AUFGEKLARTE UNHEILSPROPHEZEIUNGEN
VoN DER UNGEWISSHEIT ZUR UNBESTIMMBARKEIT

TECHNISCHER FOLGEN
Jean-Pierre Dupuy

Das Wort »bestimmt«® bleibt im Deutschem grundsitzlich unbe-
stimmt. Es kann entweder »festgelegt«* im Sinne von »entschieden«
oder »entschlossen« bedeuten, dariiber hinaus aber auch »gewiss«*,
d.h. »auRer Zweifel« und »sicher«’; schlieRlich kann es mit »ge-
nau«’, d.h. »prizise«, »spezifiziert« und »ausdriicklich« umschrie-
ben werden. Es war ein Geniestreich von Werner Heisenberg, sein be-
riithmtes physikalisches Prinzip »Unbestimmtheitsrelation« zu nen-
nen: Dank der Unbestimmtheit der deutschen Terminologie musste
er sich nicht entscheiden, welche Interpretation der Quantenphysik
aus seiner Sicht die bessere sei: Ungewissheit oder Unbestimmtheit.
Der Unterschied ist wesentlich: Ungewissheit bezieht sich auf die
epistemische Domdne, auf unser Wissen iiber das jeweils beobachtete
System, wahrend Unbestimmtheit die ontologische Domédne betrifft,
die Ebene der Sachen selbst. Im Franzdsischen und Englischen sind
wir nicht in dieser gliicklichen Lage und miissen uns festlegen. Am
hdufigsten wird Heisenbergs Prinzip hier »Principle of Uncertainty«
[Unscharferelation] genannt, nur selten spricht man vom »Principle
of Indeterminacy« [Unbestimmtheitsprinzip]. Ausgehend von meiner
eigenen Interpretation der Quantentheorie wiirde ich die zweite Va-
riante bevorzugen, aber das steht hier nicht zur Debatte. Ich méchte
im Folgenden nicht iiber Quantentheorie sprechen, sondern iiber
menschliche Angelegenheiten.

Der Katastrophe ins Auge sehen

Mein Thema ist die Unbestimmtheit in Bezug auf das Uberleben der
Menschheit. Mit der Erfindung der Atombombe wurden wir in die La-

1 | Im Original deutsch (d.0.).

81

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre ge versetzt, uns selbst auszuloschen. In einem kiirzlich erschiene-
Dupuy nen phantastischen Buch prognostiziert der britische Astronom Sir
Martin Rees, der nebenbei bemerkt Newtons Lehrstuhl an der Uni-
versitit Cambridge innehat, dass die Wahrscheinlichkeit eines Uber-
lebens der Menschheit bis zum Ende des einundzwanzigsten Jahr-
hunderts nicht mehr als 50 Prozent betrdgt. Schon der Titel seines
Buches ist deutlich, der Untertitel noch deutlicher: Unsere Letzte
Stunde. Die Warnung eines Wissenschaftlers: Wie in diesem Jahrhun-
dert Terror, Fehler und Umweltkatastrophen die Zukunft der Mensch-
heit hier auf der Erde und auch jenseits davon bedrohen.? Sir Martin

warnt uns:

»Unsere zunehmend vernetzte Welt ist durch neue Risiken verwundbar,
durch Bio- und Cyberspace-Technologien, durch Terrorismus und menschli-
ches Versagen. Die Gefahren, die von der Technologie des einundzwanzigs-
ten Jahrhunderts ausgehen, kdnnten sich als schwerwiegender und hartna-
ckiger erweisen als der nukleare Overkill, der uns in den vergangenen Jahr-
zehnten bedrohte. Und die Bedrohung des globalen Okosystems durch die
menschliche Zivilisation stellt eine groRere Gefahr dar als die uralten Risi-
ken von Erdbeben, Vulkanausbriichen und Asteroideneinschldagen.«

Sir Martin steht mit seiner Warnung keineswegs allein da. Bereits im
Jahr 2000 schreibt der exzellente amerikanische Computerwissen-
schaftler Bill Joy, dem nicht gerade der Ruf eines >verantwortungslo-
sen Linken< anhaftet, eine beriihmt gewordene Stellungnahme unter
dem Titel Warum die Zukunft uns nicht braucht. Die mdchtigsten
Technologien des 21. Jahrhunderts — Robotik, Gentechnologie und Na-
notechnologie — verwandeln den Menschen in eine bedrohte Art.>

Auch wenn wir weniger pessimistisch sein wollen als diese bei-
den groRen Wissenschaftler bleibt, dass wir mit unserer Lebensweise
langfristig gesehen dem Abgrund entgegensteuern. Es ist kaum vor-
stellbar, dass wir unseren momentanen Lebensstil noch weitere fiinf-
zig Jahre beibehalten konnen. Viele von uns werden dann nicht
mehr leben. Unsere Kinder sind aber noch da. Wenn sie uns wirklich
etwas bedeuten, dann ist es hochste Zeit, dass wir unsere Augen fiir
das offnen, was sie erwartet. Es gibt drei zentrale Argumente fiir die-
se Prognose.

Zum ersten werden wir nicht mehr lange iiber billige fossile
Brennstoffe verfiigen. Wenn uns so bevolkerungsreiche Linder wie

2 | Our Final Hour. A Scientist’s Warning: How Terror, Error and Environ-
mental Disaster Threaten Humankind’s Future in this Century — on Earth and Be-
yond, New York 2003.

3 | Wired, April 2000. - Bill Joy ist der Erfinder der Java-Programmierspra-
che, die vielen Internetanwendungen zu Grunde liegt.

82

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

China, Indien und Brasilien auf unserem Entwicklungsweg folgen,
wird der weltweite Energiebedarf sehr schnell ansteigen. Es ist
schwer zu sagen, mit welchen Mitteln oder mit welcher Legitimation
wir diese Lander aufhalten kénnten. Zum zweiten konzentrieren sich
diese Ressourcen in den politisch unruhigsten Regionen der Erde: im
Mittleren Osten und in den islamischen Staaten, die aus ehemaligen
Republiken der Sowjetunion hervorgegangen sind. Sobald diese bei-
den ersten Faktoren, wie spat auch immer, allgemein erkannt wer-
den, wird die Welt von Panik ergriffen, die Preise werden in den
Himmel schieRen und die Krise wird sich noch verscharfen.

Der dritte Grund ist sicherlich der schwerwiegendste. Nicht eine
Woche vergeht ohne ein neues Anzeichen fiir den Klimawandel, wel-
ches bestdtigt, worin sich alle Fachleute lingst einig sind: Die globa-
le Erwdrmung findet statt, sie geht wesentlich auf menschliches
Handeln zuriick und ihre Auswirkungen werden weit schlimmer sein
als alles, was wir uns bisher vorstellen konnen. Die Experten auf die-
sem Gebiet bescheinigen durchgédngig, dass die Ziele des Kyoto-Pro-
tokolls, die von den Vereinigten Staaten mit FiiRen getreten werden,
lacherlich sind im Vergleich zu dem, was wirklich geleistet werden
miisste, um den Anstieg des Kohlendioxid-Gehalts in der Atmosphére
einzuddmmen: Wir miissten den AusstoR von Treibhausgasen heute
mindestens um die Hélfte reduzieren. Aktuelle Prognosen sagen da-
gegen voraus, dass die Emissionen aufgrund der Trdgheit des Sys-
tems mindestens bis ins Jahr 2030 weiter ansteigen werden. Die
notwendige Bedingung fiir eine erfolgreiche Intervention bestiinde
darin, die Schwellenldnder davon abzuhalten, unserem westlichen
Modell permanenten Wachstums zu folgen. Wenn die Industrienatio-
nen sich keinen Verzicht auferlegen, hat dieser Appell allerdings
nicht die geringste Chance, gehort zu werden. Amerika hat sich
nicht nur durch seinen Anteil an der Vergiftung des Planeten schul-
dig gemacht, sondern mehr noch durch die Unterlassung jeder noch
so minimalen Geste des Verzichts. Zumindest in ihrem Zynismus sind
die Amerikaner konsequent: Sie machen keine Anstalten, ihre Le-
bensweise, die sie mit »Freiheit« assoziieren, aufzugeben. Aber auch
die Scheinheiligkeit der europdischen Regierungen ist nur schwer zu
akzeptieren: Sie versprechen, das Kyoto-Protokoll umzusetzen, aber
sie vermeiden dngstlich, ihre Biirger dariiber aufzukldren, dass dies
nur ein kleiner erster Schritt sein kann und dass wirkliche Fort-
schritte nur durch einen volligen Wandel unserer Lebensweise erzielt
werden konnten.

Eine allgemeine Wissenschaftsgldubigkeit ldhmt uns. Bald schon,
so munkelt man an allen Ecken und Enden, werden die Ingenieure
eine Methode finden, die Hindernisse zu iiberwinden, die auf unse-
rem Weg liegen. Nichts ist weniger gewiss. Niemand will akzeptieren,
dass nicht eines der von einschldgigen Experten entworfenen Szena-

83

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |

Aufgekldrte
Unheils-
prophezeiungen


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre rien eine realistische Antwort auf die Frage liefert, wie wir die Mitte

Dupuy des einundzwanzigsten Jahrhunderts erreichen konnen. Langfristig

gesehen stehen wir zwar vor einer bedeutenden wissenschaftlichen

und technologischen Revolution: dem Aufkommen der Nanotechno-

logie, die auf der Manipulation von Materie auf atomarem Niveau ba-

siert; es ist nicht unwahrscheinlich, dass diese Technologie einige

der Hindernisse wird ausrdumen konnen, die uns jetzt im Weg ste-

hen, indem sie es etwa ermdglicht, Sonnenenergie effizienter zu

nutzen. Aber es ist nicht weniger wahrscheinlich, dass sie neue Risi-

ken mit sich bringt, die die Technologen selbst heute schon als »be-
trachtlich« einschdtzen.

So stehen wir mit dem Riicken an der Wand. Wir miissen uns ent-
scheiden, was uns wichtiger ist: unser ethischer Anspruch auf eine
Gleichheit aller Menschen oder das Fortschreiten auf den vertrauten
Pfaden gesellschaftlicher Entwicklung. Entweder isoliert sich der pri-
vilegierte Teil der Welt vom Rest, was zunehmend bedeutet, dass er
sich mit verschiedenen Schutzschilden gegen Aggressionen wappnen
muss, die durch die Wut der Ausgegrenzten und Anteilslosen immer
heftiger werden; oder wir miissen eine neue Art von Beziehung zur
Welt, zur Natur sowie zu den Dingen und Lebewesen etablieren, die
sich universalisieren, d.h. fiir die gesamte Menschheit zum verbind-
lichen Modell erkldren ldsst.

Nichts von dem, was ich gerade ausgefiihrt habe, ist nicht schon
langst bekannt. Die Experten wissen es. Aber sie sehen ihre Funktion
nicht darin, sich direkt an die Offentlichkeit zu wenden. Sie wollen
keine Panik auslosen.’ Sie haben sich folglich darauf beschrankt,
die einander regelmdfig ablosenden Regierungen zu informieren.
Vergebens! Die politische Klasse ist im allgemeinen ungebildet in
wissenschaftlichen und technischen Angelegenheiten und in jedem
Fall konstitutiv kurzsichtig, sowohl zeitlich (sie regieren allenfalls
ein paar Jahre), als auch rdaumlich (sie miissen sich an die Grenzen
nationaler Souverdnitédt halten); die Politiker haben insofern nichts
zu diesem Thema zu sagen.

Wenn ein Ausweg gefunden werden soll, dann muss das ganz
offensichtlich auf der politischen Ebene geschehen. Doch wir werden
im immer gleichen politischen Sumpf stecken bleiben, wenn wir
nicht erst radikal unsere Ethik umstellen. In seinem bahnbrechen-
den Buch Das Prinzip Verantwortung® erklirt der deutsche Philo-
soph Hans Jonas, warum wir eine neue Ethik bendtigen, wenn wir
unter Bedingungen einer »technologischen Zivilisation« unser Ver-
haltnis zur Zukunft umsichtig gestalten wollen. Diese »Ethik fiir die

4 | Vgl. Jean-Pierre Dupuy, La Panique, Paris 2003.
5 | Vgl. Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die
technologische Zivilisation, Frankfurt/Main 1984.

84

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zukunft« — also keine zukiinftige Ethik, sondern eine Ethik der Zu-
kunft, d.h. eine Ethik, deren wesentlicher Gegenstand die Zukunft
ist — geht von einer philosophischen Aporie aus. Auf Grund des mdg-
lichen AusmaRes der Folgen unseres technologischen Handelns sind
wir streng dazu verpflichtet, diese Konsequenzen zu beriicksichti-
gen, sie vorwegzunehmen, abzuschdtzen und unsere Entscheidun-
gen auf diese Schdatzungen zu stiitzen. Philosophisch gesprochen
bedeutet dies, dass wir es uns, wenn viel auf dem Spiel steht, nicht
leisten konnen, eine deontische® Position als maRgebende morali-
sche Doktrin gegeniiber einem ethischen Konsequentialismus’ vor-
zuziehen. Allerdings verhindern genau dieselben Griinde, die den
Konsequentialismus auf den ersten Blick so iiberzeugend machen
und uns dazu anhalten, bei unseren Handlungen die zukiinftigen
Handlungsfolgen zu beriicksichtigen, dass wir dies auch wirklich
tun. Es ist sehr gefdhrlich, komplexe Prozesse zu entfesseln; sie er-
fordern Voraussagen und machen sie zugleich unméglich. Eines der
wenigen unangreifbaren und universellen ethischen Prinzipien lau-
tet, dass jedes Sollen ein Kénnen impliziert. Es kann keine Verpflich-
tung dazu geben, etwas zu tun, was man nicht tun kann. Allerdings
konfrontiert uns die technologische Zivilisation ganz entschieden
mit einer Verpflichtung, der wir nicht nachkommen koénnen: die Zu-
kunft vorwegzunehmen. Genau hierin besteht die ethische Aporie.

Gibt es einen Ausweg? Das Credo von Jonas, das ich teile, lautet,
dass jede Ethik auf eine Metaphysik verweist. Nur durch einen radi-
kalen Wandel unserer Metaphysik konnten wir der ethischen Aporie
entkommen. Das grofite Manko der heutigen Metaphysik der Zeit
scheint unsere Vorstellung von der Zukunft als etwas Unwirklichem
zu sein. Aus unserem Glauben an die Willensfreiheit — wir konnen
immer auch anders handeln - folgern wir, dass die Zukunft nicht
wirklich ist. Philosophisch gesprochen: »Zukiinftige Mdglichkeiten,
d.h. Aussagen iiber Handlungen, die freie Subjekte in der Zukunft
ausfithren werden (etwa »John wird seine Schulden morgen zuriick-
zahlen«), werden so behandelt, als ob sie keinen Wahrheitswert be-
sitzen. Sie sind weder wahr noch falsch. Wenn die Zukunft nicht
wirklich ist, dann kann sie ihre Schatten auch nicht auf die Gegen-
wart werfen. Sogar wenn wir wissen, dass eine Katastrophe bald ein-
treten wird, glauben wir es nicht: Wir glauben nicht, was wir wissen.
Wenn die Zukunft nicht wirklich ist, dann gibt es nichts in ihr, was
wir fiirchten oder hoffen sollten.

6 | Eine deontische Ethik bewertet die Richtigkeit einer Handlung in Begrif-
fen ihrer Konformitdt mit einer Norm oder Regel wie dem Kantschen kategori-
schen Imperativ.

7 | Der Konsequentialismus betont, dass in der Bewertung von Handlungen
vor allem ihre Folgen und Nebenfolgen fiir alle Betroffenen zdhlen.

85

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |

Aufgekldrte
Unheils-
prophezeiungen


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre

Die Ableitung der Unwirklichkeit einer Zukunft aus der Willens-

Dupuy freiheit ist ein einfacher logischer Fehler; wir miissten allerdings ei-

nen immensen philosophischen Aufwand betreiben, um diesen Feh-
ler nachzuweisen.® Hier werde ich mich darauf beschrinken, eine
alternative Metaphysik zu skizzieren, die die These der Willensfrei-
heit mit einer »harten« Version der Realitdt der Zukunft vereinbar
macht.

Ernst zu nehmende Schwichen des »Vorsorgeprinzips«

Aber wir haben ja das »Vorsorgeprinzip«! Alle Angste unserer Epoche
scheinen Linderung in einem Wort gefunden zu haben: Vorsorge. Die
begriffliche Untermauerung der »Vorsorge« ist allerdings, wie ich im
Folgenden zeigen werde, dufRerst briichig.

Erinnern wir uns zundchst an das im Maastricht-Vertrag formu-
lierte Vorsorgeprinzip: »Unwagbarkeiten des gegenwdrtigen wissen-
schaftlichen und technologischen Wissens diirfen wirksamen und
angemessenen Mallnahmen nicht im Wege stehen, die darauf abzie-
len, dem Risiko einer schwerwiegenden und unumkehrbaren Um-
weltbelastung im Rahmen akzeptierbarer Kosten vorzubeugen.« Die-
ser Text ist hin- und hergerissen zwischen der Logik 6konomischer
Erwdgungen und dem Bewusstsein, dass sich die Bedingungen der
Entscheidungsfindung radikal gedndert haben. Auf der einen Seite
sehen wir die vertrauten und beruhigenden Vorstellungen von Effi-
ziens, Angemessenheit und vertretbaren Kosten; auf der anderen
Seite steht die Betonung des Nichtwissens sowie der Schwere und
Irreversibilitdt der moglichen Schdden. Nichts wére einfacher, als
sich darauf zuriickzuziehen, dass wir, wenn die Wissenschaft sich
nicht sicher ist, nicht sagen kénnen, welche MaRnahme (nach wel-
chem MaRstab?) wir aufgrund eines Schadens einleiten sollen, der
gdnzlich unbekannt ist und von dem man insofern auch nicht sagen
kann, ob er schwerwiegend oder unumkehrbar sein wird; dariiber hi-
naus kann niemand abschdtzen, was eine angemessene Vorbeugung
kosten wiirde; noch auch sagen, wie wir uns, wenn die Kosten »in-

8 | Vgl. mein Buch Pour un catastrophisme éclairé, Paris 2002; siehe auch
Jean-Pierre Dupuy, »Philosophical Foundations of a New Concept of Equilibrium
in the Social Sciences: Projected Equilibrium«, in: Philosophical Studies 100,
2000, S. 323-345; Jean-Pierre Dupuy, »Two temporalities, two rationalities: a
new look at Newcomb’s paradox«, in: P. Bourgine et B. Walliser (Hg.), Econo-
mics and Cognitive Science, Pergamon 1992, S. 191-220; Jean-Pierre Dupuy,
»Common knowledge, common sense, in: Theory and Decision 27, 1989, S. 37-
62; Jean Pierre Dupuy (Hg.): Self-deception and Paradoxes of Rationality, in:
C.S.L.I. Publications, Stanford University 1998.

86

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

akzeptabel« sind, zwischen dem Prosperieren der Wirtschaft und dem Aufgekldrte
Gebot, einer moglichen Katastrophe vorzubeugen, entscheiden sol- Unheils-

len. Statt mich {iber diese Punkte weiter zu verbreiten, werde ich prophezeiungen
drei schwerwiegende Griinde dafiir prasentieren, dass Vorsorge keine

wirklich gute Losung ist und besser auf Eis gelegt werden sollte.

Gleichzeitig werde ich versuchen nachzuvollziehen, warum eines Ta-

ges das Bediirfnis aufkam, die vertraute Vorstellung davon, wie einer

Gefahr vorzubeugen sei, einem neuen Konzept aufzuhalsen: der Vor-

sorge. Warum reicht in der gegenwdrtigen Situation von Risiken und

Bedrohungen die traditionelle Vorbeugung nicht ldnger aus?

Erstens: Die erste Unzuldnglichkeit, die das Konzept der Vorsorge
ernstlich ldhmt, besteht darin, dass es die Art von Ungewissheit nicht
richtig beurteilt, mit der wir derzeit konfrontiert werden. Der amtli-
che franzésische Bericht iiber das Vorsorgeprinzip® fiihrt eine inte-
ressante Unterscheidung zwischen zwei Typen von Risiken ein: »be-
kannte« Risiken und »potenzielle« Risiken. Diese Unterscheidung
korrespondiert derjenigen von Vorbeugung und Vorsorge (und un-
termauert sie): Vorsorge bezieht sich auf potenzielle, Vorbeugung
auf bekannte Risiken.

Ein genauerer Blick auf den erwdhnten Bericht zeigt, erstens
dass der Ausdruck »potenzielles Risiko« schlecht gewdhlt wurde, da
er kein Risiko bezeichnet, das als solches erst noch erkannt werden
miisste, sondern ein hypothetisches Risiko, das Gegenstand einer
Vermutung ist; zweitens: dass die Unterscheidung zwischen »be-
kannten Risiken« und »hypothetischen Risiken« (der Begriff, den
ich bevorzuge) der alten okonomischen Unterscheidung zwischen
Risiko und Ungewissheit entspricht, die John Maynard Keynes und
Frank Knight 1921 unabhdngig voneinander vorschlugen. Ein Risiko
kann im Prinzip in Begriffen objektiver Wahrscheinlichkeiten quanti-
fiziert werden, die auf wahrnehmbaren Haufigkeiten basieren; wo
eine solche Quantifizierung nicht moglich ist, betritt man den Be-
reich der Ungewissheit.

Im Gefolge des von Leonard Savage in den fiinfziger Jahren des
letzten Jahrhunderts erfolgreich eingefiihrten Begriffs subjektiver
Wahrscheinlichkeit und der entsprechenden, als Bayesianismus™
bekannten Theorie von Entscheidungen unter Bedingungen des
Nichtwissens wurden die Wirtschaftswissenschaft und die ihr zu

9 | Le Principe de précaution (Bericht an den Premierminister), Paris 2000.
10 | Der Bayesianismus ist ein hdufig diskutiertes Modell fiir induktives
SchlieRen in der zeitgendssischen Logik, Entscheidungstheorie und Statistik.
Rationales SchlieRen wird hier iiber die Zuweisung von subjektiven Wahrschein-
lichkeiten an alternative Mdglichkeiten und einer sich daran anschlieRenden
Korrektur dieser Wahrscheinlichkeitserwartung an der Erfahrung erklirt. (A.d.0.)

87

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre Grunde liegende Entscheidungstheorie dazu gezwungen, die Unter-
Dupuy scheidung von Risiko und Ungewissheit aufzugeben. In Savages Be-
griffssystem entsprechen Wahrscheinlichkeiten nicht mehr langer ei-
ner in der Natur liegenden RegelmédRigkeit, sondern einfach der Ko-
hdrenz, die die Entscheidungen eines bestimmten Akteurs an den
Tag legen. Philosophisch gesprochen wird jede Ungewissheit als eine
epistemische Ungewissheit betrachtet, als eine Unsicherheit, die sich
mit dem Wissensstand des Akteurs verbindet. Es ist leicht zu sehen,
dass die Einfiihrung von subjektiven Wahrscheinlichkeiten die Gren-
zen zwischen Risiko und Ungewissheit, zwischen Risiko und Risiko
des Risikos sowie zwischen Vorbeugung und Vorsorge authebt. Wenn
eine Wahrscheinlichkeit unbekannt ist, wird ihr »subjektiv« ein
Wahrscheinlichkeitswert zugesprochen. Daraufhin werden die Wahr-
scheinlichkeiten nach den Regeln der Wahrscheinlichkeitsrechnung
ermittelt. Hier besteht kein Unterschied mehr zu Féllen, in denen
objektive Wahrscheinlichkeiten von Anfang an feststehen. Die einem
Nichtwissen geschuldete Ungewissheit wird auf der gleichen Ebene
behandelt wie die intrinsische Ungewissheit auf Grund der zufélligen
Natur der zur Debatte stehenden Ereignisse. Risikodkonomen und
Versicherungsmathematiker sehen keinen Unterschied zwischen
Vorbeugung und Vorsorge; sie reduzieren Vorsorge auf Vorbeugung
(im Sinne einer Risikoanalyse und -bewertung). Man kann heute
iiberall beobachten, wie Anwendungen des »Vorsorgeprinzips« auf
eine aufgemotzte Version der »Kosten-Nutzen-Analyse« herunterge-
kocht werden.

Es ist dringend geboten, gegen diesen herrschenden Okonomis-
mus die Idee zu verteidigen, dass sich nicht alle Probleme auf epis-
temische Ungewissheit zuriickfithren lassen. Man kdnnte von einem
philosophischen Standpunkt aus dafiir pladieren, dass diese Reduk-
tion nicht wirklich funktioniert. Die meisten europdischen Sprachen
verwenden die Metapher des Wiirfelwurfs zur Bezeichnung des Glii-
ckens und Missgliickens. Heute wird der Wiirfelwurf als physikali-
sches Phanomen interpretiert: als ein instabiles deterministisches
System, das sehr empfindlich auf seine Ausgangsbhedingungen rea-
giert und deswegen nicht vorhersagbar ist. In der heute iiblichen
Ausdrucksweise stiinde der Wiirfelwurf fiir ein »deterministisches
Chaos«. Ein allwissendes Wesen — der Laplacesche Ddamon, ein hypo-
thetischer Mathematiker-Gott — ware fahig vorauszusagen, auf wel-
che Seite der Wiirfel fallen wird. Kénnte man dann nicht sagen, dass
alles, was fiir uns (aber nicht fiir diesen Mathematiker-Gott) unge-
wiss ist, dies nur aufgrund eines uns fehlenden Wissens ist? Und
dass diese Ungewissheit deswegen epistemisch und subjektiv ist?

Eine andere Schlussfolgerung wdre richtig. Wenn ein zufillig
auftretendes Ereignis fiir uns unvorhersagbar ist, liegt das nicht an
einem Mangel an Wissen, der durch umfassendere Forschung iiber-

88

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wunden werden konnte; es liegt vielmehr daran, dass nur eine un- Aufgekldrte
endliche Rechenmaschine eine Zukunft voraussagen konnte, die wir Unheils-
unter Bedingungen unserer Endlichkeit niemals werden vorwegneh- prophezeiungen
men konnen. Unsere Endlichkeit kann aber ganz offensichtlich nicht

auf der gleichen Ebene wie der Stand unseres Wissens behandelt
werden. Endlichkeit ist eine konstante Grundbedingung des mensch-

lichen Daseins; der Stand unseres Wissens ist kontingent und kann

sich in jedem Moment d@ndern. Wir liegen deshalb richtig, wenn wir

unsere Ungewissheit in Bezug auf das Eintreten eines Ereignisses als

eine objektive Ungewissheit behandeln, auch wenn diese Ungewiss-

heit fiir einen unendlichen Beobachter verschwinden wiirde. Deshalb

ist unsere Lage in Bezug auf neue Bedrohungen eine Lage objekti-

ver, also nicht nur epistemischer Ungewissheiten. Neu ist hier, dass

wir es nicht mehr mit einem zufdllig auftretenden Ereignis zu tun

haben. Wir befassen uns mit keinem Zufallsereignis, da jede der Ka-
tastrophen, die wie Damoklesschwerter {iber unserer Zukunft schwe-

ben, als singuldres Ereignis betrachtet werden muss. Die Art von Ri-

siko, die uns heute begegnet, ist weder epistemisch ungewiss noch
willkiirlich; vom Standpunkt der klassisch-dkonomistischen Unter-
scheidungen aus gesehen ware diese Art von Risiko ein Monster. Sie

fordert eine besondere Behandlung ein, die ihr das Vorsorgeprinzip

nicht geben kann.

Drei Argumente rechtfertigen die Behauptung, dass die Unge-
wissheit hier nicht epistemisch ist, sondern in der Objektivitdt der
Beziehung zwischen uns und den Phanomenen wurzelt. Das erste
Argument hat mit der Komplexitit von Okosystemen zu tun. Diese
Komplexitdt verleiht ihnen eine auRergewthnliche Widerstandsfa-
higkeit, aber paradoxerweise auch eine hohe Anfilligkeit. Sie kon-
nen sich gegeniiber vielen Arten von Stérungen erhalten und finden
Wege der Anpassung um ihre Stabilitdt zu behaupten. Dies gilt aller-
dings nur bis zu einem gewissen Grad. Jenseits einer kritischen
Schwelle verwandeln sich Okosysteme abrupt. Nach dem Modell von
Phasendnderungen der Materie brechen sie vollkommen zusammen
oder bilden andere Arten von Systemen aus, die fiir uns Menschen
sehr unerwiinschte Eigenschaften haben konnen. In der Mathematik
werden solche Diskontinuitdten oder Umschlagpunkte Katastrophen
genannt. Dieser plotzliche Verlust der Fahigkeit zu iiberleben, ver-
leiht Okosystemen eine Eigentiimlichkeit, die kein Ingenieur in ein
technisches System einbauen kdnnte, ohne damit sofort seinen Job
zu verlieren: Die Alarmzeichen lduten erst dann, wenn es bereits zu
spdt ist. Solange die kritische Schwelle in einiger Entfernung liegt,
konnen Okosysteme ungestraft grob behandelt werden. In diesem
Fall scheinen Kosten-Nutzen-Analysen sinnlos oder liefern nur ein
im Voraus bekannte Ergebnisse; es gibt hier nichts, was die Kosten-
seite der Waage niederzudriicken vermdchte. Aus diesem Grund ha-

89

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre ben die Menschen iiber Jahrhunderte die Auswirkungen ihrer zivili-
Dupuy satorischen Entwicklung auf die Umwelt ignoriert. Aber auch wenn
die kritische Schwelle ndher kommt, werden Kosten-Nutzen-Ana-
lysen sinnlos. In dieser Situation ist es unbedingt geboten, sie um
keinen Preis zu iiberschreiten. Wir sehen, dass dkonomische Kalku-
lationen hier nutzlos oder bedeutungslos sind und zwar aus Griin-
den, die nicht mit einem vorldufigen Nichtwissen zu tun haben, son-
dern mit den objektiven und strukturellen Eigenschaften von Oko-
systemen.

Das zweite Arqument betrifft Systeme, die der Mensch selbst ge-
schaffen hat, etwa technische Systeme die mit Okosystemen inter-
agieren und Hybridsysteme ausbilden. Technische Systeme weisen
Eigenschaften auf, die sich von denen der Okosysteme deutlich un-
terscheiden. Dies folgt aus der wichtigen Rolle, die positive Riick-
kopplungsschleifen in ihnen spielen. Kleinere Schwankungen in ei-
nem frithen Stadium des Systems konnen sich spdter verstarken und
seine Entwicklung in eine absolut unvorhergesehene und vielleicht
sogar katastrophische Richtung lenken, die aus der Innenperspekti-
ve des Systems in der Gestalt des Schicksals auftritt. Dieser Typus
von Dynamik oder Geschichte ist ganz offensichtlich unmdglich vor-
auszusehen. Auch in diesem Fall folgt der Mangel an Wissen nicht
aus einem Zustand, der verdndert werden konnte, sondern aus
strukturellen Eigenschaften der Dinge. Die Nicht-Vorhersagbarkeit
ist hier prinzipieller Natur.

Die Ungewissheit iiber die Zukunft ist noch aus einem dritten,
logischen Grund eine prinzipielle Ungewissheit. Jede Art von Voraus-
sage {iber den kiinftigen Zustand der Dinge, der von einem kiinfti-
gen Wissen abhdngig ist, bleibt deshalb unmdglich, weil die Antizi-
pation dieses Wissens bedeuten wiirde, es aus seinem Kontext in der
Zukunft zu reifen und in die Gegenwart zu verpflanzen. Ein schla-
gendes Beispiel hierfiir wdre die Unmdglichkeit vorauszusehen,
wann eine Spekulationsblase platzen wird. Diese Unfdhigkeit hat
nichts mit der mangelnden Qualitdt wirtschaftlicher Analysen zu tun,
sondern mit dem Wesen der Antizipation von Zukunft. Nicht der un-
befriedigende Stand unserer ckonomischen Erkenntnisse oder In-
formationen ist fiir diese Unfdhigkeit verantwortlich zu machen,
sondern die Logik. Wenn der Zusammenbruch der Spekulationsblase
oder, allgemeiner gesprochen, der Ausbruch einer Finanzkrise, vor-
weggenommen werden konnte, dann wiirde das Ereignis genau in
dem Augenblick eintreten, in dem es vorausgesagt wird, und nicht
am vorausgesagten Datum. Jede Voraussage iiber die Sache wiirde
sich exakt im Moment ihrer Ver6ffentlichung selbst dementieren.

Wenn das Vorsorgeprinzip fordert, dass die »Desiderate des ge-
genwdrtigen wissenschaftlichen und technologischen Wissens nicht
dazu fithren diirfen, bestimmte Entwicklungen zu verzégern [...]«,

90

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dann ist klar, dass es sich von Anfang an auf den Boden epistemi- Aufgeklirte
scher Ungewissheit begibt. Hier wird unterstellt, dass wir genau wis- Unheils-
sen, wann wir uns in einer Situation des Nichtwissens befinden. Ein prophezeiungen
Grundsatz der epistemischen Logik besagt, dass ich immer dann,

wenn ich p nicht kenne, weiRR, dass ich p nicht kenne. Sobald wir

uns allerdings aus dem begrifflichen Rahmen der epistemischen Lo-

gik befreien, miissen wir die Mdglichkeit einrdumen, dass wir auch

nicht wissen konnen, dass wir etwas nicht wissen. Eine analoge Si-

tuation finden wir im Bereich der Wahrnehmung vor: im blinden

Fleck, jenem Gebiet der Netzhaut, in das der Sehnerv miindet. Genau

im Zentrum unseres Sehfeldes sehen wir nicht, aber unser Gehirn

verhadlt sich so, dass wir nicht sehen, dass wir nicht sehen. In Fallen,

in denen das Nichtwissen impliziert, dass das Nichtwissen selbst

nicht gewusst wird, kénnen wir unmdoglich sicher sein, ob den Be-

dingungen fiir die Anwendung des Vorsorgeprinzips entsprochen

worden ist oder nicht. Wenn wir das Prinzip auf sich selbst anwen-

den, wird es sich selbst dementieren.

Zudem legt die Formulierung »auf dem Stand des gegenwdrtigen
wissenschaftlichen und technologischen Wissens« nahe, dass An-
strengungen auf dem Gebiet wissenschaftlicher Forschung das in
Frage stehende Nichtwissen iiberwinden konnten, welches somit als
ausschliellich kontingent angesehen wird. Man kann darauf wetten,
dass eine »Politik der Vorsorge« unvermeidlich mit einem Gebot zu
mehr Forschungsanstrengungen einhergehen wird - als ob die Kluft
zwischen dem, was gewusst wird, und dem, was gewusst werden
miisste, durch eine zusdtzliche Anstrengung geschlossen werden
konnte. Aber wir stoRen hdufig auf Fille, in denen gerade der Fort-
schritt des Wissens die Ungewissheit in Bezug auf eine mdogliche
Entscheidung noch steigert; im Rahmen epistemischer Ungewissheit
wdre das vollkommen unbegreiflich. Mehr zu lernen bedeutet
manchmal, verborgene Komplexitdten zu entdecken, die uns dazu
zwingen einzusehen, dass der Glaube an unsere Fahigkeit zur Be-
herrschung der Situation teilweise illusorisch war.

Zweitens: Die zweite ernst zu nehmende Unzuldnglichkeit des Vorsor-
geprinzips besteht darin, dass es — unfdhig, sich aus dem normati-
ven Horizont des Wahrscheinlichkeitskalkiils zu befreien - den
springenden Punkt ethischer Normativitdt in Entscheidungssituatio-
nen, die von einem Nichtwissen gepragt sind, nicht erfassen kann.
Ich beziehe mich hier auf das Konzept des »moralischen Zufalls« von
Bernard Williams. Ich werde es mit der Hilfe zweier kontrastierender
Gedankenexperimente einfithren. Im ersten Beispiel muss man mit
geschlossenen Augen in eine Urne greifen, die eine unbegrenzte
Menge von Kugeln enthdlt und eine beliebige davon herausziehen.
Zwei Drittel der Kugeln sind schwarz und nur ein Drittel weil. Die

91

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre Person wettet nun auf die Farbe der Kugel. Offensichtlich sollte man
Dupuy auf Schwarz setzen. Und wenn man eine weitere Kugel herausnimmt,
sollte man das wieder tun. Man sollte immer auf Schwarz setzen,
auch wenn man voraussehen kann, dass es in durchschnittlich ei-
nem von drei Fillen eine falsche Vermutung sein wird. Angenom-
men, man zieht eine weille Kugel und sieht, dass die Vermutung
falsch war. Rechtfertigt diese aposteriori-Entdeckung eine retrospek-
tive Einstellungsdnderung hinsichtlich der Wette, die man eingegan-
gen ist? Nein, natiirlich nicht; es war richtig, Schwarz zu wahlen,
selbst dann wenn eine weille Kugel gezogen wurde. Wo Wahrschein-
lichkeiten im Spiel sind, kdnnen Informationen, sobald sie verfiigbar
werden, keine riickwirkende Auswirkung auf die eigene Einschit-
zung der Rationalitdt einer Entscheidung angesichts einer ungewis-
sen oder riskanten Zukunft haben. Dies ist eine spezifische Be-
schrankung von Wahrscheinlichkeitsurteilen, die, wie wir gleich se-
hen werden, keine Entsprechung im Bereich moralischer Urteile hat.
Ein Mann verbringt den Abend auf einer Cocktailparty. Obwohl er
sich vollauf bewusst ist, dass er zu viel getrunken hat, beschlieRt er,
mit seinem Auto nach Hause zu fahren. Es regnet, die StraRe ist
nass, die Ampel springt auf rot und er tritt auf die Bremse — aber ein
bisschen zu spit: Das Auto kommt, nachdem es ins Schleudern ge-
rdt, kurz hinter einem Zebrastreifen zum Halten. Zwei Szenarien sind
nun moglich: Entweder {iberquert niemand den Zebrastreifen und
unser Mann kommt mit dem Schrecken davon. Oder er iiberfahrt ein
Kind, das an seinen Verletzungen stirbt. Das Urteil des Gesetzes,
aber natiirlich auch das der Moral, wird in beiden Fillen sehr unter-
schiedlich ausfallen. Noch eine Modifikation des Szenarios ware
denkbar: Der Mann ist niichtern. Er tut nichts Verwerfliches. Aber er
iiberfahrt ein Kind mit tddlichen Folgen (oder, im anderen Fall, eben
nicht). Auch hier wird das unvorhersagbare Ereignis darauf zuriick-
wirken, wie andere Personen und der Mann selbst sein Verhalten vor
dem Unfall beurteilen.

Ich mochte nun ein komplexeres Beispiel anfiihren, dass sich der
britische Philosoph Bernard Williams'' ausgedacht hat; ich werde
das Beispiel ein wenig vereinfachen. Ein Maler — wir nennen ihn der
Einfachheit halber »Gauguin« — entscheidet sich, seine Ehefrau und
seine Kinder zu verlassen und nach Tahiti zu reisen; dort méchte er
ein »anderes< Leben fithren, das ihm, wie er hofft, erlaubt, diejeni-
gen Meisterwerke zu malen, die zu erschaffen sein innerstes Bestre-
ben ist. Ist das moralisch korrekt? Williams plddiert sehr subtil dafiir,
dass jede mogliche Rechtfertigung seiner Entscheidung nur retro-
spektiv erfolgen kann. Nur der Erfolg oder Misserfolg seines Wagnis-

11 | Bernard Williams, Moralischer Zufall. Philosophische Aufsdtze 1973-
1980, {ibers. v. Andre Linden, Konigstein 1984.

92

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ses wird es uns — und ihm - ermdglichen, sich ein Urteil zu bilden. Aufgeklirte
Dennoch héngt es teilweise vom Gliick ab, ob Gauguin ein Maler bzw. Unheils-
Genie wird oder nicht — von denjenigen Zufille, die dariiber ent- prophezeiungen
scheiden, ob wir wirklich werden, was wir zu werden trdumen. Wenn
Gauguin seine Entscheidung trifft, kann er nicht wissen, welche
Uberraschungen die Zukunft fiir ihn auf Lager hat. Zu sagen, dass er
sich auf eine Wette einldsst, wdre reduktionistisch. In seiner parado-
xalen Verfasstheit liefert uns das Konzept des »moralischen Zufalls«
genau diejenigen Mittel, die uns bisher fehlten, um zu verstehen,
was bei Entscheidungen unter Bedingungen des Nichtwissens auf
dem Spiel steht.

Wie Gauguin in Bernard Williams’ Beispiel, aber auf einer vollig
anderen Relevanzebene, hat auch die Menschheit als kollektives
Subjekt eine Wahl in Bezug auf ihre Entwicklungsmdglichkeiten ge-
troffen, die sie dem moralischen Zufall unterstellt. Es kann sein,
dass ihre Wahl zu groRen und unumkehrbaren Katastrophen fithren
wird; es ist aber auch moglich, dass sie die Mittel finden wird, sie
abzuwenden. Niemand kann sagen, wie wir die Katastrophen um-
schiffen konnen. Das Urteil kdnnte nur retrospektiv erfolgen. Wenn
wir das Urteil auch nicht selbst antizipieren kénnen, so kénnen wir
doch zumindest einsehen, dass es davon abhidngen muss, was wir
wissen werden wenn der »Schleier des Nichtwissens«, der iiber der
Zukunft liegt, einst geliiftet sein wird. Somit haben wir noch Zeit
sicherzustellen, dass unsere Nachfahren niemals »zu spdt/« sagen
miissen - ein »zu spdt!«, welches bedeuten wiirde, dass kein
menschliches Leben mehr mdéglich ist, das diesen Namen verdient
hat.

Drittens: Der dritte und wichtigste Einwand gegen das Vorsorgeprin-
zip steht noch aus. Er liegt darin, dass wir, indem wir das wissen-
schaftliche Nichtwissen betonen, die Natur des Hindernisses falsch
deuten, das uns davon abhdlt, die Katastrophe in den Blick zu neh-
men und verantwortlich zu handeln. Dieses Hindernis ist kein wis-
senschaftliches oder sonst wie geartetes Nichtwissen; das Hindernis
liegt vielmehr in unserer Unfdhigkeit zu glauben, dass der schlimms-
te Fall eintreten wird.

Stellen wir uns einmal die einfache Frage, wie die Praxis der Re-
gierenden aussah, bevor das Vorsorgeprinzip aufkam. Betrieben sie
eine Politik der Vorbeugung von Katastrophen, dergegeniiber die
Vorsorge als innovativ beurteilen werden konnte? Ganz und gar
nicht. Sie warteten einfach darauf, dass die Katastrophe eintrat, be-
vor sie aktiv wurden - so als ob die Katastrophe selbst die einzige
faktische Grundlage dafiir bilden wiirde, die Katastrophe prognosti-
zieren zu konnen.

Selbst wenn man weil}, dass sie stattfinden wird, glaubt man

93

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre nicht an die Katastrophe: Das ist das Haupthindernis. Auf der Grund-
Dupuy lage von zahlreichen Beispielen definierte ein englischer Wissen-
schaftler ein »inverses Prinzip der Risikobewertung«: Die Bereit-
schaft einer Gesellschaft, die Existenz eines Risikos anzuerkennen,
scheint davon abzuhdngen, wie weit sie auf mogliche Losungen ver-
traut. In Frage zu stellen, was wir {iber einen langen Zeitraum als
Fortschritt anzusehen gelernt haben, wiirde derart enorme Konse-
quenzen mit sich bringen, dass wir nicht an die bevorstehenden Ka-
tastrophen glauben. Ungewissheit spielt hier keine oder nur eine
sehr geringe Rolle. Sie dient allenfalls als Alibi.

Zusdtzlich zu Fragen der Psychologie bringt der Problemkreis
kiinftiger Katastrophen die gesamte Metaphysik der Zeit mit ins
Spiel. Die Welt erlebte die Tragddie des 11. September 2001 weniger
als das Einbrechen von etwas Sinnlosem und Unmdoglichen in unsere
Wirklichkeit, sondern vielmehr als die plétzliche Verwandlung einer
Unmdglichkeit in eine Moglichkeit. Es wird immer wieder gesagt,
dass nun der groRte Schrecken mdglich geworden sei. Wenn das
jetzt moglich geworden ist, dann war es frither nicht mdglich. Und
dennoch, so wendet der Common Sense ein, muss es, wenn es pas-
siert ist, auch moglich gewesen sein.

Henri Bergson beschreibt, was er am 4. August 1914 empfand,
als er erfuhr, dass Deutschland Frankreich den Krieg erkldrt hatte:
»Trotz meines Schockes, und meines Glaubens, dass ein Krieg selbst
im Fall eines Sieges eine Katastrophe wadre, fiihlte ich [...] eine Art
von Bewunderung fiir die Leichtigkeit, mit der der Wandel vom Abs-
trakten zum Konkreten vonstatten ging: Wer hdtte gedacht, dass ei-
ne so ehrfurchtgebietende Moglichkeit mit so wenig Aufhebens in
die Wirklichkeit eintreten wiirde? Dieser Eindruck von Einfachheit
iiberwog alles.« Diese unheimliche Vertrautheit kontrastiert scharf
mit den Gefiihlen, die vor der Katastrophe dominierten. Bergson er-
schien der Krieg zuvor als »zugleich wahrscheinlich und unméglich:
eine komplexe und widerspriichliche Vorstellung, welche genau bis
zu jenem schicksalsschweren Datum fortbestand«.

Bergson 16st diesen scheinbaren Widerspruch sehr schnell auf.
Die Erkldrung stellt sich ein, wenn er iiber ein Kunstwerk nachdenkt.
Er schreibt: »Ich glaube, dass der Kiinstler zugleich das Mogliche wie
das Wirkliche schafft, wenn er seinem Werk zum Sein verhilft.« Man
zogert, diese Reflexion auf ein Werk der Zerstérung zu iibertragen.
Und dennoch ist es auch mdglich, von Terroristen zu sagen, dass sie
das Mogliche und das Wirkliche gleichzeitig schaffen.

Katastrophen zeichnen sich durch eine in einem gewissen Sinne
inverse Zeit aus. Als ein Ereignis, das aus dem Nichts hervorbricht,
wird die Katastrophe mdglich nur durch ihre »Selbsterméglichung«
(um einen Begriff Sartres zu verwenden, der in diesem Punkt ein
Schiiler Bergsons war). Und das ist genau die Quelle unseres Prob-

94

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lems. Wenn man einer Katastrophe vorbeugen will, dann muss man Aufgekldrte

an ihre Moglichkeit glauben, bevor sie eintritt. Wenn es andererseits Unheils-
gelingt ihr vorzubeugen, dann versetzt ihr Nichteintreten die Kata- prophezeiungen
strophe ins Reich des Unmdglichen und die VorsichtsmafRnahmen

werden im Nachhinein als sinnlos angesehen.

Auf dem Weg zu einer aufgekldrten Form
von Unheilsprophezeiung

Motivation

Das schreckliche an der Katastrophe ist nicht nur, dass man nicht an
ihr Eintreten glaubt obwohl man gute Griinde hat zu wissen, dass sie
eintreten wird, sondern noch viel mehr, dass sie, wenn sie einmal
eingetreten ist, zur normalen Ordnung der Dinge zu gehoren
scheint. Thre bloRe Wirklichkeit verwandelt sie in eine Banalitdt. Sie
wurde nicht fiir mdglich erachtet, bevor sie sich ereignete; doch so-
bald sie da ist, wird sie, um im Jargon der Philosophen zu sprechen,
ohne zu zdgern dem »ontologischen Mobiliar« der Welt zugeschla-
gen. Bereits weniger als einen Monat nach dem Zusammenbruch des
World Trade Center musste die amerikanische Obrigkeit ihre Mitbiir-
ger an die aufRergewohnliche Schwere des Ereignisses erinnern, da-
mit das Verlangen nach Gerechtigkeit und Rache nicht nachlasse.
Das zwanzigste Jahrhundert hat gezeigt, dass die schlimmsten
Schandtaten ohne grofRe Schwierigkeiten in das kollektive Bewusst-
sein aufgenommen werden konnen. Die verniinftigen und abgeklar-
ten Kalkulationen von Risikomanagern sind ein weiterer Beweis fiir
die erstaunliche Fahigkeit der Menschheit, sich mit dem Unertragli-
chen abzufinden. Sie sind das auffilligste Symptom jenes unrealisti-
schen Ansatzes, Risiken aus dem Zusammenhang zu isolieren, in
dem sie stehen.

Diese Metaphysik der Zeitlichkeit von Katastrophen hindert uns
daran, eine angemessene und verantwortungsvolle Form des Han-
delns auszubilden. Ich habe das insbesondere in meinem Buch Pour
un catastrophisme éclairé zu zeigen versucht, um gleichzeitig ein
Gegenmittel zu genau jener Metaphysik zu entwickeln. Die leitende
Idee besteht darin, sich in die Zukunft zu versetzen, um von dort auf
unsere Gegenwart zuriickzublicken und sie zu bewerten. Ich nenne
diese zeitliche Schleife zwischen Zukunft und Vergangenheit die Me-
taphysik der entworfenen Zeit. Wie wir noch sehen werden, macht
diese Metaphysik nur Sinn, wenn man akzeptiert, dass die Zukunft
nicht nur wirklich ist, sondern auch feststeht. Das Mogliche existiert
nur als gegenwartige und kiinftige Wirklichkeit und diese Wirklich-

95

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre keit ist in sich selbst eine Notwendigkeit.'? Priziser gesprochen:
Dupuy Bevor die Katastrophe eintritt, kann sie nicht eintreten; erst mit ih-
rem Eintreten beginnt sie, immer notwendig gewesen zu sein, und
deswegen beginnt zugleich die Nicht-Katastrophe, die mdglich war,
immer unmoglich gewesen zu sein. Die Metaphysik, die ich als
Grundlage fiir einen umsichtigen Umgang mit der Zeit von Katastro-
phen vorschlage, besteht also darin, sich in die Zeit nach dem Ein-
treten der Katastrophe zu versetzen und in ihr riickblickend ein Er-
eignis zu sehen, das zugleich notwendig und unvorstellbar ist. Exakt
auf dieser Ebene wird das Formular der Unbestimmtheit relevant. Die
(Un-)Vorstellbarkeit eines notwendigen Ereignisses gilt nicht ldnger
als Malistab eines Nichtwissens, das vielleicht nur ein vorldufiges
Nichtwissen (eine Ungewissheit) sein konnte. Sie ist Teil der Wirk-
lichkeit, einer Wirklichkeit, die nicht vollstindig determiniert ist

(eine Unbestimmtheit).

Diese Ideen sind schwierig und man kann sich fragen, ob es der
Miihe wert ist, den Weg durch solche Konstruktionen zu gehen. Doch
ich behaupte, dass das Haupthindernis dafiir, dass wir die iiber der
Zukunft der Menschheit schwebenden Bedrohungen (an)erkennen,
begrifflicher Natur ist. Wie Albert Einstein einmal sagte, haben wir
die Mittel erworben, uns und unseren Planeten zu zerstéren, aber
wir haben unsere Denkweise nicht verdndert.

Grundlegung einer der Zeitstruktur von Katastrophen
angemessenen Metaphysik

Das Paradoxon einer »aufgekldrten Unheilsprophezeiung« prasen-
tiert sich folgendermalRen: Um das Bevorstehen einer Katastrophe
glaubwiirdig zu machen, muss man die »ontologische Kraft« ihrer
Einschreibung in die Zukunft vergréfRern. Aber dies mit zu groRem
Erfolg zu tun, wiirde bedeuten, unser Ziel, die Sensibilitdt und den
Anreiz zum Handeln so weit zu erhohen, dass die Katastrophe nicht
stattfindet, aus den Augen zu verlieren. Eine klassische Figur aus der
Literatur und Philosophie, der Morderrichter [killer judge], veran-
schaulicht dieses Paradoxon. Der Morderrichter »neutralisiert« (er-
mordet) Personen, von denen feststeht, dass sie in der Zukunft ein
Verbrechen begehen werden; aber diese Neutralisierung hat zur Fol-
ge, dass das Verbrechen nicht stattfinden wird."® Intuitiv betrachtet

12 | Um die Metaphysik der entworfenen Zeit zu untermauern, muss ich eine
neue Losung fiir eines der dltesten Probleme der Metaphysik anbieten: Diodo-
rus’ Meisterargument [das nichts mdglich sei, was nicht auch wirklich werden
konnte, A.d.U.]. Vgl. Jules Vuillemin, Necessity or Contingency. The Master Ar-
gument, Stanford 1996.

13 | Wir denken hier an Voltaires Zadig. Der amerikanische Sciencefiction-

96

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wiirde sich das Paradox daraus ergeben, dass sich der Misserfolg der Aufgekldrte

in der Vergangenheit getroffenen Voraussage und das kiinftige Er- Unheils-
eignis zu einer im schlechten Sinne unendlichen Schleife zusam- prophezeiungen
menfiigen. Aber die Idee einer solchen Endlosschleife macht, wie die

metaphysische Infrastruktur des Vorbeugungsdenkens zeigt, im

Rahmen unserer gewshnlichen Metaphysik keinen Sinn. Vorbeugung

besteht hier darin, aktiv zu werden um sicherzustellen, dass eine

Sich ereignende Zeit

/
T

N\

unerwiinschte Moglichkeit in das ontologischen Reich von nicht-ak-
tualisierten Mdoglichkeiten verbannt wird. Die Katastrophe behilt,
auch wenn sie nicht stattfindet, den Status einer Moglichkeit — nicht
in dem Sinne, dass sie sich nach wie vor verwirklichen kénnte, son-
dern in dem Sinne, dass sie immer hdtte eintreten konnen. Wenn
man ankiindigt, dass es zu einer Katastrophe kommt, um sie damit
abzuwenden, dann ist diese Ankiindigung keine Voraussage im
strengen Sinne: Sie beansprucht nicht zu beschreiben, wie die Zu-
kunft aussehen wird, sondern nur was geschehen wiirde, wenn wir es
versdumen, Prdventivmafnahmen einzuleiten. Hier besteht keine
Notwendigkeit, irgendeine Schleife zu schlieen: Die angekiindigte
Zukunft muss sich nicht mit der wirklichen Zukunft decken, die Vor-
hersage muss sich nicht bewahrheiten, denn die angekiindigte oder
vorausgesagte »Zukunft« ist {iberhaupt nicht die wirkliche Zukunft,

autor Philip K. Dick hat in seiner Erzahlung »Minority Report« eine subtile Varia-
tion des Themas abgeliefert. Spielbergs Verfilmung erreicht leider nicht das Ni-
veau der Erzdhlung.

97

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre sondern eine Moglichkeit, die weder wirklich ist noch sein wird.
Dupuy Dieses vertraute Schema entspricht unserer »gewdhnlichen« Meta-
physik, in der sich die Zeit in eine Reihe von Seitenzweigen aufspal-
tet, wobei die wirkliche Welt genau einen Weg entlang dieser Zweige
markiert. Ich habe diese Metaphysik der Zeit »sich ereignende Zeit«
genannt; sie ist wie ein Entscheidungsbaum strukturiert (siehe obige

Grafik).

All meine Bemiihungen waren dem Ziel gewidmet, auf die
Schliissigkeit einer alternativen Metaphysik der Zeit hinzuweisen,
die dem unglaubwiirdigen Charakter von Katastrophen gewachsen
ist, welcher uns daran hindert aktiv zu werden. Ich habe diese Alter-
native »entworfene Zeit« genannt; sie nimmt die Form einer (nicht
im schlechten Sinne unendlichen) Schleife an, in der Vergangenheit
und Zukunft einander wechselseitig bestimmen:

Entworfene Zeit

Erwartung / Reaktion

Vergangenheit Zukunft

Urséchliche Erzeugung

In der entworfenen Zeit wird die Zukunft als feststehend betrachtet,
was bedeutet, dass jedes Ereignis, das weder zur Gegenwart noch zur
Zukunft gehort, unmdoglich wird. Daraus folgt sofort, dass verant-
wortliches Handeln im Rahmen eines Denkens der entworfenen Zeit
niemals die Form der Vorbeugung annehmen kann. Wieder einmal
impliziert Vorbeugung, dass das unerwiinschte Ereignis, welches
man verhindert, eine unverwirklichte Mdglichkeit ist. Das Ereignis
muss aus unserer Sicht mdglich sein, damit wir einen Grund haben
zu handeln; aber wenn unsere Handlungen wirksam sind, wird es
nicht stattfinden. Dies ist im begrifflichen Rahmen der entworfenen
Zeit undenkbar.

Um die Zukunft innerhalb der entworfenen Zeit vorherzusagen,

14 | Als Beispiel kann eine jener Stau-Warnungen dienen, deren Zweck genau
darin besteht, dass Autofahrer diejenigen Strecken meiden, von denen erwartet
wird, dass sie zu stark frequentiert werden.

98

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ist es notwendig, den Fixpunkt der Schleife zu suchen, in dem eine
Erwartung (seitens der Vergangenheit hinsichtlich der Zukunft) und
eine ursdchliche Erzeugung (der Zukunft durch die Vergangenheit)
zusammenfallen. Der Vorhersagende, der weil3, dass seine Vorhersa-
gen ursdchliche Wirkungen in der Welt hervorrufen werden, muss
dem Rechnung tragen, wenn er will, dass die Zukunft seine Vorher-
sagen bestdtigt. Traditionellerweise, d.h. innerhalb eines religios
dominierten Weltbildes, ist dies die Rolle des Propheten, besonders
die des biblischen Propheten.'® Er ist ein auRergewdhnliches Indi-
viduum, ein Sonderling, der nicht unbeachtet bleibt. Seine Prophe-
zeiungen haben eine Wirkung auf die Welt und den Lauf der Dinge
aus rein menschlichen und sozialen Griinden, aber auch deshalb,
weil diejenigen die sie horen, glauben, die Worte der Propheten sei-
en die Worte Jahwes; ferner glauben sie, dass diese Worte, die nicht
direkt gehort werden konnen, die Macht haben, genau das gesche-
hen zu lassen, was sie ankiindigen. Wir wiirden heute sagen, dass
das Wort des Propheten eine performative Macht hat: Indem es Dinge
aussagt, bringt es sie zur Existenz. Der Prophet wusste das. Man
konnte versucht sein zu folgern, dass der Prophet die Macht eines
Revolutiondrs hatte: Er spricht in einer solchen Weise, dass sich die
Dinge in die Richtung d@ndern werden, die er ihnen zu geben beab-
sichtigt. Dies wiirde allerdings bedeuten, den fatalistischen Aspekt
von Prophezeiungen zu unterschlagen: Prophezeiungen beschreiben
die kommenden Ereignisse als unverdnderlich und unausweichlich.
Revolutiondre Prophezeiungen zeichnen sich durch eine héchst pa-
radoxe Mischung von Fatalismus und Voluntarismus aus, die bereits
die biblischen Prophezeiungen charakterisiert. Der Marxismus ist das
schlagendste Beispiel hierfiir.

Allerdings rede ich hier iiber Prophezeiung in einem ausschlieR-
lich weltlichen und technischen Sinn. Prosaischer gesprochen ist der
Prophet derjenige, der den Fixpunkt des Problems sucht, den Punkt,
an dem der Voluntarismus genau dasjenige ausfithrt, was der Fata-
lismus vorschreibt. Die Prophezeiung schliefRt sich selbst in ihren ei-
genen Diskurs ein; sie sieht sich selbst realisieren, was sie als
Schicksal ankiindigt. In diesem Sinn gibt es in unseren modernen,
demokratischen, wissenschaftlich-technischen Gesellschaften ganze
Legionen von Propheten. Die Erfahrung entworfener Zeit wird durch
viele Eigenschaften unserer Institutionen nachvollziehbar und an-
schlussfahig; in letzter Konsequenz wird sie uns sogar aufgedrangt.
Uberall um uns herum werden mehr oder weniger autoritative Stim-
men vernommen, die verkiinden, wie die mehr oder weniger nahe

15 | Zu seinem und vor allem seiner Landsleute Ungliick wurden der antike
Prophet (wie die Trojaner Laokoon und Kassandra) nicht geachtet; seine Weis-
sagungen wurden in den Wind geschlagen.

99

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |

Aufgekldrte
Unheils-
prophezeiungen


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre Zukunft aussehen wird: der Verkehr auf der Autobahn, das Ergebnis

Dupuy der kommenden Wahlen, die Inflations- und Wachstumsraten des

ndchste Jahres, die Verdnderung des AusstofRes von Treibhausgasen

etc. Die Futurologen und verschiedene andere Prognostiker, deren

Bezeichnung die Vornehmheit des Propheten fehlt, wissen nur zu

gut, dass diese Zukunft, die sie uns so ankiindigen, als stiinde sie in

den Sternen geschrieben, eine Zukunft ist, die wir selbst machen.

Wir rebellieren nicht gegen das, was als ein metaphysischer Skandal

gelten konnte (auBer, gelegentlich, in der Wahlkabine). Es ist der

Zusammenhang dieser Art von Umgang mit Zukunft, den ich mich
herauszustellen bemiiht habe.

Das franzdsische Planungssystem, das einst von Pierre Massé
entwickelt wurde, stellt das beste mir bekannte Beispiel dafiir dar,
was es bedeutet, die Zukunft innerhalb der entworfenen Zeit vorher-
zusagen. Roger Guesnerie trifft kurz und biindig den Geist dieses
Planungsansatzes, wenn er schreibt, dass er »versuchte durch Dis-
kurse und Forschung ein Bild der Zukunft zu erlangen, das ausrei-
chend optimistisch war, um erstrebenswert erscheinen zu kénnen
und ausreichend glaubwiirdig war, um Handlungen auszuldsen, die
seine Realisierung beschleunigen wiirden«.'® Es ist leicht zu sehen,
dass diese Definition nur innerhalb der Metaphysik der entworfenen
Zeit sinnvoll sein kann, deren charakteristische Schleife zwischen
Vergangenheit und Zukunft fehlerlos beschrieben wird. Hier wird die
Planung auf die Grundlage eines Bildes der Zukunft gestellt und wird
somit fahig, eine geschlossene Schleife zwischen der ursdchlichen
Erzeugung der Zukunft und der sich-selbst-erfiillenden Erwartung
von der Zukunft zu ziehen.

Hier begegnet uns das Paradoxon der Losung, die der Unheils-
prophet fiir das Problem anbietet, welches sich aus den iiber der Zu-
kunft der Menschheit schwebenden Gefahren ergibt. Es ist eine Frage
der Einrichtung von Planungsverfahren auf der Grundlage eines ne-
gativen Projekts, das eine feststehenden Zukunft unterstellt, die
man nicht will. Man kdnnte versucht sein, Guesneries Definition in
die folgenden Begriffe zu iibersetzen: »mit Hilfe wissenschaftlicher
Futurologie und eingedenk menschlicher Ziele ein Bild der Zukunft
zu erreichen, das ausreichend katastrophal ist, um abschreckend zu
sein und geniigend glaubwiirdig, um diejenigen Handlungen einzu-
leiten, die ihre Verwirklichung verhindern« — aber diese Formulie-
rung wiirde das wesentliche Element verfehlen. Es scheint, dass
solch ein Unternehmen von Anfang an von einem kostspieligen De-
fekt geldhmt werden wiirde: einem Selbstwiderspruch. Wie kann
man, wenn die unerwiinschte Zukunft erfolgreich vermieden wurde,

16 | Roger Guesnerie, L'Economie de marché, Paris 1996. Die Formulierung
ist durchdrungen vom Geist rationaler Erwartungen.

100

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sagen, dass dieser Erfolg moglich wurde, indem man den Blick auf Aufgekldrte
genau diese Zukunft gerichtet hat? Das Paradoxon bleibt ungeldst.  Unheils-

Um meine Losung dieses Paradoxons auszubuchstabieren, wdre prophezeiungen
es notwendig, in die technischen Details einer metaphysischen De-
batte einzusteigen, doch hier ist nicht der Ort, dies zu tun."” Ich
werde mich darauf beschranken, eine fliichtige Idee des Schemas
anzudeuten, auf dem meine Losung basiert. Alles erschlieRt sich
ausgehend von einem zufdlligen Ereignis — einem solchen allerdings,
dessen Natur und Struktur sich den traditionellen Kategorien, die
wir im zweiten Teil dieses Vortrags diskutierten, nicht fiigen.

Das Problem besteht darin zu verstehen, welche Art von Fixpunkt
dazu fahig ist, den Abschluss derjenigen Schleife zu garantieren, die
die Zukunft mit der Vergangenheit in der entworfenen Zeit verbin-
det. Wir wissen, dass die Katastrophe nicht die Funktion dieses Fix-
punktes ausiiben kann: Die Signale, die sie in die Vergangenheit zu-
riicksenden wiirde, wiirden Handlungen ausldsen, die die katastro-
phale Zukunft daran hindern einzutreten. Wenn die Abschreckungs-
wirkung der Katastrophe fehlerlos funktioniert, ldscht sie sich selbst
aus. Damit die Signale aus der Zukunft die Vergangenheit erreichen,
ohne ihre Quelle zu zerstéren, muss eine Unvollstindigkeit in der
Schlieflung der Schleife, die in die Zukunft eingeschrieben ist, auftre-
ten. Weiter oben schlug ich eine Modifikation von Roger Guesneries
Definition des Anspruchs des franzdsischen Planungssystems vor, um
anzudeuten, was als Maxime fiir eine rationale Form von Unheilspro-
phezeiungen dienen konnte. Ich fiigte hinzu, dass sich diese Maxi-
me, sobald sie ausgesprochen wird, selbst widerlegt. Jetzt konnen
wir sie in einer Weise berichtigen, die sie vor diesem unerwiinschten
Schicksal bewahrt. Die neue Formulierung wiirde lauten: »[...] ein
Bild der Zukunft zu erreichen, das ausreichend katastrophal ist, um
abschreckend zu sein und geniigend glaubwiirdig, um diejenigen
Handlungen einzuleiten, die ihre Verwirklichung verhindern, vorbe-
haltlich des Zufalls«.

Man mochte vielleicht die Wahrscheinlichkeit des Zufalls (der
unvorhergesehenen Ereignisse) quantifizieren. Sagen wir einmal, sie
betrdgt ein Epsilon, e, was gering oder sehr gering sein soll. Die vor-
angehende Erkldrung kann dann sehr prazise zusammengefasst wer-
den: Weil die Wahrscheinlichkeit e besteht, dass die Abschreckung
nicht wirken wird, wirkt sie mit der Wahrscheinlichkeit 1-e. Was wie
eine Tautologie aussehen konnte (im Rahmen der Metaphysik der
sich ereignenden Zeit wdre es ganz offensichtlich eine Tautologie)
ist hier keine, da die vorangehende Behauptung nicht fiir e = 0 gilt.

17 | Ich nehme mir die Freiheit, den interessierten Leser auf die bibliogra-
phischen Angaben in der Fullnote 159 meines Pour un catastrophisme éclairé
hinzuweisen.

101

14.02.2026, 18:22:08. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jean-Pierre Die Diskontinuitdt im Falle von e = 0 deutet an, dass hier etwas wie
Dupuy ein Unbestimmtheits-Prinzip am Werk ist. Die Wahrscheinlichkeiten
e und 1-e verhalten sich so wie Wahrscheinlichkeiten in der Quan-
tenmechanik. Man muss sich den Fixpunkt als die Iberlagerung
zweier Zustdnde vorstellen, von denen der eine im zufdlligen und
vorher festgelegten Eintreten der Katastrophe besteht, der andere in

ihrem Nicht-Eintreten.

Dass die Abschreckung nicht mit einer streng positiven Wahr-
scheinlichkeit e funktionieren wird, ermdglicht die Einschreibung
der Katastrophe in die Zukunft und diese Einschreibung macht die
Abschreckung wirksam, mit einer Irrtumswahrscheinlichkeit von e. Es
ware allerdings falsch zu sagen, dass es die Mdglichkeit eines Irrtums
mit dem Wahrscheinlichkeitsfaktor e ist, die die Wirksamkeit der Ab-
schreckung garantiert - so als ob der Irrtum und das Ausbleiben des
Irrtums zwei Pfade wiren, die sich an einer Gabelung voneinander
trennen. Es gibt keine sich gabelnden Wege in der entworfenen Zeit.
Der Irrtum ist nicht nur moglich, er ist wirklich: Er ist in die Zeit
eingeschrieben, so wie die von einem Stift gezogene Linie auf einem
Blatt Papier. Die Zukunft steht fest aber sie ist zum Teil unbestimmt.
Sie enthdlt die Katastrophe, aber als ein Ungliick bzw. als einen Zu-
fall. Wie der metaphysischste aller Dichter, Jorge Luis Borges, einmal
schrieb: »Die Zukunft ist unvermeidlich, aber vielleicht tritt sie nicht
ein.«

Mit anderen Worten: Vielleicht kann genau das, was uns bedroht,
unsere einzige Rettung sein.

Ubersetzung aus dem Englischen von Andreas Hetzel

102

14.02.2026, 18:22:06. O


https://doi.org/10.14361/9783839403518-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

