11 Schluss

11.1 ZUSAMMENFASSUNG

Eingangs wurde die Frage aufgeworfen, “wie eine auf Ablehnung und Ausgren-
zung zielende Wissensvermittlung zu Muslimen und Islam und der daraus re-
sultierende Einfluss auf den Umgang mit muslimischen Minderheiten in Euro-
pa und Nordamerika analysiert werden kann, wenn dabei die grenziiberschrei-
tende — insbesondere transatlantische — Vernetzung von Akteuren, Organisatio-
nen und Medien beriicksichtigt wird”. Denn es hatte sich gezeigt, dass nach der
Jahrtausendwende, ausgeldst durch 9/11, eine internationale islamfeindliche Be-
wegung entstanden war, deren Positionen in breiten Kreisen wohlwollend aufge-
nommen wurden. Um dieses mehr oder weniger organisierte Engagement gegen
eine wahrgenommene Bedrohung durch “Islamisierung” im deutschsprachigen
und angelsachsischen Raum zu fassen, wurde eine Netzwerkanalyse vorgeschla-
gen. Ziel war es, damit zuerst einen “harten Kern” von islamfeindlichen Akteuren
zu eruieren und deren Kommunikationskanile, Ressourcen und Organisationss-
trukturen zu bestimmen. Davon ausgehend wurde die Peripherie dieses Kerns in
den Blick genommen, um herauszufinden, tiber welche Akteure, Organisationen
und Themen Islamfeindlichkeit diskursiv anschlussfihig gemacht und dadurch
in die Mitte der Gesellschaft getragen werden konnte.

In Kapitel 2 wurde der Forschungsstand zu Einstellungen und Vorurteilen ge-
geniiber Muslimen und Islam im deutschsprachigen Raum dargestellt und mit ei-
ner rechtspopulistischen Mainstream-Islamfeindlichkeitin Verbindung gebracht.
Islamfeindlichkeit wurde als eine soziale Bewegung gefasst, in einen geopoliti-
schen Kontext gestellt und vor einem eschatologischen Horizont diskutiert.

In Teil 3.2 konnte iiber miteinander verbundene Events des selbsternannten
“Counterjihads” ein islamophobes transnationales Kernnetzwerk erhoben wer-
den, deren Akteure tiber die Kommunikation in Blogs eine kollektive Identitit ent-
wickelt und transatlantische Bewegungsafoziationen gegriindet hatten. Die Un-
tersuchung der Kommunikation auf den Blogs oder an Anti-Islam-Tagungen hat
gezeigt, dass das Wissen zu Islam von Publizisten stammt, die sich nach 9/11 als

- 8m14.02.2026, 19:24:18.



https://doi.org/10.14361/9783839449738-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

384 Vernetzte Islamfeindlichkeit

mediale Experten positionieren konnten. Dank der breiten Verfuigbarkeit dieses
durch Expertise legitimierten Wissens kann Muslimen die Deutungshoheit iiber
die Auslegung von Koran und Scharia oder die Bedeutung von religiésen Bauten
und Kleidern in der 6ffentlichen Auseinandersetzung von beliebiger Seite streitig
gemacht werden. Dies wiederum geschieht in einer Art und Weise, die Muslimen
die Loyalititsvermutung entzieht, weil ihnen grundsitzliche Doppelziingigkeit
und Hinterhaltigkeit durch eine versteckte Agenda unterstellt wird.

Von den Kern-Events des “Counterjihads” ausgehend wurde das Netzwerk um
eine Peripherie erweitert, bis 382 Events im Zeitraum von 1993 bis 2014 mit 2699
unterschiedlichen Beteiligten erfasst wurden, von denen 970 an mindestens zwei
Events beteiligt waren und meist keine direkte Verbindung mehr zum Kernnetz-
werk aufwiesen. Wichtig war hier, dass durch die Erweiterung auch nordameri-
kanische Eventsin den Blick kamen, damit die transatlantische Vernetzung kennt-
lich gemacht und analysiert werden konnte. Gegen die Peripherie hin verscho-
ben sich auch die Themensetzungen: Weg von expliziter Islamfeindlichkeit hin
zu breiterer innergesellschaftlicher Kritik, etwa durch die Ablehnung von Multi-
kulturalitit und religiésem Pluralismus oder gegen die Unterdriickung der Mei-
nungsfreiheit durch Anti-Rassismus-Gesetzgebungen und political correctness. Als
wichtigstes Thema fiir explizit christliches Engagement erwies sich die Christen-
verfolgung. Diese wird insbesondere in islamisch geprigten Regionen angepran-
gert, aber auch in der eigenen Gesellschaft, wo sich Christen aufgrund bestimm-
ter Positionen zu Mission, Ehe, Evolution oder Schwangerschaftsabbruch ausge-
grenzt und unterdriicke fithlen.

661 iiber Events vernetzte Akteure wurden vertieft analysiert und Medien und
Organisationen zugeordnet, wenn sie publizistisch titig waren oder sich in Orga-
nisationen engagierten. Daraus ergaben sich zwei neue Netzwerke: Ein Medien-
und ein Organisationsnetzwerk. Beim Mediennetzwerk wird ersichtlich, dass die
Autorenschaft der erhobenen Akteure nicht auf Blogs und soziale Netzwerke im
Internet beschrinkt bleibt, sondern auch etablierte Medien mit einschliefit. Im
Internet hat sich seit 2004 ein Netzwerk von Websites und Blogs herausgebildet,
das tiber eine gegenseitige Verlinkung miteinander verbunden ist. Dabei hat ei-
ne Spezialisierung stattgefunden: Grof3e Blogs ziehen mit reifierischen Beitra-
gen viele Besucher an und verweisen auf andere Kanile, die betont serids auftre-
tend Expertenwissen anbieten. Eine wichtige Scharnierstelle fiir die internatio-
nale Vernetzung bilden mehrsprachige Websites, die englisch- und deutschspra-
chige Texte in die jeweils andere Sprache iibersetzen oder Videos untertiteln. Eine
wichtige Plattform fiir den Informationsaustausch und zur Mobilisierung fir Ver-
anstaltungen stellt dabei Facebook dar, da es als soziales Netzwerk dem Internet-

- 8m14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11. Schluss 385

Nutzer erlaubt, gezielt und unkompliziert mit anderen Akteuren in Kontakt zu
treten und sich in Facebook-Gruppen zu organisieren.

Das Organisationsnetzwerk ermdoglichte es, in Teil 5.4 nachzuzeichnen, wie
Bewegungsafoziationen aus der Bewegung heraus entstanden oder bereits zu-
vor existierende Organisationen zu unterstiitzenden Organisationen der islam-
feindlichen Bewegung wurden. Hier ist auftillig, dass die dlteren Organisationen
dem Kalten Krieg entstammen und in den 1990er Jahren einen Transformations-
prozess durchliefen, der sie nach 9/11 schliefllich zu unterstiitzenden Organisa-
tionen der islamfeindlichen Bewegung machte. Sie unterstiitzten etwa die Lan-
cierung und Etablierung von Bewegungsafloziationen, indem sie Veranstaltungs-
rdume zur Verfiigung stellten, selbst Events organisierten oder bei der Kommuni-
kation halfen. Breit unterstiitzt wurden zudem die (kritischen) “Islam-Experten”,
die nach 9/11 iiberall nachgefragt wurden und den Aktivisten die Argumente und
Schlagworte lieferten, die sie benétigten, um ihr Feindbild propagandistisch auf-
zubauen und in der direkten Auseinandersetzung zu verteidigen.

Aus einer christlichen Perspektive wird in dieser Bewegung der Islam, wie zu-
vor der Kommunismus, als Teil einer antichristlichen Machtergreifungsstrategie
inder (anbrechenden) Endzeit wahrgenommen. In einem sikularisierten Kontext
wird dagegen lieber von “Islamismus” als einer politischen Ideologie gesprochen,
die in eine Reihe mit Faschismus und Kommunismus gestellt wird. Als Ideologie
verstanden wird die kollektive Komponente des Islam nicht mehr durch die Reli-
gionsfreiheit geschiitzt, da islamische Vergemeinschaftung als “Islamismus” po-
litisch interpretiert und bekimpft werden kann. Die Religionsfreiheit gilt dann
nur noch fir die personliche Glaubenspraxis im privaten Bereich.

Schlieflich wurde gezeigt, dass die Kritik an einer wahrgenommenen “Islami-
sierung” der Gesellschaft nicht blof} auf Muslime zielt, sondern auch als Kritik am
gesellschaftlichen Pluralismus verstanden werden muss. Hierzu wird verhandelt,
wie viel Heterogenitit eine Gesellschaft ertrigt, zulassen will oder bekimpfen
soll. Gesellschaftliche Vielfalt und Verinderung werden generell negativ beurteilt
und teilweise als intentional herbeigefiihrt verstanden und initial auf die “68er”-
Bewegung zuriickgefithrt. Dabei wird unterstellt, dass Befiirworter von “Multi-
kulti” (muslimische) Einwanderung beférdern wiirden, um nationale Identititen
- ja ganze “Volker” — zu zerstéren und sterben zu lassen. Dagegen erscheint Wi-
derstand in jeder Form als legitim.

11.2 FAZIT UND AUSBLICK

Um die geteilte Vorstellung einer Bedrohung durch “Islamisierung” formierte sich
nach dem Ende des Kalten Krieges eine soziale Bewegung, in der keine Einig-

- 8m14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

386 Vernetzte Islamfeindlichkeit

keit dariiber besteht, was denn mit “Islamisierung” eigentlich gemeint ist. Nur
im Kern der Bewegung findet schliefilich nach der Jahrhundertwende eine Fixie-
rung auf den Islam statt, der als Kollektivakteur verstanden wird, dessen religiose
Motive und politische Ziele es aufzudecken und zu bekimpfen gelte. Hier st63t
man auf weit verbreitetes Verschworungsdenken, das in realen Entwicklungen
und Vorkommnissen wie etwa Migration, Moscheebau oder Terrorismus, einen
zusammenhingenden, von langer Hand geplanten und orchestrierten Ablauf mit
bestimmbaren Akteuren und Motiven erkennt, der (bald) nicht mehr durch eta-
blierte politische oder rechtliche Verfahren aufgehalten werden kann. Jenseits
der islamophoben Auseinandersetzung mit dem Islam bleibt die Bedeutungszu-
schreibung zur “Islamisierung” jedoch diffus und daher breiter anschlussfihig.
Hier steht der Begriff eher fir den symptomatischen Versuch, die verunsichern-
den Folgen von Globalisierung, Migration und gesellschaftlicher Orientierungs-
krise zu externalisieren.

Fir die Herausbildung einer transnationalen islamfeindlichen Bewegung
kann 9/11 als Schliisselereignis betrachtet werden. Dies soll aber nicht verdecken,
dass Islamfeindlichkeit Teil einer jahrhundertelangen politischen und theologi-
schen Auseinandersetzung zwischen christlichen und islamischen Herrschafts-
gebieten und Welterklirungen ist, die beiderseits immer wieder zu Konflikten
gefithrt hat. Nach dem Ende des Kalten Krieges war die Zeit giinstig, eine neue
Runde dieser Auseinandersetzung einzuliuten. Weiter entscheidend war die Po-
pularisierung der “Islamkritik” durch mediale “Islam-Experten” nach 9/11 sowie
die Entwicklung des Internets, das bald die Interaktion tiber Blogs und sozia-
le Netzwerke erlaubte. Damit wurden journalistische “Gatekeeper” umgangen,
wodurch alternative Deutungsmuster und Verschworungstheorien fiir eine wach-
sende Zahl von Rezipienten etabliert werden konnten. Als Rahmenbedingung
ist der nach 9/11 von den USA ausgerufene “Krieg gegen den Terror” mit der be-
gleitenden massenmedialen Kriegs- und Terrorismusberichterstattung wichtig,
die den Islam grundsitzlich und immer wieder mit Gewalt in Zusammenhang
bringt und dadurch auch das Misstrauen gegeniiber innergesellschaftlichen
muslimischen Minderheiten verstirkt.

Das kritische “Expertenwissen” zum Islam hat sich tiber die Jahre im kollek-
tiven Wissensbestand abgelagert, so dass am (virtuellen) Stammtisch die Kritik
der Steinigung gemif “Scharia” so geliufig wurde wie jene der Abseitsregel im
Fuf’ball. Dies ist umso erstaunlicher, als dass vor etwa 2005 Begriffe wie Scharia,
Koran, Burka, Jihad oder Minarett im deutschsprachigen Raum kaum jemandem
vertraut waren. Nun meinen viele nicht blofd die Begriffe zu kennen, sondern auch
ziemlich genau ihre Bedeutung beziehungsweise ihren normativen Gehalt. Nicht
wenige glauben die Begriffe so zu kennen, wie sie die Muslime eigentlich meinen,

- 8m14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11. Schluss 387

aber gegeniiber den “Ungldubigen” nicht deutlich machen wollen. Auffillig ist da-
bei die fundamentalistische Ambiguititsintoleranz, die zum Ausdruck kommt,
wenn genau eine bestimmte Bedeutung des Kopftuchs, des Minaretts oder einer
Koransure als zuldssig erklirt und alle anderen vorstellbaren oder auch artikulier-
ten Zuschreibungen und Interpretationen als unvorstellbar oder irrelevant abqua-
lifiziert und daher als irrefithrende Propagandaliigen verurteilt werden.

Die erfolgreichen Zuschreibungen zum Islam sind auf die medial insze-
nierte Figur des “Experten’ zuriickzufiithren, der bestimmte Wissensbestan-
de legitimiert und dadurch dem “Laien” zum Gebrauch zur Verfiigung stellt.
“Islam-Experten” wurden nach 9/11 durch die breite Berichterstattung in den
Medien, durch politische Veranstaltungen und durch die vielfiltigen Anti-Terror-
Schulungen im staatlichen Sicherheitsapparat in so grofler Zahl nachgefragt,
dass das bisher existierende Angebot bei weitem iibertroffen wurde. Dadurch
sanken die Anforderungen an eine Islam-Expertise und die neuen “Experten’
merkten rasch, mit welchen prignanten Aussagen der Interviewer oder das
Publikum sich zufriedenstellen liefen, worauf mit weiteren Anfragen oder Publi-
kationsangeboten gerechnet werden konnte. In der massenmedial hergestellten
Offentlichkeit wird daher eine grundsitzlich aufklirerische StofRrichtung der “Is-
lamkritik” wahrgenommen, die ein schmeichelhaftes Selbstbild evoziert, das die
eigene zivilisatorische Leistung verklirt. Die Vorstellung der eigenen aufgeklir-
ten Fortschrittlichkeit entsteht dabei insbesondere durch die Abgrenzung von der
behaupteten Riickstindigkeit des Islam. Diese itberhéhende Selbstbespiegelung
hingt in eigentiimlicher Weise mit einem Kulturpessimismus zusammen, der
umso lustvoller zelebriert wird, je grofier die zivilisatorische Fallhohe erscheint.
Diese progressive Selbstbeweihriucherung ist allerdings nur fiir die Galerie
bestimmt, sie spiegelt sich nicht im Expertentum, das in den Netzwerken im
Feld vorzufinden ist. Die Heroen der islamfeindlichen Bewegung, deren Schrif-
ten rezipiert und die zu Events eingeladen wurden, gerieren sich in aller Regel
nicht als Advokaten von sikularen, pluralistischen und demokratisch verfassten
Rechtsstaaten, die ihre Minderheiten vor Diskriminierung schiitzen, Gleichstel-
lung férdern und verschiedene Formen des Zusammenlebens begriifien. Dies
ist nicht verwunderlich, wenn man bedenkt, dass eben auch die islamfeindliche
Bewegung selbst in keiner ihrer ausgepragten Formen so etwas wie einen “libe-
ralen Westen” verteidigt. Daher wird auch die explizite Islamfeindlichkeit des
islamophoben Kernnetzwerks stets von einer Gesellschaftskritik begleitet, die
nach Verantwortlichkeit fiir die als bedroht wahrgenommene eigene Identitit,
Sicherheit und Freiheit fragt. Somit handelt es sich bei Islamfeindlichkeit in der
Regel nicht — wie bisweilen angenommen wird — um die Verteidigung eines status
quo, sondern gerade um die Infragestellung gesellschaftlicher Verhiltnisse. Die

- 8m14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

388 Vernetzte Islamfeindlichkeit

eigene Gesellschaft wird dabei in einem unhaltbaren Zustand wahrgenommen
und kénne nur durch eine fundamentale Erneuerung gerettet werden.

Das bereits in den 1990er Jahren verbreitete Spezialwissen zum Islam ent-
stammt einer mehrheitlich dezidiert christlichen Publizistik. Nach 9/11 entstand
zudem der Experten-Typus des (oftmals nun christlichen) “Ex-Muslimen”, der
aus einer Insider-Perspektive berichtet. Bemerkenswert sind diese Feststellungen
deshalb, weil die christlich-religiése Motivation und Argumentation, wie sie in
dieser Arbeit dargestellt wurde, seitens der Rezipienten in der massenmedial her-
gestellten sikularisierten Offentlichkeit ausgeblendet wird. Die hierbei involvier-
ten christlichen Autorinnen und Autoren sowie Referentinnen und Referenten
werden nicht als religiose Akteure wahrgenommen und dargestellt, sondern eben
als objektive und sachverstindige “Experten’. Deren Expertise wird an journalisti-
scher Erfahrung, akademischen Titeln oder am Insider-Wissen von “ausgestiege-
nen” “Ex-Muslimen” festgemacht. Letztere werden dabei im innerchristlichen Dis-
kurs als bekehrte reumiitige Siinder dargestellt (von Saulus zu Paulus), ansonsten
erscheinen sie wie “Pentiti” — reumiitige Mafiosi, die mit den Strafverfolgungs-
behdrden zusammenarbeiten — oder wie “Sekten-Aussteiger”, die sich von einer
Gehirnwische erholt und aus der Unmiindigkeit befreit haben. Hier kommt eine
Vorstellung zum Ausdruck, die auf eine allgemeinere, verbreitete Skepsis gegen-
itber Menschen und Institutionen verweist, die sich selbst als religi6s verstehen.
Die aus tiirkischen und franzdsischen Kontexten in den deutschsprachigen Raum
importierten laizistischen Ideen verstirken das Bild einer Religion, die von staat-
licher Seite im Zaum gehalten und kontrolliert werden muss.

Es trifft jedoch auch zu, dass christliche “Islam-Experten” ihre Aussagen dem
jeweiligen Publikum anpassen. Beim Thema der Christenverfolgung etwa wird in
einer breiteren Offentlichkeit mit der anschlussfihigen Begrifflichkeit der “Men-
schenrechte” argumentiert und es werden (fragwiirdige) Zahlen prisentiert, die
den massenmedialen Nachrichtenwertlogiken entsprechend hoch ausfallen und
stetig eine dramatische Zunahme beinhalten, damit das Problem in den Nach-
richten aufgegriffen wird. Innerchristlich wird bei Christenverfolgung der Fokus
dagegen auf die Muslimmission und die Diskriminierung und Verfolgung der
konvertierten Muslime gerichtet, was in einem eschatologischen Kontext veror-
tet und erklart wird, der so kaum nach aufSen vermittelbar erscheint.

Die Politisierung der Christenverfolgung geht auf den Kalten Krieg zuriick,
als auRRerkirchlich formierte spendenbasierte Missions- und Hilfsorganisationen
begannen, die Diskriminierung und Verfolgung von Christen in der sowjetischen
Einflusszone 6ffentlichkeitswirksam zu skandalisieren. Diese neuen Organisatio-
nen stiefRen dabei auf Vorbehalte kirchlicherseits, weil der Nutzen dieser Aktio-
nen fiir die Christen vor Ort als zwiespiltig beurteilt wurde, da diese dadurch

- 8m14.02.2026, 19:24:18.



https://doi.org/10.14361/9783839449738-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11. Schluss 389

teils noch stirker unter Druck gerieten. Die neuen Organisationen ordneten diese
Bedenken aber dem radikal antikommunistischen Engagement unter. Eine ver-
gleichbare Situation stellte sich dann spiter ein, als dieselben Organisationen
nach dem Ende des Kalten Krieges damit begannen, Christenverfolgung durch
Muslime zu skandalisieren. Der Wert dieses konfrontativen Vorgehens wurde von
verschiedenen Seiten bezweifelt, zumal die christlichen Aktivisten aus ihrer is-
lamfeindlichen Haltung keinen Hehl machten. Die missionarischen Hilfsorgani-
sationen verfolgen teilweise auch gar nicht primir das Ziel, Christen vor Ort vor
Verfolgung zu schiitzen, da diese in der Nachfolge Jesu als unabwendbar gilt. Viel-
mehr soll die Widerstandskraft der Verfolgten gestirkt werden, damit sie aushar-
ren und missionieren.

In der Schweiz geriet die Fithrung der Landeskirchen aufgrund islamfeind-
licher Vorurteile unter ihren Mitgliedern unter Druck, zu Muslimen mehr auf
Distanz zu gehen und Christenverfolgungen stirker zu thematisieren. In der
Schweiz wie auch in Deutschland zeigen Umfragen breite Zustimmung zur Re-
ziprozititsforderung, wonach die Rechte von Muslimen im eigenen Land an die
Behandlung von Christen in Unrechtsregimen gekniipft werden. Paradoxerweise
gerit dadurch gerade das Menschenrecht auf Religionsfreiheit, das fiir christli-
che Minderheiten (insbesondere) in Lindern mit muslimischer Mehrheitsbevél-
kerung verstirkt eingefordert wird, bei Gesellschaften mit muslimischen Minder-
heiten unter Druck.

In Europa und Nordamerika ist es der islamfeindlichen Bewegung gelungen,
in der Bevolkerung Misstrauen gegeniiber der muslimischen Minderheit zu schii-
ren. Dadurch wird etwa die muslimische Selbstorganisation zunehmend hinter-
fragt. Sie wird dabei weniger als legitime innergesellschaftliche Interessensver-
tretung wahrgenommen, sondern erscheint vielmehr als ein die Gesellschaft un-
terminierender Faktor. Es wird daher von politischer Seite versucht, alternative
Ansprechpartner zu finden, aufzubauen und zu unterstiitzen, die nicht unter Ver-
dacht stehen, auslidndische politische oder religiose Interessen zu verfolgen und
damit “Parallelgesellschaften” zu beférdern und die innere Sicherheit zu gefihr-
den. Hierbei konvergieren Vorstellungen, die sowohl an den Kalten Krieg, als auch
an den Kulturkampf erinnern: Muslimischen Organisationen wird wie im Anti-
kommunismus unterstellt — etwa als verlingerter Arm der Muslimbruderschaft -
als Fiinfte Kolonne politisch subversiv zu agitieren. Zugleich wird ihnen als religiése
Interessensvertretung — wie damals dem katholischen Ultramontanismus — auch
vorgeworfen, religiose Autoritit iiber die staatliche Autoritit zu stellen, wodurch
die Loyalititsvermutung gegeniiber dem demokratisch verfassten Rechtsstaat in
Frage gestellt wird, was permanente Gesinnungstests, Erklirungen und Distan-
zierungen zu erfordern scheint.

- 8m14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

390 Vernetzte Islamfeindlichkeit

Esist davon auszugehen, dass die Klirung muslimischer Anerkennungs- und
Reprisentationsfragen weiter stark mit der Integrations- und Sicherheitspolitik
verkniipft bleiben wird. Dies sind auch Forschungsfelder der Wissenschaft, die
in diese Auseinandersetzung hineingezogen wird. Sowohl in integrations- wie in
sicherheitspolitischen Fragen wird auf unterschiedliche Ansitze rekurriert. Wie
gezeigt wurde, bleibt es umstritten, wie sich eine Gesellschaft vor innerstaatli-
chen islamistisch motivierten Anschligen schiitzen kann, beziehungsweise wie
eine effektive Pravention erreicht werden soll: Ist es erfolgsversprechender ein
Vertrauensverhaltnis zwischen staatlichen Stellen und muslimischen Vereinigun-
gen aufzubauen, um durch Praventionsarbeit Radikalisierung bereits im Ansatz
zu vereiteln oder im fortgeschrittenen Stadium dank Informationsaustausch in-
tervenieren zu konnen? Oder funktioniert Repression besser, die auf eine syste-
matische Uberwachung der muslimischen Minderheiten setzt und muslimische
Organisationen wie organisierte Kriminalitit behandelt, indem Informanten be-
zahlt, Spione eingeschleust und Lehrerinnen und Lehrer, Arztinnen und Arzte so-
wie Beamte angehalten werden, auffilliges Verhalten zu melden? Der Sicherheits-
aspeke ist dabei eng mit der Vorstellung von Integration verbunden. Auch hier
stellt sich die Frage, ob die innergesellschaftliche Kohision und ein gedeihliches
Zusammenleben besser dadurch erreicht werden, dass Muslime bloR als Indivi-
duen anerkannt werden, denen eine private religiése Praxis zugestanden wird.
Oder werden Muslimen besser Kollektivrechte zugestanden, so dass sie sich aus
einer organisierten und gesellschaftlich anerkannten Position heraus wiederum
als selbstbewusste Individuen zivilgesellschaftlich einsetzen konnten.

Gegenwirtig werden bei Fragen der gesellschaftlichen Inklusion und Sicher-
heit primir die Muslime in die Pflicht genommen. Die Gefihrdung des sozia-
len Friedens durch Islamfeindlichkeit wird dabei unterschitzt. Einerseits wirken
die in der Bevolkerung verbreiteten islamfeindlichen Vorurteile ausgrenzend ge-
geniiber Muslimen, andererseits sind anti-islamische Aktivititen aber auch Aus-
druck von umfassenderen gesellschaftlichen Desintegrationsprozessen, denen
nicht mit anti-islamischer Symbolpolitik begegnet werden kann.

- 8m14.02.2026, 19:24:18.


https://doi.org/10.14361/9783839449738-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

