
268

2 Das Wissen des Lebens  
und dessen Normativität

(Georges Canguilhem)

Georges Canguilhem (1904–19951) ist am Lycée Henri IV begeisterter 
Schüler Émile Chartiers (Alain), jenes berühmten Essayisten, der auf eine 
ganze Generation wirkte. 1924 tritt er wie Sartre, Aron und Nizan in die 
École Normale Supérieure ein. 1925 lernt er dort Merleau-Ponty ken-
nen. Canguilhem promoviert 1943 mit Das Normale und das Patholo-
gische zum Doktor der Medizin; 1955 erhält er für die Arbeit zur Her-
ausbildung des Reflexbegriffes das Doctorat ès lettres (doctorat d’État) 
der Sorbonne. Dank einer Hommage an seinen von den Nationalsozia-
listen ermordeten Freund Jean Cavaillés (mit dem er für die Résistance 
an der Front war) lernt er Gaston Bachelard kennen, dessen Nachfolger 
er 1955–1971 an der Sorbonne und als Direktor am Institut d’histoire 
des sciences wird. Zuvor ist er, ab 1948, Dekan der philosophischen Fa-
kultät in Straßburg; auch ist er Generalinspektor des nationalen Bil-
dungswesens. 

1952 und 1968 erscheinen die Aufsatzsammlungen La connaissance 
de la vie und Études d’histoire et de philosophie des sciences concernant 
les vivants et la vie, deren Titel bereits Canguilhems spezielle Ausrich-
tung der Epistemologie ankündigen: Es geht um das Wissen des Lebens, 
um die Lebenswissenschaften. Canguilhem, Mitbegründer der Histori-
schen Epistemologie, hat damit jenes Projekt verfolgt, das bereits Jean 
Hyppolite im Anschluss an Bergson formulierte – und natürlich eines, 
das Bergson selbst per se nahe ist. Ständig und überall will Canguilhem 
das Wissen des Menschen als Wissen des Lebens ernst nehmen, in dem 
das Leben nämlich nicht nur Objekt, sondern auch Subjekt ist. In allen 
Praktiken des Wissens ist es das Leben selbst, das sich objektiviert und 
normiert. Anders als Bachelard ist Canguilhem also der Epistemologe 
der Lebenswissenschaften. Zugleich steht er in dessen Tradition, wenn 
er das Thema der ›Diskontinuität‹ des Wissens und der Konzepte auf-
nimmt, betonend, dass die »Auffindung der Diskontinuitäten für ihn we-

1	 Zur Editionslage: 2011 ist der erste Band der Oeuvres complètes erschienen 
(Écrits philosophiques et politiques 1926–1939), angelegt auf 5 Bände. Diese 
Ausgabe wird die für uns interessantesten Texte allerdings nicht enthalten: 
den Vortrag La société humaine selon Bergson, eine Hommage vor der 
Société toulousaine de philosophie 1941; sowie die Vorlesung Les Normes et 
le normal von 1942/1943, in der Canguilhem seine Durkheim-Kritik entfaltet. 
Zitate und Inhaltsangaben dieser Vorlesung in G. Le Blanc, La vie humaine: 
Anthropologie et biologie chez Georges Canguilhem, Paris 2002, 134–140.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

269

der ein Postulat noch ein Resultat« sei – vielmehr eine »Vorgangsweise, 
die mit der Wissenschaftsgeschichte eins ist, da sie von deren Gegenstand 
verlangt wird. Die Geschichte der Wissenschaften ist nicht die Geschich-
te des Wahren, seiner langsamen Offenbarung«, aber sie ist »auch nicht 
eine bloße Geschichte der Ideen«. Man kann sich in ihr, wie Foucault 
weiter sagt, den »Bezug zum Wahren und zur Entgegensetzung des Wah-
ren und des Falschen« nicht »sparen«. Dieser Bezug auf die Ordnung 
des Wahren und Falschen verleiht dieser Geschichtsschreibung »ihre 
Wichtigkeit«.2 In den 1960ern (im philosophischen ›Moment‹ der Struk-
tur und der Differenz3), nimmt Canguilhem die neuesten biologischen 
Forschungen zur Kenntnis: Molekularbiologie und Genetik als neues, 
kommunikationstheoretisches oder ›strukturalistisches‹ Wissen des Le-
bens. Canguilhem, der sich mit der Biologie/Medizin aus Sicht der So-
ziologie eher speziellen Bereichen der Wissenschaftsgeschichte widmete, 
sei von enormer Bedeutung gewesen, so Foucault: 

»[N]ehmen Sie Canguilhem weg und Sie verstehen fast nichts mehr von 
vielen Diskussionen, die bei den französischen Marxisten stattgefunden 
haben; und Sie werden auch nicht kapieren, was das Besondere an 
Soziologen wie Bourdieu, Castell, Passeron ist, was sie im Feld der 
Soziologie auszeichnet.«4

Während Canguilhem mit seiner berühmten thèse von 1943 über die 
Beziehungen des Normalen zum Pathologischen vor allem als Histori-
ker der Medizin bekannt ist, hat er auch eine allgemeine Lebenstheorie 
und in ihr eine Gesellschaftstheorie skizziert. Deren Kernanliegen ist, die 
Normen, die sich eine Gesellschaft auferlegt, recht zu verstehen, nämlich 
als vitale Normen, als Werte des Lebens selbst. Das Normale ist stets eine 
Normierung, die sich dieses spezifischen Lebewesen setzt – kontingent, 
und stets auf der Suche nach dem Normalen. Die Gesellschaftstheorie, 
die sich daraus speist, wird den Begriff der Krise zentral setzen: Für Can-
guilhem ist die Krise der Normalzustand, und nicht das ›Anormale‹, die 
›Abweichung‹, da jede Gesellschaft permanent auf der Suche nach dem 
ihr eigenen Normalmaß sei. 

Diese Theorie der Krise oder diese These des Wertes des Negativen 
entfaltet Canguilhem einerseits in einer Kritik der Begriffe des Patholo-
gischen und Normalen in der französischen Soziologie. Implizit proble-

2	 M. Foucault, Das Leben: die Erfahrung und die Wissenschaft (1985), in: 
M. Marquez (Hg.), Der Tod des Menschen im Denken des Lebens: Georges 
Canguilhem über Michel Foucault, Michel Foucault über Georges Canguilhem, 
Tübingen 1988, 50–72, 60f.

3	 Vgl. P. Maniglier (Hg.), Le moment philosophique des années 1960 en France, 
Paris 2011, v.a. den Beitrag von F. Worms: Pouvoir, création, deuil, survie. La 
vie, d’un moment philosophique à un autre, 349–368.

4	 Foucault, Das Leben: die Erfahrung und die Wissenschaft, 51f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

270

matisiert er damit nicht weniger als die Leitfrage der soziologischen The-
orie, wie soziale Ordnung möglich ist. Diese setzt nämlich – wie bereits 
erwähnt – die Vorstellung voraus, hinter der Ordnung lauere ständig die 
Unordnung, die nicht ebenso normal sei wie die Ordnung, sondern ›pa-
thologisch‹. In der Kritik dieser Vorstellung nun wird sich Canguilhem 
einer bergsonschen Logik bedienen: Seine Kritik des Begriffspaars Nor-
males/Pathologisches folgt dessen Kritik negativer Begriffe sowie der 
Vermengung des Quantitativen mit dem Qualitativen. Canguilhem kri-
tisiert zudem die Vorstellung, die Organisation einer Gesellschaft ähnele 
einem Organismus. Mit Bergson gesprochen, gibt man sich damit stets 
das Bild der ›geschlossenen Gesellschaft‹, einer Gesellschaft, die keine 
sei, sofern jede zwischen Schließung und Öffnung operiere. Damit glei-
che sie, so nun Canguilhem, aber viel eher einer ›Maschine‹, nämlich in 
ihrem kontingenten und veränderbaren Charakter. Canguilhem skizziert 
schließlich unter dem Titel einer allgemeinen Organologie auch eine Ar-
tefaktsoziologie, eine Konzeption der Kollektive, welche die Artefakte als 
artifizielle Organe dieses Lebewesens einbezieht. Auch er wird mithin das 
Werden der Artefakte verfolgen, auch er ist ein ›technologischer Vitalist‹, 
der die Kultur mit den Augen des Biologen betrachtet. Nicht zufällig hat 
er Leroi-Gourhan bewundert, der die Herstellung von Werkzeugen mit 
der Bewegung der Amöbe gleichsetzte:

»›Wenn man die Stoßkraft als grundlegende technische Handlung 
angesehen hat‹, schreibt Leroi-Gourhan, ›dann deshalb, weil es in fast 
allen technischen Vorgängen die Suche nach dem Berührungskontakt 
gibt. Doch während der Fortsatz der Amöbe ihre Beute stets demselben 
Verdauungsprozess zuführt, entstehen zwischen der zu behandelnden 
Materie und dem sie begreifenden technischen Denken für jede Situation 
besondere Stoßorgane.‹ … Ausgehend von dieser Perspektive kommt 
man für das Problem der Konstruktion der Maschine zu einer ganz 
anderen Lösung als der traditionellen«.5

Ein durchaus expliziter Bergsonismus

Canguilhem verweist expliziter als Leroi-Gourhan auf seine Bergson-
Effekte, und er hat auch weniger Berührungsängste gegenüber diesem 
Denker als Gaston Bachelard. Zunächst allerdings, zu Beginn der 1930er 
Jahre, partizipiert auch Canguilhem am polemischen Bruch mit Berg-
son, gerade bei ihm wird deutlich, dass es bei einem Denker vom Schla-
ge Bergsons offenbar demonstrativer Verabschiedungen bedarf, um krea-
tive, produktive Lektüren beginnen zu können. Canguilhem stimmt also 
zunächst dem Pamphlet Politzers in allem zu. Dieser behandele Bergson 

5	 Canguilhem, Maschine und Organismus, 225f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

271

zu Recht als einen »Denker, der nicht unverletzbar und heilig ist«6, zu 
Recht, weil Bergson den Menschen als Sache, als fait verstehe; weil er 
den Herrschenden diene; weil er einen Spiritualismus verkörpere, gegen 
den nur der »Materialismus sich zum Konkreten wenden« könne. Po-
litzer habe auch Recht, wenn er Bergson als Metaphysiker denunziere.7 
Im Nachhinein kann sich Canguilhem seinen Hass auf Bergson selbst 
nicht mehr erklären. 

F. Bing/J.-F. Braunstein: »…eine andere Frage betrifft die Lektüre 
Bergsons. Während Alain vielleicht präsent ist, aber kaum zitiert wird, 
bleibt Bergson eine relativ positive Referenz in ihrem Werk. 

G. Canguilhem: Ja. Ich habe ihn nach meinen Studien der Medizin 
besser gelesen als vorher. Das stimmt. Ich glaube …, meine beste Position 
hinsichtlich Bergsons in zwei Konferenzen in Belgien erreicht zu haben, 
vereint in Etudes d‹histoire et de philosophie des sciences: ›Le concept 
de la vie‹ … mit mehr Verständnis. 

F.B./J-F. B.: Vor dem Krieg gab es einen Moment, in dem es – durch 
das Pamphlet Politzers – schien, dass die kultivierte Jugend der Epoche 
äußerst feindlich gegenüber Bergson eingestellt war; Sie selbst haben 
eine sehr lobende Besprechung des Buches von Politzer verfasst. 

G.C.: Ja, in der Tat, Politzer (lacht). Sie wissen aber viele Dinge!«8 

Andererseits trifft die Kritik Politzers einen wichtigen Punkt: Dass das 
menschliche Leben eine innere Polarität hat, Wissen von sich selbst ist. 
Was Politzer Bergson vorwirft und worin ihm Canguilhem zustimmt, ist, 
nicht hinreichend gebrochen zu haben mit dem Konzept des Lebens ›im 
biologischen Sinn‹«.9 Es ist ein neuer Vitalismus,10 den Canguilhem ent-
wirft – ein Denken des Lebens, welches Intellekt und Leben oder ›Kon-
zept‹ und Leben vereint.11 Dieses Projekt ist viel eher eine Anreicherung 
als Verabschiedung Bergsons. Nicht zufällig hat Canguilhem seiner An-
thologie La connaissance de la vie ein Bergson-Zitat voran gestellt, 1952, 

	 6	G. Canguilhem, La fin d’une parade philosophique, le bergsonisme (1929), in: 
Ders., Œuvres complètes 1, Paris 2011, 221–229, 221. 

	 7	Canguilhem, La fin d’une parade philosophique, 225.
	 8	F. Bing/J.-F. Braunstein, Entretien avec Georges Canguilhem (1995), in: Actua-

lité de Georges Canguilhem. Le Normal et le Pathologique, Le-Plessis 1998, 
121–135, 128ff.

	 9	F. Worms, La vie dans la philosophie du XXe siècle en France, in: Philosophie, 
2011/1 n° 109, 74–91, 80ff.

	10	Siehe v.a. Canguilhem, Aspekte des Vitalismus (1952), in: Ders., Die Erkennt-
nis des Lebens, Berlin 2009, 149–181; Das Denken und das Lebendige (Ein-
leitung), ebd., 15–22, sowie ders., La nouvelle connaissance de la vie: Le 
concept et la vie (1966), in: Ders., Études d’histoire et de philosophie des 
sciences, Paris 1968, 335–364.

	11	Vgl. Canguilhem, Maschine und Organismus.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

272

in einer Zeit, als man dafür ausgelacht wurde. Das Zitat steht unter dem 
Stichwort ›Methode‹, und es lautet:

»Selbst um eine einzige ausschließlich dem reinen Denken verdankte 
biologische Entdeckung wäre man verlegen. Und zeigt uns schließlich 
das Experiment, wie das Leben es anstellt, ein bestimmtes Resultat zu 
erreichen, so erweist sich sein Verfahren gerade als das, worauf wir 
niemals verfallen wären«.12 

Anderswo rechtfertigt Canguilhem Bergson gegenüber dem Verdacht 
des Anti-Intellektualismus und Irrationalismus. Ein solcher Vitalismus 
bedeutete keine Wissenschafts-Feindschaft, vielmehr ist er der »Aus-
druck des Vertrauens des Lebendigen in das Leben« oder derjenige der 
»Identität des Lebens mit sich selbst« im Fall des menschlichen Le-
bens. Dieser Vitalismus übersetzt den »permanenten Anspruch des Le-
bens im Lebendigen«.13 Oder noch einmal anders formuliert, der ›rich-
tige‹ Vitalismus bedeutet die »Anerkennung der Originalität der vitalen 
Tatsachen«.14 In ihm erkennt sich das Leben als Subjekt und Objekt sei-
nes Wissens. 

Es gibt nun mindestens drei Schnittstellen mit Bergsons Werk. Bei-
de eint erstens die Frage, wie die Technik in einer Humanwissenschaft 
adäquat zu berücksichtigen ist. Bergson habe als einziger französischer 
Philosoph eine »allgemeine Organologie« entwickelt, eine, die die »me-
chanische Erfindung als eine biologische Funktion, einen Aspekt der 
Organisation der Materie durch das Leben betrachtet«.15 Dieser Blick 
vom Leben auf die Technik ist die Idee Bergsons, der Canguilhem viel-
leicht am treusten bleibt.16 Beiden geht es zweitens um die angesproche-
ne Ernstnahme des Lebens in einem neuen Vitalismus. Beide entfalten 
schließlich eine kritische Theorie der Gesellschaft als Kritik an verfehl-
ten Selbstverständnissen und entsprechenden Praxen des Menschen. Die 
Kritik gilt vor allem jeder positivistischen Soziologie (und Psychologie), 
sofern deren Anspruch, soziale Tatsachen rein positiv oder objektiv zu 
fassen, das Leben nur als Sache behandelt, dazu tendiert, das Leben zu 
brutalisieren. Diese negative Argumentation (die Kritik) nimmt im Fall 
Canguilhems den größten Raum ein, während die positive Entfaltung 

	12	Bergson, Schöpferische Evolution, 4; und Canguilhem, Die Erkenntnis des 
Lebens, 25.

	13	Canguilhem, Aspekte des Vitalismus, 155.
	14	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Erkenntnis 

des Lebens, 283f.
	15	Canguilhem, Maschine und Organismus, 228, Fn.
	16	So J.-F. Braunstein, Canguilhem, Comte und der Positivismus, 289. Zum Be-

zug von Canguilhem auf Bergson siehe auch G. Le Blanc, Le problème de la 
création. Bergson et Canguilhem, in: F. Worms (Hg.), Annales bergsoniennes 
II: Bergson, Deleuze, la Phénoménologie, Paris 2004, 498–506.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

273

der eigenen Gesellschaftskonzeption vergleichsweise schmal ausfällt. Auf 
der Basis einer Philosophie der Biologie und Medizin macht diese das Le-
ben als Schöpfer von Normen sichtbar, zentriert um die Begriffe des Irr-
tums sowie der Norm oder des Wertes des Lebens. Auch Canguilhems 
soziologisches Denken verläuft dabei vom Vitalen zum Sozialen, ohne 
das eine auf das andere zu reduzieren. Das Soziale ist dem Vitalen im-
manent. Er will, so schreibt er, die »Aktivitätstypen, die das Leben selbst 
produziert«, ins Zentrum der Gesellschaftstheorie stellen.17 Mit diesem 
Projekt hat er auf seine illustren Schüler gewirkt, Schüler wie Foucault, 
Deleuze, Simondon.

Der rehabilitierte Vitalismus: Das Wissen des Lebens  
(das Leben als Subjekt und Objekt)

In erster Linie ist Canguilhem freilich Wissenschaftstheoretiker des Le-
bens. In dessen Namen dringt er auf einen Rationalismus, der sich seiner 
Grenzen bewusst ist und »die Bedingungen seiner Ausübung« berück-
sichtigt: »Der Verstand darf sich auf das Leben nur beziehen, wenn er 
die Originalität des Lebens anerkennt. Das Denken des Lebendigen muss 
die Idee des Lebendigen dem Leben selbst entnehmen«.18 Wie geht das? 
Indem man den Menschen auch als Subjekt seines Wissens ernst nimmt, 
das Lebewesen in seinen Operationen mitdenkt. Der Satz Bergsons, dass 
es sich auch bei den kognitiven Aktivitäten um vitale Aktivitäten entlang 
der Aufmerksamkeit auf das Leben handele, habe auch für die Wissen-
schaft Geltung, auch für die Sozialwissenschaft und die Gesellschaftsor-
ganisation (das Politische). Schließlich ist alles am Menschen, einschließ-
lich seines Wissens, unleugbar vital. Canguilhem schreibt also gegen die 
Selbstverleugnung des vitalen Anteils als ›Irrationales‹, er hält einen je-
den derartigen Positivismus als verfehlt, insbesondere, wenn er mit einer 
Vorstellung einhergeht, welche das organische Leben mechanistisch kon-
zipiert, es auf kausale Prozesse reduziert. Im recht verstandenen Wissen 
des Lebens ist das Leben eben nicht allein Objekt (wie im Positivismus). 
Es ist nun aber auch nicht allein Subjekt (wie im alten Vitalismus). Inso-
fern das Leben Träger einer Individualität ist, es deren Handlungen einen 
Wert gibt, wird die Gesellschaft drittens auch nicht aus nichtmenschli-
chem Leben abgeleitet (wie im Organizismus). Schließlich ist die Gesell-
schaft dem Leben nicht äußerlich, sie drängt dem Leben keine Form auf 
(wie im sozialen Konstruktivismus oder Soziozentrismus) – sie ist eine 
spezifische Haltung des Lebens selbst. Dieser Ausgangspunkt führt bei 
Canguilhem dann vor allem zu einer normativen Perspektive, einem spe-

	17	Vgl. Le Blanc, La vie humaine, 21ff.
	18	Canguilhem, Das Denken und das Lebendige (Einleitung), 22.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

274

zifischen moralsoziologischen Ansatz. Statt sich vorzutäuschen, im Blick 
auf den Menschen rein objektiv sein zu können, müsse man das Problem 
der Normen und ihrer Positivität neu durchdenken. Die Norm ist Vita-
les, nicht ›rein‹ Soziales; das Leben ist es, was hier, in der Normativität, 
einen spezifischen sozialen Weg nimmt. Weder muss also das Soziale die 
Vitalität bezwingen, noch erlegt dieses jenem sein Modell auf.19 Canguil-
hem denkt hier namentlich gegen den Begründer des französischen so-
zialwissenschaftlichen Denkens, gegen Auguste Comte, der einmal den 
Organismus als Modell der Gesellschaft denkt, zum anderen aber auch 
die Gesellschaft zum Modell des Organismus macht – und damit denkt 
er gegen die gesamte Tradition, die sich im mehr oder weniger ungebro-
chenen Anschluss an diesen entfaltet.

Die inhärente Normativität des Lebens:  
Der Irrtum und das Erfinden neuer Lösungen

Canguilhem reibt sich zudem an Comtes evolutionistischer Fassung der 
(Wissenschafts‑)Geschichte. Der Reduktion des Lebendigen auf Anor-
ganisches tritt hier das Unverständnis gegenüber dem Neuen hinzu. 
Die Wissenschaftsgeschichte ist, so Canguilhem, viel eher ein »Aben-
teuer« als ein gesetzmäßig beschreibbarer »Ablauf«.20 Diese Geschich-
te ist die Geschichte des Lebens selbst, die ›abenteuerliche‹ Geschichte 
seiner Selbstkorrekturen. Letztlich ist für Canguilhem nämlich das Le-
ben das, »was irren kann«. Deshalb gibt es eine Evolution, und vor al-
lem im Menschen hat das Leben zu einem Wesen geführt, »das sich nie 
ganz an seinem Platz befindet und dessen Bestimmung es ist, ›zu irren, 
sich zu täuschen‹.«21 Ständig ist es auf der Suche nach seiner Norm, es 
aktualisiert sich normativ. Ohne »normative Aktivität kann es nicht sich 
entfalten«.22 Der Mensch ist also nicht das Wesen, das zugunsten der Ge-
sellschaft mit dem Leben bricht. Normen sind dem Vitalen immanent. 
Nichts anderes scheint der Essai sur le Normal et le Pathologique zu sa-
gen, als dies: Es gibt eine »essentielle Normativität des Lebendigen«, es 
ist der Erfinder der Normen, und diese sind »Ausdruck seiner konstitu-

	19	Canguilhem, Art. ›Vie‹, in: Encyclopaedia universalis 16, Paris 1974, 764–
769, 767.

	20	G. Canguilhem, La formation du concept de reflexe au XVIIe et XVIIIe 
siècles, 2. Aufl., Paris 1977, 157. Vgl. zu Canguilhems Comteschen Erbe: J.-F. 
Braunstein, Canguilhem, Comte und der Positivismus, 278ff.

	21	M. Foucault, Das Leben: die Erfahrung und die Wissenschaft, 69f.
	22	Le Blanc, La vie humaine, 12.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

275

tiven Polarität.«23 Die Normativität, die Canguilhem gegen die franzö-
sische Soziologie denkt, ist ein schöpferisches Leben der Normen, wel-
che sich weder auf eine erste setzende ›Norm‹, noch auf einen quantita-
tiv definierten ›Normaltyp‹ zurückführen lässt. 

Wenn es nun grundlegend zwei Möglichkeiten gibt, das Leben als Sub-
jekt der Normen zu denken – so, dass das menschliche Leben als Verlän-
gerung der Dynamik des Lebens insgesamt erscheint (als animalisches 
Leben, dem außertierisches hinzu kommt); oder so, dass es eine Neude-
finition der Idee des Lebens selbst erzwingt – so wird Canguilhem diese 
zweite Lösung wählen. Das Konzept menschlichen Lebens als Kette von 
Erfindungen oder Ereignissen, die auf Irrtümer folgen, und sich selbst 
als Irrtum erweisen, präzisiert Bergson und korrigiert ihn zugleich, in 
dessen Evolutionstheorie das Thema der Norm nur als soziale Verzer-
rung auftritt (wenn die Philosophie wie die soziologische Theorie stets 
die Ordnung, den Zustand bevorzugen, so aus sozialen Gründen: der Be-
wahrung des Bestehenden). Zwar spricht Bergson von ›Fehlern‹ der Evo-
lution. So waren für ihn etwa die Krustentiere Sackgassen des Lebens, 
da sich die Tiere durch ihre Panzer einsperren, sich Bewegung und da-
mit kognitive Aktivität verbauen. Auch Pilze etwa erscheinen in dieser 
Perspektive als ›Fehler‹ des Lebens. »In organischer Hinsicht erheben sie 
sich nicht über jene Gewebe, die ... bei den höheren Pflanzen ... der Kei-
mentwicklung des neuen Individuums vorausgehen. Es sind ... die Fehl-
geburten der Pflanzenwelt«, weil sie von der normalen Ernährungswei-
se der Pflanzen »Abstand nahmen«.24 Auch hatte Bergson in Bezug auf 
Gesellschaften von Irrtümern gesprochen – für die tierischen, da diese 
zwar »wunderbar diszipliniert«, »aber starr« sind; und für die mensch-
lichen, da sie im »unaufhörlichem Kampf mit sich selber« stehen.25 Und 
auch Bergson würde meinen, dass sich eine Spezies in dem Maß als le-
bensfähig erweist, in dem sie »Erzeugerin von Neuerungen« ist.26 Die 
These aber, dass sich das Leben in seinem Wert erst im Übergang von ei-
ner Norm zu einer anderen erfährt, im Bruch mit der Norm, einem ne-
gativen Akt, entfaltet Bergson nicht. Die Bedeutung negativer Werte für 
das Leben (die Krankheit, und das ›Nein‹ im Bereich des theoretischen 
Wissens) ist Canguilhems lebenssoziologische Leitidee. 

	23	P. Macherey, De Canguilhem à Canguilhem en passant par Foucault (1988), 
in: Ders., De Canguilhem à Foucault, la force des normes, Paris 2009, 97–
108, 101.

	24	Bergson, Schöpferische Evolution, 129.
	25	Bergson, Schöpferische Evolution, 121. 
	26	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Erkenntnis 

des Lebens, 294f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

276

Kritik der Soziologie: Kritik der Kategorien des  
›Pathologischen‹ und ›Normalen‹ 

Das Argument bleibt gleichwohl eng an Bergson orientiert, an dessen 
Kritik an Scheinproblemen und negativen Begriffen. Von diesem war zu 
lernen, dass soziologische Theorien, die vom Begriff der Unordnung als 
›Abwesenheit‹ von Ordnung ausgehen, Pseudofragen stellen, weil der Be-
griff der Unordnung bereits die Ordnung enthält, weil er also mehr ent-
hält, und nicht weniger als der Begriff der Ordnung. Wirklich ist, so hatte 
Bergson gesagt, nie die Unordnung, es gibt immer nur andere Ordnun-
gen. Und nur, weil eine Ordnung »zwei verschiedene Formen annehmen 
kann und die Anwesenheit der einen ... in der Abwesenheit der anderen 
besteht, sprechen wir immer dann von Unordnung, wenn wir uns jener 
der beiden Ordnungen gegenüber sehen, die wir nicht gesucht hatten«. 
Bergson fuhr fort: Die Idee der Unordnung bezeichne »nicht die Abwe-
senheit aller Ordnung, sondern nur die Anwesenheit einer Ordnung, die 
aktuell nicht von Interesse ist«.27 In impliziter, aber deutlicher Übertra-
gung dessen sagt nun Canguilhem an einer zentralen Stelle im Essai, der 
Begriff des ›Pathologischen‹ sei nicht der »logische Gegensatz des Be-
griffs des ›Normalen‹«, weil das Leben im pathologischen Zustand nicht 
die völlige »Abwesenheit von Normen« ist, sondern vielmehr die »An-
wesenheit anderer Normen«, solcher, die man nicht suchte.28 Im Um-
feld dieser entscheidenden Argumentation wird Bergson aber auch ex-
plizit genannt. Dieser hatte in seinem livre de sociologie Gesundheit und 
Krankheit als nur graduell verschieden dargestellt, die Gesundheit sei die 
»dauernde Anstrengung«, die Krankheit »abzuwenden«, und nicht de-
ren logisches Gegenteil.29 Das heißt: Für das Leben gibt es nichts Anor-
males, Monströses, Pathologisches; und daher darf man auch nicht von 
sozialen Pathologien oder von Krisen sprechen, vielmehr davon, dass das 
menschliche Leben in seinen Institutionen permanent auf der Suche nach 
seinem ›guten‹ Zustand sei. Für Canguilhem sind Krisen, also vermeint-
liche Unordnungen, ebenso produktiv und normal wie die Ordnung.

In den Begriffen des Pathologischen und Normalen begeht daher die 
positivistische Soziologie ihren Grundfehler. Der Fehler besteht genau-
er darin, das Qualitative mit dem Quantitativen zu vermengen, nämlich 
das Normale mit dem Durchschnittlichen oder Häufigen gleichzuset-
zen. Es ist das »Broussais’sche Prinzip«, das Canguilhem am Grund die-

	27	Bergson, Schöpferische Evolution, 311.
	28	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Erkenntnis 

des Lebens, 303. Hervorh. von mir.
	29	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Erkenntnis 

des Lebens, 303, Fn. 19; Bergson, Die beiden Quellen, 25.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

277

ser falschen Vermengung, dieser Verwechslung von Wesensunterschieden 
mit Gradunterschieden findet. Der Pathologe François Broussais gab im 
18. Jahrhundert für alle »Krankheiten die Erklärung, sie bestünden we-
sentlich im Übermaß oder Mangel an Reizung der entsprechenden Ge-
webe im Verhältnis zum Normalzustande«, also in einer bloß graduel-
len Differenz. Comte habe dieses »nosologische Prinzip« in den Rang 
eines allgemeinen Axioms erhoben, wobei er wie beiläufig das Quanti-
tative mit dem Qualitativen vermengte – denn »Verstärkung und Ab-
schwächung sind eher quantitative Begriffe, der Begriff der Schädigung 
hingegen«, den Comte einführt, »hat einen qualitativen« oder normati-
ven Ton.30 Comte (und mit ihm Durkheim) verquicken also quantitati-
ve und qualitative Begriffe, wenn sie das Pathologische definieren. Der 
Fehler ist, das Qualitative zu fragmentieren, das Intensive zu quantifi-
zieren, die Norm mit dem Durchschnitt gleichzusetzen. Durkheim hatte 
die erste Regel zur ›Unterscheidung des Normalen und Pathologischen‹ 
in seinen Regeln der soziologischen Methode tatsächlich so formuliert. 
Ein soziales Phänomen sei »für einen bestimmten sozialen Typus in ei-
ner bestimmten Phase seiner Entwicklung normal, wenn es im Durch-
schnitt der Gesellschaften dieser Art in der entsprechenden Phase ihrer 
Evolution auftritt«.31 Durkheim will mit dieser Definition die »Rechte 
der Vernunft zurückzuerobern, ohne der Ideologie zu verfallen«; er will 
ein »objektives« Kriterium dafür, wann eine Gesellschaft, eine Instituti-
on, eine soziale Tatsache sich in einem kritischen Zustand befinde, von 
einer ›sozialen Krankheit‹ zeuge, welche es zu heilen gilt. Und in der Tat 
sei ja »für die Gesellschaften wie für den Einzelnen die Gesundheit das 
Gute und Wünschenswerte, die Krankheit dagegen das Schlechte und zu 
Meidende.« Das Normale, so wird Durkheim argumentieren, ist immer 
das, was »nützlich oder notwendig« ist; und weiter: das Notwendige 
werde am »Durchschnittstypus« erkennbar, dieses ist das »Schema der 
Gesundheit«, und die Abweichung vom Durschnitt muss im Umkehr-
schluss eine »krankhafte Erscheinung« sein.32 Mit Durkheim macht die 
Soziologie also den Durchschnitts- zum Normalfall, sie erhebt das Häu-
fige zum Normalen, lädt es normativ auf. 

Freilich fällt sein Name nicht – vermutlich, weil Canguilhem des-
sen Position als einen Fall jener allgemeineren szientistischen Illusion 
verstand, deren Begründer Auguste Comte war.33 Und während er die-

	30	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische (1943/1966). Frankfurt/M. 
1977, 26f., 36, 46.

	31	Durkheim, Regeln, 154f., Herv. von mir.
	32	Durkheim, Regeln, 142 und 148, Herv. von mir.
	33	J.-F. Braunstein, Canguilhem, Comte und der Positivismus, in: C. Borck/V. 

Hess/H. Schmidgen (Hg.), Maß und Eigensinn. Studien im Anschluß an 
Georges Canguilhem, München 2005, 275–294, 292.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

278

sen gleichwohl bewundert,34 gilt ihm Durkheim offenbar nur als des-
sen schlechter Nachfolger.35 In der Vorlesung Les normes et le normal 
(1942/43) hat Canguilhem Durkheim aber auch explizit genannt. So-
ziologie, Ethnologie und Psychologie setzen demnach zwei verschiede-
ne Formen von ›Normalität‹, begehen aber beide denselben Irrtum. Die 
durkheimsche Soziologie misst das Normale am Häufigen, sie definiert 
es quantitativ und verkennt damit den Unterschied zwischen Tatsache 
und Wert. Ethnologie und Entwicklungspsychologie setzten sich demge-
genüber zwar eine qualitative Normalität; auch sie aber verkennen We-
sensunterschiede, wenn sie den Zivilisierten zur Referenz für den Primi-
tiven respektive den Erwachsenen zur Referenz für das Kind erklären.36 
Zudem definiere Durkheim das Normale in den Regeln unbemerkt selbst 
in subjektiven Termen, statt nur solchen der Objektivität – er privilegiert 
das Bestehende vor der Veränderung, Solidarität vor Rivalität, Organi-
zität vor Konfliktualität.37 Canguilhem hingegen hält das Werden für 
primär, die soziale Dynamik.38 Es ist für ihn hier erneut Comte, auf den 
man zurückkommen muss, will man eine grundlegend andere soziolo-
gische Theorie entfalten. Comte habe zwar das Biologische im Sozialen 
gedacht, aber nur, um die Wissenschaft der »politischen Voraussicht« 
unterzuordnen.39 Die positivistische Quantifizierung des Qualitativen, 
die Verwandlung von Intensitäten in Messbares entspreche dem eminent 
»politischen Motiv, eine Ordnung zu errichten, die zwar graduell modifi-
ziert, aber niemals überschritten, nie wirklich verändert werden kann«.40

	34	G. Canguilhem, Note sur la situation faite en France à la philosophie biolo-
gique, in: Revue de Métaphysique et la Morale 52 (1947), 322–332, 33l.

	35	Braunstein, La critique Canguilhemienne de la psychologie. Als weitere 
schlechte Nachfolger Comtes gelten Canguilhem L. Lévy-Bruhl, H. Taine, 
Th. Ribot und G. Dumas. Vgl. z.B. G. Dumas, Conclusion, in: Ders. (Hg.), 
Traite de psychologie 2, Paris 1923, 1121–1158, 1124.

	36	Le Blanc, La vie humaine, 130ff.
	37	Le Blanc, La vie humaine, 136f.
	38	Le Blanc, La vie humaine, 129.
	39	Ebke, Lebendiges Wissen, 139. 
	40	Ebke, Lebendiges Wissen, 139f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

279

Die ›Sorge‹ Canguilhems: Die ›Brutalisation‹ des Menschen  
in der positivistischen Soziologie

Canguilhems Kritik des Positivismus ist wie erwähnt nicht rein theore-
tisch. Sie entspringt einer ›Sorge‹ um das spezifisch menschliche Leben. 
Die Kritik gilt einer Wissenschaft, die das Leben vergisst, wenn sie sich 
allein in der »Welt der Fakten aufhalten will«.41 Die Kritik im Namen 
des Lebens ist also letztlich nicht epistemologisch oder methodologisch, 
sondern ethisch motiviert. Es geht um die gesellschaftlichen Folgen des 
soziologischen Positivismus. Eine positivistische, an der Naturwissen-
schaft orientierte Psychologie verwandelt den Menschen, indem sie ihn 
von außen erkennen will, in ein Objekt, in ein Insekt,42 ebenso wie eine 
Soziologie, die die sozialen Tatsachen als ›Dinge‹, als choses versteht. 
Canguilhems Kritik gilt letztlich dieser Chosification des Menschen, in-
sofern der vorgeblich rein methodologischen Entscheidung eine entspre-
chende Praxis folgt. Auch hier kann sich Canguilhem auf Bergson stüt-
zen. Die Wissenschaft, so referiert er diesen, darf das Lebendige nicht als 
inert behandeln. Sie muss vermeiden, das Belebte nach dem Unbelebten 
zu modellieren. Denn das »Lebendige als inert« zu verstehen, ist die erste 
»Bedingung der Nutzung des Lebendigen. Es ist eine sehr wichtige Idee, 
die Bergson hier anzeigt«, nämlich dass die erste Bedingung, »um ein 
Wesen zu brutalisieren« – ihm gegenüber in eine »aggressive Haltung« 
zu treten –, diejenige ist, »es für ein ›brut‹ zu halten«. Wenn man hinge-
gen die Materie »spiritualisiert, wenn man sie für belebt hält, setzt man 
sich zu ihr in eine Haltung der Ehrfurcht«.43 

Zu den ›schlechten‹ Soziologen, die den Wert des Lebens und der In-
dividuen verkennen, gehören für Canguilhem erneut Durkheim sowie 
Lucien Lévy-Bruhl.44 Als Soziologen, die demgegenüber die »Erforder-
nis der Werte« berücksichtigen, nennt er Célestin Bouglé (Leçons de so-
ciologie sur l’évolution des valeurs, 1922; Essai sur la régime des cas-

	41	J.-F. Braunstein, La critique Canguilhemienne de la psychologie, in: Estudos 
e Pesquisas em Psicologia 2004, 6–23, 15f.

	42	G. Canguilhem, Qu’est-ce que la Psychologie? (1958) In: Ders., Études d’his-
toire et de philosophie des sciences, Paris 1968, 365–381, 379.

	43	G. Canguilhem, Commentaire au troisième chapitre de L’évolution créatrice 
(1943), in: F. Worms (Hg.), Annales bergsoniennes III: Bergson et la science, 
Paris 2007, 99–160, 135f. Canguilhem bezieht sich auf Bergson, Einführung. 
Zweiter Teil, v.a. 50ff.

	44	L. Lévy-Bruhl, La morale et la science des mœurs, Paris 1903 – das erste Buch 
einer positiven Wissenschaft der Moral, Jahrzehnte vor Durkheims unvollen-
det gebliebenem Hauptwerk.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

280

tes, 1908)45 sowie Maurice Halbwachs (Causes du suicide, 1930). Dieser 
habe den »Wert der Individualität« erkannt, anders als jene »Soziolo-
gen, die dem Versuch nicht widerstanden, den Menschen als Mechanis-
mus zu verstehen, den man von außen dominieren kann, wenn man sei-
ne Gesetze kennt«.46

Die Gesellschaft: Suche nach den Normen des Lebens 

Die Kritik der Soziologie im Namen des Lebens führt in ein eigenes ge-
sellschaftstheoretisches Konzept, auch wenn es nur kurz und in kleineren 
Texten skizziert wird. In ihm wird sich nicht zuletzt Foucault erkennen 
können, da es beiden um die soziale Funktion, die Effekte der ›Normali-
sierung‹ geht. Der Grundansatz Canguilhems ist: Die soziologische The-
orie hat im Auge zu behalten, dass es sich bei allen menschlichen Dingen 
– auch der Gesellschaft – um die Aktivität des Vitalen handelt. Der Orga-
nismus strukturiert seine Umwelt, statt sich an sie anzupassen, und dies 
gilt vor allem für menschliche Organismen und Lebenswelten. Hinsicht-
lich ihrer Techniken zeichnen sie sich weniger durch die ihnen angebote-
nen, als durch die von ihnen gewählten Tätigkeiten aus.47 Menschliches 
Leben kennt (auch im Sozialen) stets nur artifizielle Regulationen, und 
das heißt, vorläufige, denn – wie »Bergson zeigt« –, ist der Mensch stän-
dig auf der Suche nach seiner »spezifischen Soziabilität«. Es gibt keinen 
Normzustand der Gesellschaft. Vielmehr ist jede soziale Ordnung vor-
läufig, immer prekär, notwendig unvollständig, da selektiv. Man könne 
sich daher sogar fragen, »ob nicht der Normalzustand einer Gesellschaft 
eher Unordnung und Krise ist, als Ordnung und Harmonie«.48 

So lautet das Ergebnis der Abhandlung von 1955 Das Problem der 
Regulation im Organismus und in der Gesellschaft. Unter diesem ein 
wenig »zu akademischen Titel« geht es Canguilhem »um ein ganz altes, 
immer noch offenes Problem, nämlich um das Verhältnis zwischen dem 
Leben des Organismus und dem einer Gesellschaft. Ist der ... Vergleich 
der Gesellschaft mit dem Organismus mehr als eine Metapher? Steckt in 
dieser Gleichsetzung irgendeine substantielle Verwandtschaft?«49 Auch 
hier beruft sich Canguilhem auf Bergson (der »alles las und alles wuss-

	45	G. Canguilhem, Célestin Bouglé, in: Association amicale des anciens élèves de 
l’Ecole Normale Supérieure 1978, 31–32, 31.

	46	G. Canguilhem, Maurice Halbwachs, l’homme et l’œuvre, in: Mémorial des 
années 1939–1945, Paris 1947, 223–241, 238, zitiert bei Braunstein, La cri-
tique Canguilhemienne de la psychologie, 17.

	47	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 199.
	48	G. Canguilhem, Das Problem der Regulation im Organismus und der Gesell-

schaft (1955), in: Ders., Schriften zur Medizin, Zürich 2013, 90–113, 110.
	49	Canguilhem, Das Problem der Regulation, 90f.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

281

te«), weil dessen Denken gegenüber allem, was sich zum Vergleich von 
Gesellschaft und Organismus im Allgemeinen und zu dem von Krisen 
und Krankheiten im Besonderen finde, »sehr viel tiefer« reiche: 

»Auch für Bergson wird die Gesellschaft – die bekanntlich geschlossen 
und offen zugleich ist, das heißt konservativ, wie ein Organismus auf 
ihre Erhaltung orientiert, aber auch darauf aus, sich letzten Endes zu 
überschreiten zur Humanität ... – auch für Bergson wird die Gesellschaft 
in jedem bestimmten Moment ihrer Geschichte von einer Tendenz 
bestimmt, wie jener élan, der durch die Materie hindurch die universelle 
Existenz fortträgt in einer unendlichen Schöpfungsbewegung«.50 

Aber diese Tendenz (die für Bergson eine zweifache, gegensinnige ist) ist 
nichts Automatisches. Gesellschaften haben ein Gedächtnis, und daher 
ist ein Phänomen »beim Zurückschlagen nicht mehr dasselbe wie beim 
Ausschlagen« des ›Pendels‹ der sozialen Tendenz. Zudem ist jede sozi-
ale Ordnung eine, die »nicht dem sozialen Leben selbst innewohnt«, 
sondern die Erfindung einer bestimmten Gesellschaft.51 Es gibt in die-
sem Bereich keine determinierten Bewegungen (etwa von einer Demo-
kratie in eine Diktatur und umgekehrt). Daher ist eine Gesellschaft kein 
Organismus, weder ist sie ein Individuum, noch handelt es sich um eine 
»Gattung«, weil jede Gesellschaft, »wie Bergson sagt, geschlossen ist«. 

»Die menschlichen Gesellschaften sind nicht die menschliche Gattung. 
Bergson zeigt, dass die menschliche Gattung auf der Suche nach ihrer 
spezifischen Gesellschaftlichkeit ist. Da sie also weder ein Individuum 
noch eine Gattung ist, ist die Gesellschaft, das unbekannte Wesen, ebenso 
sehr Maschine wie Leben ... es gibt keine Gesellschaft ohne Regulation, 
es gibt keine Gesellschaft ohne Regel, aber es gibt in der Gesellschaft 
keine Selbstregulation. Die Regulation ist immer ... aufgesetzt und 
prekär.«52

Ein Organismus ist ein Seinsmodus, in dem es zwischen Tatsache und 
Regel (Norm) keine Differenz gibt. Anders verhält es sich beim Sozia-
len. Dass eine Gesellschaft organisiert ist (Institutionen aufweist), heißt 
nicht, dass sie organisch wäre, denn im Gegensatz zum Organismus ist 
der Gesellschaft ihre Finalität nicht immanent. Sie gehört eher der Ord-
nung des Werkzeugs an, erfordert ständige Regulationen. Die Gesell-
schaft konstituiert sich durch eine Unwucht, eine bleibende, prinzipi-
elle Des-Ordnung. Für sie handelt es sich stets darum, auf der Suche 
nach ihrer Norm zu sein, ihrer »Gerechtigkeit«. Dass diese nie vorge-
beben ist, »genau das hat Bergson gezeigt«: dass nämlich die »Gerech-
tigkeit keine soziale Institution« ist wie andere Institutionen, dass sie 

	50	Canguilhem, Das Problem der Regulation, 107.
	51	Canguilhem, Das Problem der Regulation, 108. 
	52	Canguilhem, Das Problem der Regulation, 109f. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

282

»keine der Gesellschaft innewohnende Regulation ist«.53 Eher wäre Ge-
rechtigkeit als gesellschaftliches Imaginäres (Castoriadis) vorzustellen. 
Jedenfalls ist man bei gesellschaftlichen Anomien weit entfernt, es mit 
pathologischen Zuständen zu tun zu haben. Die Krise und die ihr ent-
sprechenden – eine Lösung für ein Problem findenden – individuellen 
»Ausnahmeerscheinungen, die sich Helden nennen«, sind der Ausdruck 
der ständigen Suche nach dem richtigen Kollektiv. Hier führt Canguil-
hem Bergsons Überlegungen zur Funktion exzeptioneller Einzelner wei-
ter, die neue Affekte erfinden, neue Leitideen, neue Formen des Sozialen. 
Aus all diesen Gründen ist es falsch, die Gesellschaft mit einem Orga-
nismus gleichzusetzen, und zwar wegen der politischen Folgen, die »Sie 
sich vorstellen können«.54 

Auch in der Hinzufügung der Neue[n] Überlegungen zum Normalen 
und zum Pathologischen55 (1963–1966) wird sich Canguilhem auf Berg-
son berufen. Diese ausdrücklich gesellschaftstheoretischen Überlegungen 
definieren die Norm als Normativität, nicht als Normalität. Wie 1955, 
so geht es erneut um die Differenz von Organismus und Gesellschaft. 
Weil jede Gesellschaft ihre Regulationen erfindet, ist das, was in ihr als 
›normal‹ gilt, kontingent. Es ist eine Setzung, eine Norm, statt Normales. 
Und es sei die gegenseitige Relativität der (technischen, ökonomischen 
und juristischen) Normen, die eine Gesellschaft konstituiere: Gesell-
schaft verstanden als die »virtuelle« Einheit der Normen. Allein Berg-
son habe diesen relativen und nicht notwendig harmonischen Charak-
ter der Normen bemerkt, als er nämlich die ›Ganzheit der Verpflichtung‹ 
analysierte, das Motiv der Einzelnen zum Gehorsam. Unter ›Ganzheit 
der Verpflichtung‹ bezeichnete Bergson einen »konzentrierte[n] Extrakt, 
die Quintessenz von tausend Einzelgewohnheiten, die wir in uns aufge-
speichert haben, um den tausend einzelnen Forderungen des sozialen Le-
bens zu gehorchen«, wobei sich diese an vielen Stellen widersprechen.56 
Eine Gesellschaft sei zwar stets ein geordnetes System von Funktionen, 
aber ihr fehle ein immanenter Zweck. Stets bedarf sie, so führt Canguil-
hem dies erneut weiter, also erfundener Institutionen (Organen der »Er-
mittlung und Aufnahme von Informationen, der Berechnung und so-
gar der Entscheidung«57). Als soziale Erfindungen haben Institutionen 
stets eine ungleiche Vorgeschichte und einen ungleichen Grad an Verfes-
tigung, zumal bei auftretenden Problemen (»Informations- und Regu-
lationsproblemen«) weniger bestehende Institutionen transformiert, als 

	53	Canguilhem, Das Problem der Regulation, 110f.
	54	Canguilhem, Das Problem der Regulation, 113.
	55	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 171–200.
	56	Bergson, Die beiden Quellen, 18; Canguilhem, Das Normale und das Patho-

logische, 172.
	57	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 174.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

283

parallele Institutionen geschaffen werden. Die Gesellschaft sieht sich da-
mit stets vor das »unlösbare« Problem gestellt, ihre Institutionen »zur 
Konvergenz« zu bringen.58 Mit all dem ist die zeitgenössisch virulente 
Gleichsetzung von Organismus und Gesellschaft mehrfach falsch. Nicht 
zuletzt müsste man dann von den »Bedürfnissen und Normen einer Ge-
sellschaft« ebenso sprechen können wie von denen eines Organismus, 
»d. h. ohne jeden Rest eines Doppelsinns«. Man braucht aber 

»nur daran zu denken, daß in einer beliebigen Gesellschaft ein 
Individuum nach deren Bedürfnissen und Normen fragt und sie kritisiert 
…, und man begreift sehr leicht, daß ein gesellschaftliches Bedürfnis 
keineswegs immanent, eine gesellschaftliche Norm nicht inhärent ist 
und daß letztlich die Gesellschaft als der Ort gebändigter Konflikte oder 
latenter Antagonismen überhaupt kein Ganzes darstellt.«59 

Gesellschaften sind nie harmonisch, stets in Unordnung; und es ist die 
vitale Individualität Einzelner, die sie in Bewegung hält, in einer im-
manenten, normativen Bewegung. Im Hintergrund dieses canguilhem-
schen Themas steht wohl erneut eine Durkheim-Kritik, so der Canguil-
hem-Kenner Le Blanc im Blick auf die Vorlesungen: Durkheim gäbe sich 
die Soziabilität als selbstverständlich, dabei stehe doch schon das Tier 
stets in Konflikten mit anderen Lebewesen. Aus vitalistischer Sicht liegt 
die Wahrheit einer Gesellschaft eben nicht in der harmonischen Koor-
dination der Funktionssysteme, sondern in den »normativen Konflik-
ten«, nämlich Konflikten am »Ursprung der Negationen der bestehenden 
Normen und der Erfindung neuer Normen«. Die Wahrheit des Sozialen 
liegt nicht »im integrativen Vermögen sozialer Normen«, sondern in der 
»konfliktuellen Fähigkeit, die die Individuen in ihrem Bezug zu sozialen 
Normen konstruieren«. Man muss aus all diesen Gründen »Durkheims 
soziale Statik« durch die »Vitalität der Gesellschaften« ersetzen, nicht 
zuletzt, weil diese Vitalität die positive, einrichtende Kraft gegenüber der 
restriktiven, negativen Kraft der Norm bei Durkheim ist. Die Vitalität ist 
etwas Positives, sie ist eine »Affirmation der Macht«, denn jedes vitale 
Wesen »bejaht sein Sein, woraus eine latente Konfliktualität« entsteht.60 

Man hat es bei Canguilhem also mit dem mehrfach paradoxen und 
komplizierten Vorhaben zu tun, Bergsons (kreatives, produktives, positi-
ves) Leben ausgerechnet in Comtes und Durkheims Vokabular der Norm 
zu formulieren – sowie in Nietzsches Vokabular der Macht. Canguilhem 
ist dabei derjenige, der sich am offensichtlichsten auf Bergson bezieht, 
ihn erwähnt (auch wenn die eigene Gesellschaftstheorie, welche den ein-
richtenden, produktiven Wert sozialer Krisen betont, nur punktuell vor-
liegt). Auch die Methode ist bergsonianisch, wenn Canguilhem eine Ge-

	58	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 176.
	59	Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 177.
	60	Le Blanc, La vie humaine, 138. 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

284

nealogie anvisiert: Statt der Untersuchung der normalen Phänomene als 
»Übergang von einer normalen Form zu einer noch normaleren Form« 
müsse die Analyse der Gesellschaft die »Dynamik der sozialen Normen« 
im Blick halten,61 die permanente Instituierung der Gesellschaft. Schließ-
lich gelte es, von der extra-individuellen Bestimmung des Sozialen zu ei-
ner Theorie des sozialen Individuums überzugehen, zur Immanenz der 
Genese von Subjekt und Gesellschaft.62

Exkurs – Von Canguilhem zu Foucault:  
Die Genealogie der Normierungen im Sozialen

»Für Durckheim (sic!) ist [die Krankheit] die statistische Virtualität 
eines Abweichens vom Durchschnitt, für Benedict die anthropologische 
Virtualität des menschlichen Wesens; in beiden Analysen wird die 
Krankheit unter jene Virtualitäten eingeordnet, die der kulturellen 
Wirklichkeit einer gesellschaftlichen Gruppe als begrenzender Rand 
dienen. Damit ist zweifellos das positive und wirkliche an der Krankheit, 
d.h. an der Gestalt, in der sie in einer Gesellschaft auftritt, verfehlt. 
Tatsächlich gibt es nämlich Krankheiten, die als solche erkannt werden 
und die innerhalb der Gruppe Status und Funktion besitzen; dann ist 
das pathologische nicht mehr nur eine Abweichung in Bezug auf den 
Kulturtypus; es ist dann eines der Elemente und eine der Äußerungen 
dieses Typus ....

Wenn Durckheim und die amerikanischen Psychologen die Abweichung 
und den Abstand von der Norm zur eigentlichen Natur der Krankheit 
gemacht haben, so ist der Grund dafür zweifellos in einer ihnen 
gemeinsamen Kulturillusion zu suchen: Unsere Gesellschaft will in 
dem Kranken, den sie verjagt oder einsperrt, nicht sich selbst erkennen; 
sobald sie die Krankheit diagnostiziert, schließt sie den Kranken aus .... 
In Wirklichkeit drückt sich eine Gesellschaft in der Geisteskrankheiten, 
die ihre Mitglieder aufweisen, positiv aus, … ob sie sie nun ins Zentrum 
ihres religiösen Lebens stellt … oder ob sie versucht, sie auszubürgern 
… wie es in unserer Kultur geschieht.«63

So heißt es 1954 in einem der ersten Texte Foucaults, in Psychologie 
und Geisteskrankheit. Man erkennt die Kontinuität mit den Themen 
seines Lehrers Canguilhem. Zweifellos wird dann der Nietzsche-Ein-

	61	Le Blanc, La vie humaine, 134f.
	62	Zur Bedeutung Canguilhems für Simondon und Bourdieu J. Chatué, Episté-

mologie et transculturalité 2: Le paradigme de Canguilhem, Paris 2009; für 
Foucault: M. Muhle, Eine Genealogie der Biopolitik: Zum Begriff des Lebens 
bei Foucault und Canguilhem, Bielefeld 2008.

	63	M. Foucault, Psychologie und Geisteskrankheit (1954), Frankfurt/M. 1968, 
95ff.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

285

fluss, die Gleichsetzung von Wissen und Macht, prägnanter als bei die-
sem, und es gibt nur wenige Bemerkungen, die Foucaults Verhältnis zu 
Bergson einzuschätzen erlauben. Das Verhältnis scheint sich zunächst 
erneut von Bergson-Vorurteilen zu speisen, etwa wenn Foucault kon-
statiert, dass es ›den Philosophen‹ seit Kant nur um die Zeit gegangen 
sei (›Hegel, Bergson, Heidegger‹), während der Raum auf die Seite des 
»Verstandes, des Analytischen, des Begrifflichen, des Todes, des Erstarr-
ten« gedrängt worden sei;64 oder wenn er in einem seltsamen Schlenker 
in Die Geburt der Klinik bemerkt, dass das Individuum »nicht die an-
fängliche und ausgeprägteste Form« ist, in der sich das Leben zeigt; dass 
es sich vielmehr durch einen »langen Verräumlichungsprozess« gebildet 
habe. Daher marschiere Bergson in die »verkehrte Richtung«, wenn er 
in der Zeit die Bedingungen suche, unter denen die »lebendige Individu-
alität zu denken« sei.65 Neben dieser Aufwertung des ›Raumes‹ um den 
Preis der Abwertung der Zeit und einer Vermengung von Zeit und durée 
findet es Foucault einmal auch wichtig, gegen Bergson eine Aufwertung 
der Sprache zu vollziehen.66 Er weiß andererseits auch, zwischen Bergson 
und dem schlecht verstandenen Bergsonismus zu trennen:

»Als ich Student war, wurde die französische Philosophie von einer 
Art latentem Bergsonismus beherrscht. Ich sage Bergsonismus, ich sage 
nicht, dass es sich um die wirklichen Gedanken Bergsons handelte, 
bei weitem nicht. Man gestand allen zeitlichen Analysen ein gewisses 
Privileg gegenüber dem Raum zu, den man als etwas Totes und Starres 
betrachtete. Ich erinnere mich, dass ich später – eine Anekdote, die 
meiner Ansicht nach für den neuerlichen Bergsonismus bezeichnend ist, 
in dessen Geist man noch lebte – an einer Hochschule für Architektur 
einen Vortrag gehalten und über Formen der Differenzierung von 
Räumen in einer Gesellschaft wie der unseren gesprochen habe. Am 
Ende hat jemand das Wort ergriffen und in einem sehr heftigen Ton 
gesagt, dass man ein Werkzeug des Kapitalismus sei, wenn man vom 
Raum rede, dass jedermann wisse, dass der Raum das Tote und Starre sei, 
dass er die Bewegungslosigkeit sei, die die bürgerliche Gesellschaft sich 
selbst auferlegen will, dass das eine Verkennung der großen Bewegung 
der Geschichte, der Dialektik und der revolutionären Energie sei ... 

Man konnte sehr gut erkennen, wie er durch eine Bergsonsche 
Wertschätzung der Zeit auf Kosten des Raumes ganz einfach eine äußerst 
vulgäre Auffassung des Marxismus entwickelte. Diese Anekdote ist … 
bezeichnend für die Art und Weise, wie eine bestimmte hegelianische und 

	64	M. Foucault, Das Auge der Macht (1977), in: Ders., Schriften III: 1976–1979, 
Frankfurt/M. 2003, 250–271, 254.

	65	M. Foucault, Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks 
(1963), Frankfurt/M. 1988, 184.

	66	Foucault, Das Auge der Macht, 253.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

286

marxistische Vorstellung der Geschichte die Bergsonsche Aufwertung 

der Zeit ablöste und steigerte«.67 

Bei Michel Foucault ist alles in allem ein eher indirekter Bergson-Effekt 
zu vermuten – via Canguilhem und Deleuze. Er teilt Canguilhems neo-
vitalistische These der durchgängigen Positivität der Normen, der zufol-
ge das Normale stets eine produktive Normalisierung ist, ein positiver, 
hervorbringender statt einschränkender Akt. Die beiden teilen hier, wie 
Pierre Macherey sagt, ein »geheimes Kind«: die nur von Canguilhem 
ausdrücklich gestellte Frage nach dem Warum: Warum ist die menschli-
che Existenz konfrontiert mit Normen, woher beziehen sie ihre Macht, 
in welche Richtung orientieren sie diese?68 Canguilhems Antwort lautet: 
vom Leben. Zudem hat die historische Epistemologie, die Foucault mit 
Bachelard und Canguilhem teilt, in Bergson ihren Vorläufer. Elie During 
erkennt tatsächlich in ihm, und nur in ihm, das Vorbild dieser speziellen 
Perspektive auf das Wissen: 

Die »instabile historische Konfiguration, die als Französische episte
mologische Tradition bekannt ist, scheint viel ihrer Spezifizität einem 
anti-bergsonschen Denken zu verdanken. Gleichwohl ist es möglich, 
einige Bergsonsche Muster in den grundlegenden Annahmen dessen zu 
finden, was man auch als ›anti-positivistische‹ Sicht der Ideengeschichte 
bezeichnet. So ist etwa der Begriff des ›Problems‹ eine fundamentale 
Kategorie in Bergsons Philosophie ... Die Idee, Probleme (und nicht 
Theorien) seien das genetische Element der Entwicklung des Denkens, 
findet sich zuerst bei Bergson. … Seine Philosophie mag also mehr als 
jede andere zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Basis einer nicht- oder 
anti-positivistischen Konzeption der Geschichte des Wissens bieten … 
Sieht man von Merleau-Ponty, Canguilhem und der Annales-Schule ab, 
ist es jedoch schwierig, eine direkte Anerkennung dessen zu finden. Ganz 
im Gegenteil spielte Bergson generell die Rolle eines Sündenbocks … das 
Verwerfen seiner Ideen schien die effizienteste Art der Generation der 
1930er ..., sich einen eigenen Standpunkt zu erarbeiten«.69

Man kann sich drittens fragen, inwieweit die Grundlage der historischen 
Anthropologie Foucaults (der Ausgang vom ständigen Anders-Werden 
des Menschen) nicht nur ein nietzscheanisches, sondern auch bergson-
sches Erbe ist. Im französischen Kontext spricht einiges dafür.70 Deleuze 

	67	M. Foucault, Die Bühne der Philosophie (1978), in: Ders., Schriften III: 1976–
1979, Frankfurt/M. 2003, 718–748, 724f.

	68	So P. Macherey, Pour une histoire naturelle des normes (1988), in: Ders.,  
De Canguilhem à Foucault: la force des normes, Paris 2009, 71–97, 90.

	69	E. During, ›A History of Problems‹, 4.
	70	So jedenfalls F. Worms, La vie dans la philosophie du XXe Jh. en France, in: 

Philosophie, 2011/1 n° 109, 74–91, 86ff., und ders., Pouvoir, création, deuil, 
survie.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Wissen des Lebens und dessen Normativität

287

hat im Werk Foucaults drei tief sitzende Lebenstheorien unterschieden:71 
Neben dem Nietzscheanismus erkennt er einen Bichatismus (das Le-
ben als ›Widerstand gegen den Tod‹) und einen Spinozismus (›es habe 
noch niemand herausgefunden, was der Körper des Menschen allein 
vermag‹).72 Deleuze wird aber auch eine vierte Lebenstheorie am Werk 
sehen, wenn Foucault zeigt, dass die Integration, welche eine Instituti-
on vollzieht (z.B. die Durchstaatlichung) nur wirke, indem sie zugleich 
»divergierende Wege der Aktualisierung« und ein »formelles System der 
Differenzierung« erzeuge.73 Es ist das von Bergson übernommene Kon-
zept der Aktualisierung des Virtuellen, das er hier auf Foucaults Ins-
titutionenanalyse anwendet. Von Bergson zu Foucault führt demnach 
diejenige grundlegende Perspektive, die den Menschen als vitales We-
sen versteht, als unvorhersehbares, erfindendes. Foucaults Geschichte 
des Wissens vom Menschen beharrt ja ganz darauf, auf der Unvorher-
sehbarkeit des Menschen. Schließlich teilt Foucault im Spätwerk mit 
Canguilhem und Deleuze eine Theorie ethopoietischer Erfindungen, der 
Erfindung neuer Seins- oder Lebensweisen.74 Für den Foucault- und Can-
guilhem-Kenner Guillaume le Blanc stellt sich diese Thematik tatsäch-
lich als Frucht der Bergson-Lektüre Canguilhems dar: Als dieser »Le 
normal et le pathologique schrieb, scheint es, als verlängere er Bergsons 
… Reflexion über die Krankheit«, während er sie faktisch zum Konzept 
einer sozialen Normativität verschoben habe, in eine Theorie der »kol-
lektiven Erfindung als Tatsache der Vitalität von Gesellschaften«. Und 
weiter: »Dies ermöglichte den langen Weg Foucaults zu einem neuen – 
nicht anthropologischen – Denken des Menschen, das sich ganz um des-
sen Praxis dreht«.75 Die Thematik kollektiver Erfindungen neuen Lebens 
bilde einen zentralen Punkt der französischen Sozialphilosophie, an dem 
sich auch Derrida, Sartre, Merleau-Ponty und de Certeau träfen. Indes, 
wird Bergsons Perspektive dabei wirklich verschoben, oder ist die Inno-
vation, die Einzelne vollziehen, nicht auch und gerade bei Bergson dieje-
nige des Lebens? Bietet Bergson gegenüber Foucault wirklich noch eine 
anthropozentrische Konzeption? In Bezug auf das Anders-Werden der 
Einzelnen, die Entstehung neuer Subjektformen haben bereits Deleuze 
und Guattari Foucault implizit mit Bergson in Verbindung gebracht: Ein 

	71	G. Deleuze, Die Strategien oder das Nicht-Geschichtete, Das Denken des 
Außen (Macht), in: Ders., Foucault, Frankfurt/M. 1987, 99–130, 100.

	72	Deleuze, Die Strategien oder das Nicht-Geschichtete, 129f.
	73	Deleuze, Die Strategien oder das Nicht-Geschichtete, 108.
	74	M. Foucault, Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am Collège de France 

1981/1982, Frankfurt/M. 2004, Vorlesung vom 10.2.1982, 2. Stunde (297: 
»Ethopoios ist etwas, das die Eigenschaft hat, die Seinsweise, die Lebenswei-
se eines Individuums zu verändern«).

	75	G. le Blanc, L’invention de l’homme moderne. Une lecture de Michel Foucault, 
in: Philosophie, 2011/1 n° 109, 60–73, 73.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bergson-Effekte

288

Werden, war das nicht das, was dieser das »Aktuelle nannte«, das, »was 
wir werden«, statt es zu sein? Wenn es Foucault immer darum ging, zu 
beschreiben, was »wir dabei sind zu werden«, also um das Aktuelle im 
Unterschied zum Gegenwärtigen als dem, »was wir sind und dadurch 
gerade auch schon wieder nicht mehr sind« – dann teilt er grundlegend 
jenes Denken, in dem das Werden primär ist und in dem das Vergange-
ne untrennbar in die Gegenwart hineinreicht.76 

	76	Deleuze/Guattari, Was ist Philosophie? 130.

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Ein durchaus expliziter Bergsonismus
	Der rehabilitierte Vitalismus: Das Wissen des Lebens (das Leben als Subjekt und Objekt)
	Die inhärente Normativität des Lebens: Der Irrtum und das Erfinden neuer Lösungen
	Kritik der Soziologie: Kritik der Kategorien des ›Pathologischen‹ und ›Normalen‹
	Die ›Sorge‹ Canguilhems: Die ›Brutalisation‹ des Menschen in der positivistischen Soziologie
	Die Gesellschaft: Suche nach den Normen des Lebens
	Exkurs – Von Canguilhem zu Foucault: Die Genealogie der Normierungen im Sozialen

