2 Das Wissen des Lebens
und dessen Normativitat
(Georges Canguilhem)

Georges Canguilhem (1904-1995") ist am Lycée Henri IV begeisterter
Schiiler Emile Chartiers (Alain), jenes berithmten Essayisten, der auf eine
ganze Generation wirkte. 1924 tritt er wie Sartre, Aron und Nizan in die
Ecole Normale Supérieure ein. 1925 lernt er dort Merleau-Ponty ken-
nen. Canguilhem promoviert 1943 mit Das Normale und das Patholo-
gische zum Doktor der Medizin; 1955 erhilt er fiir die Arbeit zur Her-
ausbildung des Reflexbegriffes das Doctorat és lettres (doctorat d’Etat)
der Sorbonne. Dank einer Hommage an seinen von den Nationalsozia-
listen ermordeten Freund Jean Cavaillés (mit dem er fir die Résistance
an der Front war) lernt er Gaston Bachelard kennen, dessen Nachfolger
er 1955-1971 an der Sorbonne und als Direktor am Institut d’histoire
des sciences wird. Zuvor ist er, ab 1948, Dekan der philosophischen Fa-
kultdt in StraSburg; auch ist er Generalinspektor des nationalen Bil-
dungswesens.

1952 und 1968 erscheinen die Aufsatzsammlungen La connaissance
de la vie und Etudes d’histoire et de philosophie des sciences concernant
les vivants et la vie, deren Titel bereits Canguilhems spezielle Ausrich-
tung der Epistemologie ankiindigen: Es geht um das Wissen des Lebens,
um die Lebenswissenschaften. Canguilhem, Mitbegriinder der Histori-
schen Epistemologie, hat damit jenes Projekt verfolgt, das bereits Jean
Hyppolite im Anschluss an Bergson formulierte — und natiirlich eines,
das Bergson selbst per se nahe ist. Stindig und tiberall will Canguilhem
das Wissen des Menschen als Wissen des Lebens ernst nehmen, in dem
das Leben ndamlich nicht nur Objekt, sondern auch Subjekt ist. In allen
Praktiken des Wissens ist es das Leben selbst, das sich objektiviert und
normiert. Anders als Bachelard ist Canguilhem also der Epistemologe
der Lebenswissenschaften. Zugleich steht er in dessen Tradition, wenn
er das Thema der >Diskontinuitit< des Wissens und der Konzepte auf-
nimmt, betonend, dass die » Auffindung der Diskontinuititen fiir ihn we-

1 Zur Editionslage: 20171 ist der erste Band der Oeuvres completes erschienen
(Ecrits philosophiques et politiques 1926-1939), angelegt auf 5 Binde. Diese
Ausgabe wird die fiir uns interessantesten Texte allerdings nicht enthalten:
den Vortrag La société humaine selon Bergson, eine Hommage vor der
Société toulousaine de philosophie 1941; sowie die Vorlesung Les Normes et
le normal von 1942/1943, in der Canguilhem seine Durkheim-Kritik entfaltet.
Zitate und Inhaltsangaben dieser Vorlesung in G. Le Blanc, La vie humaine:
Anthropologie et biologie chez Georges Canguilbem, Paris 2002, 134-140.

268

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

der ein Postulat noch ein Resultat« sei — vielmehr eine » Vorgangsweise,
die mit der Wissenschaftsgeschichte eins ist, da sie von deren Gegenstand
verlangt wird. Die Geschichte der Wissenschaften ist nicht die Geschich-
te des Wahren, seiner langsamen Offenbarung«, aber sie ist »auch nicht
eine blofle Geschichte der Ideen«. Man kann sich in ihr, wie Foucault
weiter sagt, den »Bezug zum Wahren und zur Entgegensetzung des Wah-
ren und des Falschen« nicht »sparen«. Dieser Bezug auf die Ordnung
des Wahren und Falschen verleiht dieser Geschichtsschreibung »ihre
Wichtigkeit«.? In den 1960ern (im philosophischen >Moment« der Struk-
tur und der Differenz®), nimmt Canguilhem die neuesten biologischen
Forschungen zur Kenntnis: Molekularbiologie und Genetik als neues,
kommunikationstheoretisches oder >strukturalistisches« Wissen des Le-
bens. Canguilhem, der sich mit der Biologie/Medizin aus Sicht der So-
ziologie eher speziellen Bereichen der Wissenschaftsgeschichte widmete,
sei von enormer Bedeutung gewesen, so Foucault:

»[N]ehmen Sie Canguilhem weg und Sie verstehen fast nichts mehr von
vielen Diskussionen, die bei den franzosischen Marxisten stattgefunden
haben; und Sie werden auch nicht kapieren, was das Besondere an
Soziologen wie Bourdieu, Castell, Passeron ist, was sie im Feld der
Soziologie auszeichnet.«*

Wihrend Canguilhem mit seiner berihmten thése von 1943 uber die
Beziehungen des Normalen zum Pathologischen vor allem als Histori-
ker der Medizin bekannt ist, hat er auch eine allgemeine Lebenstheorie
und in ihr eine Gesellschaftstheorie skizziert. Deren Kernanliegen ist, die
Normen, die sich eine Gesellschaft auferlegt, recht zu verstehen, namlich
als vitale Normen, als Werte des Lebens selbst. Das Normale ist stets eine
Normierung, die sich dieses spezifischen Lebewesen setzt — kontingent,
und stets auf der Suche nach dem Normalen. Die Gesellschaftstheorie,
die sich daraus speist, wird den Begriff der Krise zentral setzen: Fur Can-
guilhem ist die Krise der Normalzustand, und nicht das >Anormale«, die
»Abweichungs, da jede Gesellschaft permanent auf der Suche nach dem
ihr eigenen Normalmafs sei.

Diese Theorie der Krise oder diese These des Wertes des Negativen
entfaltet Canguilhem einerseits in einer Kritik der Begriffe des Patholo-
gischen und Normalen in der franzosischen Soziologie. Implizit proble-

2 M. Foucault, Das Leben: die Erfahrung und die Wissenschaft (1985), in:
M. Marquez (Hg.), Der Tod des Menschen im Denken des Lebens: Georges
Canguilbem iiber Michel Foucault, Michel Foucault iiber Georges Canguilbem,
Tiibingen 1988, 50-72, 60f.

3 Vgl. P. Maniglier (Hg.), Le moment philosophique des années 1960 en France,
Paris 2011, v.a. den Beitrag von E. Worms: Pouvoir, création, deuil, survie. La
vie, d’'un moment philosophique a un autre, 349-368.

4 Foucault, Das Leben: die Erfahrung und die Wissenschaft, 51f.

269

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

matisiert er damit nicht weniger als die Leitfrage der soziologischen The-
orie, wie soziale Ordnung maoglich ist. Diese setzt namlich — wie bereits
erwihnt — die Vorstellung voraus, hinter der Ordnung lauere stindig die
Unordnung, die nicht ebenso normal sei wie die Ordnung, sondern >pa-
thologisch«. In der Kritik dieser Vorstellung nun wird sich Canguilhem
einer bergsonschen Logik bedienen: Seine Kritik des Begriffspaars Nor-
males/Pathologisches folgt dessen Kritik negativer Begriffe sowie der
Vermengung des Quantitativen mit dem Qualitativen. Canguilhem kri-
tisiert zudem die Vorstellung, die Organisation einer Gesellschaft dhnele
einem Organismus. Mit Bergson gesprochen, gibt man sich damit stets
das Bild der >geschlossenen Gesellschaft<, einer Gesellschaft, die keine
sei, sofern jede zwischen Schliefung und Offnung operiere. Damit glei-
che sie, so nun Canguilhem, aber viel eher einer »Maschine, namlich in
ihrem kontingenten und veranderbaren Charakter. Canguilhem skizziert
schliefSlich unter dem Titel einer allgemeinen Organologie auch eine Ar-
tefaktsoziologie, eine Konzeption der Kollektive, welche die Artefakte als
artifizielle Organe dieses Lebewesens einbezieht. Auch er wird mithin das
Werden der Artefakte verfolgen, auch er ist ein >technologischer Vitalists,
der die Kultur mit den Augen des Biologen betrachtet. Nicht zufillig hat
er Leroi-Gourhan bewundert, der die Herstellung von Werkzeugen mit
der Bewegung der Amobe gleichsetzte:

»Wenn man die Stofskraft als grundlegende technische Handlung
angesehen hat«, schreibt Leroi-Gourhan, >dann deshalb, weil es in fast
allen technischen Vorgingen die Suche nach dem Berithrungskontakt
gibt. Doch wihrend der Fortsatz der Amobe ihre Beute stets demselben
Verdauungsprozess zufiihrt, entstehen zwischen der zu behandelnden
Materie und dem sie begreifenden technischen Denken fiir jede Situation
besondere StofSorgane.« ... Ausgehend von dieser Perspektive kommt
man fiir das Problem der Konstruktion der Maschine zu einer ganz
anderen Losung als der traditionellen«.’

Ein durchaus expliziter Bergsonismus

Canguilhem verweist expliziter als Leroi-Gourhan auf seine Bergson-
Effekte, und er hat auch weniger Berithrungsangste gegentiiber diesem
Denker als Gaston Bachelard. Zunichst allerdings, zu Beginn der 1930er
Jahre, partizipiert auch Canguilhem am polemischen Bruch mit Berg-
son, gerade bei ihm wird deutlich, dass es bei einem Denker vom Schla-
ge Bergsons offenbar demonstrativer Verabschiedungen bedarf, um krea-
tive, produktive Lektiiren beginnen zu konnen. Canguilhem stimmt also
zundchst dem Pamphlet Politzers in allem zu. Dieser behandele Bergson

5 Canguilhem, Maschine und Organismus, 22 5f.

270

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https:/jwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

zu Recht als einen »Denker, der nicht unverletzbar und heilig ist«®, zu
Recht, weil Bergson den Menschen als Sache, als fait verstehe; weil er
den Herrschenden diene; weil er einen Spiritualismus verkorpere, gegen
den nur der »Materialismus sich zum Konkreten wenden« konne. Po-
litzer habe auch Recht, wenn er Bergson als Metaphysiker denunziere.”
Im Nachhinein kann sich Canguilhem seinen Hass auf Bergson selbst
nicht mehr erklaren.

F. Bing/].-F. Braunstein: »...eine andere Frage betrifft die Lekture
Bergsons. Wihrend Alain vielleicht prasent ist, aber kaum zitiert wird,
bleibt Bergson eine relativ positive Referenz in ihrem Werk.

G. Canguilhem: Ja. Ich habe ihn nach meinen Studien der Medizin
besser gelesen als vorher. Das stimmt. Ich glaube ..., meine beste Position
hinsichtlich Bergsons in zwei Konferenzen in Belgien erreicht zu haben,
vereint in Etudes d<bistoire et de philosophie des sciences: >Le concept
de la vie< ... mit mehr Verstindnis.

EB./J-F. B.: Vor dem Krieg gab es einen Moment, in dem es — durch
das Pamphlet Politzers — schien, dass die kultivierte Jugend der Epoche
dufSerst feindlich gegeniiber Bergson eingestellt war; Sie selbst haben
eine sehr lobende Besprechung des Buches von Politzer verfasst.

G.C.: Ja, in der Tat, Politzer (lacht). Sie wissen aber viele Dinge!«*

Andererseits trifft die Kritik Politzers einen wichtigen Punkt: Dass das
menschliche Leben eine innere Polaritit hat, Wissen von sich selbst ist.
Was Politzer Bergson vorwirft und worin ihm Canguilhem zustimmt, ist,
nicht hinreichend gebrochen zu haben mit dem Konzept des Lebens »im
biologischen Sinn««.” Es ist ein neuer Vitalismus,!® den Canguilhem ent-
wirft — ein Denken des Lebens, welches Intellekt und Leben oder >Kon-
zept< und Leben vereint.!! Dieses Projekt ist viel eher eine Anreicherung
als Verabschiedung Bergsons. Nicht zufillig hat Canguilhem seiner An-
thologie La connaissance de la vie ein Bergson-Zitat voran gestellt, 1952,

6 G. Canguilhem, La fin d’une parade philosophique, le bergsonisme (1929), in:
Ders., (Euvres completes 1, Paris 2011, 221-229, 221.

7 Canguilhem, La fin d’une parade philosophique, 225.

8 F. Bing/].-F. Braunstein, Entretien avec Georges Canguilhem (1995), in: Actua-
lité de Georges Canguilhem. Le Normal et le Pathologique, Le-Plessis 1998,
121-135, 128ff.

9 F.Worms, La vie dans la philosophie du XXe siecle en France, in: Philosophie,
2011/1 n° 109, 74-91, 8off.

10 Siehe v.a. Canguilhem, Aspekte des Vitalismus (1952), in: Ders., Die Erkenni-
nis des Lebens, Berlin 2009, 149-181; Das Denken und das Lebendige (Ein-
leitung), ebd., 15-22, sowie ders., La nouvelle connaissance de la vie: Le
concept et la vie (1966), in: Ders., Etudes d’histoire et de philosophie des
sciences, Paris 1968, 335-364.

11 Vgl. Canguilhem, Maschine und Organismus.

271

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https:/jwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

in einer Zeit, als man dafiir ausgelacht wurde. Das Zitat steht unter dem
Stichwort >Methode<, und es lautet:

»Selbst um eine einzige ausschliefSlich dem reinen Denken verdankte
biologische Entdeckung wire man verlegen. Und zeigt uns schliefSlich
das Experiment, wie das Leben es anstellt, ein bestimmtes Resultat zu
erreichen, so erweist sich sein Verfahren gerade als das, worauf wir
niemals verfallen wiren«.!'?

Anderswo rechtfertigt Canguilhem Bergson gegentiber dem Verdacht
des Anti-Intellektualismus und Irrationalismus. Ein solcher Vitalismus
bedeutete keine Wissenschafts-Feindschaft, vielmehr ist er der »Aus-
druck des Vertrauens des Lebendigen in das Leben« oder derjenige der
»Identitit des Lebens mit sich selbst« im Fall des menschlichen Le-
bens. Dieser Vitalismus tibersetzt den »permanenten Anspruch des Le-
bens im Lebendigen«.'> Oder noch einmal anders formuliert, der >rich-
tige« Vitalismus bedeutet die » Anerkennung der Originalitit der vitalen
Tatsachen«.' In ihm erkennt sich das Leben als Subjekt und Objekt sei-
nes Wissens.

Es gibt nun mindestens drei Schnittstellen mit Bergsons Werk. Bei-
de eint erstens die Frage, wie die Technik in einer Humanwissenschaft
addquat zu berticksichtigen ist. Bergson habe als einziger franzosischer
Philosoph eine »allgemeine Organologie« entwickelt, eine, die die »me-
chanische Erfindung als eine biologische Funktion, einen Aspekt der
Organisation der Materie durch das Leben betrachtet«.! Dieser Blick
vom Leben auf die Technik ist die Idee Bergsons, der Canguilhem viel-
leicht am treusten bleibt.!'® Beiden geht es zweitens um die angesproche-
ne Ernstnahme des Lebens in einem neuen Vitalismus. Beide entfalten
schlieflich eine kritische Theorie der Gesellschaft als Kritik an verfehl-
ten Selbstverstindnissen und entsprechenden Praxen des Menschen. Die
Kritik gilt vor allem jeder positivistischen Soziologie (und Psychologie),
sofern deren Anspruch, soziale Tatsachen rein positiv oder objektiv zu
fassen, das Leben nur als Sache behandelt, dazu tendiert, das Leben zu
brutalisieren. Diese negative Argumentation (die Kritik) nimmt im Fall
Canguilhems den grofiten Raum ein, wahrend die positive Entfaltung

12 Bergson, Schopferische Evolution, 4; und Canguilhem, Die Erkenntnis des
Lebens, 25.

13 Canguilhem, Aspekte des Vitalismus, 155.

14 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Erkenntnis
des Lebens, 283f.

15 Canguilhem, Maschine und Organismus, 228, Fn.

16 So ].-F. Braunstein, Canguilhem, Comte und der Positivismus, 289. Zum Be-
zug von Canguilhem auf Bergson siehe auch G. Le Blanc, Le probleme de la
création. Bergson et Canguilhem, in: E. Worms (Hg.), Annales bergsoniennes
II: Bergson, Deleuze, la Phénoménologie, Paris 2004, 498—506.

272

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

der eigenen Gesellschaftskonzeption vergleichsweise schmal ausfallt. Auf
der Basis einer Philosophie der Biologie und Medizin macht diese das Le-
ben als Schopfer von Normen sichtbar, zentriert um die Begriffe des Ir7-
tums sowie der Norm oder des Wertes des Lebens. Auch Canguilhems
soziologisches Denken verlduft dabei vom Vitalen zum Sozialen, ohne
das eine auf das andere zu reduzieren. Das Soziale ist dem Vitalen im-
manent. Er will, so schreibt er, die » Aktivititstypen, die das Leben selbst
produziert«, ins Zentrum der Gesellschaftstheorie stellen.!” Mit diesem
Projekt hat er auf seine illustren Schiiler gewirkt, Schiiler wie Foucault,
Deleuze, Simondon.

Der rehabilitierte Vitalismus: Das Wissen des Lebens
(das Leben als Subjekt und Objekt)

In erster Linie ist Canguilhem freilich Wissenschaftstheoretiker des Le-
bens. In dessen Namen dringt er auf einen Rationalismus, der sich seiner
Grenzen bewusst ist und »die Bedingungen seiner Austibung« bertick-
sichtigt: »Der Verstand darf sich auf das Leben nur beziehen, wenn er
die Originalitit des Lebens anerkennt. Das Denken des Lebendigen muss
die Idee des Lebendigen dem Leben selbst entnehmen«.!® Wie geht das?
Indem man den Menschen auch als Subjekt seines Wissens ernst nimmt,
das Lebewesen in seinen Operationen mitdenkt. Der Satz Bergsons, dass
es sich auch bei den kognitiven Aktivitaten um vitale Aktivititen entlang
der Aufmerksambkeit auf das Leben handele, habe auch fiir die Wissen-
schaft Geltung, auch fiir die Sozialwissenschaft und die Gesellschaftsor-
ganisation (das Politische). SchliefSlich ist alles am Menschen, einschliefs-
lich seines Wissens, unleugbar vital. Canguilhem schreibt also gegen die
Selbstverleugnung des vitalen Anteils als >Irrationaless, er hilt einen je-
den derartigen Positivismus als verfehlt, insbesondere, wenn er mit einer
Vorstellung einhergeht, welche das organische Leben mechanistisch kon-
zipiert, es auf kausale Prozesse reduziert. Im recht verstandenen Wissen
des Lebens ist das Leben eben nicht allein Objekt (wie im Positivismus).
Es ist nun aber auch nicht allein Subjekt (wie im alten Vitalismus). Inso-
fern das Leben Trager einer Individualitat ist, es deren Handlungen einen
Wert gibt, wird die Gesellschaft drittens auch nicht aus nichtmenschli-
chem Leben abgeleitet (wie im Organizismus). SchlieSlich ist die Gesell-
schaft dem Leben nicht duflerlich, sie dringt dem Leben keine Form auf
(wie im sozialen Konstruktivismus oder Soziozentrismus) — sie ist eine
spezifische Haltung des Lebens selbst. Dieser Ausgangspunkt fithrt bei
Canguilhem dann vor allem zu einer normativen Perspektive, einem spe-

17 Vgl. Le Blanc, La vie humaine, 21ff.
18 Canguilhem, Das Denken und das Lebendige (Einleitung), 22.

273

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

zifischen moralsoziologischen Ansatz. Statt sich vorzutiauschen, im Blick
auf den Menschen rein objektiv sein zu konnen, miisse man das Problem
der Normen und ihrer Positivitit neu durchdenken. Die Norm ist Vita-
les, nicht >rein< Soziales; das Leben ist es, was hier, in der Normativitat,
einen spezifischen sozialen Weg nimmt. Weder muss also das Soziale die
Vitalitdt bezwingen, noch erlegt dieses jenem sein Modell auf.!* Canguil-
hem denkt hier namentlich gegen den Begriinder des franzosischen so-
zialwissenschaftlichen Denkens, gegen Auguste Comte, der einmal den
Organismus als Modell der Gesellschaft denkt, zum anderen aber auch
die Gesellschaft zum Modell des Organismus macht — und damit denkt
er gegen die gesamte Tradition, die sich im mehr oder weniger ungebro-
chenen Anschluss an diesen entfaltet.

Die inhdrente Normativitit des Lebens:
Der Irrtum und das Erfinden neuer Losungen

Canguilhem reibt sich zudem an Comtes evolutionistischer Fassung der
(Wissenschafts-)Geschichte. Der Reduktion des Lebendigen auf Anor-
ganisches tritt hier das Unverstindnis gegeniiber dem Neuen hinzu.
Die Wissenschaftsgeschichte ist, so Canguilhem, viel eher ein » Aben-
teuer« als ein gesetzmafSig beschreibbarer » Ablauf«.?’ Diese Geschich-
te ist die Geschichte des Lebens selbst, die »abenteuerliche« Geschichte
seiner Selbstkorrekturen. Letztlich ist fiir Canguilhem namlich das Le-
ben das, »was irren kann«. Deshalb gibt es eine Evolution, und vor al-
lem im Menschen hat das Leben zu einem Wesen gefiihrt, »das sich nie
ganz an seinem Platz befindet und dessen Bestimmung es ist, >zu irren,
sich zu tduschen««?! Standig ist es auf der Suche nach seiner Norm, es
aktualisiert sich normativ. Ohne »normative Aktivitat kann es nicht sich
entfalten«.?? Der Mensch ist also nicht das Wesen, das zugunsten der Ge-
sellschaft mit dem Leben bricht. Normen sind dem Vitalen immanent.
Nichts anderes scheint der Essai sur le Normal et le Pathologique zu sa-
gen, als dies: Es gibt eine »essentielle Normativitit des Lebendigen«, es
ist der Erfinder der Normen, und diese sind » Ausdruck seiner konstitu-

19 Canguilhem, Art. »Vie«, in: Encyclopaedia universalis 16, Paris 1974, 764~
769, 767.

20 G. Canguilhem, La formation du concept de reflexe au XVIle et XVIlle
siecles, 2. Aufl., Paris 1977, 157. Vgl. zu Canguilhems Comteschen Erbe: J.-E.
Braunstein, Canguilhem, Comte und der Positivismus, 278ff.

21 M. Foucault, Das Leben: die Erfahrung und die Wissenschaft, 69f.

22 Le Blanc, La vie humaine, 12.

274

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

tiven Polaritit.«** Die Normativitit, die Canguilhem gegen die franzo-
sische Soziologie denkt, ist ein schopferisches Leben der Normen, wel-
che sich weder auf eine erste setzende »Norme, noch auf einen quantita-
tiv definierten >Normaltyp« zurtickfiihren l4sst.

Wenn es nun grundlegend zwei Moglichkeiten gibt, das Leben als Sub-
jekt der Normen zu denken — so, dass das menschliche Leben als Verlan-
gerung der Dynamik des Lebens insgesamt erscheint (als animalisches
Leben, dem auflertierisches hinzu kommt); oder so, dass es eine Neude-
finition der Idee des Lebens selbst erzwingt — so wird Canguilhem diese
zweite Losung wihlen. Das Konzept menschlichen Lebens als Kette von
Erfindungen oder Ereignissen, die auf Irrtimer folgen, und sich selbst
als Irrtum erweisen, prazisiert Bergson und korrigiert ihn zugleich, in
dessen Evolutionstheorie das Thema der Norm nur als soziale Verzer-
rung auftritt (wenn die Philosophie wie die soziologische Theorie stets
die Ordnung, den Zustand bevorzugen, so aus sozialen Griinden: der Be-
wahrung des Bestehenden). Zwar spricht Bergson von >Fehlern<der Evo-
lution. So waren fiir ihn etwa die Krustentiere Sackgassen des Lebens,
da sich die Tiere durch ihre Panzer einsperren, sich Bewegung und da-
mit kognitive Aktivitat verbauen. Auch Pilze etwa erscheinen in dieser
Perspektive als >Fehler< des Lebens. »In organischer Hinsicht erheben sie
sich nicht iiber jene Gewebe, die ... bei den hoheren Pflanzen ... der Kei-
mentwicklung des neuen Individuums vorausgehen. Es sind ... die Fehl-
geburten der Pflanzenwelt«, weil sie von der normalen Erndhrungswei-
se der Pflanzen » Abstand nahmen«.?* Auch hatte Bergson in Bezug auf
Gesellschaften von Irrtiimern gesprochen — fiir die tierischen, da diese
zwar »wunderbar diszipliniert«, »aber starr« sind; und fir die mensch-
lichen, da sie im »unaufhorlichem Kampf mit sich selber« stehen.? Und
auch Bergson wiirde meinen, dass sich eine Spezies in dem Maf3 als le-
bensfihig erweist, in dem sie »Erzeugerin von Neuerungen« ist.?® Die
These aber, dass sich das Leben in seinem Wert erst im Ubergang von ei-
ner Norm zu einer anderen erfihrt, im Bruch mit der Norm, einem e-
gativen Akt, entfaltet Bergson nicht. Die Bedeutung negativer Werte fiir
das Leben (die Krankheit, und das >Nein< im Bereich des theoretischen
Wissens) ist Canguilhems lebenssoziologische Leitidee.

23 P. Macherey, De Canguilhem a Canguilhem en passant par Foucault (1988),
in: Ders., De Canguilbhem a Foucault, la force des normes, Paris 2009, 97—
108, TOT.

24 Bergson, Schopferische Evolution, 129.

25 Bergson, Schopferische Evolution, 121.

26 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Erkenntnis
des Lebens, 294f.

275

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https:/jwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Kritik der Soziologie: Kritik der Kategorien des
>Pathologischen< und >Normalen«

Das Argument bleibt gleichwohl eng an Bergson orientiert, an dessen
Kritik an Scheinproblemen und negativen Begriffen. Von diesem war zu
lernen, dass soziologische Theorien, die vom Begriff der Unordnung als
»Abwesenheit« von Ordnung ausgehen, Pseudofragen stellen, weil der Be-
griff der Unordnung bereits die Ordnung enthalt, weil er also mebr ent-
hilt, und nicht weniger als der Begriff der Ordnung. Wirklich ist, so hatte
Bergson gesagt, nie die Unordnung, es gibt immer nur andere Ordnun-
gen. Und nur, weil eine Ordnung »zwei verschiedene Formen annehmen
kann und die Anwesenheit der einen ... in der Abwesenheit der anderen
besteht, sprechen wir immer dann von Unordnung, wenn wir uns jener
der beiden Ordnungen gegentiber sehen, die wir nicht gesucht hatten«.
Bergson fuhr fort: Die Idee der Unordnung bezeichne »nicht die Abwe-
senbeit aller Ordnung, sondern nur die Anwesenbeit einer Ordnung, die
aktuell nicht von Interesse ist«.*’” In impliziter, aber deutlicher Ubertra-
gung dessen sagt nun Canguilhem an einer zentralen Stelle im Essai, der
Begriff des >Pathologischenc« sei nicht der »logische Gegensatz des Be-
griffs des J)Normalen««, weil das Leben im pathologischen Zustand nicht
die vollige » Abwesenheit von Normen« ist, sondern vielmebr die » An-
wesenheit anderer Normen«, solcher, die man nicht suchte.?® Im Um-
feld dieser entscheidenden Argumentation wird Bergson aber auch ex-
plizit genannt. Dieser hatte in seinem livre de sociologie Gesundheit und
Krankheit als nur graduell verschieden dargestellt, die Gesundheit sei die
»dauernde Anstrengung«, die Krankheit »abzuwenden«, und nicht de-
ren logisches Gegenteil.”? Das heifSt: Fiir das Leben gibt es nichts Anor-
males, Monstroses, Pathologisches; und daher darf man auch nicht von
sozialen Pathologien oder von Krisen sprechen, vielmehr davon, dass das
menschliche Leben in seinen Institutionen permanent auf der Suche nach
seinem >guten< Zustand sei. Fir Canguilhem sind Krisen, also vermeint-
liche Unordnungen, ebenso produktiv und normal wie die Ordnung.

In den Begriffen des Pathologischen und Normalen begeht daher die
positivistische Soziologie ihren Grundfehler. Der Fehler besteht genau-
er darin, das Qualitative mit dem Quantitativen zu vermengen, namlich
das Normale mit dem Durchschnittlichen oder Haufigen gleichzuset-
zen. Es ist das »Broussais’sche Prinzip«, das Canguilhem am Grund die-

27 Bergson, Schopferische Evolution, 311.

28 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Erkenntnis
des Lebens, 303. Hervorh. von mir.

29 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, in: Ders., Die Erkenntnis
des Lebens, 303, Fn. 19; Bergson, Die beiden Quellen, 25.

276

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https:/jwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

ser falschen Vermengung, dieser Verwechslung von Wesensunterschieden
mit Gradunterschieden findet. Der Pathologe Frangois Broussais gab im
18. Jahrhundert fiir alle »Krankheiten die Erkliarung, sie bestiinden we-
sentlich im Ubermafl oder Mangel an Reizung der entsprechenden Ge-
webe im Verhiltnis zum Normalzustande«, also in einer blof$ graduel-
len Differenz. Comte habe dieses »nosologische Prinzip« in den Rang
eines allgemeinen Axioms erhoben, wobei er wie beildufig das Quanti-
tative mit dem Qualitativen vermengte — denn » Verstarkung und Ab-
schwichung sind eher quantitative Begriffe, der Begriff der Schadigung
hingegen«, den Comte einfiihrt, »hat einen qualitativen« oder normati-
ven Ton.*® Comte (und mit ihm Durkheim) verquicken also quantitati-
ve und qualitative Begriffe, wenn sie das Pathologische definieren. Der
Fehler ist, das Qualitative zu fragmentieren, das Intensive zu quantifi-
zieren, die Norm mit dem Durchschnitt gleichzusetzen. Durkheim hatte
die erste Regel zur >Unterscheidung des Normalen und Pathologischen«
in seinen Regeln der soziologischen Methode tatsichlich so formuliert.
Ein soziales Phanomen sei »fiir einen bestimmten sozialen Typus in ei-
ner bestimmten Phase seiner Entwicklung normal, wenn es im Durch-
schnitt der Gesellschaften dieser Art in der entsprechenden Phase ihrer
Evolution auftritt«.>! Durkheim will mit dieser Definition die »Rechte
der Vernunft zuriickzuerobern, ohne der Ideologie zu verfallen«; er will
ein »objektives« Kriterium dafiir, wann eine Gesellschaft, eine Instituti-
on, eine soziale Tatsache sich in einem kritischen Zustand befinde, von
einer >sozialen Krankheit< zeuge, welche es zu heilen gilt. Und in der Tat
sei ja »fiir die Gesellschaften wie fiir den Einzelnen die Gesundheit das
Gute und Wiinschenswerte, die Krankheit dagegen das Schlechte und zu
Meidende.« Das Normale, so wird Durkheim argumentieren, ist immer
das, was »niitzlich oder notwendig« ist; und weiter: das Notwendige
werde am » Durchschnittstypus« erkennbar, dieses ist das »Schema der
Gesundheit«, und die Abweichung vom Durschnitt muss im Umkehr-
schluss eine »krankhafte Erscheinung« sein.’> Mit Durkheim macht die
Soziologie also den Durchschnitts- zum Normalfall, sie erhebt das Hiu-
fige zum Normalen, lidt es normativ auf.

Freilich fallt sein Name nicht — vermutlich, weil Canguilhem des-
sen Position als einen Fall jener allgemeineren szientistischen Illusion
verstand, deren Begrinder Auguste Comte war.>* Und wahrend er die-

30 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische (1943/1966). Frankfurt/M.
1977, 26f., 36, 46.

31 Durkheim, Regeln, 154f., Herv. von mir.

32 Durkheim, Regeln, 142 und 148, Herv. von mir.

33 J.-E Braunstein, Canguilhem, Comte und der Positivismus, in: C. Borck/V.
Hess/H. Schmidgen (Hg.), Maf{ und Eigensinn. Studien im Anschluf§ an
Georges Canguilhem, Miinchen 2005, 275-294, 292.

277

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

sen gleichwohl bewundert,** gilt ihm Durkheim offenbar nur als des-
sen schlechter Nachfolger.®® In der Vorlesung Les normes et le normal
(1942/43) hat Canguilhem Durkheim aber auch explizit genannt. So-
ziologie, Ethnologie und Psychologie setzen demnach zwei verschiede-
ne Formen von >Normalitit, begehen aber beide denselben Irrtum. Die
durkheimsche Soziologie misst das Normale am Haufigen, sie definiert
es quantitativ und verkennt damit den Unterschied zwischen Tatsache
und Wert. Ethnologie und Entwicklungspsychologie setzten sich demge-
geniiber zwar eine qualitative Normalitdt; auch sie aber verkennen We-
sensunterschiede, wenn sie den Zivilisierten zur Referenz fiir den Primi-
tiven respektive den Erwachsenen zur Referenz fur das Kind erklaren.
Zudem definiere Durkheim das Normale in den Regeln unbemerkt selbst
in subjektiven Termen, statt nur solchen der Objektivitat — er privilegiert
das Bestehende vor der Veranderung, Solidaritit vor Rivalitit, Organi-
zitat vor Konfliktualitat.’” Canguilhem hingegen hilt das Werden fiir
primar, die soziale Dynamik.’ Es ist fur ihn hier erneut Comte, auf den
man zuriickkommen muss, will man eine grundlegend andere soziolo-
gische Theorie entfalten. Comte habe zwar das Biologische im Sozialen
gedacht, aber nur, um die Wissenschaft der »politischen Voraussicht«
unterzuordnen.®” Die positivistische Quantifizierung des Qualitativen,
die Verwandlung von Intensitdten in Messbares entspreche dem eminent
»politischen Motiv, eine Ordnung zu errichten, die zwar graduell modifi-
ziert, aber niemals iiberschritten, nie wirklich verindert werden kann«.*

34 G. Canguilhem, Note sur la situation faite en France a la philosophie biolo-
gique, in: Revue de Métaphysique et la Morale 52 (1947), 322-332, 331.

35 Braunstein, La critique Canguilhemienne de la psychologie. Als weitere
schlechte Nachfolger Comtes gelten Canguilhem L. Lévy-Bruhl, H. Taine,
Th. Ribot und G. Dumas. Vgl. z.B. G. Dumas, Conclusion, in: Ders. (Hg.),
Traite de psychologie 2, Paris 1923, 1121-1158, 1124.

36 Le Blanc, La vie humaine, 130ff.

37 Le Blanc, La vie humaine, 13 6f.

38 Le Blanc, La vie humaine, 129.

39 Ebke, Lebendiges Wissen, 139.

40 Ebke, Lebendiges Wissen, 139f.

278

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https:/jwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

Die »Sorge<« Canguilbems: Die >Brutalisation< des Menschen
in der positivistischen Soziologie

Canguilhems Kritik des Positivismus ist wie erwahnt nicht rein theore-
tisch. Sie entspringt einer >Sorge< um das spezifisch menschliche Leben.
Die Kritik gilt einer Wissenschaft, die das Leben vergisst, wenn sie sich
allein in der »Welt der Fakten aufhalten will«.*! Die Kritik im Namen
des Lebens ist also letztlich nicht epistemologisch oder methodologisch,
sondern ethisch motiviert. Es geht um die gesellschaftlichen Folgen des
soziologischen Positivismus. Eine positivistische, an der Naturwissen-
schaft orientierte Psychologie verwandelt den Menschen, indem sie ihn
von aufSen erkennen will, in ein Objekt, in ein Insekt,* ebenso wie eine
Soziologie, die die sozialen Tatsachen als >Dinge«, als choses versteht.
Canguilhems Kritik gilt letztlich dieser Chosification des Menschen, in-
sofern der vorgeblich rein methodologischen Entscheidung eine entspre-
chende Praxis folgt. Auch hier kann sich Canguilhem auf Bergson stiit-
zen. Die Wissenschaft, so referiert er diesen, darf das Lebendige nicht als
inert behandeln. Sie muss vermeiden, das Belebte nach dem Unbelebten
zu modellieren. Denn das » Lebendige als inert« zu verstehen, ist die erste
»Bedingung der Nutzung des Lebendigen. Es ist eine sehr wichtige Idee,
die Bergson hier anzeigt«, nimlich dass die erste Bedingung, »um ein
Wesen zu brutalisieren« — ihm gegeniiber in eine »aggressive Haltung«
zu treten —, diejenige ist, »es fiir ein >brut< zu halten«. Wenn man hinge-
gen die Materie »spiritualisiert, wenn man sie fiir belebt hilt, setzt man
sich zu ihr in eine Haltung der Ehrfurcht«.*

Zu den >schlechten« Soziologen, die den Wert des Lebens und der In-
dividuen verkennen, gehoren fur Canguilhem erneut Durkheim sowie
Lucien Lévy-Bruhl.** Als Soziologen, die demgegeniiber die »Erforder-
nis der Werte« beriicksichtigen, nennt er Célestin Bouglé (Lecons de so-
ciologie sur I’évolution des valeurs, 1922; Essai sur la régime des cas-

41 J.-E Braunstein, La critique Canguilhemienne de la psychologie, in: Estudos
e Pesquisas em Psicologia 2004, 6-23, 15f.

42 G. Canguilhem, Qu’est-ce que la Psychologie? (1958) In: Ders., Etudes d’bis-
toire et de philosophie des sciences, Paris 1968, 365-381, 379.

43 G. Canguilhem, Commentaire au troisieme chapitre de Lévolution créatrice
(1943), in: E. Worms (Hg.), Annales bergsoniennes I1I: Bergson et la science,
Paris 2007, 99-160, 13 5f. Canguilhem bezieht sich auf Bergson, Einfiihrung.
Zweiter Teil, v.a. soff.

44 L. Lévy-Bruhl, La morale et la science des maeurs, Paris 1903 — das erste Buch
einer positiven Wissenschaft der Moral, Jahrzehnte vor Durkheims unvollen-
det gebliebenem Hauptwerk.

279

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https:/jwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

tes, 1908)* sowie Maurice Halbwachs (Causes du suicide, 1930). Dieser
habe den »Wert der Individualitidt« erkannt, anders als jene »Soziolo-
gen, die dem Versuch nicht widerstanden, den Menschen als Mechanis-
mus zu verstehen, den man von aufSen dominieren kann, wenn man sei-
ne Gesetze kennt«.*

Die Gesellschaft: Suche nach den Normen des Lebens

Die Kritik der Soziologie im Namen des Lebens fiihrt in ein eigenes ge-
sellschaftstheoretisches Konzept, auch wenn es nur kurz und in kleineren
Texten skizziert wird. In ihm wird sich nicht zuletzt Foucault erkennen
konnen, da es beiden um die soziale Funktion, die Effekte der >Normali-
sierung« geht. Der Grundansatz Canguilhems ist: Die soziologische The-
orie hat im Auge zu behalten, dass es sich bei allen menschlichen Dingen
—auch der Gesellschaft —um die Aktivitit des Vitalen handelt. Der Orga-
nismus strukturiert seine Umwelt, statt sich an sie anzupassen, und dies
gilt vor allem fir menschliche Organismen und Lebenswelten. Hinsicht-
lich ihrer Techniken zeichnen sie sich weniger durch die ihnen angebote-
nen, als durch die von ihnen gewdhlten Titigkeiten aus.*” Menschliches
Leben kennt (auch im Sozialen) stets nur artifizielle Regulationen, und
das heift, vorldufige, denn — wie »Bergson zeigt« —, ist der Mensch stin-
dig auf der Suche nach seiner »spezifischen Soziabilitat«. Es gibt keinen
Normzustand der Gesellschaft. Vielmehr ist jede soziale Ordnung vor-
laufig, immer prekar, notwendig unvollstandig, da selektiv. Man konne
sich daher sogar fragen, »ob nicht der Normalzustand einer Gesellschaft
eher Unordnung und Krise ist, als Ordnung und Harmonie«.*

So lautet das Ergebnis der Abhandlung von 1955 Das Problem der
Regulation im Organismus und in der Gesellschaft. Unter diesem ein
wenig »zu akademischen Titel« geht es Canguilhem »um ein ganz altes,
immer noch offenes Problem, namlich um das Verhiltnis zwischen dem
Leben des Organismus und dem einer Gesellschaft. Ist der ... Vergleich
der Gesellschaft mit dem Organismus mehr als eine Metapher? Steckt in
dieser Gleichsetzung irgendeine substantielle Verwandtschaft?«* Auch
hier beruft sich Canguilhem auf Bergson (der »alles las und alles wuss-

45 G. Canguilhem, Célestin Bouglé, in: Association amicale des anciens éléves de
I’Ecole Normale Supérieure 1978, 31-32, 31.

46 G. Canguilhem, Maurice Halbwachs, I’lhomme et 'ceuvre, in: Mémorial des
années 1939-19435, Paris 1947, 223-241, 238, zitiert bei Braunstein, La cri-
tique Canguilhemienne de la psychologie, 17.

47 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 199.

48 G. Canguilhem, Das Problem der Regulation im Organismus und der Gesell-
schaft (1955), in: Ders., Schriften zur Medizin, Zirich 2013, 9o-113, 110.

49 Canguilhem, Das Problem der Regulation, 9of.

280

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https:/jwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

te«), weil dessen Denken gegentiber allem, was sich zum Vergleich von
Gesellschaft und Organismus im Allgemeinen und zu dem von Krisen
und Krankheiten im Besonderen finde, »sehr viel tiefer« reiche:

»Auch fiir Bergson wird die Gesellschaft — die bekanntlich geschlossen
und offen zugleich ist, das heift konservativ, wie ein Organismus auf
ihre Erhaltung orientiert, aber auch darauf aus, sich letzten Endes zu
tberschreiten zur Humanitit ... — auch fir Bergson wird die Gesellschaft
in jedem bestimmten Moment ihrer Geschichte von einer Tendenz
bestimmt, wie jener élan, der durch die Materie hindurch die universelle
Existenz forttragt in einer unendlichen Schépfungsbewegung«.>

Aber diese Tendenz (die fiir Bergson eine zweifache, gegensinnige ist) ist
nichts Automatisches. Gesellschaften haben ein Gedichtnis, und daher
ist ein Phanomen »beim Zuriickschlagen nicht mehr dasselbe wie beim
Ausschlagen« des >Pendels< der sozialen Tendenz. Zudem ist jede sozi-
ale Ordnung eine, die »nicht dem sozialen Leben selbst innewohnt«,
sondern die Erfindung einer bestimmten Gesellschaft.’! Es gibt in die-
sem Bereich keine determinierten Bewegungen (etwa von einer Demo-
kratie in eine Diktatur und umgekehrt). Daher ist eine Gesellschaft kein
Organismus, weder ist sie ein Individuum, noch handelt es sich um eine
»Gattung«, weil jede Gesellschaft, »wie Bergson sagt, geschlossen ist«.

»Die menschlichen Gesellschaften sind nicht die menschliche Gattung.
Bergson zeigt, dass die menschliche Gattung auf der Suche nach ihrer
spezifischen Gesellschaftlichkeit ist. Da sie also weder ein Individuum
noch eine Gattung ist, ist die Gesellschaft, das unbekannte Wesen, ebenso
sehr Maschine wie Leben ... es gibt keine Gesellschaft ohne Regulation,
es gibt keine Gesellschaft ohne Regel, aber es gibt in der Gesellschaft
keine Selbstregulation. Die Regulation ist immer ... aufgesetzt und
prekar. %

Ein Organismus ist ein Seinsmodus, in dem es zwischen Tatsache und
Regel (Norm) keine Differenz gibt. Anders verhalt es sich beim Sozia-
len. Dass eine Gesellschaft organisiert ist (Institutionen aufweist), heift
nicht, dass sie organisch wire, denn im Gegensatz zum Organismus ist
der Gesellschaft ihre Finalitdt nicht immanent. Sie gehort eher der Ord-
nung des Werkzeugs an, erfordert stindige Regulationen. Die Gesell-
schaft konstituiert sich durch eine Unwucht, eine bleibende, prinzipi-
elle Des-Ordnung. Fir sie handelt es sich stets darum, auf der Suche
nach ihrer Norm zu sein, ihrer »Gerechtigkeit«. Dass diese nie vorge-
beben ist, »genau das hat Bergson gezeigt«: dass namlich die » Gerech-
tigkeit keine soziale Institution« ist wie andere Institutionen, dass sie

50 Canguilhem, Das Problem der Regulation, 107.
51 Canguilhem, Das Problem der Regulation, 108.

52 Canguilhem, Das Problem der Regulation, 109f.

281

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

»keine der Gesellschaft innewohnende Regulation ist«.’* Eher wire Ge-
rechtigkeit als gesellschaftliches Imaginires (Castoriadis) vorzustellen.
Jedenfalls ist man bei gesellschaftlichen Anomien weit entfernt, es mit
pathologischen Zustinden zu tun zu haben. Die Krise und die ihr ent-
sprechenden — eine Losung fiir ein Problem findenden — individuellen
» Ausnahmeerscheinungen, die sich Helden nennen«, sind der Ausdruck
der stindigen Suche nach dem richtigen Kollektiv. Hier fithrt Canguil-
hem Bergsons Uberlegungen zur Funktion exzeptioneller Einzelner wei-
ter, die neue Affekte erfinden, neue Leitideen, neue Formen des Sozialen.
Aus all diesen Griinden ist es falsch, die Gesellschaft mit einem Orga-
nismus gleichzusetzen, und zwar wegen der politischen Folgen, die »Sie
sich vorstellen konnen«.™

Auch in der Hinzufiigung der Neue[n] Uberlegungen zum Normalen
und zum Pathologischen® (1963-1966) wird sich Canguilhem auf Berg-
son berufen. Diese ausdriicklich gesellschaftstheoretischen Uberlegungen
definieren die Norm als Normativitit, nicht als Normalitit. Wie 1955,
so geht es erneut um die Differenz von Organismus und Gesellschaft.
Weil jede Gesellschaft ihre Regulationen erfindet, ist das, was in ihr als
snormal« gilt, kontingent. Es ist eine Setzung, eine Norm, statt Normales.
Und es sei die gegenseitige Relativitit der (technischen, 6konomischen
und juristischen) Normen, die eine Gesellschaft konstituiere: Gesell-
schaft verstanden als die »virtuelle« Einheit der Normen. Allein Berg-
son habe diesen relativen und nicht notwendig harmonischen Charak-
ter der Normen bemerkt, als er namlich die »Ganzheit der Verpflichtung«
analysierte, das Motiv der Einzelnen zum Gehorsam. Unter >Ganzheit
der Verpflichtung« bezeichnete Bergson einen »konzentrierte[n] Extrakt,
die Quintessenz von tausend Einzelgewohnheiten, die wir in uns aufge-
speichert haben, um den tausend einzelnen Forderungen des sozialen Le-
bens zu gehorchen«, wobei sich diese an vielen Stellen widersprechen.’
Eine Gesellschaft sei zwar stets ein geordnetes System von Funktionen,
aber ihr fehle ein immanenter Zweck. Stets bedarf sie, so fithrt Canguil-
hem dies erneut weiter, also erfundener Institutionen (Organen der »Er-
mittlung und Aufnahme von Informationen, der Berechnung und so-
gar der Entscheidung«®?). Als soziale Erfindungen haben Institutionen
stets eine ungleiche Vorgeschichte und einen ungleichen Grad an Verfes-
tigung, zumal bei auftretenden Problemen (»Informations- und Regu-
lationsproblemen«) weniger bestehende Institutionen transformiert, als

53 Canguilhem, Das Problem der Regulation, 11of.

54 Canguilhem, Das Problem der Regulation, 113.

55 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 171—200.

56 Bergson, Die beiden Quellen, 18; Canguilhem, Das Normale und das Patho-
logische, 172.

57 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 174.

282

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

parallele Institutionen geschaffen werden. Die Gesellschaft sieht sich da-
mit stets vor das »unlosbare« Problem gestellt, ihre Institutionen »zur
Konvergenz« zu bringen.’® Mit all dem ist die zeitgenossisch virulente
Gleichsetzung von Organismus und Gesellschaft mehrfach falsch. Nicht
zuletzt miisste man dann von den »Bedirfnissen und Normen einer Ge-
sellschaft« ebenso sprechen konnen wie von denen eines Organismus,
»d.h. ohne jeden Rest eines Doppelsinns«. Man braucht aber
»nur daran zu denken, dafs in einer beliebigen Gesellschaft ein
Individuum nach deren Bediirfnissen und Normen fragt und sie kritisiert
..., und man begreift sehr leicht, daf§ ein gesellschaftliches Bediirfnis
keineswegs immanent, eine gesellschaftliche Norm nicht inharent ist
und dafs letztlich die Gesellschaft als der Ort gebandigter Konflikte oder
latenter Antagonismen tiberhaupt kein Ganzes darstellt. «*°

Gesellschaften sind nie harmonisch, stets in Unordnung; und es ist die
vitale Individualitiat Einzelner, die sie in Bewegung halt, in einer im-
manenten, normativen Bewegung. Im Hintergrund dieses canguilhem-
schen Themas steht wohl erneut eine Durkheim-Kritik, so der Canguil-
hem-Kenner Le Blanc im Blick auf die Vorlesungen: Durkheim gabe sich
die Soziabilitit als selbstverstindlich, dabei stehe doch schon das Tier
stets in Konflikten mit anderen Lebewesen. Aus vitalistischer Sicht liegt
die Wahrheit einer Gesellschaft eben nicht in der harmonischen Koor-
dination der Funktionssysteme, sondern in den »normativen Konflik-
ten«, namlich Konflikten am »Ursprung der Negationen der bestehenden
Normen und der Erfindung neuer Normen«. Die Wahrheit des Sozialen
liegt nicht »im integrativen Vermogen sozialer Normen«, sondern in der
»konfliktuellen Fahigkeit, die die Individuen in ihrem Bezug zu sozialen
Normen konstruieren«. Man muss aus all diesen Griinden »Durkheims
soziale Statik« durch die » Vitalitidt der Gesellschaften« ersetzen, nicht
zuletzt, weil diese Vitalitit die positive, einrichtende Kraft gegentiber der
restriktiven, negativen Kraft der Norm bei Durkheim ist. Die Vitalitit ist
etwas Positives, sie ist eine » Affirmation der Macht«, denn jedes vitale
Wesen »bejaht sein Sein, woraus eine latente Konfliktualitit« entsteht.®

Man hat es bei Canguilhem also mit dem mehrfach paradoxen und
komplizierten Vorhaben zu tun, Bergsons (kreatives, produktives, positi-
ves) Leben ausgerechnet in Comtes und Durkheims Vokabular der Norm
zu formulieren — sowie in Nietzsches Vokabular der Macht. Canguilhem
ist dabei derjenige, der sich am offensichtlichsten auf Bergson bezieht,
ihn erwihnt (auch wenn die eigene Gesellschaftstheorie, welche den ein-
richtenden, produktiven Wert sozialer Krisen betont, nur punktuell vor-
liegt). Auch die Methode ist bergsonianisch, wenn Canguilhem eine Ge-

58 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 176.
59 Canguilhem, Das Normale und das Pathologische, 177.
60 Le Blanc, La vie humaine, 138.

283

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

nealogie anvisiert: Statt der Untersuchung der normalen Phanomene als
»Ubergang von einer normalen Form zu einer noch normaleren Form«
miisse die Analyse der Gesellschaft die »Dynamik der sozialen Normen«
im Blick halten,®! die permanente Instituierung der Gesellschaft. Schlief3-
lich gelte es, von der extra-individuellen Bestimmung des Sozialen zu ei-
ner Theorie des sozialen Individuums tiberzugehen, zur Immanenz der
Genese von Subjekt und Gesellschaft.®?

Exkurs — Von Canguilbem zu Foucault:
Die Genealogie der Normierungen im Sozialen

»Fur Durckheim (sic!) ist [die Krankheit] die statistische Virtualitat
eines Abweichens vom Durchschnitt, fiir Benedict die anthropologische
Virtualitit des menschlichen Wesens; in beiden Analysen wird die
Krankheit unter jene Virtualititen eingeordnet, die der kulturellen
Wirklichkeit einer gesellschaftlichen Gruppe als begrenzender Rand
dienen. Damit ist zweifellos das positive und wirkliche an der Krankheit,
d.h. an der Gestalt, in der sie in einer Gesellschaft auftritt, verfehlt.
Tatsdchlich gibt es namlich Krankheiten, die als solche erkannt werden
und die innerhalb der Gruppe Status und Funktion besitzen; dann ist
das pathologische nicht mehr nur eine Abweichung in Bezug auf den
Kulturtypus; es ist dann eines der Elemente und eine der Auflerungen
dieses Typus ....

Wenn Durckheim und die amerikanischen Psychologen die Abweichung
und den Abstand von der Norm zur eigentlichen Natur der Krankheit
gemacht haben, so ist der Grund dafiir zweifellos in einer ihnen
gemeinsamen Kulturillusion zu suchen: Unsere Gesellschaft will in
dem Kranken, den sie verjagt oder einsperrt, nicht sich selbst erkennen;
sobald sie die Krankheit diagnostiziert, schlieft sie den Kranken aus ....
In Wirklichkeit driickt sich eine Gesellschaft in der Geisteskrankheiten,
die ihre Mitglieder aufweisen, positiv aus, ... ob sie sie nun ins Zentrum
ihres religiosen Lebens stellt ... oder ob sie versucht, sie auszubtirgern
... wie es in unserer Kultur geschieht.«%

So heift es 1954 in einem der ersten Texte Foucaults, in Psychologie
und Geisteskrankbeit. Man erkennt die Kontinuitdt mit den Themen
seines Lehrers Canguilhem. Zweifellos wird dann der Nietzsche-Ein-

61 Le Blanc, La vie humaine, 13 4f.

62 Zur Bedeutung Canguilhems fiir Simondon und Bourdieu J. Chatué, Episté-
mologie et transculturalité 2: Le paradigme de Canguilbem, Paris 2009; fiir
Foucault: M. Muhle, Eine Genealogie der Biopolitik: Zum Begriff des Lebens
bei Foucault und Canguilbem, Bielefeld 2008.

63 M. Foucault, Psychologie und Geisteskrankbeit (1954), Frankfurt/M. 1968,
95ff.

284

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https:/jwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

fluss, die Gleichsetzung von Wissen und Macht, pragnanter als bei die-
sem, und es gibt nur wenige Bemerkungen, die Foucaults Verhiltnis zu
Bergson einzuschitzen erlauben. Das Verhiltnis scheint sich zunachst
erneut von Bergson-Vorurteilen zu speisen, etwa wenn Foucault kon-
statiert, dass es >den Philosophenc« seit Kant nur um die Zeit gegangen
sei (*Hegel, Bergson, Heidegger<), wihrend der Raum auf die Seite des
»Verstandes, des Analytischen, des Begrifflichen, des Todes, des Erstarr-
ten« gedrangt worden sei;** oder wenn er in einem seltsamen Schlenker
in Die Geburt der Klinik bemerkt, dass das Individuum »nicht die an-
fangliche und ausgeprigteste Form« ist, in der sich das Leben zeigt; dass
es sich vielmehr durch einen »langen Verraumlichungsprozess« gebildet
habe. Daher marschiere Bergson in die »verkehrte Richtung«, wenn er
in der Zeit die Bedingungen suche, unter denen die »lebendige Individu-
alitdt zu denken« sei.®® Neben dieser Aufwertung des »Raumes< um den
Preis der Abwertung der Zeit und einer Vermengung von Zeit und durée
findet es Foucault einmal auch wichtig, gegen Bergson eine Aufwertung
der Sprache zu vollziehen.®® Er weif$ andererseits auch, zwischen Bergson
und dem schlecht verstandenen Bergsonismus zu trennen:

»Als ich Student war, wurde die franzosische Philosophie von einer
Art latentem Bergsonismus beherrscht. Ich sage Bergsonismus, ich sage
nicht, dass es sich um die wirklichen Gedanken Bergsons handelte,
bei weitem nicht. Man gestand allen zeitlichen Analysen ein gewisses
Privileg gegeniiber dem Raum zu, den man als etwas Totes und Starres
betrachtete. Ich erinnere mich, dass ich spiter — eine Anekdote, die
meiner Ansicht nach fiir den neuerlichen Bergsonismus bezeichnend ist,
in dessen Geist man noch lebte — an einer Hochschule fir Architektur
einen Vortrag gehalten und tiber Formen der Differenzierung von
Riumen in einer Gesellschaft wie der unseren gesprochen habe. Am
Ende hat jemand das Wort ergriffen und in einem sehr heftigen Ton
gesagt, dass man ein Werkzeug des Kapitalismus sei, wenn man vom
Raum rede, dass jedermann wisse, dass der Raum das Tote und Starre sei,
dass er die Bewegungslosigkeit sei, die die biirgerliche Gesellschaft sich
selbst auferlegen will, dass das eine Verkennung der groffen Bewegung
der Geschichte, der Dialektik und der revolutioniren Energie sei ...

Man konnte sehr gut erkennen, wie er durch eine Bergsonsche
Wertschatzung der Zeit auf Kosten des Raumes ganz einfach eine dufSerst
vulgire Auffassung des Marxismus entwickelte. Diese Anekdote ist ...
bezeichnend fiir die Art und Weise, wie eine bestimmte hegelianische und

64 M. Foucault, Das Auge der Macht (1977), in: Ders., Schriften I1I: 1976-1979,
Frankfurt/M. 2003, 250-271, 254.

65 M. Foucault, Die Geburt der Klinik. Eine Archdologie des drztlichen Blicks
(1963), Frankfurt/M. 1988, 184.

66 Foucault, Das Auge der Macht, 253.

285

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

marxistische Vorstellung der Geschichte die Bergsonsche Aufwertung
der Zeit abloste und steigerte«.%”

Bei Michel Foucault ist alles in allem ein eher indirekter Bergson-Effekt
zu vermuten — via Canguilhem und Deleuze. Er teilt Canguilhems neo-
vitalistische These der durchgingigen Positivitat der Normen, der zufol-
ge das Normale stets eine produktive Normalisierung ist, ein positiver,
hervorbringender statt einschrankender Akt. Die beiden teilen hier, wie
Pierre Macherey sagt, ein »geheimes Kind«: die nur von Canguilhem
ausdriicklich gestellte Frage nach dem Warum: Warum ist die menschli-
che Existenz konfrontiert mit Normen, woher beziehen sie ihre Macht,
in welche Richtung orientieren sie diese?*® Canguilhems Antwort lautet:
vom Leben. Zudem hat die historische Epistemologie, die Foucault mit
Bachelard und Canguilhem teilt, in Bergson ihren Vorldufer. Elie During
erkennt tatsachlich in ihm, und nur in ihm, das Vorbild dieser speziellen
Perspektive auf das Wissen:

Die »instabile historische Konfiguration, die als Franzosische episte-
mologische Tradition bekannt ist, scheint viel ihrer Spezifizitit einem
anti-bergsonschen Denken zu verdanken. Gleichwohl ist es moglich,
einige Bergsonsche Muster in den grundlegenden Annahmen dessen zu
finden, was man auch als >anti-positivistische« Sicht der Ideengeschichte
bezeichnet. So ist etwa der Begriff des >Problems« eine fundamentale
Kategorie in Bergsons Philosophie ... Die Idee, Probleme (und nicht
Theorien) seien das genetische Element der Entwicklung des Denkens,
findet sich zuerst bei Bergson. ... Seine Philosophie mag also mehr als
jede andere zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Basis einer nicht- oder
anti-positivistischen Konzeption der Geschichte des Wissens bieten ...
Sieht man von Merleau-Ponty, Canguilhem und der Annales-Schule ab,
ist es jedoch schwierig, eine direkte Anerkennung dessen zu finden. Ganz
im Gegenteil spielte Bergson generell die Rolle eines Stindenbocks ... das
Verwerfen seiner Ideen schien die effizienteste Art der Generation der
1930€r ..., sich einen eigenen Standpunkt zu erarbeiten«.®’

Man kann sich drittens fragen, inwieweit die Grundlage der historischen
Anthropologie Foucaults (der Ausgang vom standigen Anders-Werden
des Menschen) nicht nur ein nietzscheanisches, sondern auch bergson-
sches Erbe ist. Im franzosischen Kontext spricht einiges dafir.” Deleuze

67 M. Foucault, Die Biihne der Philosophie (1978), in: Ders., Schriften I11: 1976—
1979, Frankfurt/M. 2003, 718-748, 724f.

68 So P. Macherey, Pour une histoire naturelle des normes (1988), in: Ders.,
De Canguilbem a Foucault: la force des normes, Paris 2009, 71-97, 90.

69 E. During, »A History of Problems, 4.

70 So jedenfalls E Worms, La vie dans la philosophie du XXe Jh. en France, in:
Philosophie, 2011/1 n° 109, 74-91, 86ff., und ders., Pouvoir, création, deuil,
survie.

286

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https:/jwww.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS WISSEN DES LEBENS UND DESSEN NORMATIVITAT

hat im Werk Foucaults drei tief sitzende Lebenstheorien unterschieden:”
Neben dem Nietzscheanismus erkennt er einen Bichatismus (das Le-
ben als >Widerstand gegen den Tod<) und einen Spinozismus (>es habe
noch niemand herausgefunden, was der Korper des Menschen allein
vermag<).”? Deleuze wird aber auch eine vierte Lebenstheorie am Werk
sehen, wenn Foucault zeigt, dass die Integration, welche eine Instituti-
on vollzieht (z.B. die Durchstaatlichung) nur wirke, indem sie zugleich
»divergierende Wege der Aktualisierung« und ein »formelles System der
Differenzierung« erzeuge.” Es ist das von Bergson iibernommene Kon-
zept der Aktualisierung des Virtuellen, das er hier auf Foucaults Ins-
titutionenanalyse anwendet. Von Bergson zu Foucault fithrt demnach
diejenige grundlegende Perspektive, die den Menschen als vitales We-
sen versteht, als unvorhersehbares, erfindendes. Foucaults Geschichte
des Wissens vom Menschen beharrt ja ganz darauf, auf der Unvorher-
sehbarkeit des Menschen. SchlieSlich teilt Foucault im Spatwerk mit
Canguilhem und Deleuze eine Theorie ethopoietischer Erfindungen, der
Erfindung neuer Seins- oder Lebensweisen.” Fiir den Foucault- und Can-
guilhem-Kenner Guillaume le Blanc stellt sich diese Thematik tatsach-
lich als Frucht der Bergson-Lekture Canguilhems dar: Als dieser »Le
normal et le pathologique schrieb, scheint es, als verlangere er Bergsons
... Reflexion uber die Krankheit«, wiahrend er sie faktisch zum Konzept
einer sozialen Normativitit verschoben habe, in eine Theorie der »kol-
lektiven Erfindung als Tatsache der Vitalitit von Gesellschaften«. Und
weiter: »Dies ermoglichte den langen Weg Foucaults zu einem neuen —
nicht anthropologischen — Denken des Menschen, das sich ganz um des-
sen Praxis dreht«.” Die Thematik kollektiver Erfindungen neuen Lebens
bilde einen zentralen Punkt der franzosischen Sozialphilosophie, an dem
sich auch Derrida, Sartre, Merleau-Ponty und de Certeau trafen. Indes,
wird Bergsons Perspektive dabei wirklich verschoben, oder ist die Inno-
vation, die Einzelne vollziehen, nicht auch und gerade bei Bergson dieje-
nige des Lebens? Bietet Bergson gegeniiber Foucault wirklich noch eine
anthropozentrische Konzeption? In Bezug auf das Anders-Werden der
Einzelnen, die Entstehung neuer Subjektformen haben bereits Deleuze
und Guattari Foucault implizit mit Bergson in Verbindung gebracht: Ein

71 G. Deleuze, Die Strategien oder das Nicht-Geschichtete, Das Denken des
Auflen (Macht), in: Ders., Foucault, Frankfurt/M. 1987, 99-130, 100.

72 Deleuze, Die Strategien oder das Nicht-Geschichtete, 129f.

73 Deleuze, Die Strategien oder das Nicht-Geschichtete, 108.

74 M. Foucault, Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am College de France
1981/1982, Frankfurt/M. 2004, Vorlesung vom 10.2.1982, 2. Stunde (297:
» Ethopoios ist etwas, das die Eigenschaft hat, die Seinsweise, die Lebenswei-
se eines Individuums zu verindern«).

75 G. le Blanc, Linvention de ’lhomme moderne. Une lecture de Michel Foucault,
in: Philosophie, 2011/1 n° 109, 60~73, 73.

287

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Werden, war das nicht das, was dieser das » Aktuelle nannte«, das, »was
wir werden«, statt es zu sein? Wenn es Foucault immer darum ging, zu
beschreiben, was »wir dabei sind zu werden«, also um das Aktuelle im
Unterschied zum Gegenwidrtigen als dem, »was wir sind und dadurch
gerade auch schon wieder nicht mehr sind« — dann teilt er grundlegend
jenes Denken, in dem das Werden primdr ist und in dem das Vergange-
ne untrennbar in die Gegenwart hineinreicht.”

76 Deleuze/Guattari, Was ist Philosophie? 130.

288

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-268 - am 02.02.2026, 00:54:48. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - TS


https://doi.org/10.5771/9783845277523-268
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Ein durchaus expliziter Bergsonismus
	Der rehabilitierte Vitalismus: Das Wissen des Lebens (das Leben als Subjekt und Objekt)
	Die inhärente Normativität des Lebens: Der Irrtum und das Erfinden neuer Lösungen
	Kritik der Soziologie: Kritik der Kategorien des ›Pathologischen‹ und ›Normalen‹
	Die ›Sorge‹ Canguilhems: Die ›Brutalisation‹ des Menschen in der positivistischen Soziologie
	Die Gesellschaft: Suche nach den Normen des Lebens
	Exkurs – Von Canguilhem zu Foucault: Die Genealogie der Normierungen im Sozialen

