Teil 11
Entfesselung des Individuums

Die italienische Renaissance barg in sich alle die po-
sitiven Gewalten, welchen man die moderne Kul-
tur verdankt: also Befreiung des Gedankens, Miss-
achtung der Autorititen, Sieg der Bildung iiber den
Diinkel der Abkunft, Begeisterung fiir die Wissen-
schaft und die wissenschaftliche Vergangenheit der
Menschen, Entfesselung des Individuums, eine Glut
der Wahrhaftigkeit und Abneigung gegen Schein und
blofSen Effekt.
Friedrich Nietzsche,
Menschliches, Allzumenschliches

Man kann — wie im vorangehenden Teil dargelegt — in der Geschich-
te des Altertums bereits deutliche Tendenzen erkennen, die ein Erwa-
chen des Subjekts anzeigen. Der Ubergang vom Mythos zum Logos®
wird fur gewohnlich in dieser Weise als Selbstentfaltung des grie-
chischen Denkens gedeutet. Allerdings wurde bereits gezeigt, dass
die anthropomorphe Deutung des Mythos als blofle »Projektion von
Subjektivem auf die Natur« zu kurz greift, da schon dem mythischen
Denken ein aufklarerischer Impuls eigen ist, der »darstellen, festhal-
ten, erklaren«* will. Die Dialektik der Aufklirung zeigt sich schlief3-
lich darin, dass der anfangs noch disparate Aufkliarungsimpuls sich
zunehmend verselbstiandigt und verfestigt, um schliefflich in »blofSe
Objektivitat«> umzuschlagen, die ihre subjektiven Anteile moglichst
ignoriert. Der Zivilisationsprozess wird dementsprechend nicht ein-
dimensional als Befreiung des Menschen aus den Zwingen der Na-
tur begriffen, sondern als »radikal gewordene, mythische Angst« ge-
deutet, in dem »die natiirlichen Verhiltnisse nicht mehr unmittelbar,

1 So etwa bei Nestle 1975.

2 Vgl. dazu Horkheimer/Adorno 1972, S. 12 und S. 14. Weiter heifit es dort:
»Mit der Aufzeichnung und Sammlung der Mythen hat sich das verstarkt.
Sie wurden frith aus dem Bericht zur Lehre.« Vgl. ebda., S. 14.

3 Vgl.ebda.,S. 15. Fiir Horkheimer und Adorno liegen dem mythischen Den-
ken noch keine Einheitsvorstellungen vom Subjekt und der Natur zugrunde:
»Es war nicht der eine und identische Geist, der Magie betrieb; er wechsel-
te gleich den Kultmasken, die den vielen Geistern dhnlich sein sollten. Ma-
gie ist blutige Unwahrheit, aber in ihr wird Herrschaft noch nicht dadurch
verleugnet, dass sie sich, in die reine Wahrheit transformiert, der ihr verfal-
lenen Welt zugrundelegt.« Ebda.

188

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

sondern durch das Bewusstsein der Menschen hindurch ihre Macht
ausiiben «+.

Diese — die Fundamente des Fortschrittsdenkens erschiitternde — Kri-
tik, die am aufklirenden Denken festhilt, ohne die Option auf einen po-
sitiv zu fassenden Vernunftbegriff zu besitzens, sieht ihre Aufgabe darin,
die »Herrschaft bis ins Denken selbst hinein als unversohnte Natur zu
erkennen«¢. Auch wenn im Mythos die Herrschaftsverhaltnisse zwischen
den Gottern und Menschen direkt spiirbar sind und noch nicht im ver-
mittelnden »Denken selbst« in Erscheinung treten, stimmen Mythos und
Logos darin tiberein, dass das Erwachen des Subjekts und die Zunah-
me seiner Bedeutung erkauft wird durch »die Anerkennung der Macht
als des Prinzips aller Beziehungen«’. So, wie der homerische Held seine
gottliche Wut zum Schaden seiner Gegner noch mit ungehemmter Kraft
und ohne mifligende Reue ausleben konnte, lernten schlieflich der Po-
lisbiirger wie auch der Athlet, sich selbst zu beherrschen, um Macht tiber
sich und andere zu gewinnen. Die vitale Energie des archaischen Hel-
den wurde spatestens in Platons Staat in ein asketisches Machtverhalenis
uiberfiihrt, bei dem jeder Einzelne gefordert war, seine hoheren seelischen
Krifte gegen bedrohliche Strebungen und Begierden zu mobilisieren. Wo
der unheilbringende Zorn des Peleussohns Achilleus dem Krieger noch
Ruhm und Ansehen verschaffte, war die Anerkennung des griechischen
Stadtbewohners bereits gebunden an die erfolgreiche Meisterschaft im
Kampf mit sich selbst. An die Stelle der heroischen Schreckenstat trat die
politische Aufgabe der Erziehung zur MafSigung und der Arbeit an sich.
Nicht mehr ungeziigelter Mannesmut (andreia), sondern die Umlenkung
und Pflege der thymotischen Energien durch Vernunft (logos), Ubung
(ergon) und Konnen (techne)® war fortan bestimmend fiir die Kontroll-
arbeit, die das Individuum an sich selber vornehmen musste, um beson-
nen und maf3voll (sophron) zu werden. Unterdessen verwandelte sich un-
gebiandigter Zorn in angestrengte Gelassenheit, aus Rachsucht erwuchs
Ressentiment, iibermafSiger Stolz rief nach Tugendbildung und Lebens-
gier nach Diit beziehungsweise nach dem Gesetz.

4 Vgl.ebda., S. 22 und S. 23.

5 Der Rekurs auf die Mimesis als Vermogen, sich den Dingen ohne Verlust sei-
ner selbst anzudhneln, verbleibt in den Aporien theoretischen Denkens, das
begrifflich auszudriicken versucht, was sich dem identifizierenden Denken
gerade entzieht. Vor allem die Negative Dialektik Adornos ist dem Gedan-
ken verpflichtet, zu umschreiben, was diskursiv nicht zu fassen ist: »Nega-
tion kann Philosophie weder umgehen noch ihr sich beugen. An ihr ist die
Anstrengung, tiber den Begriff durch den Begriff hinauszugelangen.« Ador-
no 1977 a, S. 27.

6 Horkheimer/Adorno 1972, S. 47.

Ebda., S. 15.

Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 647 e.

o

189

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Der rohen wie der sublimierten Gewalt ist gemein, dass Macht- und
Herrschaftsanspriiche entweder stiarker nach aufsen® oder nach innen
geleitet werden. In beiden Fillen bleibt die Logik der Herrschaft un-
vermeidlich fiir die Selbsterhaltung beziehungsweise Selbstbehauptung.
Im Sinne der Dialektik der Aufklirung werden die Siege tiber die dufSe-
re Natur mit Niederlagen der inneren erkauft, da im Zuge der Selbst-
beherrschung die Objektivierungsarbeit ins Innere ausgeweitet und als
Unterdriickungsmechanismus immer undurchsichtiger wird. Nietzsches
Feldziige gegen die christliche Moral als Herrschaftsmittel der Schwiche
geben hieriiber beredt Zeugnis. Doch bereits in der griechischen Antike
finden sich Protestformen, die Widerstand leisten gegen das feinsinnige
Spiel der philosophischen Diskurse und ihrer nicht lebbaren Abstraktio-
nen. Die Kyniker verzichten mit Absicht auf Argumente und setzen statt-
dessen auf ihre Korper, um mit schamlosen Gesten und frechen Hand-
lungen die hohen Anspriiche der idealistischen Denker zu entlarven. In
diesen verkorperten Protestformen finden sich durchaus Elemente wie-
der, die nach den Vorstellungen der griechischen Mythologie im Gefol-
ge des Dionysos in Gestalt von damonischen Satyrn, Nymphen, Faunen
und anderen Chimaren auftraten. Doch gegen den Ernst der Philosophie
konnte auch der freche und vitale Kynismus insgesamt nur wenig aus-
richten. Im unwillentlichen Lachen, bei dem sich die blinde Natur ihrer
selbst inne wird, zeigen sich bis heute Reste des Aufbegehrens gegen die
Zurichtungen der eigenen Natur.’® Das vorherrschende Gebot der Selbst-
behauptung wird dadurch freilich nicht erschiittert, wie das kontrollier-
te Lacheln buhlender Politiker oder hiibscher Mannequins als raffinierte
— weil Harmlosigkeit suggerierende — Uberlegenheitsgeste zeigt. Einem
Agamemnon oder Hektor wire eine vergleichsweise kiinstliche Mimik
kaum anzudichten gewesen. Wenn sie spotten oder triumphieren, bre-
chen die homerischen Gotter und Helden regelmifSig in lautes Geldch-
ter aus, das sich seiner Uberlegenheit absolut gewiss ist. In der plebeji-
schen Straflenphilosophie des Sokrates wie in den subtilen Ironien des
Platon sind die sprithenden Funken des animalischen Menschenkorpers
noch nicht ganz verloschen; in der Philosophie des Staates und der Ge-
setze wechselt die Meisterlehre jedoch vollends die Seite. Vom Mythos ist
dort nur noch die Rede, wenn der Logos mangels geeigneter Vorstellun-
gen und Begriffe durch Bilder und Gleichnisse veranschaulicht werden

9 Bruno Snell weist darauf hin, dass aus heutiger Sicht bestimmende Subjekt-
merkmale wie das abwiagende Selbstgesprich und eine reflektierende Inner-
lichkeit bei den epischen Helden Homers weitgehend fehlen. Vgl. dazu Snell
1975, S. 13-29.

10 Zum »Doppelsinn des Lachens« einerseits als » Ausbruch blinder, verstock-
ter Natur« sowie andererseits als gewaltbefreiendes Element, vgl. Horkhei-
mer/Adorno 1972, S. 85.

190

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

soll. Der wahre Kern des Herrschaftsdenkens bleibt hiervon freilich un-
beriihrt.

Folgt man der diesem Kapitel vorangestellten Einschitzung Nietz-
sches™, so tritt erst nahezu zweitausend Jahre spater, mit dem Aufkom-
men der italienischen Renaissance, ein Hoffnungsschimmer in die Ge-
schichte, der eine neue Phase der Aufklirung einzuleiten scheint. Zentral
fiir das Anbrechen dieser neuzeitlichen Epoche sind die Idee der Freiheit
des Menschen sowie die Hervorhebung seines Schopfertums.** Doch wie
kam es zu diesem Wechsel der Perspektive, deren Vorldufer bis weit in
die Antike zuriickreichen, ohne dass der Mensch zuvor bereits als sich
selbst individuierendes Subjekt beziehungsweise als Werk seiner selbst
begriffen werden konnte? Woran band sich das neue Freiheitsverspre-
chen und in welchem Verhiltnis stand es zu seinen antiken Vorbildern?
Welche Zwischenschritte waren néotig, um den Sprung in das Denken
und Handeln der »Neuen Zeit« ausfuhren zu konnen? Da diese zentra-
len Fragen in ihrer Allgemeinheit kaum angemessen beantwortet werden
konnen, beschrianken sich die nachfolgenden Ausfithrungen auf ausge-
suchte Aspekte der unter den Begriff des Humanismus gefassten aufkla-
rerischen Bestrebungen zur Befreiung des Individuums. Ahnlich wie be-
reits bei der Beschiftigung mit dem Ubergang vom griechischen Mythos
zum Logos das Augenmerk auf korperliche Bestimmungen und Verhalt-
nisse gelegt wurde, wird auch im Folgenden darauf zu achten sein, wel-
che Rolle dem Korper bei der Entfesselung des Individuums zukommt,
da er den Ort der »durch Zivilisation verdridngten und entstellten In-
stinkte und Leidenschaften«'> markiert und damit einen weitgehend ver-
gessenen Teil der Geschichte in Erinnerung ruft.™

Zu dieser vergessenen, oder wie Horkheimer und Adorno mit Blick auf
die Verdriangung des Korpers anmerken, »unterirdischen Geschichte«'s

11 Vgl. Nietzsche 1954, S. 591.

12 Paradigmatisch hierfiir ist die Einleitung zur geplanten Rede des Pico del-
la Mirandola anlasslich seiner vom Papst verhinderten Disputation. In dem
1496 posthum veroffentlichten Text spricht Gott zu Adam: »Ich erschuf
dich weder himmlisch noch irdisch, weder sterblich noch unsterblich, damit
du als dein eigener Baumeister dich selbst in der von dir gewihlten Form
aufbaust und gestaltest. Du kannst nach unten in den Tierwesen entarten;
du kannst nach oben, deinem eigenen Willen folgend, im Gottlichen neu ent-
stehen.« Pico 1983, S. 65-66.

13 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 246.

14 Le Goff/Truong sprechen in diesem Zusammenhang von einer » Forschungs-
licke«, die nicht nur fur die Zeit des Mittelalters — trotz einschlagiger Arbei-
ten von Jules Michelet, Marc Bloch, Lucien Febvre, Marcel Mauss, Norbert
Elias, Michel Foucault und anderen — auffillig ist und bis heute besteht. Sie-
he dazu Le Goff/Truong 2007, S. 17-37.

15 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 246.

191

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

menschlicher Liste und Leidenschaften zihlen freilich nicht nur die hier
in den Blick genommenen Zeitabschnitte. Auch die romische Antike ist
bekannt fiir circensische Spiele, Wettkampfe auf Leben und Tod, athleti-
sche Wettbewerbe, militirische Ertiichtigungen sowie korperliche Ubun-
gen und Spiele fiir Frauen, Kinder und Jugendliche, die in eigens dafiir
erstellten Zweckbauten und Arenen stattfanden und fester Bestandteil
des romischen Festkalenders waren. Die Massenpopularitidt der Wett-
kampfe, die Professionalisierung der Wettkampfer, die staatliche Finan-
zierung sowie das Mazenatentum, die Spektakularisierung der Auffiih-
rungen und die Schaulust des Publikums — all dies waren Griinde, die
romische Weiterentwicklung des griechischen Vorbildes als » Gotzen-
dienst«*¢ (idolatria) zu kritisieren beziehungsweise als » Verfall«*7 zu be-
werten. Ahnliches lisst sich fiir die Turniere und Hoftage des Mittel-
alters, die Exerzitien der Ritter und Wehribungen der Stadtbiirger, die
volkstiimlichen Leibesiibungen, Schiitzenfeste und Bauernspiele feststel-
len, die nach ubereinstimmender Einschitzung weit entfernt waren vom
»gottgesendeten Glanz«, der dem antiken griechischen Sieger das Leben
»in Wonne«'® blithen liefs. Dass dieser von den Griechen tiberschwing-
lich verherrlichte Glanz die bedringenden Alltagsnote und Zwinge nur
miihselig iiberdecken konnte und nur mit eigenen Entsagungen und Ge-
walttaten zu erringen war, braucht hier nicht wiederholt werden. Die
Romer, die anstelle des dichterischen Glanzes die Spiele entmystifizier-
ten und die Schaukiampfe effektvoll inszenierten, waren dem profanen
Gehalt des korperlichen Wettstreits bereits niher als die anfangs noch
verzauberten Griechen. Und auch nachdem die Ideologie des Christen-
tums zur Staatsreligion wurde und das mittelalterliche Europa bestimm-
te, kann von einem Verschwinden des Korpers nicht die Rede sein. Zwar
verringerten sich die Anlidsse, bei denen etwa die Vertreter der Stinde
Gelegenheit fanden, sich im o6ffentlichen Wettstreit zu messen oder zu
vergniigen. Dafiir traten jedoch andere Praktiken und Gewohnheiten
des Korpers in den Vordergrund, wie die nicht selten dogmatisch ge-
fithrten Debatten iiber Fragen der Sexualitit, der Kleidung, des Karne-
vals, der Arbeit, der Fastenzeit, des Krieges, der offentlichen Ordnung
und dhnliches zeigen.* Die klerikale Abwertung des Korpers ging letzt-
lich einher mit seiner thematischen Aufwertung. Daher erscheint die
Rede vom »dunklen Mittelalter« ebenso verkiirzt wie das Postulat einer

16 Vgl. zu dieser frithchristlichen Position Tertullianus 1988, S. 19.

17 Vgl. aus heutiger Sicht Backhaus 1978, S. 246.

18 Vgl. Pindar 186, S. 161 (VIIL Pythischer Gesang, 133-135). Zu den mittel-
alterlichen Leibesiibungen vgl. Niedermann 1980 sowie Renson 1980. Zum
Verstandnis mittelalterlicher Alltagspraktiken und Lebensformen vgl. insbe-
sondere Huizinga 2006, O. Borst 1983 sowie A. Borst 2010.

19 Vgl. dazu Le Goff/Truong 2007, S. 36.

192

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

»korperlosen Welt«, das vor allem das Denken der Platoniker und Aris-
toteliker jener Zeit bestimmte.

Was jedoch, bei allen historischen Unterschieden und Gegensitzen, den
hier genannten Epochen gemein ist, ist der hierarchische Aufbau der so-
zialen Schichten und die daraus sich ergebende Stellung ihrer Mitglieder.
Dies gilt bereits fiir die antike griechische Polisdemokratie, die trotz einer
allgemeinen Biirgerbeteiligung den Mitgliedern der Oberschicht privile-
gierte Zugdnge und Einflussmoglichkeiten beliefS. Wie im voranstehen-
den Kapitel am Beispiel des vielfach begabten Aristokraten Alkibiades*
dargelegt, erstrebten die Mitglieder des Adels zur Zeit der attischen De-
mokratie nicht notwendig ein Staatsamt, um ihre Interessen verfolgen
zu konnen. Einfluss und Anerkennung war ihnen auch gewiss, wenn sie
etwa bei den panhellenischen Wettkdmpfen erfolgreich waren und dort
als besonders grofSziigig in Erscheinung traten. Wie gezeigt verhalf die ge-
wonnene Aufmerksamkeit Alkibiades, die militdrische Leitung des um-
strittenen Feldzuges gegen Sizilien zu iibernehmen. Im Sinne dieses Bei-
spiels konnten die Mitglieder der Oberschicht auch unter demokratischen
Beteiligungsbedingungen ihren Einfluss geltend machen, indem sie ihre
Aktivititen auf andere soziale Handlungsfelder ausweiteten. Fiir einen
erfolgreichen Athleten war es daher nicht ungewohnlich, in politische
Gesandtschaften aufgenommen zu werden, um Friedensverhandlungen
zu fiihren oder um Kriege anzubahnen. Wahrend dies fur nichtdemokra-
tische Verhaltnisse eher moglich erscheint, iiberrascht aus heutiger Sicht
die unangetastete Fortschreibung von Privilegien und Standeshierarchien
angesichts der politisch erstrebten Gleichheit der Beteiligung aller Polis-
biirger. Ahnliches lisst sich bis in die Zeit der Frithrenaissance hinein be-
obachten, als in den miteinander konkurrierenden italienischen Stadten
die Kimpfe zwischen den Adelsparteien unter sich und mit den Biirgern
die Einsicht reifen liefSen, dass man in Republiken wie in Tyranneien »nur
den Herren wechseln wirde«>'. Unterstrichen wird damit die herausge-
hobene Stellung bedeutender Dynastien, die als Familienverbinde ihre
Herrschaft unter demokratischen wie undemokratischen Bedingungen
ausiibten und deren Sturz in der Regel zur Folge hatte, dass eine andere
Adelsfamilie an ihre Stelle trat.* Auch wenn der Adel trotz feudaler Be-
sitzstande rechtlich gesehen nicht gesichert war, fungierten die fithrenden
Adelsfamilien ungebrochen als machtvolle politische EinflussgrofSen: »Ih-
nen gab ihre Klientel alles, von ihnen erwarteten sie alles«3.

Zwei Begriffe kennzeichnen die Stellung des Adels zur Zeit der italie-
nischen Renaissance in Anlehnung an antike Vorformen: nobilitas und

20 Siehe dazu weiter oben Kap. 4, Anm. 386.
21 Vgl. dazu Burckhardt 2009, S. 51.

22 Zum Tyrannenmord vgl. ebda., S. 46-51.
23 Vgl. Esch 2016, S. 19.

193

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

dignitas. Thre Urspringe fallen in die Zeit der romischen Republik, in der
die Mitglieder der Senatsaristokratie und deren Angehorige zu den no-
biles gezahlt wurden. Gleichwohl gab es fiir diese Ehrbezeichnung keine
verbindlichen Vorgaben oder juristischen Regelungen, zumal der sozia-
le Status in der romischen Gesellschaft nicht allein durch Abstammung,
sondern vor allem durch Verdienste um das Staatswohl bestimmt war.
Eben hierauf richtet sich die Bedeutung des altromischen dignitas-Be-
griffs, der noch nicht im Sinne einer allgemeinen Wertbestimmung des
Menschen gefasst wurde, sondern sich auf eine Form der sozialen An-
erkennung bezog, die durch besondere Eigenschaften und Meriten er-
worben oder — im Falle eines Fehlverhaltens — aberkannt werden konn-
te.>* Gemaf$ dieser Auffassung zeigte sich die Vorziiglichkeit und Wiirde
eines Menschen in dessen AufSerungen (eloquentia) und Praktiken (ha-
bitus), die auf den Bithnen des offentlichen Lebens zum Ausdruck ge-
langten. Dementsprechend wurden vor allem den Angehorigen der ro-
mischen Oberschicht besondere Achtung und Respekt gezollt, da sie auf
diesen Buhnen agierten.

Zur Zeit der italienischen Renaissance kommt es zu einer Bedeutungs-
verlagerung. Fragen der Abstammung und Geburt waren zwar weiter-
hin wichtig fiir die Abgrenzung gegen die Mitglieder der unteren sozia-
len Schicht, die durch besondere Heiratsregeln (Endogamie) am Aufstieg
gehindert werden sollten; allerdings wurden diese Grenzen zunehmend
durchlissig. Dariiber hinaus verbesserte die Ausweitung des Handels die
Stellung vieler Biirger, so dass Reichtumsunterschiede als Unterschei-
dungsmerkmal zunehmend an Bedeutung verloren. GrofSe Teile des
Adels verfugten zwar iiber einen betrachtlichen landlichen Grundbesitz
aus der Feudalzeit, jedoch nutzten die Biirger der Stidte zusehends die
Verbesserung ihrer 6konomischen Lage, um ihren politischen Einfluss zu
erweitern.> All dies war ein fruchtbarer Ndhrboden fiir munizipale Frei-
heiten und das Aufkommen individueller Denkweisen, die freilich nicht
ohne Widerstinde durchgesetzt wurden. Wihrend die Unterschicht, also
die Vertreter des vor allem spiter so genannten »Dritten Standes«*, von
den neuen Errungenschaften kaum profitierte und soziale Aufstiege nur
beschrankt — im Rahmen neu entstehender Berufe — moglich waren, wa-
ren die Bewegungen und Konflikte innerhalb der Adelsschicht sehr viel

24 Dieses Verstindnis dhnelt weitgehend dem heute noch bekannten Gebrauch
des Wiirdebegriffs im Sinne der Amts- oder Rollenwiirde. Vgl. dazu Roth-
haar 2015, S. 105.

25 Zu den unterschiedlichen Reaktionen des Adels auf die wachsende Konkur-
renz in den Stddten Italiens vgl. Burckhardt 2009, S. 290.

26 Historisch erscheint es angebracht, zwischen Ober- (Klerus und Adel) und
Unterschicht (gemeines Volk) zu unterscheiden, da die hohere Geistlichkeit
in der Regel dem Adel entstammte, so dass eine scharfe Trennlinie vor al-
lem zwischen »oben« und »unten« verlief.

194

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

grofSer. Aufser dem Kriterium der Abstammung, das bereits im Mittel-
alter anldsslich politischer Nobilitierungen verdienstvoller Ministeria-
len relativiert worden war, bedurfte es weiterer Abgrenzungsmerkmale,
um die jeweilige soziale Stellung innerhalb der Oberschicht zu sichern
beziehungsweise verbessern zu konnen. Das natiirliche Abstammungs-
merkmal eignete sich in erster Linie zur Abgrenzung nach unten, indem
im Falle der Beachtung von Heiratsregeln Nichtadligen der Aufstieg in
die Oberschicht verwehrt wurde. Die daraus resultierende soziale Un-
gleichheit wirkte folglich stabilisierend fiir die bestehende gesellschaft-
liche Ordnung. Innerhalb der herrschenden sozialen Schicht bedurfte es
jedoch weiterer Differenzierungen, um die Zugehorigkeit zur privilegier-
ten Schicht auch nach innen, gegentiber den Mitaristokraten, zu bekraf-
tigen. Nachdem nicht mehr nur einflussreiche Adelsfamilien miteinander
konkurrierten, sondern ebenso die Stadtstaaten ihre Macht nach aufsen
reprasentierten, um ihre Vormachtstellung zu festigen, verfeinerten sich
auch die Unterscheidungen zur Beglaubigung der beanspruchten Exzel-
lenz innerhalb der herrschenden Schicht. Infolgedessen gewann schliefs-
lich das Moment der Tuchtigkeit und Wurde (dignitas) gegenuber der
aristokratischen Herkunft (nobilitas) an Bedeutung.

Auch die dignitas, als immer stirker in den Vordergrund gestelltes
symbolisches Unterscheidungskriterium, besafs freilich eine an die eige-
ne Herkunft ankniipfende, quasi-natiirliche Seite. Ahnlich wie bereits
in der Antike Genealogien erstellt wurden, die bis auf die Helden und
Gotter als angebliche Vorfahren zuriickreichten®?, bestimmten Herkunft
und Geschichte bedeutender Familien auch noch spater deren Selbst-
verstindnis. In Adelschroniken, die seit dem Hochmittelalter schriftlich
aufgezeichnet wurden?®, besann man sich nicht einfach seiner Vorfahren,
sondern stellte ebenso deren Verdienste heraus. Auch wenn Ubertreibun-
gen und Schonfiarbereien haufig vorkamen, verzichtete man immerhin
auf fadenscheinige Heldenbeziige. Zwar tauchten in einigen Stammbau-
men direkte Beziige zu berithmten rémischen Familiendynastien — etwa
der Julier und Claudier — auf, jedoch war die allgemeine Quellenlage so
liickenhaft, dass entsprechende Herleitungen kaum haltbar waren. Die
christliche Abstammungslehre war ebenso ungeeignet, die eigenen Uber-
legenheitsanspriiche zu begriinden, da laut Schopfungsgeschichte als ge-
meinsame Vorfahren aller Menschen Adam und Eva angesehen wurden.
Ein genealogischer Vorrat an geeigneten Helden oder Gottern war im
Unterschied zur Antike also nicht vorhanden. Da aufgrund zunehmender
Konkurrenzen und Konflikte auch innerhalb der Oberschicht die blofle

27 Zu den mitunter aufwendig rekonstruierten Geschlechterfolgen, die in der
Absicht erstellt wurden, die eigene Existenz zu adeln, siehe weiter oben Kap.
2, Anm. 188.

28 Vgl. Peters 1999, S. 84.

195

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Herkunft fiir die Sicherung des sozialen Ranges nicht mehr ausreichend
war, besann man sich folglich immer starker der Trefflichkeiten der Vor-
fahren sowie eigener Verdienste, um die Besonderheit der Familientra-
dition herauszustellen.

Waihrend in der Antike die Helden sich dadurch auszeichneten, dass
sie frei und stiirmisch lebten sowie ihr Schicksal mithilfe der Gotter meis-
terten, bedurfte es nunmehr anderer Qualititen, um als wiirdig und vor-
trefflich zu gelten. Jacob Burckhardt betont in diesem Zusammenhang
die »Anlage zu jedem sittlichen und intellektuellen Vorrang«*. Dieses
Vermogen wurde schon nicht mehr als ein naturliches Privileg des Adels
angesehen, wenngleich die Ausbildung des Gedankens einer nicht mehr
standesgebundenen Bildsamkeit (perfectibilité) noch mehr als dreihun-
dert Jahre auf sich warten lief3.3° Sittlichkeit und Tugend, hier verstanden
als ein erworbenes und nicht ererbtes Verdienst, boten allerdings keine
Aufstiegsgarantie. Eloquentia, die sich nicht nur auf die sprachliche, son-
dern ebenso auf die korperliche Gewandtheit bezog3*, musste mithsam
ausgebildet werden, um als quasi-natiirliche Eigenschaft ihres Besitzers
zu erscheinen. Selbst wenn dies gelang und das Erlernte »in Fleisch und
Blut« tiberging, liefs sich das Bemiithen schwerlich ganz verbergen. Nicht
selten verriet sich ein ehrgeiziger Emporkommling durch eine unbedach-
te Redeweise oder eine falsche Geste und machte sich dadurch »unmog-
lich«. Bedenkt man, dass schichtiibergreifende Aufstiege im ausgehen-
den Mittelalter trotz grofSter individueller Einsitze ohnehin selten und
von vornherein mit dem Makel adelsuntypischer Anstrengungen belastet
waren, dann erklart sich, dass Tugend und Sittlichkeit vor allem deshalb
als selbstverstiandlich vorausgesetzt wurden, damit VerstofSe gegen eine
»angemessene Lebensfithrung« einfacher sanktioniert werden konnten.
Wer zu viel Aufwand betreiben musste, um sich vornehm und wiirde-
voll geben zu konnen, der gehorte nicht zur besseren Gesellschaft. Und
wer den Standards des guten und schonen Benehmens (honestas) wider-
sprach, dem wurde der Riickhalt der Familie oder sogar der Adelstitel
entzogen. Die relative Aufwertung von individuell zurechenbaren Adels-
prdadikaten gegenuiber ererbten Privilegien hatte auch zur Folge, dass

29 Burckhardt 2009, S. 289. An gleicher Stelle heifSt es unter Bezugnahme auf
eine Schrift von Poggio tiber den Adel, dass es seit dem 15. Jahrhundert »kei-
ne andere Nobilitat mehr gebe als die des personlichen Verdienstes.« Vgl.
ebda.

30 Erst bei Rousseau werden die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen sowie
die Natur des Kindes in ihrer Unbestimmtheit anerkannt und in das Erzie-
hungskonzept der offenen Bildsamkeit aufgenommen. Perfectibilité bedeu-
tet in diesem Zusammenhang das unbestimmte »Vermogen, sich vollkom-
mener zu machen«. Vgl. dazu Rousseau 1996, S. 71.

31 Zum so genannten Eloquent Body in der humanistischen Kultur des 15.
Jahrhunderts vgl. Neville 2004.

196

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

man scheitern konnte. Hinsichtlich entsprechender Verfehlungen gegen
die »guten Sitten« war es unter Aristokraten durchaus tiblich, strengere
MafSstibe anzulegen als bei Angehorigen der Unterschicht, von denen
man ein ehrbares Verhalten ohnehin nicht erwarten konnte.3* Selbst fiir
reiche und verdienstvolle Biirger blieb es daher schwierig, ohne adligen
Geburtshintergrund und durch blofSe Anstrengungen allein die soziale
Grenze nach oben zu iiberwinden.

Spatestens mit Anbruch des Quattrocento gelang es jedoch einigen,
da die Grenze zwischen den Schichten ein wenig durchlissiger wurde.
Folgt man Jacob Burckhardt, so war hierfir neben der » Anlage zu jedem
sittlichen« vor allem die zum »intellektuellen Vorrang«33 entscheidend.
Der Autor betont damit einen fiir die Herausbildung des Humanismus
entscheidenden Gesichtspunkt. Zeitlich zu sehr vorausgreifend erscheint
jedoch die Rede von einem angenommenen »Zug der Zeit«, nach dem
»die Verschmelzung der Stinde im Sinn der neuern Welt«3+ unmittel-
bar bevorstand. Solange Armut und Reichtum ungleich verteilt waren,
konnte von einer » Angleichung der Stinde« nicht die Rede sein. Hier-
iiber tauschen auch nicht die prachtvollen Prozessionen, Feste und Tur-
niere hinweg, die auf stidtischen Plitzen wenigstens voriibergehend den
Eindruck einer allgemeinen Nobilitierung aller Bewohner hervorrufen
konnten.’s Burckhardt selbst berichtet davon, dass die Teilnahme an den
sich grofSer Beliebtheit erfreuenden Turnieren zwar nicht dem Geburts-
adel vorbehalten war, man jedoch »der Form wegen «3¢ Ritter sein muss-
te, um in diesem Rahmen auftreten zu konnen. Das daraus resultierende
»Streben nach Ritterwiirde« sowie die fast schon absurd ausgeweitete
»Rangsucht«37 verweist daher eher auf gesteigerte Aufstiegsbemithungen
als auf die Einebnung von Schicht- und Statusdifferenzen. Dies gilt
ibrigens auch, mit wenigen Abstrichen, fiir republikanische verfasste

32 Den Angehorigen unterschiedlicher Schichten wurden wie selbstverstindlich
verschiedenartige Rechte und Pflichten zuerkannt. Um dies nachzuvollzie-
hen, ist es notwendig, moderne Gleichheits- und Gerechtigkeitsvorstellun-
gen (»Wiirde des Menschen«) zumindest vortiibergehend zu suspendieren.

33 Siehe dazu weiter oben Anm. 29.

34 Vgl. Burckhardt 2009, S. 287. An anderer Stelle heifst es: »Und als die neue
Poesie und Literatur seit Dante Sache eines jeden (sic!) wurde, da vollends
die Bildung im Sinne des Altertums und das Interesse fiir den Menschen als
solchen hinzutrat, (...) da konnte man glauben, ein Zeitalter der Gleichheit
sei angebrochen, der Begriff des Adels vollig verflichtigt.« Ebda., S. 288.

35 Gegen diesen Eindruck lisst sich freilich anfiihren, dass die Prachtentfaltung
seitens des Adels anlasslich festlicher Auffihrungen in den Stadten nicht zu-
letzt dazu genutzt wurde, die Mittellosen zu diipieren und noch stirker her-
abzusetzen. Vgl. dazu Bredekamp 2006, S. 104.

36 Vgl. Burckhardt 2009, S. 292.

37 Vgl.ebda.,S. 291.

197

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Stadte, wie Florenz oder Venedig, die ihren Bewohnern mehr politische
Freiheiten und Beteiligungen einrdumten, ohne jedoch die inneren Kamp-
fe zwischen den Adelsparteien und mit den Biirgern aufzuheben. Auch
hier gilt, dass die »Neue Welt« zwar angebrochen, eine » Verschmelzung
der Stinde« jedoch weder absehbar noch politisch erwiinscht war.

Burckhardts optimistische Einschitzung riihrt nicht zuletzt daher, dass er
der mit Dante und Petrarca schwunghaft einsetzenden humanistischen Stro-
mung einen besonderen Stellenwert zuweist. Doch auch wenn es stimmt,
dass zahlreiche Vertreter des Adels sich fiir Bildung und Kunst 6ffneten,
Universititen, Akademien und kiinstlerische Ausbildungsstitten griindeten,
romische und griechische Schriften aufspurten, gelehrte Studien (studia bhu-
manitatis) betrieben, Kunstgegenstinde in Auftrag gaben und sammelten,
die Baukunst forderten und vieles andere mehr, so erscheint es gleichwohl
vermessen, von einem »gleichmachenden Kultus von Kunst und Bildung«3#
auszugehen. Wenn beispielsweise Dante »den Begriff nobile und nobilta fast
ganzlich von jeder Bedingung der Geburt«3 abloste und allein die hohere
Bildung mit der Trefflichkeit eines Edelmannes gleichsetzte, bedeutete dies
nicht, dass jeder die Voraussetzungen mitbrachte, um in den geistigen Adels-
stand aufgenommen zu werden. Selbst wenn das personliche Verdienst im
Zuge der offentlichen Ausweitung von Kunst und Kultur an Bedeutung ge-
wann, so blieben doch die meisten hiervon ausgeschlossen, da sie nicht tiber
die Literalitiat und hinreichende Besitztiimer verfiigten, um an der »geis-
tigen Bewegung der Renaissance«# teilhaben zu konnen. Mochten auch
Picos wegweisenden Erwidgungen tiber die Wirde*' jedem Menschen die
Freiheit zuerkennen, das zu sein, was er wolle, so wurde damit eine Forde-
rung erhoben, die erst Jahrhunderte spiter als allgemeines Menschenrecht
deklariert wurde. Das Wort war hier bereits sehr viel weiter als die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse, unter denen es verfasst wurde. Es ist nicht zu be-
streiten, dass die Entschiedenheit, die damit zum Ausdruck gebracht wurde,
ihre historischen Wirkungen entfaltete. Doch so wenig das Wort allein hier-
zu das Notwendige beitragen konnte, so grof§ wurde zugleich der Zwang,
die individuellen Krifte »in die hohere Form der Geselligkeit«#* einzupas-
sen, um nicht den Anschluss an die » bessere Gesellschaft« zu verlieren. Oder
anders gesagt: Je mehr die aristokratische Herkunft an Bedeutung verlor,
desto grofler wurden die Aufwendungen, die nétig waren, um zuvor noch
fraglose soziale Positionen zu befestigen und daran gebundene Ehrvorstel-
lungen zu beglaubigen.*

38 Vgl. ebda.

39 Vg.ebda.,S. 288-289.

40 Ebda.,S.291.

41 Siehe dazu weiter oben Anm. 12.

42 Vgl. Burckhardt 2009, S. 295.

43 Eine Folge hiervon ist die Unterscheidung von hohem und niederem
Adel sowie angesehener und verschmihter Berufe im Stadtbiirgertum

198

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Die hier so bezeichnete Entfesselung des Individuums bezog sich also
zunidchst auf bestimmte Auf- und Abwirtsbewegungen innerhalb und
spater auch zwischen den beiden fiir den gesellschaftlichen Aufbau do-
minanten sozialen Schichten. Anfianglich verfiigten nur der Adel und
Klerus tiber ausreichende materielle Ressourcen und symbolische Mit-
tel zur Deutung der Gesellschaft im Sinne der durch sie reprasentier-
ten nobilitas und dignitas. In den oberitalienischen Stadtstaaten fiihr-
ten die Auseinandersetzungen innerhalb des Biirgertums# jedoch schon
bald zu einer Ausweitung des Einflusses einzelner Dynastien, die durch
Handel oder Kriege reich geworden waren und das 6ffentliche Leben
im Sinne ihrer Interessen bestimmten. Die wachsende Mobilitit zwi-
schen den Schichten beforderte freilich nicht den geschlossenen Auf-
stieg der Unterschicht als Ganzes, sondern beschrinkte sich auf wenige
erfolgreiche Familien und einzelne schillernde Personen. Es ware aller-
dings verkiirzt, wirde man den ausgepragten Behauptungswillen die-
ser Protagonisten allein auf hierfiir giinstige Verwandtschaftsbeziehun-
gen oder Charaktereigenschaften zuriickfithren. Vielmehr ist umgekehrt
davon auszugehen, dass besondere familiale und personale Vorausset-
zungen erst dann gesellschaftlich relevant wurden, wenn bestimmte his-
torische Konstellationen ihre Entfaltung begtinstigten. Dies war im eu-
ropdischen Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit in mehrerlei Hinsicht
der Fall. Vor allem in den norditalienischen Stadtstaaten wurden erfin-
dungsreiche Antworten auf bisher ungeahnte Herausforderungen und
Instabilitaten gefunden, die das Leben vieler Menschen einschneidend
verdnderten. Dabei konnte man sich auf den schon erreichten Stand der
im hohen Mittelalter hervorgebrachten kiinstlerischen Leistungen, wis-
senschaftlichen Erkenntnisse sowie einer bewusst gepflegten Streitkul-
tur# beziehen. Hinzu kam das Interesse an Philosophie, Literatur, Kunst
und Architektur des Altertums, das als nachahmenswertes Vorbild an-
gesehen wurde und zum Ankniipfungspunkt jener » Wiedergeburt« (ri-
nascimento) wurde, die im Ideal des »allseitigen Menschen«#¢ (I'uomo

beziehungsweise die jeweilige Grofle des Landbesitzes bei den Bauern nach
Aufhebung feudalrechtlicher Statusbestimmungen. Zu regionalen Unter-
schieden entsprechender Ausdifferenzierungen in Europa wihrend des aus-
gehenden Mittelalters vgl. Winkler 2015, S. 83-87.

44 Zu nennen sind hier vor allem die Auseinandersetzungen zwischen der an
den Universitdten in Bologna und Florenz ausgebildeten Beamtenschaft,
dem Patriziat sowie der Handwerkerschaft. Insbesondere die vorindustri-
ellen 6konomischen Handelsaktivititen sowie das dadurch angeregte Ban-
kenwesen begriindeten eine Entwicklung, die spater als »kapitalistisch« be-
zeichnet wurde.

45 Vgl. dazu Helmrath 20710.

46 Laut Burckhardt beginnt mit Ausgang des 13. Jahrhunderts »Italien von
Personlichkeiten zu wimmeln«. Vgl. Burckhardt 2009, S. 108. Und er fihrt

199

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

universale) ihren tibergreifenden Ausdruck fand. Doch welche aufserge-
wohnlichen Herausforderungen waren zu bewiltigen, und fiir welche
Ungewissheiten mussten neue Antworten gefunden werden? Welche In-
stabilititen beforderten den Drang nach Selbstbehauptung, der nicht im
Aufstiegswillen einzelner sich erschopfte, sondern auch als wachsendes
Vertrauen in die eigenen Moglichkeiten angesichts krisenhafter Entwick-
lungen und Verdnderungen zu verstehen ist?

(a) Zu diesen Krisen zdhlte zunichst die iiberraschende Veranderung
des Klimas. Im Anschluss an die mittelalterliche Warmzeit folgte um
1300 eine lang anhaltende Kalteperiode (Kleine Eiszeit), die teilweise
dramatische Ernteausfille und Hungersnote — etwa von 1315 bis 1318
— zur Folge hatte, die die durch zahlreiche Kriege ohnehin geplagten
einfachen Leute in besonderer Weise belasteten. Die schlimmste natuir-
liche Katastrophe jedoch, die Arm und Reich gleichermafen betraf,
war die Pest, die sich ab 1346 von der Krim im Schwarzen Meer, tiber
Konstantinopel nach Europa ausbreitete und die Gesamtbevolkerung
des Kontinents um etwa ein Drittel bis zur Hélfte dezimierte.+” Die
Reaktionen hierauf waren unterschiedlich: Auf der einen Seite domi-
nierten Hilflosigkeit und Angst. Die Pest erschien vielen als eine Stra-
fe (poena) und Geilel (flagellum) Gottes, der den Korper des sundigen
Menschen mit sichtbaren Zeichen des Todes tiberzog, um die noch Le-
benden zur Buffe und Umkehr zu bewegen. Den Wundmalen des Ge-
kreuzigten vergleichbar, erschienen die Pestflecken wie eine Mahnung,
den menschlichen Zweifel an der unergriindlichen Guite Gottes fallen
zu lassen. Da Heilung so gut wie ausgeschlossen war und der Mensch
sich nicht selbst retten konnte, blieb er der Allmacht Gottes (potentia
absoluta) ausgeliefert und aufgefordert, sich seinem Schicksal zu fiigen

fort: »Menschen von enzyklopadischem Wissen gab es durch das ganze Mit-
telalter in verschiedenen Liandern, weil dieses Wissen nahe beisammen war;
ebenso kommen noch bis ins 12. Jahrhundert allseitige Kiinstler vor, weil
die Probleme der Architektur relativ einfach und gleichartig waren und in
Skulptur und Malerei die darzustellende Sache iiber die Form vorherrsch-
te. In dem Italien der Renaissance dagegen treffen wir einzelne Kiinstler,
welche in allen Gebieten zugleich lauter Neues und in seiner Art Vollende-
tes schaffen und dabei noch als Menschen den grofSten Eindruck machen. «
Vgl. ebda., S. 111-112.

47 Da es verlassliche Bevolkerungsstatistiken zu dieser Zeit nicht gab, wurden
nach vorsichtigen Schitzungen 20-25 Millionen Menschen Opfer der t6d-
lichen Pandemie. Andere Vermutungen gehen sogar von mehr als 50 Mil-
lionen Toten zwischen 1347 und 1353 aus. Vgl. dazu Benedictow 2004, S.
380-387. Nach dem »grofsen Tod« Mitte des 14. Jahrhunderts trat die Pest
zwar in unterschiedlicher Stirke, aber immer vernichtend und grauenvoll
in regelmifSigen Abstinden in verschiedenen Gebieten Europas in Erschei-
nung.

200

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

und die Krankheit gegebenenfalls als gerechte Strafe anzunehmen. Um
der bedrohlichen Seuche dennoch handelnd entgegenzuwirken, traten
an verschiedenen Orten so genannte GeifSlergruppen (flagellarii, cruci-
feri) auf, die eine 6ffentliche Form der Bufse und Selbststigmatisierung
praktizierten. Obgleich die entschlossenen Teilnehmer der BufSprozes-
sionen dem religiosen Ideal der imitatio Christi nacheiferten und wih-
rend des Rituals die Absolution ihrer Siinden erhielten, wurden auch
sie vom Schwarzen Tod ergriffen. Zum ambivalenten Eingestandnis
menschlicher Schwiche und Unvollkommenheit gesellte sich selbst bei
strenggldubigen Christen schon bald der aufbegehrende Zweifel an der
Gnade Gottes. Da nahezu jeder von Todeserfahrungen eingeholt wur-
de, war an gottliche Gerechtigkeit und giitige Vergebung kaum noch
zu denken.

Auf der anderen Seite fithrten die religiosen Verunsicherungen iiber
den Zusammenhang zwischen gottlicher Gnade und menschlicher Be-
wihrung zu ethischen Neujustierungen, bei denen »Naturkatastrophen,
Pest und menschliche Schwichen als Instrumente der Umwendung, der
Glicksfindung, der Moralisierung«#® dienten. Eine dieser Umdeutungen
betraf den Erkenntnisdrang, der nun nicht mehr im Sinne der »eitlen
Wissbegierde« (vana curiositas), sondern der »guten Neugier « (bona cu-
riositas) gedeutet wurde. Wihrend vor allem die Kirchenvater die Auf-
fassung vertraten, dass die theoretische Neugier etwas »Siindhaftes«# sei
und die Vertreibung aus dem Paradies bewirkt habe, l6ste man sich von
dieser Last und beschiftigte sich unbefangener mit der Erforschung der
in konkreten Dingen und Werken erfahrbaren Welt. Kunst und Wissen-
schaft galten als zwei Seiten einer Medaille, sofern dem Sehen als Fun-
dament begrifflicher Leistungen eine besondere Bedeutung zuerkannt
wurde. Nicht mehr scholastische Beweisfiihrungen waren das Ziel der
Erkenntnis, sondern anschauliche Nachbildungen und schépferische Ge-
staltungen. An die Stelle des mittelalterlichen Gelehrten trat der Kiinst-
ler, Techniker und Mathematiker, der auch als Laie (idiota) berufen war,
die Naturerkenntnis voranzubringen. Wahrend der mittelalterliche Phi-
losoph immer noch in seiner gelehrten Gedankenwelt versponnen schien,
wurden statt seiner zunehmend Kiinstler, Baumeister, Techniker, Astro-
nomen, Handwerker und andere » Lebenspraktiker« zu wertvollen Ide-
engebern fiir den wissenschaftlichen Dialog. Es galt, die Natur schopfe-
risch nachzubilden — ganz im Sinne von Leonardos berithmten Diktum
aus dem Traktat iiber die Malerei, wonach die Wissenschaft eine zwei-
te Schopfung der Natur sei, die durch Vernunft geschaffen werde, wo-
gegen die Kunst als zweite Schopfung der Natur durch Einbildungskraft

48 Vgl. Leinkauf 2017, S. 62.
49 Hier in Anspielung auf den verbotenen Genuss des Apfels vom Baum der
Erkenntnis (LUT, Gen 3, 1-24). Vgl. ausfithrlicher dazu Blumenberg 1961.

201

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

hervorgebracht werde.s® Der Schwerpunkt verlagerte sich demgemafs
weg von formallogischen und methodischen Begriffsdefinitionen hin zu
schopferischen Erfindungen und Entdeckungen. Dies galt nicht nur fir
den Bereich der Forschung, sondern ebenso fiir die Entwicklung der
Technik, der Poesie, der Kriegsfithrung, der Architektur, der Politik, des
Reisens, der Mode etc. In all diesen Feldern entfernte man sich schritt-
weise von den iiberkommenen Formen und erstarrten Auffassungen der
mittelalterlichen Weltsicht. Nachdem das Irdische und das Himmlische
zuvor noch streng hierarchisch angeordnet waren und voneinander ge-
trennt blieben, versuchte man jetzt, die beiden unvergleichbaren Enden
durch individuelle Krifte und schopferische Werke einander niher zu
bringen.

Diese Zuwendung zur erfahrbaren Welt ging einher mit einer ethi-
schen Ruckbesinnung auf das Innere. Die durch Naturkatastrophen,
Kriege und Krankheiten gezeichnete dufSere Welt, die man durch Kunst
und Wissenschaft nur bedingt verbessern konnte, blieb dem Menschen
ein Ort des Leidens und Lasters. Insbesondere die menschlichen Schwi-
chen und Eitelkeiten liefSen sich nicht durch theoretische Erkenntnisse,
praktische Erfindungen oder dsthetische Gestaltungen aufheben. Und da
Gottes Wille das Unheil nicht verhindern konnte oder wollte, war der
Einzelne aufgefordert, eine eigene moralische Haltung auszubilden. So
wendeten sich etwa Petrarca und Boccaccio mit Nachdruck gegen das
eitle » Auftreten der von ihren Triagern nicht mehr zu unterscheidenden
Masken des dufSeren Pomps« sowie gegen die »Losgelassenheit purer
okonomischer Prozesse«5*. Allerdings konnte diese Kritik nicht stehen-
bleiben bei der blofSen Ablehnung offensichtlicher Missstinde. Im Sin-
ne des humanistischen Selbstverstindnisses ging es vielmehr darum, das
Individuum als ethisch-tugendhafte Instanz zu begreifen, dessen tatsich-
liche Einflussmoglichkeiten zwar begrenzt sein mochten, dessen morali-
sche Urteilskrafte jedoch nicht auszumessen waren. Berufen konnte man
sich hierbei auf romische Autoren, vor allem Cicero und Seneca, die an-
gesichts des Untergangs der griechischen Stadtstaaten bereits danach
fragten, wie das Selbst des Menschen zu retten sei, anstatt wie Philoso-
phie, Politik, Kunst und Gotterglaube des griechischen Vorbilds zu ver-
kiimmern. Schon die Antworten dieser frithen Autoren kreisten um den
Begriff der Selbstgentigsamkeit und Unabhangigkeit (autarkeia), sofern

so Vgl. Cassirer 1927, S. 170. Weiter heifst es dort: » Aber beide Schopfungen
erhalten ihren Wert eben dadurch, dass sie sich nicht von der Natur, von
der empirischen Wahrheit der Dinge entfernen, sondern dass sie eben diese
Wabhrheit erfassen und aufdecken. Ein solches eigentiimliches Wechselver-
hiltnis zwischen >Natur« und >Freiheit< war nicht moglich, solange der Ge-
gensatz zwischen beiden lediglich unter ethischen und religiosen Kategori-
en gedacht wurde.« Ebda.

st Vgl. Leinkauf 2017, S. 61.

202

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

damit gemeint war, dass die Haltung des Menschen aus dem wechsel-
vollen Prozess der Abhingigkeit von dufleren Begebenheiten zu tiberfiih-
ren sei in den Zustand eines unabhingigen und nur der eigenen Vernunft
verpflichteten Wesens.s* Eine dhnliche Abgeklartheit und Unabhingig-
keit erstrebten auch die frithen Renaissanceprotagonisten — erginzt
durch das Ziel einer hochstmoglichen » Angleichung an Gott«s3 (assimi-
latio Dei). Die Felder, in denen dieses Ziel verfolgt wurde, mochten vari-
ieren. Einig war man sich in dem humanistischen Bestreben, die »Selbst-
realisierung des Individuums«5+ voranzutreiben, um den Katastrophen
und Kontingenzen der Welt etwas entgegenzusetzen. Die moralischen
Anspriiche wuchsen damit parallel zu den Problemen, gegen die sie auf-
geboten wurden, ohne dass die dadurch wachsende Last fur den Einzel-
nen in dieser Frithphase der Entwicklung bereits als solche empfunden
wurde. Allein die Aussicht auf ein — im moralischen Sinne — selbstbe-
stimmtes und wahrhaftiges Leben war allzu verlockend.

(b) Eine weitere Krisenerscheinung war die »kopernikanische Wen-
dung«, also der Wechsel vom geo- zum heliozentrischen Weltbild, der
Mitte des 16. Jahrhunderts eingeleitet wurde. Zwar gab es schon in der
Antike — namentlich bei Vertretern der pythagoreischen Schule — begriin-
dete Zweifel an der vermeintlichen Zentralstellung der Erde im Kosmos,
jedoch dominierte die aristotelische Annahme, wonach die unbeweg-
te Erde von Sternen und Planeten umkreist werde, die astronomischen
Kenntnisse bis zur Neuzeit. Ein Gegner des Augenscheinlichen, wonach
die Sonne regelmifSig ihre Bahnen um die Erde dreht, war Nikolaus Ko-
pernikus, der beanspruchte, das Wesen der Planetenbewegungen ergriin-
det zu haben. Nicht allein die theoretische Behauptung, dass die Erde,
wie die anderen Planeten, um die Sonne kreise, sondern vor allem der
Anspruch auf Wahrheit, der damit verkniipft wurde, war zugleich neu
und irritierend. Zuvor niamlich begriff man Astronomie und Kosmolo-
gie als eine Art Kunsthandwerk, da die Gesetze des Himmels dem Men-
schen auf ewig verschlossen bleiben mussten, so dass es im Sinne des
aristotelischen Weltsystems kein Widerspruch war, das ganze Univer-
sum teleologisch auf seinen angenommenen Erdmittelpunkt hin auszu-
richten. Da der Mensch das Universum nicht begreifen konnte, wurde

52 Ernst Hoffmann bemerkt in diesem Zusammenhang: »Das Heilziel hiefs
Autarkie, das Heilmittel nach seiner negativen Seite hin betrachtet Apathie,
nach seiner positiven Seite hin Tugend.« Hoffmann 1946, S. 17. Unter Tu-
gend ist in diesem Sinne zu verstehen, dass der Wille sich einig weifd mit dem
durch die Vernunft geforderten Sollen. Demgegentiber meint Apathie, dass
etwa korperliche Leiden unempfindlicher zu bestehen sind, wenn man sie,
wie alles Irdische, als verginglich begreift. Zum Vorbild des »philosophi-
schen Alleskonners« Sokrates siehe weiter oben in Teil I, Anm. 617.

53 Leinkauf 2017, S. 63.

54 Ebda.

203

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

der Lauf der Sterne dem Lauf der erfahrbaren Dinge angeglichen. Zu-
dem erwies sich der aristotelische Empirismus als dufSerst widerstands-
fiahig gegen die Annahme einer moglichen Erdbewegung. Bis auf weni-
ge Ausnahmen blieb die aristotelische Kosmologie daher tiber mehrere
Zeitalter hinweg richtungsweisend; erst die radikale Infragestellung des
empirisch Augenscheinlichen und Alltdglichen bewirkte eine — im Wort-
sinn — neuartige Perspektive.

Es ist hier nicht der Ort, die Einzelheiten dieser Infragestellung und
damit das Aufkommen der modernen Wissenschaften aufzuzeigen. Da-
her kann nur angedeutet werden, dass hierfiir eine Trennung zwischen
Beobachtungen sowie abgeleiteten Schlussfolgerungen und Gesetzma-
Bigkeiten vonnoten war.ss Stattdessen geht es darum, die irritierenden
Auswirkungen der »kopernikanischen Wendung« in den Blick zu neh-
men. Da Kopernikus das heliozentrische Weltbild mit dem Anspruch
auf Wahrheit verband, stellte seine Kosmologie nicht nur alle bisheri-
gen Kosmologien infrage, sondern ebenso die daran geknupften Welt-
bilder und Ideologien.s¢ Auf den ersten Blick konnte man meinen, dass
die Neupositionierung der Erde auf den Planetenbahnen nicht nur die
Position des Schopfergottes und der Kirche schwichte, sondern dadurch
bedingt ebenso die Stellung des Menschen aufwertete. Fur diese Vermu-
tung traf jedoch nur der erste Teil zu. Papst und Kirche verstanden so-
fort, dass das heliozentrische System die alte ontologische und kosmo-
logische Ordnung in Frage stellen wiirde, da mit der Erde zugleich auch
sie selbst als hierarchisches Zentrum der Welt an den Rand gertickt wiir-
den. Wenn die Erde ihre Zentralstellung verlore, so die Erwidgung, wiir-
de auch die beanspruchte Stellvertreterfunktion Gottes auf Erden be-
schidigt. Eine mogliche sikulare Aufwertung des Menschen gegeniiber

55 »Im Falle der Kopernikanischen Theorie bedarf es einer neuen Meterorolo-
gie (in dem guten alten Sinne des Wortes, in dem sie sich mit den Dingen
unterhalb des Mondes beschiftigt), einer neuen physiologischen Optik, die
die subjektiven (Bewusstsein) und die objektiven (Licht, Medium, Linsen,
Struktur des Auges) Seiten des Sehens behandelt, schlielich einer neuen Dy-
namik, die angibt, wie die Bewegung der Erde die physikalischen Vorginge
an ihrer Oberfliache beeinflussen konnte. Beobachtungen gewinnen erst Be-
deutung, nachdem die von diesen neuen Wissenschaften beschriebenen Vor-
ginge zwischen die Welt und das Auge eingefiigt worden sind. « Feyerabend
1979, S. 209 (Hervorhebungen im Original).

56 Bekanntermaflen war es Galilei vorbehalten, durch den Einsatz des neu er-
fundenen Fernrohrs das kopernikanische System in seinen Annahmen und
Voraussagen zu bestitigen. Dass hierbei freilich zahlreiche ungepriifte Vo-
raussetzungen und Ad-hoc-Hypothesen zur Anwendung kamen, die den
strengen Maf3stiben einer vermeintlich vorurteilsfreien Wissenschaft kon-
sequent zuwiderliefen, wurde tiberzeugend nachgewiesen. Vgl. dazu Feyer-
abend 1979, S. 108-228.

204

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Gott und den himmlischen Michten befiirchtete man zu dieser Zeit
noch nicht, sondern erst Jahrhunderte spiter, als Gott und Kirche als
zentrierender Sinnpol selber ins Wanken gerieten. Aus klerikaler Sicht
waren zundchst das Wort Gottes und damit auch die Autoritit der Kir-
che infrage gestellt.57

Der Ordnungsverlust beziehungsweise die » Angst vor einer moglichen
Kontamination der absoluten Ordnung«s® hatte zur Folge, dass man das
Augenmerk stirker auf die noch fremde, jedoch der Erfahrung zugangli-
che AufSenwelt konzentrierte. Ein Beispiel hierfiir ist die kartographische
Erfassung der Erdoberfliche, die die grofSen Entdeckungsreisen von Ko-
lumbus, Magellan, Vespucci und anderen begiinstigte. Die dafur notwen-
digen geographischen und statistischen Kenntnisse waren bereits Mit-
te des 15. Jahrhunderts hinreichend entwickelt.s® Allerdings bedeuteten
die Entdeckungen neuer Territorien und Kontinente nicht einfach eine
Vervollstindigung des Bildes von der Welt, sondern die damit einher-
gehenden Begegnungen mit dem Anderen und Fremden fuhrten zu tief-
greifenden Verunsicherungen, die denen der durch die astronomischen
Entdeckungen ausgelosten Irritationen kaum nachstanden. Galt die Sud-
halbkugel seit der Antike als unbewohnt und unbewohnbar, so musste
diese Auffassung mit der Entdeckung Venezuelas 1498 durch Kolumbus
sowie nur wenige Jahre spater Brasiliens durch portugiesische Seefah-
rer revidiert werden. Zudem gewihrten die Explorationen der suidlichen
Hemisphire Einblicke in bisher unbekannte Sternenkonstellationen, die
das ptolemaische Weltbild gleichermafSen als tiberholt erscheinen liefSen.
Doch der gravierendste Einschnitt war natiirlich die Konfrontation mit

57 Kopernikus zogerte die Herausgabe seines Buches De revolutionibus orbium
coelestium libri VI bis zu seinem Todestag am 24. Mai 1543 hinaus, nach-
dem er zuvor nur Ausziige aus seinem Werk hatte drucken lassen. Er wusste
nur zu gut, auf welches Abenteuer er sich eingelassen hatte. Galilei, der als
glaubiger Christ einen Bruch mit der Kirche vermeiden wollte, gleichwohl
von der Richtigkeit des kopernikanischen Systems tiberzeugt war und dies
auch gegentiber den katholischen Gelehrten bis zur Unterzeichnung der be-
rithmten Abschworungsurkunde im Jahr 1633 vertrat, wurde erst 3 50 Jahre
nach seinem Tod von Papst Johannes Paul II rehabilitiert. Dass den Richtern
der Inquisition auch noch im Jahr 1992 zugutegehalten wurde, sie hdtten
»guten Gewissens« gehandelt, lisst erahnen, wie dogmatisch die Auseinan-
dersetzungen tiber Weltbilder und Wahrheitsanspriiche gefiihrt wurden und
noch bis heute nachwirken.

58 Vgl. Leinkauf 2017, S. 69. Der Autor weist an gleicher Stelle darauf hin,
dass der eingeleitete Bedeutungsverlust herkémmlicher Uberzeugungen in
religiosen, kirchlichen und anthropologischen Fragen noch verstiarkt wur-
de durch die etwa zeitgleich einsetzende Debatte tiber die Unendlichkeit des
Universums.

59 Vgl. dazu Burckhardt 2009, S. 227.

205

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

den unvertrauten menschlichen Bewohnern der Neuen Welt®. So heifSt
es in einer fur die Zeit typischen Beschreibung eines spanischen Hofchro-
nisten aus dem Jahr r511:

»Die Indios auf dem Festland essen Menschenfleisch. Sie sind mehr als
irgendein anderes Volk unziichtig. Gerechtigkeit gibt es bei ihnen nicht.
Sie gehen ganz nackt, haben keine Achtung vor wahrer Liebe und Jung-
fraulichkeit und sind dumm und leichtfertig. Wahrheitsliebe kennen sie
nicht. (...) Gott hat kein Volk je erschaffen, das mehr mit scheufSlichen
Lastern behaftet ist als dieses, ohne irgendeine Beigabe von Gute oder
Gesinnung. «“*

Heute weif§ man, dass die Abwertung und Entmenschlichung der indi-
genen Volker seitens der spanischen und portugiesischen Eroberer ge-
zielt zur Rechtfertigung der brutalen Kolonialisierung eingesetzt wur-
den.®> Dariiber hinaus fithrte jedoch der Kontakt mit dem Fremden zu
einer grundsatzlichen Infragestellung heilsgeschichtlicher Deutungen des
Menschen als von Gott geschaffenes Wesen, da — unterstellte oder be-
obachtete — Praktiken etwa des Menschenopfers oder des Kannibalis-
mus die Vorstellung einer ursprunglich allen gemeinsamen Schopfung er-
schwerten. Als Reaktion hierauf sprach man der indigenen Bevolkerung
entweder das Menschsein von vornherein ab oder man ging von einer
quasi-natiirlichen Minderwertigkeit der Ureinwohner aus. Beide Sicht-
weisen waren geeignet, die Unterdriickung der vermeintlichen Barbaren
und die Ausbeutung des fremden Kontinents ohne Skrupel voranzutrei-
ben. Bald jedoch meldeten sich auch Stimmen, die den Indianern die glei-
che Art und Wiirde des Menschseins zuerkannten, insofern sie »edukativ
auf dem Stand der Infantilitit und sozial auf dem Stand des Bauerlichen
stehen geblieben, aber ethisch-moralisch srein<««% seien. Es liegt auf der
Hand, dass diese Haltung nicht allein durch Menschenfreundlichkeit
und christliche Nichstenliebe geprigt war, sondern erst den Grundstein
dafiir legte, die »edlen Wilden« zu missionieren und aus ihrer »missli-
chen Lage« zu erlosen. Fir den hier verfolgten Zusammenhang ist je-
doch vor allem wichtig, dass die Konfrontation mit fremden Menschen
und Kulturen eine Uberpriifung des christlichen Menschenbildes herauf-
beschwor, da von einer homogenen Schopfungsgeschichte und Gotteben-
bildlichkeit des Menschen (imago Dei) nicht mehr einfach auszugehen
war. Aus Sicht der europaischen Eroberer ergaben sich Briiche, die ei-
ner »Depotenzierung des status dignitatis des Menschen«*+ gleichkamen.

60 Mundus novus, so lautete der Titel von Vespuccis Bericht anlasslich der Ent-
deckung Brasiliens. Vgl. Verspucci 1903.

61 Martyr von Anghiera 1972, S. 199—200.

62 Vgl. beispielsweise Pagden 1987.

63 Leinkauf 2017, S. 76.

64 Ebda.,S. 83.

206

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Ein Weg, mit den durch astronomische Entdeckungen und nautische
Expeditionen bedingten Irritationen umzugehen, bestand darin, iiber-
lieferten Wissens- und Glaubengrundsitzen nicht blindlings zu vertrau-
en, sondern den eigenen Erfahrungen eine hohere Bedeutung beizumes-
sen. Das geschriebene und verkiindete Wort sowie die daran gekniipften
sakularen Wissensbestiande, die tiber Jahrhunderte als nicht anzweifel-
bar galten, biifSten an Autoritit ein gegeniiber neuen, durch Exploratio-
nen, Experimente und Abenteuer gewonnenen Erfahrungen. Das bisher
Unbekannte — fremde Sternenwelten, Menschen und Kulturen —, verlor
seinen Schrecken umso mehr, je starker das erwachende Ich lernte, sich
selbst und seinen neu gewonnenen Einsichten zu vertrauen. Und dhn-
lich wie die Kontingenzen und Katastrophen der Welt die moralische
Selbstrealisierung vorantrieben, beforderten die neuen Wahrheiten der
Sternenkunde und Entdeckungsreisen auch die epistemische Selbstreali-
sierung des Individuums. Der Selbstbezug auf der Ebene der Ich-Erfah-
rungen entsprach freilich noch nicht dem rein theoretisch deduziertem
Ich als »ein denkendes Ding«*s. Bis zu dieser von allen Erfahrungen sich
l6senden philosophischen Selbstreflexion war noch ein gutes Stiick Sub-
jektarbeit notig, bei der die Gegenstinde der Betrachtung nicht als an-
zuverwandelndes Gegentuiber, sondern immer stirker als beherrschbare
Objekte in Erscheinung traten. Ohne das wachsende Vertrauen des Ich
auf seine eigenen Erfahrungen und Gestaltungen wire die spitere Sub-
jektphilosophie allerdings kaum moglich gewesen.

(c) Die letzte, hier nur anzudeutende Krisenentwicklung, betrifft die
Glaubensspaltung. Nachdem die réomisch-katholische Kirche durch Lu-
ther und andere protestantische Stromungen in Frage gestellt wurde,
verloren die etablierten kirchlichen Vermittlungsinstanzen im Zuge der
Reformationsbewegung seit dem 16. Jahrhundert zunehmend an Be-
deutung. Ausloser der Kritik waren der Ablasshandel, die Kauflichkeit
kirchlicher Amter sowie die verbreitete Korruption innerhalb des Kle-
rus. Die Spaltung des westlichen Christentums in verschiedene Konfessi-
onen — vor allem Katholiken, Lutheraner und Reformierte — fiithrte nicht
nur zu politischen Verwicklungen und kriegerischen Auseinandersetzun-
gen, sondern vor allem auch zu religiésen Verunsicherungen und Angs-
ten. Aus heutiger kirchenunabhingiger Sicht ist kaum nachvollziehbar,
welche Glaubensqualen viele Christen im Zuge der religiosen Erneue-
rungsbewegung durchleiden mussten. Die Kirche galt vielen, trotz al-
ler offensichtlichen Probleme, als »die grofSe Auffangstation, die allen
entgegenkommt, den Herren des Adels und den armen Schluckern«®®.
Doch diese Haltung wurde angesichts entstellter Glaubensinhalte,

65 Pragnant im 1641 veroffentlichten philosophischen Hauptwerk von Des-
cartes 1994, S. 20.
66 Vgl. Borst 1983, S. 566.

207

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

selbstherrlicher Machtanspriiche und offensichtlicher Verfehlungen
kirchlicher Wiirdentrager nachhaltig erschiittert. Wahrend jedoch die
Reformation im Norden ungleich kriftiger ausfiel und vor allem bei Lu-
ther in die Lehre der Rechtfertigung durch den Glauben und des Unwerts
der guten Werke miindete, fiihrten die Auseinandersetzungen in Italien
nicht zu einer Umgestaltung des Glaubens, sondern eher zu einem allge-
meinen Unbehagen iiber kirchliche Befugnisse und Hierarchien:

» Auferhalb der romischen Kurie geniefSen noch am ehesten die bessern
Bischofe einigen sittlichen Respekt, auch manche Pfarrer; dagegen sind
die blofSen Pfriindner, Chorherren und Moénche fast ohne Ausnahme
verddchtig und oft mit der schmachvollsten Nachrede, die den ganzen
betreffenden Stand umfasst, iibel beladen. «57

Die Zuriickweisung kirchlicher Strukturen studlich der Alpen fihrte
nicht auch zu einer Ablehnung religioser Inhalte. Eher relativierte sich
ihr Stellenwert, zumal die Kontakte zu Byzantinern und Mohammeda-
nern Glaubensalternativen unmittelbar vor Augen fihrten und welt-
liche Einfliisse sowie Neuerungen als ebenso wichtig angesehen wur-
den. Diejenigen, die an den Strukturen der romischen Kirche zweifelten,
ohne in religiose Indifferenz zu verfallen, griindeten keine neuen Glau-
bensgemeinschaften, sondern besannen sich stattdessen auf eine »indi-
viduelle Religion«%, die weniger dogmatisch, sondern eher freisinnig
und lebensnah ausfiel. Fragen nach Gut und Bose, Siinde und Erlosung,
Bufle und Reue, Schuld und Vergebung waren damit nicht einfach sus-
pendiert. Allerdings suchte man die hierauf moglichen Antworten nicht
mehr ausschlieBSlich im romischen Glauben, in BufSpredigten oder auf
Pilgerfahrten, sondern in Religionsfragen wie auch in Fragen der Sitt-
lichkeit besann man sich starker auf das »individuelle Kraftgefuhl«®.
Die Beschaftigung mit antiken Quellen machte auch glaubige Katho-
liken unvoreingenommener und freier gegentiber den von der Kirche
selbst missachteten Grundsitzen des christlichen Glaubens. So beruft
sich etwa Petrarca, uiber den noch im Folgenden gesprochen wird, in
seiner Nachfolge des Kirchenvaters Augustinus selbst in Glaubensfra-
gen vergleichsweise selten auf die Bibel, haufiger hingegen auf Platon
und Cicero. Und auch wenn der Einschitzung sicherlich zuzustimmen
ist, dass » Luther und damit die Reformation (...) ohne den Humanismus
nicht zu denken«7° seien, findet die humanistische Idee der Einheit von
Bildung und Leben in Italien eine deutlich andere Auspriagung als nord-
lich der Alpen. Waren sich die Humanisten und Luther darin einig, dass
zwischen Gott und die Menschen keine weltliche Instanz treten solle,

67 Burckhardt 2009, S. 370.

68 Diesen Begriff verwendet Burckhardt 2009, S. 400.
69 Ebda.,S. 449-450.

70 So Leinkauf 2017, S. 91.

208

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

da im Einzelnen der Kern des Glaubens aufzufinden sei, so wurde die-
ser Gedanke im Renaissance-Humanismus erginzt durch die explora-
tiven und expressiven Ausdrucksweisen individueller Gestaltungen, als
gleichsam weltzugewandtes Pendant religioser Selbst- und Riickbesin-
nung. Allein nach innen gerichtet wiirde der Glaube unvollendet blei-
ben. Wer dagegen die Bedeutung von Selbst und Welt aufzuschliefSen
versteht, indem er seine Individualitit nicht gegen die Natur behauptet,
sondern sie aus ihr heraus entwickelt, der ist nicht mehr allein von der
Gnade Gottes abhingig.”

In jedem Fall bedeutete die Reformation wie auch ihre humanistisch
gepragte Lesart einen tiefen Einschnitt fur die Glaubigen. Da sie sich
nicht mehr uneingeschrankt auf papstlich gesicherte und klerikal ver-
waltete Glaubensgewissheiten verlassen konnten, waren sie gleichsam
genotigt, religiose Uberzeugungen und Treueverhiltnisse (fides) selbst zu
handhaben und gegen Widerstinde zu durchzusetzen. Darin zumindest
war die Glaubenskrise den zuvor genannten Krisenerscheinungen dhn-
lich, insofern die beschriebenen Katastrophen und wissenschaftlichen
Neuerungen den frithneuzeitlichen Menschen ebenfalls aus Zustinden
relativer Unversehrtheit und Gewissheit herauslosten und mit den Er-
fahrungen radikaler Kontingenz und Marginalisierung konfrontierten.
Der Humanismus reagierte darauf anders als es vielleicht zu erwarten
war, mit entsprechenden Ausgleichsbemithungen, das heifit: einer »po-
sitiven Bewertung des Menschlichen«, einer »positiven Bewertung des
Neuen« und einer »positiven Bewertung des Irdischen tiberhaupt«7. Er
bot damit ein Gegenmodell zu den bedriangenden Entwicklungen, die er
zu wenden versuchte, indem er sich auf die Quellen der Antike und die
schopferischen Krifte des Individuums besann.

8. Hohenphantasien

Die Geschichte der frithneuzeitlichen Selbstermachtigung begann mit ei-
ner Bergbesteigung. Am 26. April 1336 bestieg Francesco Petrarca, der
»Vater des Humanismus«73, den Mont Ventoux, einen knapp zweitau-
send Meter hohen Berg in Sudfrankreich. Der Name géant de Provence,

71 Nach Luther vermag der Mensch nichts aus sich selbst heraus zu bewirken.
Ebenso sind seine Werke nichts beziehungsweise Siinde, und als wire dies
noch nicht genug, wird auch die menschliche Natur als »falsch, eitel, liigen-
haftig und ungewiss« charakterisiert. Vgl. dazu Leinkauf 2017, S. 94-95.

72 Vgl. ebda., S. 112. Fiir den Autor kann der Humanismus insgesamt »als
Kompensationsbewegung zu den spatmittelalterlichen Irritationen verstan-
den werden.« Ebda.

73 Voigt 1859, S. 52.

209

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

mit dem dieser mit einem kahlen, weifSen Gipfel geschmiickte Berg im
Volksmund bezeichnet wird, ist keine Anspielung auf die Hohe oder
Unbezwingbarkeit dieser markanten landschaftlichen Erscheinung. Als
Gigant erscheint der Windige Berg vor allem deshalb, weil er wie ein
kegelférmiger Monolith die Provence tiberragt und aufgrund der impo-
santen Felsformation im oberen Teil schon von weitem uniibersehbar ist.
Erreicht man den Gipfel, so kann man mit einem Rundblick bei guten
Sichtverhaltnissen das Mittelmeer sowie die hochsten Gipfel der Alpen
und der Pyreniden sehen. Schon vor Petrarcas Besteigung ging von die-
sem bizarren Kalkmassiv eine besondere Faszination aus, wie einzelne
Funde kultischer Artefakte aus keltischer Zeit zeigen, die auf eine heili-
ge Verehrung schliefSen lassen.”

Einen lebhaften Eindruck vom Aussehen und der topographischen Be-
schaffenheit des Berges vermittelt die Schilderung des bekannten Insek-
tenkundlers Jean-Henri Fabre, der im Jahr 1861 den Mont Ventoux zu
Forschungszwecken zum wiederholten Male erklomm und seine bota-
nischen und geologischen Beobachtungen detailreich schildert. Da der
Berg zu dieser Zeit noch weitgehend unerschlossen war, seien seine Aus-
fithrungen hier etwas ausfiithrlicher wiedergegeben, um einen besseren
Eindruck von seinem Aussehen und seiner Beschaffenheit zu gewinnen:

»By its isolation, which leaves it freely exposed on every side to the in-
fluence of atmospheric agencies, and from the height which makes it the
culminating point of France on this side of the frontiers of Alps or Pyre-
nees, the bare Proven¢al mountain, Mount Ventoux, lends itself remar-
kably to studies of plant species according to climate. At the base flourish
the tender olive and that crowd of small semi-woody plants whose aro-
matic sent requires the sun of southern regions. On the summit, where
snow lies at least half the year, the ground is covered with a northern flo-
ra, partly borrowed from the artic regions. Half a day’s journey in a ver-
tical line brings before one’s eyes a succession of the chief vegetable types
met with the same meridian in long travels from south to north. (...) The
best comparison for Mont Ventoux is that of a heap of stones broken up
to mend the roads. Raise this heap steeply up to two kilometres, and give
it a base in proportion, cast on the white of its limestone the blackness of
forests, and you get a clear idea of the general look of the mountain. This
heap of debris — sometimes little chips, sometimes huge masses of rock
— rises from the plain without preliminary slopes or successive terraces
to render ascent less trying by dividing it into stages. The climb begins at

74 Hierauf verweist der antike Geschichtsschreiber und Geograph Strabo. Vgl.
dazu Hamilton 1854, S. 277. Seine heutige Popularitit verdankt der Berg
dem beriihmtesten Radrennen der Welt. Seit 1951 zdhlt der Mont Ventoux
aufgrund seiner besonderen Lage und seinem Anforderungsprofil zu den be-
kanntesten Bergpriifungen bei der Tour de France. Siehe Anm. 77 weiter un-
ten.

210

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

once, by rocky paths, the best of which is not as good as a road newly
laid with stones, and rising ever rougher to the summit, a height of 1912
metres. Fresh lawns, glad rivulets, the ample shade of ancient trees — all
that gives such a charm to other mountains is here unknown, replaced by
an endless bed of calcareous rock broken into scales which yield under
one’s feet with a sharp, almost metallic sound. For cascades Mont Ven-
toux has streams of stones, the sound of which, as they roll downward,
replaces the murmur of falling water. «7

Nach einem langen, beschwerlichen Aufstieg, mit miden Beinen und
schwerem Atem aufgrund der zunehmend diinner werdenden Luft, bot

sich schlieSlich der folgende Ausblick vom Gipfel:

»To the farthest limit of the horizon Mont Ventoux projected its trian-
gular shadow, tinted violet from the effect of the different rays. South-
ward and westward stretched misty plains, where, when the sun rose
higher, one would distinguish the Rhone as a silver thread. On the north
and east an enormous cloud-bed spreads under our feet like a sea of cot-
ton wool, whence the dark tops of the lower mountains rise as if they
were islets of scorize, while others with their glaciers shine glorious on
the side where the Alps uplift their chain of mountains.«7¢

Diese Beschreibung mehr als fiinfhundert Jahre nach Petrarcas Aufstieg
zeigt deutlich: der Mont Ventoux ist aufgrund seiner Schroftheit und Un-
wirtlichkeit, die durch den Kontrast zur reizvollen Landschaft seiner Umge-
bung noch verstirkt wird, ein besonderer Berg. Nicht die Schwierigkeiten,
die zu tiberwinden sind, um ihn zu besteigen, heben ihn hervor, sondern die
mondartige Landschaft’” im oberen Drittel bietet zumindest empfindsamen
Naturen Anregungen fiir aufSerweltliche Phantasien. Doch was veranlass-
te Petrarca, den Berg zu besteigen, zu einer Zeit, in der es nicht tiblich war,
unnotige Anstrengungen und Gefahren auf sich zu nehmen? Zwar sind be-
reits aus fritheren Jahrhunderten Beispiele fur Bergbesteigungen tiberliefert,
aber diese dienten allein administrativen oder militarischen Zwecken’®, die
fur den Dichter und Geschichtsschreiber aus Arezzo auszuschliefSen waren.

75 Fabre 1901, S. 179-180.

76 Ebda.,S. 191

77 Die franzosische Sportzeitschrift L’Equipe titelte tiber die Etappe der Tour
de France tiber den Mont Ventoux anlisslich des einhundertjahrigen Jubi-
laums der Radrundfahrt: » Treffen auf dem Mond«. Die Legenden, die sich
um diese Bergetappe ranken, beziehen ihre Kraft daher, dass die Fahrer auf
einer Linge von einundzwanzig Kilometern eine Hohendifferenz von mehr
als 1600 Metern bei teilweise fiinfzehnprozentiger Steigung zuriicklegen
miissen und dabei ungeschiitzt der Sonne sowie dem haufig stark wehenden
Mistral ausgesetzt sind.

78 So ist beispielsweise tiberliefert, dass der romische Verwaltungsreformator
Hadrian den Atna bestieg, um sich einen Uberblick iiber das von ihm zu
verwaltende Gebiet zu verschaffen. Vgl. dazu Gebser 1966, S. 19. Petrarca

21T

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

In einem Brief an seinen Freund Francesco Dionigi von Borgo San-
sepolcro, einem Augustinermonch, den er 1333 in Paris kennengelernt
hatte, informiert der Autor den Leser Uiber seine Beweggriinde.” Er sei
»allein vom Drang beseelt, diesen aufSergewohnlich hohen Ort zu se-
hen«, und es ergriffe ihn »das ungestiime Verlangen, endlich einmal
auszufithren, was ich tiglich hatte ausfithren wollen«*. Zudem ver-
weist er auf das zuvor genannte Beispiel der Bergbesteigung des ma-
kedonischen Konigs Philipp, das er »zufillig«®* am Vortag beim Lesen
von Livius< Romischer Geschichte aufgeschlagen habe. Wir werden
noch sehen, dass der vermeintliche » Zufall« bei Petrarca eine beson-
dere Bedeutung besitzt. Hier geniigt zunachst der Hinweis, dass Titus
Livius«< Schilderung des historischen Ereignisses offen ldsst, ob die ro-
mische Expedition ihr Ziel — die strategische Sondierung eines weitldu-
figen Terrains — tatsachlich erreichte, worauf Petrarca mit einiger Er-
kenntniszuversicht fiir sich in Anspruch nimmt, er »wurde die Frage
nicht lange unentschieden lassen«®. Dies ist als Hinweis auf die »gute
Neugier « (bona curiositas) zu verstehen, von der zuvor die Rede war®,
die vom Autor sogleich in eine Erfahrung (experientia) ibersetzt wird,
indem er zusammen mit seinem Bruder sein eigenes Bergabenteuer un-
ternimmt.

Das Bergbesteigung selbst ldsst sich in funf Abschnitte unterteilen: (a)
das unbestimmte Verlangen und die Neugier, von dem soeben schon ge-
handelt wurde, (b) der Aufstieg als Pfad der Tugend und des Lasters vor
der eigenen Bekehrung, (c) das Gipfelerlebnis samt Einsicht in die ver-
fehlten Zielsetzungen des bisherigen Lebens sowie (d) der Abstieg als
Umkehr zu sich und (e) als Zuwendung zum neuen Leben.

selbst verweist auf das Beispiel des makedonischen Konigs Philipp, der den
Haemus bestiegen haben soll, um das Terrain fur seinen geplanten Feldzug
gegen Rom zu sondieren. Vgl. Petrarca 2015, S. 6.

79 Uber den Abfassungszeitpunkt des Briefes gibt es unterschiedliche Auffas-
sungen. Petrarca selbst datiert den Brief auf den Tag der Besteigung am 26.
April 1336 und behauptet, ihn unmittelbar nach der Riickkehr vom Berg »in
hastiger Eile und aus dem Stegreif« verfasst zu haben. Vgl. Petrarca 20135,
S. 29. Der Petrarca-Forscher Billanovich weist demgegentiber tiberzeugend
nach, dass der Text nicht spontan abgefasst wurde, sondern erst sehr viel
spater, im Jahr 1353, entstanden sei. Als Belege werden im Brief aufgestell-
te Beziige und Ereignisse genannt, die erst nach 1336 zu datieren sind, wie
etwa der Eintritt des Bruders und Bergbegleiters von Francesco, Gherardo,
ins Kloster im Jahr 1343. Vgl. dazu Billanovich 1976, S. 444-463.

8o Vgl. Petrarca 2015, S. 3.

81 Ebda.

82 Ebda., S. 7. Siehe zur entsprechenden Textstelle bei Livius 1991, Buch XL,
Kap. 22, 2—4.

83 Siehe dazu weiter oben Anm. 49.

212

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

(a) Bezuglich der unbestimmten Neugier ldsst sich ergianzen, dass Pe-
trarca den Mont Ventoux schon seit der erzwungenen Ubersiedlung der
Familie von Florenz nach Avignon im Jahr 1313 vor Augen hatte, wo-
raus sich zugleich der Wunsch ergab, ihn auch zu besteigen. Wie ange-
merkt, war das Bergbesteigen — aufler aus Griinden der Niitzlichkeit —
damals verpont, wovon im Brief iibrigens ein »uralter Hirte« Zeugnis
gibt, der die beiden Abenteurer abzuhalten versucht, indem er sie dari-
ber informiert, er habe »vor fiinfzig Jahren mit demselben Ungestiim ju-
gendlichen Feuers den hochsten Gipfel erstiegen« und »nichts von dort
zuriick gebracht aufSer Reue und Miihsal und einen von Felszacken und
Dornstrauchern zerfetzten Leib und Mantel«®+. Diese Sichtweise ent-
spricht noch dem mittelalterlichen Stabilitdtsbediirfnis, wonach die eige-
nen Grenzen einzuhalten waren, da die soziale und raumliche Ordnung
der Menschen festgelegt und von Gott legitimiert ist. Wenn der Hirte sich
dennoch in jungen Jahren auf den Weg machte, so nur deshalb, weil das
»jugendliche Feuer« ihn dazu verleitet hat. Sein zuriickliegendes Aben-
teuer bleibt ebenso singuldr wie auch seine Verirrung nur ihn selber noch
beschiftigt. Die Warnung, die der Greis in guter Absicht ausspricht, for-
dert dazu auf, das Vertraute nicht herauszufordern, indem man das Un-
bekannte aufsucht. Von purer Entdeckungslust oder einem moglichen
Erkenntniszuwachs wird nichts gesagt; dieses neuzeitliche Motiv bleibt
den beiden Bridern vorbehalten.

(b) Der Aufstieg ist durch mancherlei Strapazen, Umwege, Irrtii-
mer sowie zweifelnde Gedanken und Selbstreflexionen gekennzeichnet.
Nachdem Petrarca dem Adressaten des Briefes seine Entscheidung er-
lautert hat, weshalb er als Begleitung den jiingeren Bruder anstelle eines
Freundes ausgewihlt hat, machen sich die beiden, unterstiitzt von zwei
weiteren Helfern, auf den Weg. Der Bruder verkorpert fiir ihn den idea-
len Partner, da er enger Verwandter und vertrauter Freund zugleich ist.
Dies ist fiir das geplante Unternehmen wichtig, da Petrarca erst in der
Zuwendung zum anderen die Moglichkeit der eigenen Selbstiiberschrei-
tung erkennt. Das Abenteuer ist fiir ihn zugleich Anlass und Ausdruck
der tiberindividuellen Wesensart der Liebe, die nicht bei sich verbleibt,
sondern sich 6ffnet und mitteilt.*s Der Bruder erscheint ihm hierfir
in besonderer Weise geeignet, zumal Gherardo — wie sich bald zeigen
wird — auf dem Pfad zum Gipfel den direkteren Weg wihlt. Am Anfang
des Weges sind die Bergsteiger voll froher Erwartung, und die War-
nungen des Hirten bestarken sie sogar darin, dem Reiz des Verbotenen

84 Vgl.ebda.,S. 9.

85 Das Liebesmotiv ist fiir Petrarca zentral, sofern es passive (affectus) und ak-
tive (voluntas) Momente vereint. Zur Gottesliebe, Selbstliebe, Freundesliebe,
Laura-Liebe, Antikenliebe sowie Natur- und Landschaftsliebe bei Petrarca
siche Leinkauf 2017, S. 286-288.

213

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

nachzugehen. Also steigen sie zunachst »beschwingt«, aber »wie es fast
immer der Fall ist, folgt dem kolossalen Anlauf schnell die Ermattung
auf dem Fufs«®¢. Die korperlichen Anstrengungen fordern ihren Tribut.
Dabei zeigt sich, dass es dem Bruder besser gelingt, auf kiirzerem und
steilerem Weg »geradewegs iiber die Kimme des Berges in immer ho-
here Zonen zu gelangen«, wogegen Francesco den grofSeren Anstren-
gungen auszuweichen versucht und »einen schrigen Pfad nach unten«*
einschldgt. Die Liange des Weges schreckt ihn nicht, wenn er nur be-
quem zu gehen ist; die Steilheit hingegen bereitet ihm grofle Schwie-
rigkeiten. Er erkennt jedoch schon bald seinen Irrtum, da »die unniit-
ze Strapaze nur immer schlimmer wiirde«®, weil er sich immer weiter
vom Gipfel entfernt. Folglich lenkt er noch einmal Kraft und Wille
auf das erstrebte Ziel und holt den Bruder, der inzwischen eine kleine
Rast einlegen konnte, »miide und missgelaunt«® schliefSlich wieder ein.
Die beschriebene Situation wiederholt sich mehrfach und der Spott des
Bruders ist Francesco gewiss. Als er abermals den direkten Weg nach
oben verfehlt und wieder einmal zwangsweise in einem Tal verweilen
muss, andert sich der Erzahlmodus und der Protagonist gewinnt im Zu-
stand hochster Ermattung seine Fassung zuriick, indem er sich »auf den
Flugeln des Geistes vom Korperlichen zum Unkorperlichen hiniiber «9°
schwingt. Er rettet sich dadurch, dass er seine missliche Situation neu
bewertet und das Ungentigen seiner bisherigen korperlichen Bemuhun-
gen als schlechthin vergeblich einschitzt. Francesco geht mit sich selbst
»ins Gericht« und spricht zu sich:

»Was du heute so oft bei der Besteigung dieses Berges erfahren hast,
wisse, dass dies dir und vielen widerfahrt, die das selige Leben zu ge-
winnen suchen. Aber es wird deswegen nicht leicht von den Menschen
richtig gewogen, weil die Bewegungen des Korpers offensichtlich sind,
die der Seele jedoch unsichtbar und verborgen.««*

Sofern ein Richter immer tber den Angeklagten sich erhebt, um richten
und seine Autoritit ausiiben zu konnen, nutzt Petrarca diese rhetorische
Figur, um sich in seine neue Rolle einzufinden. Als Richter seiner selbst
ist es ihm moglich, sich von sich zu distanzieren und zugleich neu zu er-
finden. Der eigentlich zu erreichende Gipfel ist nun nicht mehr die Spit-
ze des Mont Ventoux, die der Bruder schon fast erklommen hat, son-
dern »das selige Leben«, das nicht durch korperliche Anstrengungen zu
erringen ist. Die korperliche Unzulanglichkeit — »ich dagegen, weniger

86 Vgl. Petrarca 2015, S. 11.
87 Ebda.

88 Ebda.

89 Ebda.,S. 13.

90 Ebda.

91 Ebda.

214

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

gestahlt als er«** (Gherardo) — verwandelt sich durch diese narrative
Wendung schlieflich sogar in einen Vorteil, der den meisten freilich ver-
borgen bleibt, da die Bewegungen der Seele weniger offensichtlich sind
als die des Korpers. Um dies zu erkennen, ist fiir Petrarca die korperli-
che Krise unumginglich. Erst die tiefe Erschopfung und Enttiuschung
gebiert die Einsicht, dass alle bisherigen Anstrengungen nutzlos und alle
vorausgehenden Kampfe vergeblich waren. Die Wandlung des inneren
Menschen geschieht dadurch, dass der dufSere Mensch lernt, sich von
den Notwendigkeiten des Lebens zu befreien. Daher verwundert es nicht,
dass Petrarca die Moglichkeit der eigenen Selbstiiberschreitung gerade
in dem Moment erkennt, in dem er an den korperlichen Anforderungen
des Aufstiegs verzweifelt. Doch erst indem er nahezu scheitert, vermag er
sich in neue Hohen aufzuschwingen. » Dieses Nachdenken hat mir in un-
glaublicher Weise Seele und Leib fiir den Rest des Weges aufgerichtet. «*

(c) Erschopft, jedoch innerlich gestarkt, erreichen die Bergabenteurer
schliefllich ein kleines Plateau auf dem Gipfel. Francesco beschreibt sei-
nen Zustand als »bewegt« und »einem Betaubten gleich«*4, da die din-
nere Luft ihn schneller atmen ldsst und die freie Rundsicht ihn in beson-
derer Weise anmutet. Ein Wolkenband, das zu seinen FufSen liegt, ldsst
ihn erahnen, wie der heilige Berg Athos und der Olymp auf die Griechen
gewirkt haben miissen. In dieser gehobenen Stimmung wendet er seinen
Blick zunachst nach Osten, in Richtung seiner alten Heimat Italien, »wo-
hin mein Herz sich starker hingezogen fuhlt«®s. Er sieht die schneebe-
deckten Alpengipfel und denkt dabei an die antiken Feldziige der Fein-
de des romischen Volkes, die dieses Hindernis tiberqueren mussten. Die
Aussicht wird hier zum Anlass, die Landschaft zum Erfahrungsraum. Es
ist nicht der objektivierende Blick des Landvermessers oder des militari-
schen Strategen, die das Terrain erkunden, sondern die Betrachtungswei-
se des sich nach seiner Heimat sehnenden Ichs. Indem Petrarca sich an
ein langst vergangenes historisches Ereignis erinnert, gelingt es ihm, die
Distanz wenigstens gedanklich zu verringern, die ihn von den vertrauten
Gefilden seiner Jugend trennt. Es scheint, als 6ffnete der Fern-Blick den
Raum der Seele, und Petrarca ist sich bewusst, dass die auf sich selbst ge-
richtete Sichtweise »mehr dem Geist als den Augen«*¢ darbietet. Schliefs-
lich fasst er sich wieder und tadelt sich fiir diese »unméannliche Verzirte-
lung«?7 — vergisst allerdings nicht hinzuzufiigen, dass bedeutende Zeugen
ihn sicherlich fiir seine sentimentale Gemiitsverfassung entlasten wiirden.

92 Ebda.,S. 11.

93 Ebda.,,S. 15.

94 Ebda,,S. 17.

95 Ebda.

96 Ebda.

97 Ebda.,S. 17-18.

215

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Das allmihlich zu sich kommende und bei sich seiende Ich (secum esse)
wirkt nach aufSen bereits ein wenig fremd; dafiir eroffnet sich jedoch nach
innen ein neuer Raum, in dem die plotzliche Ergriffenheit in personliche
Erinnerungen und Reflexionen verwandelt wird. Die erblickte Landschaft
wirkt dabei wie ein Katalysator, da sie das Ich zu seiner eigenen Natur hin-
fuihrt, anstatt es von der Natur zu befreien. Fur Petrarca bahnt sie erst den
Weg zur Selbstbesinnung.

Deutlich wird dies, als der Ich-Erzahler die Gedanken weg fithrt »von
der Betrachtung des Raumes hin zu der der Zeit«*®. Auch hier 16st die
gesteigerte Empfindung auf dem Gipfel einen Gedankenfluss aus, der
sich auf die Lebenslage des Protagonisten richtet und Vergangenes eben-
so berticksichtigt wie Gegenwartiges und Zukiinftiges. Der Blick zu-
rick, das heifdt in die eigene Vergangenheit, fallt dabei eher wehmiitig
aus. Petrarca bilanziert seinen bisherigen Lebensweg; er spricht von gro-
Ben Anstrengungen, ungelosten Aufgaben und widerspriichlichen Ge-
fithlen. Der Wunsch, frei und vorbehaltlos selbst das zu lieben, was man
hasst, wird nach eigener Auskunft durchkreuzt vom lenkenden Willen,
der das Gefuhl tiberwolbt und ihm die Richtung weist. Zwischen Wil-
le und Gefiihl »wird schon lange auf dem Felde meiner Gedanken ein
dufserst mithsamer und auch jetzt noch unentschiedener Kampf um die
Herrschaft«?® ausgetragen, und es fillt Petrarca schwer, den deutlich
empfundenen Widerspruch zwischen dem »Lieben-Konnen« und »Lie-
ben-Sollen« auszuhalten. Doch plotzlich, ohne dass ein Grund hierfir
genannt wird, lasst er die Sorgen ums Vergangene fahren und uiberlegt,
wie er im nichsten Jahrzehnt auf den verschlungenen Pfaden der Tu-
gend fortschreiten kann, um dann »im vierzigsten Jahr«*°° dem Tod ge-
lassen entgegenzugehen.

Insgesamt betrachtet, wandelt sich Petrarcas Gemiitsverfassung, das
heifdt, er wirkt freier und unbekiimmerter, auch wenn er seine eigene Un-
vollkommenheit und Wankelmiitigkeit klar erkennt. Diese Eigenschaften
erscheinen ihm jedoch weniger als Makel, sondern eher als Notwendig-
keit auf seinem Weg zu Gott. Er lasst schliefSlich ab von seinen Gedan-
ken und blickt nach Westen, wo er sich ebenfalls an der schonen Aussicht
begeistert und Geschmack findet an dem, was er sieht. Plotzlich kommt

98 Ebda,, S. 19.

99 Ebda., S. 21. Ahnlich wie Augustinus ist auch Petrarca der Ansicht, dass
nicht die Verfeindung mit dem Leben und seinen Gentissen zu Gott fiihrt,
sondern die grenzenlose Liebe zum Leben, die nach einem entgrenzten Le-
ben sucht. Zu diesem entgrenzten Leben gehoren auch die — mit Augusti-
nus’ Worten — »durchlebten Niedertrachtigkeiten und die fleischliche Ver-
derbnis meiner Seele, nicht weil ich diese liebte, sondern um dich zu lieben,
mein Gott.«« Zitiert nach Petrarca 2013, S. 19; sieche dazu Augustinus 1888,
Buch II, Kap. 1, 1.

100 Petrarca 2015, S. 21.

216

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

er auf den Gedanken, vor dem nahen Abstieg das Buch der Bekenntnis-
se des Augustinus aufzuschlagen, das er zur eigenen Erbauung stindig
bei sich fihrt. Wiederum scheinbar »zufillig«* fallt sein Blick auf eine
besondere Stelle, die seine empfindsame Seele im giinstigen Augenblick
trifft und eine Art Offenbarung bewirkt. Er liest die entsprechende Pas-
sage des Augustinus laut vor:

»Und es gehen die Menschen hin, zu bewundern die Hohen der Berge
und die gewaltigen Fluten des Meeres und das Flielen der breitesten
Strome und des Ozeans Umlauf und die Kreisbahnen der Gestirne — und
verlassen dabei sich selbst.«**

Dieses Zitat 6ffnet Petrarca die Augen. Kam er beim Anstieg bereits zu
der Einsicht, dass alle korperlichen Bemiithungen vergeblich seien, so
bietet ihm Augustinus hierfir nun — zumindest nach seiner Lesart — die
allgemeine Bestatigung: Alle natiirlichen Schitze der Welt bleiben ohne
Bedeutung, wenn sie nicht von einem Ich empfangen werden, das sich
eins weif§ mit sich und damit auch mit Gott. Dieses Wissen entsteht frei-
lich erst, wenn sich das Ich zur Welt hin 6ffnet und die kleine Welt des
Ich (mundus minor) als Teil des Weltganzen (mundus maior) begreift.'

1o1 Siehe dazu weiter oben Anm. 81. Petrarca versichert nachdriicklich, dass er
die Stelle nicht mit Absicht aufgeschlagen habe, um die wundersamen Um-
stinde des Vorgangs zu betonnen.

102 Petrarca 2015, S. 25. In der Ubersetzung von Lachmann wird die Stelle fol-
gendermafSen wiedergegeben: »Es ziehen die Menschen dahin, um zu be-
wundern die Hohen der Berge und die gewaltigen Wogen des Meeres, den
breiten Fall der Fliisse, den Umfang des Ozeans, die Kreise der Gestirne,
und verlassen sie selbst, ohne sich zu wundern, dass ich das alles, wihrend
ich davon redete, nicht mit Augen sah und doch nur von Bergen, Stromen
und Flissen und Gestirnen sprach, die ich gesehen, und vom Ozean, den ich
mir nur vorstellte und schaute es in dem so ungeheuer groffen Raume mei-
nes Gedichtnisses, als schaute ich es vor mir; und doch, als ich es sah, hat
es mir beim Sehen nicht die Augen aufgezehrt; auch sind die Dinge selbst
nicht in mir, sondern nur ihre Bilder. Und ich weif$ nur, aus welchem Sin-
ne meines Korpers sich mir etwas aufgepragt hat.« Augustinus 1888, Buch
X, Kap. 8, 15 (Hervorhebung E.B.). Das ausfiihrlicher wiedergegebene Zi-
tat zeigt deutlich, dass es hierbei um die »grofse Macht des Gedachtnisses«
und der »Vorstellungskraft« geht. Zwar mag die von Petrarca vorgeschla-
gene Ubersetzung seiner eigenen Deutung dienlich sein, sie wird jedoch dem
Kontext des Gesagten nicht gerecht.

103 Leinkauf erldutert diesen Gedanken folgendermaflen: » Wie das Ich sich je-
doch aus seiner Vielheit und der Pluralitit seiner Intentionen und Expres-
sionen immer wieder als Einheit herstellen muss, so muss es auch die als zu-
nichst uniibersehbare Vielheit und Vielfalt sich darstellende Wirklichkeit,
die es im stupor verstummen lassen kann, zur Einheit einer Welt immer wie-
der gestalten.« Leinkauf 2017, S. 290.

217

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Bleibt hingegen das Ich sich selber fremd, dann verliert es sich in der »un-
ubersehbaren Vielheit und Vielfalt« 4,

Petrarca zeigt sich tief betroffen und »betaubt«*°s. Er hilt inne und ist
zornig auf sich selber, »dass ich jetzt noch Irdisches bewunderte, ich, der
ich schon langst selbst von den Philosophen der Heiden hitte lernen miis-
sen, dass nichts bewundernswert ist aufSer der Seele. Im Vergleich zu ih-
rer GrofSe ist nichts grofs.«*°¢ Die Bedeutung der misslichen Aufstiegser-
fahrungen wird damit abermals als rein dufSerlich zuriickgestuft, so dass
Petrarca schlieSlich sogar fiir sein bisheriges torichtes Verhalten sich sel-
ber Absolution erteilen kann, da er noch rechtzeitig zur Einsicht kam. Der
Gipfel des Ich, der nur im Innern aufzufinden ist, kann zwar auf dem Gip-
fel des Mont Ventoux gesucht werden; die korperliche und die seelische
Wanderung sind fiir Petrarca jedoch nicht miteinander zu verwechseln.

(d) Der Abstieg ist ganz der Selbstreflexion gewidmet. Petrarca scheint
bei sich zu sein und charakterisiert sich selbst als »zufrieden«*7. Er versi-
chert sich noch einmal, dass das von ihm »zufillig« aufgeschlagene Au-
gustinus-Zitat direkt an ihn gerichtet sei und vergleicht seine Bekehrung
mit anderen Beispielen aus der Kirchengeschichte. Vor allem die Offen-
barung des Augustinus, seines geistigen Vaters, dient ihm als Vorbild und
er zitiert die Stelle aus dem Romerbrief, die den Kirchenvater vor fast auf
den Tag eintausend Jahren zur Umkehr bewegt hat:

»Nicht in Gelagen und Saufereien, nicht in Beischlaf und Unzucht, nicht
in Streit und Eifersucht wollen wir wandeln; vielmehr zieht den Herrn
Jesus Christus an, und kiimmert euch nicht zu sehr um euren Korper,
damit ihr nicht von seinen Liisten geknechtet werdet. «*°8

Bei Augustinus bewirkte das Lesen dieser Stelle eine augenblickliche Um-
wandlung seiner Seelenverfassung. Er war hierauf bereits vorbereitet,
etwa durch die eindringlichen Erzihlungen eines Freundes dariiber, wie
dieser zum Christ geworden war. Der Moment der Bekehrung ereignete
sich jedoch erst, als Augustinus die betreffende Stelle aus dem Apostel-
brief las, die er ebenfalls scheinbar zufallig zu Gesicht bekam. Plotzlich
hatte er gefunden, was er suchte, und er wusste im selben Augenblick,
dass es das Gesuchte war, was ihn gefunden hatte. In dhnlicher Weise
deutet auch Petrarca sein Erweckungserlebnis. Es bedurfte ebenfalls des
rechten Augenblicks und eines gottlich-schicksalhaften Zeichens, damit

104 Vgl. ebda. Getragen wird diese Annahme von der neuplatonischen Uberzeu-
gung, allem Selbstbezug und aller Selbstsorge gehe ein ungeteiltes Selbst (i7-
dividuum) voraus, so wie auch aller Vielheit eine gottliche Einheit (mundus
divinus) zugrunde liegt. Vgl. ebda., S. 263.

105 Petrarca 2015, S. 25.

106 Ebda.

107 Ebda.

108 Ebda., siche dazu Augustinus 1888, Buch X, Kap. 8, 15.

218

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

die Bekehrung auch bei ihm gelingen konnte. Der Vorgang selbst bedarf
nur weniger Worte; ihre Essenz wird dem Bekehrten jedoch unmittel-
bar einsichtig.

Petrarca beklagt schliefSlich den Mangel an Einsicht bei all jenen Men-
schen, die sich »in vielerlei Dingen verzetteln, sich durch nichtige Schau-
spiele abhanden kommen und auflerhalb suchen, was drinnen zu finden
gewesen wire.«™ Er steht damit bereits auf der »anderen Seite«, das
heif3t er ist schon nicht mehr ganz bei den Alltagsmenschen und ihren
Alltagssorgen. Wihrend er beim Aufstieg noch Angst und Leid mit ih-
nen teilte, wundert er sich jetzt iiber »so viel Schweifs und Strapazen«,
die aufgewendet werden miissen, »damit nur der Leib dem Himmel et-
was niher wire«'™°, Seine eigenen Aufstiegsnote hat er zwar nicht ver-
gessen, sie erscheinen ihm jedoch nicht mehr wichtig. Er zeigt sich be-
reits unerschrocken und unempfindlich gegen alle Schicksalsfugungen
und Kummernisse, da er seine Seele nunmehr auf dem richtigen Pfad
weifs, von dem er nicht mehr abzuweichen gedenkt: »(W)elches Kreuz,
welcher Kerker, welche Folter diirfte dann die Seele erschrecken, die sich
Gott nihert und dabei den aufgeblasenen Gipfel der Uberheblichkeit und
die Geschicke der Sterblichkeit mit Fuflen tritt?«™** Zwar ist auch der
Seelenmensch nicht aller Anstrengungen enthoben, da es weiterhin gilt,
»die von irdischen Trieben entfesselten Begierden«*™* zu bezahmen. Die
daftr zu erbringenden Aufwendungen erscheinen Petrarca jedoch ver-
gleichsweise gering, da ihm nunmehr das Ziel klar vor Augen steht, auf
das sein ganzes Streben gerichtet ist. Bei der Verfolgung des Vorhabens,
sein weiteres Leben in Gott zu fiihren, ist er sich selbst genug.

Von Augustinus ist bekannt, dass er nach seiner Bekehrung auch sein
Leben radikal dnderte. Er gab seinen Rhetorik-Lehrstuhl auf und be-
griindete eine klosterliche Lebensgemeinschaft, zunichst in Norditali-
en und spiter in Nordafrika. Petrarca erwdhnt in seinem Brief demge-
geniiber zunichst nur kleinere Zeichen, die seinen » Gesinnungswandel«
jedoch deutlich markieren. So schweigt er auf dem Riickweg, ganz in
Gedanken versunken, und hat gar nicht das Bediirfnis, sich seinem Bru-
der mitzuteilen. Er wendet sich mehrfach um, betrachtet den Gipfel des
Berges, um sich zu versichern, wie dieser mit zunehmender Entfernung
scheinbar immer kleiner und gleichzeitig immer unbedeutender wird.
Der Blick zuriick ist vollig anders als der Blick hinauf, als noch die Stra-
pazen des Aufstiegs mit jedem Meter zu wachsen schienen. Der Abstieg
fallt nicht nur deswegen leichter, weil der Weg nach unten fiithrt, sondern
weil inzwischen die korperlichen Anstrengungen selbst ihren Schrecken

109 Petrarca 2015, S. 27.
110 Ebda.

111 Ebda., S. 27-29.

112 Ebda., S. 29.

219

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

verloren haben. Hierzu passt, dass Petrarca versichert, unter »solchen
Bewegungen meines aufgewiihlten Herzens« selbst den »mit spitzen Stei-
nen bewihrten Weg«'*3 nicht mehr wahrzunehmen. Ahnlich wie ein Fa-
kir, der seinen Korper durch geistige Ubungen gegen Schmerzen unemp-
findlich macht, tritt Petrarca beim Abstieg korperlich abgehirtet, seelisch
geldutert und scheinbar in sich ruhend in Erscheinung.'*4

(e) Die Zuwendung zum Leben als letzte Station der dufSeren wie der
inneren Bergbesteigung betrifft die literarische Form des Briefbekennt-
nisses selber. Auch hier orientiert sich Petrarca an seinem Vorbild Au-
gustinus, indem er dem Adressaten seines Briefes versichert, er eroffne
ihm »nicht nur mein ganzes Leben, sondern auch jeden einzelnen Ge-
danken so gewissenhaft«''s wie moglich. Allerdings scheint Petrarca sich
nicht ganz sicher zu sein, denn er bittet und fleht darum, seine unsteten
Gedanken mogen nun endlich »zur Ruhe kommen und sich nach vielen
unniitzen Irrliufen zu dem einen Guten, Wahren, Sicheren und Bestin-
digen hinwenden«**¢. Darin unterscheidet er sich von seinem Vorbild
Augustinus, der sich nach seiner Bekehrung sicher war, dass die Zen-
trierung des eigenen Willens nur gelingen konne, wenn er Gottes Wille
unterstellt werde. Verweigert der Mensch Gott den Gehorsam, geraten
bei Augustinus Seele und Korper in ein verfeindetes Verhaltnis und der
Mensch findet keine Ruhe. Petrarca, der diese feste Glaubenshaltung be-
wundert und ihr nacheifert, zeigt sich zuletzt doch verunsichert, ob sei-
ne beim Bergabstieg gedanklich besiegelte Glaubensgewissheit auch in
Zukunft tragt. Zumindest am Ende des Briefes misstraut er seinem ei-
genen Willen und zweifelt, ob der zuvor tief empfundene Zustand des
Bei-sich-Seins (secum esse) tatsiachlich von Dauer sein wird. Wo Augus-
tinus fest im Glauben einen eigenen Monchsorden griindete, wendet sich
Petrarca fast schon hilfesuchend an den Adressaten seines Briefes, der
— metaphorisch gesprochen — das »Fenster zur Welt«''7 reprisentiert.
Im Unterschied zum gottsuchenden Ich des spitantiken Kirchenlehrers,
fallt es dem neuzeitlichen Ich-Individuum zunehmend schwer, sich der

113 Vgl. ebda.

114 Zum antiken Ideal der ataraxia siehe weiter oben in Teil I Anm. 45 und
Anm. 617.

115 Petrarca 2015, S. 31.

116 Ebda.

117 Es ist davon auszugehen, dass die gewahlte Briefform in erster Linie aus li-
terarischen Griinden und nicht zur Wahrung der Privatheit gewahlt wur-
de. Wenn es stimmt, wie weiter oben in Anm. 79 angedeutet, dass der Brief
tber die Besteigung des Mont Ventoux erst siebzehn Jahre nach dem Ereig-
nis verfasst wurde, dann liegt es nahe, dass Petrarca weniger den genann-
ten Adressaten als vielmehr einen grofferen Leserkreis im Blick hatte. Hier-
zu passt, dass Petrarcas Ruf »schon bei Lebzeiten tiber Italien hinausging«.
Vgl. Burckhardt 2009, S. 117.

220

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

Welt des Gottlichen vorbehaltlos zu tiberlassen. Der gliubige Mensch
ist aufgefordert, sein Seelenheil in Auseinandersetzung mit der inneren
wie mit der dufleren Welt zu bilden. Die angenommene Hierarchie zwi-
schen mundus divinus, mundus minor und mundus maior steht damit
zwar nicht in Frage, aber aus Petrarcas Selbstzweifel wird deutlich, dass
die angenommenen Verkniipfungen zwischen diesen Welten immer wie-
der neu zu justieren sind.

Bilder des Auf- und Abstiegs sind in der westlichen Tradition tief ver-
ankert. Dies gilt nicht zuletzt fiir das judisch-christliche Erbe, fur das
bereits im Alten Testament Jakobs Traum von der Himmelsleiter die
Verbindung zwischen der gottlichen und der menschlichen Welt symbo-
lisiert. Laut Uberlieferung ragte die Leiter von der Erde bis in die gottli-
che Sphire, von der die »Engel Gottes stiegen daran auf und nieder«**¢,
Fur Jakob war klar, dass nach der Vertreibung des Menschen aus dem
Paradies ein direkter Weg nach oben nicht existierte. Trost im Traum
fand er jedoch darin, dass die Engel durch ihre Vertikalbewegungen den
Kontakt zu den Menschen aufrechterhielten. Allerdings war damit auch
entschieden, dass alle menschlichen Tatigkeiten und Bestrebungen nicht
direkt »an den Himmel«'" heranreichen wiirden, da ohne die vermit-
telnden Tatigkeiten der gottlichen Geschopfe alles Irdische — im Wort-
sinne — unzureichend bleiben musste. Es bedurfte also der Gnade Gottes
sowie der Unterstutzung durch seine himmlischen Helfer, um tiberhaupt
den Weg nach oben finden zu konnen. Aus eigener Kraft und aus eige-
nem Willen blieben alle Anstrengungen vergeblich.

Moglicherweise bildete das Traumbild den narrativen Hintergrund fur
Petrarcas Deutung seiner eigenen Auf- und Abstiegserfahrungen. Es wiir-
de in jedem Fall den bei diesem Autor immer wieder auftretenden Zwei-
fel erklaren, den Anspriichen Gottes nicht zu geniigen und das eigene
Schicksal nicht selber in der Hand zu haben. Fiir das hier verfolgte Inte-
resse stehen jedoch nicht die Beweggriinde und Zweifel des Briefschrei-
bers im Vordergrund. Vielmehr bleibt zu fragen, was im Zuge der Ver-
tikalbewegungen mit dem Korper geschieht, da die Vorstellung vom Ich
als erstrebte Einheit des Selbst zwar erst im Modus mentaler Selbstbe-
obachtungen und Selbstbefragungen Kontur gewinnt, ohne dabei jedoch
die Beziige zur — eigenen wie umgebenden — extensio aufzugeben. Im Un-
terschied zu spiteren Ansitzen wird das Petrarca-Ich gerade nicht als
autonom und weltsetzend vorgestellt, sondern es bildet sich erst in der
Auseinandersetzung mit der sinnlich-erfahrbaren Welt. Der selbst- und
welterschlieflende Charakter dieses Ich verlangt daher geradezu danach,
aus dem geistig bestimmten Perspektivzentrum herauszutreten, um auch
die »andere Seite« der angestrebten Einheit in den Blick zu bekommen.

118 LUT, Gen 28, 12.
119 Ebda.

221

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Die raumliche Anordnung der Bergparabel folgt zunichst einem Verti-
kalschema. Ebene, Anstieg, Umwege, Gipfel und Abstieg sind vornehm-
lich durch korperliche Bewegungen nach oben und unten gekennzeichnet.
Doch im Unterschied zu vergleichbaren hierarchischen Schematisierun-
gen, wie etwa bei der zuvor genannten Himmelsleiter oder in Platons
Hohlengleichnis**, ist der hochste Ort nicht einfach gleichzusetzen mit
dem Ziel des Weges, wie auch die darunter liegenden Wegmarken nicht
blofle Abirrungen hiervon darstellen. Die Transformation des Ich ver-
lauft nach einer anderen Logik, bei der die Unterscheidung zwischen in-
nen und auflen entscheidend ist.

Das ungestiime Verlangen am FufS des Berges, das »allein vom Drang
beseelt (ist; EB.), diesen aufSergewohnlich hohen Ort zu sehen«**!; steht
noch ganz im Zeichen der Ungewissheit und Neugier. Petrarca gibt in
diesem Zusammenhang Auskunft dariiber, nach welchen Kriterien er sei-
nen Bruder als Begleiter ausgewahlt hat beziehungsweise weshalb andere
mogliche Weggefahrten fir ihn nicht in Frage kamen. Der eine erschien
ihm zu langsam, ein anderer zu rasch, ein weiterer zu fiillig, wieder ein
anderer zu kraftlos usw. Es dominieren praktische Erwagungen, die sich
jedoch bei genauerer Betrachtung nicht ausschliefSlich als mehr oder we-
niger nutzlich fiir eine erfolgreiche Bergbesteigung erweisen. Damit das
Ich den Berg als Erfahrungsraum aufnehmen kann, benotigt Petrarca ei-
nen vertrauten Menschen an seiner Seite, der ihm nicht nur zweckdien-
lich ist, sondern der es ihm ermoglicht, die Landschaftseindriicke inner-
lich zu verarbeiten. Dass der Bruder diese Unterstiitzung auf dem Weg
tatsdchlich vermissen ldsst und Francesco sogar enteilt, andert nichts da-
ran, dass er als enger Wegbegleiter und Vorbild in Erscheinung tritt. Er
ist nicht nur behdnder und geschickter als Francesco, sondern indem er
den geraden Weg zum Gipfel wihlt, scheint er zugleich zielstrebiger und
gefestigter zu sein als der ihm nacheifernde Ich-Erzihler.™>

Der Aufstieg selber steht fiir die unvermeidlichen Anstrengungen und
Riickschldge bei dem Versuch, den Erfahrungsraum des Ich in Auseinan-
dersetzung mit der anfanglich noch widerstandigen Berglandschaft zu er-
kunden. Fiir Jacob Burckhardt bezeugt Petrarca »als einer der frithesten

120 Zur Deutung des Hohlengleichnisses als hierarchische Schematisierung kor-
perlicher Erfahrungen im philosophischen Denken Platons, vgl. Konig 1989,
S. 15-16. Zur Bedeutung der Korperlichkeit fiir Entstehung und Struktu-
rierung sprachlicher Deutungs- und Differenzierungsschemata vgl. Lakoff/
Johnson 198o0.

121 Vgl. Petrarca 2015, S. 5.

122 Uber Gherardo ist bekannt, dass er nach dem Tod seiner Geliebten im Jahr
1343 in ein Kloster eintrat, um sein bewegtes Jugendleben zu beenden. Sollte
der Brief tatsdchlich erst 1353 abgefasst worden sein, so liefSe sich das kl6-
sterliche Leben als direkter Weg zu Gott deuten, den Francesco am Mont
Ventoux erst noch zu finden hoffte.

222

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

vollig modernen Menschen die Bedeutung der Landschaft fur die erreg-
bare Seele«. Der Dichter war nicht nur »ein bedeutender Geograph und
Kartograph, (...) sondern der Anblick der Natur traf ihn unmittelbar«*,
Es wurde bereits darauf verwiesen, dass Petrarca mit seiner Bergbestei-
gung keine niitzlichen Zwecke verfolgt.'** Umso wichtiger ist daher, wie
die gesuchten Naturerfahrungen bei diesem Autor zum Ausdruck indi-
vidueller Vorstellungen, Strebungen und Sehnsiichte werden, das heifSt
wie die Welt des Phinomenalen ihre sinnlich-sittlichen Wirkungen ent-
faltet. Aus heutiger Sicht ist eine dsthetische Perspektive, die das AufSen
als Resonanzfliche des Innern begreift, nicht unmittelbar verstandlich.
Naturerscheinungen lassen sich zwar nach wie vor in ihren besonde-
ren Sinnesqualititen wahrnehmen; allerdings ist dieser Blick haufig be-
reits an die Frage nach der allgemeinen Bedeutung und Funktion des
Wahrgenommenen jenseits individueller Eindriicke und Empfindungen
geknupft.>s In jedem Fall erscheint es schwierig, nach dem historischen
Durchgang durch naturwissenschaftliche und technologische Rationa-
lisierungen noch unbefangen und direkt vom »Zauber der Natur« und
ihren »belebenden Eindruck «*>¢ zu sprechen. Bei Petrarca ist dies anders.
Der Aufsenraum der Natur wirkt bei diesem Autor unmittelbar auf die
Innenwelt des Ich und sorgt fiir entsprechende Affektionen und Reso-
nanzen. Nachdem zu Beginn der Reise noch der Verweis auf die »lieb-
kosende Luft«, die »Spannkraft der Seelen« und die »Stirke und Behan-
digkeit der Korper«**” die erwartungsfrohe Gemiitslage zum Ausdruck
brachte, dndert sich dieser Zustand rasch. Der steile Anstieg wird schon
bald als »unniitze Strapaze« beschrieben, die Petrarca nicht nur an seine
»Tragheit« gemahnt, sondern ihn »vor Widerwillen ganz elend«'*® sein
lasst. Er ldsst sich abdrangen und sucht den einfachen Weg, »aber durch

123 Vgl. Burckhardt 2009, S. 236. Allerdings verweist der Autor in diesem Zu-
sammenhang mit Recht auf das noch schwache und »wenig entwickelte Ver-
mogen des landschaftlichen Schilderns«, das jedoch nicht »auf einen Mangel
an Empfindung« bei Petrarca schlieffen lasse. Wenn dem Dichter die Worte
fehlen, dann nur, »weil der Eindruck allzu gewaltig auf ihn wirkt«. Ebda.,
S. 237-238.

124 Siehe dazu weiter oben Anm. 78.

125 Dieser Gedanke kann hier nicht weiter vertieft werden. Vgl. ausfithrlicher
dazu Bohme 2014, S. 147-260. Erwdhnenswert ist in diesem Zusammen-
hang, dass Alexander von Humboldt, der bei Petrarca »allen Ausdruck von
Naturgefithl« vermisst, im Rahmen seiner Naturforschungen Maler und
Zeichner beauftragt hat, ausgesuchte Gegenden und Gegenstinde abzubil-
den, um den sinnlichen Qualititen der Einzelerscheinungen moglichst ge-
recht zu werden. Vgl. Humboldt 1847, S. 121.

126 Vgl. Humboldt 1847, S. 59.

127 Vgl. Petrarca 2015, S. 9.

128 Ebda.

223

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

den menschlichen Geist wird die Wirklichkeit nicht aufgehoben, und un-
moglich gelangt ein Wesen von Fleisch und Blut in die Hohe durch Hi-
nabsteigen«'*, Petrarca ist offensichtlich nicht »bei sich«. Der Berg er-
teilt ihm die Lektion, dass man die Steilheit iiberwinden muss, wenn man
ihn besteigen will. Das blofSe Wollen gentigt freilich nicht, sondern der
Korper muss mitgenommen werden, um der » Wirklichkeit« gerecht zu
werden und den »ganzen Menschen« hinaufzufithren. Der Berg bleibt
dabei unveridndert und in all seinen Erscheinungsformen selbstindig; er
bietet den Anlass zur Selbsterfahrung und Selbstiiberschreitung. Die hier
noch als widerstindig und feindlich wahrgenommene Natur bleibt in ih-
rer Anordnung unveriandert. Der »Geist« kann nur versuchen, die feste
Ordnung der Dinge zu erfassen und zu verstehen.

Petrarcas Selbstdeutung seiner misslichen Situation markiert zugleich
den Umschlag. Er schwingt sich, wie er anschaulich beschreibt, »auf den
Flugeln des Geistes vom Korperlichen zum Unkorperlichen hintiber«
und begreift den Berganstieg fortan als Symbol fiir den Aufstieg zum
»seligen Leben«*3°, Dieses »Ziel, auf das hin unsere Pilgerreise ausge-
richtet ist«™*, kann ebenfalls nur durch grofste Anstrengungen erreicht
werden. Im Sinne dieser Ubertragung wird das Bergabenteuer nunmehr
zu einer Allegorie des seelischen Begehrens, auf dessen Weg man »von
Tugend zu Tugend (...) mit erhabenen Schritten wandeln«*3* muss. Ahn-
lich wie das Ausweichen vor der Last der korperlichen Strapazen Pe-
trarca auf Irrwege leitet, die vom Gipfel wegfihren, verurteilt er nun
verallgemeinernd die »irdischen und niedrigsten Gentisse«'33 als Irrtu-
mer auf dem Weg zum seligen Leben. Erst iiber diese religios bestimmte
Umdeutung, die der Augustinischen sehr dhnlich ist, sofern die person-
lichen Laster und Bequemlichkeiten einer starken Selbstkritik unterzo-
gen werden, gelingt es Petrarca, die »schwere Last der Glieder« seines
»sterblichen und hinfalligen Korpers«'34 zu tiberlisten. Er gelangt nun-
mehr auch korperlich leichter nach oben. Man wiirde gerne erfahren,
wie es Petrarca moglich ist, die moralische Revolte an seine eigene Na-
tur zuriickzubinden, indem die geistige Umkehrung (metanoia) schlief3-
lich auch seinen korperlichen Zustand belebt. Aber hieriiber findet sich
in dem Brief kein Wort. Sollte es sich bei dieser Beschreibung also nicht
nur um eine literarische Figur handeln, sondern die eigene Umlenkung
tatsachlich den »ganzen Menschen« betreffen, dann lassen sich die neu-
en korperlichen Krafte allein auf das enge Zusammenspiel zwischen

129 Ebda., S. 13.

130 Ebda. sowie weiter oben Anm. 9o.

131 Ebda., S. 13-14.

132 Ebda., S. 13. Zur Unterscheidung zwischen Wille und Begehren vgl. ebda.,
S.15.

133 Ebda., S. 15.

134 Vgl. Ebda.

224

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

unbeugsamen Glaubensgewissheiten, starken Affekten und extremen
Strebungen zuriickfihren. Diese christlich-asketische Haltung erinnert
nicht nur an Augustinus, sondern ebenso an den biblischen Taufer Jo-
hannes."3s

Das Erreichen des Gipfels und die sich dort darbietende freie Rund-
sicht verschlagt, wie angedeutet, Petrarca die Sprache. Wihrend Ja-
kob Burckhardt das Fehlen der Worte darauf zuriickfihrt, dass »der
Eindruck allzu gewaltig auf ihn wirkt«*3¢, ist nach dem bisher Gesag-
ten zu vermuten, dass die Analogie zwischen dem physischen und dem
seelischen Aufstieg nunmehr an ihre »natiirliche Grenze« stof3t. Wiir-
de man ndmlich im Sinne von Petrarca den Gipfel nicht nur als physi-
schen Bestimmungsort, sondern auch als symbolisches »Ziel der Pilger-
reise« deuten, dann stellt sich sogleich die Frage nach dem Aussehen
und der Beschaffenheit dieser heiligen Stitte. Doch hier muss die Al-
legorie versagen; der »Gipfel des seligen Lebens«*37 bleibt verborgen
und unbekannt. So nahe es liegt, den Aufstieg sinnbildlich zu fassen, so
aussichtslos ist es, den Sitz Gottes anschaulich zu beschreiben. Petrar-
ca bezieht sich daher auf antike Hohenmythen, um dem Unsagbaren
wenigstens einen vagen Ausdruck zu verleihen. Vor dem Hintergrund
kultureller Abstinde und sakraler Unterschiede erscheinen selbst die
himmlischen Gipfel des Athos und des Olymps dem modernen Berg-
wanderer »weniger sagenhaft, wenn ich schon das, was ich uber sie
gehort und gelesen, auf einem Berg von geringerem Ruf zu sehen be-
komme. «'3%

Da die dufSeren Beschreibungen angesichts der unterstellten Analogien
und selbstgespannten Erwartungen versagen, schaut Petrarca in die Fer-
ne und orientiert sich dabei zugleich nach innen. Er erinnert sich an seine
Heimat und sehnt sich »nach italienischer Luft, die mehr dem Geist als
den Augen sich darbot«'3°. Der Fernblick 6ffnet ihm den Raum der See-
le, und er spiirt ein »brennendes Verlangen (...) sowohl Freund als auch
Vaterland wiederzusehen«*+. Allerdings tadelt er sich sogleich fiir seine

135 Der asketisch lebende Johannes der Taufer gilt als frither Meister der Selbst-
stigmatisierung. Er verzichtete auf die zivilisatorischen Errungenschaften
und fiihrte ein einsames und entbehrungsreiches Leben in der Wiiste. Die-
ses abweichende Verhalten blieb freilich nicht unentdeckt und fand sogar
zahlreiche Nachahmer: »Zu den Paradoxien des Wiistenlebens gehort die
Offentlichkeitswirkung: Die Wiistenasketen zogen oft schon nach kurzer, in
der Eindde verbrachter Zeit Menschen an, die in ihnen charismatische Leh-
rer und Propheten sahen.« Keller 2010, S. 195.

136 Siehe dazu weiter oben Anm. 123.

137 Petrarca 2015, S. 15.

138 Ebda., S. 17.

139 Vgl. ebda.

140 Vgl. ebda.

225

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

tiefe Sehnsucht'#', die er zwar anerkennt, jedoch als sentimentale Regung
zuriickweist. Wichtiger erscheint ihm daher, »von der Betrachtung des
Raums hin zu der der Zeit«™* zu wechseln. Dabei heftet sich der Blick
nicht mehr an duflere Landschaften oder einzelne Phinomene, sondern
wendet sich nunmehr ganz nach innen. Petrarca erinnert sich an Verfeh-
lungen und die »vergangenen Stiirme« seines Lebens, die er mit einem
Augustinus-Zitat veranschaulicht, ohne jedoch niher darauf einzugehen:
»Ich will mir ins Gedachtnis rufen meine durchlebten Niedertrachtig-
keiten und die fleischliche Verderbnis meiner Seele, nicht weil ich diese
liebte, sondern um dich zu lieben, mein Gott««.™ Das, was er zu finden
hofft, sucht er nun nicht mehr am erblickten Horizont; dieser dient ihm
nur mehr als dufferer Anreiz beziehungsweise »Seelenoffner«. Der »wah-
re Weg« flihrt ihn stattdessen uber die erinnernde Selbstbeobachtung
nach innen, wo noch »viele ungeloste und bedriickende Aufgaben« 44
warten. Der Gipfel des »seligen Lebens«, so ldsst sich schlussfolgern, ist
somit noch nicht erreicht. Die Landschaft des Mont Ventoux wird zum
anregenden Erfahrungsraum des suchenden Ich. Petrarca plagen weitere
schwere Gedanken, bis er plotzlich seine »Sorgen ums Vergangene« fah-
ren lasst und beschliefSt, nach vorne zu schauen und sich auch zukiinftig,
so gut es eben geht, »der Tugend anzundhern«™s. Der Blick von oben hi-
nab auf die fernen Landschaften gewinnt erneut an Bedeutung und Pe-
trarca findet schon bald wieder Gefallen »an irdischem Geschmack «™4¢,
bis zu dem Zeitpunkt, als er in dieser gehobenen Stimmung auf die Idee
verfillt, das Buch der Bekenntnisse des Augustinus aufzuschlagen.
Beim Vorlesen der zuvor bereits zitierten Stelle™ verschlagt es Petrar-
ca erneut die Sprache. »Ich war betdubt, ich gestehe es«™®. Er verurteilt
sich abermals dafiir, sich dem Genuss der Landschaft leichtfertig hinge-
geben zu haben und beteuert fest, »dass nichts bewundernswert ist aufSer
der Seele«'#. Der moralisch aufgeladene Blick nach innen gelingt dem-
nach erst, wenn alles Auflere als falscher Schein zuriickgewiesen wird.
Diese Haltung erinnert in auffilliger Weise an die voranstehend so ge-
nannten »Stufen der AbstofSung«, die die Kehrseite der »Stufen der Ho-
herentwicklung« bezeichnen, wonach der Korper zu tiberwinden ist, um
zur Seele zu gelangen.*s° Auch bei Petrarca muss der Triumph tiber die

141 Zur »unminnlichen Verzirtelung« siche weiter oben Anm. 97.

142 Petrarca 2015, S. 19.

143 Ebda. (im Original hervorgehoben).

144 Ebda.

145 Ebda., S. 21.

146 Ebda., S. 23.

147 Siehe dazu weiter oben Anm. 102.

148 Vgl. Petrarca 2015, S. 25 sowie Anm. 105 weiter oben.

149 Vgl. ebda. sowie Anm. 106 weiter oben.

150 Siehe zu dieser Kritik am Beispiel von Platon weiter oben in Teil I Anm. 616.

226

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HOHENPHANTASIEN

eigene Unvollkommenheit unvollstindig bleiben, da sein Korper und die
ihn umgebenden Phinomene zwar existent sind, ihre AbstofSung zugleich
jedoch als notwendig begriffen wird. Aber im Unterschied zu Platon ver-
sucht Petrarca nicht, bereits im Leben dem Tode méglichst nahe zu sein,
sondern er beschliefst, Wesentliches und Unwesentliches voneinander zu
trennen, indem er den Blick ganz nach innen wendet. Die Befreiung des
Ich gelingt demnach nicht iiber die Bewaltigung korperlicher Strapazen
und dufSerer Abenteuer, sondern iber die kritische Beobachtung und Prii-
fung seiner Selbst. Dieser Weg fiihrt einseitig nach innen und unterschei-
det sich darin von der — nur scheinbar paradoxalen — Korperbearbeitung
im Rahmen der griechischen Polis.'s* Der eigene Korper und die dufSere
Natur sollen nicht, wie bei Platon, in den Dienst des herrschenden Lo-
gos oder politischer Zwecke gestellt werden, sondern das auf sich selbst
reflektierend Ich weist alles »Irdische« streng zurick. Doch wahrend
bei Platon aufgrund der eindeutigen Vorrangstellung des Logos kaum
etwas von der Gewalt nach auflen dringt, die notwendig ist, damit die
geforderte MifSigung (sophrosyne) und Selbstbeherrschung (enkrateia)
gelingen kann, finden sich bei Petrarca zahlreiche Hinweise darauf, dass
die eigene wie die aufsere Natur niemals ganz verstummen, sondern das
Ich bestiandig an die Welt zuriickbinden, von der es sich nicht vollstan-
dig losen kann.s*

Das Ich-Individuum, so lassen sich die voranstehenden Ausfiihrungen
zusammenfassen, richtet »die inneren Augen«'s3 auf sich selbst und er-
offnet dadurch eine »Landkarte seelischer Affektorte«'s+, die in ihrem
Ausmaf und ihrer Vielfalt zuvor noch unbekannt war. Petrarca iiber-
nimmt dabei die Position eines Grenzgingers, der einerseits stark an mit-
telalterliche Ordnungs- und Hierarchievorstellungen gebunden ist, ande-
rerseits jedoch die folgenschwere Aufwertung des Selbst einleitet, indem
er nicht mehr auflerhalb sucht, »was drinnen zu finden«*ss ist. Dieses
»Drinnen« wird noch als »fiir sich seiend « vorgestellt — um diesen hegel-
schen Begriff hier zu gebrauchen —, damit es tiberhaupt zu Gott gelangen
kann. Aber aus den Selbstzweifeln Petrarcas wird ebenso deutlich, dass
die angestrebte Identitit des Selbst (secum esse) ohne dufSere Bindungen
und Vermittlungen nicht moglich ist, da der Gottesbezug im seelischen
Riickverweis nicht aufgeht. Die Natur als Erfahrungsraum des Ich bleibt

151 Siehe dazu weiter oben in Teil I Anm. 618. Wie dort gezeigt, findet sich bei
Platon trotz seiner korperfugalen Anthropologie eine durchweg positive Be-
wertung der gymnastischen Erziehung.

152 Bezeichnend hierfiir ist Petrarcas literarisch verarbeitete Liebe zu Laura,
»die symbolisch fur die Liebe steht, von der immer wieder gesagt wird, dass
sie »»vom Himmel (herab) steigt<««. Vgl. Leinkauf 2017, S. 287.

153 Vgl. Petrarca 2015, S. 25.

154 Leinkauf 2017, S. 296.

155 Petrarca 2015, S. 27.

227

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

in all ihren Erscheinungsformen aufSerlich und damit unverandert — wo-
bei auffillig ist, dass Petrarcas Blick eine Liebe zum Sehen ohne Bezug
auf den Nutzen's¢ erkennen ldsst. Um eine » Urszene des modernen Sub-
jekts«*57 handelt es sich dabei jedoch nicht, da der ich-zentrierte Blick
bei sich verbleibt und noch keine Substantialitit besitzt oder Objektivi-
tat beansprucht. Der transzendierende Wille richtet sich auf die eigene
Seele beziehungsweise einen imaginiren Gott, die beide dem Zugriff im-
mer wieder sich entziehen. Die bestindig wiederkehrenden Selbstzweifel
und Sehnstichte Petrarcas zeugen eben hiervon und sind damit authen-
tischer Ausdruck dieser selbstgewihlten Weltlosigkeit.

9. Festivalisierung

Die Enifesselung des Ich, so lassen sich die voranstehenden Ausfiihrun-
gen hier aufnehmen, wird bei Petrarca angebahnt und innerhalb reli-
gioser Identitatsvorstellungen entwickelt. Der »Weg nach innen«, der
bei diesem Autor feinsinnig erkundet und literarisch ausgearbeitet wird,
markiert deutlich die dufseren Grenzen des erstrebten »Bei-sich-Seins«
(secum esse). Da alle diesseitigen Gliicks- und Vollkommenheitsverspre-
chen scheitern, ist der Schliissel fiir das Seelenheil nur im Riickbezug auf
das Ich auffindbar. Diese Schlussfolgerung stellt Petrarca den falschen
Verlockungen und korperlichen Qualen entgegen, die der Bergabenteu-
rer am Mont Ventoux durchleben muss. In diesem Zusammenhang un-
terscheidet der Autor in seinen Texten bereits zwischen Ich, Selbst und
Person, ohne jedoch begriffliche Explikationen vorzunehmen. Dies riihrt
daher, dass »die philosophischen Worte nicht nur miteinander, sondern
auch mit der Sache zusammenhingen«'s®, Bei Petrarca ist die »Sache«
noch nicht weiterentwickelt, das heif$t Ich, Selbst und Person verdan-
ken ihre gemeinsame Bedeutung dem erstrebten innigen Verhiltnis zu
Gott. Im Sinne mittelalterlich-religioser Vorstellungen war der Begriff
»Person« allein Gott vorbehalten und wurde auf den Menschen nur an-
gewendet, um eine besondere Beziehung zur tiberweltlichen Macht an-
zuzeigen. Daher spricht auch Luther von einer »Person« nur im Zusam-

156 So lauten die ersten Sitze der Metaphysik bei Aristoteles: » Alle Menschen
streben von Natur nach Wissen. Dies beweist die Liebe zu den Sinneswahr-
nehmungen; denn auch ohne den Nutzen werden sie an sich geliebt und vor
allen anderen die Wahrnehmungen mittels der Augen.« Aristoteles 1995 b,
Metaphysik, 1. Buch 1. Kap., 980 a. Gleiches gilt laut Joachim Ritter auch
fiir Petrarcas Drang, den Mont Ventoux zu besteigen und mit offenen Sin-
nen wahrzunehmen. Ritter 1974, S. 174 (Anm. 23).

157 Vgl. zu dieser Einschitzung neben anderen Bornchen 2017, S. 553.

158 Vgl. Adorno 1997, S. 7.

228

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

menhang mit geistigen, nicht jedoch weltlichen Wiirdentragern.™s* Anteil
an der Person Gottes gewann der Mensch gemafS dieser Vorstellung al-
lein im Glauben und in der Hoffnung auf das ewige Leben. Das Petrar-
ca-Ich erweitert diesen Gedanken dadurch, dass der Bezug zum ewigen
Leben schon im Diesseits gestaltet werden kann (ars vitae), indem der
Mensch versucht, moglichst aufgeschlossen und authentisch zu sein. Al-
lerdings iiberwiegt bei diesem Autor der Gedanke an Gott als dem letz-
ten Grund allen menschlichen Strebens und Wissens, »und dieser letzte
Grund zeigt sich im vorletzten des Wissens, dem reflektierenden Ich, als
Prasenz der transzendenten gottlichen Einheit im Ich«*6°.

War der Drang nach Wahrhaftigkeit bei Petrarca vor allem religios be-
stimmt und dabei auf sich selbst gerichtet, so dnderte sich dies im Zuge
der Entdeckung des »dufSeren Menschen«*¢* und der zunehmend einset-
zenden Verweltlichung des 6ffentlichen Lebens. Zum Ersten gehoren die
zahlreichen Personenbeschreibungen, in denen versucht wird, das Cha-
rakteristische eines Menschen oder eines bestimmten Menschentyps zu
erfassen. Jakob Burckhardt bezieht sich in diesem Zusammenhang etwa
auf Dante und Boccaccio, die in ihren genauen Beobachtungen physi-
ognomische Details kunstvoll beschreiben, »wie ein Maler sie hundert
Jahre spater wiirde gemalt haben — denn auch hier geht die Bildung der
Kunst lange voran«*$2, Und uber mehrere Seiten zitiert derselbe Autor
aus einer »hochst merkwurdigen Schrift iiber weibliche Schonheit« 3,
die das Ziel verfolgt, »von einzelnen schonen Teilen zu einer hochsten
Schonheit«*% zu gelangen. Bedenkt man, dass die Physiognomik seit je-
her versucht hat, aus korperlichen Anzeichen auf das Innere eines Men-
schen zu schlieflen, das wahlweise als Seele, als Charakter, als Gemiits-
zustand oder als geistige Konstitution gefasst wurde, so mag dies als

159 Vgl. Nass 1964, S. 13.

160 So Leinkauf 2017, S. 304.

161 Diesen Begriff verwendet Burckhardt 2009, S. 275.

162 Ebda., S. 276.

163 Vgl. ebda., S. 277-280. Burckhardt bezieht sich dort auf das »Werkchen«
von Firenzuola aus dem 16. Jahrhundert.

164 Burckhardt 2009, S. 277. Firenzuola entwickelt in diesem Zusammenhang
sehr genaue Vorstellungen dariiber, was als schon gelten kann: »Die Schla-
fen sind weifs und flach und nicht zu schmal am schonsten. Die Nase, wel-
che wesentlich den Wert des Profiles bestimmt, muss nach oben sehr sanft
und gleichmiafig abnehmen; wo der Knorpel aufhort, darf eine kleine Er-
hohung sein, doch nicht, dass daraus eine Adlernase wiirde, die an Frau-
en nicht gefillt; der untere Teil muss sanfter gefirbt sein als die Ohren, nur
nicht erfroren weif3, die mittlere Wand der Lippe leise gerotet. (...) Ebda.,
S. 278. Auch wenn Wertungen dieser Art uns heute fragwiirdig erscheinen,
sind ihre Auswirkungen vor allem auf die bildenden Kiinste nicht zu unter-
schatzen.

229

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Indiz dafir gewertet werden, dass aufgrund der Vielzahl entsprechen-
der Abhandlungen bis weit ins 16. Jahrhundert hinein eine Verlagerung
des Interesses vom inneren zum dufSeren Menschen stattfand.’ss Wo es
Petrarca angesichts der freien Rundsicht auf dem Gipfel des Mont Ven-
toux »einem Betdubten gleich«'¢ die Sprache verschligt, versuchen be-
reits wenige Jahrzehnte spater unterschiedliche Autoren den Geheimnis-
sen der Seele durch eine spezielle Asthetik duflerer Erscheinungen auf die
Spur zu kommen. Stellvertretend fir diese Bemithungen sei hier noch-
mals auf Firenzuola verwiesen, der laut Burckhardt das Lachen »recht
hiibsch als ein Erglinzen der Seele«*s” beschreibt. Erganzt wird dieses
neu erwachte Interesse an dufSeren Gestalten sowie hierauf bezogenen
Gestaltungsgrundsatzen durch auffillige Parallelen in anderen Lebens-
bereichen, die ebenfalls in der sinnlichen Konkretisierung ihren Ausgang
nehmen, um daraus Bedeutungen zu gewinnen. Hierzu gehoren etwa die
bereits erwiahnten Verbindungen zwischen Kunst und Wissenschaft*¢%,
Auffassungen zur Regierung und zum Kriegshandwerk, neue Baukiinste
und Architekturen, aber auch alltigliche Erscheinungsformen, wie das
Interesse an Reisen, an landschaftlicher Schonheit, an Sitten und Ge-
brauchen fremder Volker, an Biographien historischer Gestalten etc. Auf
ganz unterschiedlichen Gebieten, so hat es den Anschein, gewinnen au-
Bere Formen und Gestaltungen an Bedeutung, deren Geltung zuvor noch
im seelischen und geistigen Vermogen begriindet schien. Nachdem der
»innere Mensch« mit Petrarca seine Grenzen erkundet hatte, konnte die
Entdeckung des »dufleren Menschen« voranschreiten.

Auffillig ist, dass trotz der Antikenpassion der Renaissance-Huma-
nisten die Olympischen Spiele und romischen Wettkdmpfe kein Vorbild
fiir die Entwicklung kérperlicher Ubungen boten. Zwar wurden im Rah-
men der Firstenerziehung neben den geistigen Disziplinen auch Ball-
spiele, Schwimmen, Fechten, Reiten, BogenschiefSen und anderes unter-
richtet.*® Und auch in den so genannten Lateinschulen, die zunédchst
den Klostern und spéter den Stadten angeschlossen waren, gehorten seit
dem 16. Jahrhundert regelmifige »Ubungen zur Kriftigung des Kor-
pers« zum Lehrplan.t7° Von einer » Wiedererweckung der Olympischen

165 Beispiele zur Herkunft und Wirkungsgeschichte der Physiognomik finden
sich bei Bohme 2014, S. 171-222.

166 Siehe dazu weiter oben Anm. 94.

167 Vgl. Burckhardt 2009, S. 280.

168 Siehe dazu weiter oben Anm. 50.

169 Die erste Humanistenschule wurde 1423 in Mantua eingerichtet. Sie galt als
»Idealschule der Renaissance« und war zugleich Vorbild fiir vergleichbare
Erziehungsanstalten in einigen italienischen Fiirstentiimern und Stadtrepu-
bliken. Vgl. dazu McClelland 1984, S. 85-110.

170 Dies galt auch fir reformatorisch gepriagte Schulen nordlich der Al-
pen, die hofischen Traditionen und Erziehungsformen eher ablehnend

230

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Spiele« konnte jedoch — bis auf wenige Ausnahmen'’* — nicht die Rede
sein. Dies iberrascht, da das Wissen um die Existenz und Bedeutung
Olympias weit verbreitet war. Die Beschreibungen der olympischen Stat-
ten durch Strabon und Pausanias sowie die Olympischen Oden Pindars
lagen vor und waren bereits in verschiedene Sprachen tibersetzt worden.
Antike Schilderungen iiber die Olympischen Spiele wurden durch den
Humanisten Wilhelm Xylander aus dem Griechischen ins Lateinische
tibertragen und uiber die Druckereien in Straf$burg, Leiden und Basel ver-
breitet.””> Doch trotz dieser zahlreichen Vorarbeiten und Ubersetzungen
spielte Olympia fur die Herausbildung einer an die Antike angelehnten
Korperkultur keine nennenswerte Rolle.

Im Rahnen der piddagogisch ausgerichteten Korperiibungen orientier-
te man sich eher an den ritterlichen Exerzitien, die fur die Ausbildung der
Sohne des Adels als unabdingbar galten und eine vor allem an standesbe-
zogenen und nitzlichen Fertigkeiten orientierte Ausbildung gewihrleiste-
ten. Tanzen, Lautenspiel, Fechten, Reiten oder Ringrennen waren fiir die
jungen Adligen ebenso wichtig wie Kenntnisse im Befestigungsbau oder in
der Kriegsfuhrung. Inhalte dieser Art wurden an den Universitaten nicht
vermittelt, weshalb aus aristokratischer Sicht die Ritterakademien gegen-
uber den antiken Vorbildern als das geeignetere Modell erschienen. Allein
die Verwendung der Begriffe Gymnasium und Lyzeum fiir die auf einen
geistlichen Beruf oder ein Studium vorbereitenden Schulen erinnerten an
antike Erziehungsvorstellungen, wonach die gymnastische Ausbildung im
Zentrum stand und eine Angelegenheit »aller Burger «'73 war. Doch weder

gegeniiberstanden. Luther und Zwingli hatten gegen »kurzweilige Ubun-
gen« — wie Ritterspiele, Fechten und Ringen — nichts einzuwenden. Sie spra-
chen sich nur gegen »gefihrliche Ubungen« und das Gliickspiel aus. Vgl.
dazu Behringer 2012, S. 142-146.

171 Zu diesen Ausnahmen gehort etwa die Griindung der Academia Olimpica
im Jahr 1555 in der Stadtrepublik Vicenza. Das Wappen der Akademie zier-
te ein Stadion und die Griinder — Edelleute, Kiinstler und Biirger Vicenzas
—, zeigten sich begeistert von den antiken Olympischen Spielen. Allerdings
tberwogen die kiinstlerischen Interessen. Man beschloss, ein antikes Thea-
ter (teatro olimpico) zu errichten, in dem man die griechischen Tragodien
wiederauffiihren wollte. Die gymnischen und hippischen Wettbewerbe spiel-
ten hierbei keine Rolle. 1580 begann der grofite Architekt jener Zeit, An-
drea Palladio, mit dem Bau, der 1585 eingeweiht wurde und bis heute als
Schauspielstitte genutzt wird.

172 Weitere Beispiele finden sich bei Behringer 2012, S. 158-162.

173 Siehe dazu weiter oben Anm. 436 in Teil I. Das griechisch-aristokratische
Ideal der kalokagathia band — wie gesehen — moralische Eigenschaften an
korperliche Schonheit und Erotik. Die zuvor beschriebenen physiognomi-
schen Ansitze weisen in eine dhnliche Richtung, ohne jedoch einen ent-
sprechenden Ubungskanon mit zu beriicksichtigen. Erst in der hofischen

231

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

folgten die humanistischen Schulkonzepte den antiken Vorbildern 6ffentli-
cher Nacktheit (gymnoi) und unbeschwerter MufSe (schole) noch bewun-
derten sie das ambivalente Spiel des sexuellen Begehrens (aphrodisia).'7+
Wihrend im antiken gymmnasion der Junge lernte, »wie er seinen Korper
zu gebrauchen hatte, damit er auf ehrenvolle Weise selbst begehren und
begehrt werden konnte«'75, wurden an den humanistischen Schulen der
Renaissance Pferde geritten, Steine gestofSen, Stangen geworfen und Bille
gespielt, um die Korper »behdnde zu halten«'7¢.

Auflerhalb der Hofe, Schulen und Ritterakademien gab es ebenfalls
Vergniigungen und Feste, bei denen korperliche Ubungen und Wett-
kdampfe eine wichtige Rolle spielten. Vorldufer hierfir waren die mit-
telalterlichen Turniere, die das ritterliche Leben reprisentierten sowie
die Volksfeste mit ihren lindlich-bauerlichen Traditionen. Ahnlich wie
das Turnier nicht nur der Kriegsvorbereitung diente, sondern Edelleuten
und Rittern die Moglichkeit bot, die eigene Uberlegenheit, Geschicklich-
keit und Gesinnung einem grofleren Publikum zu prisentieren, dienten
die Feste und Feiern auf dem Land nicht nur dem sozialen Zusammen-
halt und Zeitvertreib, sondern ebenso der Verhohnung der »edlen Leu-
te« durch das »Blofistellen biuerlicher Rohheit.«'77 Kérperliche Ubun-
gen, wie das Fechten mit Rapieren oder langen Holzstangen, das Tragen
und Werfen von Gewichten, der Weitsprung sowie Schnell- und Dauer-
lauf, waren Ausdruck der Vitalitit des einfachen Volkes, die nicht selten
in Prugeleien und Obszonitaten ihren festlichen Ausgang fanden. Auch
wenn demgegeniiber bei den mittelalterlichen Turnieren auf gehobene
Formen des Umgangs Wert gelegt wurde, handelte es sich hierbei den-
noch um gewalttitige Vorfithrungen korperlicher Kraft, die dem »Hoch-
mut« und »Ehrgefiihl«'7% der gertisteten Krieger eine Bithne boten.

Am Beispiel des calcio fiorentino soll nunmehr aufgezeigt werden, auf
welchen Biithnen der Renaissancemensch soziale Aufmerksamkeit und
Bestitigung suchte, nachdem Petrarcas reflektiertes Ich-Verstindnis das

Ausbildung wurde der Korper zum ausdriicklichen Angriffspunkt einer
standesgemifen Erziehung. Dies wird in den nachfolgenden Ausfithrungen
noch naher erldutert werden.

174 Siehe dazu weiter oben Anm. 434 in Teil L.

175 Siehe dazu weiter oben Anm. 441 in Teil L.

176 So der Florentiner Chronist Vespasiano da Bisticci im Jahr 1425 iiber den
Unterricht im so genannten Haus des Spiels (casa giocasa) des ersten Gym-
nasiums in Mantua; zitiert nach Behringer 2012, S. 139.

177 Vgl. O. Borst 1983, S. 300.

178 »Wahrend in den mittleren und unteren Gesellschaftsschichten (...) der Vor-
teil die wesentliche Triebfeder bildet, ist der Hochmut die grofse Bewegkraft
der Aristokratie«. Huizinga 2006, S. 88. Ruhmsucht und Ehrgeiz sind laut
Jacob Burckhardt ebenso charakteristische Eigenschaften des » Renaissance-
menschen«. Vgl. dazu Burckhardt 2009, S. 115-123.

232

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Fundament zur Entfesselung der Individualitit zwar legen, nicht jedoch
»welthaft«7 6ffnen konnte. Da bei dem historischen Festereignis in Flo-
renz Uber mehrere Jahrhunderte ein Spiel zur Auffihrung gebracht wurde,
das im Zuge seiner Entwicklung republikanische ebenso wie hofische For-
men hervorbrachte, die an mittelalterliche Volksfeste und Turniere zwar
erinnerten, ohne jedoch deren Bedeutung einfach fortzuschreiben, bietet es
sich an, den Florentiner FufSball als symboltrachtiges Darstellungsmedium
fiir den »dufleren Menschen« in den Blick zu nehmen. Erst nachdem die
Entfesselung des Individuums durch den ich-zentrierten Blick des Bergbe-
steigers Petrarca angeregt worden war, bot die 6ffentliche Auffithrung von
Spielen wie dem calcio die Moglichkeit, den inneren Raum der Seele nach
aufSen zu kehren und offentlich aufzufithren. Dabei wird sich zeigen, dass
die Ubersetzung von »innen« nach »auflen« — um in diesem Bild zu blei-
ben —, die reflektorische Selbsterfahrung (experientia in se) in eine prak-
tische Welterfahrung (experientia mundi) tberfiihrte, bei der das Ich als
Teil der sozialen Wirklichkeit zunehmend korperlich in Erscheinung trat.

Spiele, vor allem mit Ballen oder Kugeln, waren in der Renaissance
uberaus populir. Hierzu zihlen etwa die ab dem 16. Jahrhundert ver-
breiteten Ballhausspiele, fur die in vielen europaischen Stiadten eigene
Anlagen errichtet wurden.™° In Italien gab es neben den typischen Ball-
hausaktivitaten — Ruckschlagspiele mit und ohne Schlager — auflerdem
das an Faustball erinnernde Pallone (Ballonspiel), das vorwiegend in den
Straflen der Stadte gespielt wurde und vermutlich bereits zahlreiche Zu-
schauer anzog.™* Sehr viel aufschlussreicher ist die Quellenlage beziig-
lich des so genannten FufSballspiels (gizoco del calcio), das allerdings mit
dem heute so bezeichneten Sportspiel nicht zu verwechseln ist, da nur
»fir den Anstof$ der Stof§ mit dem Fuf$ obligatorisch war«'%2, Auffillig

179 Auch wenn bei Petrarca in den landschaftlichen Betrachtungen deutliche
Spuren seiner Weltoffenheit erkennbar sind, bleiben die Erfahrungen des
Ich bei diesem Autor bestimmt von einer »christlich inspirierten Weltver-
achtung«. Vgl. dazu Leinkauf 2017, S. 253.

180 Ballhauser zihlten zu beliebten Treffpunkten der adligen und burgerlichen
Oberschichten. »Frankreich war bei dieser Entwicklung fiihrend. Hier voll-
zog sich offenbar ein allmihlicher Ubergang von ilteren volkstiimlichen
Spielen zum typischen jeu de paume der Exerzitienepoche.« Eichberg 1978,
S. 98.

181 So berichtet Goethe anlisslich einer Reisebucheintragung vom 16. Septem-
ber 1786 von einem Ballonspiel, bei dem »vier- bis fiinftausend Zuschauer«
anwesend gewesen sein sollen. Vgl. Goethe 1983, S. 710. Ob auch in frithe-
rer Zeit dhnlich grofSe Zuschauerzahlen erreicht wurden, ist nicht bekannt.
Uberliefert sind jedoch Klagen iiber »das exzessive Ballspielen in den Stra-
fen der italienischen Stiddte«. Vgl. dazu Behringer 2012, S. 139.

182 Vgl. Eichberg 1978, S. 90. »In den ilteren Volksballspielen waren hiufig
die heute gesonderten Ubungsarten — Fuflball, Handball, Hockey, Ringen,

233

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

ist, dass trotz aller Unterschiede zwischen den einzelnen Spielpraktiken
— zu ergidnzen wiren die zahlreichen Spiele mit kleinen Billen'®s — das
Moment des korperlichen Kampfes und der direkten Gewaltaustibung
zugunsten stirker spielerisch gepragter Formen zuriickgenommen wur-
de. Das heifSt nicht, wie noch gezeigt wird, dass physische Gewalt und
Aggressionen aus dem calcio verbannt gewesen wiren; davon kann kei-
ne Rede sein. Allerdings ist zu beobachten, dass spieltypische Elemen-
te insbesondere des Kalkiils und der Geschicklichkeit an Bedeutung ge-
wannen, weshalb die einfache und rohe Kraftentfaltung im gleichen Zug
an Bedeutung verlor. Dies ist ein wichtiges Merkmal, das zugleich eine
Neuerung gegeniiber bereits geregelten Formen des Kampfes, wie dem
mittelalterlichen Turnier, darstellt. Da spielerische Elemente im Turnier-
wesen kaum ausgebildet waren und die » Vorfilhrung brutaler Kraft«$4
dominierte, markieren die Ballspiele zur Zeit der italienischen Renais-
sance einen auffalligen Einschnitt.**s

Folgt man dem Kunsthistoriker Horst Bredekamp, so bezieht sich
das erste uiberlieferte Dokument des calcio auf ein Gedicht, »das zu den
schonsten Elogen auf den Ballsport tiberhaupt gehort«™*¢. In den von ei-
nem Anonymus verfassten Zeilen wird ein Traum beschrieben, in dem
sich spielerische und erotische Momente subtil ergdnzen, wodurch —
nach Meinung des Interpreten — zugleich eine Stimmung wiedergegeben
wird, »die iber Generationen erhalten blieb«*%7. Dieses Gedicht entstand

Boxen und andere — noch nicht getrennt, so dass bereits die Bezeichnung
>FuSball« fiir diese vielseitigen Ballspielarten irrefithrend sein kann.« Ebda.,
S. 88. Gegen die Annahme, dass der moderne Fuf$ball vom italienischen cal-
cio abstamme, argumentieren auch andere Autoren, wie beispielsweise Lan-
franchi 1997, S. 41—42.

183 Vgl. dazu die Beschreibungen bei Behringer 2012, S. 142.

184 Ebda., S. 137.

185 Dies gilt nicht fiir simtliche Ballspiele, die spatestens seit dem 14. Jahr-
hundert vor allem in England, Wales und Schottland nachweisbar sind.
So verweisen Norbert Elias und Eric Dunning auf ein »Ballspiel namens
>FuSball««, das aus heutiger Sicht brutal erscheint und als Mittel der Kon-
fliktaustragung beziehungsweise als »Form institutionalisierter Gewalt« zu
verstehen ist. Elias 2003 b, S. 316 und S. 322. Noch frithere Quellenanga-
ben aus dem 12. Jahrhundert finden sich bei Magoun 1938, S. 3. Hinwei-
se darauf, dass die »Zivilisierung des Fuf$balls« nicht eindimensional ver-
lief, sondern Briiche und Diskontinuititen aufweist, finden sich bei Eicherg
1978, S. 88-98.

186 Bredekamp 2006, S. 36. Ein Vorzug der Studie besteht darin, dass der Ver-
fasser zahlreiche Originalquellen verarbeitet hat, die bisher kaum Eingang in
die Forschung gefunden haben. Hinzuweisen ist auf die sich im Anhang be-
findliche umfangreiche » Chronologie der Berichte, Reportagen, literarischen
Zeugnisse und Illustrationen des Calcio fiorentino«. Vgl. ebda., S. 186-212.

187 Ebda., S. 42.

234

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

vermutlich zwischen 1460 und 1470. Florenz konnte zu dieser Zeit be-
reits auf eine einhundertfiinfzigjahrige Tradition als eine der bedeutends-
ten Stadte des Kontinents zuriickblicken. Vor allem in den ersten Jahr-
zehnten des 14. Jahrhunderts erlebte der Stadtstaat einen politischen und
kulturellen Aufschwung, nachdem eine erste biirgerliche Verfassung so-
wie eine Regierungsgewalt ohne Adelsbeteiligung schon im 13. Jahrhun-
dert durchgesetzt werden konnte. Trotz Pest, die Florenz 1348 erreich-
te, zahlreichen Kriegen sowie wirtschaftlichen EinbufSen gelang es den
handelnden Akteuren, die vor allem reichen Kaufmanns- und Bankiers-
familien entstammten, die Vorrangstellung der Stadt gegeniiber konkur-
rierenden Feudalherren und Kommunen zu sichern. In keiner anderen
toskanischen Stadt erreichte das Biirgertum einen so groflen Einfluss wie
in Florenz. Die noch junge Patrizierfamilie der Medici, deren Mitglieder
als Wollhandler und Finanziers des Papstes Geld und Einfluss gewonnen
hatten, nutzte ihren Vorteil und bestimmte erstmals ab 1434 die Geschi-
cke der Stadt — zunachst noch im Hintergrund als graue Eminenzen im
Stadtrat, ab 1569 jedoch als Groflherzoge der gesamten Toskana. Mit
ihrem Auftreten nur wenige Jahrzehnte vor dem Entstehen des calcio-
Gedichts war nicht abzusehen, dass die Macht der Medici fiir mehr als
dreihundert Jahre weit iiber die Grenzen ihrer Heimatstadt hinaus be-
stimmend sein sollte.

Auch wenn die gesellschaftlichen Umstiande in Florenz sehr detail-
liert Giberliefert sind — aufSer den Abhandlungen von Historikern und
politischen Philosophen, wie vor allem Machiavelli, der die Geschichte
von Florenz bis 1492 beschrieben hat, sind zahlreiche Statistiken tiber-
liefert, die ein recht genaues Bild iiber die Lebensbedingungen in der
Stadt vermitteln —, wire es falsch, wiirde man die republikanische Pe-
riode als statisch auffassen und die »Sache des Volkes« (res publica)
mit heutigen Demokratie- und Rechtsstaatsauffassungen gleichsetzen.
Mit Blick auf zeitgeschichtliche Stadtchroniken weist Jacob Burckhardt
darauf hin, dass Florenz als »Stadt der bestindigen Bewegung«**® im-
mer schon durch gegenliufige Bestrebungen gekennzeichnet war, die sich
nur schwer unter einer gemeinsamen Uberschrift zusammenfassen lassen:
»Adelsherrschaft, Tyrannis, Kimpfe des Mittelstandes mit dem Proleta-
riat, volle, halbe und Scheindemokratie, Primat eines Hauses, Theokra-
tie (mit Savonarola)«™® — in der Stadtrepublik Florenz konkurrierten im-
mer schon unterschiedliche Interessenlagen und Politikverstindnisse. Fiir
den hier behandelten Zeitraum im letzten Drittel des 15. Jahrhunderts
ist davon auszugehen, dass die allgemeine Skepsis gegentiber geistlichen

188 Vgl. Burckhardt 2009, S. 52.

189 Ebda., S. 68. Die Republik existierte bis zur Griindung des Herzogtums
Toscana im Jahr 1536; mit der symbolischen Aufwertung zum GrofSherzog-
tum im Jahr 1569 wurde die Republik schliefSlich auch de jure abgeschafft.

235

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

oder weltlichen Autoritaten in Florenz stark ausgeprigt war und das Volk
(popolo) sich als politischer Souverin begriff. Allerdings wurden die po-
litische Freiheit und Rechtsgleichheit, auf denen der Stolz der Florenti-
ner beruhte, bestindig durch einzelne wohlhabende Familienverbinde
(gentes) bedroht, die das Modell der adligen Geschlechterverbande (con-
sorteria) Ubernahmen und auf ihr Klientelwesen iibertrugen. Um dieses
Klientelwesen zu festigen beziehungsweise ausweiten zu kénnen, veran-
stalteten die »Familien der Besten« (optimaten) private und offentliche
Feste. Dort konnten sich die »republikanischen Aristokraten« im Krei-
se ihrer Mitbtirger zeigen, und bei diesen Anldssen wurden hiufig neue
Biindnisse zwischen einflussreichen gentes gekniipft. Je opulenter und
spektakuldrer die 6ffentlichen Feiern ausfielen, desto grofSer war in aller
Regel der allgemeine Zuspruch durch die Festteilnehmer. Wie grof§ das
allgemeine Interesse an offentlichen Feiern war, ldsst sich auch daran ab-
lesen, dass die Hauser der wohlhabenden Familien nicht mehr, wie noch
zuvor als festungsartige palazzi mit hohen Turmen als weithin sichtbare
Symbole fiir die jeweiligen Adelsgeschlechter errichtet wurden, sondern
sich nach aufsen offneten, indem durch Loggien neue Bereiche zwischen
dem offentlichen und privaten Raum eingerichtet wurden. Straffen und
Plitze konnten auf diese Weise in die Festlichkeiten integriert werden,
und die Nachbarschaft eines Viertels wurde bereits architektonisch mit
einbezogen. Neben den Kontakten der einflussreichen Familien unterein-
ander, entstanden auf diese Weise lokale Interessenverbiinde, die bei un-
terschiedlichen Anldssen niitzlich werden konnten. Denn wer in einem
Stadtviertel Einfluss hatte, der bestimmte auch dariiber mit, wer in der
Stadt beziehungsweise in der zwanzigkopfigen Stadtregierung (signoria)
das Sagen hatte.™°

Im letzten Drittel des 15. Jahrhunderts zahlte der calcio bereits zu den
bedeutendsten Festereignissen in Florenz. Die aus dem Jahrhundert zu-
vor tiberlieferten Volksfeste — Turniere, Palio-Spiele, Prozessionen, Stra-
Bentheater —, die an religiosen oder weltlichen Festtagen ausgerichtet
wurden, waren vor allem eine Machtdemonstration der Florentiner Biir-
gerschaft. Der calcio schrieb diese Tradition fort und entwickelte sich zu
einem »die sozialen Grenzen tiberspringenden Spektakel«**. Auch wenn,
wie gesehen, von einer » Verschmelzung der Stinde«'* nicht auszuge-
hen ist, da die Unterschiede zwischen dem Adel und Biirgertum bestehen
blieben, bot das Fuflballspiel eine gute Gelegenheit, das konfliktreiche

190 Zur Bedeutung einzelner Stadtviertel (contrade) fir das kollektive Selbstver-
stindnis einer Stadt (commune), verdeutlicht am Beispiel des Pferderennens
(palio) von Siena im 17. Jahrhundert, vgl. Handelman 1984.

191 Bredekamp 2006, S. 44.

192 So die Einschitzung von Jacob Burckhardt tiber die » Ausgleichung der Stin-
de« im Festwesen der Renaissance. Siehe kritisch dazu weiter oben Anm. 3 4.

236

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Zusammenleben in der Stadt gemeinschaftsstirkend zu beeinflussen. Die
Hauptspielorte des calcio, also die Plitze von Santa Croce und Santo
Spirito, wurden fiir kurze Zeit zu symbolischen Zentren der Stadt, die
im Alltag nicht immer als einheitlich wahrgenommen wurde. Schlieflich
setzte sich Florenz, wie andere Stadte auch, aus unterschiedlichen sozi-
alen Verbindungen und materiellen Anordnungen zusammen. Die reli-
giosen Einrichtungen, die wirtschaftliche Infrastruktur, die Parteien und
Zinfte, die Stinde und Familienclans und nicht zuletzt die Stadtteile sel-
ber standen im Wettbewerb miteinander. Diese Konkurrenzverhiltnisse
wiesen zudem uber die Stadtgrenzen hinaus, sofern Verbindungen mit
anderen Machthabern, Stadten und Handelshdausern gekniipft wurden,
um die jeweils eigene Position zu sichern und zu erweitern. Die Stadt war
somit durchzogen von einem imaginaren Beziehungsgeflecht gegensatz-
licher Abhangigkeiten und Interessen, die zumindest fur die Dauer der
Festlichkeiten in einen spielerischen Rahmen uiberfiihrt werden konnten.

Beim calcio, der seine Hauptsaison zur Zeit des Karnevals hatte, wur-
den die Spielorte gleichsam zum sinnbildlichen Zentrum der Stadt, ne-
ben den geistlichen und weltlichen Mittelpunkten des Rathauses (Pa-
lazzo della Signoria) und der Kathedrale (Santa Maria del Fiore), die
zwar dauerhaft angelegt und entsprechend baulich ausgestaltet waren,
aber weniger gegenwartige Begeisterung hervorriefen als dies eine Par-
tie FuSball (palla al pie) zwischen zwei Stadtteilmannschaften oder zwi-
schen den Mitgliedern verschiedener Ziinfte vermochte. Wihrend des
Spiels, das von zahlreichen Zuschauern begleitet wurde, wurden die be-
stehenden Gegensitze in der Stadt nicht etwa aufgelost, sondern rituell
umgedeutet und radikal vereinfacht. Dies zeigte sich etwa darin, dass
komplexe Alltagsgewohnheiten voriibergehend suspendiert wurden und
sich anschliefSend neu bewihren mussten, etwa wenn Konflikte {iber
das Spiel selbst hinausgetragen wurden. Der vergleichsweise rohe cal-
cio war nicht geeignet anzunehmen, »ein Zeitalter der Gleichheit«*3
sei angebrochen, nur weil im Spiel konventionelle Umgangsformen ig-
noriert, Standesunterschiede ausgesetzt und soziale Schranken vernach-
lassigt wurden.™+ Vielmehr ist umgekehrt davon auszugehen, dass die
sich schwunghaft entwickelnden Konkurrenzbedingungen in Florenz zur
Zeit der Republik in eine spielerische Ausdrucksform tibersetzt wurden,
die es den hieran Beteiligten ermoglichte, sich selbst gleichsam doppelt,
in Spiel und Wirklichkeit, wiederzuerkennen. Anstatt also Wirklichkeit
und Spiel voneinander zu trennen, erscheint es sinnvoller, beide in ihrer

193 Vgl. dazu Burckhardt 2009, S. 288.

194 Es ist anzunehmen, dass zur Zeit der Republik in Florenz Angehorige der
Patrizier sowie der niederen Schichten in einer Mannschaft spielten, auch
wenn hierfiir eindeutige Nachweise fehlen. Vgl. dazu Bredekamp 2006, S.

44-

237

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Komplementaritit zu begreifen. Sowohl Spieler als auch Zuschauer ei-
ferten mit ihrer Mannschaft, wie sie auch sonst fiir ihre Zunft, ihren
Stadtteil oder ihren Clan eintraten. Das sie verbindende gemeinsame In-
teresse wurde durch den Stadtstaat reprasentiert, der die regelmafSige
Ausrichtung der Festspiele garantierte. Der republikanische calcio dien-
te damit vor allem der Stadt Florenz.

Doch wie wurde dieses Spiel tatsidchlich ausgetragen und festlich in
Szene gesetzt? Die erste umfassende Darlegung des Spielablaufs, der
Funktionen der einzelnen Spieler, der zeremoniellen Einbettung des
Spiels sowie der physischen und charakterlichen Auswirkungen des
Spielgeschehens auf die Akteure und Zuschauer stammt aus dem Jahr
1580.5 In seinem Traktat tiber den Fuf$ball hebt die »zentrale Figur
des Florentiner Calcio«™¢, Giovanni de Bardi, die enge Beziehung des
Spiels zum hofischen Leben hervor. Dies verwundert nicht, da nach Be-
endigung der Republik der Spielerkreis auf Mitglieder des Adels einge-
schrankt war. Doch auch fiir die Zeit vor dem Patriziat gab es vereinzelt
Hinweise auf Regeln und Spielorte, die geeignet sind, das Spiel besser zu
verstehen. Vervollstindigt und gleichsam zum Leben erweckt wird das
Bild des Spiels jedoch erst durch die zahlreichen Vermerke, Gedichte,
Lieder, Skulpturen, Kupferstiche, Radierungen und dhnliche Quellendo-
kumente, die es ermoglichen, den calcio als zentralen Bestandteil grofSer
Festinszenierungen zu begreifen.™7

Halt man sich zunachst an die niichternen Rahmenbedingungen, so
dauerte das Spiel etwa eine Stunde. Bei Bardi findet sich der folgen-
de Hinweis auf den Spielablauf sowie auf das von den Spielern beider
Mannschaften angestrebte Ziel:

»Der Calcio ist ein 6ffentliches Spiel zweier zu Fuf§ agierender und un-
bewaffneter Mannschaften von Jugendlichen, die auf angenehme Wei-
se um der Ehre willen wetteifern, einen aufgepumpten Ball iiber den ge-
geniiberliegenden Endpunkt hinauszubringen. «*%

Hervorgehoben wird also der friedliche Wettkampfcharakter, vermutlich
um den calcio von volkstumlichen Fuflballspielen abzugrenzen, die vor
allem in England nicht selten in wilde Raufereien ausarteten, bei denen

195 Vgl. Bredekamp 2006, S. 16-23 und S. 91-93.

196 Vgl. ebda., S. 89.

197 Eben darin liegt der besondere Wert der Arbeit des Kunsthistorikers Brede-
kamp, der diese Quellen mit feinem Gespiir zusammengetragen und sach-
kundig untersucht hat. Es ist iibrigens ebenso bezeichnend wie iiberra-
schend, dass in einer wichtigen Studie iiber die Feste der Renaissance der
calcio nur am Rande erwihnt wird. Vgl. dazu Strong 1991, S. 239. Dies
zeigt, wie wichtig die Aufarbeitung dieses Themas nicht nur fir die Renais-
sance-Forschung ist.

198 Bardi, zit. nach Bredekamp 2006, S. 17.

238

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

auch Waffen zum Einsatz kommen konnten.'?? Der Ball, der vermutlich
etwas kleiner als die heutigen FuSbille war, sollte tiber die jeweils gegen-
tiberliegende Grundlinie befordert werden. Tore gab es also noch nicht.
Zwar war es moglich, den Ball mit der Hand nach vorne zu werfen, je-
doch galt dies als ungeschickt und die auf diese Weise agierenden Spieler
wurden als schwichlich verunglimpft.>° Allein die Behandlung des Bal-
les mit den Fuiflen, die sehr viel schwieriger zu erlernen ist als der kon-
trollierte Umgang mit den Hianden, galt als ehrenhaft und verschaffte
den Spielern Respekt. Je grofer die fiir das Spiel erforderliche Geschick-
lichkeit ausfiel, desto grofler war auch die zu erringende Anerkennung.
Nimmt man hinzu, dass ein bewegter Ball, zumal auf unebenem Unter-
grund, aufgrund seiner Rundheit und Elastizitit nur schwer unter Kon-
trolle zu bringen war, dann wird verstiandlich, dass Fuf$ und Ball diesem
Spiel seinen Namen gaben.

Die beiden Mannschaften setzten sich aus jeweils 27 Spielern zusam-
men. Die geometrische Grundaufstellung der sich gegeniiberstehenden
Mannschaften war offensiv ausgerichtet. Ganz vorne, in der Nahe der Mit-
tellinie, befanden sich fiinfzehn Angreifer (antiguardia), die in drei auf einer
Linie angeordneten Gruppen zu je funf Spielern aufgereiht waren. Dahinter
befanden sich auf einer zweiten Linie finf Einzelspieler, die als so genann-
te Zerstorer (sconciatori) den gegnerischen Angriff abfangen sollten. Auf
einer dritten Linie dahinter waren vier Laufer (datori innanzi) positioniert,
die das eigene Angriffsspiel aufbauen sollten, das von den drei hinter ihnen
auf einer Linie angeordneten Verteidigern (datori addietro) im Falle einer
gelungenen Abwehraktion eingeleitet werden konnte. Diese letzte Vertei-
digungslinie war somit die letzte Bastion vor der eigenen Grundlinie (linea
di fondo), die es »auf Leben und Tod« zu schiitzen galt.>

Es ist kein Zufall, dass bereits die einfache Beschreibung der Grund-
aufstellung sich kriegerischer Assoziationen und Begriffe bedient. In ei-
ner historischen Dokumentation aus dem Jahr 1688 vergleicht der Ver-
fasser, Pietro Bini, die Spieleraufstellung beim calcio sogar ausdriicklich

199 Vgl. dazu die Beispiele bei Elias 2003 b, S. 326-327. An anderer Stelle heif3t
es: »Die ortlichen Gewohnheiten bestimmten die Spielweise, nicht das Re-
gelwerk eines nationalen Verbandes. Das Spielgeschehen folgte weit weniger
als heute bestimmten Regeln. Die wenigen durch Brauch und Sitte vorge-
gebenen Verbote schrinkten eine korperbetonte, ja gewalttitige Spielweise
kaum ein.« Ebda., S. 328 sowie die entsprechenden Spielbeschreibungen bei
Magoun 1938, S. 14-15 und Walvin 1994, S. 11-3 1.

200 So in einem Lied von Battista dell’Ottonaios aus dem Jahr 1526, zit. nach
Bredekamp 2006, S. 17. Gut funfzig Jahre spiter, in dem schon erwihnten
calcio-Traktat von Bardi, ist das Tragen des Balles mit ge6ffneter Hand be-
reits verboten und nur der Stofs mit geschlossener Faust erlaubt. Vgl. ebda.

201 Bei Bredekamp finden sich verschiedene Abbildungen und schematische
Darstellungen der hier beschriebenen Grundordnung. Vgl. ebda., S. 18-19.

239

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

mit der einer romischen Schlachtordnung.>°*> Doch auch andere, zeit-
lich naher liegende Schlachtordnungen lassen sich mit etwas Phanta-
sie wiedererkennen. Man denke etwa an die militirischen Haufen, die
durch die schweizer Soldnerheere des 14. und 15 Jahrhunderts in Eu-
ropa bekannt geworden waren und die mit Vorhut, Gewalthaufen und
Nachhut drei Formationen des kimpfenden Fuf$volks unterschieden.>°3
Die Aufteilung der Spieler beim calcio auf die vier hintereinander an-
geordneten Linien erfillte ebenfalls den Zweck einer unterschiedlichen
Aufgabenverteilung wihrend des Spiels. Auch wenn die Aufgaben in
Krieg und Spiel nicht direkt vergleichbar waren>*4, ist in beiden Fillen
durchaus eine Spezialisierung erkennbar. Wenn man zudem bedenkt,
dass seit dem 16. Jahrhundert die verstarkte militdrische Nutzung von
Feuerwaffen zur Folge hatte, dass auch die Hauptkampfgruppe des
Gewalthaufens immer flacher aufgestellt und in voneinander getrennte
Reihen aufgegliedert wurde, dann sieht man, wie »modern« — in spiel-
taktischer Hinsicht — die Grundformation des calcio bereits angelegt
war. Wahrend des Spiels geriet diese Formation freilich rasch durchei-
nander und es entwickelte sich eine hohe Dynamik, die »auch auf die
Zuschauer uberspringen konnte«>°s. Da die Zuschauer, anders als bei
den volkstumlichen Fuf$ballspielen im mittelalterlichen und frithneu-
zeitlichen England, vom Geschehen selbst ausgeschlossen waren, kam
es nicht zu vollig unkontrollierten Spielablaufen. Wie jedoch an eini-
gen bildlichen Darstellungen abzulesen ist, bestand eine Taktik darin,
die Formationen der gegnerischen Mannschaft moglichst aufzulosen,
um sie durchbrechen zu konnen. So ist etwa auf einer Radierung aus
dem Jahr 1617 deutlich erkennbar, »wie sich beide Mannschaften aus
ihren urspriinglichen Positionen gelést haben, um mit Wucht des ers-
ten Angriffs aufeinander zuzustiirzen und den Ball in die gegnerische
Hiilfte zu treiben«°.

202 Bini, zit. nach Korbs 1938, S. 69.

203 Vgl. dazu Ortenburg 2002.

204 Die militdrische Vorhut diente vor allem der Ausspihung des Feindes sowie
des Kampffeldes. Der Gewalthaufen umfasste die Mehrzahl der Soldaten.
Auflen standen die Pikeniere, die mit Langwaffen — vor allem Hellebarden
und Lanzen — bewaffnet waren, um die innen stehenden Nahkampfer mit
ihren kiirzeren Lanzen, Schwertern, Axten und Messern zu schiitzen. Die
Nachhut hatte die Aufgabe, den Riickzug zu sichern und tiberraschende An-
griffe aus dem Hinterhalt abzuwehren.

205 Bredekamp 2006, S. 23.

206 Ebda., S. 22. An gleicher Stelle befindet sich auch der hier in den Blick ge-
nommene vergrofSerte Ausschnitt der Radierung von Jacques Callot, die den
Titel Calcio auf der Piazza di Santa Croce trigt. Da bewegte Bilder oder Re-
portagen des Spiels nicht tiberliefert sind, lasst sich die Dynamik des Spiel-
geschehens leider nur indirekt erschlieflen.

240

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Mit dem Ende der Republik dnderten sich zwar nicht die Regeln
des calcio fiorentino, doch das langst populdr gewordene Spiel wur-
de immer mehr zu einem wichtigen Bestandteil der politischen Tkono-
graphie des Staates beziehungsweise der ihn bestimmenden Dynastien.
Den Ubergang vom »Stadtteilfest zum Staats-Calcio«**” markiert jene
bekannt gewordene Partie am 17. Februar 1530, bei der trotz der Bela-
gerung der Stadt durch die kaiserlichen Truppen Karls V. der in Florenz
ubliche Brauch fortgefiihrt wurde, zur Zeit des Karnevals auf der Piaz-
za Santa Croce calcio zu spielen. Um die Feinde, die die Stadt vom Gi-
ramonte aus mit Geschiitzen attackierten, zu verhohnen und der grofSt-
moglichen Verachtung preiszugeben, platzierte man einige Trompeter
gut sichtbar und weithin horbar auf den umliegenden Hiuserddchern
des Platzes, um das Festereignis demonstrativ anzukiindigen. Die Ant-
wort der Belagerer liefs nicht lange auf sich warten; ihr wiitender Be-
schuss richtete jedoch keine groferen Schaden an und das Spiel konn-
te ohne Unterbrechungen fortgesetzt werden. In einem zeitgenossischen
Kommentar wurde hierzu spottisch angemerkt: »(...) aber der Ball flog
hoch, wahrend sie (die Kanonade; EB.) niemandem irgendeinen Scha-
den zufuigte.«*°*

Doch die Republik war damit nicht zu retten und noch im selben Jahr
wurde die Macht der Medici, die an der Seite der kaiserlichen Truppen
gegen ihre Heimatstadt Florenz ins Feld gezogen waren, wiederherge-
stellt. Der calcio erhielt dadurch einen neuen Aufschwung, wenngleich
sich die sozialen Vorzeichen verianderten und das Spiel fortan »exklu-
siv den Adligen vorbehalten«** war. Diente das Spiel bis 1530 noch der
Einiibung in die politische Ordnung der nach innen wie aufSen rivalisie-
renden Stadtgesellschaft, so wurde es unter der Herrschaft der Medici,
die erst im 18. Jahrhundert enden sollte, zu einem fiirstlichen Fest mit
entsprechend hofischem Charakter. Doch bevor diese Veranderungen ni-
her in den Blick zu nehmen sind, erscheint es notwendig, wenigstens ei-
nige Hinweise zur Stellung der Renaissancefiirsten sowie des hofischen
Zeremoniells als Ausdruck firstlicher Autoritat und Macht zu geben.

Der Hof zur Zeit der italienischen Renaissance war vor allem be-
stimmt durch politisch einflussreiche Personengruppen, die von einem
bestimmten Ort aus die Geschicke eines Stadtstaates oder einer Region
zu lenken versuchten. Auch wenn die Autoritit der jeweiligen Renais-
sanceherrscher als Machtzentrum in diesem Zusammenhang hervorzu-
heben ist, gab es am Hof ein System gegenseitiger Verpflichtungen und
Abhangigkeiten, die auch die Stellung des Fiirsten in den allgemeinen

207 So die entsprechende Uberschrift von Bredekamp 2006, S. 36.

208 So der Historiograph und Verteidiger der florentinischen Republik Benedet-
to Varchi, zit. nach Bredekamp 2006, S. 48.

209 Bredekamp 2006, S. 14.

241

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

»Konkurrenzkampf um Status- und Prestigechancen«**° einbezog. Die
wechselseitigen Interdependenzen und Rivalititen der Beteiligten lassen
sich eben nicht auf bestimmte Charaktermerkmale einzelner Protagonis-
ten reduzieren, die etwa der Kulturhistoriker Jacob Burckhardt in sei-
nen Beschreibungen der italienischen Stadtrepubliken, Tyrannenstaaten
und Herrscherhduser hervorhebt, um die »geistigen Umrisse einer Kul-
turepoche«*'* zu markieren. Denn so wichtig bestimmte Personen und
Dynastien fiir die Entwicklung politischer Gebilde sein mochten — und
das mediceische Florenz bietet hierfiir ein gutes Beispiel —, so unzweifel-
haft ist auch, dass ihre Praktiken eingebunden waren in soziale Figura-
tionen, die zwar von einzelnen Personen gebildet wurden, ohne jedoch
auf bestimmte Personen festgelegt zu sein.>*

Zur hofischen Figuration wihrend der italienischen Renaissance ge-
horte der gesamte Hofstaat, der »oft Hunderte, manchmal Tausende von
Menschen«**3 umfasste. Aufler den zahlreichen hofischen Dienstleistern
— Koche, Barbiere, Girtner, Pfortner, Arzte, Dienstboten, Singer, Falk-
ner, Kaplane etc. —, umgab sich der Herrscher mit einer mehr oder we-
niger groflen Anzahl von Edelmannern und Edelfrauen, die zum Glanz
des Hofes beitrugen und darum bemiiht waren, ihrerseits von dessen
Glanz zu profitieren. Die Gruppe der adligen Gefolgsleute, die keines-
wegs homogen ausfiel, sondern durch eine stark abgestufte Hierarchie
und Konkurrenz gekennzeichnet war, besetzte Amter mit hohem Status,
die ursprunglich in den Aufgabenbereich der Hofbediensteten fielen, je-
doch insbesondere bei feierlichen Anldssen von den adligen Amtstragern
selbst ausgefiillt wurden. Hierzu zihlten etwa die Aufgaben des Hofmar-
schalls, des Hausvorstandes (major domus) oder des Kimmerers, die
sich in einem weiten Sinne mit den Stallungen, Vorratslagern sowie den
Gemichern und Gewindern beschiftigten und den Vorteil boten, dem
Fiirsten nah zu sein, um seine Aufmerksamkeit zu erringen. Doch umge-

210 Elias 1969, S. 111. Zwar beschiftigt sich Norbert Elias in seiner bereits
1933 erschienenen Habilitationsschrift vornehmlich mit den Konigs- und
Adelshofen des 17. und 18. Jahrhunderts in Frankreich; gleichwohl lassen
sich Aspekte seiner »Figurationsanalyse« auch auf die hier in den Blick ge-
nommene Hofkultur tibertragen, sofern sie »einen strukturierten Zusam-
menhang von Individuen und deren Handlungen der wissenschaftlichen Un-
tersuchung zugianglich machen«. Vgl. ebda., S. 50.

211 Burckhardt 2009, S. 1.

212 »Figurationen haben eine relative Unabhingigkeit von bestimmten einzel-
nen Individuen, aber nicht von Individuen tiberhaupt.« Elias 1969, S. 51.
Der Vorteil dieser relationalen Betrachtungsweise liegt darin, soziale Struk-
turen und Praktiken in ihrem jeweiligen Zusammenhang und nicht etwa als
»zwei getrennte Gegenstinde mit verschiedener Substanz« zu begreifen. Vgl.
ebda., S. 51.

213 Burke 2004, S. 146-147.

242

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

kehrt galt auch, dass »die Herrscher die Gesellschaft des hoheren Adels
suchten, weil sie dessen Geschmicker und Vorlieben teilten und weil sie
diesen Kreis von Hoflingen benotigten, um ihnen hofische >Pracht« (eine
Eigenschaft, derentwegen Fiirsten hiufig gepriesen wurden) zu demons-
trieren und damit ihren Ruhm als Herrscher zu mehren. «*™4

Der Hof war also eher herrschaftlicher Ausdruck einer privilegierten
Adelskultur und keine formelle Institution mit politischen Aufgabenver-
teilungen und festgelegten Zielsetzungen. Selbst wenn vor allem seit dem
15. Jahrhundert zahlreiche neue Regierungsamter geschaffen wurden,
die auf eine Spezialisierung der Regierungsgeschifte schliefSen lassen®*s,
dienten die Stadtpalidste sowie die Villen aufSerhalb der Stadtmauern und
auf dem Land »dem Fiirsten sowohl als schmeichelhafte Spiegelung sei-
ner selbst als auch als Instrument der politischen Propaganda.«**¢ Das
hofische Zeremoniell erfiillte eben diesen Zweck und beschrinkte sich
nicht auf das Palastleben, sondern war insbesondere darauf angelegt,
eine moglichst grofse 6ffentliche Wirkung zu entfalten. »Der Hof er-
schien als Olymp, als Sitz der Gotter.«*'7 Allerdings ist zu bertuicksichti-
gen, dass manche Staatswesen — wie das Haus Savoyen — nicht einmal
einen festen Regierungssitz besafSen. » Der Hof befand sich per definitio-
nem immer dort, wo sich der Fiirst gerade aufhielt — und die Fursten der
Renaissance verweilten im Allgemeinen nicht sehr lange an ein und dem-
selben Ort.«*™® Um also ihre Prasenz und Macht einer moglichst breiten
Offentlichkeit vorfiihren zu kénnen, verbrachten viele europdische Herr-
scher des 15. und 16. Jahrhunderts ihre Zeit mit Reisen.

Dies galt in abgeschwichter Form auch fir die oberitalienischen
Stadtstaaten, fiir die schon wegen ihrer tiberschaubaren Grofse eine ver-
gleichsweise geringere Mobilitit der Herrschenden und ihrer Hofe zu
verzeichnen war. Unstrittig unter den europdischen Herrscherhdusern
war jedoch, dass Macht und Herrschaft der 6ffentlichen Inszenierung
bedurften, zumal eine geregelte Form der Berichterstattung noch nicht
existierte.>” Da der Hof des Fiirsten die politische Offentlichkeit auf sich
konzentrierte und zugleich reprisentierte, dienten die publikumswirksa-
men Feste nicht blofs dem Vergniigen der Teilnehmer, sondern vor allem

214 Burke 2004, S. 149.

215 So trugen etwa gut ausgebildete Kanzlei- und Schatzbeamte dazu bei, die
Regierungsgeschifte verlasslicher zu gestalten. Siehe dazu weiter oben Anm.
44.

216 Law 2004, S. 43.

217 Burke 2004, S. 149.

218 Ebda., S. 145.

219 Folgt man Habermas, so gibt es »eine Presse im strengen Sinne erst, seit-
dem die regelmiafige Berichterstattung offentlich, wiederum: dem Publikum
allgemein zugidnglich wird. Das aber geschieht erst Ende des 17. Jahrhun-
derts.« Habermas 1984, S. 30.

243

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

der Demonstration eigener GrofSe und Starke. Der calcio fiorentino spiel-
te in diesem Zusammenhang eine besondere Rolle, da er in der Traditi-
on der Stadtrepublik verankert war und sich aufgrund seiner Popularitit
leicht in den Dienst hofischer Interessen tiberfithren liefS. Wahrend ande-
re — iibrigens gut dokumentierte — Festformen wie Turniere, Prozessio-
nen, Reitervorfithrungen, Maskenspiele und Ballettauffiihrungen®*° immer
mehr zum gehobenen Ausdruck hofischer Gesinnung aufriickten und die
Unterschiede zum gemeinen Volk (popolo) durch aufwendige Gestaltun-
gen und kiinstliche Verhaltensformen betonten, entsprach die raue Asthe-
tik des calcio stirker dem allgemeinen Geschmack der Zuschauer. Auch
wenn das Spiel nach Auflosung der Republik in ein exklusives Fest ver-
wandelt wurde, an dem Nichtadlige nur noch als Zuschauer teilnehmen
konnten, blieb das Volk in dieser Rolle auf den Plitzen und Gassen weiter-
hin gegenwirtig und zumindest indirekt beteiligt. Die Reprisentation des
Hofes war zu dieser Zeit noch immer auf eine stidtische Umgebung an-
gewiesen, vor der sie sich entfaltete. Dagegen zogen sich Turnier, Tanz und
Theater allmihlich aus der Offentlichkeit zuriick und verschwanden spa-
testens im 17. Jahrhundert hinter den Mauern der Paliste und Schlosser.
Wihrend sich beim calcio die aristokratische »Gesellschaft« einer breiten
Offentlichkeit prisentierte, blieb die hofische Herrenschicht bei den auf
besondere Etikette abzielenden und um Distinktion bemiihten barocken
Festformen unter sich. Nicht zuletzt aufgrund seiner republikanischen Tra-
dition kann der calcio als ein frither Vorlaufer biirgerlicher Offentlichkeit
gesehen werden, deren Genese sich exemplarisch bis ins 13. Jahrhundert
zurtickzuverfolgen lisst.>*" Es wire allerdings naiv und falsch, wiirde man
eine gerade Linie der Entwicklung unterstellen, die auf heutige Demokra-
tie- und Rechtsstaatsauffassungen tibertragbar wire.>**

220 Vgl. dazu die Ubersicht iiber die wichtigsten Feste in der Zeit von 1494 bis
1641 bei Strong 1991, S. 300-303. Fir Bredekamp besaf§ der calcio eine
»nicht zu besdnftigende Vitalitit«, die sich deutlich von anderen Festformen
»wie dem Ballett, der Kavalkade, dem Turnier und der Prozession« unter-
schied. »Gegeniiber diesen so gut erforschten wie sterbenslangweiligen Er-
eignissen blieb im Calcio der Zwist zwischen der populdren Herkunft und
der hofischen Indienstnahme lebendig. « Bredekamp 2006, S. 9.

221 So bei Habermas 1984, S. 28—41. Zur Bedeutung der florentinischen Renais-
sancegesellschaft vgl. ebda., S. 28. Der Autor beschiftigt sich dort allerdings
weniger mit Festen und Spielen, sondern mit den frithkapitalistischen Vor-
aussetzungen einer sich erst spiter herausbildenden publizistisch bestimm-
ten Offentlichkeit.

222 Siehe dazu weiter oben Anm. 188. Hier kann nur angedeutet werden, dass
fiir das Verstandnis der Entwicklung des Verhiltnisses von 6ffentlicher und
privater Sphire beziehungsweise — weiter gefasst — von Staat und Gesell-
schaft, die Festkulturen der Renaissance sowie des Barock nicht zu vernach-
lassigen sind. Vgl. ausfiihrlicher dazu Verspohl 1976, S. 100-114.

244

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

Der calcio als Schauzeremoniell des Hofes wurde auf zwei Arten
ausgerichtet, die sich vor allem nach dem jeweiligen Aufwand der 6f-
fentlichen Darstellung voneinander unterschieden. Beim so genannten
»Gala-Calcio« (calcio a livera), der anlisslich besonderer Festereignis-
se wie Staatsbesuche, Hochzeiten oder Jahrestage veranstaltet wurde,
trugen die Akteure kunstvoll und farbenprichtig gestaltete Spielklei-
dungen, die nicht nur kostbar waren, sondern auch die Identifikation
der Zuschauer mit »ihrer Mannschaft« — »die Roten«, »die Giildenen«
— erhohen sollten. Die Spielorte wurden mit an den Seiten angebrach-
ten Logen versehen, von denen aus die hohergestellten Gaste einen be-
sonderen Blick Giber das Spielgeschehen gewannen und zugleich vom
gemeinen Volk getrennt waren. Beim »gewohnlichen Calcio« (calcio
diviso), der traditionell wihrend des Karnevals gespielt wurde, ver-
zichtete man auf besondere Zuschauerplitze. Am Rand des Spielfel-
des wurden einfache Holzbarrieren aufgestellt, mittels derer die Zu-
schauer vom Spielgeschehen ferngehalten wurden. Doch auch wenn
der calcio diviso mit geringerem Aufwand inszeniert wurde, blieb das
Rahmenprogramm bei dieser Variante ahnlich umfangreich wie beim
calcio a livera.*

Ein wichtiger Teil der Inszenierung war die Eingangszeremonie. Nach-
dem die Zuschauer durch Trommler und Trompeter zusammengerufen
worden waren, zogen die Mannschaften und ihr Gefolge auf das Spiel-
feld. AufSer den 54 Spielern der beiden Mannschaften gehorten zum Auf-
gebot die maestri di campo, die Musikanten, Fahnentrager, Pagen sowie
weitere Adjudanten, die in prunkvoll angeordneten Reihen den Platz
betraten. Geradezu »lehrbuchhaft« wird diese Eingangszeremonie als
eigenstindiger Bestandteil des calcio in einer Radierung von Giuseppe
Zocchi aus dem Jahr 1739 wiedergegeben:

»Hinter den Trompeten und Trommlern kommen paarweise die Stiir-
mer, wobei die jiingsten zuerst auftreten und im Schachbrettmuster je-
weils nach dem Paar der einen Mannschaft das der anderen folgt. Hin-
ter den flinfzehn Stiirmerpaaren treten weitere Trommler auf, die den
Fahnentriagern voranschreiten. Diese werden von den Zerstorern und
den Laufern gefolgt, von denen der beste Spieler den Ball trigt, und

223 Ein weiterer Unterschied bestand darin, dass beim clacio a livera »die Mann-
schaften nicht spontan auf dem Spielfeld gebildet, sondern von einigen der
besten Spieler in den Paldsten der Nobili zusammengestellt wurden.« Bre-
dekamp 2006, S. 27. Besondere Funktionen auf dem Platz iibernahmen
der » Gesamtleiter « beziehungsweise » Oberaufseher« des Spiels (provedito-
re), die »Spielfithrer« der Mannschaften (maestri di campo), die nicht sel-
ber mitspielten, jedoch bei Streitigkeiten vermitteln konnten, sowie sechs
Schiedsrichter (giudicatore), die auSerhalb des Spielfeldes von einer erhoh-
ten Tribiine aus das Spielgeschehen tiberwachten und auftretende Streitfra-
gen entscheiden mussten.

245

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

schliefSlich kommen die Verteidiger an letzter Stelle. Der Zug bewegt
sich iiber den Platz, um dann vor den Schiedsrichtern zu enden, denen
die Fahnen tibergeben werden. «**+

Beim calcio a livera kam es dartber hinaus zu Ehrbezeugungen gegen-
uber den gehobenen Gisten, indem die riesigen Banner der Mannschaf-
ten vor der Loge zu Boden gesenkt wurden. Neben den Mannschaften
und ihren zahlreichen Begleitern wurde die Zurschaustellung (mostra)
bei feierlichen Anldssen zusitzlich durch den Einzug allegorischer Figu-
ren aufgewertet, die in kleinen Gruppen auftraten, um dem Geschehen
auf dem Platz einen wiirdevollen Rahmen zu verleihen. In effektvoller In-
szenierung zeigen bildliche Darstellungen des Aufmarsches etwa die ro-
mische Gottin Juno, begleitet von einer Schar weiblicher Figuren, die mit
ausladenden Gewindern bekleidet sind. Wiedergegeben werden dariiber
hinaus Flora, die Gottin der Fruchtbarkeit sowie Minerva, begleitet von
vier lanzentragenden Amazonen. Andere Figuren stellen die Genien, Ero-
ten, Hymen und Grazien dar, die von sechs Tugenden begleitet werden.
»Im Zentrum dieser Ikonographie werden Wehrhaftigkeit und Frucht-
barkeit der Ehe auf der weiblichen sowie Voluptas und Tugenden auf der
mannlichen Seite (...) als gottlich-mythologisches Theater aufgefiihrt. «>*5

Die Einbeziehung allegorischer Figuren im Rahmen hofischer Festlich-
keiten war keineswegs ungewohnlich, ging es doch darum, die Zuschau-
er mit Macht, Pracht und kunstlerischem Geschmack zu beeindrucken.
Gelehrte im Dienste der Fiirsten entwarfen legendire Schauspiele »von
sich iberschlagender Gelehrsamkeit«**¢, wobei sich die Frage stellt, wes-
halb gerade die Auffithrung paganer Mythen geeignet erschien, um all-
gemeine Bewunderung hervorzurufen. Die Wiederbelebung mythischer
Figuren und allegorischer Gestalten ist vor allem darauf zuriickzufihren,
dass die Anhdnger des romischen und griechischen Altertums die heid-
nischen Mysterien und Philosophien jener Zeit als Vorlaufer christlicher
Wahrheit und Offenbarung ansahen. Petrarca ist hierfur ein gutes Bei-
spiel, der sich als abenteuerlicher Entdecker der dufseren — der Berge, der
Bibliotheken, der Ruinen — wie auch der inneren Welt seiner Sehnsiichte
verstand und dabei versuchte, die verlorene Vergangenheit wieder zum
Leben zu erwecken. Zwar waren die paganen Traditionen auch im Mit-
telalter bekannt; in der Renaissance wurden jedoch die alten Texte mit
neuem Eifer gelesen, da man hoffte, auf verborgene Wahrheiten zu sto-
Ben, die der christlichen Offenbarung vorausgingen.

224 Bredekamp 2006, S. 25—26. Zur Radierung Zocchis vgl. die entsprechende
Abbildung ebda., S. 29.

225 Bredekamp 2006, S. 33. Zu den entsprechen Abbildungen vgl. ebda., S. 31—
32. Zur Bedeutung der Allegorien und Mysterien bei den Festen vgl. Burck-
hardt 2009, S. 324-331.

226 Vgl. Strong 1991, S. 50.

246

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

»Durch die Akzeptanz einer heidnischen Theologie, die von Zoroaster
tiber Hermes Trismegistus an Orpheus, Pythagoras und Plato tiberlie-
fert wurde, war es dem Menschen der Renaissance moglich, das gesam-
te Erbe der klassischen Mythologie und Geschichte fur sich zu verein-
nahmen. «**7

Die Bildsymbolik, die in den Festauffithrungen und Zeremonien kunst-
voll bedient wurde, war mit dem Anspruch verbunden, die abstrakten
Ideen in ihrer ganzen Bedeutung vor allem sinnlich zu erschliefSen, wo-
gegen ihre einseitig begriffliche Erfassung ihr Wesen verfehlen wiirde.>*
Daher erschien es nur konsequent, »Lust« und »Stirke« sowie »Mut«
und »Kampfbereitschaft« im Rahmen offentlicher Feste einem breiten
Publikum asthetisch-anschaulich zu prasentieren. Die personifizierten
Gotter und verkorperten Tugenden verhiefSen den Zuschauern eine sinn-
lich-spurbare Teilhabe an der dargestellten GrofSe, so dass sich der Ein-
zelne zugleich als Teil der Inszenierung empfinden konnte. Die gottlich-
mythologische Inszenierung verfehlte ihre Wirkung nicht:

»Die auf der fiktiven Anhohe postierten Zuschauer wie auch die auf
den Tribiinen und in und auf den umliegenden Hiusern befindlichen
Schlachtenbummler umgeben das Areal des Spielfeldes mit jener In-
brunst, die von den Theaterszenen Callots her bekannt sind, und der
Calcio-Aufzug wird zum eigenen Akteur auf der Bithne des Spielfel-
des.«*»

Im Zuge der Ausweitung des festlichen Rahmenprogramms war das
Spiel ab der zweiten Halfte des 16. Jahrhunderts zu einer beliebten Re-
prasentationsform des Adels geworden, dessen Vertreter sich gerne mit
der Aura antiker Pracht und Grofle schmuckten. Zwar gibt es verein-
zelte Hinweise auf Storungen der zeremoniellen Abldufe sowie auf Zu-
schauerausschreitungen®:°, jedoch trat das Spiel zunehmend hofisch-dis-
zipliniert anstatt burgerlich-ungezahmt in Erscheinung. Selbst wenn die
Aktionen auf dem Spielfeld weiterhin kraftvoll und ungestiim ausfielen,
beschrinkten sich die vitalen Ausdrucksformen auf das Spielgeschehen
selber. Die dufSeren Rahmenbedingungen hingegen dhnelten sich immer
starker den Formen barocker Prachtentfaltung an. Das Spiel als zentra-
ler Festbestandteil wurde nicht mehr nur begleitet von aufwendig gestal-
teten Prozessionen und Eingangszeremonien, sondern auch von abendli-
chen Banketten fiir geladene Giste, die auf diese Weise in den feierlichen
Rahmen eingebunden wurden.

227 Ebda., S. 42.

228 Siehe dazu weiter oben Anm. 50.

229 Bredekamp 2006, S. 34. Zu der hier beschriebenen Szenerie vgl. ebda. die
entsprechende Abbildung auf S. 30.

230 So etwa im Jahr 1608, worauthin ein verschirftes Gesetz zur Aufrechterhal-
tung der Spielordnung erlassen wurde. Vgl. ebda., S. 55.

247

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Den Spielern, die bereits auf dem Spielfeld von ihren Helfern unter-
stitzt und verpflegt wurden, jedoch im Unterschied zu den Zuschau-
ern im Wettkampf selbst sich bewihren mussten, wurde innerhalb des
hofischen Spektakels eine besondere Wertschitzung entgegengebracht.
SchlieBSlich galt der calcio als eine gute Ubungspraxis fiir die Heraus-
bildung herrschaftlicher Tugenden und Fahigkeiten, die neben geistigen
und kiinstlerischen Kenntnissen insbesondere auch korperliche Eigen-
schaften betrafen. So berichtet Jacob Burckhardt etwa tiber den »wahr-
haft Allseitigen« Leon Battista Alberti, der unter anderem als Schrift-
steller, Mathematiker, Kunst- und Architekturtheoretiker in Erscheinung
getreten ist und als leuchtendes Vorbild fir das Streben nach Vollendung
der Persénlichkeit angesehen wurde. Uber diesen humanistischen Haupt-
darsteller des 15. Jahrhunderts heifSt es:

»In allem, was Lob bringt, war Leon Battista von Kindheit an der Erste.
Von seinen allseitigen Leibestibungen und Turnktinsten (sic!) wird Un-
glaubliches berichtet: wie er mit geschlossenen Fiffen den Leuten tiber
die Schulter hinwegsprang, wie er im Dom ein Goldstiick emporwarf,
bis man es oben an den fernen Gewolben anklingen horte, wie die wil-
desten Pferde unter ihm schauderten und zitterten — denn in drei Din-
gen wollte er den Menschen untadelhaft erscheinen: im Gehen, im Rei-
ten und im Reden. «*3*

Es folgt eine mehrseitige Aufzahlung weiterer Interessengebiete und Ruh-
mestaten. Fur den hier verfolgten Zusammenhang ist jedoch vor allem
wichtig, dass fiir den umfassend gebildeten hofischen Edelmann (corte-
giano) die Schulung des Charakters von der Schulung des Korpers nicht
zu trennen war. »Seine Glieder sollen also wohl und ebenmifig gebildet
sein, und er soll neben Geschmeidigkeit Kraft und Gewandtheit besit-
zen, um alle korperlichen Fertigkeiten ausuiben zu konnen, die in einer
Beziehung zur Kriegskunst stehen.«*3* Der calcio erschien hierfiir in be-
sonderer Weise geeignet, da hier die grofSe Geschicklichkeit erfordernden
Bewegungen verkniipft waren mit einer natiirlichen Unerschrockenheit
sowie strategischem Geschick, die auch der militarischen Ertiichtigung
zugute kamen. Auch wenn sich anhand des vorliegenden Quellenmateri-
als nicht rekonstruieren lisst, ob einzelne Spielerpositionen fiir die Aus-
fithrung bestimmter Spieltaktiken mafSgeblich waren oder ob alle Spie-
ler gleichberechtigt auf dem Feld agierten, spricht doch einiges dafiir,
dass bestimmte Spielztige absichtsvoll angelegt waren und planvoll aus-
gefiihrt wurden, um die gegnerischen Reihen tiberwinden zu konnen. Da

231 Burckhardt 2009, S. 113.

232 So Castiglione im Idealbild des Hofmanns als dem universal gebildeten
Menschen der Renaissance, der als gentiluomo zum gesellschaftlichen Leit-
bild des honnéte homme beziehungsweise des gentleman der nachfolgenden
Jahrhunderte werden sollte. Vgl. Castiglione 1996, S. 33.

248

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

zudem einzelne Spieler, dhnlich wie heute, iiber besondere Bewegungs-
fertigkeiten und Durchsetzungskrifte verfiigt haben mochten, ist davon
auszugehen, dass diesen Zentralfiguren eine besondere Verantwortung
tibertragen wurde. Hierfiir bedurfte es keiner ausdriicklichen Vereinba-
rungen, sondern es ergab sich vermutlich aus der jeweiligen Spielpra-
xis selber. In jedem Fall war das Fufsballfeld »ein besonders sinnfilliges
Exerzierfeld« fiir die Schulung hoéfischer Tugenden, die »hier vor einer
grofSen Zeugenschaft auszuweisen waren«233,

Anders jedoch als bei den ritterlichen Ubungen und Spielen, die zum
reguldren Ausbildungskanon des Hofmanns gehorten, ging es auf dem
Fufsballfeld vergleichsweise hart zu. Wahrend beim Fechten, Reiten, Ja-
gen und Tanzen vornehme Verhaltensmaf$stibe penibel einzutiben und
einzuhalten waren, damit der Hofling als wiirdiger Reprasentant seines
Standes in Erscheinung treten konnte, waren die Spielpraktiken im cal-
cio weniger streng reglementiert. StofSe in den Riicken oder Angriffe von
der Seite, die sich kaum vermeiden liefSen, zahlten ebenso zum norma-
len Spielablauf wie die daraus resultierenden Verletzungen an Haupt und
Gliedern der hiervon betroffenen Spieler. Im Unterscheid zu volkstimli-
chen Leibesiibungen und Fuf$ballspielen4, die nahezu ohne Verhaltens-
einschrankungen und mit vollem Korpereinsatz praktiziert wurden, han-
delte es sich beim calcio gleichwohl um ein geregeltes Spiel, das von den
Spielern — trotz aller Harte — MafSigung und Selbstbeherrschung verlangte.
Der bereits zuvor erwihnte Verfasser der ersten umfassenden Darlegung
des calcio*ss, Giovanni de Bardi, der am Hofe der Medici tatig war und
als ruhmreicher Soldat zwischen seinen Feldzugen noch Zeit fand, geleh-
rige Abhandlungen, Gedichte und Theaterstiicke zu verfassen, schrieb den
Spielern ausdriicklich ins Stammbuch, dass sie ihren Zorn unter allen Um-
stinden im Zaum halten und korperliche Schmerzen ertragen miissten:

»Und von jenen (Edelleuten, EB.) soll niemandem der Zorn hochsteigen,
noch soll er sich entwiirdigen, von der Priigelei zu stark aufgewiihlt zu
sein; vielmehr sollte er sein Gemiit abkiithlen. Es geniigt, die ungebiihr-
liche Quittung des gezeigten Zorns erhalten zu haben, denn der starke
Mensch nimmt jene Schlige, die den Korper blau machen, nicht schwer,
sondern nur jene Dinge, die etwaigen Schaden im Geist besiegeln. (...)

233 Vgl. Bredekamp 2006, S. 92. Der Autor spricht in diesem Zusammenhang
sogar von einem »scheinmilitarischen Spektakel«, das »mit seinem rituellen
Zeremoniell zugleich eine Festform war, die auch eine kiinstlerische Kom-
ponente besaf§ und dem Theater Konkurrenz zu machen vermochte«. Vgl.
ebda., S. 92—-93. Am Rande sei erwihnt, dass in England das Fufsballspiel bis
ins 19. Jahrhundert hinein als antiaristokratisch galt und nicht, wie in Italien,
in das hofische Festwesen integriert wurde. Vgl. dazu Magoun 1938, S. 22.

234 Siehe dazu weiter oben Anm. 199.

235 Zu dieser im Jahr 1580 erschienenen Abhandlung siehe weiter oben Anm.
200.

249

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Dies ist besonders beim Calcio gefragt, denn ohne diesen (inneren) Frie-
den wire es nicht ein gefilliger Wettstreit zwischen Edelleuten, sondern
eine tolle Rauferei verriickter Tiere, und wer sich so verhielte, wiirde bei
allen Adligen in der Stadt als ehrlos erachtet. «*3¢

Wautanfille aufgrund korperlicher Schlige und Verletzungen, so lasst sich
diesem Zitat entnehmen, gehorten also durchaus zum Spiel. Es galt je-
doch, Angriffe auf die eigene Unversehrtheit innerlich zu kontern, indem
sie nicht mit gleichen Mitteln, sondern moglichst mit einer zur Schau ge-
stellten Lassigkeit (sprezzatura) gekontert wurden. Im Unterschied zum
ungefilligen Betragen schlichter Gemiiter zeichnete sich der adlige cal-
ciatori dadurch aus, dass er sich »im Griff« hatte, sofern es ihm gelang,
Zornaufwallungen und Aggressionen nicht nach aufsen und gegen an-
dere zu richten. Je schwerer die Befolgung dieser Forderung war, desto
wirdiger erschien das hieran gekniipfte Verdienst. Die Harte des Spiels
war somit zweifach gegeben, ebenso in den korperlichen Aktionen wie
auch in den geforderten Reaktionsweisen der Spieler. Wahrend die dufSe-
ren Spielabliaufe durch den Oberaufseher und seine Schiedsrichter kon-
trolliert wurden, gab es keinen proveditore fiir die standesgemafSe Selbst-
beherrschung der einzelnen Akteure. Diese Aufgabe musste von jedem
Spielteilnehmer selbst bewaltigt werden, und an der Art, wie er spielte —
den Ball fihrte, Angriffe setzte und parierte, Anstrengungen und Schmer-
zen ertrug, einen kithlen Kopf bewahrte etc. — liefs sich ablesen, wie wiir-
dig und edelmiitig er tatsachlich war. Lief$ er sich dagegen hinreifsen und
zahlte er mit gleich Munze zurtck, wenn er uberhart angegriffen oder
beleidigt wurde, dann galt er bald als ehrlos und wurde nicht mehr be-
rucksichtigt. Nur der Edelmann wusste sich im friedlichen Wettstreit zu
beherrschen und als Kunstwerk seiner selbst in Szene zu setzen.

Auf der anderen Seite bot das auf diese Weise selbstgeregelte Spiel,
das sich deutlich von den wilden Raufereien des volkstimlichen Fuf3-
ballspiels auf den britischen Inseln*” unterschied, auch eine Moglich-
keit, »die Menschen >von den schwierigsten Affekten (zu; EB.) befrei-
en«® und sie von ihrer Schwermut abzulenken. Angesichts der Trauer
uber den Verlust eines verbindlichen Bezugspunktes fiir die Deutung
der Welt, die im christlichen Glauben des Mittelalters noch fest veran-
kert war, bot das Spiel die Moglichkeit einer neuen Bedeutungsstiftung

236 Bardi, zit. nach Bredekamp 2006, S. 125.

237 Vgl. anschaulich dazu die heute noch zu Beginn der Fastenzeit in Derbyshire
und auf den Orkney-Inseln praktizierte Tradition des Shrovetide-FufSballs,
der in seiner historischen Entwicklung dargestellt ist bei Marples 1954.

238 So Bredekamp unter Bezugnahme auf Giorgio Coresio, der im Jahr 1611
eine kulturtheoretische Abhandlung des antiken harpastum und des calcio
fiorentino in griechischer und lateinischer Sprache verfasst hatte. Brede-
kamp 2006, S. 126.

250

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

als gleichsam profane Kompensation des Referenzverlustes. Innerhalb
der Grenzen des Spiels konnten sich die Akteure erproben und darstel-
len, ohne durch eine hohere gottliche oder fiirstliche Macht gebunden
zu sein. War das theologische und politische Denken im Mittelalter noch
streng daran gebunden, dass die stindische Gliederung der Gesellschaft
einer von Gott gewollten Ordnung entsprach, bei der jeder einzelne sei-
nen natiirlichen Platz im Weltbau einnahm — »wie die himmlischen Thro-
ne und Michte der Engelhierarchie«* — so lockerten sich diese Grenzen
wihrend des Spiels. Zwar blieb man unter seinesgleichen, jedoch war
es moglich, sich durch besonders kraftvolle oder virtuose Spielaktionen
von seinen Mit- und Gegenspielern abzugrenzen. Ein hoher Grad von
Aufmerksamkeit war den Spielern gewiss, wenn man bedenkt, dass etwa
im 16. und 17. Jahrhundert anlasslich von Hochzeitsfesten der Familie
Medici bereits zwischen zwanzig- und vierzigtausend Zuschauer bei den
Spielen anwesend waren.>+ Ahnlich wie Dichter, Heerfiihrer, Fechtmeis-
ter und andere Zelebritdten »eine neue Art von Geltung nach aufSen«*#+
fur sich beanspruchten, waren auch die calciatori um ihren guten Ruf
bemiiht. In ihrem Ehrgeiz standen sie den anderen Beriihmtheiten ihrer
Zeit kaum nach — auch wenn fir den calcio fiorentino kein Fall iiber-
liefert ist, »der an die Vergotterung streifte«*+*. Der personlich errunge-
ne Ruhm im Spiel trug freilich dazu bei, die feinen Unterschiede auf der
Bithne der Selbstdarstellung zum eigenen Vorteil zu betonen. Gerade am
Hof, wo Neid, Verleumdung, Schmeichelei und jegliche Art von Betrug
gediehen, erschien es unerldsslich, sich gegeniiber Konkurrenten in ein
moglichst gutes Licht zu stellen.

Fiir die weniger herausstechenden Spieler und Festteilnehmer bot der
calcio immerhin die Moglichkeit der Entlastung und Zerstreuung. Auch
wenn sicherlich nicht alle Florentiner von barocker Melancholie betrof-
fen waren, trug der calcio in den meisten Fillen dennoch zur allgemeinen
»Gemiitserhellung«># bei. Die Zuschauer und Spieler nahmen bereitwil-
lig am Festgeschehen teil, das eine unterhaltsame Abwechslung gegen-
iiber den Ublichkeiten des Alltags versprach. Das Rahmenprogramm
wurde, je nach Anlass, immer aufwendiger gestaltet, wobei gerade die
Familien biirgerlicher Herkunft — wie die Medici in Florenz, die Benti-
voglio in Bologna oder die Baglioni in Perugia — ihren erworbenen Sta-
tus dadurch aufzuwerten versuchten, dass sie ihre verschwenderische

239 Vgl. dazu Huizinga 2006, S. 75.

240 Vgl. Bredekamp 2006, S. 192 und S. 207.

241 So die Charakterisierung des »modernen Ruhms« bei Burckhardt 2009, S.
115,

242 Vgl. ebda., S. 117. Laut Burckhardt ist Gibrigens Petrarca ein gutes Bei-
spiel firr »den neuen, frither nur fiir Helden und Heilige vorhandenen Weih-
rauch«. Ebda.

243 Vgl. Bredekamp 2006, S. 126.

251

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

GrofSzugigkeit bereitwillig zur Schau stellten. Anlasslich der Hochzeit
des GrofSherzogs Ferdinando mit Christine von Lothringen im Jahr 1589
berichtet Ainolfo de Bardi von einer Speisung der Spieler vor den Au-
gen der Zuschauer:

»Und nach dem Calcio wurden von Pagen des GrofSherzogs auf drei Ta-
feln Zuckerfriichte und andere hochst delikate Backwaren sowie kost-
bare Weine herbeigetragen (...). So grofl war der Uberfluss, dass man sie
auf die so zahlreichen Tribiinen warf, mit einer grofSen Fiille von ver-
schiedenen und kostbaren Weinen, alle weifs, in Silberflaschen befordert,
und die Fulle war so grofS, dass sie jedermann bewunderte.<«>#4

Diese Art der » Luxuspropaganda«*#+ trug nicht nur zur Gemeinschafts-
bildung bei, sondern war zugleich eine wirksame Demonstration der
Macht des furstlichen Souverans. Im Rahmen der Politik der Machter-
weiterung spielte die Kunst der Feste eine wichtige Rolle. Dies lisst sich
unter anderem daran ablesen, dass vor allem seit dem 16. Jahrhundert
ausfithrliche Berichte und bildliche Darstellungen hofischer Feste in Auf-
trag gegeben wurden, die das subtile Wechselspiel von Macht und Kunst
in mitunter aufwendig gestalteten Folianten veranschaulichten, um auch
Auflenstehende beeindrucken zu konnen: »Es ging um die Macht des
Fiirsten, Kunst zu schaffen, und gleichzeitig um diese Kunst als direkten
Spiegel seiner Erhabenheit, Grof$zugigkeit und seines Geschmacks — und
damit seines Rechts auf Herrschaft.«*46 Die immer aufwendigere Insze-
nierung des clacio fiorentino, zu dessen Hohepunkt die Eingangsprozes-
sion sowie das abschliefSende Festbankett gehorten, lief§ die Bevolkerung
nur noch als Zuschauer und Almosenempfinger teilhaben, wihrend die
nobili als Akteure des Spiels sowie beim abendlichen Bankett unter sich
blieben. Fiir dieses » Doppelspiel von sozialer Abschottung und Gemein-
schaftsstiftung«*+7 finden sich bereits Beispiele in der griechischen und
romischen Antike. Die Sicherung und Ausweitung der Herrschaft durch
demonstrative Wohltatigkeit erfolgte schon damals entweder freiwillig,
etwa bei Ubernahme eines 6ffentlichen Amtes, oder aufgrund festgeleg-
ter Verpflichtungen. Als euergetes**® galt derjenige, der seinen Reichtum

244 Bardi, zit. nach Bredekamp 2006, S. 109.

245 Brdekamp 2006, S. 110. Ahnlich wie in der heiligen Messe Brot und Wein
geteilt werden, dient der gemeinsame Verzehr kostlicher Speisen der offent-
lichen Beglaubigung gesellschaftlicher Zusammengehorigkeit.

246 Strong 1991, S. 244.

247 So Bredekamp 2006, S. 111.

248 Folgt man Paul Veyne, so handelte es sich beim Euergetismus um eine Form
des politischen Handelns, das mit dem Wandel von der demokratischen Ver-
fassung der klassisch-griechischen Zeit zur Honoratiorenherrschaft wih-
rend des Hellenismus und der romischen Kaiserzeit entstand. »Der Euerge-
tismus bedeutet also, dass die Entscheidungen tiber bestimmte o6ffentliche

252

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

verwendete, um offentliche BaumafSnahmen oder Vergniigungen zu fi-
nanzieren, die der Allgemeinheit zugutekamen. Die Gonner verfolgten
freilich nicht in erster Linie selbstlose Interessen und ihre Hauptabsicht
lag auch nicht darin, durch 6ffentliche Spiele die Offentlichkeit zu ent-
politisieren — wie Juvenals bertihmtes Wort von panem et circensis nahe-
legt.># Zwar festigten die Mitglieder der hoheren Stinde ihre politische
Fiihrungsrolle gegentiber dem Volk durch ihre Wohltaten, doch ging es
nicht darum, die eigene Vorrangstellung zu erkaufen. Der Euergetismus
wurde vielmehr als soziale Geste ihrer natiirlichen Uberlegenheit ver-
standen. Um die sozialen Unterschiede zu wahren und die politischen
Verhiltnisse zu starken, verpflichteten sich die Honoratioren nicht zu
ostentativem Konsum, sondern zu ostentativem Mizenatentum. Hierbei
standen die unterschiedlichen Wohltater durchaus in Konkurrenz zuein-
ander und uberboten sich in ihrer Grofsziigigkeit, die es erst ermoglichte,
soziale Anerkennung und Distanz zu wahren. Das Volk, das die kollek-
tiven Gaben bereitwillig annahm, bekraftigte damit zugleich die sozia-
le Uberlegenheit und politische Fithrungsrolle der Nobilitit, die »immer
raffiniertere, unvorstellbarere Formen von Grof§ztgigkeit«*5° ersann.
Man kann mit Paul Veyne in diesem Zusammenhang durchaus von
einer Form der »sanften Gewalt« beziehungsweise einem »versteckten
oder latenten Klassenkampf«*s* sprechen. Fiir das hier verfolgte Anlie-
gen ist vor allem wichtig, dass die Festivalisierung des offentlichen Le-
bens auf der Grundlage der Entscheidungs- und Verfigungsgewalt von
einzelnen Mitgliedern einer bevorzugten Klasse erfolgte, die aufgrund ih-
rer Wohltaten eine quasi natiirliche Superioritit fiir sich beanspruchten.
Die gewihrten Zuwendungen und Giiter dienten insbesondere der eige-
nen Privilegierung. Dieses Modell konnte solange auf Zustimmung zih-
len, wie Aufgaben der offentlichen Forderung und Fiirsorge noch nicht
von staatlichen Institutionen wahrgenommen werden konnten, da die-
se noch nicht existierten. Beim calcio und dhnlichen 6ffentlichen Fest-
lichkeiten inszenierten die Fiirsten und Maizene ihre Souveranitit, wo-
bei freilich das zuschauende Volk von diesem Spektakel noch nicht ganz
ausgeschlossen war, wie spater im ancien régime, in dem die reprisenta-
tive Offentlichkeit nahezu auf das abgeschirmte Hofleben eingeschrankt
war.>* Beim hofischen calcio fiorentino war es daher umso wichtiger,

Giiter, welche Mizene finanzieren, von diesen selbst getroffen werden und
der Souverinitit des Staates entzogen werden.« Veyne 1994, S. 25.

249 »(...) denn das Volk, welches frither Oberbefehl und Fasces verlieh, Legio-
nen, kurz alles, jetzt aber halt es sich zuriick und wiinscht nur dngstlich zwei
Dinge: Brot und Spiele«. Tuvenalis, Satiren, S. 214 (Satura X, 77-81).

250 Vgl. Veyne 1994, S. 23.

251 Vgl. ebda.

252 Als extremes Beispiel gelten die Reprisentationsformen des franzosi-
schen Konigs Ludwig XIV., der seine adlige Entourage, Minister und

253

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

dass die vom Spielgeschehen selbst ausgeschlossenen Zuschauer den fest-
lichen Reprisentationsraum des Adels nicht beeintrichtigten und ihre
passive Rolle bereitwillig annahmen. Leider gibt es kaum Zeugnisse da-
ritber, wie der Ubergang vom republikanischen zum héfischen calcio ge-
lang, durch den die Stadtbewohner von Akteuren zu Nebendarstellern
wurden. Allerdings finden sich schon bald Berichte iiber Storungen und
Zwangsmafinahmen, aus denen deutlich wird, dass Zuwiderhandlun-
gen gegen die strenge Ordnung des Zeremoniells durchaus vorkamen.
Ob diese Verstofle bewusst herbeigefithrt wurden oder aber einem tiber-
groflen Interesse auf engem Raum geschuldet waren, lasst sich nicht
eindeutig rekonstruieren. Es spricht jedoch einiges dafiir anzunehmen,
dass »in der Storung ein politischer Anspruch mitschwang«253. Ange-
sichts der getroffenen OrdnungsmafSnahmen und Strafandrohungen ist
davon auszugehen, dass der Grat des Spiels als Form der Reprasentati-
on einerseits oder als Anlass fiir Rebellion andererseits denkbar schmal
war, wie tibrigens auch frithere Beispiele aus der Antike zeigen.>s* In je-
dem Fall wurden gegen Storer und Aufrithrer harte Sanktionen ausge-
sprochen, wie etwa gegen jenen Polizeikorporal, der im Jahr 1707 wih-
rend eines Spiels einen Ruhestorer schon auf dem Platz verhaften wollte
und dadurch eine noch grofsere Unruhe ausloste, woraufhin der Ord-
nungshiiter gleich am selben Tag vor dem Brunnen von Santa Croce auf
die Streckfolter gespannt werden sollte.>ss Auch wenn der arme Ord-
nungshiiter schliefSlich begnadigt und »nur« seines Dienstes enthoben
wurde, zeigt diese Begebenheit, dass der Adel keine Beeintrachtigungen
des festlichen Rahmens duldete. Die Selbstinszenierung der nobilis war
inzwischen so wichtig und ernst geworden, dass dem Volk ein Wechsel
seiner blof$ zuschauenden Rolle verwehrt blieb. Eignete sich der calcio
fiorentino bereits zur Zeit der Republik zur »Entlastung«25¢ der politi-

Staatssekretire in seinem Schlafgemach empfing, wihrend er sich ankleide-
te oder frithstiickte. Der Schlafraum bildete nicht nur die riumliche Mitte
des Hofes in Versailles, sondern zugleich das Herrschaftszentrum des Ko-
nigreichs. Durch diese raffinierte Form der Inszenierung war die politische
Offentlichkeit vollstindig und fiir alle Beteiligten erkennbar auf die Person
des Konigs konzentriert. Vgl. ausfiihrlicher dazu Elias 1969, S. 141-146.

253 Bredekamp 2006, S. 120.

254 »Die aus politischer Entmiindigung und sozialer Unterdriickung resultieren-
de Anstauung der Aggressionen endete in der Antike nicht immer nur in tu-
multuarischen Ausbriichen der Masse. Haufig genug konnten die Klassenge-
gensitze nicht mehr >auf der Rennbahn ausgefochten< werden, sondern hatten
>blutige Nachspiele, StrafSenkampf, Aufruhr und mit massenhaften Menschen-
opfern niedergehaltene Emporung zur Folge.<« Verspohl 1976, S. 8o.

255 Vgl. zu diesem Beispiel Bredekamp 2006, S. 123.

256 Der Verfasser politischer Satiren, Traiano Boccalini, entlehnte den Begriff
»Entlastung« (sfogamento) der Seelenlehre Petrarcas und verwendete ihn

254

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

schen Verhiltnisse, so galt dies fiir die Zeit des mediceischen Prinzipats
in besonderer Weise, wie der Sammler und Interpret von Dokumenten
tiber Festveranstaltugen, Johann Christian Liinig, bereits im Jahr 1720
beobachtete:

»Nachdem das Volck zu Florentz der furstlichen Regierung und Monar-
chischen Staats allméhlich gewohnet worden, leben sie mit ihrem Hert-
zog gar friedlich und ruhsam. Man amusiret sie auch zu Vergessung aller
Meuterey mit mancherlei Zeit-Vertreib. Der Winters haben sie il Givo-
co del Calcio, und siehet man sie alle Tage von Epiphania bif§ zum Ende
des Carnevals mit ihrem Principe di Calcio.«*57

Von der Abkuhlung politischer Rivalitiaten bis zur 6ffentlichen Selbst-
darstellung sowie zum gemeinschaftsstiftenden Zeitvertreib der »guten
Gesellschaft« — so konnte man den Entwicklungsgang des calcio fioren-
tino grob charakterisieren und auf entsprechende Parallelen hinweisen,
die in dhnlicher Weise auch fiir die Herausbildung des modernen Sports
typisch waren. So gehorten schon seit der frithen Neuzeit volkstiimli-
che Spiele, Kraft- und Geschicklichkeitsibungen sowie Tierwettkampfe
(blood sports) in England zum regelmifSigen Unterhaltungsangebot an-
lasslich jahreszeitlicher Feste und Messen, die im so genannten »Book
of Sports«*® aus dem Jahr 1617 begrifflich vorausgreifend Erwidhnung
finden. Vorausgreifend deshalb, weil es sich bei den genannten Ubungen
und Wettbewerben — Tanz, Bogenschieflen, Lauf- sowie Springwettbe-
werbe, Tierhatzen u.a. — nicht um Sportdisziplinen im modernen Sinne
handelte.>s* In Anlehnung an Norbert Elias konnte man diesen Umstand

schliefSlich als Begriindung fiir die Einfithrung des calcio: »Und weil es in
der Freiheit, die voll sei mit von widerwirtigem Ekel trachtigen Geistern,
unmoglich wire, dass nicht eine gewisse Entlastung eintrete, sagten die po-
litisch Denkenden, dass die Florentiner Republik das Spiel des Calcio mit
bewundernswiirdiger Klugheit unter ihren Biirgern eingefiithrt hatte.« Boc-
calini, zit. nach Bredekamp 2006, S. 128.

257 Lunig, zit. nach Bredekamp 2006, S. 131 (Hervorhebungen im Original).

258 Hierbei handelt es sich um ein Dekret des englischen Konigs James 1., in dem
aufgelistet wird, welche Freizeitvergniigungen an Sonn- und Feiertagen aus-
getibt werden durften beziehungsweise verboten waren. Fir den hier ver-
folgten Zusammenhang ist die frithe Verwendung des Terminus »Sport« ent-
scheidend. Der vollstandige Titel der 1633 veré6ffentlichten Verlautbarung
lautet: » The King’s Majesty’s declaration to his subjects concerning lawful
sports to be used.« Vgl. dazu Tait 1917, S. 561 (Hervorhebung E.B.).

259 Im Riickblick fehlten den hier angesprochen volkstiimlichen Vergniigungen
und Ubungen entscheidende Charakteristika des modernen Sports. Wahrend
die »Weltlichkeit« bereits ausgepragt war, galt dies nicht fiir die Merkma-
le der »Gleichheit«, »Spezialisierung«, »Rationalisierung«, »Burokratisie-
rung«, »Quantifizierung« sowie des »Rekordstrebens«, die laut Guttmann
den modernen Sport seit dem 19. Jahrhundert kennzeichnen. Schon aus

255

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

dadurch bezeichnen, dass der Sport als »Begriff« bereits sehr viel frii-
her existierte als seine ausgebildete »gesellschaftliche Erscheinung«2¢°,
Da zudem der calcio fiorentino — dhnlich wie Turnier, Tanz und Theater
— aufgrund seiner 6ffentlichen Darstellungsfunktion niemals blof§ Zeit-
vertreib im modernen Sinne war, wire es falsch, ihn unter die Kategorie
des Sports zu fassen. Es bedurfte weiterer einschneidender gesellschaftli-
cher Veranderungen, bis der Sport als zunichst private Freizeitbeschafti-
gung der englischen Aristokratie und ab der zweiten Halfte des 19. Jahr-
hunderts als friedlicher Wettbewerb*¢* auch innerhalb biirgerlicher und
proletarischer Kreise offentlich in Erscheinung treten konnte. Zwar er-
moglichten die frithbiirgerlichen Verhaltnisse in den norditalienischen
Stadtstaaten seit dem 13. Jahrhundert die Integration humanistischer
Gedanken in die adlige Hofkultur; und der frihkapitalistische Tausch-
verkehr sorgte dafiir, dass neue Mirkte erschlossen, Banken und Bor-
sen gegrundet sowie tiberregionale konomische Verbindungen geknupft
wurden. Freilich blieb die politische Ordnung weitgehend unangetas-
tet und — nach kurzen republikanischen Anflugen — insgesamt hierar-
chisch strukturiert. Fur die Trennung offentlicher und privater Elemen-
te, die einen freien Zeitvertreib (desport) erst moglich machten, bedurfte
es zundchst der Herausbildung staatlicher Institutionen — wie Biirokra-
tie, Militdar und Gerichtsbarkeit —, die nicht mehr an einzelne Fiirsten
oder Monarchen gebunden waren und dadurch eine »Versachlichung
der personlichen Herrschaftsbeziehungen «2¢* bewirkten. Zu einer allge-
meinen Bedeutungsaufwertung privater Interessen kam es erst, nachdem

diesem Grund ist die frithe Begriffsverwendung nicht einfach gleichzuset-
zen mit ihrer heutigen Begriffsbedeutung. Gleichwohl ist bemerkenswert,
dass das Moment der »Entlastung« auch fiir den calcio fiorentino bereits
im 17. Jahrhundert hervorgehoben wird. Bei Guttmann bleibt dieser Ab-
schnitt der Sportentwicklung iibrigens unberiicksichtigt. Vgl. dazu Gutt-
mann 1979, S. 25-62. Zur Entwicklung der »Sports der Frithen Neuzeit«
in England sowie zum »Niedergang der agonalen Kultur« auf dem europa-
ischen Kontinent nach dem DreifSigjahrigen Krieg vgl. Eisenberg 1999, S.
25-36 sowie S. 81-95.

260 Vgl. dazu Elias 2003 a, S. 231. Uber den etymologischen Zusammenhang
zwischen dem englischen Begriff »sport« sowie dem altfranzosischen »des-
port« vgl. ebda.

261 Zur 6konomischen und politischen Maxime der friedlichen Konkurrenz
(doux commerce), die in England »nicht nur die Wirtschaft, sondern auch
das gesellschaftliche System der Statuszuweisung« betraf, vgl. Eisenberg
1999, S. 58. )

262 Vgl. Habermas 1984, S. 31. An spaterer Stelle heifst es: » Offentlich« in die-
sem engeren Sinne wird synonym mit staatlich; das Attribut bezieht sich
nicht mehr auf den reprisentativen >Hof< einer mit Autoritit ausgestatte-
ten Person, vielmehr auf den nach Kompetenzen geregelten Betrieb eines

256

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FESTIVALISIERUNG

das offentliche Wohl nicht mehr durch die staatliche Obrigkeit allein re-
prasentiert, sondern zunehmend auch durch die sich auf dem Markt be-
gegnenden Biirger beeinflusst wurde:

»Die privatisierte wirtschaftliche Tatigkeit muss sich an einem unter 6f-
fentlicher Anleitung und Aufsicht erweiterten Warenverkehr orientieren;
die 6konomischen Bedingungen, unter denen sie sich nun vollzieht, lie-
gen auflerhalb der Schranken des eigenen Haushalts; sie sind zum ers-
ten Mal von allgemeinem Interesse. «*%3

Erst die Herausbildung der 6ffentlich relevant gewordenen Privatsphire,
die in der sich rasch modernisierenden englischen Gesellschaft schon im
17. Jahrhundert an Bedeutung gewann, bildete den Nahrboden fur jene
spezifische Modernitit, die man fiir die Entwicklung des Sports tiblicher-
weise mit dem 19. Jahrhundert verbindet. Damit die »sports« nicht blof$
ein privater Zeitvertreib der Oberschicht blieben, sondern ein o6ffentli-
ches Gut werden konnten, war es notwendig, dass die Sphiren der Of-
fentlichkeit sowie des Privaten sich anniherten. In England boten hier-
fiir besondere Umstidnde wie der frith ausgebildete Parlamentarismus,
die schwungvolle Industrialisierung sowie die relative Durchlassigkeit
der sozialen Grenzen zwischen Adel und Biirgertum vergleichsweise gute
Voraussetzungen. In Florenz hingegen, das bis ins 18. Jahrhundert unter
der Herrschaft der Medici stand, blieben die Interessen des Staates an
die Interessen des Hofes gebunden. Selbst wenn dem calcio fiorentino at-
testiert werden kann, dass er zu keiner Zeit vollstindig gebdandigt wurde
und ein Quell »anarchischer Energie«*% blieb, dessen Vitalitiat und Wi-
derstandskraft niemals ganz versiegte, so bleibt doch festzuhalten, dass
die Gesamtrichtung der Entwicklung von einem populdren Spiel zu ei-
nem symbolischen Triger von Herrschaft unumkehrbar blieb.

In die Regierungszeit des letzten Medici — Gian Gastone (1723-1737)
—fallen auch die letzten Berichte uiber die Durchfiuhrung von Prachtspie-
len auf der Piazza di Santa Croce. In Kenntnis der Geschichte des Fuf3-
balls erscheint es fast schon prophetisch, dass die fiinfte Wiederauflage
von Bardis Discorso* im Jahr 1766 an die englischen Kaufleute von
Livorno gerichtet war, die kurz darauf in der norditalienischen Kiisten-
stadt einen calcio zu Ehren des Grofsherzogs Leopold II. ausrichteten,
»der nicht mehr von Einheimischen, sondern von der >vortrefflichen eng-
lischen Nation« durchgefithrt wurde.«*¢¢ In dem MafSe, wie der calcio
auch tber die Stadtgrenzen von Florenz hinaus gespielt wurde, verlor

mit dem Monopol legitimer Gewaltanwendung ausgestatteten Apparats.«
Ebda., S. 32.

263 Ebda., S. 33.

264 Bredekamp 2006, S. 146.

265 Siehe dazu weiter oben Anm. 198 und Anm. 200.

266 Vgl. Bredekamp 2006, S. 64.

257

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

er in seiner Herkunftsstadt immer mehr an Bedeutung. »Mit dem Ende
des mediceischen Staats-Calcio geriet der Calcio ins Abseits. «*¢7 Zu einer
Versportlichung des Spiels kam es jedoch erst, nachdem es im 19. Jahr-
hundert in England heimisch wurde und als rugby, football beziehungs-
weise soccer zu einer Sache der Erziehung an einigen Eliteschulen und
Universitdten avancierte.>®

10. Reheroisierung

Schon bald nach der Einnahme von Florenz durch die kaiserlichen Trup-
pen im Jahr 1530 und die dadurch ermoglichte Riickkehr der Medici in
ihre Heimatstadt wurde der Florentiner Bildhauer Baccio Bandinelli da-
mit beauftragt, eine Herkules-Statue anzufertigen, die an markanter Stelle
auf der Piazza della Signoria ihren Platz finden sollte. Bandinelli beabsich-
tigte, dem am gleichen Ort bereits befindlichen »David« seines kiinstleri-
schen Vorbildes und Konkurrenten Michelangelo, eine noch bedeutendere
Statue entgegenzustellen. 1534 wurde seine Zweifigurengruppe »Herku-
les totet Cacus« den Florentinern prisentiert, ohne jedoch tiberzeugen zu
konnen. Im Vergleich zum »David« Michelangelos blieb Bandinellis Werk
zweitklassig.>®® Die breite Ablehnung, die Bandinellis Werk hervorrief, be-
zog sich freilich nicht nur auf die kiinstlerische Ausfihrung. Anlass zur
Kritik bot insbesondere die gewdihlte Ikonographie, die »aus dem Hercu-
les florentinus einen Hercules medicus gemacht hatte«*7.

Verstandlich wird dieser Vorwurf, wenn man daran erinnert, dass Ban-
dinelli nahezu zwanzig Jahre zuvor, anldsslich des Einzugs des ersten Me-
dici-Papstes Leo X. in Florenz, bereits eine Herkules-Statue geschaffen
hatte, die schon damals den »David« Michelangelos tibertreffen sollte,
was jedoch nach allgemeiner Einschitzung ebenso misslungen war.7

267 Ebda.

268 Vgl. dazu Walvin 1994, S. 32-51.

269 So urteilte der zeitgenossische Kiinstler und Kunsthistoriker Giorgio Vasa-
ri kurz nach der Enthiillung der »Herkules-Cacus-Statue«: » Der David von
Michelangelo entzieht dem Herkules von Baccio viel Lob, dadurch dass er
neben ihm stehe und der schonste Gigant sei, der je geschaffen wurde.« Zit.
nach einer Ubersetzung von Greve 2008, S. 113, Anm. 2.

270 Ebda. (Hervorh. im Original).

271 Die bronzefarbene Herkules-Statue, die aus Stuck gefertigt war, wurde kurz
nach dem Einzug Leos X. vernichtet. Das Gemilde vom Einzug des Papstes
auf der Piazza della Signoria im ersten Geschoss des Palazzo Vecchio, das
1561 von Giorgio Vasari und Giovanni Stradano — also 46 Jahre nach dem
dargestellten Ereignis — vollendet wurde, ist das einzige bildliche Zeugnis
dieser Skulptur.

258

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Fiir die Wahl des Herkules als zentrales Motiv sprachen unterschiedliche
Griinde: Zum einen galt der antike Herkules respektive Herakles zu je-
ner Zeit als unumstrittene Heldenfigur, wie die zahlreichen Darstellun-
gen in bildkunstlerischen und literarischen Werken belegen. Dies war
keineswegs selbstverstandlich, da fiir die Renaissance ein einheitliches
oder verbindliches Konzept des Helden beziehungsweise des Heldentums
nicht existierte.?”* Der griechisch-romische Heros tibernahm somit eine
Sonderrolle und war dementsprechend als Zentralmotiv zur Veranschau-
lichung klassischer Tugenden vor allem der Ehre, der Stirke sowie des
GrofSmutes dufSerst populdr. Zum anderen bezeugte die Herkules-Figur
die enge Verbindung zwischen der Stadt Florenz, die den Heros in ihrem
Siegel fuhrte (Hercules florentinus), und dem Medici-Papst, der sich ge-
schichtsbewusst Leo nannte, um damit auf den ersten der zwolf Kimpfe
des antiken Helden hinzuweisen, in dem dieser den nemeischen Lowen
besiegte (Hercules medicus). Die Bandinelli-Statue zu Ehren Leos X. er-
fullte somit den ikonographischen Zweck, nicht nur den Papst als Vertre-
ter herkulischer Tugenden zu preisen, sondern zugleich dessen enge Ver-
bindung mit seiner Heimatstadt herausstellen. Doch was im Jahr 1515
nach der erzwungenen Wiederzulassung der Medici in Florenz noch po-
sitiv aufgenommen worden war, erregte 1534 — vier Jahre nach der Ka-
pitulation und dem gleichzeitigen Ende der Republik — nachhaltigen An-
stofs. Die Neukonzeption des Hercules medicus als Zweifigurengruppe,
die den Heros als Morder des Hirten und Hohlenbewohners Cacus dar-
stellt, traf auf allgemeine Ablehnung und sorgte fiir spottische Kommen-
tare, die in Versform an den Sockel des Kunstwerks geheftet wurden.>”3
Nicht nur stellte man die dsthetische Qualitat der Bandinelli-Statue in-
frage, sondern man kritisierte auch die politische Haltung ihres Schop-
fers, der sich im Unterschied zu Michelangelo, welcher sich fiir die Ver-
teidigung der Republik eingesetzt hatte, bereits friihzeitig auf die Seite
der Medici geschlagen hatte. Vor diesem Hintergrund erscheint der »Da-
vid« des Michelangelo wie ein republikanisches, Bandinellis » Herkules-
Cacus-Gruppe« hingegen wie ein herzogliches Kunstwerk. Dies wird iko-
nographisch dadurch zum Ausdruck gebracht, dass der listige »David«
von Michelangelo nach seinem siegreichen Kampf gegen den tibermich-
tigen Goliath in entspannter Haltung gezeigt wird, wihrend der »Her-
kules« von Bandinelli als machtiger Sieger in Szene gesetzt wird, der den
Rinderdieb Cacus fiir seine Tat bestraft, indem er ihn totet.?”+ Wahrend

272 Vgl. dazu Pfister 2013, S. 16.

273 Vgl. dazu Greve 2008, S. 114-115.

274 Dass Herakles im Mythos selber als Rinderdieb auftritt und bei der Totung
des Cacus das Recht des Stiarkeren anwendet, passt ins Bild. Zu den Taten
und Kiampfen des Herakles siehe die nachfolgenden Beschreibungen in die-
sem Abschnitt.

259

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

der Sieg tiber den Riesen Goliath an einen nur scheinbar aussichtslosen
Kampf gegen einen tibermichtig auftretenden Gegner erinnert, verweist
die Ermordung des Cacus darauf, dass kein Mensch sich dem »Fiirsten
Herkules«*75 entgegenstellen soll.

Doch so eindeutig diese Entgegensetzung auf den ersten Blick er-
scheint, so verkiirzt ist sie. Die Figur des Herakles wurde, wie auch
andere antike Heroen, vielfiltig verwendet und nicht nur im Sinne ho-
fischer Machtsymbolik eingesetzt. Auch selbstbewusste und wirtschaft-
lich erfolgreiche Biirger kniipften ihre emanzipatorischen Interessen an
antike Vorbilder und schmiickten ihre stddtischen Paldste mit paganen
Bildern und Statuen, um anschaulich zu demonstrieren, dass sie eben-
falls willens waren, ein Leben ohne gottliche beziehungsweise klerika-
le Bevormundung zu fihren. Die Figur des Herakles war auch in die-
sem Zusammenhang duflerst beliebt, sofern der antike Held nicht nur
als Kraftprotz auftrat, sondern auch als symbolische Verkorperung ed-
ler Tugenden und menschlicher Moglichkeiten bewundert wurde. So
entwickelten sich beispielsweise im Umfeld stadtischer Hofe Theorien
und Praktiken der Leibesiibung, in denen adlige und burgerliche Ele-
mente individueller Vervollkommnung vereint wurden. Ausgehend von
der Vorstellung, dass Nobilitit durch Ubung erreichbar sei, unterschied
sich die neue gymmnastica aesthetica bereits von den ritterlichen Exer-
zitien sowie burgerlichen Kraft- und Geschicklichkeitsspielen. Zwar
spielte die Wehrertiichtigung nach wie vor eine wichtige Rolle, jedoch
gewannen Anmut und Gewandtheit im Rahmen korperlicher Ertiich-
tigungen zusehends an Bedeutung. Jakob Burckhardt charakterisiert
die Figur des vollkommenen Gesellschaftsmenschen, der nicht nur am
Hof, sondern auch in hoheren Biirgerkreisen als Idealbild angesehen
wurde, folgendermaflen:

»Der Cortigiano muss mit allen edlen Spielen vertraut sein, auch mit dem
Springen, Wettlaufen, Springen, Ringen; hauptsichlich muss er ein gu-
ter Tanzer sein und (wie sich von selbst versteht) ein nobler Reiter. Dazu
aber muss er mehrere Sprachen, mindestens Italienisch und Latein, besit-
zen und sich auf die schone Literatur verstehen, auch iiber die bildenden
Kiinste ein Urteil haben; in der Musik fordert man von ihm sogar einen
gewissen Grad von ausiibender Virtuositit, die er iiberdies moglichst ge-
heim halten muss. Griindlicher Ernst ist es natiirlich mit nichts von allem,
ausgenommen die Waffen; aus der gegenseitigen Neutralisierung des Vie-
len entsteht eben das absolute Individuum, in welchem keine Eigenschaft
aufdringlich vorherrscht. «*7¢

275 Zur verbreiteten Gleichsetzung » Fiirst = Herkules«« in der Frithen Neuzeit,
vgl. Rudolph 2011, S. 57. Dass die Familie der Medici selber aus nichtadli-
gen Verhiltnissen stammte, unterstreicht nur den ausgeprigten Machtsinn
und Behauptungswillen vieler ihrer Mitglieder.

276 Burckhardt 2009, S. 311.

260

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Selbst wenn Herakles nicht umstandslos als Sinnbild feinsinniger Tu-
genden und Ideale angesehen werden kann, da er die ihm tibertragenen
Aufgaben eher gewaltsam und mit roher Kraft ausfiihrte, so galt er doch
als Vertreter eines »streitbaren Adels«, der sein Schicksal selber trigt
und seinen Ruhm »mit dem eigenen Herzblut erkauft«*77. Diese Eigen-
schaften priddestinierten den antiken Heros geradezu, die neue Verbin-
dung biirgerlicher und hofischer Elemente auch innerhalb der gymnasti-
schen Kérperschulung symbolisch zu veranschaulichen.>”® Ahnlich wie
der antike Held im Mythos sich durch eigene Taten seine Gottlichkeit
erstritt, wurde die Sache der individuellen Vervollkommnung zu einer
»Offentlichen Angelegenheit« (res publica): »Der Kampf in geschlosse-
ner Bahn (...) ist ein Anlass, Kraft und Mut zu zeigen, welchen sich das
entwickelte Individuum — abgesehen von aller Herkunft — nicht will ent-
gehen lassen. «>7

Die Figur des Herkules beziehungsweise Herakles, so lassen sich die
bisherigen Uberlegungen zusammenfassen, genoss hohe Wertschitzung
sowohl unter Vertretern des Adels als auch unter den aufstrebenden Biir-
gern. Bedenkt man, dass anderen Heroen demgegeniiber eine eher unein-
heitliche Verehrung entgegengebracht wurde, dann ist Herakles sogar als
die entscheidende Identifikationsfigur zur Zeit der » Wiedererweckung

277 Vgl. Wilamowitz-Moéllendorff 1959 b, S. 62 und S. 93.

278 Anschaulich wird dies etwa in Darstellungen antiker Gladiatorenkiampfe
aus dem 16. Jahrhundert, in denen weniger die Brutalitdt des Geschehens
als vielmehr Momente individueller und souveriner Kraftentfaltung hervor-
gehoben werden. Dies gilt ebenso fiir dsthetische Stichwerke antiker Ring-
und Faustkidmpfer, die nicht nur iiber herkulische Korper verfiigen, son-
dern sich selbstbewusst gegeniiberstehen, um ihre individuellen Anlagen zu
vervollkommnen. Vgl. dazu die entsprechenden Abbildungen von Pirro Li-
gorio aus dem Werk De arte gymnastica von Hieronymus Mercurialis aus
dem Jahr 1573, abgedruckt bei Verspohl 1976, S. 103. Mercurialis wirkte
wihrend der Abfassung seines Werkes als Leibarzt am Hof des Kardinals
Allesandro Farnese, der die Ausgrabungen der wohl berithmtesten Herku-
les-Statue (Farnese Hercules) aus dem zweiten nachchristlichen Jahrhundert
veranlasst hatte. Diese Statue, die heute im Museo Archelogico Nazionale
di Napoli ausgestellt ist und Herkules als machtigen und wohldefinierten
Muskelmann darstellt, befand sich zur Zeit des Aufenthaltes von Ligorio
und Mercurialis im Palast von Farnese, so dass die Stichwerke und Beschrei-
bungen antiker Wettkdmpfer in De arte gymnastica sicherlich vom taglichen
Anblick der mehr als drei Meter hohen Heldenfigur beeinflusst sein diirften.
Vgl. dazu McIntosh 1984, S. 73-74. Bedenkt man zudem, dass diese Statue
auch von anderen Kiinstlern — unter anderem Peter Paul Rubens — als dsthe-
tisches Vorbild fiir eigene Arbeiten gewihlt wurde, dann wird verstandlich,
wie das Werk des griechischen Bildhauers Glykon bis heute »stilbildend« —
im wortlichen Sinne — geworden ist.

279 Burckhardt 2009, S. 292-293.

261

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

des Altertums«** anzusehen. Dies wird hdufig tibersehen, da die » Wie-
dererweckung«, die zugleich eine » Wiederentdeckung« war, nicht nur
durch findige Archiologen sowie emsige Sucher antiker Zeugnisse und
Schriften in Gang gesetzt wurde.*** Zwar bedienten sich die studia huma-
nitatis vorzugsweise wiederentdeckter Texte verlorener Klassiker, die ko-
piert, ediert, kommentiert und eifrig ausgetauscht wurden und nebenbei
das Ansehen ihrer Bearbeiter mehrten. Allerdings profitierten nicht zuletzt
auch lebensnahe und praktische Titigkeiten wie die Kiinste, das Hand-
werk oder die exercitia corporis von der allgemeinen Geistesbildung. Hie-
riber gibt etwa die »Preisung der Hiande« als schopferisches Organ zur
»Realisierung der Freiheit«>%* beredt Auskunft, die sich direkt gegen scho-
lastische Spitzfindigkeiten und die als lebensfern verurteilte Kraftlosigkeit
mittelalterlicher Denksysteme richtete. Von der Preisung der Hinde bis
zur Hochschatzung wohlgebildeter Korper war es nur ein kleiner Schritt.
Vor diesem Hintergrund avancierte Herakles schlieflich sogar zum leib-
haftigen Vorbild mafigeblicher Philosophen, fiir die der antike Held nicht
nur die Tugenden eines aktiven und selbstbestimmten Lebens, sondern
dariiber hinaus die menschliche Vernunft verkorperte.$

Es ist daher lohnenswert, sich mit der Figur des Herakles naher zu be-
schiftigen, der in der Antike kultisch verehrt und als Stifter der Olympi-
schen Spiele sowie als Schutzgott der Gymnasien gepriesen wurde, um
herauszufinden, weshalb gerade dieser Heros eine Renaissance in der just
so benannten Epoche erlebte. Da diese Wertschatzung nicht allen grie-
chischen Gottern und Halbgottern in gleicher Weise entgegengebracht
wurde, bleibt also zu fragen, warum gerade Herakles zur Verklarung und
Reheroisierung geeignet erschien.

Der Begriff »Reherorisierung« spielt darauf an, dass dem antiken He-
ros iiber Epochen hinweg eine Wertschitzung zuteilwurde, die sich auf
seine hervorstechende Stellung in dunkler Vorzeit besann. Diese frithe
Verehrung fallt mit der Geschichte der Volkerwanderung zusammen,
das heifst genauer mit den dorischen Eroberungsziigen, die bis ins 11.
vorchristliche Jahrhundert zuriickreichen®*+, woraus erkennbar wird,
dass die griechische Real- und die antike Sagengeschichte nicht vonei-

280 So die gleichlautende Kapiteliiberschrift bei Burckhardt 2009, S. 137.

281 Der weiter oben als Besteiger des Mont Ventoux vorgestellte Francesco Pe-
trarca hatte sich damit Ruhm erworben, dass er Livius’ Monumentalwerk
zur romischen Geschichte aus Fragmenten rekonstruiert sowie vergessene
Meisterwerke von Cicero, Propertius und anderen wiederentdeckt hatte.
Vgl. dazu Mann 1996, S. 11.

282 Unter anderem bei Autoren wie Ficino, Bruno und Campanella. Vgl. dazu
Leinkauf 2017, S. 148.

283 So bei Landino und Ficino. Vgl. dazu die entsprechenden Ausfithrungen und
Zitate bei Kristeller 1964, S. 358-359 und Ettlinger 1972, S. 136-137.

284 Siehe dazu weiter oben Anm. 311 in Teil I.

262

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

nander zu trennen sind.*®5 Zur »dorischen Kultur«, die bis zu Ioniens
Aufklirung und Athens Demokratie in Griechenland bestimmend war,
zdhlten politische und militdrische Tugenden, die tiber Jahrhunderte das
Bild vom »edlen Menschen« bestimmte:

»Die Weise, wie man in Ernst und Spiel das Waffenhandwerk tibt, die
Begriffe von Mannesehre und angeborenem Adel, die stindische Gliede-
rung der Gesellschaft, die Zuriickdringung des Weibes und ihr notwen-
diges Korrelat (sic), die Knabenliebe, die Verachtung des Handwerks
und die adligen Passionen fiir Jagd und Pferd, das alles ist dorisches
Gewiichs. «*%

Die hier beschriebenen Eigenschaften und Praktiken bergriindeten den
Ruhm des handelnden Helden als Mensch. Zur gottlichen Figur wurde
Herakles jedoch erst, als die griechischen Geschlechter und Stimme be-
gannen, sich auf ihn als » Vorkampfer des Volkstums«**” zu berufen. Die
Errichtung zahlreicher Tempel und Kultstitten sowie die Ausrichtung
von Heraklesspielen belegen anschaulich, dass der antike Held nicht nur
als Vorbild edler Mannestugenden, sondern vor allem als Ubermensch
verehrt wurde, der sich seine Gottlichkeit selbst erstritt. Hiervon erhoffte
man, einen eigenen Anteil zu gewinnen. »Der hochste Gott im Himmel
hat einen Sohn, der allzeit bereit ist, den Menschen hilfreich beizusprin-
gen, und der die Kraft hat aus jeder Not und Gefihrde zu erretten. «*%
Freilich hatten wir gesehen, dass diese Hoffnung durchaus widerspriich-
lich blieb, da die verzauberten Helden nicht nur als tibermichtige Ahn-
herren verehrt, sondern ebenso gefiirchtet waren.*® Als Wiedergidnger,
die scheinbar jederzeit aus der Unterwelt emporkommen konnten, wa-
ren die Heroen zugleich stirker und unbarmherziger als die Lebenden,
weshalb Ehrerbietung und Angst durchaus eng beieinander lagen. Der
Begriff »repraesentatio« als rickholende Vergegenwirtigung bringt dies
bis heute zum Ausdruck.

In der Renaissance-Rezeption, die hoffnungsvoll das Gottliche mit
dem Irdischen zu verbinden trachtete, faszinierte die Figur des Hera-
kles vor allem als Griindungsheros der westlichen Zivilisation. Die von
dem antiken Helden zu verrichtenden Arbeiten und Kampfe, die auf ei-
nen realgeschichtlichen Hintergrund verweisen, betreffen die Auseinan-
dersetzungen zwischen Mensch und Natur, die der Sage nach erfolgreich

285 Diese Auffassung vertritt Wilamowitz-Mollendorff, der die Figur des He-
rakles als dorische Schopfung ansieht: »Die Hellenen, d. h. also die auto-
chthone Bevolkerung hat den Herakles nicht gekannt.« Wilamowitz-Mol-
lendorff 1959 b, S. 20.

286 Vgl. ebda., S. 18.

287 Ebda., S. 34.

288 Ebda., S. 37.

289 Siehe dazu weiter oben Anm. 202 sowie Anm. 464 in Teil 1.

263

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

gemeistert wurden. Doch von Beginn an zeigte sich, dass dieser Triumph
seinen Preis forderte, den der Heros als menschlicher Gott beziehungs-
weise gottlicher Mensch entrichten musste, da er die ihm auferlegten Stra-
pazen zwar ertrug, dabei jedoch an Leib und Seele litt. Bleibt diese Seite
ausgespart, wenn Herakles einseitig als Triumphator und Machtfigur lite-
rarisch oder bildkiinstlerisch dargestellt wird, dann stellt sich um so mehr
die Aufgabe, das Heroenwerk zu entmythologisieren beziehungsweise zu
entherrlichen. Denn selbst wenn anzuerkennen ist, dass die Strahlkraft die-
ses Helden tiber lange Jahrhunderte ungebrochen war, gilt es, einen aufge-
klarten Umgang mit dem scheinbar ungebrochenen Ruhm dieser Identifi-
kationsfigur zu finden. Das grofSe allgemeine Bediirfnis nach Identifikation
mit diesem Heros bildet daher den Ausgangspunkt der nachfolgenden
Uberlegungen, bevor auf die dunklen Aspekte des Herakles-Mythos ni-
her einzugehen ist, die zugleich die »andere Seite« der Zivilisationsarbeit
ansprechen. Ehe also der Doppelcharakter des Herakles als personifizierte
Verkorperung von »Todes- und Lebenstrieb«*° aufgezeigt werden kann,
der nicht nur schafft und aufbaut, sondern ebenso zerstorerisch wirkt, gilt
es zunachst, die sagenhaften Ziige seines Wirkens vorzustellen.

Neben den literarischen Quellen aus der Frihzeit, vor allem den Tra-
godien des Sophokles und Euripides**, ist insbesondere Hegel zu nennen,
der in Bezug auf Herakles hervorhebt, dieser habe »durch seine Tugend
(...) den Himmel errungen. Die Heroen daher sind nicht unmittelbar
Gotter; sie miissen erst durch die Arbeit sich in das Géttliche setzen. «>9*
In spitere Darstellungen, wie etwa in den bereits erwdhnten Schriften
von Preller und Kerényi*3, wird dieser Gedanke vertieft und ausgefiihrt,
indem am Beispiel der zwolf Arbeiten des Herakles (dodekathlos) gezeigt
wird, wie die »Helden und Fiihrer ihres Volkes« — gemeint sind Hero-
en wie Herakles und Theseus — »entweder das griechische Land und die
griechische Natur von allen Ungetiimen einer primitiven Wildnis befrei-
en oder die nationalen Feinde bezwingen, auf kithnen Abenteuern vo-
rangehen und neue Staaten begriinden«2*+. Die Apotheose des Herak-
les, Kerényi nennt ihn einen » Gott unter den Heroen«*s, wird hier also
ausdriicklich auf realgeschichtliche Griindungsakte bezogen, die in den

290 Vgl. Heinrich 2006, S. 8.

291 Euripides’ Herakles wird als wichtige Quelle weiter unten naher beriicksich-
tigt. Fiir einen Uberblick zur griechischen Tragodie als Kunst- und Kultur-
form vgl. Wilamowitz-Mollendorff 1959 a.

292 Hegel 1965, S. 108 (im Original teilweise hervorgehoben).

293 Vgl. dazu Preller 1861, S. 185—223 sowie Kerényi 1997 b (zuerst 1958), S.
I16-147.

294 So Preller 1860, S. 6.

295 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 106. Als Gegenbild zu Herakles gilt Dionysos, der
andere Sohn des Zeus, dem das Attribut »Heros unter den Gottern« zuer-
kannt wird. Vgl. dazu ebda., S. 105.

264

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Arbeiten und Kampfen des Heros episch verarbeitet werden. Nimmt
man die bildlichen Ausdrucksformen hinzu, in denen Herakles mitunter
auch als erschopfter Held*¢ dargestellt wird, dann vervollstandigt sich
der Eindruck, dass der géttliche Ubermensch von den iibermenschlichen
Gottern sehr wohl zu unterscheiden ist.

Beim Zwolfkampf, den Herakles vom dngstlichen Herrscher Eurys-
theus auferlegt bekommt, handelt es sich um Arbeiten, die der Heros
nicht freiwillig erfullt. Auch wenn Herakles hier als Kimpfer (athletes)
gefordert ist, tritt er doch als Protagonist in Erscheinung, der Dinge tut,
die nicht nur gefihrlich, sondern vor allem fremdbestimmt sind und da-
mit dem Bereich der Miihsal (ponos) und Notwendigkeit (ananke) an-
gehoren. Der antike Vorkdmpfer erscheint hier also nicht als Athlet, der
seine Krafte im ruhmreichen Wettkampf mit seinesgleichen misst; eben-
so wenig ist er ein Abenteurer, den verschmahter MiifSiggang oder Lust
auf Unbekanntes aufbrechen lasst. Vielmehr sieht sich Herakles mit le-
bensbedrohlichen und nahezu unlosbaren Aufgaben konfrontiert, denen
er sich aus Zwang stellen muss.>”

Beabsichtigt man eine Unterscheidung der Aufgaben, so bietet sich die
folgende Einteilung an: In den ersten fiinf Kimpfen (athloi) geht es darum,
teils unterweltliche, teils reale Ungeheuer und Tiere zu erlegen. Der sechste
athlos bezieht sich direkt auf die Verausgabung menschlicher Arbeitskraft
in Auseinandersetzung mit der Natur. Die Aufgaben sieben bis neun ver-
weisen auf die Eroberungsgeschichte und Kolonisierung Griechenlands,
die den Helden der zehnten und elften Tat bis an die Rander der bekann-
ten Welt fiihren. Zur eigentlichen Grenziiberschreitung kommt es schlief3-
lich im zwdlften athlos durch den Gang in die Unterwelt.>*®

Der dodekathlos beginnt also mit einem pentathlos. Das erste Unge-
heuer, das Herakles erlegen musste, war der »Lowe von Nemea«, der in

296 Vgl. dazu Simon 1998, S. 128.

297 Die Frage, »was bedeutet es gattungsgeschichtlich fiir einen Begriff von Zi-
vilisation, wenn in ihr Kampf und Arbeit unmittelbar verkniipft sind«, bildet
den Ausgangspunkt der fiirr den hier verfolgten Zweck sehr aufschlussrei-
chen Uberlegungen von Heinrich 2006, S. 70.

298 Wilamowitz-Mollendorff weist darauf hin, dass »ein fiir die Heraklessage
kanonisches Epos« nicht existiert habe. Beispielsweise wird die Reinigung
des Augiasstalles im wichtigsten Bildzeugnis der griechischen Antike, den
olympischen Metopen, die sich zur Zeit Pindars im Zeustempel befanden,
nicht wiedergegeben. Andere Quellen erwihnen weitere Taten, wie die Ken-
tauromachie oder die Himmelfahrt des Heros, was sich daraus ergibt, dass
»jeder Dichter und jeder Kiinstler die Freiheit hatte im einzelnen zu wech-
seln«. Doch selbst wenn ein maf§gebliches Herakleszeugnis fehlt, verweisen
die unterschiedlichen Quellen immerhin auf einen gemeinsamen Zyklus,
der »nicht ein Konglomerat einzelner Geschichten, sondern eine wirkli-
che Einheit« darstellt. Zur Entstehungs- und Verbreitungsgeschichte der

265

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

der Gegend am nordlichen Rand der Ebene von Argos sein Unwesen trieb.
Auch wenn es zahlreiche griechisch-antike Lowendarstellungen gibt, darf
bezweifelt werden, dass diese Tiere in jener Zeit tatsichlich in Griechen-
land ansissig waren. Wahrscheinlicher ist, dass die Angste und Schrecken
vor diesem Raubtier durch entsprechende Erzdhlungen und Bilder ver-
breitet worden sind. In jedem Fall galt der Lowe als ein mythisches Un-
geheuer, das den Tod und die Unterwelt verkorperte.>*® Da der Lowe von
Nemea zudem mit keiner Waffe verletzt werden konnte, war Herakles ge-
zwungen, ihn auf andere Weise zu toten. Der Sage nach erwiirgte er das
Tier, nachdem er es in seiner Hohle aufgespiirt hatte. Dem todbringenden
Griff ging jedoch ein langer Ringkampf voraus, bei dem sich die Kontra-
henten vollstandig verausgabten. Schon wihrend des Kampfes verfielen
die Gegner in einen ungewollten Schlaf, weshalb der Eindruck entstehen
konnte, dass beide in ihrer engen Umschlingung einander liebten, anstatt
sich zu toten.3*° Doch nach insgesamt dreifSig Tagen bestand kein Zweifel
mehr, dass der Schlaf als »Bruder des Todes«3°* nur ein kurzer Begleiter auf
dem Weg zum lethalen Ende des Kampfes war. Herakles schnitt mit den
Krallen des erwurgten Lowen dessen Fell auf, hautete das Tier und legte
sich das unverwundbare Gewand tber, indem er den Lowenkopf wie ei-
nen Helm Giberzog und aus dem Rachen hinausblickte wie aus einem Vi-
sier. Das Lowenfell wurde dadurch zum auffalligsten Erkennungszeichen
des Helden. Als Herakles nach vollendeter Tat mit dem Fell an den Hof des
koniglichen Auftraggebers Eurystheus zuriickkehrte, erschrak dieser und
wusste die Trophie sehr wohl zu deuten. Denn nicht nur war es Herakles
wider Erwarten gelungen, das Ungeheuer zu erlegen, sondern das Fell des
Lowen machte ihn zudem selber unverwundbar. Also verbot Eurystheus
dem Ausfiihrer seiner Auftrage, den Hof mit seiner kiinftigen Beute zu be-
treten. Es sei genug, sie vor den Toren zu zeigen. Er selbst war so erschro-
cken, dass er nur noch durch seinen Herold mit Herakles verkehren woll-
te, und zum eigenen Schutz liefs er sich ein Fass unter der Erde anlegen, in
das er sich bei Gefahr zuriickziehen konnte.

Mit dieser ersten Tat war die Grundlage fur alle weiteren Arbeiten
und Kampfe gelegt. Herakles befreite sich durch eigene Kraft aus einer
scheinbar ausweglosen Situation, indem er selber zu dem Lowen wurde,
den er zuvor erlegt hatte. Die animalische Kraft des Tieres tibertrug sich
am Ende des siegreichen Kampfes auf den Bezwinger, so dass der Konig
als Herr seinem heroischen Knecht nur mit dngstlicher Abwehr begegnen

Heraklessage vgl. Wilamowitz-Mollendorff 1959, S. 55-65. Zu den weite-
ren Taten und Leiden im Anschluss an die zwolf Arbeiten vgl. Kerényi 1997
b, S. 148-165.

299 Vgl. zu dieser Deutung Kerényi 1997 b, S. 116.

300 Vgl. dazu die Abbildung »Herakles und der Lowe«, ebda., S. 367.

3ot Ebda., S. 117.

266

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

konnte. Die Position des Konigs war dadurch bereits so erschiittert, dass
Eurystheus zwar noch als Befehlsgeber auftrat, dessen Befehlsgewalt je-
doch durch den Machtgewinn seines Dieners bereits betriachtlich be-
droht wurde. Im »Ringkampf der Natur mit der Natur«3°* verdnderte
sich somit nicht nur das Verhiltnis des Helden zur eigenen Natur, son-
dern die Folgen erstreckten sich auch auf die sozialen Machtverhiltnis-
se. Eurystheus spiirte dies sofort und traf die entsprechenden, fiir einen
Herrscher eher unwiirdigen Vorkehrungen. Fiir Herakles bedeutete die
unerwartete Riickkehr an den Hof jedes Mal eine Bestitigung bezie-
hungsweise Mehrung seines Ruhms. Als Wiederkehrer und Uberwinder
des Todes stellte er jedoch nicht nur die sozialen Machtbeziehungen in
Frage, sondern er trotzte zudem den Gottern — und hier insbesondere
Hera, deren Namen er trug und mit der er in einem zwiespaltigen Ver-
héltnis verbunden war.3°3 Fur die Menschen wurde Herakles dadurch zu
einer Identifikationsfigur, die zeigte, wie es gelingen konnte, sich zu wi-
dersetzen, ohne zu zerbrechen.

Die weiteren Taten des pentathlos richteten sich ebenfalls gegen natiir-
liche beziehungsweise unterweltliche Ungeheuer, die gejagt, bekampft und
getotet wurden, indem der Heros Gebiete betrat und Sphiren besetzte, die
eigentlich den Gottern vorbehalten waren. Um die »lerndische Schlage«
— ein Flussungeheuer mit zahlreichen nachwachsenden Kopfen — toten zu
konnen, musste er in ein Sumpfgebiet siidlich von Argos. Dort traf er auf
die Wasserschlange (hydra), die in einer Hohle verborgen den Eingang zum
Totenreich bewachte. Herakles lockte und totete das Tier, indem er die
Wunden der abgeschlagenen Kopfe mit lodernden Scheiten ausbrannte,
die ihm sein Neffe Iolaos reichte, nachdem dieser dafiir einen ganzen Wald
abholzen musste. Als der Heros auf diese Weise auch den letzten Kopf ab-
geschlagen und ausgebrannt hatte, tauchte er seine Pfeile in das giftige Blut
der Schlange. Dieses Gift sollte noch eine schicksalhafte Rolle spielen.>>

Bei der Jagd nach dem »erymanthischen Eber« begab sich Herak-
les in das bergige Revier der Wald- und Jagdgéttin Artemis in der nord-
westlichen Region Arkadiens. In dieser Gegend lebten die Kentauren,

302 Heinrich 2006, S. 9.

303 Es wiirde zu weit fihren, dieses komplizierte Verhiltnis hier auszubreiten.
Angedeutet sei daher nur, dass die Muttergottin einerseits als treibende Kraft
fiir die durch Eurystheus nur zu tibermittelnden Aufgaben gilt, wiahrend sie
andererseits auch als Geliebte des Heros angesehen wird, »mit der er sich
nach getaner Arbeit endlich vereinigen kann«. Zu diesem widerspriichlichen
Zusammenhang zwischen Arbeit und Begierde vgl. ebda., S. 10.

304 Vor seinem irdischen Ende wurde Herakles ein mit dem Blut der lerndischen
Schlange getranktes Hemd gegeben, dass auf seiner Haut so starke Schmer-
zen verursachte, dass der Gottheros dies als Zeichen seines nahenden En-
des deutete und sich einen Scheiterhaufen errichten liefS. Vgl. dazu Kerényi
1997 b, S. 161-165.

267

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Mischwesen aus Pferd und Mensch, die fiir ihre Unbeherrschtheit und
Liisternheit bekannt waren. Bevor Herakles den zu erjagenden Eber in
den Schnee treiben und fangen konnte, totete er einige der Waldbewoh-
ner mit seinen vergifteten Pfeilen, nachdem er zuvor mit ihnen gezecht
hatte und die Feiernden in Streit miteinander geraten waren. Zu den Op-
fern unter den Kentauren zahlte auch der weise Chiron, der von Herak-
les unbeabsichtigt getroffen worden war. Die Erfiilllung dieses Auftrags
verursachte somit erhebliches, wenn auch unbeabsichtigtes Leiden un-
ter den Waldbewohnern. Bei der Riickkehr an den Hof erschrak Eurys-
theus, der sich in sein Fass verkrochen hatte, so sehr vor dem gefesselten
Eber, als wiirde er dem Tod direkt ins Auge blicken.3°s

Die vierte Priifung ist ebenfalls eine Jagdgeschichte. Herakles erhielt
als weiteren Auftrag, die »Hirschkuh von Keryneia« zu fangen und sie
ebenfalls lebendig an den Hof nach Mykenai zu bringen. Auch dieses
Tier war von besonderer Art. Es hatte ein goldenes Geweih, mit dem die
»Hindin« die Felder der Bauern Arkadiens verwiistet haben soll. Doch
vermutlich handelte es sich bei der Hirschkuh nicht um ein wirkliches
Tier, sondern um ein »Idol«3°¢ der Jagdgottin Artemis, die als »Herrin
der Tiere« allein das Privileg besafs, diese zu erlegen. Die Verfolgung, die
ein ganzes Jahr dauerte, fithrte Herakles in unbekannte Gegenden, und
die eigentliche Gefahr der Aufgabe bestand darin, von dort nicht wieder
zurickzukehren. Der Weg fuhrte ihn durch Arkadien, uber Olympia bis
nach Istrien im nordostlichen Winkel des Adriatischen Meeres. Auf sei-
nem Rickweg, die Beute geschultert, traf er schliefSlich auf Apollon und
Artemis, denen er versprechen musste, die Hirschkuh nicht zu téten —
also mit anderen Worten: das Kultbild der Artemis zu respektieren. He-
rakles sagte dies zu und konnte sich rithmen, von den beiden Gottern als
Gesprichspartner anerkannt worden zu sein.

Den Abschluss des pentathlos bildet die Vertreibung der »stymphali-
schen Vogel «, die in einem Sumpfgebiet in der nordostlichen Region von
Arkadien lebten. Bei diesen Vogeln handelte es sich um Flugungeheu-
er mit scharfen, todbringenden Krallen und Federn, die nicht nur Saat-
gut und Feldfriichte vernichteten, sondern auch Menschen frafSen. Da-
mit war Herakles erneut damit beauftragt, etwas Todliches abzuwehren.
Dies gelang ihm, indem er die Tiere mit Klappern aufscheuchte und ei-
nige von ihnen mit seinen Pfeilen erlegte. Die restlichen Vogel flohen aus
der Gegend und kehrten nicht mehr zuriick. Mit dieser Tat erwies sich
der Heros erneut als Gegenspieler der Jagdgottin Artemis, die hier jedoch
darauf verzichtete, sich dem Herakles entgegenzustellen.

Kennzeichnend fiir die ersten finf Arbeiten ist demnach das Moment
der Abwehr von Gefahren, die eine ubermichtige beziehungsweise

305 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 123.
306 Vgl. zu dieser Deutung Heinrich 2006, S. 91.

268

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

gottlich gelenkte Natur uber die Menschen bringt. Indem Herakles
wilde Tiere und Ungeheuer totete beziehungsweise einfing oder ver-
trieb, wurden zugleich Sumpfgebiete trockengelegt, Wilder gerodet
und neue Gebiete erschlossen. Die gefiahrlichen Kampfe, die dabei zu
bestehen waren, verweisen libereinstimmend auf typische Zivilisations-
arbeiten, wie sie fiir die Anlage von Feldern und Siedlungen an bisher
unerschlossenen Orten notwendig waren. Historisch gesehen liegt es
auf der Hand, dass diese Arbeiten im Zuge der Eroberungsziige noma-
discher Volker ausgefithrt wurden — selbst wenn tiber den tatsiachlichen
Hergang dieser Vorginge das Meiste im Dunkeln liegt.>*” Doch abgese-
hen davon, dass dieses Dunkel aufgrund fehlender Zeugnisse bis heute
kaum zu lichten ist, ist es fiir den hier verfolgten Zusammenhang wich-
tig, den Zusammenhang zwischen Sagen- und Gattungsgeschichte ein-
zubeziehen, um den Mythos als Teil der Zivilisationsgeschichte begrei-
fen zu konnen. Zu dieser gemeinsamen Geschichte gehort eben auch,
dass die Zuriickdrangung boser Geister und wilder Tiere in der grie-
chischen Heldensage bereits mit einigen Auswiichsen und Zerstorun-
gen einhergeht, die den Zivilisationsprozess von Beginn an begleiteten.
Diese betreffen nicht nur den Kampfer Herakles selbst, der uibergro-
8e Verantwortung und Lasten tragen musste, sondern auch mittelbar
Beteiligte, wie die Kentauren, die er auf der Jagd vertrieb oder totete.
Man mag diese Zwitterwesen als »wiiste Horden, die in wilden Bergen
hausten«3°%, verurteilen. Doch festzuhalten bleibt, dass »ausgerechnet
derjenige, der ein wildes Tier unschadlich machen will, einer frithen
Waldzivilisation den Tod bringt«3*°. Diese Ambivalenz von Befriedung
und Vernichtung findet sich auch bei den weiteren Arbeiten und Kamp-
fen des Herakles.

Im sechsten athlos kommt es zu einer thematischen Anderung. Die
»Reinigung des Augiasstalles« beinhaltet andere Anforderungen als
die zuvor beschriebenen Kimpfe mit wilden Tieren und Ungeheuern.
Der Auftrag bestand darin, nach Elis zu ziehen, um den Stall des Ko-
nigs Augias vom Rindermist zu befreien, der bereits das ganze Land
verpestete. Da diese Arbeit an einem Tag erledigt werden musste, um

307 »Dafiir legt schon das Zeugnis ab, dass es unmdoglich erschien, das Wesen
des Herakles zu erfassen und darzustellen, ohne die Geschichte der Vol-
kerwanderung in ihren Hauptziigen darzustellen und die Volkergruppen
zu sondern. (...) Die griechische Geschichte und die griechische Religion
und Sage gehoren zusammen, weil der Inhalt teils identisch ist, teils eines
das andere bedingt: nur wer sie beide zu erfassen versucht, hat die Mog-
lichkeit, auch nur eine zu verstehen.« Wilamowitz-Moéllendorff 1959 b, S.
20.

308 So Amphitryon in Euripides’ Herakles; vgl. Euripides 1959, S. 193 (Vers

374-375)-
309 Heinrich 2006, S. 90.

269

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

vom Konig von Elis entweder mit einem Teil seines Konigreichs be-
lohnt oder andernfalls lebenslang mit der Stellung als Stallbursche be-
straft zu werden, ersann Herakles eine List. Anstatt die unmogliche
Arbeit mit einer Forke in Angriff zu nehmen, grub der Held eine Bre-
sche in das Fundament und leitete das Wasser zweier Fliisse, Alpheios
und Peneios, durch den Stall. Aller Schmutz und Unrat wurde auf diese
Weise in kurzer Zeit hinweggespiilt, so dass die Arbeit erfolgreich ab-
geschlossen werden konnte. Doch Eurystheus erkannte dies nicht an,
da Herakles nicht nur fiir ihn, sondern auch fir den Konig Augias sei-
nen Dienst verrichtet hatte. Bemerkenswert an dieser Episode ist, dass
Herakles weder wirgt noch jagt, sondern grabt. Zwar wurde auch bei
den Taten zuvor gearbeitet, indem Natur urbar und Felder fruchtbar
gemacht wurden; allerdings standen dabei die Kimpfe gegen natiirli-
che Wesen und Ungeheuer im Vordergrund. Bei der Reinigung des Au-
giasstalles kimpfte der Heros schon nicht mehr gegen von den Got-
tern eingesetzte Wesen, sondern stattdessen verbiindete er sich mit den
Flussgottern, um das Wasser als deren eigentliches Element fur seine
Absicht nutzen zu konnen. Der listige Herakles unterwarf damit die
Natur seinem Willen, indem er sie nicht mehr bekriegte, sondern fur
sich arbeiten liefs. Auf diese Weise gelang es ihm, tiber die natirlichen
Krifte zu gebieten und sie fiir seine Zwecke einzusetzen. Es scheint so-
mit, als wiirde der Begriff der Arbeit iiber den Begriff des Kampfes hier
bereits hinausgehen.3

Die folgenden athloi ereignen sich nicht mehr auf dem Peloponnes
und verweisen damit auf die Kolonisierung Griechenlands. Wie schon in
der Augias-Episode, spielen bei den nachfolgenden Aufgaben Tiere aus
dem Bereich der Viehhaltung eine besondere Rolle. In der siebten Prii-
fung wurde Herakles nach Kreta geschickt, um den »Stier des Minos«
einzufangen und nach Mykenai zu bringen. Der kretische Konig Minos
selbst war Herakles dabei behilflich, da das kultisch verehrte Tier die
Insel verwiistete. Nachdem das Wildrind von Herakles an den Hof des
Eurystheus gebracht worden war, liefs man es wieder frei. Der Stier trieb
fortan auf dem Peloponnes sein Unwesen und wurde schliefSlich von He-
rakles selbst oder von Theseus erschlagen.

Die achte Erprobung fithrte Herakles in die entgegengesetzte Rich-
tung, nach Thrakien. Dort herrschte der Konig Diomedes, ein Sohn des
Kriegsgottes Ares, der eine grofSere Anzahl ungewohnlicher Pferde be-
safs. Die Aufgabe des Herakles bestand darin, die Menschen fressenden
»Rosse des Diomedes« zu erbeuten und nach Mykenai zu schaffen. Bei

310 Scheinbar deshalb, weil in diesem Zusammenhang unbeantwortet bleibt,
»ob die austreibende Natur, die der Heros sich gefiigig macht und instru-
mentell einsetzt, mit der ausgetriebenen identisch ist«. Vgl. Heinrich 2006,

S. 97.

270

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

diesen »Pferden des Todes«3™ handelte es sich um widernatiirliche We-
sen, die vom barbarischen Konig Diomedes regelmafSig mit dem Fleisch
ungliickseliger Menschen gefiittert wurden. Herakles bereitete dem Kan-
nibalismus ein Ende, indem er Diomedes erschlug und seinen Rossen
zum Frafs vorwarf. Dadurch gelang es ihm, die Pferde zu zihmen und die
nun friedfertigen Tiere gefahrlos an den Hof des Eurystheus zu bringen.
Der barbarische Brauch des thrakischen Konigs konnte auf diese Weise
durch die todliche Handlung des Herakles gebrochen werden. Die Zih-
mung der Rosse erscheint hier als eine frithe Zivilisationsarbeit par ex-
cellence, sofern die unmenschliche Grausamkeit unter Anwendung ihrer
eigenen Mittel bezwungen wird.

Auch der neunte Auftrag fithrte Herakles tiber die Grenzen des Pe-
loponnes hinaus. Um den »Giirtel der Amazonenkonigin« Hippolyte
rauben zu konnen, machte sich Herakles mit einigen Begleitern auf den
Weg zum kleinasiatischen Land Pontos am Schwarzen Meer. Die dort
lebenden Amazonen waren ein stolzes Volk kriegerischer Frauen, die
sich die rechte Brust abschnitten, damit sie Bogen und Speer freier fiih-
ren konnten. Hippolyte hatte ihren Gurtel von ihrem Vater, dem Kriegs-
gott Ares, erhalten und war nicht abgeneigt, dieses Schmuckstiick He-
rakles zu schenken. Doch Hera, die in Gestalt einer Amazone erschien,
erweckte im Frauenvolk Argwohn gegen die Eindringlinge und es kam
zum Kampf zwischen den Frauen und Minnern. Dabei wurde Hippo-
lyte von Herakles getotet, der den Giirtel an sich nahm und schliefSlich
nach Mykenai brachte. In unterschiedlichen Darstellungen wird darauf
verwiesen, der Raub des Giirtels sei nur ein Vorwand gewesen, um den
Heros in den ersten Krieg um Troja hineinzuziehen.>™ Und tatsichlich
wird der Heros mythologisch verwendet, um den Sieg der Griechen tiber
die Tojaner nicht nur zu verbiirgen, sondern vor allem als endgiiltig aus-
zuweisen. Doch ladsst sich dieser Gedanke, der eine weitere Verbindung
zwischen Mythos und Geschichte aufzeigt, hier nicht weiterverfolgen.

Damit der Heros die anschliefSenden Aufgaben erfillen kann, erwei-
tert sich der Sagenkreis nunmehr sogar bis an die Rinder der damals
bekannten Welt. Fiir den Raub der »Rinder des Geryoneus« musste He-
rakles auf seinem langen Weg zahlreiche Liander durchstreifen und den
Okeanos uiberqueren, der nach griechischer Auffassung die bewohn-
te Welt umschloss. Das Ziel war die Insel der Abendrote, Erytheia, auf
der der dreikopfige — mit sechs Armen und Hianden sowie mit scharfen
Flugen bewehrte — Krieger Geryoneus mit seiner Rinderherde lebte. Um
dorthin zu gelangen, musste Herakles bereits gefiahrliche Abenteuer und

311 »Sie (die Todespferde; F.B.) waren sicher mit den Harpyien, Gorgonen, Eryn-
nien verwandt und im Lande des Boreas, des mit Stuten sich paarenden Nord-
windes, in Thrakien, wie sonst nirgends zu Hause.« Kerényi 1997 b, S. 126.

312 So etwa bei Pindar und bei Apollodor. Vgl. dazu Kerényi 1997 b, S.130-131.

271

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Kiampfe mit zahlreichen unter- und oberirdischen Wesen bestehen, auf
die hier jedoch nicht weiter eingegangen werden soll.3*3 Fiir den hier
verfolgten Zweck gentigt es, auf die Begebenheiten am Bestimmungsort
sowie auf den Riickweg nach Argos einzugehen. Nachdem Herakles den
Sonnengott gezwungen hatte, ihn mit seinem Gefdhrt tiber den Okea-
nos zur Insel Erytheia zu bringen, erschlug er zunichst den dreikopfi-
gen Wachhund Orthos; anschliefend totete er auch Geryoneus selbst,
der sich ihm entgegenstellte, um seine Herde zu schiitzen. Der Heros
tibernahm die wertvollen Tiere und fiihrte sie an den Kiisten des Mit-
telmeeres entlang in die Richtung heimatlicher Gefilde. Doch jetzt, auf
dem Riickweg, musste er weitere Kimpfe bestehen, da zahlreiche Rau-
ber versuchten, die kostbaren Tiere zu entwenden. Herakles nahm vie-
le Unwege in Kauf, um den Neidern zu entgehen; jedoch gab es auch
freudige Anlisse, die seine Riickkehr verzogerte. »(B)ei allen Volkern
und in allen Stadten, die er beriihrte und deretwegen er immer grofSe-
re Abschweifungen machen musste, von Mauretanien bis zu den fernen
Skythen, waren die Genealogen bereit, von Hochzeiten des Herakles zu
berichten, damit die Herrscherfamilien ihre Abstammung von ihm her-
leiten konnten.«3* Der zuvor bereits erwiahnte Kampf mit Cacus?*s, ei-
nem Sohn des Volcanus respektive Hephaistos, der in einer Hohle am
Tiber hauste, ereignete sich der Sage nach dort, wo spater die Stadt Rom
gegrindet wurde. Herakles totete den flammenspeienden Rauber und
zum Dank erhielt er von den Einheimischen einen Altar, »den die Rémer
ara maxima nannten, mit langwahrendem Heroenkult. «3%¢

Hinter dieser Randnotiz verbirgt sich eine weitere, wichtige Zivilisati-
onstat, die fur die Grundung von Stadten entscheidend war. Die Errich-
tung von Opferaltiren ging namlich mit der Ablosung eines alteren Op-
ferrituals einher. Anstatt die Rinder den Géttern als Ganzes hinzugeben,
wie in fritherer Zeit, opferte man ihnen nunmehr einzelne, ungeniefs-
bare Teile, so dass es iiberhaupt moglich wurde, Rinderzucht zu betrei-
ben und Viehschlachtungen zur Sicherstellung der Versorgung der Polis-
bewohner vorzunehmen.3'7 Das Totalopfer wurde in ein Schlachtopfer
tberfiihrt, bei dem die Opfertiere zum Verzehr freigegeben wurden. Folgt
man diesem Gedanken, so hat Herakles die Rinder des Geryoneus nicht
eigentlich gestohlen, »sondern aus dem Jenseits der bewohnten Welt,
dem Totenreich, hoch- und an der Erdoberfliache in einen Kult hineinge-
fiihrt, der den Menschen nutzen soll. «3'® Die zuvor erwahnten Hochzei-

313 Vgl. dazu ausfihrlich Kerényi 1997 b, S. 133-139.
314 Ebda., S. 137.

315 Siehe dazu weiter oben Anm. 269 und Anm. 274.
316 Kerényi 1997 b, S. 138.

317 Vgl. dazu Heinrich 2006, S. 143.

318 Ebda., S. 149.

272

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

ten, bei denen zahlreiche Tiere geopfert wurden, dienten somit auch der
Verbreitung dieses neuen Kultes. Daher iiberrascht es nicht, dass zahl-
reiche Stadtgriindungen auf Herakles zuriickgehen und ebenso zahlrei-
che Stadte nach ihm benannt sind.3®

Die Geschichte der »Hesperiden-Apfel« als vorletztes Thema des Zyk-
lus weist zumindest auf den ersten Blick erstaunliche Parallelen zur Schil-
derung des Paradiesgartens Eden aus dem biblischen Buch Genesis3*° auf.
Auch in der griechischen Erzdhlung gibt es einen Baum mit verlockenden
Apfeln, die von einer Schlange bewacht werden. Dariiber hinaus glich
der Garten, in dem der Apfelbaum stand, einem Paradies mit seinen »un-
sterblichen Quellen, wo die Fruchtbarkeit des Bodens selbst die Gotter
begliickt«3** hitte. Doch hier enden schon die Gemeinsamkeiten und der
griechische Mythos beschreitet einen eignen Weg, der in zahlreichen bild-
lichen und schriftlichen Uberlieferungen festgehalten und ebenso man-
nigfach variiert wurde. Fiir den hier verfolgten Zusammenhang geniigt
es, die wichtigsten Merkmale herauszustellen. Nachdem Herakles von
Eurystheus beauftragt worden war, die goldenen Apfel der Hesperiden
zu holen, lief§ er sich von Prometheus, den er aus einer misslichen Lage
befreit hatte, den Rat geben, nicht selber in den Garten einzudringen.
Herakles bat deshalb Atlas, dem Nachbarn der Hesperiden, die verbo-
tenen Apfel zu entwenden. Die Verlockung war zwar grof3, die Tochter
des Zeus mit ihren hellen Stimmen selbst aufzusuchen, doch die Gefahr
bestand darin, nicht mehr von der »Insel der Seligen«3** zuriickzukeh-
ren. Atlas willigte unter der Bedingung ein, dass Herakles wenigstens bis
zu seiner Rickkehr aus dem Garten die ihm auferlegte Last des Him-
mels, der auf seinen Schultern lag, tragen miisse. Nachdem er die Apfel
gepfliickt hatte, fand der Titan Gefallen an seiner neuen Lage und woll-
te die Friichte fiir sich behalten. Da ersann Herakles eine List. Um die
Aufgabe ganz tibernehmen zu konnen, wollte er sich noch das Tragekis-
sen zurechtriicken, und er bat Atlas, die Last fur diesen kurzen Moment

319 So sind noch heute »gegen zwei Dutzend Orte nach ihm benannt«. Vgl. Miil-
ler 2016, S. 51. Zu dem neuen Opferkult passt, dass die Gottin Hera, die mit
Herakles in besonderer Verbindung stand, als »Herrin der Weiden« bezie-
hungsweise als »Schiitzerin des GrofSviehs« sowie als »Herdengottin« ange-
sehen wurde. Vgl. dazu Simon 1998, S. 41—42 sowie S. 48. Ohne den Raub
der Opfertiere, der den Wechsel vom Total- zum Schlachtopfer markiert,
wire die fiir menschliche Ansiedlungen niitzliche GrofSviehzucht nicht mog-
lich gewesen. Folglich ist Herakles nicht nur Rinderdieb, sondern vor allem
Kultbrecher, der die Schaffung von Rinderland und Viehzucht begiinstigte.

320 Vgl. LUT, Gen 2, 4 und Gen 3, 1-24.

321 Kerényi 1997 b, S. 141.

322 Vgl. ebda. Mit dieser Bezeichnung wird angedeutet, dass die im seligen Ely-
sion verliehene Unsterblichkeit zugleich die Abkehr von den Sterblichen be-
deutet.

273

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

noch einmal auf sich zu nehmen. Als dies geschah, nahm Herakles die
goldenen Apfel und brachte die Beute dem Eurystheus.

In anderen Darstellungen war es Herakles selbst, der in den Garten der
Hesperiden eindrang.3*3 Doch abgesehen davon, ist hier vor allem wich-
tig, dass der Held durch die Entwendung der goldenen Apfel dieses Eigen-
tum der Gotter fiir sich beanspruchte — ein Sakrileg, das mit dem Dieb-
stahl von Tempelschitzen vergleichbar war. Nachdem durch den Raub
der Rinder des Geryoneus bereits der Brauch des Totalopfers abgeschafft
worden war und die Gotter mit den ungeniefSbaren Resten der Schlacht-
tiere — im Wortsinn — »abgespeist« wurden, stellte Herakles nunmehr
vollends die gottlichen Privilegien und Besitzrechte in Frage.>*+ Herakles
schien damit — zumal die Gotter darauf verzichteten, einzugreifen und Ra-
che zu iiben —, den Himmlischen gleichgestellt. Freilich stand seine Him-
melfahrt noch aus, und er musste noch einiges Leid erdulden. Die Hespe-
riden-Episode unterscheidet sich jedoch von den vorhergehenden athloi
darin, dass anstelle von Kampf beziehungsweise Arbeit die List und an-
stelle des Leids bereits die Hoffnung auf ewiges Leben hervortritt.3*s

Die letzte Tat war zugleich die letzte »Probe der Gottlichkeit des Hel-
den«32¢, Die gefdhrlichste aller Aufgaben bestand darin, den »Hund des
Hades« in der Unterwelt einzufangen und nach Mykenai zu bringen. Nicht
nur galt Kerberos als ein besonders gefahrliches Ungeheuer mit Funken
sprithenden Augen, mehreren Rachen und einem nach allen Seiten hin bei-
Benden Leib, der aus zingelnden Schlangen gebildet war. Dartiber hin-
aus bedeutete der Abstieg in die Unterwelt eine Verletzung der gottlichen
Ordnung, da der Bezirk, in dem die verlorenen Seelen gefangen waren, zur
festen Aufteilung der Gotterwelt gehorte. Wahrend Zeus und die anderen
Gotter hoch oben auf dem Olymp residierten, thronte das unterirdische
Herrscherpaar, Hades und Persephone, im Schattenreich der Toten. Aus
dieser Unterwelt gab es der Sage nach kein Entrinnen und keine Riick-
kehr.3?7 Allein der Versuch, lebend in diesen Bezirk einzudringen, galt als

323 Vgl. dazu die Abbildungen »Herakles und die Hydra« sowie »Herakles bei
den Hesperiden« in Kerényi 1997 b, S. 368 und S. 381.

324 Die Vasendarstellung »Herakles vor Zeus mit dem Hesperidenapfel« zeigt
den Heros in durchaus selbstbewusster Haltung, der keine Bestrafung durch
den obersten Gott zu befiirchten scheint. Vgl. die entsprechende Abbildung
in Kerényi 1997 b, S. 382.

325 Bei den geraubten goldenen Apfeln handelt es sich vermutlich um Granat-
apfel, die in der Antike das Leben und den Tod symbolisierten. Folgt man
Heinrich, so waren die Apfel der Hesperiden fiir Herakles gleichbedeutend
mit der »Gewissheit, im Tod das Leben zu haben«. Heinrich 2006, S. 159.

326 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 143.

327 Nur dem Sdnger und Dichter Orpheus soll es gelungen sein, den Gott der
Unterwelt durch die Macht seines Gesanges zu erweichen und ihn zur Riick-
gabe der Eurydike zu bewegen.

274

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

unerhorte Tat. Eurystheus hoffte daher, Herakles mit dieser letzten Aufga-
be endgiiltig zu vernichten. Was er dem Heros abverlangte, war nichts we-
niger als der nach menschlichem Ermessen aussichtlose Kampf gegen den
Tod. Doch auch diese Priifung beendete Herakles siegreich, obgleich er er-
heblichen Schaden nahm.

Die Handlung ist rasch erzihlt. Nach einer Version der Geschichte
wurde Herakles vor seinem Abstieg in die Unterwelt einer Reinigungsze-
remonie unterzogen und dabei, wie es hiefs, in die Mysterien eingeweiht.
Dies erschien geboten, da er sich in seinen Kimpfen zuvor mit dem Blut
seiner Feinde befleckt hatte und rituell geldutert werden musste, um ohne
Makel vor den Gottern und Menschen erscheinen zu kénnen. In ande-
ren Darstellungen ist allerdings von entsprechenden Akten der Einwei-
hung und Entsithnung nicht die Rede.>** Bei seinem Eintritt ins Toten-
reich verhielt sich Herakles nicht wie ein Initiierter, sondern er erhob
sogleich sein Schwert gegen Charon, den Fihrmann des Todes, der da-
ruber so erschrocken war, dass er Herakles bereitwillig tiber den sump-
figen Fluss in die Unterwelt fuhrte. Dort wartete schon der schreckliche
Hollenhund, der, als er Herakles erblickte, ebenfalls erschrak und sich
unter dem Thron des Hades versteckte. Der Heros traf derweil auf eini-
ge verlorene Seelen von Verstorbenen, die er kannte, und wollte sie mit
warmem Blut bewirten. Also schlachtete er eines der verbotenen Rinder.
AnschliefSend gelangte er zum Thron des Unterweltgottes und bedrohte
Hades und Persephone mit einem grofSen Stein. Wahrend der Totengott
aus Angst vor dem furchtlosen Heros floh, blieb Persephone standhaft
und empfing ihren Halbbruder. Herakles wurde gestattet, den Hollen-
hund, der bereits am Eingang zum Totenreich wartete, an eine Kette zu
legen und mitzunehmen. Der Heros iiberwaltigte das Tier und wiirgte
es so lange, bis es sich ergab. Danach fithrte Herakles das Ungeheuer
festgezurrt nach Mykenai. »Nach hinten geduckt, ziingelten die Schlan-
gen unter dem zottigen Bauch an beiden Seiten des Untiers. Blau funkel-
ten ihm die Augen, so springen die Funken in der Schmiede, wenn Eisen
mit dem Hammer geschlagen wird und es drohnt der geschlagene Am-
boss.«3* In Mykenai angekommen, fliichtete Eurystheus wieder in sein
unterirdisches Versteck und kam nicht wieder hervor. Der Hollenhund
jedoch wurde von Herakles wieder in den Hades zurtickgebracht be-
ziehungsweise, nach einer anderen Erzihlung, gelang es Kerberos beim
Brunnen des Heiligtums der Hera zu entfliehen, weshalb der nimliche
Ort als »das befreiende Wasser« bezeichnet wurde.33°

Die scheinbar beiliufigen Hinweise tiber das Aussehen des Hol-
lenhundes sowie die entsprechenden Hinweise auf Analogien zur

328 Vgl. dazu Kerényi 1997 b, S. 144.
329 Ebda., S. 146.
330 Ebda., S. 147.

275

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Metallbearbeitung vervollstandigen die bisherigen Annahmen iiber die
zivilisatorische Bedeutung des dodekathlos. Nachdem verschiedene Me-
talle, wie Kupfer, Bronze und Eisen, durch Abbau und Verhiittung ent-
sprechender Erze gewonnen wurden, bildeten sich in Griechenland im
zweiten vorchristlichen Jahrtausend erste Machtzentren und Palastkul-
turen. Die Beherrschung von Ressourcen — Gruben, Hiitten, Handels-
wege — fithrte im Zuge dieser Entwicklung zur Anhdufung von Reich-
timern, die schon bald von einer kleinen Oberschicht kontrolliert und
weitervererbt wurden. Hiervon zeugen etwa die wertvollen Grabbeiga-
ben zur Zeit der Palastkulturen in Mykene, Pylos oder Theben. Der von
Kerényi anschaulich beschriebene Kerberos, der »mit metallener Stim-
me bellend«33* und mit funkensprithenden Augen die in der unterirdi-
schen Welt ankommenden Menschen empfing, symbolisiert zugleich die
Gefahren des Bergbaus sowie der Metallurgie. Es liegt nahe, dass etwa
zur Zeit der mykenischen Kultur33* der Eingriff in die unterirdische Na-
tur als Storung der gottlichen Ordnung aufgefasst wurde, die mit Bestra-
fung oder Tod bedroht war. Zudem waren todliche Unfille im antiken
Bergbau wahrscheinlich, so dass die Arbeiten unter Tage sowie mit Feuer
und Amboss im wortlichen Sinne als »ungeheuerlich« galten. Auch wenn
Kerberos von Herakles nicht wirklich gezahmt wurde, bezeugte dessen
gegen alle todlichen Gefahren erstrittene Entwendung aus dem Hades
den grofsten Triumph des Heros. Durch die Taten des Herakles wurden
nicht nur die Gefahren der Natur gebannt, sondern iiberdies wurden den
Gottern ihre Schitze entrissen.

Herakles erhielt nach seiner Riickkehr aus der Unterwelt den Beina-
men »der mit dem schonen Sieg« (kallinikos), und sein Ruhm schien
grenzenlos. Man verehrte ihn als jemand, der selbst die grofSten Heraus-
forderungen aushalten und meistern konnte — und dieses Bild des glin-
zenden Siegers wurde iber Jahrhunderte hinweg fortgeschrieben. Jedoch
finden sich bereits in der antiken Uberlieferung Zeugnisse der Beschaidi-
gung und Gebrochenheit der Heldenfigur, die den Heros in seiner gan-
zen Widerspriichlichkeit zeigen und damit zugleich den dodekathlos als
blofSe Abfolge heroischer Taten in Frage stellen.

In Euripides’ Herakles brachte der Dichter im fiinften vorchristlichen
Jahrhundert ein vielbeachtetes Stiick zur Auffithrung, das den strahlen-
den Helden in seinem ganzen Elend und seiner ganzen menschlichen
Schwiche zeigt.33? Die Handlung der Tragodie ist folgende: Nach seiner

331 Ebda., S. 145.

332 Diese Kulturepoche fillt nach heutigem Verstiandnis in die Bronzezeit. Zur
Unterscheidung der antiken Zeitalter nach dem jeweiligen Stand der Me-
tallverarbeitung bei Hesiod siehe weiter oben in Teil  Anm. 177 und Anm.
180.

333 Folgt man der Uberlieferungsgeschichte dieses Werks, so entstand die Tra-
godie im Jahr 421. Vgl. Wilamowitz-Moéllendorff 1959 b, S. 134. Der

276

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Riickkehr aus dem Hades beschloss Herakles, seine Familie in Theben
aufzusuchen. Das Hausgeschlecht des Heros umfasste seine Frau Me-
gara, seine drei Kinder sowie seinen Stiefvater Amphitryon. Schon seit
geraumer Zeit wurden sie vom Tyrannen Lykos bedringt und sollten
getotet werden. Die Kinder waren von ihrer Mutter bereits fiir ihre be-
vorstehende Bestattung geschmiickt worden, da keine Hoffnung be-
stand, dem Tod entgehen zu konnen. In diesem Moment trat Herakles
auf die Bithne, der jedoch bereits etwas verwirrt war, da er seinen Stief-
vater nicht sogleich erkannte und dessen Namen vergessen hatte. Den-
noch gelang es ihm, den Konig Lykos sowie seine Schergen zu toten, al-
lerdings waren Wahnsinn und Zwietracht, verkorpert durch Lyssa und
Iris, bereits im Haus. Herakles wihnte sich irrtiimlich auf dem Weg zu
Eurystheus, an dem er Rache uiben wollte, und verwechselte seine eige-
nen Kinder mit denen des verhassten Auftraggebers. In seinem Wahn
jagte und erschlug er sie; schliefflich erschoss er auch noch seine Frau.
Er hitte wohl auch seinen Stiefvater, Amphitryon, getotet, wenn nicht
Pallas Athene eingegriffen hitte, die den Rasenden mit einem Stein nie-
derstreckte. Herakles verfiel daraufhin in einen langen Schlaf und als er
erwachte, erkannte er, was er angerichtet hatte. In dieser verzweifelten
Lage kam Theseus seinem des Lebens muide gewordenen Freund zu Hil-
fe und geleitete den gefallenen Helden »in die Stadt der Pallas«334 nach
Athen.

Es ist erstaunlich, dass Euripides mit seiner Tragodie auf die Sinnlo-
sigkeit des Heroentums und die Selbstzerstorungen zivilisatorischer Er-
rungenschaften hinweist, nachdem die strahlende Figur des Herakles
fur lange Zeit unantastbar schien. Vor dem Hintergrund jedoch, dass
das funfte vorchristliche Jahrhundert, in dem der Text entstand, nicht
nur klassisch-blithend, sondern ebenso kriegerisch-vernichtend war, wird
verstandlich, weshalb der Dichter sich daran machte, den Helden zu
entheroisieren. Da die Figur des Herakles zu keiner Zeit eindeutig oder
schlussig war, verkorpert sie bis heute geradezu prototypisch den My-
thos des Heros.?3s Umso wichtiger ist es daher, die beiden Seiten seines
Heldentums in den Blick zu nehmen.

Auf der einen Seite fungiert der Heros als Identifikationsfigur, der als
hyperanthropos den Menschen dhnlich ist, da er ihre Sorgen teilt und
durch seine Taten ihre Note mindert. Auch wenn im dodekathlos mytho-
logische Themen kunstvoll verarbeitet werden, die von unwirklichen Ge-
schopfen und sagenhaften Orten handeln, sind die beschriebenen Kon-
flikte den Betroffen immerhin so nah, dass sie ihren Erfahrungshorizont

griechische und deutsche Text des Dramas, soweit er tiberliefert ist und re-
konstruiert werden konnte, findet sich ebda., S. 168-273.

334 Euripides 1959, Herakles, S. 265 (Zeile 1326).

335 Vgl. zu dieser Deutung Heinrich 2006, S. 191.

277

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

berithren. Wenn Herakles unter Aufbietung aller Krifte natirliche
Michte bezwingt und iibernatiirliche Gotter tiberlistet, wird er zum vor-
bildlichen Kampfer in den zivilisatorischen Auseinandersetzungen des
Menschen mit der eigenen und fremden Natur. In seiner Person symbo-
lisiert Herakles gleichermaflen die kimpfende und bekampfte Natur33;
er ist ebenso lebendig wie todgeweiht337; er ist gottlich und menschlich
zugleich33%; und er zeigt sich als Sieger wie als Verlierer33°. Doch tiber al-
len diesen Konflikten triumphiert der Held als leibhaftige Verkorperung
ubermenschlicher Eigenschaften, die nicht zuletzt gegen die Gotter selbst
aufgeboten werden, ohne dass der heros theos daran zerbricht. Es wire
sicherlich verkiirzt, wiirde man diese eigenwillige Komponente des He-
roentums ausblenden und seine grofle Anziehungskraft negieren.

Auf der anderen Seite steht das von Euripides gezeichnete tragische
Bild, das die herakleische Utopie ausloscht und als verhiangnisvolle Hy-
bris ausweist. Wenn der Held im Drama nach seiner verhdngnisvollen
Verwirrung und grauenhaften Mordtat daruber klagt: » All mein Leben
lang/ Hab’ ich mich abgemuht, das Erbteil euch/ Zu schaffen, das der
Vater seinen Kindern/ Als schonste Hinterlassenschaft vermacht,/ Des
Namens Ehre — ihr genosst sie nicht«3+, dann stellt er nicht nur sich
selber als Person in Frage, sondern er verweist zugleich auf die Insta-
bilitait und Vergeblichkeit seiner heroischen Taten. Schliefslich bedurfte
es nur eines Momentes des Wahns und der Raserei, um eingestehen zu
missen: »alle sind wir elend«3+'. Spatestens an diesem schmerzlichen
Punkt erscheinen die ruhmreichen Kampfe und Arbeiten in einem an-
deren Licht. All die ausgefiihrten Gewaltakte und Zerstorungen kehren
sich nunmehr gegen Herakles selbst. Die im Zuge des Athletenwerks
begangenen Grausamkeiten, die der Heros nicht nur an anderen, son-
dern auch an sich selbst veriibte, um sich zu behaupten, zeigen sich jetzt

336 So wie in der bildlichen Darstellung des Kampfes mit dem nemeischen Lo-
wen, bei dem die beiden Kontrahenten in ihrer Umschlingung und Erschop-
fung nicht mehr voneinander zu unterscheiden sind. Siehe dazu weiter oben
Anm. 300.

337 Siehe dazu weiter oben Anm. 304.

338 Wie bei der Entwendung der Hesperiden-Apfel, durch die sich der Heros
auf eine Stufe mit den Gottern stellt. Siehe dazu weiter oben Anm. 324.

339 Herakles bleibt nicht nur die Rache an Eurystheus verwehrt, sondern auch
sein widerspriichliches Verhiltnis zu seiner gottlichen Mutter bleibt fiir ihn
ungeklart. Euripides findet hierfiir die anklagenden Worte: » Aus Missgunst
wider ihres Gatten Neigung/ Hat Hera den Wohltiter der Hellenen/ Zu-
grund gerichtet ohne seine Schuld.« Euripides 1959, Herakles, S. 263 (Zeile
1310-1313). Vor diesem Hintergrund sieht sich der Held selbst als »Sklave
des Schicksals«. Vgl. ebda., S. 267 (Zeile 1358).

340 Euripides 1959, Herakles, S. 267 (Zeile 1373-1377).

341 Ebda., S. 269 (Zeile 1396).

278

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

in ihrer ganzen Zwiespiltigkeit. Auch wenn im dodekathlos die natiir-
lichen und tibernatiirlichen Michte bezwungen werden, ist ihre Herr-
schaft nicht aufgehoben. Das durch die Kimpfe und Arbeiten hervorge-
brachte »Erbteil«, um mit Euripides zu sprechen, erweist sich bis zuletzt
als widerspriichlich und findet keine haltbare Form. Dies gilt selbst dort,
wo Herakles mit List die Natur fiir seine Zwecke einsetzt, wie bei der
Reinigung des Augiasstalles, bei der er die umgeleiteten Fliisse durch die
Stallungen fiihrt und dabei Teile des Gebaudes zerstort. Das Moment des
Zerstorerischen, das hier als blofSe Begleiterscheinung oder Missgeschick
erscheint, liegt den heroischen Taten selbst dort zugrunde, wo nicht nur
rohe Gewalt, sondern Uberlegung und Kalkiil zur Anwendung kommen.
Auch die instrumentelle Bezwingung der Natur folgt der Logik der Herr-
schaft, die sich — das ist die Pointe des Euripides —, zuletzt gegen den Tri-
umphator selber richtet. Fur eine verklarende Heroisierung bietet die eu-
ripidische Auslegung des Herakles-Mythos keinen Raum.

Die Figur des Herakles bleibt somit ebenso widerspriichlich, wie sei-
ne Taten. Der Heros selbst bedroht die Zivilisation, und das Athleten-
werk kann jederzeit ins Zerstorerische umschlagen. Darin gleichen sich
ubrigens die antiken Heldenmythen, fir die insgesamt bezeichnend ist,
dass Destruktionen haufig als Folge vermeintlich zufilliger oder schick-
salhafter Ereignisse eintreten. Dies hat seinen Grund darin, dass die He-
roen der Antike ausnahmslos als Mianner der Tat vorgestellt werden, de-
nen eine Reflexion auf ihr Werk nicht zuerkannt wird. »Ein Mythologem
der Selbstreflexion gibt es in der Heroenmythologie nicht.«34* Eine, wie
am Beispiel des Augiasstalles gesehen, listig vorausschauende Vorgehens-
weise wird dadurch keineswegs ausgeschlossen. Jedoch dient das Kalkiil
zuerst der trotzigen Selbstbehauptung und nicht einem allgemeinen In-
teresse, das im Mythos die Gotter fiir sich allein beanspruchen. Gegen
dieses gottliche Privileg erheben sich die Helden, indem sie streiten und
kdmpfen — aber trotz ihrer Sonderstellung unter den Sterblichen gelingt
ihnen nicht, iiberdauernde Formen zu schaffen. Herakles bleibt ein Ein-
zelkampfer, der sich aufopfert, um zu tiberleben. Vom Abarbeiten des
Einzel- und Eigenwillens*# kann bei ihm nicht die Rede sein.

Dies pradestiniert den Heros freilich fir eine Rolle als Identifikations-
figur, bei der es gerade nicht um ein »allgemeines Bilden«, sondern um
Geschicklichkeit und korperliche Kraft als solche geht. Die panhelleni-
schen Wettkimpfe wurden kaum zufillig zu offentlichen Schauplitzen,

342 Heinrich 2006, S. 317.

343 Vgl. ebda., S. 283. Hier in Anspielung auf den Arbeitsbegriff bei Hegel: »So
wenig ihm (dem Eigensinn; E.B.) die reine Form zum Wesen werden kann, so
wenig ist sie, als Ausbreitung iiber das einzelne betrachtet, allgemeines Bil-
den, absoluter Begriff, sondern eine Geschicklichkeit, welche nur iiber eini-
ges, nicht tiber die allgemeine Macht und das ganze gegenstindliche Wesen
michtig ist.« Hegel 1999, S. 116.

279

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

an denen die Taten des Herakles in gemafSigter Form regelmafSig wie-
derholt und zelebriert werden konnten, wobei die Sieger als berechtig-
te Nachfolger des Heros kultische Verehrung genossen.’# Ganz in die-
sem Sinne galten die Olympischen Spiele als »Stiftung des Herakles«,
nachdem »der dorische Adel bei diesen Spielen die erste Rolle hatte, und
Sparta mit Argos zu rivalisieren begann.«34s Und die vermutliche erste
kiinstlerische Gesamtdarstellung des Zwolfkampfes befand sich fast er-
wartungsgemafS im Zeustempel von Olympia.>#¢ Auch nachdem der He-
ros seine »Unschuld« verloren und mit Euripides einen einflussreichen
Kritiker gefunden hatte, wurde Herakles an den antiken Wettkampfstit-
ten weiterhin als »der mit dem schonen Sieg« (kallinikos) gepriesen und
als Vorbild der Athleten verehrt. Ein Grund dafur ist sicherlich, dass He-
rakles als Zivilisationsheros zugleich Begriinder zahlreicher Spiele und
Wettkampfe war, die traditionell verankert und dementsprechend fort-
gefithrt wurden. Wichtiger ist jedoch, dass die Wettkampfer und Sie-
ger sich in direkter Nachfolge des Heroen sahen, der wie sie als Einzel-
kdmpfer auftrat und dessen Ruhm den Makel irdischer Verganglichkeit
iiberdauerte. Dieser vor allem symbolische Gewinn, der durch eigene
Kraft und Geschicklichkeit erreichbar war, zielte nicht auf haltbare For-
men und allgemeine Ziele in der Vermittlung zwischen Mensch und Na-
tur, sondern auf den Sieg eines athletes und damit auch seiner ethne be-
ziehungsweise polis. Da Herakles insbesondere als Griinder zahlreicher
Geschlechter und Stidte bekannt geworden war, lag es sogar nahe, den
erzielten Ruhm auf das Herkunftsgeschlecht sowie den eigenen Staats-
verband zu erweitern. Der symbolische Mehrwert lief§ sich schlieSlich
leicht verteilen, wodurch das erreichte Ansehen noch an Bedeutung ge-
wann, da hiervon viele profitierten. Auf diese Weise entstand zumindest
der Eindruck, dass die Tat eines Einzelnen tatsachlich den Triumph einer
Gemeinschaft beforderte. Diese Art der Verallgemeinerung wurde zudem
dadurch aufgewertet, dass fiir einen Sieg im Wettkampf zuletzt die Got-
ter verantwortlich gemacht wurden, die die Macht des Allgemeinen fiir
sich beanspruchten und ihre Gunst nach eigenem Wohlwollen verteil-
ten.’#” Damit waren die Taten der Athleten von Beginn an auf ihre rein
symbolische Bedeutung festgelegt, ohne dass der im Wettkampf errunge-
ne Ruhm die gottlich-parabolische Ordnung infrage stellte.

344 Siehe dazu die entsprechenden Ausfithrungen weiter oben in Kap. 4.

345 Wilamowitz-Mollendorff 1959, S. 21.

346 Die zwolf Heraklesmetopen aus Marmor entstanden um das Jahr 460 v. Chr.
Sie waren urspriinglich oberhalb der Vor- und Hinterhalle des Heiligtums in
einer Hohe von etwa zwanzig Metern angebracht. Heute befinden sie sich
zum Teil im Louvre sowie im Museum von Olympia. Die Relieffiguren sind
ca. 160 Zentimeter hoch und entsprachen damit etwa der Korpergrofe der
Menschen zu jener Zeit.

347 Siehe dazu Anm. 260 in Kap. 2 weiter oben.

280

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

Vom Heros als Zivilisationsbegriinder und Rebell, der kolonisierend
in Aktion tritt, Simpfe trockenlegt, Schlachttiere herbeibringt und Stad-
te griindet, indem er die Kulte der Gotter missachtet und ihre Herr-
schaftsanspriiche unterlduft, bleibt nur mehr das Bild des Triumphators,
der im symbolischen Wettstreit der Athleten Siege erringt und allgemei-
ne Anerkennung findet. Die mythische Figur des Helden, der Spannun-
gen aushalten und Widerspriiche ertragen muss, die bis heute das Un-
behagen in der Kultur bestimmen, sofern die Unterjochung der Natur
nicht iiberwunden, sondern inzwischen sogar »zum allgemeinen ratio-
nalen Gesetz«34* geworden ist, wird auf diese Weise geradezu verharm-
lost und ihrer Sprengkraft beraubt. Da die tatsiachlichen Opfer im Bild
des Athleten als Triumphator ausgeblendet werden, entsteht zugleich der
falsche Eindruck, die Entfesselung des Individuums sei bereits gelungen
und vollendet. Das darin zum Ausdruck kommende Bediirfnis, den Hel-
den einseitig ins positive Licht zu setzen, findet sich somit von Beginn
an. Freilich ist dies nicht dem mythischen Stoff selbst anzulasten, son-
dern vielmehr dem jeweiligen Umgang mit ihm.

Nachdem die Dialektik des Herakles in seiner Stellung zwischen den
Gottern und Menschen deutlich geworden ist, kommen wir nunmehr
wieder zuriick auf den Anfang dieses Kapitels. Wie am Beispiel der Zwei-
figurengruppe »Herkules totet Cacus« des Florentiner Bildhauers Ban-
dinelli gesehen, eignete sich der Heros in besonderer Weise als Modell
des menschlichen Triumphes iiber natiirliche und iibernatiirliche Mach-
te. Auch wenn die Ausfithrung des Werks teilweise harsche Kritik her-
vorrief3#, wurde dem antiken Helden eine ungebrochene Wertschatzung
entgegengebracht. Diesem Zweispalt versuchte der bespottelte Kiinst-
ler Bandinelli dadurch zu entgehen, dass er einem seiner drgsten Kriti-
ker und Kontrahenten, Benvenuto Cellini, entgegnete, dieser habe nur
die Ausfithrung seines Werkes, nicht aber die vorbereitende Zeichnung
hierfir beriicksichtigt: »Wehe Dir du bose Zunge, und wo bleibt mein
Modell?«35° Er spielte damit auf eine grof$formatige Federzeichnung an,
die mit einem Selbstportrait des Kiinstlers versehen war. Aufschlussreich
fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist, dass der modellhaften Zeich-
nung mehr Bedeutung zuerkannt wurde als der skulpturalen Ausfiih-
rung des Kunstwerks, bei der die Portraitziige des Kiinstlers nicht mehr
auftauchten. Man mag hierin eine Abwehr der Kritik vermuten; gleich-
wohl ist auffillig, dass der Aufnahme des Selbstbildnisses im Modell
ein so grofSes Gewicht zuerkannt wird. Zur Entfesselung des Individu-
ums im Ubergang zur Neuzeit gehort schlieflich auch, dass der Kiinst-
ler — dhnlich wie der Fiirst, Kardinal, Hofling, Gelehrte, Bankier oder

348 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 65 (Anm. 12).
349 Siehe dazu weiter oben Anm. 269.
350 Vgl. Wiemers 2000, S. 235.

281

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Kaufmann — sein »Licht nicht mehr unter den Scheffel« stellt, sondern
die eigenen Verdienste und Fertigkeiten rithmt, um als moglichst allsei-
tiger Mensch und vollendete Personlichkeit wahrgenommen zu werden.
Charakteristisch fiir den modernen Ruhm war namlich nicht nur die
»Glut der Wahrhaftigkeit«, von der Nietzsche schwirmt, sondern eben-
so die Beforderung von »Schein und bloflem Effekt«3st, die keineswegs
tiberwunden waren.

Dies gilt in dhnlicher Weise auch fiir den Bergbezwinger und gekron-
ten Poeten Petrarca, der bereits zu Lebzeiten zu einer der anerkanntes-
ten Autorititen Italiens avancierte. Um sein 6ffentliches Bild zu schiitzen
und zu bewahren, verfasste er seinen »Brief an die Nachwelt« — gleich-
sam eine »Rechenschaft des alten, hochberiihmten Mannes«3s52, der nach
eigenem Bekunden nur iber Umwege von der dufSeren zur inneren Na-
tur und ihrer vermeintlich wahren Bestimmung gelangt war. An Hera-
kles erinnern in diesem Zusammenhang die GrofSe der Aufgabe sowie
die Strapazen auf dem Weg nach oben, der sich fur Petrarca als eine
selbstlauternde Pilgerreise des Ich auf dem Weg zu Gott erweist. Zu ei-
ner Entfesselung des Individuums kommt es dabei nicht, da Petrarca die
zu uberwindenden Schwierigkeiten in reine Selbstbeziige verwandelt, die
weniger gegenstandlich als vielmehr reflexiv bedeutsam sind. Wo es He-
rakles an Reflexion mangelt, fehlt es Petrarca an Weltbezug.353 Beide Pro-
tagonisten treten machtvoll in Erscheinung. Allerdings richtet sich das
Herrschaftsstreben des antiken Helden noch gegen fremde Widersacher,
wihrend der Dichterfurst seine Gegenspieler vor allem bei sich selber
sucht. Daher erscheint es zumindest auf den ersten Blick sogar schlis-
sig, wenn Herakles — nicht nur von Bandinelli — als Kraftprotz dargestellt
wird, wihrend Petrarca vor allem in der bildenden Kunst als vergeistig-
ter Monch, Dichter oder Gelehrter prisentiert wird, der fern von allen
gesellschaftlichen Zwingen in sich zu ruhen scheint.35

Freilich dauerte es nicht lange, bis die bei Petrarca noch gehemm-
te Weltzugewandtheit an Bedeutung gewann und im Rahmen der Re-
naissancefeste geradezu in eine Lust des Schauens und der Verschwen-
dung gipfelte. Wie am Beispiel des calcio fiorentino gesehen, war dieses

351 Siehe dazu weiter oben das Eingangszitat von Nietzsche, zitiert in Anm. 11.

352 Vgl. Burckhardt 2009, S. 117.

353 In Anlehnung an Jacob Burckhardt ist es tiblich geworden, Petrarca »Natur-
genuss« zu unterstellen und die Besteigung des Mont Ventoux als Zeugnis
einer neuen asthetischen Erfahrung zu deuten. Vgl. dazu Burckhardt 2009
sowie die ergidnzenden Hinweise in Anm. 156 weiter oben. Hierbei wird je-
doch tibergangen, dass die anfangliche Ergriffenheit Petrarcas angesichts der
Berglandschaft bei diesem Autor sehr schnell in die Besorgnis umschlagt, die
Lust des Schauens gefihrde das Heil der Seele.

354 Vgl. dazu etwa das Frontispiz zu Petrarcas »De viris illustribus« (Miniatur
der hessischen Landesbibliothek Darmstadt, Codex Nr. 1o1).

282

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

REHEROISIERUNG

korperliche Spiel in besonderer Weise geeignet, die Machtanspriche der
Medici prachtvoll in Szene zu setzen. Die hofische Indienstnahme der po-
puldren Spielpraxis, ihre Einbindung in die Festpropaganda unter Riick-
griff auf antikische Zeichen und Symbole — kurz: ihr ikonographischer
Gebrauch zur Demonstration politischer Macht und Stirke richtete sich
ausdriicklich an die Schaulust des Publikums. Durch die Spektakularisie-
rung des Spiels mittels immer aufwendigerer Formen und Motive sollte
vor allem die Herrschaft einflussreicher Adelsvertreter und Familiendy-
nastien veredelt werden, wobei die Figur des Herakles besonders geeig-
net erschien, die jeweiligen Machthaber mit den Tugenden und Fahig-
keiten des antiken Helden zu schmiicken.’ss Dass hierbei einseitig auf
das Bild des Heros als Triumphator zuriickgegriffen wurde, liegt auf der
Hand. Bezeichnend fiir die weitere Entwicklung war jedoch, dass die
Reheroisierung des antiken Helden an dessen massive dufSere Erschei-
nung ankniipfte, die zumindest auf den ersten Blick nicht zum Idealbild
des cortigiano passte. Der Hofmann sollte »wohl und ebenmifSig gebil-
det sein, und er sollte neben Geschmeidigkeit, Kraft und Gewandtheit
besitzen«, nicht jedoch zu gewaltig wirken, da »ein allzu grofS geratener
Korper meist einen stumpfen Geist«35¢ berge. Eleganz, Anmut und Zier-
de waren dem antiken Heros fremd, weshalb die Ikonographie des He-
rakles den Maf$stiben der Nobilitat zundchst zu widersprechen schien.
Allerdings wirkte die Uberzeichnung duflerer Formen wie ein Appell an
herkommliche Machtmittel, die in der Vergangenheit noch unerlisslich
waren, um zu triumphieren, zur Zeit der Medici hingegen wie ein schmii-
ckendes Beiwerk eingesetzt werden konnten, um bewundert zu werden.
Die Renaissancefiirsten sahen sich in der Traditionslinie des antiken Hel-
den und konnten ihre Macht allegorisch darstellen, ohne sie jedes Mal
gewaltsam durchsetzen zu miissen. Der Riickgriff auf antike Figuren de-
monstrierte ihre souverdne Haltung und Stirke, die freilich jederzeit ins
Zerstorerische umschlagen konnte.

Die herrschaftliche Instrumentalisierung antiker Episoden und Fi-
guren bewirkte eine fatale Fortschreibung des Mythos, bei der Viel-
schichtigkeiten vereinfacht und aufklirerische Impulse zuriickgedrangt
wurden. Im eindimensionalen Bild des Herakles kallinikos wurde die
Entfesselung des Individuums nicht etwa vollendet, sondern zur Vor-
aussetzung seiner Vereinnahmung. Auch wenn der Renaissance-Huma-
nismus gerade dies zu verhindern versuchte, indem der Mensch aus der
rohen Natur heraustreten und kraft allseitig gebildeter und vollende-
ter Individuen sich zur allgemeinen Freiheit aufrichten sollte, blieben
die zerstorerischen Moglichkeiten menschlicher Kraftentfaltung, auf die

355 Vgl. dazu Strong 1991 sowie weiter oben das Beispiel des Hercules medicus
in Anm. 270.
356 Vgl. Castiglione 1996, S. 33 sowie Anm. 276 weiter oben.

283

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ENTFESSELUNG DES INDIVIDUUMS

Euripides so eindringlich hingewiesen hatte, weitgehend unberticksich-
tigt. Der siegreiche Ubermensch wurde schlieflich zum mafigeblichen
Modell fiir das Verlangen, die Natur zu beherrschen, anstatt sich zu ver-
biinden. Auch hierfiir bietet der Mythos des Herakles am Scheideweg?s?
ein anschauliches Bild, das darin gipfelt, zwischen Arbeit oder Begierde
entscheiden zu miussen. Und mit Blick auf den wahnsinnig gewordenen
Herakles ist daran zu erinnern, dass die Zuriickweisung der Begierde
ebenso selbstzerstorerisch wie verhdngnisvoll enden kann.

357 Xenophon, Memorabilien, S. 43—-47 (II. Buch, 1. Kap., 21-34).

284

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil III
Elemente des Totalitarismus

Das Leben Gottes und das gottliche Erkennen mag
also wohl als ein Spielen der Liebe mit sich selbst aus-
gesprochen werden; diese Idee sinkt zur Erbaulich-
keit und selbst zur Fadheit herab, wenn der Ernst, der
Schmerz, die Geduld und Arbeit des Negativen dar-
in fehlt.
Georg Wilbelm Friedrich Hegel,
Phianomenologie des Geistes

Die Parabel des Herakles am Scheideweg, die am Ende des voranstehen-
den Kapitels erwdhnt wurde, zeigt den Helden im Zwiespalt zwischen
Tugend (arete) und Laster (kakia). Die allegorischen Frauengestalten,
die den Heros an einer Weggabelung in die Richtung eines verlockenden
und genussreichen Lebens einerseits oder eines mithevollen und ruhm-
reichen Lebens andererseits zu lenken versuchen, stehen fiir den bis heu-
te ungelosten Konflikt zwischen konkreter Begierde und allgemeiner Ar-
beit*. Herakles, der sich fiir den entbehrungsreichen und tugendhaften
Weg entscheidet, wird hierbei von Xenophon zu einem Vorbild der rich-
tigen Lebensfilhrung stilisiert. Der Verfasser der Schrift war ein Schiiler
des Sokrates, der sich auf die Figur des vorklassischen Helden beruft, um
die von ihm selbst bevorzugte »Erziehung durch die Tugend«* namhaft
zu stiitzen. Allerdings entspricht diese Sichtweise, wie gesehen, nicht der
mythischen Uberlieferung, die den Helden ebenso als wahnsinnigen To-
desbringer und rasenden Zerstorer kennt. Selbst dort, wo Herakles als
vorbildlicher Begriinder von Geschlechtern und Stidten verehrt wird,

1 Der Begriff der Arbeit ist in diesem Zusammenhang wortlich zu nehmen.
So verspricht die eine Figur: »Sollte es aber jemals das Aussehen haben, es
konnten dir die Mittel dazu ausgehen, so fiirchte nur nicht, als wiirde ich
dich nétigen, dir durch Anstrengungen und Miihseligkeiten des Leibes und
der Seele diese Mittel zu verschaffen; nein, was die Anderen erarbeiten, das
sollst du genieflen, sofern du nur nichts zuriickweist, woraus man Gewinn
ziehen kann. Denn meinen Freunden erteile ich die Erlaubnis, aus allen Din-
gen Nutzen zu ziehen.« Xenophon, Memorablien, S. 44 (IL. Buch, 1. Kap.,
25; Hervorh. EB.). » Allgemein« ist diese Form der Arbeit deshalb, weil sie
sich auf »die Anderen« bezieht und »Gewinn« beziechungsweise »Nutzen«
verspricht.

2 Xenophon, Memorabilien, S. 47 (Il. Buch, 1. Kap., 33). Der Autor beruft sich
in seiner Erzdhlung auf Prodikos von Keos, einem Zeitgenossen des Sokra-
tes, dessen vermutete Schrift iiber Herakles nicht erhalten ist.

285

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

steht er nicht fiir klassische Tugendvorstellungen im Rahmen entwickel-
ter Poliswelten, sondern fiir den sehr viel dlteren Glauben »an die Gott-
lichkeit des rechten dorischen Mannes«3.

In der Renaissance, so wurde sichtbar, wird die antike Vorstellung der
Arbeit als Kampf gegen natiirliche und tibernatiirliche Michte gewen-
det und als schopferische Auseinandersetzung der Natur mit sich selber
verstanden. Der angesichts neuzeitlicher Irritationen und Krisenerfah-
rungen* herausgeforderte Selbstbehauptungswille wird in diesem Zu-
sammenhang als Gestaltungsvermogen gefasst, das nicht gegen die Na-
tur gerichtet ist, sondern sich an dieser erprobt und zu ihrer Veredelung
beitragt. Kreative Erfinder, Wissenschaftler und Kiinstler sahen sich sel-
ber als Erfullungsgehilfen, die der Natur dazu verhalfen, sich zu vervoll-
kommnen. Augenscheinlich hierfiir waren etwa die toskanischen Girten
in und um Florenz, die aufwendig angelegt waren und eine harmonische
Verbindung zur architektonischen Gestaltung stadtischer und landlicher
Villen herzustellen versuchten. GemafS dieser Absicht wurden beispiels-
weise aufwendige Wasserspiele, kiinstliche Grotten, pompose Terrassen,
langgezogene Steintreppen sowie Originale oder Nachbildungen antiker
Skulpturen in das Landschaftsbild eingefugt. »Der Architekt muss genau
den Sinn fiir gute Proportionen und Regelhaftigkeit wahren, damit nicht
die erfreuliche Ausgewogenheit des Ganzen uber dem Reiz von einzelnen
Teilen verloren geht.«5 Die Natur sollte nicht blof§ nachgeahmt, sondern
vor allem asthetisch gestaltet werden. Im Sinne von Alberti bestand die
Aufgabe des bildenden Kinstlers und Architekten darin, »das vielerlei
Schone in der Natur aufzusammeln und zur Einheit eines Kunstwerks
zusammenzufiigen«%, Von der angestrebten Veredelung der Natur zu ih-
rer geschickten Nutzung war es freilich nur noch ein kleiner Schritt. In
seinem Essay Of Gardens aus dem Jahr 1625 fordert der englische Phi-
losoph Francis Bacon, dass Girten zu jeder Jahreszeit nicht nur schon
sein sollten, sondern er entwickelt zudem genaue Vorschldge fiir zweck-
dienliche Bepflanzungen, um Biaume und Straucher tber alle Jahreszei-
ten bestmoglich nutzen und reiche Ernten einbringen zu kénnen.” Die
Idee einer moglichst brauchbaren und ertragreichen Gartenvegetation
entsprach schon nicht mehr der Vorstellung vom paradiesischen Garten,
der zwar auch kostbare Friichte, wie die Hesperidenipfel, hervorbrach-
te, ohne jedoch systematisch geplant und angelegt zu sein. Nur kurze

3 Wilamowitz—Maollendorff 1959 b, S. 19.

4 Ausgelost etwa durch Naturkatastrophen, Welterklarungsdefizite und Glau-
benskonflikte. Siehe dazu weiter oben die einleitenden Erlduterungen zu Teil
1L

5 So der Kiinstler, Schriftsteller und Architekt Leon Battista Alberti. Zum hu-
manistischen Sinn seiner Kunsttheorie vgl. Mithlmann 1970, S. 131-132.

6 Bollmann 2001, S. 131.

7 Bacon 1625, S. 266-268.

286

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Zeit zuvor, im Jahr 1620, schmiickte das Titelblatt der Erstausgabe von
Francis Bacons Schrift iiber die » GrofSe Erneuerung der Wissenschaften«
ein Schiff, dass die »Saulen des Herakles« am westlichen Rand Europas
hinter sich lasst, um sich mit vollen Segeln auf den Weg zur Neuen Welt
zu machen.® Vor dem Hintergrund, dass der antike Garten der Hesperi-
den gerade in dieser Richtung vermutet wurde, lasst sich erahnen, dass
der aufgekldrte Forschergeist bereits darauf gerichtet war, die Natur zu
entschliisseln, um sie dem Menschen zugidnglich zu machen, anstatt sie
im Sinne der Bau- und Landschaftskunst Albertis »anmutig und artge-
mifS« zu gestalten.

Am Beispiel Petrarcas, der sich gegen eine Philosophie zur Wehr setz-
te, fur die alle Individualitat etwas Zufilliges und Unwesentliches bedeu-
tete, wurde deutlich, wie der Entdeckungsdrang sich der eigenen Natur
zuwandte, um das Ich schliefSlich doch dem gottlichen Willen zu unter-
stellen. Es wird sich jedoch zeigen, dass es schon bald gelang, dass Selbst
sehr viel praziser auszuleuchten, um es der Welt verfugbar zu machen.
Ahnliches gilt auch fiir die geschilderte Festivalisierung des 6ffentlichen
Lebens, die von Beginn an nicht der bloffen Unterhaltung diente, sondern
ebenso zur Stabilisierung sozialer Machtverhiltnisse genutzt wurde. Der
Renaissance-Humanismus brachte nicht nur Virtuosen der Individuali-
tat und Sozialitit hervor, indem er unter dem Primat des Schopferischen
und Spielerischen den Zusammenhang von Sinn und Sinnlichkeit her-
vorhob, sondern zugleich eroffnete er die Moglichkeit, durch die Ver-
bindung von Kunst, Technik und Mathematik neue Ordnungsmuster zu
entwerfen, die das Verhiltnis zur inneren und dufleren Natur nachhaltig
verdnderten. Dabei ging es bereits weniger um die Verfeinerung natiir-
licher Zustidnde und Vorginge im Sinne ihrer dsthetischen Gestaltung.
Ebenso wenig war daran gelegen, die Zumutungen innerer und aufSerer
Naturherrschaft, wie Herakles, zu ertragen und zu bekampfen. Die neu-
artige Aufgabe wurde vielmehr darin gesehen, die Natur moglichst so zu
bearbeiten und zu verindern, dass sie den Bedurfnissen der Menschen
unterstellt werden konnte.

Paradigmatisch fur dieses Verstandnis ist die Verhiltnisbestimmung
von »Herrschaft und Knechtschaft« in Hegels »Phianomenologie des
Geistes«?. Man kann, wie von Hegel selbst ausgefiihrt, die Phanomeno-
logie als Arbeits- und Bildungsgeschichte zwischen Subjekt und Objekt
verstehen, bei der beide Pole in ihrer Wechselwirkung und gegenseitigen
Durchdringung gefasst werden. Im Sinne dieser Bestimmung wird dem

8 Bacon 1999, S. 1 (Abbildung des historischen Titelblatts der Instaturatio
Magna).

9  Das entsprechende Kapitel ist tiberschrieben: »Selbststindigkeit und Un-
selbststandigkeit des Selbstbewusstseins: Herrschaft und Knechtschaft«. He-

gel 1999, S. 109.

287

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Geist die Welt zur Frage, an der er sich bildet, indem er sich durchs Ob-
jekt als Antwort vernimmt und dadurch sich selbst sowie die Welt ver-
andert. Diese hier nur formelhaft wiedergegebene Wechselwirkung be-
deutet nichts weniger als das aktive Eintauchen des Bewusstseins in den
Strom der Welt. Napoleon, den Hegel zur Zeit der Abfassung seines Wer-
kes noch als » Weltseele« beschreibt, die »auf einem Pferde sitzend tiber
die Welt tibergreift und sie beherrscht«°, verkorpert fiir den Philosophen
geradezu beispielhaft die seinsmichtig werdende Kraft des Subjekts, die
Allgemeines und Besonderes beziehungsweise Gedanke und Welt ideal-
typisch miteinander verbindet. Auch wenn diese Einschidtzung spiter re-
vidiert wird und bei Hegel in eine resignative Haltung gegeniiber dem
Weltlauf miindet, spricht aus der Phdnomenologie deutlich die Begeis-
terung iiber den Aufbruch ins biirgerliche Zeitalter durch die Uberwin-
dung des ancien régime. Der in der Phinomenolgie auf allen Entwick-
lungsstufen hervortretende Weltbezug bindet das Bewusstsein zugleich
bestindig an seinen Gegenstand und erweitert den subjektiven Idealis-
mus in Richtung eines allein objekthaft auszufullenden Realismus.

Die Erinnerung des Geistes an historische Formen und Gestalten ver-
weist in diesem Zusammenhang auf bildungs- und weltgeschichtliche
Vermittlungen, die zumindest im Rickblick auf den bisherigen Entwick-
lungsgang als sinnvoll erscheinen. Leitend fur Hegel ist dabei der Ge-
danke, dass die immanenten Vermittlungen gegensitzlicher Bestimmun-
gen auf immer hoheren Stufen stattfinden, so dass ihre vernunftgemafSe
Aufhebung zuletzt moglich erscheint. So heifit es etwa am Schluss der
Phinomenologie:

»Wenn also dieser Geist seine Bildung nur von sich auszugehen schei-
nend wieder von vorne anfingt, so ist es zugleich auf einer hoheren Stu-
fe dass er anfingt. Das Geistreich, das auf diese Weise sich in dem Da-
sein gebildet, macht eine Aufeinanderfolge aus, worin einer den anderen
abloste, und jeder das Reich der Welt von dem vorhergehenden tiber-
nahm. Thr Ziel ist die Offenbarung der Tiefe, und diese ist der absolu-
te Begriff; diese Offenbarung ist hiermit das Aufheben seiner Tiefe oder
seine Ausdebnung, die Negativitat dieses Nichtseienden Ich, welche sei-
ne EntdufSerung oder Substanz ist, — und seine Zeit, dass diese EntdufSe-
rung sich an ihr selbst entdufSert und so in ihrer Ausdehnung ebenso in
ihrer Tiefe, dem Selbst ist.«'*

Bis zu Hegels positiver Ausbuchstabierung der Geistesutopie verging
noch einige Zeit.** Der systemische Anspruch einer sich immer starker

10 So der Philosoph in einem Brief an Niethammer vom 13. Oktober 1806, in
Hegel 1952, S. 120.

11 Vgl Hegel 1999, S. 433 (Hervorhebungen im Original).

12 So vor allem in Hegels Uberlegungen zum »sittlichen Staat« aus dem Jahr
1820. Vgl. dazu Hegel 1979, S. 398—406. In der Phinomenologie wird das

288

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

konkretisierenden Rationalitdt wurde freilich schon mit der Phdnomie-
nologie nachhaltig ins Werk gesetzt. Fiir den hier verfolgten Zusam-
menhang ist nun vor allem wichtig, dass bei Hegel bereits zu Beginn des
neunzehnten Jahrhunderts die Arbeit ins Zentrum seiner Uberlegungen
geriickt wird, um das widerspriichliche Verhiltnis von Herrschaft und
Knechtschaft zu entritseln. Damit steht er in der Reihe jener Theoreti-
ker, die den Ubergang zur kapitalistischen Produktionsweise im Zuge der
industriellen Revolution seit dem letzten Drittel des achtzehnten Jahr-
hunderts als entscheidend fiir die Veranderungen der sozialen Lebensbe-
dingungen erkennen, deren Vorldufer freilich bis in die frithe Manufak-
turperiode zurtickreichen.> Hegel ist sich bewusst, dass die Arbeit die
sozialen Machtverhaltnisse innerhalb der sich herausbildenden biirger-
lichen Gesellschaften wesentlich bestimmt. Man kann Hegels Darstel-
lung des erscheinenden Wissens — von der sinnlichen Gewissheit, tiber die
Wahrnehmung, das Selbstbewusstsein, die Vernunft, den Geist bis zum
absoluten Wissen — durchaus als ein »padagogisches Fortschreiten« be-
ziehungsweise als » Geschichte der Bildung der Welt«'+ begreifen. Aller-
dings wiirde man den auf diesem Weg hervortretenden EntaufSerungen
und Erscheinungsgestalten nur unzureichend gerecht, wenn man die Ar-
beit des Geistes, »die er als wirkliche Geschichte vollbringt«™s, allein auf
reine Begriffsarbeit reduzierte. Hegel spricht dementsprechend von der
» Bewegung des Selbsts, das sich seiner selbst entdaufSert und sich in seine

mit dem denkenden Geist versohnte absolute Wissen durch die sich selbst
begreifende offenbare Religion verkorpert. Bewahrt wird damit freilich zu-
gleich das spekulative Moment des Wissens — wie in diesem Fall von Gott —,
das darauf angewiesen bleibt, dass der hochste Geist selber titig wird und
sich dem Menschen offenbart. Der Kampf zwischen Glauben und Wissen
ist hiermit also keineswegs entschieden, sondern als gliubiges Wissen bezie-
hungsweise wissender Glaube bleibt die Befriedigung des Bewusstseins un-
vollstandig beziehungsweise »mit dem Gegensatze eines Jenseits behaftet«.
Vgl. dazu Hegel 1999, S. 420.

13 Marx datiert die Manufakturperiode von der Mitte des sechzehnten bis
zum letzten Drittel des achtzehnten Jahrhunderts. »Die Geschichte der
Manufaktur zeigt, wie die ihr eigentiimliche Teilung der Arbeit zunachst
erfahrungsmafig, gleichsam hinter dem Riicken der handelnden Personen,
die sachgemiflen Formen gewinnt (...)«. Marx 1975, S. 385. Zu diesem im
frithneuzeitlichen Mitteleuropa einsetzenden Prozess einer fortschreiten-
den Versachlichung gesellschaftlichen Handelns, der mit einer von Zweck-
rationalitat gepragten Lebensfiihrung, der allmdhlichen Durchsetzung ei-
nes szientistischen Weltverstindnisses sowie der Ausdifferenzierung von
Staat, Wirtschaft und Recht einhergeht, vgl. Weber 1980. Zum Manufak-
turwesen als frithkapitalistische Produktionsweise vgl. ebda., S. 645-648.

14 Vgl. Hegel 1999, S. 25.

15 Ebda., S. 430 (im Original teilweise hervorgehoben).

289

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Substanz versenkt, und ebenso als Subjekt aus ihr in sich gegangen ist,
und sie zum Gegenstande und Inhalt macht«*6. Dem Gegenstand ist das
Subjekt dadurch verwandt, dass es sich selbst zum Gegenstand macht;
der »gemachte« Inhalt ist freilich nicht blof§ Form, sondern vielmehr Er-
fahrung, sofern ihm etwas Auflerliches beziehungsweise Zufilliges we-
sentlich bleibt. Das » Gegebene«, das nicht ganz wegzuraumen ist, lasst
sich durchaus als »Skandalon des Idealismus«'7 begreifen; fiir den hier
verfolgten Zusammenhang ist jedoch entscheidend, dass die hegelsche
»Bewegung des Selbsts« klar zum Ausdruck bringt, dass die Vermitt-
lung zwischen Subjekt und Objekt in der Erfahrung vom Gegebenen
nicht abzul6sen ist.

Marx hat dies auf seine Weise deutlich gemacht, indem er mit Blick
auf Hegel die Forderung erhebt, die Geschichtlichkeit des Wissens nicht
nur in Bezug auf die menschliche Arbeit an Gegenstinden (Subjekt — Ob-
jekt) zu untersuchen, sondern ebenso ihre gegenstandliche Bedeutung fiir
den arbeitenden Menschen (Objekt — Subjekt) zu beriicksichtigen. In den
Okonomisch-philosophischen Manuskripten heifdt es dazu:

»Das GrofSe an der Hegelschen >Phinomenologie« und ihrem Endresulta-
te — der Dialektik der Negativitit als dem bewegenden und erzeugenden
Prinzip — ist also einmal, dass Hegel die Selbsterzeugung des Menschen
als einen Prozess fasst, die Vergegenstindlichung als Entgegenstandli-
chung, als EntdufSerung und Aufhebung dieser Entduflerung; dass er also
das Wesen der Arbeit fasst und den gegenstandlichen Menschen, wahren,
weil wirklichen Menschen, als Resultat seiner eignen Arbeit begreift.«®

Nun vertritt Hegel gerade nicht die Position einer wie auch immer vor-
stellbaren materialistischen Geschichtsauffassung; und selbst dort, wo
bei ihm die menschliche Arbeit ausdriicklich zum Thema wird, wie
im entsprechenden Kapitel der Phinomenologie tiber Herrschaft und
Knechtschaft, tillt auf, dass es dem Philosophen zuerst darum geht, die
Figur des Selbstbewusstseins als »Riickkehr aus dem Anderssein«™ —
mithin als reflexive Erfahrung — zu begreifen. Gleichwohl tragt diese
Konstruktion schon den Keim ihrer Auflosung in sich, sofern das An-
derssein den reinen Selbstbezug stort und zum treibenden Widerspruch
wird, der das Ich zugleich veranlasst, seine Einheit wiederherzustellen.
Nur wenn das Anderssein im Selbstsein aufgehoben werden kann, be-
steht iiberhaupt Aussicht, dass Selbst- und Fremdbezug ineinander auf-
gehen. Es wird daher im Folgenden darauf zu achten sein, wie Hegel das
widerspruchliche Verhiltnis von Herrschaft und Knechtschaft am Bei-
spiel der Arbeit konkretisiert, um den utopischen Gehalt der in Aussicht

16 Ebda.,S. 431 (Hervorhebung im Original).
17 So Adorno 1978, S. 746.

18 Marx 1968, S. 573 (Hervorhebungen im Original).
19 Hegel 1999, S. 104 (Hervorhebung im Original).

290

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

gestellten Aufhebung realistisch einschitzen zu konnen. Denn so viel sei
bereits vorweggenommen: Die gegenseitige Abhingigkeit von Herr und
Knecht sowie das daraus gefolgerte wechselseitige Anerkennen beider
durch den jeweils anderen ist nicht schon gleichbedeutend mit der Auf-
hebung der Herrschaft und Knechtschaft selber.

In der Phanomenologie fasst Hegel das »lebendige Selbstbewusstsein «
als »gedoppeltes Tun«, das heifst als » Tun des anderen und Tun durch
sich selbst«?°, Gemeint ist damit, dass das Selbstbewusstsein »vollkom-
mene Freiheit und Selbststandigkeit«** nicht fiir sich allein erreichen
kann, sondern »nur als ein Anerkanntes«** realisierbar ist. Dies gilt fiir
das einzelne Selbstbewusstsein ebenso wie fiir alle anderen. Indem das
eine im anderen Selbstbewusstsein sich erkennt, verliert es sich zwar, so-
fern es nicht mehr bei sich ist. Zugleich gewinnt es sich jedoch, sofern
es sich im anderen wiederfindet. Die wechselseitige » Bewegung des An-
erkennens« ist somit fur Hegel Voraussetzung dafiir, dass ein Selbstbe-
wusstsein vermittels eines anderen tiber sich hinausweisen und dadurch
erst selbststindig werden kann:

»Dies doppelsinnige Aufheben seines doppelsinnigen Andersseins ist
ebenso eine doppelsinnige Riickkehr i sich selbst; denn erstlich erhilt
es durch das Aufheben sich selbst zuriick; denn es wird sich wieder
gleich durch das Aufheben seines Andersseins; zweitens aber gibt es das
andere Selbstbewusstsein ihm wieder ebenso zuriick, denn es war sich
im andern, es hebt dies sein Sein im andern auf, entlisst also das ande-
re wieder frei.«*

Auch wenn das hier beschriebene Wechselverhiltnis begrifflich—abstrakt
bestimmt wird, geht es beim »gedoppelten Tun« laut Hegel buchstib-
lich ums Ganze: »Das Verhiltnis beider Selbstbewusstsein ist also so be-
stimmt, dass sie sich selbst und einander durch den Kampf auf Leben
und Tod bewdhren.«** Hervorgehoben wird damit das widerspriichliche
Verhiltnis der »entgegengesetzten Gestalten des Bewusstseins«>s, die ihre
Wahrheit am jeweils anderen nur gewinnen kénnen, wenn sie ihr Leben
wagen und »auf den Tod des andern gehen«>¢. Erst indem das Selbstbe-
wusstsein sich ganz aufs Spiel setzt und im anderen seine starkste Grenze
sucht, gewinnt auch das Anerkennen seine hochstmégliche Bedeutung,

20 Vgl.ebda.,S. 108 und S. 111.

21 Ebda.,S. 108.

22 Diese »Einheit in seiner Verdopplung« wird folgendermaflen beschrieben:
»Das Selbstbewusstsein ist an und fiir sich, indem, und dadurch, dass es fiir
ein anderes an und fiir sich ist (...)«. Ebda., S. 109.

23 Ebda. (Hervorhebungen im Original).

24 Ebda. (Hervorhebung im Original).

25 Ebda.,S. 112.

26 Ebda.,S. 111.

291

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

da die Negation des Bewusstseins nicht nur vernichtet, sondern ebenso
aufhebt und bewahrt. Hegel findet hierfir die Formulierung, dass das
Selbstbewusstsein »sein Aufgehobenwerden tberlebt«*7, wenn es »zur
Wahrheit an dem anderen«*® kommt. Freilich vergisst er nicht hinzu-
zufiigen, dass der hierfiir geforderte Einsatz die Verachtung des eigenen
wie des anderen Lebens voraussetzt. Der Preis des Anerkennens, das aufs
Ganze geht, ist demnach hoch, da die hierbei auszutragenden Gegensit-
ze und Kdmpfe bis ins Extrem gesteigert werden, um nicht in eine »tote
Einheit«* abzusinken. Erst auf diese Weise tritt jedoch das Verhiltnis
zwischen den »entgegengesetzten Gestalten des Bewusstseins« hervor, in-
dem sie einander gewiss werden, sich verfeinden und durchdringen und
nicht langer »rein fur sich, sondern fiir ein anderes«3° sind.

Doch warum kommt es iiberhaupt zu dieser »Bewahrung (...) durch
den Tod«3'? Was treibt die Gegensitze, sich ganz zu riskieren, um dabei
uiber sich hinauszugehen? Einerseits ist es das Hinausgehen selber, bei
dem der Andere als Grenze seiner selbst erfahren wird, die iiberwunden
werden soll. Andererseits bringt diese Grenze einen Mangel zum Aus-
druck, der den reinen Selbstbezug stort und nach Aufhebung verlangt.
Diesen treibenden Widerspruch bezeichnet Hegel als »Begierde«3*. Der
Begriff beinhaltet mehr als die blofle Differenz zwischen dem Selbst, das
sich als unterschieden vom Anderen weifS. Laut Hegel verweist er zu-
dem auf das lebendige Streben, die Einheit mit dem Anderen herzustel-
len. Da die erstrebte Einheit voraussetzt, dass das Verhiltnis der betei-
ligten Gegensatze — zwischen Herr und Knecht — im Kampf ausgetragen
wird, erscheint der jeweils Andere zugleich als Anziehungs- wie Absto-
Bungspunkt des Eigenen. Eros und Thanatos liegen hier somit eng bei-
einander.3

Voraussetzung fur die Aufhebung der Gegensitze ist die »Auflo-
sung jener einfachen Einheit« des Selbstbewusstseins, das im Begehren
des Anderen die Erfahrung macht, »nicht rein fir sich, sondern fiir ein

27 Ebda.,S. 112.

28 Ebda.,S. r11.

29 Ebda.,S. 112.

30 Ebda.

31 Ebda.

32 Vgl.ebda., S. 103-116 (passim).

33 Hegels eigene Verweise auf »Leben«, » Tod« und »Begehren« legen den Ver-
weis auf Eros und Thanatos durchaus nah. Siehe dazu weiter oben Anm. 24.
An anderer Stelle spricht derselbe Autor von der »Tatigkeit des Ich«, gegen
die das zum Objekt des Begehrens gemachte Andere »keinen Widerstand lei-
sten« kann. Vgl. Hegel 1992, S. 429 (§ 427). Die darin liegende » Gewalt«
bleibt dem »Kampf des Anerkennens« inhédrent — auch wenn sie von Hegel
als »Erscheinung« und nicht als »substantielles Prinzip« gefasst wird. Vgl.
ebda., S. 431 (§ 433).

292

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

anderes«3+ zu sein. Allerdings weist Hegel in spaterer Zeit ausdriicklich
darauf hin, dass eine Aufhebung der Gegensitze nicht notwendig erfol-
gen muss und die Kimpfenden das ungleiche Verhiltnis von Herrschaft
und Knechtschaft beharrlich fortschreiben:

»Indem das Leben so wesentlich als die Freiheit ist, so endigt sich der
Kampf zunichst als einseitige Negation mit der Ungleichheit, dass das
eine der Kdmpfenden das Leben vorzieht, sich als einzelnes Selbstbe-
wusstsein erhilt, sein Anerkanntsein aber aufgibt, das Andere aber an
seiner Beziehung auf sich selber hilt und vom Ersten als dem Unterwor-
fenen anerkannt wird. «3s

Im auf Leben und Tod gefiithrten Kampf des Anerkennens gibt es dem-
nach keine Garantie fur die Authebung der Gegensatze. Wahrscheinlich
ist sogar, dass die »gegensatzlichen Gestalten des Bewusstseins« einan-
der gegensitzlich bleiben, da Herr und Knecht zwar einander bedingen,
nicht jedoch in gleichberechtigter Anerkennung sich zusammenschliefSen.
Da der Knecht laut Hegel »als einzelnes Selbstbewusstsein« sich zu er-
halten versucht und dadurch unselbstindig bleibt, gelingt es zunachst
dem Herrn, das Verhiltnis zum Knecht als Wissen seiner selbst im Sinne
der »Gemeinsamkeit des Bediirfnisses und der Sorge fur dessen Befriedi-
gung«3¢ zu bestimmen. Die hierbei herausgestellte Selbststindigkeit ah-
nelt bereits der sicheren Selbsteinschitzung des modernen Unternehmers,
wonach eher allein befihigt scheint, im Sinne der » Allgemeinheit und Ob-
jektivitit«37 zu handeln, ohne das Verhaltnis von Herrschaft und Knecht-
schaft antasten zu miissen. Doch auch wenn Hegel die geregelte »Form
der Allgemeinheit in Befriedigung des Bediirfnisses« als Fortschritt gegen-
tiber der »rohen Zerstérung des unmittelbaren Objekts«3® preist und da-
bei die Rolle des Knechts als » Mittel der Herrschaft«3® bereits recht niich-
tern beschreibt, ist er sich sehr wohl dariiber im Klaren, dass der Kampf
des Anerkennens damit keineswegs beendet ist. Denn wenn die »rohe
Negation der Unmittelbarkeit« nur nach einer Seite aufgehoben ist, ent-
steht »ein neuer Widerspruch« — obschon »der hohere als der erste«,
Die Begierde als treibende Kraft ist nunmehr genauer in den Blick zu
nehmen, da sie das Verhiltnis zwischen Herr und Knecht im Prozess der
Arbeit konkret bestimmt, anstatt im »allgemeinen Selbstbewusstsein «

34 Hegel spricht daher auch vom »seienden Bewusstsein« beziehungsweise
»Bewusstsein in Gestalt der Dingheit«, das sich selber reflektiert. Vgl. dazu
Hegel 1999, S. 112 (im Original teilweise hervorgehoben).

35 Vgl Hegel 1992, 5. 431 (§ 433).

36 Vgl.ebda.,S. 431432 (§ 434).

37 Vgl.ebda.,S. 433 (§ 437).

38 Vgl.ebda.,S. 432 (§ 434).

39 Ebda.,S. 431 (§ 434).
40 Vgl.ebda.,S. 431 (§ 432).

293

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

sowie im »Erscheinen des Substantiellen«+ begrifflich zu verschwin-
den. Das Verhaltnis zwischen Herrschaft und Knechtschaft wird in der
Phinomenologie anders gefasst als in den spiteren Schriften Hegels, in
denen ein deutlich abgeklirteres Verstindnis von Selbststandigkeit und
Unselbststandigkeit erkennbar ist. Wahrend in der Enzyklopddie, wie
angedeutet, der Knecht bereits als einfaches »Mittel der Herrschaft«#+
erscheint, wird das Verhiltnis zum Herrn in Hegels phdnomenologi-
schem Ausgangswerk weniger instrumentell gefasst. Fir den Prozess
des Anerkennens als Selbstbewusstsein bedarf es eines Verhiltnisses, in
dem die Beteiligten etwas Begehrliches verkorpern, das nicht vollstindig
in ihrer naturlichen Unmittelbarkeit beziehungsweise ihrem sinnlichen
Dasein sich erschopft, sondern die »unorganische allgemeine Natur «#3
betrifft. Damit scheint der Bezug zu den von Menschen gemachten Din-
gen gefunden zu sein, ohne dass ihre Dinglichkeit beziehungsweise Ma-
terialitidt wesentlich erscheint. Fiir Hegel geht es in erster Linie um das
Verhiltnis des Selbstbewusstseins »fiir ein anderes«, das »als Bewusst-
sein in der Gestalt der Dingheit«# zum Ausdruck kommt. Wihrend der
Herr fiir das Selbstbewusstsein steht, das »durch ein anderes Bewusst-
sein mit sich vermittelt ist«4s, ist dieses andere Bewusstsein — also das
des Knechts — mit dem selbstandigen »Sein oder der Dingheit uber-
haupt synthetisiert«#¢, Bedeutsam werden damit zwei dingvermittelte
Verhiltnisse, nimlich das zwischen dem Herrn und Knecht einerseits
sowie das zwischen dem Knecht und den von ihm bearbeiteten Dingen
andererseits.

Im Sinne von Hegel erkennt sich der Knecht durch seine Arbeit als
selbststindig, indem er etwas Anderes als etwas von sich Verschiede-
nes setzt. Der Knecht wird gekennzeichnet als derjenige, »dem die Ding-
heit das Wesentliche ist«#7. Indem der Knecht den Gegenstand bearbei-
tet, erkennt er sich im hergestellten Ding schliefSlich als selbststandiges,
hervorbringendes Subjekt.*® Jedoch bleibt seine Selbststindigkeit ein-
geschriankt, da der Knecht »sich als Selbstbewusstsein tiberhaupt auf
das Ding auch negativ« bezieht, »und er kann darum durch sein Negie-
ren nicht bis zur Vernichtung mit ihm fertig werden«#. Das bearbeitete

41 Vgl.ebda., S. 432 (§ 436; im Original hervorgehoben).

42 Siehe dazu weiter oben Anm. 38.

43 Hegel 1999, S. 169.

44 Vgl.ebda.,S. 112.

45 Ebda. (Hervorhebung im Original).

46 Ebda.,S.112-113.

47 Ebda.,S.113.

48 Bei Hegel reprisentieren »Herr« und Knecht« zuerst unterschiedliche For-
men des Selbstbewusstseins; ihm ist daher nicht daran gelegen, spezifische
Arbeits- und Herrschaftsverhiltnisse zu analysieren.

49 Hegel 1999, S. 113.

294

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Ding bleibt »zugleich selbststiandig fiir ihn«s°, das heifdt das arbeitende
Bewusstsein gewinnt sich in den hergestellten Formen und Produkten
niemals ganz. Die allgemeine Undurchdringlichkeit des selbststindigen
Seins setzt dem Streben des arbeitenden Subjekts von vornherein kla-
re Grenzen, so dass von einer positiven Arbeitsutopie hier nicht gespro-
chen werden kann. Aufgehoben wird die Negativitit im Verhiltnis zu
den Dingen allein dadurch, dass durch die Arbeit bleibende Formen her-
vorgebracht werden, die das einzelne Selbstbewusstsein iberdauern und
als Verobjektivierungen des hervorbringenden Selbstbehauptungswillens
anzusehen sind. Die entsprechende Passage bei Hegel lautet:

»Die Arbeit hingegen ist gehemmte Begierde, aufgehaltenes Verschwin-
den, oder sie bildet. Die negative Beziehung auf den Gegenstand wird
zur Form desselben und zu einem bleibenden; weil eben dem Arbeiten-
den der Gegenstand Selbststindigkeit hat. Diese negative Mitte oder das
formierende Tun, ist zugleich die Einzelbeit oder das reine Fiirsichsein
des Bewusstseins, welches nun in der Arbeit aufler es in das Element des
Bleibens tritt; das arbeitende Bewusstsein kommt also hierdurch zur An-
schauung des selbststindigen Seins, als seiner selbst.«5*

Die Arbeit als »gehemmte Begierde« verweist zudem auf die Rolle des
Herrn, durch den die Dialektik des Arbeitenden und seines Gegenstan-
des zugleich als soziales Machtverhaltnis — zwischen Herrschaft und
Knechtschaft — bestimmt wird. Die Subjekt-Objekt-Dialektik (» Knecht«
und »Gegenstand «) wird dabei nicht einfach um ein weiteres Gegensatz-
paar (»Knecht« und »Herr«) erweitert, sondern als gleichermafsen ge-
sellschaftlich ausgewiesen. Der Knecht arbeitet in Hegels Konzeption
auf Anweisung des Herrn, der selber passiv bleibt und die von ihm be-
auftragten Gegenstiande lediglich konsumiert. Hegel fasst den einverlei-
benden Trieb des Herren dementsprechend als »das reine Negieren des
Gegenstandes«, dessen Befriedigung »nur ein Verschwinden« nach sich
zieht, »denn es fehlt ihr die gegenstindliche Seite oder das Bestehen«s2,
Das »Verschwinden« ist in diesem Zusammenhang durchaus wortlich
zu nehmen, sofern es dem »Hervorbringen« direkt entgegensteht. Um
dies anschaulich vor Augen zu fihren, sei an ein bekanntes Bankett des
Herzogs von Burgund erinnert, das aufgrund seiner kulinarischen At-
traktionen als »Fasanenfest«? in die Geschichte einging und zum Vor-
bild vergleichbarer Festlichkeiten wurde. Zu jener Zeit, als verschwende-
rische Prachtentfaltung noch ohne Einschrankung als Herrschertugend
gepriesen wurde, nutzte man die hohe Kunst der Tafel, um allgemeine

so Ebda.

st Ebda.,S. 115 (Hervorhebungen im Original).

52 Vgl. ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

53 Zu diesem denkwiirdigen Festbankett aus dem Jahr 1454 vgl. Strong 1991,
S. 34.

295

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Bewunderung zu erzeugen und politische Anerkennung zu gewinnen.
Dargeboten wurden zu diesem Zweck unter anderem aufwendig deko-
rierte Schaubuffets, auf denen gebratene Singvogel so drapiert waren,
dass sie die Form eines riesigen Schwans bildeten, wobei »die Ahs und
Ohs kein Ende nahmen, wenn die Form sich in viele Lerchen auflos-
te«s4, Die Aufgabe der adligen Herren bestand allein darin, sich an die-
sen Kunstgebilden zu ergotzen und sie mit Genuss zu verzehren, wih-
rend die Hofknechte allein dazu bestimmt waren, die Speisen moglichst
raffiniert zuzubereiten und kunstvoll zu inszenieren.

Die behibige Begierde der Herren erschopft sich bei diesem frithen
Beispiel typischerweise darin, die »gegenstiandliche Seite« des kulinari-
schen Kunstwerks zu verzehren, wahrend der »gehemmten Begierde«
dieser unmittelbare Genuss ganz offensichtlich versagt bleibt. Folgt man
Hegel, so tritt jedoch erst durch das »formierende Tun« an die Stelle der
Einverleibung das »Element des Bleibens«ss, bei dem sich das arbeiten-
de Bewusstsein in den hergestellten Gegenstinden und Formen selbst
gewinnt. Wihrend das Bewusstsein des Herrn nur mittelbar durch das
dienende Bewusstsein sich auf die Dinge beziehen kann und dabei »die
Seite der Selbststandigkeit«5¢ dem Knecht iiberlisst, bleibt freilich auch
der Knecht »in Abhingigkeit von einem bestimmten Dasein«57, das im
Hinblick auf sein Verhaltnis zum Herrn sowie zur Unverfiigbarkeit der
Dinge ebenso unerfiillt fiir ihn bleibt. Der Herr kann nicht frei geniefSen,
da er »nur mittelbar durch den Knecht auf das Ding« wirken kann; der
Knecht wiederum »bearbeitet es nur«s® und bleibt von seinem Genuss
ganzlich ausgeschlossen. Beide Begehren, das des Herren wie auch des
Knechts, bleiben somit unerfiillt. Doch wihrend der Knecht laut Hegel
im »Kampf auf Leben und Tod« seinen Dienst verrichtet und seine Be-
gierde zuigelt, um sich zu erhalten, bezieht sich der Herr zumindest mit-
telbar auf »den Gegenstand der Begierde und auf das Bewusstsein (des
Knechts; EB.), dem die Dingheit das Wesentliche ist«°. Dies fiihrt zu ei-
ner weiterhin widerspriichlichen Situation, denn:

»(...) zum eigentlichen Anerkennen fehlt das Moment, dass was der Herr
gegen den anderen tut, er auch gegen sich selbst, und was der Knecht
gegen sich, er auch gegen den anderen tue. Es ist dadurch ein einseitiges
und ungleiches Anerkennen entstanden. «%°

54 Vgl. zu diesem Beispiel Heinrich 2006, S. 250.

55 Vgl. Hegel 1999, S. 115 (im Original teilweise hervorgehoben).
56 Ebda.,S. 113.

57 Ebda.

58 Vgl. ebda.

59 Ebda.

60 Ebda.

296

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Der Knecht erhilt sein Leben fiir den Preis unterdriickter Begierde und
verhinderter Anerkennung, wahrend der Herr zwar Anerkennung fin-
det, jedoch in Bezug auf die Dinge unselbstiandig bleibt, die schliefSlich
in der schlecht—unendlichen Aufeinanderfolge von Begehr und Verzehr
entschwinden. Hohere Freiheit hat damit auch der Herr nicht gewon-
nen; vielmehr erschopft sich seine Vorrangstellung im fliichtigen Vergnii-
gen oder im selbstsiichtigen Machtgenuss. Der direkte Weg zu den er-
sehnten Dingen bleibt dem Herrn versperrt, wihrend der Knecht durch
sein Tun die Dinge immerhin hervorbringt, ohne jedoch iiber sie verfi-
gen zu konnen.

Angesichts dieser Widerspriiche sind »rohe Zerstérungen des unmit-
telbaren Objekts«®* und physische Kimpfe auf Leben und Tod nicht
auszuschliefSen. Hegel selbst vertritt jedoch die zuversichtlichere Auf-
fassung, dass insbesondere der Knecht den notwenigen Ubergang von
der Einzelheit zur Allgemeinheit vollziehen kann, da er nicht nur fiir
sich selbst, sondern dariiber hinaus fiir den Herrn arbeitet. In der En-
zyklopddie heifit es entsprechend, der Knecht arbeite »sich im Dienste
des Herren seinen Einzel- und Eigenwillen ab«, wodurch die »Unmit-
telbarkeit der Begierde« aufgehoben und der »Ubergang zum allgemei-
nen Selbstbewusstsein «%* geschaffen werde. Dies geschieht freilich weder
von selbst noch ohne Zwang, da das »dienende Bewusstsein« sich zuerst
von seinen natirlichen Strebungen abheben und den Eigensinn tiberwin-
den muss. Hierzu bedarf es der Furcht. Diese bezieht sich einerseits auf
die vom Knecht bearbeiteten Dinge, die ihr »fremdes Wesen« mehr und
mehr verlieren, vor dem er anfangs noch »gezittert«® hatte. Im Zuge ih-
rer fortschreitenden Bearbeitung biift laut Hegel die unbegriffene und
tibermichtige Natur ihren Schrecken sowie den Charakter eines »frem-
de(n) Negativen«% immer starker ein. Die andere Seite der Furcht rich-
tet sich schliefSlich gegen den Herrn als — aus Sicht des Knechtes — per-
sonifizierter Ausdruck des ihn unterwerfenden sozialen Machtgefiiges:

»Im Herrn ist ihm (dem dienenden Bewusstsein; F.B.) das Fursichsein ein
anderes oder nur fiir es; in der Furcht ist das Fiirsichsein an ihm selbst;
in dem Bilden wird das Fiirsichsein als sein eigenes fiir es, und es kommt
zum Bewusstsein, dass es selbst an und fiir sich ist.«¢s

Erst die »absolute Furcht«®® des Knechts erweitert demnach den einge-
schrankten Eigensinn des natiirlichen Bewusstseins. Seine Negation ist
laut Hegel die Voraussetzung dafiir, im arbeitenden Gegenstandsbezug

61 Siehe dazu weiter oben Anm. 38.

62 Vgl. Hegel 1992, S. 432 (§ 435).

63 Vgl. Hegel 1999, S. 115.

64 Vgl. ebda.

65 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).
66 Ebda.

297

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

sich selbst als Eigenes wie Anderes zu erkennen. Nicht also bedarf es
aufseiten des Knechts nur der Hemmung seiner Begierden, sondern da-
riber hinaus ist fiir Hegel die Aufhebung von Herrschaft und Knecht-
schaft ohne »die Furcht« vor dem Herrn sowie »die Zucht des Dienstes
und Gehorsams«¢7 unvorstellbar. Der Herr lenkt und geniefSt, wiahrend
der Knecht furchtsam und selbstgeniigsam dient — unter dieser Voraus-
setzung begreift laut Hegel zuerst der Knecht, dass die formierende Ar-
beit, die zunidchst »nur fremder Sinn zu sein schien«, ebenso »eigener
Sinn«*8 ist, so dass der Ubergang von der Einzelheit zur Allgemeinheit
durch die »Zucht des Dienstes und Gehorsams« wie die Riickkehr zu
sich selbst erscheint. Allerdings verrichtet der Knecht seine Arbeit nach
wie vor unter der Knute des Herren, so dass das widerspriichliche Ver-
haltnis beider Einzelwillen zueinander von Hegel in der Enzyklopddie
schliefSlich unter das Diktum der » Gemeinsamkeit des Bediirfnisses und
der Sorge fiir dessen Befriedigung«% gestellt wird, um wenigstens den
Schein des darin aufgehobenen Allgemeinen wahren zu konnen. Auch
wenn der Knecht im Sinne von Hegel sich seiner Bedeutsamkeit bewusst
wird und durch seine »EntiaufSerung und der Furcht des Herrn den An-
fang der Weisheit«7° markiert — das dadurch gewonnene Selbstbewusst-
sein ist ohne das Opfer der Selbstunterwerfung nicht zu haben.

Von einem Aufbegehren des Knechts ist bei Hegel folglich nicht die
Rede. Vor allem in der Enzyklopdidie formuliert der Philosoph ver-
gleichsweise deutlich: »Jene Unterwerfung der Selbstsucht des Knechtes
bildet den Beginn der wahrhaften Freiheit des Menschen.«”* Wahrend
in der Phanomenologie noch die »gehemmte Begierde« des Knechtes als
Garant fir die Schaffung bleibender Formen gilt, wird in der Enzyklo-
pddie die »Entiauflerung des Willens« sowie die »Furcht des Herren«
zum treibenden Motor des Fortschritts erklirt. Solange der eigene Wille
des Knechts, sein »Eigensinn«72, die Grenzen der Knechtschaft nicht be-
droht, ist er fiir Hegel nicht gefdhrlich. Je linger allerdings die Hemmung
der Begierde ohne Erfillung ist und der Knecht zwar tiberdauernde For-
men schafft, von diesen jedoch ausgeschlossen bleibt, desto repressiver
werden die Formulierungen, mit denen Hegel den Anspruch auf Allge-
meinheit gegeniiber den blof$ als willkiirlich gedeuteten Einzel- und Ei-
genstrebungen aufrecht zu erhalten versucht. Nachdem in der Phdno-
menologie vor allem die Uberwindung des einzelnen Willens dringlich
erscheint, der laut Hegel in den bestindigen Formen der Dinge seine

67 Vgl. ebda.

68 Vgl. ebda.

69 Hegel 1992, S. 431432 (§ 434; im Original hervorgehoben).

70 Ebda.,S. 432 (§ 435).

71 Ebda. (Zusatz zu § 435).

72 Hegel 1999, S. 115 (im Original hervorgehoben). Zur Unterscheidung zwi-
schen dem einzelnen und dem eigenen Willen vgl. ebda.

298

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Aufhebung findet, wird nunmehr auch der Eigenwille des Knechtes, der
auf Erfillung pocht und damit ein widerstindiges Moment beinhal-
tet, unter das »allgemeine Selbstbewusstsein«73 gestellt. Um das Macht-
verhaltnis sowie den »Bediirfnisausgleich« zwischen Herr und Knecht
nicht zu gefihrden, gilt es um so mehr, den Knecht als » Mittel der Herr-
schaft«7+ zu erhalten. Der »Kampf des Anerkennens«, so scheint es, hat
sich spatestens damit zu einem »Kampf der Selbsterhaltung« gewandelt,
in dem es vor allem um die Sorge der Bediirfnisbefriedigung geht. Auch
die Unterstellung der » Gemeinsamkeit des Bediirfnisses«7s kann nicht
dariiber hinwegtduschen, dass der Knecht vor allem deshalb erhalten
werden muss, weil er gesellschaftlich notwendige Arbeit verrichtet und
die Stellung des Herrn sichert. Hegel driickt dies folgendermaflen aus:

»An die Stelle der rohen Zerstorung des unmittelbaren Objekts (hier:
des Knechts; EB.) tritt die Erwerbung, Erhaltung und Formierung des-
selben als des Vermittelnden, worin die beiden Extreme der Selbstdndig-
keit und Unselbststindigkeit sich zusammenschlieSen — die Form der
Allgemeinheit in der Befriedigung des Bediirfnisses als ein dauerndes
Mittel und eine die Zukunft berticksichtigende und sichernde Vorsor-
ge,«76

Bis zur Analyse der Ware Arbeitskraft, deren Wert erhalten werden muss,
damit sie Mehrwert erzeugen kann, ist es von hier aus nicht mehr weit.
Doch anders als Marx, der ausgehend von seiner Warenanalyse die » Ver-
wandlung von Geld in Kapital«77 kritisiert, die nur moglich ist, weil die
Erhaltungskosten des Arbeiters unter der von ihm erarbeiteten Wert-
schopfung bleiben, stellt Hegel vergleichsweise niichtern fest, dass der
Knecht als »das Mittel der Herrschaft« zur Sicherung der Lebensbedin-
gungen »in seinem Leben gleichfalls erhalten werden muss«7%. Einen
kritischen Gedanken sucht man hier vergebens; vielmehr wird Knecht-
schaft rein instrumentell als Garantie der Herrschaft gedeutet. Im Unter-
schied zu den vom Knecht hergestellten bleibenden Formen sowie den

73 Hegel 1992, S. 432 (§ 436; im Original hervorgehoben). Schon in der so
genannten Geisteslebre fiir die Mittelklasse aus seiner Zeit am Niirnberger
Gymnasium spricht Hegel bereits unmittelbar nach der Veroffentlichung
der Phinomenologie ausdriicklich von der Auflosung des »Eigen- oder
Einzelwillen(s) des Knechtes« sowie der notwendigen »EntdufSerung seines
tatigen Willens«. Vgl. dazu Hegel 2006, S. 112.

74 Siehe dazu weiter oben Anm. 39.

75 Siehe dazu weiter oben Anm. 69.

76 Hegel 1992, S. 432 (§ 434; im Original teilweise hervorgehoben).

77 So die entsprechende Uberschrift im Kapital. Vgl. Marx 1975, S. 161. Dort
findet sich auch die Bestimmung des Wertes der Ware Arbeitskraft. Vgl.
ebda., S. 184.

78 Hegel 1992, 5. 431 (§ 434).

299

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

ebenfalls bleibenden Erinnerungen des Herrn am Ende der Phinomeno-
logie”, werden die ungleichen sozialen Machtverhiltnisse in der Enzy-
klopddie resignierend anerkannt und zynisch kommentiert. Wihrend der
Knecht die Sorge fiir die Befriedigung der materiellen Bediirfnisse trigt,
reprasentiert der gebildete und nur dem Staate dienende Herr im Sin-
ne Hegels die tibergeordneten Interessen des politischen Gemeinwesens,
die er als »Denkbeamter« beziehungsweise »Spezialist fiirs Allgemeine«
gegenliber eigenniitzigen Partikularinteressen vertritt und dementspre-
chend Gutes bewirkt. Von der in der Phanomenologie noch angelegten
Figur des Knechts, der durch das »formierende Tun (...) in das Element
des Bleibens tritt« und dadurch »zur Anschauung des selbststindigen
Seins als seiner selbst«®® gelangt, bleiben schliefflich nur die als notwen-
dig und befreiend unterstellten Momente der Hemmung, der Furcht und
des Kampfes ubrig.

Wichtig fiir den hier verfolgten Zusammenhang sind jedoch nicht die
offensichtlichen Veranderungen im Denken Hegels als vielmehr der Um-
stand, dass in seiner Konzeption die Arbeit eine derartig zentrale Stellung
einnimmt. Spricht der Autor bereits in der Vorrede zur Phanomenolo-
gie von der »Arbeit des Negativen«**, die davor schiitze, in erbaulichen
Vorstellungen und selbstgentigsamen Ideen zu verharren, so zeigt die
Analyse der »zwei entgegengesetzten Gestalten des Bewusstseins«*2, dass
die Arbeit fur das gegensatzliche Verhiltnis von Herr und Knecht ent-
scheidend ist. Thre herausgehobene Bedeutung sorgt zugleich dafiir, dass
die beteiligten Akteure sich ausdriicklich als gesellschaftliche Wesen ge-
genubertreten. Insofern Hegel, wie Marx spater unter Bezugnahme auf
die Phdanomenologie ausfithren wird, »den gegenstandlichen Menschen,
wahren, weil wirklichen Menschen als Resultat seiner eigenen Arbeit
begreift«®3, zeigt sich schon bei dem fritheren Denker, dass die philo-
sophisch gedeuteten Formen des Selbstbewusstseins in ihrer Funktion
nicht statisch und konservierend, also gleichsam als »Hirte des Seins«®4,

79 Die Erinnerung im Medium der Bildung markiert laut Hegel den Weg des
Geistes zum angestrebten Ziel des absoluten Wissen. Vgl. dazu Hegel 1992,
S. 433-434.

8o Vgl. Hegel 1999.,S. 115 (im Original teilweise hervorgehoben).

81 Vgl.ebda.,S. 18. Sie dazu auch das weiter oben diesem Kapitel vorangestell-
te vollstandige Zitat Hegels.

82 Siehe dazu weiter oben Anm. 25.

83 Marx 1968, S. 574. An gleicher Stelle wirft Marx Hegel freilich vor, er habe
den Arbeitsprozess insbesondere als einen geistigen Vorgang gefasst, wih-
rend das gegenstandlich-sinnliche Moment der Arbeit einseitig verkiirzt als
entfremdet interpretiert werde. Vgl. ebda.

84 Hier in Anspielung auf Heideggers Brief iiber den Humanismus, in dem der
Mensch nicht als »Herr des Seienden«, sondern als »Hirt des Seins« verklart
wird. Heidegger 2000, S. 3 4.

300

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

sondern als » Agens des Seienden« verstanden werden — und zwar sowohl
im Hinblick auf die Arbeit an Gegenstanden als auch im Hinblick auf die
Beziehung der Menschen zu sich selbst sowie untereinander. Allgemein
und repressiv wirkt die treibende Kraft der Arbeit allerdings solange,
wie — mit Marx gesprochen — die »Selbsterzeugung des Menschen « nicht
auch zur » Authebung dieser EntdufSerung«®s gelangt, das heifst solange
Herr und Knecht als solche einander gegentiberstehen. Hegels zuneh-
mend zynischen Kommentare zur »Allgemeinheit als Gegenseitigkeit«
qua »Negation der Unmittelbarkeit oder Begierde«*¢ belegen deutlich,
dass zumindest der reale »Kampf des Anerkennens« in der Enzyklopddie
fiir Hegel einseitig entschieden scheint und dass nur wenig tibrig geblie-
ben ist von der anfinglichen Einsicht in die wechselseitige »Bewegung
des Anerkennens« und der »doppelsinnigen Riickkehr in sich selbst«®7.

Liest man das Kapitel tiber »Herrschaft und Knechtschaft« inklusive
der spiteren Erganzungen Hegels als philosophischen Kommentar fiir die
zu seiner Zeit zusehends sich entwickelnde kapitalistische Gesellschaft®,
dann stellt sich sogleich die Frage nach der Bedeutung friherer Formen
der Arbeit unter anderen gesellschaftlichen Bedingungen. Auch hierfur
gibt Hegel ein Beispiel, das zumindest kurz erwidhnt werden soll, da es
zeigt, wie bei diesem Autor Begriff und Gegenstand aufeinander bezogen
und zu bestimmten »Gestalten des Bewusstseins« verdichtet werden. In
seinen Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion bezieht sich Hegel
neben anderen auch auf Herakles, »der es sich hat sauer werden lassen«
und durch seine Anstrengungen schliefSlich »den Himmel errungen«*
hat. Wahrend die Gotter in ihren vorzeitlichen Kampfen mit den Tita-
nen »sich zur Herrschaft erhoben und das Natiirliche besiegt haben«*°,
miissen die Heroen »erst durch die Arbeit sich in das Gottliche setzen«.
Freilich haftet den Gottern die iiberwundene Natiirlichkeit noch an, so
dass ihre »geistige Individualitit« gebunden bleibt. Die Heroen hingegen
miissen zwar »in der Arbeit ringen«, jedoch wird »eine Abarbeitung der
Natiirlichkeit« gerade dadurch moglich: »So steht die geistige Individua-
litat der Heroen hoher, als die der Gotter selbst (...). Die Gotter kommen
von der Naturmacht her; die Heroen aber von den Gottern. «%*

85 Laut Marx fasst Hegel die »Selbsterzeugung des Menschen« als einen Pro-
zess, »die Vergegenstindlichung als Entgegenstiandlichung, als EntaufSerung
und als Aufthebung dieser Entduflerung«. Vgl. Marx 1968, S. 574.

86 Vgl. Hegel 1992, S. 432 (§ 436).

87 Vgl. Hegel 1999, S. 109.

88 Vgl. dazu etwa Engels 1962, S. 269—270 sowie spater auch Lukdcs 1986, S.
535-

89 Hegel 1963, S. 108.

90 Vgl.ebda., S. 102.

91 Ebda.,S. 108 (im Original teilweise hervorgehoben).

92 Vgl. ebda.

30T

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Auch hier wird die Arbeit intellektuell geadelt. Es findet sich kein Wort
uber ihre zerstorerischen Krifte, die den Kampf gegen die Natur gera-
de im dodekathlos®* kennzeichnen. Wie gesehen, handelt Herakles bei
der Erfillung der ihm iibertragenen Arbeiten aus Zwang. Die zu bewail-
tigenden Aufgaben sind durchweg so angelegt, dass sie nur unter grof3-
ten Gefahren und Entbehrungen auszufiihren sind. Trotzdem tritt He-
rakles als Uberwinder aller Schwierigkeiten in Erscheinung, so dass sich
das Verhaltnis zwischen ihm und seinem Auftraggeber, dem Konig Eurys-
theus, umzukehren scheint: Der Konig furchtet sich vor seinem Knecht,
der nach Abschluss seiner jeweiligen Arbeiten zum eigentlichen Herrn
aufsteigt. Diese Umkehrung des Herr-Knecht-Verhiltnisses passt auf
den ersten Blick sehr gut zur Bestimmung von »Herrschaft und Knecht-
schaft« in Hegels Phinomenologie. Auf den zweiten Blick ergeben sich
jedoch einige Ungereimtheiten. So bleibt in den Betrachtungen Hegels
die euripidische Darstellung des Herakles ganzlich unberiicksichtigt. Der
rasende Heros als Zerrbild des Zivilisationsbegriinders findet bei Hegel
keinen Raum. Stattdessen wird das Diktum der » Abarbeitung der Na-
turlichkeit« ungebrochen auf den antiken Helden angewendet, der trotz
des durch ihn verursachten Leids als »der mit dem schonen Sieg« (kal-
linikos) gepriesen wird. Wahrend laut Hegel in den Gottern die Natur-
michte noch nachklingen, ist es Herakles durch eigener Hande Arbeit
gelungen, »sich in das Gottliche zu setzen«. Um dies zu belegen, zitiert
Hegel schlieSlich Aristophanes — und nicht etwa Euripides — mit den von
Dionysos an den Heros gerichteten Worten: »Wenn Zeus mit Tode ab-
geht, beerbst Du ihn.«** Nur durch bestidndige Arbeit und Aufopferung
wird der Kampf entschieden: Die zu verwirklichende »Einheit des Gott-
lichen und Menschlichen, die in den Heroen liegt«®s5, wird dabei zur vor-
dringlichen Aufgabe des Knechtes, der sich selbst bezwingen muss, um
sich zu gewinnen. Fiir die Bewaltigung dieser Aufgabe kann der Held
von den Gottern keine Unterstiitzung erwarten.

Es scheint somit, als reduziere sich das Verhaltnis zwischen den Got-
tern und dem Heros auf die Frage nach Macht und Herrschaft. So wie
Zeus mit den Worten Hegels durch »einen Krieg die Herrschaft der geis-
tigen Gotter gegrindet und die Naturmacht besiegt und vom Throne
gesturzt habe«%, liegt es nun an Herakles, seine Natiirlichkeit zu tiber-
winden, um »den Himmel«®7 zu erringen. Dort erwartet ihn »die Ein-
heit des Geistigen und Natiirlichen« — und zwar in der Form, »in der

93 Siehe ausfiihrlich dazu weiter oben Kap. 1o.

94 Hegel 1965, S. 109. Vgl. dazu Aristophanes, Die Vigel, S. 356 (5. Szene,
1638-1642).

95 Hegel 1965, S. 109.

96 Vgl.ebda., S. 102.

97 Vgl.ebda., S. 108.

302

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

das Geistige nicht nur das Uberwiegende, sondern auch das Herrschen-
de, Bestimmende, das Natiirliche ideell, unterworfen ist.«*8 Erst vor die-
sem Hintergrund wird verstandlich, weshalb Herakles in Olympia sowie
an den anderen panhellenischen Kultstdtten als athlos verehrt wurde:
Es sind nicht die iibermenschlichen Taten allein, die ihn zum kdmpfe-
rischen Vorbild der nacheifernden Athleten machen, sondern es ist vor
allem das in der mythischen Apotheose des Helden eingeloste Verspre-
chen, kraft harter Arbeit, Aufopferung und Selbstiiberwindung, Herr-
schaft tiber die Naturmichte zu erlangen. Galt diese Moglichkeit in der
Antike noch als Privileg des Adels, der von den Zwingen des Alltags
(pragmata) befreit, das Athletenwerk zum Ruhme seiner selbst, seiner
Polis und seines Geschlechts ausfiihrte, so ist zur Zeit Hegels die hera-
kleische Schaffenskraft bereits an die Notwendigkeiten der alltdglichen
Selbsterhaltung gebunden.

Boten die athletischen Ubungen der Antike im Unterschied zu den
Strapazen des Alltags (ponos) vor allem die Gelegenheit zur Auszeich-
nung (time), so folgt der biirgerliche Drang nach Herrschaft tiber inne-
re und dufSere Naturmichte einer anderen Logik. An die Stelle symboli-
schen Ruhmgewinns im siegreichen Wettkampf, der noch dem tapferen
Athleten im Falle seines ehrbaren Todes zugesprochen wurde, wird in
Hegels »Kampf des Anerkennens« der Tod nicht ruhmreich verklart,
sondern zu einer Konstante im Verhiltnis zwischen »Herrschaft und
Knechtschaft«. Der Philosoph hat dies pragmatisch gefasst, indem er das
»Verhaltnis beider Selbstbewusstsein« so bestimmt, »dass sie sich selbst
und einander durch den Kampf auf Leben und Tod bewdhren«*. Dem
modernen Knecht geht es dabei dhnlich wie dem antiken Heros, bevor
dieser der Sage nach »den Himmel« erringen konnte: Er bleibt als »das
Natiirliche« dem »Geistigen« unterworfen. Im Unterschied jedoch zur
Antike, wo die Gotter den entbehrungsreichen Aufstieg des Herakles
eher gleichgiiltig aufnahmen, solange sie nicht selbst betroffen waren,
bleiben Herr und Knecht in ihrem »Kampf auf Leben und Tod« nahe-
zu schicksalhaft aneinandergebunden. Beide sind nicht nur fiir sich, son-
dern auch fir den jeweils anderen. Doch anders als von Hegel erhofft,
die gemeinsamen Interessen wiirden durch das arbeitende Bewusstsein
verwirklicht beziehungsweise von den geistig Gebildeten vertreten, die
jenseits eigenniitziger Bestrebungen die Geschifte des Ganzen zu fuhren
vermochten, bestehen die Gegensitze zwischen Herr und Knecht fort.
Deutlich wird dies daran, dass das » Abarbeiten des Einzel- und Eigen-
willens« kein »allgemeines Bilden« zum »absoluten Begriff«*° bewirkt,
sondern eher die Ausbildung immer geschickterer Herrschaftspraktiken

98 Vgl. ebda., S. 102.
99 Siehe dazu weiter oben Anm. 24 (im Original hervorgehoben).
100 Siehe dazu weiter oben Anm. 343 im zehnten Kapitel.

303

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

begiinstigt, um grofle und nutzliche Werke — wie etwa Straflen, Kanale,
Hifen™ — tiberhaupt realisieren zu konnen.

Je weniger die —im Sinne Hegels — geistige Uberwindung der Natiirlich-
keit beziehungsweise Zufilligkeit des Eigen- und Einzelwillens gelingt,
umso mehr richtet sich der Fokus auf die materiellen Austausch- und
Arbeitsprozesse, die am MafSstab des Machbaren orientiert, moglichst
zweckdienlich ausgestaltet werden. In diesem Zusammenhang werden
vor allem die Begierden des Knechts dauerhaft zuriickgestellt — freilich
mit der schon in der Phidnomenologie erkennbaren Folge, dass die Pro-
dukte des Tagwerks dem Knecht ebenso fremd und fliichtig bleiben wie
dem Herrn. Da der hohere Nutzen der Arbeit laut Hegel nicht vom ar-
beitenden Knecht selber erkannt werden kann, solange das natiirliche
Bewusstsein »noch innerhalb der Knechtschaft stehen bleibt« ™ wird
die noch ausstehende Aufhebung tatsachlicher Widerspriiche schlief3-
lich in den Bereich des »Wissens der absoluten Idee« — gemeint sind
Kunst, geoffenbarte Religion und Philosophie — verlegt. Hier allein soll
die Aufhebung simtlicher Formen des naturlichen Eigensinns die Be-
freiung des Ideellen zum Geist ermdoglichen, der allein befihigt sei, das
Gedankliche begrifflich als »das Allgemeine« zu erfassen, das »fur das
Allgemeine ist«™+. Jedoch bleibt der sich uber seine Naturlichkeit erhe-
bende Geist zumindest als existierender an seine Naturlichkeit gebun-
den, weshalb Hegel ihn hiervon abhebend, als ein »Moment des Gott-
lichen fasst«, dem die Aufgabe zukommt, »das Negative«™s in die Welt
zu bringen. Diese Aufgabe des Geistes bezeichnet buchstablich die » Ar-
beit des Negativen«™¢, von der zuvor bereits die Rede war. Da »das Ne-
gative« jedoch nicht blof§ an und fiir sich existiert, sondern gerade am
Nicht-Geistigen sich bewihrt und im Widerspruch mit dem Natiirli-
chen dessen Aufhebung bewirken soll, verweist die » Arbeit des Negati-
ven« nicht nur auf sich selbst, sondern immer auch auf etwas Anderes.

1o1 Heinrich vermutet, dass fir Hegel in diesem Zusammenhang Napoleon bei-
spielgebend war, »der die Ideen der Franzosischen Revolution in der Form
weltweit exekutiert, dass er alle Einzelnen zwingt, sich zu verallgemeinern«.
Vgl. dazu Heinrich 2006, S. 275.

102 Vgl. Hegel 1999, S. 115-116.

103 Diesen ideellen Bereich fasst Hegel unter den Begriff des »absoluten Geis-
tes«, der »seine Realitdt in Geiste« hat. Vgl. Hegel 1992, S. 542 (§ 553; Her-
vorhebung im Original).

104 Vgl. ebda., S. 375 (Zusatz zu § 376).

105 Vgl. dazu Hegel 1976, S. 340. An gleicher Stelle erldutert der Autor am Bei-
spiel der Befreiung des Geistes von den sinnlichen Gestalten in der Kunst:
»Diese Befreiung kann nur insofern vor sich gehen, als das Sinnliche und
Natiirliche in sich selber als negativ, als das Aufzuhebende und Aufgehobe-
ne erfasst und angeschaut wird.« Vgl. ebda., S. 339.

106 Siehe dazu weiter oben Anm. 81.

304

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

Folglich ist Hegels » Arbeit des Negativen« von der »Arbeit am Negati-
ven« nicht zu trennen.

11. Perfektionsstreben

»Gymnastik ist Arbeit im Gewande jugendlicher Freude. Arbeit, weil ihr
Zweck keineswegs in unedlem Zeitvertreibe zu suchen, sondern in Ver-
edelung des Korpers zu sehen ist.«'7 Der Padagoge und spatere Mitbe-
grinder des Deutschen Turnens, Johann Christoph Friedrich Gutsmuths,
verkniipft in diesem Zitat fast schon programmatisch seinen Entwurf ei-
ner philanthropischen Korpererziehung mit einer zentralen Zielsetzung
der spaten Aufklirungspadagogik am Ende der Manufakturperiode. Be-
flugelt durch die revolutionaren Veranderungen in den Vereinigten Staa-
ten und Frankreich, wandelte sich mit den gesellschaftlichen und politi-
schen Verhaltnissen in den Landern der Alten und Neuen Welt auch das
begriffliche Verstandnis tiber grundlegende Annahmen, die bisher als giil-
tig vorausgesetzt worden waren. So war etwa die Idee der Perfektion tiber
Jahrhunderte gleichbedeutend mit der Annahme eines gefestigten Zustan-
des, der keiner Verbesserungen bedurfte. Nicht nur Gott als ens perfectis-
simum, sondern auch die durch ihn eingesetzte weltliche Ordnung galt als
stabil und weitestgehend vollendet. Dies dnderte sich insbesondere im 18.
Jahrhundert, nachdem der Mensch selber aufgrund seiner offenen Natur
als steigerbare Realitit bestimmt wurde.**® Aus heutiger Sicht ist schwer
nachvollziehbar, dass Verinderungsbestrebungen zuvor noch als Bedro-
hungen des ordo universi sowie des ordo politicus angesehen worden wa-
ren, da diese nach orthodoxer Lesart bereits als perfekt — im Sinne von
abgeschlossen und vollendet — galten. Solange dem heilsglaubigen Perfekti-
onsverstindnis ein dynamisches Moment fremd war, konnte die Rede von
der »nothigsten Verbesserung der korperlichen Erziehung«'®® durchaus

107 Gutsmuths 1804, S. 3. Die erste Auflage erschein im Jahr 1793.

108 Zu Rousseaus Begriff der perfectibilité als unbestimmte »Natur in uns« sie-
he weiter oben Anm. 30 in Teil IT sowie nachfolgend Anm. r11. Ganz im
Sinne dieser anthropologischen Neubestimmung wurde das 18. Jahrhun-
dert als »padagogisches Jahrhundert« charakterisiert, in dem die »Kind-
heit entdeckt« (Rousseau) und die »Erziehungsbediirftigkeit des Menschen«
(Kant) als gesellschaftliche Aufgabe verstanden wurde. Schon die Zunahme
der hierdurch ausgelosten padagogischen Diskurse in Zeitschriften, Gesell-
schaften und Institutionen — 1778 wurde der erste Lehrstuhl fiir Padagogik
an der Universitdt in Halle eingerichtet — belegt deutlich das steigende In-
teresse an Fragen der menschlichen Vervollkommnung.

109 So der Untertitel zur zweiten Auflage der Gymmnastik fiir die Jugend von
Gutsmuths 1804.

305

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Anstof$ erregen. Dies dnderte sich jedoch, als den natiirlichen Anlagen und
Kraften jedes einzelnen Menschen ein Entwicklungspotenzial zuerkannt
wurde, das fortan fir die Besserung der Menschheit zur » Vollkommen-
heit und allgemeinen Gliickseligkeit«'* genutzt werden sollte. Der Schritt
war somit nicht weit vom Anspruch der Vervollkommnung der »Natur
in uns«''* bis zu der rhetorisch gestellten Frage: »Wo ist der Punkt, von
welchem man sagen konnte: Weiter kann der Mensch nicht kommen!«*2

Im Eingangszitat von Gutsmuths wird nicht zufillig die » Arbeit« her-
vorgehoben, die sich zur »Veredelung des Korpers« eigne. Dies ist ein
Hinweis darauf, dass die Vervollkommnung des Einzelnen sowie des
Menschengeschlechts ausdriicklich unter Einbeziehung der gesellschaft-
lich notwendigen Aufwendungen zur Sicherung und Erweiterung der Le-
bensgrundlagen gefasst wurde.''s Markiert wird damit zugleich ein ent-
scheidender Einschnitt, der in der Geschichtsschreibung als » Triumph
der kapitalistischen Industrie«**4 bezeichnet wird, die sich anschickte, die
im 18. Jahrhundert noch iberwiegend landlich gepragte Welt nachhaltig
zu verandern. Durch die Hervorhebung der Arbeit sowie des Korpers als
dem wesentlichen Ausfithrungsorgan reflektierte die spate Aufklirungs-
pidagogik mit den ihr eigenen Mitteln den gesellschaftlichen Ubergang
zum burgerlich-liberalen Kapitalismus, der trotz aller Modifikationen
bis heute nachwirkt, indem er nach immer neuen Steigerungen verlangt.
Mit vorbiirgerlichen Ordnungs- und Perfektionsvorstellungen haben die-
se Fortschrittsbemithungen kaum noch etwas gemein, so dass es lohnt,
die Anfinge niher in den Blick zu nehmen.

Es gibt viele Griinde, die den Aufstieg des Kapitalismus mit all seinen
Begleiterscheinungen erméglichten. Man denke neben den technischen
Errungenschaften des 18. Jahrhunderts vor allem an wichtige gesell-
schaftliche Einschnitte, wie die Reformation oder die englische Revo-
lution in den Jahrhunderten zuvor. Und wie bei der Beschiftigung mit
der hier so genannten Entfesselung des Individuums™s gesehen, gab es

110 Laut Basedow bot die neue Erziehung einen Weg aus der »finsteren Periode
der christlichen Zeiten«, um das angestrebte Ziel der »6ffentlichen Gliick-
seligkeit« sowie der »Erleuchtung und Brauchbarkeit aller Einwohner des
Landes« zu erreichen. Vgl. Basedow 1768, S. 11-12 sowie S. 36.

111 Rousseau 1993, S. 11.

112 Villaume 1969, S. 7 (im Original teilweise hervorgehoben). Bezeichnend ist,
dass das Zitat mit einem Ausrufezeichen versehen ist.

113 Nur am Rande sei darauf verwiesen, dass die Grenzlinie zwischen Rous-
seau und dem Philanthropismus sich an der Frage entziindete, »ob man ei-
nen Menschen oder einen Biirger erziehen will«. Fiir Rousseau war indes
klar: »beides zugleich ist unmoglich«. Vgl. Rousseau 1993, S. 12. Siehe dazu
auch Anm. 131 weiter unten.

114 Hobsbawm 2017, S. 25 (Hervorhebung im Original).

115 Siehe dazu weiter oben Teil II.

306

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

durchaus ungleichzeitige soziale, wirtschaftliche, politische und geisti-
ge Voraussetzungen, die diese Entwicklung beeinflussten. Wenn also im
Folgenden auf einige dieser Rahmenbedingungen etwas genauer einge-
gangen wird, dann nicht in historiographischer Absicht, sondern nur so-
weit, dass die Entstehungsbedingungen der philanthropischen Korperer-
ziehung verstindlich werden.

Hierbei stellt sich zunichst die Frage, warum in der »utilitiren Erzie-
hung«'* Arbeit und Kérper in den Mittelpunkt der Uberlegungen riick-
ten. Wie gesehen, hatte kein Grieche sein Leben freiwillig der Miihsal (po-
nos) verschrieben. Die Veredelung des Korpers diente allein dem sichtbaren
Zeugnis der eigenen Vortrefflichkeit (kalokagathia) und galt als Tauglich-
keitsnachweis fiir hohere Aufgaben. Im Renaissance-Humanismus, in dem
der antike Herakles als Prototyp des Ubermenschen verehrt wurde, verhal-
fen nach verbreiteter Auffassung die mafSgeblichen Protagonisten — Kiinst-
ler, Erfinder, Gelehrte — der Natur zu ihrer Vollkommenbheit, indem sie
sie schopferisch bearbeiteten und veredelten. Dieses experimentum mun-
di konnte freilich scheitern, wie der wahnsinnig gewordene Herakles des
Euripides den heroischen Renaissancekiinstlern mahnend vor Augen fiithr-
te. Demgegeniiber klarte Hegel vergleichsweise nuichtern dariiber auf, dass
die Taten des Herakles zerstorerisch bleiben mussten, solange sie aus blo-
er Begierde hervorgingen. Zur Arbeit im Sinne der Herstellung bleibender
Formen sei es daher notig, die Natiirlichkeit zu tiberwinden und den Eigen-
sinn zu opfern. Erst dann, so Hegel, konnte sich das arbeitende Bewusst-
sein an den hergestellten Formen und Produkten selbst gewinnen. Die hier
noch einmal aufgerufenen Stationen reichen somit von der einfachen Ne-
gation gesellschaftlich notwendiger Arbeit, iiber das angestrebte Biindnis
des arbeitenden Menschen mit den Kriften der inneren und dufSeren Na-
tur, bis zur Selbstgewinnung durch Arbeit unter Zuriickstellung des eige-
nen Willens und Begehrens. Hieran lasst sich ablesen, dass die gesellschaft-
lich notwendige Arbeit im historischen Verlauf zunehmend ins Bewusstsein
der Menschen trat, ohne jedoch ihren Zwangscharakter einzubufSen. So-
lange Arbeit und Begierde widerspriichlich blieben, solange blieb auch —im
Sinne Hegels — das Verhiltnis von Herrschaft und Knechtschaft ungelost.

Wie aufgezeigt, sprach sich Hegel in der Bewusstseinslebre und der
Enzyklopddie dafur aus, der Knecht solle im auf Leben und Tod ge-
fuhrten Kampf um Anerkennung nicht aufbegehren, sondern vielmehr
den ubergeordneten Interessen des Allgemeinen dienen.**” Der dadurch
keineswegs geloste Konflikt wurde in dem von Joachim Heinrich Cam-
pe von 1785 bis 1792 herausgegebenen Allgemeinen Revisionswerk''

116 Hier in Abgrenzung zu Rousseaus »natiirlicher Erziehung«.

117 Siehe dazu weiter oben Anm. 62 und Anm. 71.

118 Der vollstindige Titel des von Joachim Heinrich Campe in sechszehn Ban-
den herausgegebenen Werks lautet: Allgemeine Revision des gesamten

307

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

bereits Jahre zuvor in erzieherischer Hinsicht bearbeitet, woran deut-
lich wird, dass das konfliktgeladene Verhaltnis zwischen dem Einzelwil-
len und dem Gemeinwohl den Nerv der sich herausbildenden biirgerli-
chen Gesellschaft traf. Beispielhaft kommt dies bei Peter Villaume zum
Ausdruck, der im dritten Band des Revisionswerks seine Ausfithrungen
hierzu programmatisch betitelte: »Ob und inwiefern bei der Erziechung
die Vollkommenheit des einzelnen Menschen seiner Brauchbarkeit auf-
zuopfern sei?«'*® Eine Antwort fiel dem Verfasser nicht leicht, da hier
konkret zu entscheiden war, ob die »tdtigen und geniefSenden Krafte«°
eines Menschen, die Villaume der Vollkommenheit zurechnete, der » Ge-
sellschaft« oder gar dem »Wohl des Staates«'*' unterzuordnen seien.
Fur Villaume steht allerdings aufSer Frage, dass

»der Staat Form und Grenzen des Volks- und Kinderunterrichts, insofern
solches das Wohl des Staates angeht, aufs genaueste bestimme. Ja, ich hal-
te es fur die Pflicht der Obrigkeit, den Lehren des Volks und der Jugend
vorzuschreiben, welche Kenntnisse und in welcher Form sie jeder Klasse
mitteilen und was sie fiir Gesinnungen und Triebe erwecken sollen. «***

Begriindet wird diese Position mit dem Hinweis auf die birgerlichen
Pflichten, die rechtzeitig einzutiben seien, damit die »Einrichtung des
Staates, der allgemeinen Ruhe und Sicherheit«*3 nicht gefihrdet wiir-
den. Allerdings vergisst Villaume nicht darauf hinzuweisen, dass auch
das »Recht des Staates (...) durch Billigkeit, Vernunft und das Bediirf-
nis der Gesellschaft beschrankt«™+ werde. Auch wenn nicht angegeben
wird, wie diese Beschrinkung ausfallen miisste, um wirksam zu wer-
den, wigt Villaume hier bereits ab zwischen den Gefahren einer despoti-
schen Staatsverfassung einerseits sowie den Selbstbestimmungsinteressen
der biirgerlichen Offentlichkeit andererseits. Freilich wird dem Staats-
wohl in diesem Zusammenhang ein grofSeres Gewicht zuerkannt, das

Schul- und Erziehungswesens von einer Gesellschaft praktischer Erzieher.
Auch wenn in dieser umfangreichen Enzyklopidie eine Bezugnahme auf
Hegel noch gar nicht stattfinden konnte, da dessen Schriften erst nach Ab-
schluss des Revisionswerks erschienen, beschaftigen sich die Autoren der
padagogischen Spataufklirung bereits ausdriicklich mit der Frage der theo-
retischen wie praktischen Ausgestaltung des Verhiltnisses zwischen den In-
teressen des Einzelnen sowie des Allgemeinen.

119 Vgl. Villaume 1965, S. 69. Der vollstindige Text inklusive der Kommentare
und Korrekturen anderer Mitarbeiter des Revisionswerks ist abgedruckt in
Campe 1785, Bd. 3, S. 435-616. Wihrend in der Originalversion am Ende
des Titels kein Fragezeichen steht, ist dies im Nachdruck gleichwohl der Fall.

120 Ebda., S. 82.

121 Ebda., S. 110 (im Original hervorgehoben).

122 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

123 Vgl. ebda.

124 Ebda.

308

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

vor allem »verntinftig« auszugestalten sei, um 6ffentlichen Verfehlungen
vorzubeugen: »Heil dem Staate, der solches Recht nicht missbraucht!«*s
Deutlich wird damit ein Grundzug philanthropischen Denkens, das
noch dem »Stiandischem« verhaftet ist, jedoch dem »Biirgerlichen« be-
reits Raum gibt. Revolutionir ist diese Denkungsart keineswegs, da die
Aufhebung widerspriichlicher Verhiltnisse zwischen Staat und Gesell-
schaft nicht im Aufbegehren der unterdriickten Stinde, sondern in der
»verniinftigen Einrichtung«*2¢ staatlicher Anstalten und Angelegenhei-
ten gesucht wird. Das ist durchaus bemerkenswert, da die aufgeklirte
Offentlichkeit in Europa Ende des 18. Jahrhunderts bereits stinde- und
konfessionsiibergreifend tiber bestehende Missstande offentlich disku-
tierte und auf notwendige Veranderungen dringte.**” In politischer Hin-
sicht war die Haltung Villaumes demgegentiber eher einer » Aufklarung
von oben« zugeneigt, die zu jener Zeit vor allem Friedrich II. als Konig
von Preuflen verkorperte.'*®

Von den Rechten des einzelnen gegentiber der Gesellschaft und des
Staates heifSt es bei Villaume:

»Der Mensch hat aber auch seine Rechte, Rechte der Menschheit, die
sich auf sein Gefiihl, seine Fihigkeiten griinden. Einiges Opfer kann man
vom ihm verlangen, nicht aber das Opfer seiner gesamten Menschheit.
Thn zum Vieh herabzuwiirdigen, um ihn als Vieh nutzen zu kénnen, ist
himmelschreiende, abscheuliche Tyrannei. «**

Der Verweis auf die »Rechte der Menschheit« bleibt hier vergleichswei-
se vage, wenn man bedenkt, dass etwa Rousseau bereits unterschiedli-
che Freiheitsrechte des Menschen eingefordert hatte, deren Geltung bei
diesem Autor im Gefiihl des Mitleids griindeten, aus dem »alle Regeln
des Naturrechts«3° sich herleiten sollten. Aufler dem bei Villaume un-
bestimmt bleibenden »Gefiithl« benennt der Autor die individuellen »Fa-
higkeiten« als Grundlage fur die »Rechte der Menschheit«, die nicht ty-
rannisch ausgebeutet beziehungsweise geopfert werden diirften. Auch

125 Ebda., S. 111 und 110 (im Original teilweise hervorgehoben).

126 Vgl. ebda., S. 111.

127 Zu dieser aufgeklirten Offentlichkeit zidhlten auch »Teile des >einfachen
Volkes¢, soweit sie des Lesens kundig und an politischen Fragen interessiert
waren«. Winkler 2015, S. 232-233.

128 Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Geddchtnisrede des Au-
tors auf Friedrich II. Vgl. Villaume 1786.

129 Villaume 1965, S. 111.

130 Vgl. Rousseau 1996, S. 56. In der Vorrede Uber den Ursprung und die
Grundlagen der der Ungleichheit unter den Menschen aus dem Jahr 1755
bezeichnet der Verfasser neben dem »Mitleid fiir andere« aufferdem die
»Sorge um unser eigenes Wohlergehen« als »Urquellen« menschlichen Emp-
findens. Vgl. ebda., S. 55.

309

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

hier besinnt sich Villaume zunichst auf Rousseau, der die menschlichen
Anlagen als offen und verschiedenartig deutete — jedoch stellt sich aus
philanthropischer Perspektive sogleich die Frage nach ihrer erzieheri-
schen Ausgestaltung zur Forderung des Gemeinwohls. Wihrend Rous-
seau die »Erziehung des Menschen« betonte, indem er sie von der Biirg-
ererzichung abhob, war den Philanthropen vor allem daran gelegen, die
unterschiedlichen menschlichen »Fahigkeiten« so zu vervollkommnen,
dass sie zum »Wohl des Ganzen«*3* genutzt werden konnten. Die Ver-
vollkommnung verschiedenartiger Krifte und Fahigkeiten jedes Einzel-
nen diente somit der Bestimmung des Menschen als biirgerliches Sub-
jekt, was nur moglich war, wenn das Wohl des Einzelnen mit dem Wohl
des Allgemeinen gleichgesetzt wurde. Im Sinne dieser Vorstellung ver-
folgte die Erziehung des Burgers zugleich die Interessen des Staates so-
wie die »Rechte der Menschheit«, sofern es gelang, Vollkommenheit und
Brauchbarkeit in ein positives Verhiltnis zueinander zu bringen.

Joachim Heinrich Campe bringt dies geradezu idealtypisch zum Aus-
druck, indem er in seinen Uberlegungen iiber die Sorge fiir die Erbaltung
des Gleichgewichts unter den menschlichen Kriften die — wie er selbst
sagt — »folgende(n) Wahrheiten« mitteilt:

»1. Je mehr die urspriinglichen Krifte eines Menschen sich dem Eben-
mafSe nihern, desto grofler und ausgebreiteter ist seine Brauchbarkeit
im burgerlichen Leben;

2. desto vielfiltiger, reiner, dauerhafter und stirker ist sein Genuss der
Freuden dieses Lebens und

3. desto fihiger und williger ist er, auch uber seine Mitmenschen Freu-
den verbreiten und Leiden von ihnen abwehren zu helfen.«3*

Aufschlussreich ist diese Stelle deshalb, weil sie neben dem indirekten
Verweis auf die » Vollkommenheit« und » Brauchbarkeit« auch eine wich-
tige Zielsetzung der hier aufgestellten Grundsitze herausstellt. Fiir Cam-
pe ist das Streben nach »dem Ebenmafle« sowie die Steigerung »gewisser
Krifte«33 vor allem durch den in Aussicht gestellten Genuss der eigenen
Perfektion beseelt — ein Gedanke, den Villaume bereits zwei Jahre spa-
ter unter das Begriffspaar der » Vollkommenheit und Gliickseligkeit«*34

131 Vgl. Villaume 1788, S. 11. Zur Beschrankung des Mitleids gegeniiber einem
einzelnen Bediirftigen aus Griinden der »allgemeinen Gerechtigkeit« vgl.
ebda., S. To-11.

132 Campe 1965, S. 47 (im Original hervorgehoben). Der vollstandige Text in-
klusive der Kommentare und Korrekturen anderer Mitarbeiter des Revisi-
onswerks ist abgedruckt in Campe 1785, Bd. 3, S. 291-434.

133 Vgl. Campe 1965, S. 42.

134 Die Schrift Von der Bildung des Korpers in Riicksicht auf die Vollkommen-
heit und Gliickseligkeit der Menschen erschien im Jahr 1787. Vgl. dazu Vil-
laume 1969.

310

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

fassen wird. Der Genuss der eigenen Vollkommenheit, so die Annahme,
kommt nicht nur dem Einzelnen zugute. Nimmt jeder den Platz ein, der
ihm seinen besonderen Anlagen und Kriften gemifs zukommt, dann be-
fordert dies auch das Gemeinwohl. Hieraus folgt zugleich, dass insbe-
sondere die Anlagen und Krifte eines kiinftigen Biirgers zu férdern sind,
die den grofSten Nutzen fiir das Gemeinwohl versprechen. Die Analogien
zu Platons Vorstellungen iiber die »richtige Erziehung« (paideia)®s fallen
sogleich ins Auge — allerdings verfolgten die Philanthropen eine entschie-
den pragmatische Erziehungsabsicht, bei der Niitzlichkeitserwagungen
weitaus wichtiger waren als philosophische Reflexionen tiber moralische
Tugenden und politische Gerechtigkeit. Nach diesem Verstindnis ging
es weniger darum, einem ethisch »Guten« zu folgen und sozialen Tu-
genden durch die Einrichtung einer standischen Staatsordnung Geltung
zu verschaffen, sondern das utilitire Erziehungsverstindnis orientierte
sich stattdessen zuerst am Ideal des allgemeinen Nutzens, das spiirbar
beeinflusst werden konnte, indem die Krifte des Einzelnen zum Wohle
des Ganzen ausgebildet wurden. Im moralischen Sinne »gut« war die-
ser Zugang insoweit, als dem Einzelnen ein grofStmogliches Glicks- und
Genussempfinden seiner jeweiligen Anlagen und Krifte zuerkannt wur-
de. Im auflermoralischen Sinne bestimmend blieb freilich das niichterne
Kalkiil, die Gesamtbilanz eines Staates durch die padagogische Vervoll-
kommnung aller Einzelkrifte zu verbessern.'s¢

Entscheidend fiir die konkrete Ausgestaltung der staatlichen Gesamt-
bilanz sowie des 6ffentlichen Gemeinwohls war somit die Frage, welche
Einzelkrifte als allgemein niitzlich angesehen wurden und wie sie indivi-
duell verbessert werden konnten. Bei Campe, der von »dem Ebenmafe«
der »urspriinglichen Krafte«™7 spricht, fallt auf, dass er seine Idealvor-
stellung einer ausgewogenen Ausbildung aller natiirlichen Anlagen so-
gleich wieder zuriicknimmt, indem er darauf verweist, dass im Feld des
schulischen Erziehung »nicht von einem vollkommenen Gleichgewichte
die Rede sein konne.«*3* Dies gilt hinsichtlich der von ihm so genannten

135 Siehe dazu weiter oben Anm. 15 und Anm. 48 in Teil L.

136 Es wird hiufig tibersehen, dass der Philanthropismus in Deutschland an der
Schwelle zur politischen Moderne noch unter absolutistischen Verhiltnis-
sen mit merkantilistischer Wirtschaftsform wirksam wurde. Das Schul- und
Ausbildungswesen mit seiner Aufteilung in hohere Latein- und niedere Kate-
chismusschulen erschien in jenen Tagen ebenso wenig zukunftsweisend wie
die festgefiigten Ausbildungsstrukturen im traditionellen Handwerk. Da im
deutschen Merkantilismus ein wesentliches Ziel darin bestand, den fiirstli-
chen Schatz (camera principi) durch staatliche Eingriffe und zentrale Ent-
scheidungen zu mehren, lag es nahe, die 6konomische Leistungsfahigkeit ei-
nes Landes tiber die Befahigungen der kiinftigen Berufstrager zu steigern.

137 Siehe dazu weiter oben Anm. 132.

138 Campe 1965, S. 42 (im Original teilweise hervorgehoben).

3II

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

»abgeleiteten Krifte und Fertigkeiten«™? ohnehin, die bei bestimmten
beruflichen Tiatigkeiten vonnoten und dementsprechend zweckbezogen
auszubilden seien. Doch auch fiir die »urspriinglichen Anlagen« wird he-
rausgestellt, dass »die Bewirkung des moglich grofiten Gleichgewichts«
unter ihnen nur »lauter mittelmafSige Menschen bilden«™° wiirde. Eine
ausgewogene MittelmifSigkeit sei zwar wiinschenswert fiir den Einzel-
nen, jedoch weniger niitzlich als die Ubung ausgesuchter Krifte zum
Wobhle des Ganzen. »Der Kloakenreiniger z. B. darf kein schoner Geist,
der Virtuose kein Grobschmied usw. sein.«'#* Folglich gehe es schon aus
Griinden der Zeitersparnis darum, Uberfliissiges und Verstaubtes aus
den Lehrplidnen zu verbannen und méglichst »niitzliche Ubungen«™+
einzufiihren, »welche innerhalb des kiinftigen Wirkungskreises des Zog-
lings liegen«'4, Die » Zweckmifigkeit der Ubungen« liele sich durch-
aus an beliebigen Gegenstanden erproben, so dass etwa ein »kiinftiger
Landmann« seine Korperkraft durch Landarbeit, der »kunftige Minis-
ter« hingegen selbige durch »gymnastische Spiele, Tanzen, Reiten, Fech-
ten, Voltigieren usw.«'#+ iben konne. Auf diese Weise, so Campe, sei ge-
wihrleistet, dass

»die Ubungen eines jeden Individuums allgemein und doch ausschlie-
fSend zugleich sein konnen; jenes indem alle urspriinglichen Krifte des-
selben geiibt werden, dieses indem diese Ubungen nur auf gewisse Ge-
genstinde eingeschriankt und nur zur Erwerbung gewisser Fertigkeiten
angestellt werden. « 45

Nach heutigem Verstandnis wiirde man Campes Argumentation vermut-
lich mithilfe von Begriffen wie employability und competence orienta-
tion Ubersetzen.™¢ Wihrend grundlegende Kompetenzen im Sinne der
heutigen Begriffsverwendung an verdnderlichen Inhalten ausgebildet
und somit situationstuibergreifend zur Anwendung gebracht werden
konnen, wird die Beschaftigungsfihigkeit dadurch ermoglicht, dass sie
auf bestimmte Ausbildungsfelder mit spezifischen Schwerpunkten und
Anspruchsniveaus bezogen werden. Vor diesem Hintergrund erschei-
nen Campes Uberlegungen iiberraschend modern — versuchen sie doch

139 Vgl. ebda.

140 Vgl. ebda., S. 43.

141 Ebda., S. 42.

142 Ebda., S. 43.

143 Ebda., S. 44.

144 Vgl. ebda., S. 44 und S. 45. Neben der »Korperkraft« werden als weitere
»urspriingliche Krifte« in diesem Zusammenhang benannt: »Verstand«,
»Vergleichungsvemogen«, » Witz« und »Scharfsinn«. Vgl. ebda., S. 45.

145 Ebda., S. 44—45.

146 So wie etwa in der Studie Skills Outlook der OECD 20135, in der der Phil-
anthropismus freilich keine Erwdhnung findet.

312

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

Allgemeines (»urspriungliche Krifte«) und Besonderes (»gewisse Fer-
tigkeiten«) in etwa so zusammenzubringen, wie man heute »allgemei-
ne Kompetenzorientierungen« und »besondere Berufsqualifikationen«
aufeinander bezieht. Damals wie heute besteht der Versuch darin, die
Brauchbarkeit und Vollkommenheit jedes Einzelnen so zu fassen, dass
zwischen der individuellen Entwicklung sowie der Forderung des Ge-
meinwohls moglichst kein bedeutsamer Unterschied entsteht. Laut Cam-
pe liefSen sich

»auf diese Weise lauter treffliche Menschen von ungewohnlicher Brauch-
barkeit fur jeden Stand und fiir jedes Gewerbe bilden, vorausgesetzt,
dass man bei der Ausbildung und Ubung einer jeden Kraft auf die indi-
viduelle Bestimmung eines jeden Zoglings zu diesem oder jenem Berufe
genaue Riicksicht nehme und also jene Ubungen an keinen anderen Ge-
genstanden als solchen anstellte, welche innerhalb des kinftigen Wir-
kungskreises des Zoglings liegen. «™7

Diese Form der Biirgererziehung, die darum bemiiht war, auch die bis-
her sich selbst tiberlassenen Stande und Massen fiir die Hebung des Ge-
meinwohls einzubeziehen, war um die »individuelle Bestimmung eines
jeden Zoglings« in eben dem MafSe besorgt, wie es fir die spatere Berufs-
tatigkeit wichtig erschien. Der »gesellschaftliche Druck zur Verbiirger-
lichung«™#® war bereits so stark, dass moglichst alle verfugbaren Krafte
und Ressourcen genutzt werden sollten. Die Frage nach der »Bestim-
mung des Menschen«*#, die nur wenige Jahre spater bei Wilhelm von
Humboldt in den Mittelpunkt seiner bildungstheoretischen Begrindun-
gen und Reformen riickte™s°, war in der philanthropischen Erziehung vor

147 Campe 1965, S. 44.

148 Euler 1989, S. 272. Zur Genese und Bedeutung des aufklarungspadagogi-
schen Subjektbegriffs vgl. ebda., S. 153-304.

149 Zum nominalistischen Ursprung dieser Frage, die »weder ihre theologische
Herkunft verleugnen noch die Anlage zu neuer Unterwerfung verbergen
kann«, vgl. ebda., S. 272.

150 In den 1792 veroffentlichten Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirk-
samkeit des Staates zu bestimmen, unterscheidet Humboldt deutlich zwi-
schen der Bestimmung des Menschen und der Bestimmung des Staates. Die
bekannte Formel hierfiir lautet: »Der wahre Zweck des Menschen — nicht
der, welchen die wechselnde Neigung, sondern welchen die ewig unverian-
derliche Vernunft ihm vorschreibt — ist die hochste und proportionierlichste
Bildung seiner Krifte zu einem Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit die er-
ste und unerlissliche Bedingung. Allein aufSer Freiheit erfordert die Entwick-
lung der menschlichen Krifte noch etwas anderes, obgleich mit der Frei-
heit eng verbundenes, Mannigfaltigkeit der Situationen. Auch der freieste
und unabhingigste Mensch, in einformige Lagen versetzt, bildet sich min-
der aus.« Humboldt 2002, S. 64. Dass diese Aussage nicht harmonistisch zu
deuten ist, sondern eine bildungstheoretische Antwort auf die sich zu jener

313

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

allem auf die Einiibung biirgerlicher Tugenden eingeschrankt: Anstatt
Genies, Enthusiasten oder Schwirmer auszubilden, ging es darum, Ord-
nung und Regelmifigkeit, Fleifs und Emsigkeit sowie Pflichtbewusstsein
und »eine gewisse Biegsamkeit des Charakters«'s* einzuiiben.

Bei Villaume werden die niitzlichen Tugenden der Biirgererziehung
sehr viel konkreter ausformuliert als dies bei Campe der Fall ist. Zudem
treten bei diesem Autor die Konturen der gesellschaftlichen Arbeitstei-
lung im Ubergang von der Giiter- zur Warenproduktion bereits deutlich
in Erscheinung. So wird etwa das Verhaltnis zwischen Vortrefflichkeit
und Brauchbarkeit folgendermaflen charakterisiert:

»Die Brauchbarkeit erfordert in den meisten Fillen Gehorsam und Un-
terwerfung, blinde Folgsamkeit. Man muss tun, was vorgeschrieben
wird, dieses mag so unvollkommen und schlecht sein als es will. Ein
Werk geht immer am besten und erreicht am sichersten seinen Zweck,
wenn der Anfiihrer ganz ausschliefSlich das Recht zu iiberlegen und an-
zuordnen hat und wenn die Untergebnen buchstiblich und blindlings
folgen. Am besten geht’s, wenn letztere nur so viel Einsicht haben, den
Teil des Plans, den sie ausfuhren sollen, recht zu fassen und den Befeh-
len piinktlich zu folgen, wenn sie den Plan nicht kennen und wenn sie
nichts anders verstehen als die Handgriffe, die man sie lehrt — mit einem
Wort, wenn sie ganz maschinenmifig handeln. «*5*

Auffillig an dieser aus heutiger Sicht durchaus freimiitigen Passage ist
zweierlei: Einerseits wird die blof§ mechanische Verrichtung notwendi-
ger Handgriffe im Vorgriff auf die warenproduzierende Industriearbeit
bereits weitsichtig als »maschinenmafSig« charakterisiert. Dies zeigt, dass
das Ende der Manufakturperiode sich bereits abzeichnete. Andererseits
wird das Verhiltnis zwischen — mit Hegel — »Herrschaft und Knecht-
schaft« hier noch unverriickbar hierarchisch gefasst, indem zwischen
» Anfiihrer« und »Untergebnen« deutlich unterschieden wird. Fiir Villau-
me dienen alle Beteiligten nur dann dem »Wohle des Ganzen«, wenn je-
der an seinem Platz die seinen Kriften gemafsen Aufgaben und Pflichten

Zeit entwickelnde gesellschaftliche Arbeitsteilung zu geben versucht, ver-
deutlicht Benner 1990, S. 48-51.

151 Vgl. zu diesem biirgerlichen Tugendkatalog Campe 1963, S. 55-56. Cam-
pes Polemik gegen Enthusiasten und Schwirmer richtete sich gegen Goe-
thes Briefroman Die Leiden des jungen Werther, der 1774 erschienen war
und schon bald zu einem der erfolgreichsten Erzahlstiicke der Literaturge-
schichte wurde. Campe spricht mit Blick auf die literarische Stromung des
Sturm und Drang gar von einer »Seelenpest«, die »zu den Geschiften des
burgerlichen Lebens unfihig macht«. Ebda., S. 55 (im Original teilweise her-
vorgehoben). Villaume driickt sich weniger dramatisch aus: »Die gemeinen,
alltaglichen Geschifte sind die brauchbarsten. Der Grobschmied ist niitzli-
cher als der kiinstlichste Maler.« Villaume 1965, S. 86.

152 Villaume 1965, S. 92 (im Original teilweise hervorgehoben).

314

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

erfiillt. Das heifSt mit anderen Worten: Nicht die Auflosung des Wider-
spruchs zwischen »Herrschaft und Knechtschaft«, sondern die padago-
gisch vorzubereitende nitzliche Ausgestaltung des Verhiltnisses beider
zueinander stand im Zentrum der sich immer stirker herausbildenden
biirgerlichen Gesellschaft.'ss

Fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist wichtig, dass die Vertre-
ter der Herrschaft wie auch der Knechtschaft angesichts des tibergeord-
neten Allgemeinwohls — trotz unterschiedlicher Befugnisse und Zwin-
ge — als voneinander abhingig vorgestellt werden. Dies dufSert sich bei
Villaume etwa darin, dass »die kleinen und mittelmifSigen Menschen«
rechtzeitig lernen sollen, ihre »Leidenschaften« und »Triebkrafte« zu
ziigeln, wahrend der »auflerordentliche Mann« dem »gemeinen Hau-
fen« sehr wohl unbequem sein kann.*s+ In dhnlicher Weise werden bei
Campe die »geniefSenden Krifte« eher den herrschenden Akteuren zu-
erkannt, da die tatigen Krafte der arbeitenden Menge hieraus ihren An-
trieb gewinnen und »in Bewegung gesetzt« werden.'ss Nicht also bleiben
die »Herrschaft« und der »gemeine Haufen« fiir sich, sondern in pada-
gogischer Hinsicht wird darauf geachtet, dass beide Seiten auf ihre je-
weils besondere Art dem tibergeordneten » Wohle des Ganzen« dienen.
Fir die meisten Menschen bedeutet dies, den Drang nach Vollkommen-
heit und Genuss gar nicht erst aufkommen zu lassen. Dementsprechend
weist Villaume recht niichtern kalkulierend darauf hin, dass in den meis-
ten Fillen »die Brauchbarkeit abnimmt, je nachdem die Vollkommenheit
an Grofle zuwichst«'s¢ weshalb die »Lust an der Arbeit« schon mog-
lichst frith »durch Gewohnung«*s7 zu befordern sei.

153 Hegel bezeichnet das »System allseitiger Abhiangigkeit«, bei der »die Sub-
sistenz und das Wohl des Einzelnen und sein rechtliches Dasein in die Sub-
sistenz, das Wohl und Recht aller verflochten« ist, iibrigens als »Not- und
Verstandesstaat«. Hegel 1979, S. 129. Dieser wird unterschieden von dem
iber die 6konomische Rationalitit der biirgerlichen Verhiltnisse hinauswei-
senden »sittlichen Vernunftstaat«, den Hegel freilich nicht in der franzosi-
schen Republik, sondern in der preuflischen Monarchie Gestalt annehmen
sah.

154 Vgl. Villaume 1965, S. 93-94.

155 Vgl. Campe 1965, S. 82. Campe nennt »geniefSende Krifte solche, die — ohne
nach aufSen zu wirken — nur dazu dienen, die Eindriicke der Dinge anzuneh-
men und dadurch unser Wohlsein zu beférdern.« Vgl. ebda. (im Original teil-
weise hervorgehoben). Zwar erkennt der Autor grundsitzlich allen Menschen
zu, die geniefSenden Krifte auszubilden, jedoch macht er ebenso unmissver-
standlich klar, dass die allgemeine Forderung titiger Eigenschaften insgesamt
niitzlicher sei: »Die Vortrefflichkeit ist der Brauchbarkeit oft hinderlich, weil
die Menschen und ihre Bediirfnisse mittelmafsig sind.« Ebda., S. 85.

156 Villaume 1963, S. 85.

157 Vgl. ebda., S. 87.

315

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Modern an dieser Sichtweise ist das bereits ausgebildete Gespur fur
gegenseitige Abhdngigkeiten zwischen den herrschenden und arbeiten-
den Stidnden, die im Sinne einer moglichst optimalen Nutzung der un-
gleich verteilten Krifte und Ressourcen auszugestalten sind. Reaktionir
—im politischen wie im sozialen Sinne — ist die Bagatellisierung bestehen-
der Gegensitze durch die Voraussetzung eines iibergeordneten Gemein-
wobhls, das regelmifiig aufgerufen wird, um tatsidchliche Widerspriiche
abzuschwichen beziehungsweise zugunsten unterstellter Gemeinsam-
keiten auszublenden. Campe, Villaume sowie andere Aufkliarungspada-
gogen begriinden ihre Vorstellungen einer verniinftigen burgerlichen
Praxis regelmifSig mit dem Hinweis auf die notwendige Forderung des
Gemeinwohls, dem die Entwicklung des eigenen wie auch des einzelnen
Willens unterzuordnen sei. Am Beispiel Hegels wurde bereits deutlich,
wie die unterstellte » Gemeinsamkeit des Bediirfnisses«*s® im Verhalt-
nis von Herrschaft und Knechtschaft im Spatwerk dieses Autors in ei-
nen resignativen Realismus miindete, demzufolge die Figur des Knechts
schliefSlich nur noch als blofSes »Mittel der Herrschaft«*s in Erschei-
nung trat. Im Ringen um das richtige Verhiltnis zwischen Brauchbarkeit
und Vollkommenheit in der »Subjektwerdung jedes Einzelnen« ¢ wirkte
die zweckdienliche Setzung eines anzustrebenden Gemeinwohls der An-
nahme einer unbestimmten Bildsamkeit natiirlicher Anlagen und Kraf-
te entgegen, die zuvor von Rousseau und im Anschluss an die Aufkla-
rungspidagogik insbesondere von Kant, Fichte, Humboldt und Herbart
vertreten wurde. SchliefSlich galt es, die Entwicklung jedes Einzelnen mit
dem gesellschaftlichen Ganzen zu versohnen, indem die kiinftigen Biir-
ger bereits frithzeitig an die Anforderungen industrioser Geschiftigkeit
und fremdbestimmter Lohnarbeit gewohnt wurden. Mit der »Idee der
Menschheit« trat damit auch die Idee der Arbeit als allgemein—mensch-
licher Tatigkeit in die Geschichte, die nicht mehr nur als Aufgabe des
untersten Standes angesehen wurde. Erstmals wurden alle Birger als
zur Arbeit bestimmt und verpflichtet gefasst, so dass es moglich war, die
Entwicklung und Leistungsfihigkeit jedes Einzelnen am Maf$stab des
Gemeinwohls zu bemessen. Das Perfektionsstreben gipfelte schliefSlich
in der Forderung, standestibergreifend nur jene Krifte eines Zoglings
zu entwickeln, die gesellschaftlich niitzlich waren. SchliefSlich sei keine
Kraft »recht brauchbar, wenn sie nicht zur Fertigkeit geworden ist«¢:,
Begriindet wurde dieses Postulat, das die zu erbringenden »Opfer des

158 Siehe dazu weiter oben Anm. 36.

159 Siehe dazu Anm. 39 weiter oben.

160 Euler 1989, S. 272. Der Autor spricht in diesem Zusammenhang bezeich-
nenderweise von einem »Dilemma (...) in der Fithrung des Nachweises der
Identitit von Brauchbarkeit und Vollkommenheit«. Vgl. ebda.

161 Villaume 1965, S. 98.

316

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

Menschen« durchaus wiirdigte, mit dem Hinweis auf das »unverletzli-
che Recht« der Gesellschaft »auf jedes ihrer Mitglieder« 6>, Noch ganz
im Duktus des Theologen und Predigers bekennt sich Villaume dement-
sprechend zu seinem pidagogischen Glaubensgrund:

»Jeder Mensch, ehe er noch zur Kenntnis seiner selbst gelangt, hat schon
eine grofle Schuld auf sich, sein Leben und seine bisherige Erhaltung.
Diese Schuld verpflichtet ihn gegen seine Pflegerin, die Gesellschaft, und
er kann niemals von der Verpflichtung sich lossagen. «™6

Mit diesen Worten finden die praktischen Erwagungen des homio oe-
conomicus und die theoretischen Glaubenssitze des homo theologicus
scheinbar miithelos zusammen. Doch war ihre Dialektik dadurch kei-
neswegs abgeschlossen oder aufSer Kraft gesetzt. Vielmehr versetzte der
»Stindenfall«, dem der Biirger durch das Opfer seiner niitzlichen Krifte
zwar ins Auge blicken konnte, ohne jedoch seine Schuld gegentiber der
»wohltitigen Gesellschaft« abtragen zu kénnen, den Einzelnen in er-
hohte Anstrengungsbereitschaft. Ahnlich wie ein Christ nach reforma-
torischer Lesart nur von Gott gerecht gesprochen werden kann und von
dessen Gnade abhiangig ist, galt auch fiir den von frither Jugend an auf
seinen Stand und Beruf hin zu erziehenden zukiinftigen Burger, dass seine
Verpflichtungen gegeniiber der ihn »erhaltenden Gesellschaft« niemals
endeten. Ohne eigenes Zutun dem Gemeinwesen gegentiber schuldig,
blieb alles individuelle Streben vorldufig und unvollendet. Oder anders
gesagt: Weil die »Erbschuld« gegeniiber der Gesellschaft als Ganzes vom
Einzelnen niemals vollstindig abgetragen werden konnte, erschien es un-
erlasslich, das individuelle Begehren dem allgemeinen Wohlergehen zu
opfern. Wie grof$ die zu begleichende Schuld gegentiber der von Villaume
kaum zufallig so genannten »Pflegerin« tatsichlich ausfiel, blieb ebenso
ungewiss wie das AusmafS der zu erbringenden Leistungen. Wer »schul-
dig« war, hatte keinen Anspruch auf Absolution und blieb im Unklaren.
Erwartet wurde jedoch titige Reue und Besserung.

Die zuvor angesprochenen biirgerlichen Sekundirtugenden®+ kamen
diesem Ansinnen entgegen, da sie die eigenen Aufwendungen und Opfer
berechenbar machten. Mit wie viel Fleif§, Ordnungsliebe und Zuverls-
sigkeit eine Arbeit verrichtet wurde, war direkt nachvollziehbar. Dabei
erschien es unerheblich, welche Zwecke damit verfolgt wurden, solange
auch andere profitierten und das Gemeinwohl hieraus irgendeinen Nut-
zen zog."*s Wurden diese Zwecke zudem, wie im Philanthropismus, mit

162 Vgl. ebda., S. 109. Als das »grofite Opfer des Menschen« bezeichnet Villau-
me an gleicher Stelle »das Opfer eines Teils seiner Veredelung und Vollkom-
menheit«.

163 Ebda.

164 Siehe dazu weiter oben Anm. 151.

165 Vgl. zu dieser Form »subjektiver Vernunft« Horkheimer 1986, S. 15.

317

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

gesellschaftlich brauchbaren und niitzlichen Eigenschaften gleichgesetzt,
die »allgemeine Glickseligkeit« sowie den »Genuss der eigenen Perfek-
tion« versprachen, dann lag es nahe, dass sich die Aufmerksamkeit der
biirgerlichen Praxis auf die dafiir notigen Mittel verlagerte.

Dies war nicht immer so. Beispielsweise zeigt die Bedeutungsverin-
derung des Leistungsbegriffs im Ubergang von der stindischen Feudal-
herrschaft zur biirgerlichen Gesellschaft, wie scheinbar stabile Ord-
nungsmuster aufgelost wurden, indem sie ihre vormals feste Bindung
an vermeintlich »objektive Vernunftanspriiche«*¢ einbtifSten. Etwa seit
den 1780er Jahren setzte, zuerst in England und mit einiger Verzogerung
auch auf dem europdischen Kontinent, eine Entwicklung der Produktiv-
krafte ein, die eine sprunghafte Vermehrung von Menschen, Giitern und
Diensten bewirkte.'*” Die zuvor bestehende feudale Ordnung der Agrar-
gesellschaft zeichnete sich, trotz lokaler Besonderheiten und Unterschie-
de, vor allem dadurch aus, dass adlige Landeigentimer und Gutsbesit-
zer ihren Boden an — mehr oder weniger freie — Bauern und Landarbeiter
verpachteten, um Geldeinkunfte beziehungsweise Pachtzinsen zu erzie-
len. Selbst wenn die Pachter nicht mehr im Stand der Horigkeit waren
und den Status als Leibeigener iberwunden hatten, waren sie dennoch

166 »Grofle philosophische Systeme, wie die von Platon oder Aristoteles, die
Scholastik und der deutsche Idealismus, waren auf einer objektiven Theorie
der Vernunft begriindet. Sie zielte darauf ab, ein umfassendes System oder
eine Hierarchie alles Seienden einschliefSlich des Menschen und seiner Zwe-
cke zu entfalten. Der Grad der Verniinftigkeit des Lebens eines Menschen
konnte nach seiner Harmonie mit dieser Totalitdt bestimmt werden. Deren
objektive Struktur, und nicht blof§ der Mensch und seine Zwecke, sollte der
Mafstab fiir individuelle Gedanken und Handlungen sein. Dieser Begriff
von Vernunft schloss subjektive Vernunft niemals aus, sondern betrachtete
sie als partiellen, beschrankten Ausdruck einer umfassenden Verniinftigkeit,
von der Kriterien fir alle Dinge und Lebewesen abgeleitet wurden.« Ebda.,
S. 16. In diesem Sinne ist bezeichnend, dass die »allgemeine Gliickseligkeit«
vonseiten der Philanthropen gerade zu Anfang noch als Gegengewicht zu
den steigenden Aufwendungen innerhalb der biirgerlichen Erziehung mitbi-
lanziert wurde — auch wenn niherliegende Niitzlichkeitsiiberlegungen schon
bald die Oberhand gewannen.

167 Die »industrielle Revolution« existierte in England, »noch bevor sie einen
Namen hatte. Erst in den zwanziger Jahren des 19. Jahrhunderts wurde er
von englischen und franzosischen Sozialisten (die ihrerseits eine ganz neu-
artige Gruppe bildeten) vermutlich als Analogiegebilde zur politischen Re-
volution Frankreichs erfunden.« Hobsbawm 2017, S. 53. Ein Indiz fiir die
Verbreitung der industriellen Revolution auflerhalb Englands ist der An-
stieg iiberwiegend kritischer Veroffentlichungen, die sich spitestens ab 1840
mit den Auswirkungen der neuen wirtschaftlichen Dynamik befassten. Vgl.
exemplarisch hierfiir Das Kommunistische Manifest aus dem Jahr 1848 von
Marx/Engels 1980.

318

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

zu bestimmten Leistungen gegeniiber dem Grundherrn verpflichtet. So
mussten sie etwa ihr Getreide in der Miihle des Herrn mahlen und dafiir
einen festgelegten Preis bezahlen. AufSerdem zahlten sie Steuern an den
Landesfiirsten, verrichteten aufgetragene Zwangsarbeiten und tiberga-
ben den zehnten Teil ihrer Ernte an die Kirche. Dadurch unterschieden
sie sich von den hoheren sozialen Schichten, die von diesen Abgaben be-
freit waren und sich dabei auf ihre Geburts- beziehungsweise Standespri-
vilegien'®® beriefen. Der Bereich der Landwirtschaft, der bis weit ins 18.
Jahrhundert hinein eher statisch und gleichférmig organisiert war, veran-
derte sich durch die Einfliisse des stetig wachsenden Manufakturwesens
sowie des tiberseeischen Handels. »Diese Welt war es, die sich ausdehn-
te; die Gesellschaftsklassen, die aus diesen Tatigkeiten Nutzen zogen,
waren voll Zuversicht, Energie und Optimismus.«*% Technische Erfin-
dungen beschleunigten diese Entwicklung: Die erste Textilfabrik wurde
1771 in England errichtet, nachdem einige Jahre zuvor erste Baumwoll-
spinnmaschinen erfunden worden waren. 1769 wurde die Dampfma-
schine aufgrund vereinfachter Herstellungsbedingungen vielfiltig ein-
setzbar; 1776 entstand der erste mechanische Webstuhl; 1804 wurde in
England die erste Dampflokomotive gebaut und nur wenige Jahre spa-
ter verkehrte eine Eisenbahn regelmifSig zwischen den Eisen- und Koh-
lestandorten Liverpool und Manchester."7°

Wichtig fiir den hier verfolgten Gedankengang ist, dass mit den nur
anzudeutenden Verdnderungen auch der Begriff der Leistung einen Be-
deutungswandel durchlief. Wahrend vor dem Aufstieg der Industrie so-
wie der Entwicklung der Landwirtschaft die zu erbringenden Leistungen
an genau festgelegte Mengen und MafSe gebunden waren — den »Zehn-
ten« abgeben, seinen »Frondienst« leisten, den »Pachtzins« entrichten
etc. —, l6ste sich der Objektbezug des Leistungsverstandnisses sukzessive
auf. Nicht mehr »befolgen oder thun dessen, was einem als schuldigkeit

168 Fiir die Sportentwicklung in England ist tibrigens wichtig, dass der Adels-
titel dort nur auf den zuerst geborenen Sohn tiberging und alle weiteren
Nachkommen commoners wurden, die keinen Anspruch auf Titel und Ver-
mogenswerte besafen. Dementsprechend fiihrt Christiane Eisenberg das
Interesse am Wettkampfsport seitens der nachgeborenen Adelsschne, die
nicht selten vom sozialen Abstieg bedroht waren, auf das »Prinzip der Pri-
mogenitur« zuriick: »Da sie ihr Adelspradikat verloren und nur die An-
wartschaft auf Rang und Amt behielten, mussten sie sich durch eigene
Geschifte erndhren« — woraus sich die Vorliebe der nachgeborenen Adels-
sohne fur prestigetrachtige und mitunter auch eintrigliche Freizeitbeschaf-
tigungen wie dem Wettkampfsport erkldrt. Vgl. dazu Eisenberg 1999, S.
23 und S. 74.

169 Hobsbawm 2017, S. 42—43.

170 Vgl. dazu Winkler 2015, S. 255. Fiir die spater einsetzende Entwicklung in
Deutschland vgl. Wehler 2006, S. 66-80.

319

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

vorgeschrieben oder auferlegt ist«'7*, sondern mit der allmdhlichen Abls-
sung feudalrechtlicher Pflichten fanden vermehrt auch unspezifische For-
mulierungen wie etwa »viel«, »wenig« oder »etwas leisten« beziehungs-
weise abgeleitete Nominalisierungen, wie »eine Leistung zeigen« oder
»die Leistung steigern«, Aufnahme in den Sprachgebrauch. Dies war
kein Hinweis auf einen moglichen Bedeutungsverlust des Leistungsbe-
griffs, der immer unbestimmter und abstrakter ausfiel, sondern vielmehr
ein deutliches Zeichen dafiir, dass er inzwischen ohne Gegenstandsbezug
auskam und infolgedessen allgemeine Verbreitung fand.'7> » Leisten« be-
ziehungsweise »Leistung« in diesem Sinne bedeutete fortan mehr als nur
»seine Schuldigkeit tun«. Der Begriff brachte damit jene Dynamik zum
Ausdruck, die auch auflerhalb der Sprache an Bedeutung gewann. Der
Umstand, dass ihm eine eigene Werthaftigkeit zuerkannt wurde, reflek-
tierte auf sprachlicher Ebene die Entwicklungen der einsetzenden oko-
nomischen und gesellschaftlichen Aktivititen in der »Welt des Handels,
der Manufaktur und der mit beiden verbundenen technologischen und
intellektuellen Spharen«'73, die mit dem einsetzenden Industriezeitalter
einen nachhaltigen Schub erhielten. Der Begriff Leistung blieb seither po-
sitiv besetzt — und zwar weitgehend unabhingig von den Handlungen,
Gegenstanden und Inhalten, auf die er bezogen wurde.

Neben den angesprochenen Dynamiken der sich anbahnenden indus-
triellen Umwalzungen auch in Deutschland, gab es noch einen weiteren
Grund fur die besondere Hochschitzung des Leistungsbegriffs aus der
Sicht des aufstrebenden Burgertums. Der Adel, dessen Stellung sich nicht
nur auf Grundbesitz, sondern vor allem auf Geburts- und Standesprivile-
gien stiitzte, galt im Urteil der nach eigener Herrschaft strebenden Stinde
und Schichten als unproduktiv beziehungsweise faul. Hiergegen versuch-
te man sich abzusetzen, indem der Nicht-Leistung des Adels, sinnbildlich
verkorpert durch die Sanfte als passives Fortbewegungsmittel, die eigene
Tatkraft und Tuchtigkeit entgegengestellt wurde:

»Eine korperlich gerade Haltung sowie ein dynamischer fester Gang ga-
ben der einzuiibenden Tugend der Selbstdisziplin eine bereits dufSerlich
sichtbare Form, die der >lasziven Entspanntheit ebenso entgegengesetzt
war wie der Trigheit in Gebarden und Haltungen, wie man sie damals
gern den Unterschichten attestierte«. Demnach ist es kein Zufall, dass die
Begrifflichkeit der Haltungs- und Geherziehung auch in die Sprache des
>Fortschrittdenkens« jener Zeit einging. So signalisierte der buirgerlich

171 So das Deutsche Worterbuch aus dem Jahr 1885, vgl. Grimm/Grimm 1999,
S. 45 (Lemma: »leisten«).

172 Mit der Verbreitung des Rekordgedankens im Sport im Ubergang zum 2o0.
Jahrhundert wurde der Begriff der Leistung nicht nur in diesem Sektor end-
giiltig zu einem teminus technicus. Vgl. dazu Bockrath 2012, S. 42—43.

173 Vgl. Hobsbawm 2017, S. 42.

320

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

aufrechte Gang auf den eigens dafiir hergerichteten stidtischen Pro-
menaden in ostentativer Abgrenzung zum feudalen MiifSiggang nicht
nur Freiheit, Stolz und Souverinitit, sondern fand zugleich Ausdruck
in symbolischen Formulierungen und Bezeichnungen wie etwa: » Gehen
ist Freiheit< (Kant) oder sProgramm des Fortschritts< (Heine). Umschrie-
ben und eingefordert wurde damit sowohl der Anspruch intellektueller
Beweglichkeit als auch das Abwerfen iibberkommener Denk- und Hand-
lungsbeschrankungen. Der Verzicht auf den Wagen galt fortan nicht
mehr als Armutszeugnis, sondern als Ausdruck und Zurschaustellung
von Autonomie: >»Zu Fufle! Da ist man sein eigener Herr!<«74

Waren »Bruchbarkeit« und »Vollkommenheit« in den frithen Verof-
fentlichungen der Aufklirungspadagogen noch entgegengesetzt und nur
durch individuelle Opfer in ein gesellschaftlich verwertbares Verhalt-
nis uberfiihrbar, so l6ste sich das Spannungsverhiltnis zwischen beiden
im weiteren Verlauf zusehends auf. Ahnlich wie »Leistung« und »Fort-
schritt« groftenteils positiv konnotiert waren und dementsprechend
gleichgesetzt wurden, erschien nichstens auch die individuelle Vervoll-
kommnung allgemein niitzlich und im gesellschaftlichen Sinne verwert-
bar. An die Stelle der Forderung, die eigene Perfektionierung zuguns-
ten gesellschaftlicher Notwendigkeiten einzuschrianken, trat im Zuge des
sich abzeichnenden industriellen Fortschritts die Maxime einer mog-
lichst ungehinderten Entfaltung aller besonderen Anlagen und Krifte
zur Forderung des gesellschaftlichen Gemeinwohls. Zwischen dem indi-
viduellen Drang nach Vervollkommnung und dem 6konomischen Stre-
ben nach Wohlstand, der unter merkantilistischen Bedingungen noch
als Aufgabe der Staatsrdson angesehen wurde, wurde schon bald kein
grundsitzlicher Unterschied mehr gemacht. Auch wenn diese Entwick-
lung in Deutschland spiter als in England einsetzte, war das entspre-
chende Gedankengut bereits ausgeprigt beziehungsweise literarisch aus-
gearbeitet. So hatte der schottische Okonom und Philosoph Adam Smith
bereits 1776, im Jahr der amerikanischen Unabhingigkeitserklirung, da-
rauf hingewiesen, dass das Gesamtinteresse einer Volkswirtschaft insbe-
sondere durch die Verfolgung wirtschaftlicher Eigeninteressen befordert
wirde.'7s In diesem Sinne erschien es 6konomisch wie gesellschaftlich
geboten, eine positive Haltung zur Arbeit, die nicht zuletzt auch dem ei-
genen Wohl und Fortkommen diente, auszubilden und zu fordern. Ne-
ben den Philanthropinen als Schulen fiir den Nachwuchs der hoheren
Schichten sowie des aufstrebenden Biirgertums wurden daher bereits zu

174 Bockrath 2012, S. 42. Das »Lob des Gehens« stammt von Salzmann 1786,

S. 93.
175 Der englische Titel des hier angesprochenen zweibandigen Werks lautet An
Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations.Vgl. Smith

1976.

321

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Beginn des 19. Jahrhunderts auch so genannte »Industrieschulen« ge-
grundet, die darauf abzielten, auch noch die untersten sozialen Schich-
ten unter Aufsicht zu stellen und arbeitsfihig zu machen. Diese neuen
Schulen dienten »dem Aufbau eines Arbeitsmarktes« und zielten darauf
ab, »»die aus der drmsten, gewissermaflen unterstindischen Bevolkerung
sich strukturierenden und bis zur modernen Industrialisierung sich dau-
ernd vermehrenden Lohnarbeitskrafte fiir Manufaktur- und Fabrikar-
beit zu disziplinieren.<«7¢

Es ist fiir das hier verfolgte Anliegen unwesentlich, dass der Indus-
trieschulbewegung kein langfristiger Erfolg beschieden war. Vor dem
Hintergrund der sich dandernden Arbeitsbedingungen wurde die Aufgabe
der Disziplinierung der arbeitenden Bevolkerung im schulischen Kontext
letztlich uiberflussig. Die Schulung der Arbeitsmoral wurde im neu entste-
henden Fabrikwesen schliefSlich von der Industrie selbst iibernommen,
indem die »unvergleichlich viel wirksameren Disziplinierungsmittel des
wirtschaftlichen Terrors (Lohndruck, Arbeitslosigkeit, Koalitionsverbot
usw.)«77 zur Anwendung kamen. Zusitzlich verstarkt wurde diese Ent-
wicklung in den Produktionsbetrieben durch die Rationalisierung der
Arbeitsablaufe, so dass sich die Frage gar nicht mehr stellte, ob man eine
»hervorstechende Fahigkeit vorziiglich bilden, oder alle Krifte gleich-
falls entwickeln«'7® sollte. Stattdessen war darauf zu achten, welche be-
sonderen Eigenschaften und Fihigkeiten im Arbeitsprozess nuitzlich wa-
ren beziehungsweise im automatischen »Triebwerk einer Teilarbeit«'7?
gewinnbringend eingesetzt werden konnten. Im Prozess der Arbeitstei-
lung, die bereits im einfachen Manufakturwesen angelegt war und sich
im industriellen Fabrikwesen verselbststindigte, reduzierte sich die All-
gemeinheit der individuellen Krifte (» Vollkommenheit«) scheinbar wie
von selbst auf nur noch wenige niitzliche Fertigkeiten und Funktionen
(»Brauchbarkeit«):

»Dieser Scheidungsprozess beginnt in der einfachen Kooperation, wo
der Kapitalist den einzelnen Arbeitern gegentiber die Einheit und den
Willen des gesellschaftlichen Arbeitskorpers vertritt. Er entwickelt sich
in der Manufaktur, die den Arbeiter zum Teilarbeiter verstiimmelt. Er

176 Koneffke 1973, S. 51 (unter Bezugnahme auf Blankertz 1963, S. 103). In
den Industrieschulen wurde der Unterricht mit Kinderarbeit verbunden, so
dass die offentlichen Kosten fiir die Armenfiirsorge gesenkt werden konnten.
In nahezu allen deutschen Staaten wurden seit dem letzten Drittel des 18.
Jahrhunderts Industrieschulen eingerichtet, nachdem auch Campe die Um-
wandlung von Volksschulen in Industrieschulen gefordert hatte. Vgl. dazu
Aumiiller 1974, S. 75-76.

177 Koneffke 1973, S. 57.

178 Villaume 1965, S. 140.

179 Uber den kapitalistischen Charakter der Manufakturarbeit vgl. Marx 1975,
S.381.

322

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PERFEKTIONSSTREBEN

vollendet sich in der grofsen Industrie, welche die Wissenschaft als selb-
stindige Produktionspotenz von der Arbeit trennt und in den Dienst
des Kapitals presst.«#°

Das » Gemeinwohl«, von dem Campe und Villaume noch anerkennend
sprachen, erscheint hier bereits als »selbstindige Produktionspotenz«
im »Dienst des Kapitals«. Die mogliche Aufhebung des Verhaltnisses
zwischen »Herrschaft und Knechtschaft«, die der frithe Hegel noch im
Blick hatte, tritt im sich verselbstindigenden kapitalistischen Produkti-
onsprozess — bereits in ihr Gegenteil verkehrt — als disziplinierend-nor-
mierende Form der Vergesellschaftung in Erscheinung. Dem Herrn wie
dem Knecht wird gleichermafsen abverlangt, das eigene Begehren zu-
rickzustellen und auf den allenfalls in Aussicht gestellten Genuss zu ver-
zichten. Nur auf diese Weise lieflen sich die Anspriiche der »groflen In-
dustrie« erfillen. Als gesellschaftlich nitzlich galt, was sich verwerten
lies. Der einzelne Wille wurde darauf eingeschriankt, die Funktionsweise
des Ganzen zu erhalten. Von den »bleibenden Formen« sowie den »In-
teressen des Allgemeinen«, die der frithe Hegel noch im Sinn hatte, war
langst nicht mehr die Rede. Das Bestehende selbst wurde zum Allgemei-
nen, an dem der eigene sowie der einzelne Wille sich ausrichten muss-
te, um den auf Leben und Tod gefiihrten »Kampf des Anerkennens«'®*
uiberhaupt fithren zu konnen. » Vollkommenheit« in diesem Sinne erfor-
derte die bestmogliche Perfektionierung der individuellen Anlagen und
Krafte zur Steigerung ihrer gesellschaftlichen »Brauchbarkeit«. Zugleich
ermoglichte die individuelle Vervollkommnung die allgemeine Anpas-
sung an vorgegebene Bedingungen. Die von den Philanthropen noch ge-
forderte »offentliche Gluckseligkeit« sucht man hier bereits vergebens.

Es stellt sich nunmehr die Frage, wie sich das Verhiltnis zwischen
Vollkommenheit und Brauchbarkeit in der philanthropischen Kérperer-
ziehung darstellt. Denn folgt man Villaume, so ist der Korper nicht, wie
noch im christlichen Mittelalter, einfach zu vernachlassigen oder abzu-
wehren, sondern »er ist Werkzeug, einiges und universales Werkzeug,
wodurch einzig und allein die Krifte der Seele entwickelt werden und
sich duflern kénnen«™>, Um also herauszufinden, wie dieses »universale
Werkzeug« gesellschaftlich brauchbar gemacht wurde, um den »Kraf-
ten der Seele« dienlich zu sein, gilt es nunmehr, auch dieses Verhiltnis
genauer in den Blick zu nehmen. Dabei steht zu erwarten, dass das hu-
mane Perfektionsstreben aufgrund seiner korperlichen Anbindung sehr
konkrete Formen annehmen wird.

180 Marx 1975, S. 382.
181 Siehe dazu weiter oben Anm. 33.
182 Villaume 1969, S. 8.

323

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

12. Korpermobilisierung

Die philanthropischen Leibesiibungen waren nicht der erste Versuch ei-
ner planmifigen Ubung und Disziplinierung des Korpers. Wie gesehen,
wurden Gymnastik und Athletik bereits in der Antike als Garant fir die
Tradierung aristokratischer Tugenden und Lebensformen angesehen.*®3
In dhnlicher Weise gilt auch Mercurialis’ De arte gymnastica aus dem
Jahr 1573 bereits als ein frithes Zeugnis firr die Verbindung hofischer
und biirgerlicher Elemente in der Erziehung des Korpers.**+ Diese Auf-
listung liefSe sich leicht erganzen, wenn man auf die zahlreichen neuzeit-
lichen Ritterakademien verweist, die neben den geistigen Fichern vor
allem korperliche Ubungen anboten, um méglichst viele zahlungskrifti-
ge Studenten anzulocken. In diesen Einrichtungen beschiftigte man be-
reits eigens ausgebildete Fecht- und Reitlehrer sowie Tanz- und Ballspiel-
padagogen, um die Kontinuitiat der korperlichen Erziehung des Adels
nach Auflosung des mittelalterlichen Turnierwesens zu gewahrleisten.
Eingebunden in einen erzieherischen Kontext, ging es hier vor allem um
die gezielte Formung des Verhaltens, die den volkstiimlichen Spielen so-
wie dem spielerischen Zeitvertreib der hofischen Gesellschaft weitge-
hend fremd war.

Der Dreifsigjahrige Krieg bewirkte insofern einen Einschnitt in die-
se Entwicklung, als in weiten Teilen Europas korperbezogene Formen
der Verhaltensschulung selbst in akademischen Einrichtungen zuneh-
mend an Bedeutung verloren. Das Fechten, Reiten, Ringen sowie spa-
ter auch das Schwimmen fanden ihren Platz immer hiufiger aufSerhalb
der Akademien und Universititen, nachdem ihr praktischer Nutzen er-
kannt worden war und an die Stelle des Adelsprivilegs trat. Hiervon
zeugen etwa die zahlreichen Regelverzeichnisse und verstandlich gehal-
tenen Lehrbiicher, die nach Einfithrung des Buchdrucks in Europa Ver-
breitung fanden.'®s Ein organisierter Ausbildungsbetrieb fand jedoch
nur selten statt und beschrinkte sich auf einzelne Initiativen. Im Mit-
telalter etablierte Feste und Spiele, wie beispielsweise Wettlaufe, Kraft-
und Geschicklichkeitstibungen auf dem Land sowie Prozessionen, Wan-
dertheater und Turniere in der Stadt, die regelmafSig eine bunte Schar
von Mimen, Spielleuten und Akrobaten anzogen, erholten sich nur lang-
sam von der Kriegskatastrophe oder verschwanden schliefSlich ganz aus
dem offentlichen Leben. *¢ Neben den Verteidigungsiibungen wehrhafter

183 Siehe dazu die entsprechenden Ausfiithrungen in Kapitel 5.

184 Siehe dazu Anm. 278 in Kapitel 10.

185 Vgl. dazu Behringer 2012, S. 165.

186 Es sei hier nur angemerkt, dass ungefahr ein Drittel der Menschen in Zen-
traleuropa dem Krieg zum Opfer fiel, der zudem ungeheure Verwiistungen
in zahlreichen Landern und Stidten hinterliefs, die auch nach Kriegsende

324

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Stidter, die vor allem das Schiitzenwesen beforderten, erfreuten sich au-
Berdem die Ballhausspiele in weiten Teilen Europas einer grofsen Be-
liebtheit — zumeist jedoch eingeschriankt auf die hoheren Schichten.'®”
Insgesamt gesehen war die in Alltagskontexte eingebundene Spiel- und
Festkultur auf dem europaischen Festland nordlich der Alpen seit dem
17. Jahrhundert merklich zuriickgegangen, woran auch die gelegentliche
Austibung der vormals nur in den Ritterakademien unterrichteten kor-
perlichen Praktiken und Ubungen wenig dnderte.

Anders als in England, wo die sports auf eine lange Tradition zuriick-
blicken konnten und der DreifSigjihrige Krieg keinen Bruch innerhalb
der Spiel- und Festkultur bewirkte®**, konnten die Philanthropen somit
schwerlich an bereits etablierte Formen einer entwickelten Korperkultur
ankniipfen, um die von ihnen angestrebte Hinwendung zu den »niitz-
lichen Dingen« zu erreichen. Daher ist es kein Zufall, dass die allmih-
liche Herausbildung spezifischer Leibestibungen zunichst allgemein an
»alle Bewegungen und Kraftanwendungen des menschlichen Korpers«
ankniipfte, sofern »sie die Vervollkommnung desselben zum Zweck «*%
hatten. Gerhard Anton Ulrich Vieth bietet hierfiir ein gutes Beispiel.
Nachdem der Autor der Encyklopddie zuniachst den Korperbau und die
Bewegungen beschreibt, »deren die Glieder des menschlichen Korpers
fahig sind«*°, widmet er sich vorrangig bereits vertrauten Alltagsbewe-
gungen, bevor er zum Schluss seiner Ausfilhrungen auf einige komple-
xe Ubungen und Bewegungstechniken zu sprechen kommt. Das Gehen,
Laufen, Klettern, Springen sowie andere ausfuhrlich beschriebene All-
tagsbewegungen stehen auch deshalb am Anfang seiner Untersuchung,
weil die neu zu entwickelnden Ubungen des Kérpers »grundlegend« —
das heifst mathematisch-naturwissenschaftlich — begriindet werden soll-
ten, ohne durch »ablenkende Vorgaben« beeintrichtigt zu sein. Gleich-
wohl erwihnt Vieth in diesem Zusammenhang auch die vorbildlichen

soziale und wirtschaftliche Entwicklungen in den betroffenen Regionen
iber lange Zeitraume hinweg verhinderten.

187 Siehe dazu weiter oben Anm. 180 in Kapitel 9.

188 Zwar trat England 1625 offiziell in den Krieg ein, ohne jedoch in unmittel-
bare Kampfhandlungen verwickelt zu sein. Die bewaffneten Auseinander-
setzungen fanden tiberwiegend auf dem Boden des deutschen Reichsgebie-
tes statt. Erst zum Ende des DreifSigjahrigen Krieges brach auch in England
ein Biirgerkrieg aus, der jedoch in keinem direkten Zusammenhang mit den
Geschehnissen auf dem Kontinent stand. Ein weiteres Indiz fiir die milita-
rische Zuriickhaltung Englands ist darin zusehen, dass das Konigreich bei
den Friedensverhandlungen als eines der wichtigsten GrofSmaichte jener Zeit
nicht vertreten war.

189 So Gerhard Ulrich Anton Vieth in seinem 1795 erschienen Versuch einer En-
cyklopddie der Leibesiibungen. Vieth 1970, S. 9.

190 Ebda,, S. 32.

325

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

»ritterlichen Ubungen« des »Tanzens, Reitens, Voltigierens und Fech-
tens« neben dem »Ringen, Laufen, Springen, Werfen, Balancieren und
Schwimmen «, welche er als »gymnastische Ubungen « bezeichnet.™* Die
ritterlichen Exerzitien sowie die » Gymnastik der Alten«* dienten den
Philanthropen unter anderem als historische Beispiele fiir die »Kunst,
den Korper zu bilden« beziehungsweise fiir die Aufgabe »einer plan-
mifSigen anhaltenden Erziehung«93. Fiir ihre Erneuerung im Geiste der
Aufklirung bedurfte es nach Vieths Einschitzung jedoch nicht der An-
kniipfung an lingst vergangene Formen und Zeiten. Der Korper selbst
inklusive seiner Wahrnehmungen und Bewegungen bot ihm das Mate-
rial, auf die das moderne Wissen uber seine Funktionsweise anzuwen-
den war, um samtliche Perfektionspotenziale in bestmoglicher Weise aus-
schopfen zu konnen.

Auf unterschiedliche Konzepte der philanthropischen Korpererzie-
hung soll noch naher eingegangen werden. Hier gentugt zunachst der
Hinweis, dass zahlreiche gymnastische Ubungen gleichsam am »griinen
Tisch« entworfen wurden und nur wenig gemein hatten mit ihren histo-
rischen Vorlaufern. Da mathematisch-naturwissenschaftlicher Kenntnis-
se von ihrer Genese abgekoppelt werden konnten, setzte man eher auf
logische Griinde als auf historische Begriindungen.*+ Auf die griechische
Gymnastik berief man sich vor allem dann, wenn es darum ging, »den
Korper zum Dienst der Tugend zu bilden«'s. Dieser »schone, edle Teil
der Bildung«*¢ wurde freilich iberformt von der elementaren Aufgabe,
die Kinder daran zu gewohnen, »allerlei Eindriicke zu ertragen und sich
gegen die Miihseligkeit des Lebens abzuhadrten«'7.

Gerade dieser letzte Aspekt verweist auf ein Strukturproblem mo-
derner Piddagogik, das zuvor bereits Jean-Jacques Rousseau deutlich

191 Vgl. ebda., S. 9 (im Original teilweise hervorgehoben).

192 So eine entsprechende Kapiteliiberschrift bei Villaume 1969, S. 94.

193 Ebda., S. 22 und S. 23. Im Rahmen seiner Bildung des Kérpers unterschei-
det Villaume die Leibesiibungen bereits in drei Klassen: 1. die freien Spie-
le der Jugend, 2. »kiinstlich eingerichtete gymnastische Ubungen« sowie 3.
»ernsthafte und anhaltende Arbeit«. Vgl. ebda., S. 24.

194 Dies gilt vor allem fir Vieths Versuch einer Encyklopddie der Leibesiibun-
gen, obwohl der Autor als historisch Interessierter auch davon spricht, dass
eine » Wiederherstellung« der gymnastischen Bildung der Griechen und R6-
mer »in neueren Zeiten« wiinschenswert wire. Vgl. dazu Vieth 1970, S. 28.

195 Villaume 1969, S. 41.

196 Ebda., S. 40. Auch wenn im Philanthropismus hiufig von »Bildung« die
Rede ist, handelt es sich hierbei um eine standesbiurgerliche Erziehungskon-
zeption, die von der Bildungstheorie des sich hiervon abgrenzenden Neuhu-
manismus deutlich zu unterscheiden ist. Siehe dazu weiter oben Anm. 150.

197 Laut Villaume folgt der Erzieher hierbei den Vorgaben der »Natur«. Vgl.
ebda., S. 36.

326

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

herausgearbeitet hatte. Gemeint ist die Frage, wie aus notwendigem
Zwang in der Erziehung Freiheit entstehen und erhalten werden kann.™*
Ebenfalls bei Rousseau finden sich zahlreiche Beispiele dafiir, wie sich
durch korperliche Anstrengungen und Abhirtungen vermeintliche Sou-
verdnitats- beziehungsweise Freiheitsgewinne beim Zogling erreichen las-
sen.” Dies war den Philanthropen natiirlich bekannt, wie die intensive
Auseinandersetzung mit Rousseau in dem von Campe herausgegebenen
Revisionswerk>* belegt. Man denke nur an die ausfiihrlichen Anmerkun-
gen und kritischen Kommentare im theoretischen Teil der Allgemeinen
Revision, in dem neben John Lockes Some Thoughts on Education auch
Rousseaus Emile in deutscher Ubersetzung vollstindig abgedruckt vor-
lag. Fiir Fragen der korperlichen Erziehung bot nicht nur Rousseaus Bei-
spiel des »Kuchenlaufs« einen moglichen Ankniipfungspunkt, mit dem
der Autor demonstriert, wie man durch geschickte Anreize »ein triges
und faules Kind«*°* dazu bringen kann, mit anderen um die Wette zu lau-
fen. Daruber hinaus werden korperliche Erfahrungen und sinnliche Ein-
driicke bei Rousseau grundsatzlicher thematisiert, indem er ihre konst-
ruktive Bedeutung fiir das Lernen uberhaupt herausstellt. So bediirfen
die Sinne nach seinem Verstandnis einer eigenen Erziehung, da bei Wahr-
nehmungen besondere Inhalte nicht blof§ rezeptiv aufgenommen, son-
dern aktiv angeeignet werden. Das entsprechende Beispiel hierfur lautet:

»Erst durch die Bewegung lernen wir, dass es Dinge gibt, die nicht wir
sind. Durch unsere eigene Bewegung gelangen wir zum Begriff der Aus-
dehnung. Weil das Kind diesen Begriff noch nicht hat, streckt er [sic] un-
terschiedslos die Hand nach nahen und fernen Gegenstinden aus. Dies
Bemiihen sieht so aus, als wolle es den Gegenstidnden befehlen, niher
zu kommen, oder uns, sie ihm zu bringen. Aber nichts dergleichen! Es
sieht die Gegenstinde, die sich zuerst im Gehirn, dann in seinen Augen
spiegelten, nun in Reichweite, da es sich keine andere Entfernung vor-
stellen kann, als was es erreichen kann.«*°*

Der Irrtum des Sehens, der beim Kind zur Enttiuschung fihrt, ermog-
licht demnach erst das Lernen, indem unterschiedliche Wahrnehmungen

198 So im Ewmiile, in dem Rousseau im Blick auf die Mittel der Erziechung die For-
mulierung »wohlgeordnete Freiheit« wihlt, um auf das piadagogische Pa-
radoxon der Freiheit durch Zwang aufmerksam zu machen. Vgl. Rousseau
1993, S. 71.

199 Zur Illustration hier nur ein Beispiel: »Weit davon entfernt, Emil vor jeder
Verletzung zu behiiten, wiirde ich es sehr bedauern, wenn er sich niemals
verletzte und aufwiichse, ohne den Schmerz zu kennen. Leiden ist das erste,
was er unbedingt lernen und kennen muss.« Ebda., S. 54.

200 Siehe dazu weiter oben Anm. 118.

201 Rousseau 1993, S. 129.

202 Ebda., S. 41.

327

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

— wie hier das Sehen und das Greifen — durch Ubung und Erfahrung im-
mer besser aufeinander abgestimmt werden. Es bedarf keiner bewussten
Reflexion, um den Irrtum als solchen zu verstehen, sondern es geniigt,
dass wir »durch unsere eigene Bewegung« die Fihigkeit ausbilden, sinn-
liche Wahrnehmungen in ein korpereigenes Wissen zu tibersetzen. Der
»Begriff der Ausdehnung«, von dem Rousseau im voranstehenden Zitat
spricht, ist fiir diese Art des korperlichen Lernens nicht konstitutiv; viel-
mehr ist umgekehrt davon auszugehen, dass begriffliche Kenntnisse zu-
erst auf der Grundlage korperlicher Wissensformen entstehen.>>3 Dem-
entsprechend empfiehlt Rousseau, das Kind herumzutragen »um ihm die
Ortsverdnderung fiihlbar zu machen und es die Beurteilung der Entfer-
nungen zu lehren«2°+,

Freilich fuhrt diese Art des Lernens und Lehrens bei Rousseau nicht
notwendig zu einem bestimmten beziehungsweise klar bestimmbaren
Ziel — und gerade an dieser Voraussetzung entziindete sich die eigentli-
che Auseinandersetzung der Philanthropen mit diesem Autor. Dem Kon-
zept der negativen Erziehung wurde unterstellt, ihm fehlten die getreu-
lichen Mittel und Techniken, um den Zogling zu erziehen, wohingegen
im Philanthropismus Fragen der Anleitung und Vermittlung im Vorder-
grund stunden. Dies trifft jedoch nicht den Kern und verfehlt Rousseaus
Begriff der Bildsamkeit (perfectibilité) als dem unbestimmten » Vermo-
gen, sich vollkommener zu machen«*°s. Blickt man genauer hin, so fin-
den sich bei diesem Autor zahlreiche Beispiele dafiir, wie die »heimli-
che Hand des Erziehers« den Zogling durchaus machtvoll und geradezu
pedantisch leitet, nur dass dieser davon nichts bemerkt.>*¢ Negative Er-
ziehung bedeutet also nicht Abwesenheit von Erziehung oder Mangel
an Erziehungsmitteln. Vielmehr orientiert sich der Begriff an der »te-
leologischen Unbestimmtheit« und »Nicht-Perfektheit«**7 der mensch-
lichen Natur, die es dem Zogling erst moglich macht, sich zu vervoll-
kommnen, ohne auf ein normativ bestimmtes Perfektionsziel festgelegt
zu sein. Dies schliefSt nicht aus, dass das unbestimmte Vermogen, be-
stimmte Fihigkeiten und Fertigkeiten zu bilden, sich bedenklich auswir-
ken oder gar gefahrlich werden kann, denn laut Rousseau wissen wir
»nicht, was uns die Natur zu sein erlaubt. «**® Dem Risiko des Scheiterns

203 Vgl. ausfihrlicher dazu Bockrath 2008, S. 110-121.

204 Rousseau 1993, S. 41.

205 Rousseau 1996, S. 71.

206 Hieraus zieht Rousseau die unmissverstindliche Konsequenz: »Geht also
mit eurem Zogling den entgegengesetzten Weg. Mag er doch glauben, er sei
der Herr, wihrend in Wirklichkeit ihr es seid. Es gibt keine vollkommenere
Unterwerfung als die, die den Schein der Freiheit wahrt: so nimmt man den
Willen selbst gefangen.« Rousseau 1993, S. 105.

207 Vgl. dazu Benner 2009, S. 3o0.

208 Rousseau 1993, S. 38.

328

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

der eigenen Entwicklung sowie des Missbrauchs einzelner Krafte lasst
sich laut Rousseau nur dadurch begegnen, dass ein reflektierter Umgang
hiermit gefunden wird, der in der jeweils erreichten Bestimmung nicht
aufgeht. Das eigentlich Neue des Konzepts der offenen Bildsamkeit be-
stand somit darin, den Zogling weder fir einen bestimmten herkomm-
lichen Stand noch fiir eine bevorstehende biirgerliche Existenz brauch-
bar zu machen. Stattdessen ging es Rousseau darum aufzuzeigen, wie
ausgehend vom Nicht—Wissen-Kénnen um die Bestimmung des Einzel-
nen und vermittelt durch die Negativitidt im Lernprozess, der Zogling
zum Selbstdenken und Selbsturteilen angeleitet werden kann, so dass er
schliefSlich »seine eigenen Gesetzte«* findet. Eben darin zeigt sich der
Sinn der Aussage, man miisse wihlen, »ob man einen Menschen oder
einen Burger erziehen will«>°.

Im Revisionswerk sorgte vor allem die strikte Unterscheidung zwi-
schen der Menschen- und der Buirgererziehung fiir Widerspruch seitens
der Philanthropen, die sich anschickten, Rousseaus literarisch entwickel-
ten Erziehungsideen praktisch an die Bedingungen der sich zusehends
verandernden Gesellschaft anzupassen. Die besondere Herausforderung
bestand darin, dem sich allmihlich abzeichnenden Bedeutungsrickgang
standesspezifischer Stratifikationen mit einem verdnderten Erziehungs-
konzept zu begegnen, das im gesellschaftlichen wie im padagogischen
Sinne den Anspriichen der sich fortentwickelnden Moderne gentigte.
Dies gelang, indem Rousseau umgedeutet und dessen radikaler Grund-
gedanke der perfectibilité aufgegeben wurde.

Modern in diesem Sinne war die Uberfithrung der alten Hofmeis-
tererziehung in relativ offene, vom Herkunftsstand weitgehend geloste
schulische Einrichtungen, die sich stirker am individuellen Leistungsver-
mogen der Zoglinge und weniger an ihrer kollektiven Standeszugeho-
rigkeit ausrichteten. Die Offnung fiir breitere Schichten orientierte sich
zumindest mittelbar am Prinzip der Bildsamkeit, insofern der Bildungs-
erfolg vom unbestimmten » Vermogen, sich vollkommener zu machen«,
abhingig gemacht wurde. Dem Zufall wurde dadurch eine Tiir geoff-
net, da nicht schon vorab entschieden war, wer fiir eine schulische Lauf-
bahn geeignet war. Die Standeszugehorigkeit als entscheidendes Krite-
rium wurde auf diese Weise immer mehr zuriickgedrangt — auch wenn
das durch Spenden aufgebrachte Schulgeld immer noch zu Ungleichstel-
lungen fiihrte. Weit wichtiger war jedoch, dass die zu vermittelnden In-
halte sich nicht an den — bei Rousseau erst zu ermittelnden — besonde-
ren Fihigkeiten und Talenten der Zoglinge ausrichteten, sondern an den
Erfordernissen der sich selbst im Umbruch befindlichen Gesellschaft be-
messen wurden. Die weiter oben angesprochene Auseinandersetzung zur

209 Ebda., S. 237.
210 Ebda., S. 12; siehe dazu auch weiter oben Anm. 113.

329

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Frage nach dem Verhiltnis zwischen »Brauchbarkeit und Vollkommen-
heit«*'* bringt eben dies zum Ausdruck, sofern der grofstmogliche Nut-
zen fur die Gesellschaft wie fiir den Einzelnen angestrebt wurde, ohne
schon zu wissen, welche kiinftigen Verwendungssituationen hierfiir mafs-
geblich sein wiirden. Aus diesem Grund experimentierten die Philanthro-
pen mit unterschiedlichen Lehr- und Lernformen, indem tiberkommene
Unterrichtsgegenstinde nach und nach abgelost und durch moglichst an-
schlussfahige Inhalte ersetzt wurden. Dadurch veranderte sich jedoch zu-
gleich die pidagogische Ausgangslage, indem nicht mehr mit Rousseau
auf das »lange Wirken« der Natur gesetzt wurde, ehe sich der Erzieher
»an ihrer Stelle handelnd einmischt«*'*, sondern auf das »Staatsbeste«,
das laut Basedow durch die »biurgerliche Tugend« und »die allgemei-
ne Wohlfahrt der Einwohner«2*3 bestimmt ist. Mit Nachdruck und Be-
stimmtheit trat damit die Perfektionierung des Einzelnen im Sinne seiner
gesellschaftlichen Brauchbarkeit an die Stelle der perfectibilité als Aus-
druck der teleologischen Unbestimmtheit der menschlichen Natur. Diese
Verschiebung wurde erst durch Wilhelm von Humboldt wieder zuriick-
genommen, indem er die Unbestimmtheit des Ich sowie die Freiheit zur
Selbstbestimmung ins Zentrum der neuzeitlichen Bildungstheorie riickte.

Um die Nutzlichkeit der schulischen Erziehung fiir den Einzelnen
und die Brauchbarkeit des Erlernten fur kunftige gesellschaftliche Auf-
gaben zu gewahrleisten, setzten die Philanthropen auf allgemein ver-
bindliche und individuell angepasste Anreizbedingungen. In dem von
Johann Bernhard Basedow und Christian Heinrich Wolke 1774 gegriin-
deten ersten Philanthropinum in Dessau dominierten wettbewerbsorien-
tierte Umgangsformen, die den Erfolg der piadagogischen Vermittlungs-
arbeit gewahrleisten sollten. Da eine Entscheidung iiber das Gelingen
einer Bildungskarriere innerhalb der Schule zu treffen war, sofern ge-
sellschaftliche und berufliche Positionen nicht mehr nur standesgemafs
zugewiesen wurden, versuchte man den Ehrgeiz der Schiiler anzuregen
und zu verstetigen. Durch gegenseitiges Messen und Vergleichen, etwa
durch die Einfithrung von Frage- und Befehlsspielen, bei denen die al-
teren Schiler den Wissensstand der jingeren Zoglinge abpriifen und
bewerten durften, wurde der Wunsch verstiarkt, den Stoff zu beherr-
schen und die eigenen Mitschiiler anzuleiten. So genannte Meritenta-
feln>'+ gaben offentlich Auskunft dariiber, welchen Leistungsrang ein

211 Siehe dazu weiter oben Anm. 119 sowie Anm. 159.

212 Rousseau 1993, S. 88.

213 Basedow 1768, S. 38.

214 In einem Verzeichnis der Dessauer Anstalt (Reliquiae Philanthropini) findet
sich hierzu die folgende Beschreibung: »Es werden Billetts gegeben fiir be-
sonderen Fleifs, fiir vorziigliche Aufmerksambkeit und fiir gutes Verhalten, fiir
Ordnung eigner Ausarbeitungen, fir Wirkungen des besonderen FleifSes. 50
solcher Billette gehoren zu einem goldenen Punkt auf der Meritentafel, der

330

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Z06gling innerhalb der Schule einnahm, wobei die jeweils erzielten Punk-
te auch dariiber entschieden, ob Kommandos ausgesprochen werden
durften oder nur entgegenzunehmen waren. Das strenge Schulregiment
mit seinen vielfiltigen Formen der prizisen Eintibung in die hierarchisch
strukturierten Verhiltnisse*'s wurde mit Verweis auf die wachsende Be-
deutung des Wettbewerbs aufserhalb der Schule begriindet. Der Wett-
streit der Schiiler untereinander sollte die Zoglinge auf die allgemeine
Konkurrenz der sich zunehmend liberalisierenden Gesellschaft vorberei-
ten. Fir die Schule lernen war nach Auffassung der » Menschenfreunde«
gleichbedeutend mit dem Lernen fiir das Leben — wenngleich erste kriti-
sche Stimmen gegentiber der iiberstrapazierten »Ehrbegierde«**¢ schon
zu jener Zeit laut wurden.

Ein typisches Argument fiir die Aufnahme der Korpererziehung in den
Kontext der Unterrichtsficher, die die Schulung der Sinne miteinschloss,
bezog sich auf die Erhaltung der Gesundheit, die nach Auffassung der
Schulreformer bisher zu sehr vernachlissigt worden sei. So beklagt etwa
Johann Stuve in seiner Schrift Uber das Schulwesen aus dem Jahr 1783:

»Es ist ausgemacht, dass der ganze Zustand des Geistes von dem des
Korpers auf die mannigfachste Art bestimmt wird und abhingt, und dass
alle unsere Empfindungen, Gedanken, Begierden und Bestrebungen aus
korperlichen Ursachen geschwicht, unregelmifig und zerriittet werden
konnen. Es ist ausgemacht, dass ein grofSer Teil des jetzigen Menschen-
geschlechts, insbesondere aus der Klasse, die vor anderen ihre Kinder
den Wissenschaften widmet, sich in dem Zustande einer geschwichten
und zerstorten Gesundheit befindet, und daher Korperschwiche und
Krankheitskeime ihrer Kinder unfehlbares Erbteil sind.«*7

Auffillig an diesem Zitat und bezeichnend fur den Philanthropismus ins-
gesamt ist die Hervorhebung der Abhangigkeit des Geistes vom Zustand

nach der Gottesverehrung angeschlagen wird, wenn an einem Tag der ver-
flossenen Woche Senat oder Lehrer—Versammlung gewesen, die Billette ge-
zdhlt und das Verhalten der Zoglinge untersucht und in diesem Buch kurz
bemerkt ist. 50 Punkte geben einem Philanthropisten den Orden des Flei-
f3es, der in einem Bande und einer silbernen Medaille besteht, welches er bei
gewissen Feierlichkeiten tragen darf und welches macht, dass er bei gewis-
sen Umstdnden und Vergniigungen, daran nicht alle teilnehmen kénnen, als
Beordeter einen Vorzug hat. Ein schwarzer Punkt wird erworben, wenn je-
mand zwolf schwarze Billette oder Striche bekommen hat, fiir zwolfmaliges
Versehen. Doch ein Versehen mit sichtbar boser Absicht kann einige schwar-
ze Bill. oder einen ganzen schwarzen Punkt zur Folge haben. (...) Benner/
Kemper 2000, S. 153 (im Original teilweise hervorgehoben).

215 Vgl. dazu die anschauliche Beschreibungen Zum Dessauer Philanthropin
bei Basedow 1965, S. 215-223.

216 So vor allem von Campe 1777, S. 271-278.

217 Stuve 2002, S. 173.

331

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

des Korpers. Hieraus erklart sich zugleich das besondere Interesse an
der korperlichen Gesundheit der Jugend, die nach Meinung des Autors
bereits stark beeintrichtigt sei und auf ein Fehlverhalten vor allem der
gelehrten »Klasse« hinweise. Diesem Mangel miisse innerhalb der Re-
formschulen entschlossen begegnet und abgeholfen werden. Unklar war
allerdings, welche MafSnahmen hierfiir geeignet waren, da eine burgerli-
che Leibeserziehung, die mit den sich verdndernden politischen und wirt-
schaftlichen Bedingungen Schritt halten konnte, noch nicht vorlag.>
Im Dessauer Philanthropinum behalf man sich deshalb zunichst damit,
Elemente der Adelserziehung in den Schulplan aufzunehmen und die
traditionellen Kiinste des Reitens, Voltigierens, Fechtens, Tanzens so-
wie des Exerzierens zu unterrichten. Dies entsprach durchaus der Ab-
sicht von Basedow, der in seiner Schulkonzeption noch stark von den
»Vorstellungen der hoheren Standeserziehung«** geleitet war. Da je-
doch der Adel mit seinen verfeinerten Stil- und Umgangsformen im-
mer mehr zum Gegenbild des aufstrebenden Biirgerstandes avancierte,
dem man eigene Denk-, Wahrnehmungs- und Handlungsschemata ent-
gegenzusetzen versuchte, um sich von ihm abzugrenzen, erschienen die
alten »Ritterubungen« schon bald nicht mehr zeitgemaf3. Wahrend das
neue Philanthropinum in Dessau, von Basedow selbst als »erste gro-
8e Normalschule der Menschheit«** gefeiert, sich langst dem burgerli-
chen Leistungsethos verpflichtet sah, das uber ein genau abgestimmtes
Belohnungs- und Bestrafungssystem sich auf alle Mitglieder auswirkte,
erschienen die »ritterlichen Kiinste« als wesentlicher Teil der Korperer-
ziehung bereits weitgehend iiberholt. Nicht die kiinstlichen Formen der
Selbstdarstellung des vollendeten Edelmannes als Reprisentant eines in
sich abgeschlossenen Standes, sondern die niitzlichen Eigenschaften des
sich um das eigene wie um das gemeine Fortkommen sorgenden Staats-
biirgers galt es zu fordern. Von Basedow selbst, der zuvor mehrere Jah-
re an einer Ritterakademie unterrichtet und eine Abhandlung tiber die
Fiirstenerziehung®** verfasst hatte, war ein ausgefeiltes Konzept zur biir-
gerlichen Korpererziehung nicht zu erwarten. Dies besorgten schliefSlich
andere »Menschenfreunde«, die zum Teil selbst in Dessau unterrichtet
hatten und, nachdem sie sich mit Basedow iiberworfen hatten, ein wei-
teres Philanthropinum in Schnepfenthal begriindeten.

218 Siehe dazu weiter oben Anm. 186.

219 Vgl. dazu Bernett 1971, S. 60. Dort findet sich auch der Hinweis auf die
Dessauer Schulchronik aus dem Jahr 1777, wonach »>auch die sogenannten
Ritteriibungen bei uns nunmehr vollig eingerichtet sind««. Zum Dessauer
»Pentathlon« (Laufen, Springen, Klettern, Balancieren, Tragen) als weitere
»Leibestibung« vgl. ebda., S. 71.

220 Basedow 1777, S. 82.

221 Vgl. Basedow 1771.

332

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Die Griindung der philanthropischen Erziehungsanstalt in Schnep-
fenthal am Rande des Thiiringer Waldes im Jahr 1784 war das Werk
einer politischen und geistigen Fihrungsschicht, die sich den sozi-
al und 6konomisch orientierten Geheimbiinden der Freimaurer und
des Concordienordens verpflichtet sah. Christian Gotthilf Salzmann,
der dem Geheimbundwesen selbst nahestand und das Schnepfentha-
ler Schulprojekt eng mit der Ordensarbeit der Freimaurerloge in Go-
tha verkniipfte, bevorzugte eine Erziehung »elitirer Staatsbeamter und
nutzlicher Biirger. Damit bekam die Erziehungsanstalt Schnepfenthal
eine Doppelfunktion und entsprach sowohl den Interessen der poli-
tisch Michtigen als auch der wirtschaftlich Starken«***. Besonderen
Wert legte man auf die Forderung der Gesundheit sowie die Ausbil-
dung der Korper der kiinftigen Herren und Meister. Zu diesem Zweck
wurden zunichst einige Elemente der »ritterlichen Kiinste«, vor allem
das Exerzieren, auch in Schnepfenthal fortgefithrt. Zu den Vorziigen
der »militirischen Ubungen« bemerkte Johann Christoph Friedrich
Gutsmuths in seiner 1793 erstmals veroffentlichten programmatischen
Schrift Gymnastik fiir die Jugend, sie boten ein »Muster an Subordina-
tion, von dufserst bewundernswiirdiger, schneller, ptinktlicher Vollbrin-
gung gegebener Befehle«>*3. Thre Nutzlichkeit auch fir den Alltag ste-
he aufler Frage, da sie eine » Verbesserung des dufSeren Anstandes«**4
bewirkten. Dartuber hinaus konne man »die jungen Leute nicht frith
genug an Beschwerden gewohnen (...), um sie Geduld zu lehren, und
fir die Zukunft abzuharten«**5. Die durch strenge Kommandos ge-
steuerten, straff und exakt auszufithrenden Ordnungsiibungen dienten
vor allem der Herstellung disziplinierter Korper sowie der Vermittlung
soldatischer Tugenden zum Wohle des Staates. Von einer freien Biir-
gergesinnung, die das Gemeinwohl eher durch »individuelle Kraftent-
faltung« und »niitzliche Ubungen«**¢ als durch »Subordination« zu
befordern versuchte, waren die militarischen Exerzitien immer noch
weit entfernt.

Die »militirischen Ubungen« galten zwar als geeignete » Voriibun-
gen des wahren mannlichen Lebens«**7; sie waren jedoch den »adli-
gen Ubungen« noch zu nah, um einen eigenen Erziehungsbeitrag fiir die
angestrebte berufliche Brauchbarkeit und birgerliche Lebensnihe leis-
ten zu konnen. Aus diesem Grund besann man sich zunichst auf die so

222 Schaubs 2005, S. 13.

223 Gutsmuths 1893, S. 182.

224 Ebda. (im Original hervorgehoben).

225 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

226 Siehe dazu weiter oben Anm. 142.

227 So Villaume unter Bezugnahme auf Basedow, der »tdglich vier Stunden« fir
»Arbeiten und Ubungen « verwenden wollte, um die Knaben fiir spitere Auf-
gaben zu wappnen. Vgl. Villaume 1969, S. 94.

333

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

genannten »volkstiimlichen Ubungen «22%, die vor allem Alltagsbewegun-
gen umfassten und erginzt wurden durch erst zu erlernende Praktiken
etwa des Schwimmens, Eislaufens, Ringens oder Voltigierens, deren Aus-
tibung bereits eine gewisse Geschicklichkeit voraussetzte. Der Nutzen
dieser Ubungen wurde teilweise sehr lebenspraktisch gedeutet. Neben
der Stiarkung der Gesundheit sowie der Schulung der Sinne, dienten die
»Ubungen des kiinftigen Mannes« durchaus naheliegenden Zwecken. So
zitiert Villaume eine Passage aus Basedows Elementarwerk, in der dieser
fiir Knaben im Alter von zehn bis sechszehn Jahren vorschligt:

»Er (der Knabe; EB.) muss die Bewegungen, worin die Geschicklichkeit
uns und Andere zuweilen aus Gefahr rettet, von einem erfahrenen und
vorsichtigen Manne ordentlich lernen. Das Bergklettern, sich am Seile
herunterlassen (werden Eltern diese und einige andere Ubungen gern se-
hen?) Wiirfen und fallenden Korpern ausweichen (hierzu gibt das Bei-
spiel Gelegenheit.) Uber schwaches FEis gehen; auf schmalen Balken ge-
hen; schwimmen, rudern, steuern, segeln, die Sicherheit eines beladenen
Fahrzeugs beurteilen; Andere aus dem Wasser retten, reiten, selbst fah-
ren, die Ladung eines Wagens beurteilen, schieflen, sich wehren — auch
gegen Hunde — mit Stocken, Degen und Sibeln. Die Jagd und Fischerei
wird bei diesen Umstianden nicht vergessen. «**

Auffallig ist der utilitire Bezug der hier genannten Praktiken. Es bedurfte
einer sorgfaltigen Unterweisung schon in jungen Jahren, damit man spa-
ter, im Berufsalltag wie im burgerlichen Leben, »seinen Mann stehen«
konnte. Wer rechtzeitig gelernt hatte, einem fallenden Gegenstand aus-
zuweichen, fiir den verminderten sich die Gefahren in der Arbeitswelt;
und wer in die Grundkenntnisse des Fechtens eingeweiht worden war, der
musste sich spater nicht vor bissigen Hunden oder feindseligen Menschen
fiirchten. Die »volkstiimlichen Ubungen« boten somit den Vorteil, dass
sie dem Volke abgeschaut waren und ihre lebenspraktische Bedeutung au-
Ber Frage stand. Wurden sie ergianzt durch weitere niitzliche Praktiken,
etwa des Segelns, Schwimmens oder Jagens, so stand zu hoffen, dass der
»kiinftige Mann« sich nicht nur selbst erhalten konnte, sondern einen
Nutzen auch zum Wohle des Staates erbringen wiirde. Da nicht genau
absehbar war, welche besonderen Fertigkeiten hierfir vonnoten waren,
hielt man sich zunichst an jene Praktiken, die allgemein nutzlich erschie-
nen und durch regelmifiges Uben zu erlernen waren.

228 Vgl. dazu Geldbach 1980, S. 182. Eichberg spricht in diesem Zusammenhang
von »kiinstlichen Ubungen (...), die teils nach griechischem Vorbild, teils aus
volkstiimlichen Quellen, teils durch rationale Neukonstruktion entwickelt
und zusammengestellt wurden«. Eichberg 1990, S. 140. Siehe dazu auch die
entsprechende Unterscheidung bei Villaume in Anm. 193 weiter oben.

229 Vgl. Basedow 1785, S. 64, hier zitiert nach Villaume 1969, S. 94 (bei Villaume
teilweise hervorgehoben).

334

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Dieses Ubungsprogramm reichte jedoch schon bald nicht mehr aus.
Auch wenn die volkstiimlichen Praktiken sich als tibertragbar und viel-
faltig anwendbar erwiesen, bestand ein Anspruch der Aufklarungspa-
dagogik darin, Uberlieferungen nicht einfach zu iibernehmen, sondern
vielmehr anzuzweifeln, um sie auf eine moglichst »rationale Grundla-
ge« stellen zu konnen. Es lohnt sich in diesem Zusammenhang, an die
vier Regeln zu erinnern, die René Descartes bereits 1637 im zweiten Teil
des Discours de la méthode zur Richtschnur des klaren und vorurteils-
freien Denkens erhoben hat, um zu verstehen, wie der Philanthropismus
im Rahmen seiner Neukonzeption der Korpererziehung sich zusehends
von den ritterlichen, militirischen und volkstiimlichen Ubungen entfern-
te, um stattdessen eine moglichst rational begriindete Encyklopddie der
Leibesiibungen — so der bezeichnende Titel des dreibandigen Werks von
Vieth — vorlegen zu koénnen. Fiir die Uberpriifung und Uberwindung fal-
scher Dogmen und Gewohnheiten gibt Descartes programmatisch vor,
sich an die folgenden vier Regeln zu halten:

»Die erste besagte, niemals eine Sache als wahr anzuerkennen, von der
ich nicht evidentermaflen erkenne, dass sie wahr ist: d. h. Ubereilung
und Vorurteile sorgfiltig zu vermeiden und tiber nichts zu urteilen, was
sich meinem Denken nicht so klar und deutlich darstellte, dass ich kei-
nen Anlass hitte, daran zu zweifeln. «23°

Aufklirung als Kritik — mit dieser ersten Regel wird zugleich das Bemii-
hen der Aufkliarungsphilosophie zum Ausdruck gebracht, vermeintlich
»wahre« Erkenntnisse nicht einfach zu tibernehmen, sondern nur als be-
grindete gelten zu lassen. Grundlage hierfiir war bei Descartes — eben-
so wie einhundertfiinfzig Jahre spater bei Kant — die reine Mathematik
(mathesis universalis) seiner Zeit. Dem Aufkliarungsanspruch entspre-
chend, bezog sich das kritische beziehungsweise antidogmatische Anlie-
gen auf all jene Gegenstiande und Bereiche, die nicht vollkommen durch-
sichtig beziehungsweise logisch-evident waren.

»Die zweite, jedes Problem, das ich untersuchen wiirde, in so viele Teile
zu teilen, wie es angeht und wie es notig ist, um es leichter zu losen. «23*

Aufklirung als Elementaranalyse — mit dieser Regel folgt Descartes der
Annahme des neuzeitlichen wissenschaftlichen Denkens, wonach die
Strukturen des Seins den begrifflichen Ordnungsschemata entsprechen.
Folgt man dieser — freilich naturwissenschaftlich verengten — Sichtwei-
se, so erweist sich die Zergliederung der Erkenntnisgegenstande als lo-
gische Konsequenz des rational-analytischen Denkens.

»Die dritte, in der gehorigen Ordnung zu denken, d. h. mit den einfachs-
ten und am leichtesten zu durchschauenden Dingen zu beginnen, um so

230 Descartes 1978, S. 15.
231 Ebda.

335

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

nach und nach, gleichsam tiber Stufen, bis zur Erkenntnis der zusam-
mengesetztesten aufzusteigen, ja selbst in Dinge Ordnung zu bringen,
die natiirlicherweise nicht aufeinander folgen. «*3*

Aufklirung als Ordnungszusammenhang — hier wird unterstellt, dass
die Begriffsbildung vom Einfachen zum Komplexen fortschreite. Die Er-
kenntnis musse folglich bei den einfachen »Dingen« anfangen, um sie in
einen gedanklich erst herzustellenden Zusammenhang bringen zu kon-
nen. Erst dadurch, so der Anspruch, liefsen sich auch jene Elemente auf-
einander beziehen, die »natiirlicherweise « ohne Zusammenhang erschei-
nen.

»Die letzte, iiberall so vollstindige Aufzihlungen und so allgemeine Uber-
sichten aufzustellen, dass ich versichert wire, nichts zu vergessen. «*33

Aufklarung als vollstindige Systematik — mit der letzten Regel wird
der Gedanke des erst noch herzustellenden Ordnungszusammenhangs
gleichsam vollendet, indem moglichst alles erfasst werden soll, was auf-
gezihlt, dargestellt und in eine gedankliche Ordnung gebracht werden
kann. Hierbei sei moglichst »nichts zu vergessen«, denn bei Descartes
kennt das logisch—systematische Denken noch keine Grenzen, die erst
spater, vor allem bei Kant, darin sich zeigen, dass die zu erkennenden Ge-
genstinde in den Begriffen ihrer Erkenntnis nicht vollstandig aufgehen.
Doch nicht dieser Gedanke soll hier verfolgt werden, und ebenso wenig
geht es hier darum, die cartesianischen Regeln zu kritisieren. Vielmehr
soll der kleine Ruckgriff auf die philosophische Theoriebildung neu-
zeitlicher Wissenschaft dazu verhelfen, den im Philanthropismus ebenso
deutlich ausgepragten Anspruch einer wissenschaftlich fundierten Kor-
pererziehung nachvollziehen zu konnen. Hierbei wird sich zeigen, dass
die schon bei Descartes herausgestellten methodischen Grundsatze und
Erkenntnisregeln — Kritik, Elementaranalyse, Ordnungsdenken und Sys-
tempostulat — im Konzept einer wissenschaftlich begriindeten Korperer-
ziehung konkret zur Anwendung gebracht wurden.

An anderer Stelle wurde bereits ausgefiihrt, dass im Sinne von Des-
cartes die klassischen Regeln des logisch-mathematischen Denkens auf
alles anwendbar sein sollen, »was verglichen, verkniipft, geschieden
und gezidhlt werden kann«, da nach Ansicht des Autors »die Arithme-
tik von derselben Ordnung bestimmt wird wie etwa die Physik, Astro-
nomie oder Biologie — und selbst die Ethik«.?3+ Hier gilt es nunmehr
exemplarisch aufzuzeigen, wie der cartesianische Geist der Naturbeherr-
schung bis in die philanthropische Korpererziehung hinein sich auswirk-
te, sofern — nach philanthropischer Diktion — auch der Leib, samt seiner

232 Ebda.
233 Ebda., S. 16.
234 Vgl. Bockrath 2005, S. 35.

336

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Wahrnehmungen und Empfindungen, als nach mechanischen Geset-
zen zu bestimmender Funktionszusammenhang begriffen wurde. Selbst
wenn in der philanthropischen Lehre vom Korper und den Méglichkei-
ten seiner Erziehung direkte Bezugnahmen auf Descartes fehlen, ldsst
sich gleichwohl zeigen, dass die cartesianische Forderung der klaren und
deutlichen Erkenntnis (clara et distincta perceptio), die den »Primat des
Allgemeinen, des Geistes, tiber das Besondere, Natur, die Gesamtheit der
materiellen Dinge«>35 fiir sich in Anspruch nimmt, auch fiir das Korper-
konzept der Aufklarungspidagogik leitend war.

(a) Nimmt man also die cartesianischen Regeln zum Ausgangspunkt,
die den Geist der neuzeitlichen Wissenschaft methodisch zu bestimmen
versuchen, so bezieht sich das Moment der Kritik auf den eigentlichen
Aufklarungsanspruch, wonach tiberlieferte und dogmatische Grundsitze
durch klare und deutliche Erkenntnisse abzulosen seien. Wahrend Des-
cartes diese Forderung noch subjektiv begriindet, indem er »den festen
und unabinderlichen Entschluss«23¢ fasst, die logisch-mathematischen
Regeln des objektiven Denkens konsequent zu befolgen, beschiftigen sich
die philanthropischen Aufklarer bereits mit der Anwendung des »vorur-
teilsfreien Wissens«, indem sie »unter Leibesiibungen alle Bewegungen
und Kraftanwendungen des menschlichen Korpers verstehen, insofern
sie die Vervollkommnung desselben zum Zweck haben«*7. Nach die-
sem Verstdndnis geht es nicht nur darum, die »waren Kenntnisse« tiber
den menschlichen Korper zu erweitern, indem seine mechanische Funk-
tionsweise ergrundet wird, sondern das »gesetzmafsige Wissen« dient zu-
gleich dem tibergeordneten Ziel seiner » Verbesserung« beziehungswei-
se » Vervollkommnung«*3%. Die Anwendung mathematischer Kenntnisse

235 Konig 1989, S. 51. Uber den Zusammenhang zwischen der »Theorie der
Korpermaschine bei Descartes« und der »Disziplinierung des Korpers in
den Leibestibungen der Philanthropen« vgl. ebda., S. 47-104 (Kap. Il und
Kap. IIT). Erwidhnenswert ist, dass Vieth an einer Stelle in seinem Lehrbuch
der Physik direkt auf Descartes zu sprechen kommt, indem er ihn zwar als
verdienstvollen Mathematiker und Philosophen charakterisiert, der jedoch
»sehr freigiebig mit Hypothesen« umgehe und »zuweilen als eigene Entde-
ckung« vorgebe, »was andere gefunden haben«. Vieth 1823, S. 25. Wie die-
ses Beispiel zeigt, gibt es mitunter Gemeinsamkeiten der Denkungsart, die
den Autoren selbst jedoch so unwichtig erscheinen, dass sie unerwihnt blei-
ben. Dies gilt vor allem fiir das gemeinsame Bemiihen des Rationalismus wie
des Philanthropismus, die Ordnung der Dinge vom Geiste aus methodisch
konsequent durchzufiihren, anstatt sich von den Dingen anmuten zu lassen
und sich ihnen rezeptiv anzunihern.

236 Descartes 1978, S. 15.

237 So etwa Vieth 1970, S. 9.

238 Gemilf$ dieser Zielsetzung ist auch bei der Erziehung der Zoglinge »nichts
dem Zufall (zu; EB.) tiberlassen«. Villaume 1969, S. 95.

337

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

zur Veranderung des Korpers weist tiber die cartesianische Selbstverge-
wisserung des Geistes bereits hinaus, sofern fiir ihre Umsetzung prag-
matischer Scharfsinn ebenso vonnoten ist wie technischer Erfindungs-
geist. Wihrend der Physiker die mechanischen GesetzmifSigkeiten des
Korpers entschliisselt, um »alle Bewegungen und Kraftanwendungen «
erfassen zu konnen, sorgt der Padagoge fiir die Nutzung dieser Kennt-
nisse vermittels eigens hierfiir entwickelter Ubungen und Geritschaften.
Somit erfolgt die »Bildung des Korpers« nicht zur Bestdtigung der ihr
zugrunde gelegten mathematischen Begriffe und Gesetze, sondern »da-
mit der Mensch seinen Korper und die einzelnen GliedmafSen desselben
zu allen Geschiften seines Berufes zweckmafSig brauchen«*® kann. Der
philanthropische Korperbildner tritt hier bereits als Ingenieur in Erschei-
nung, der die »klare und deutliche Erkenntnis« vor allem praktisch und
technisch nutzt, um »die Krifte soweit (zu; F.B.) bringen, als es moglich
ist«*+, Dies gilt nicht nur firr jene Menschenfreunde, wie Gerhard Ul-
rich Anton Vieth, der seine Enzyklopddie der Leibesiibungen gleicherma-
Ben als Physiker und Korpererzieher konzipieren konnte, sondern eben-
so fur jene Fachvertreter — vor allem am Schnepfenthaler Institut —, die
ihre Uberlegungen und Ubungen zur kérperlichen Schulung in dhnlicher
Weise am »griinen Tisch« entwickelten. Zu Fachmiannern auf diesem Ge-
biet wurden sie buchstablich bereits dadurch, dass sie die Regel der Ele-
mentaranalyse befolgten und ihre praktische Anwendung sicherstellten.

(b) Wahrend Descartes noch davon spricht, »jedes Problem, das ich
untersuchen wiirde, in so viele Teile zu teilen, wie es angeht und wie es
notig ist, um es leichter zu losen«*#', beziehen die Philanthropen diese
Regel bereits auf jeden Gegenstand, den sie zu erkennen und zu verbes-
sern suchen. Schon Goethe hat in seiner Art auf die Schwierigkeiten der
Elementaranalyse hingewiesen, indem die Belehrung des Schiilers durch
den als Faust verkleideten Mephisto in dem spottischen Ratschlag gip-
felt: »Wer will was Lebendiges erkennen und beschreiben,/ Sucht erst
den Geist heraus zu treiben,/ Dann hat er die Teile in seiner Hand,/ Fehlt
leider! nur das geistige Band. «*+* Nach den Worten des Dichters ist zu be-
zweifeln, dass das Elementare und Einfache dem Gegenstand selber ge-
recht wird, da dem klar und distinkt Erkannten gerade das abgeht, wo-
rauf die Erfahrung zielt. Den isolierten Teilen fehlt der lebendige Bezug
zum Ganzen und zuriick bleiben die herausgelosten Einzelelemente, die
sich nicht wiederum gedanklich zusammenfiihren lassen, um den Ge-
genstand als Ganzen wiederherzustellen. Das fehlende »geistige Band«,
von dem der Dichter spricht, verweist gerade darauf, dass die »Teile«

239 Ebda.,S. 36.

240 Vgl. ebda., S. 102.

241 Siehe dazu weiter oben Anm. 231 (Hervorhebung EB.).
242 Goethe 1989, S. 81.

338

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

in einem dynamischen Verhiltnis zueinander stehen, welches weder nur
mit Blick auf die einzelnen Elemente noch allein im Begriff des komple-
xen Ganzen angemessen erfasst werden kann. Die elementare Ordnung
der Dinge bleibt folglich schematisch und erfahrungslos, wenn sie mit
den Dingen selber gleichsetzt und verwechselt wird: »Encheiresin na-
turae nennt’s die Chemie!/ Spottet ihrer selbst, und weif$ nicht wie.«*#

Den Philanthropen blieben Einwinde dieser Art fremd. Im Rahmen
ihrer Umgestaltung der Korpererziehung verfolgten sie vielmehr das
Konzept der Entwicklung »abstrakter Elementariibungen«*+, die nach
moglichst rationalen — klaren und distinkten — Formvorgaben geplant
und ausgestaltet wurden. Grundlage hierfiir war das naturwissenschaft-
liche Wissen jener Zeit, das zunichst auf den Korper selbst angewendet
wurde, um hierauf aufbauend passende Elementariibungen entwickeln
zu konnen, die in besonderen Ubungsanordnungen praktisch ausgefiihrt
werden konnten.

Das medizinische Wissen iiber den menschlichen Korper war bis weit
in die Neuzeit hinein noch durch naturphilosophische Uberlegungen ge-
pragt. So ging man etwa noch im 16. Jahrhundert davon aus, dass die Sin-
ne nach ihrer geistigen und korperlichen Seite hin unterschieden werden
konnten, da sie entweder durch ihre Organe (Horen, Sehen) oder durch
ihre Objekte (Geschmack, Geruch, Tasten) bestimmt seien. Dies dnder-
te sich erst mit der Vorstellung vom Menschen als Maschine, wonach
auch den spirituellen Sinnesorganen eine rein korperliche beziehungswei-
se mechanische Funktion zuerkannt wurde.*#s Selbst wenn der Aufbau des
menschlichen Korpers aufgrund anatomischer Studien in seinen Grundzi-
gen bereits weitgehend bekannt war*+¢ und Sektionen an Menschen und
Tieren zum Pflichtprogramm an den medizinischen Fakultiten der Uni-
versititen gehorten, wurde dieses Wissen ausschliefSlich zu Heilungszwe-
cken eingesetzt. Einige Philanthropen bedienten sich der anatomischen

243 Ebda. Obwohl das Periodensystem der Elemente erst 1869 entwickelt wurde,
wird der abstrakte Modellcharakter kategorialer Aufteilungen hier von Goe-
the bereits ahnungsvoll kommentiert. Die natiirlichen Krifte, die den einzelnen
Bestandteilen einer chemischen Substanz ebenso wie dieser selbst zugrunde lie-
gen sollen (encheiresin naturae), bleiben trotz Elementaranalyse unerkannt.

244 Vgl. Eichberg 1990, S. 140.

245 Descartes fiihrte den lebenden Organismus des Menschen auf dessen Me-
chanik zuriick und wurde dadurch zum Begriinder der so genannten Iatro-
physik, die fir die Entwicklung korperlicher Maschinenmodelle und Men-
schenautomaten bedeutsam war. Vgl. dazu Descartes 1969.

246 Bereits im zweiten nachchristlichen Jahrhundert hatte der griechische Arzt
Galenos von Pergamon den Sehnerv und dessen Verbindung zum Sehzen-
trum im Gehirn entdeckt. Gleichwohl verlor der Sehsinn seine spirituelle Be-
deutung erst im 17. Jahrhundert, nachdem Descartes die heute noch giiltige
Theorie des Netzhautbildes entwickelt hat. Vgl. dazu Jiitte 2000, S. 14.

339

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Kenntnisse tiber den menschlichen Korper — nicht jedoch, um die Men-
schen zu heilen, sondern um auf der Grundlage »gesicherten Wissens«,
alle Moglichkeiten der menschlichen Vervollkommnung nutzen zu kén-
nen. Hierfiir war es wichtig, nichts auszulassen, was diesem Zweck die-
nen konnte. Da die neuzeitliche Medizin als Wissenschaft sich von ihren
naturphilosophischen Spekulationen immer mehr abloste, erschien sie in
besonderer Weise geeignet, als sicheres Fundament der philanthropischen
Leibeserziehung zu dienen. Ganz im Sinne der Elementaranalyse wurde
der korperliche Organismus daher zunichst in seine Bestandteile zerlegt.

Johann Christoph Friedrich Gutsmuths teilt die Wirkungen der Gym-
nastik auf den Korper zunichst in vier Kategorien ein, um sich hieran
anschliefend mit den physiologischen Voraussetzungen und Verande-
rungen zu beschiftigen. Zu den »uranfanglichen Wirkungen« der Gym-
nastik auf den Korper fiihrt der Autor aus:

»1. Sie setzt die Muskeln und den ganzen Korper in Bewegung. 2. Sie
roboriert die Haut. 3. Sie richtet die Muskeln und Glieder zu gewissen
Bewegungen ab, gibt ihnen Fertigkeit. 4. Sie tibt die Sinne.«*+

Um diese erwiinschten Wirkungen auf den Kérper in moglichst vollem
Umfang erfassen zu konnen, bedurfte es einer genauen Kenntnis seiner
anatomischen Voraussetzungen. Dieser Forderung wird Gutsmuths frei-
lich nur ansatzweise gerecht, indem er zunachst rein klassifizierend ver-
merkt, der menschliche Korper habe »249 Knochen und tiber 4 50 Mus-
keln, wovon bei weitem der grofite Teil in Bewegung versetzt werden
kann«>#%, Zwar dufSert sich der Autor auch tiber einzelne positive Aus-
wirkungen von Bewegungen auf den menschlichen Organismus — wie
die Starkung der Muskeln oder die Anregung des Blutumlaufs —, jedoch
bleiben medizinische Kenntnisse in diesem Zusammenhang eher zweit-
rangig fur das Verstandnis der analysierten Wirkmechanismen. Das me-
dizinische Wissen dient bei Gutsmuths vor allem als allgemeine Rechtfer-
tigungslehre menschlicher Lebenskraft. Dementsprechend begniigt sich
die methodische Untersuchung der korperlichen Voraussetzungen bei
diesem Autor damit, die grundsitzliche Bedeutung der Gymnastik fiir
den »lebendigen Organismus« herauszustellen:

»Es ist ein scharfsinniger Gedanke, alle Bestrebungen unserer tierischen
Maschine auf einen Punkt, einen Zweck, nimlich auf die Reproduktion
der unergriindlichen Materie hinzuleiten, die, gleich dem elektrischen
Feuer, durch die Nerven stromt, alles aus dem toten in einen lebendigen
Organismus umschafft, und die das Band ist, wodurch die Geisterwelt
mit den physischen Massen in Verbindung gesetzt wird. «*+

247 Guthsmuts 1804. S. 86 (im Original teilweise hervorgehoben).

248 Ebda., S. 97.

249 Ebda., S. 93. Vgl. dhnlich das Kapitel »Des Menschen Leib, Leben und See-
le« im Elementarwerk von Basedow 1785, S. 151-166.

340

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Fast scheint es, als hitte Goethe diese Passage zur Vorlage der zuvor zi-
tierten Passage seiner Faustdichtung genommen. Doch wo der Dichter
mithilfe der Figur des Mephisto spottet und parodiert, verklirt der Phil-
anthrop das »Band «, mit dem die lebendige » Geisterwelt« mit den »phy-
sischen Massen« sich verbinde. Der Aufkliarungspadagoge tritt bei der
Grundlegung seiner Erziehungsabsichten hier noch als Metaphysiker in
Erscheinung, wenngleich — wie noch gezeigt wird — die Systematik sei-
ner Leibesiibungen bereits durchaus dem strengen Ordnungsprinzip der
Elementaranalyse entspricht.

Sehr viel genauer und kenntnisreicher analysiert demgegeniiber Vieth
die funktionalen Mechanismen der »korperlichen Maschine«?s°. Im
zweiten Teil seiner Enzyklopddie der Leibesiibungen beschaftigt sich der
Autor ausfiihrlich mit dem Bau des Korpers und den Bewegungsmoglich-
keiten seiner Glieder. Neben anatomischen Kenntnissen kommen hier-
bei auch mechanische Gesetze zur Anwendung, da die Bewegungen er-
moglichenden Krifte diesen » Zweig der angewandten Mathematik «25*
betreffen und sich entsprechend berechnen lassen. Beurteilt wird der
»Bau der Maschine nach statischen Grundsitzen«>52, wobei die einzel-
nen Glieder des Korpers nach »dem System der Zergliederungskunst«
— wie Vieth vielsagend formuliert — »durchmustert«*s3 werden. Ganz im
Sinne dieser schematischen Zugangsweise wird der menschliche Korper
zundchst in die drei Bausteine Kopf, Rumpf und GliedmafSen aufgeteilt.
Diese wiederum werden in weitere Einzelteile zerlegt, das heifSt etwa fiir
die Gliedmaflen, in die unteren (Oberschenkel, Unterschenkel und Fuf3)
und oberen (Oberarm, Unterarm, Hand) Bestandteile. Nach dieser Un-
terscheidung folgt eine genauere Betrachtung der so unterschiedenen
Korperteile, das heifSt etwa fiir den Oberarm, die Untersuchung seiner
Bewegungsmoglichkeiten (aufwirts, niederwirts, vorwirts, rickwarts,
einwirts, auswarts). So gilt beispielsweise fiir die Vorwirtsbewegung des
Oberarms, dass diese »durch den grofsen Brustmuskel (m. pectoralis ma-
jor) und durch die vorderen Fasern des Deltoides«>5+ hervorgerufen wird.
Zudem klirt Vieth im Allgemeinen und Besondern dariiber auf, wie die
beschriebenen Korperteile (Knochen, Muskeln, Sehnen) mechanisch zu-
sammenwirken, wenn etwa eine Last gehalten oder angehoben wird:

250 »Ein Geist, insofern er mit dem Korper verbunden ist, heifst Seele. Durch
den Korper ist der Geist mit den Aufendingen in Verbindung gesetzt. Der
Mensch ist unter denen, die wir kennen, das vollkommenste aus Geist und
Korper bestehende Wesen. Der Geist oder die Seele ist das eigentliche Ich,
der Korper ist Wohnung und Maschine fiir den Geist.« Vieth 1823, S. 2—3
(im Original teilweise hervorgehoben).

251 Vieth 1970, S. 29.

252 Ebda., S. 30.

253 Ebda., S. 32.

254 Ebda., S. 41.

341

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

»An diesen Knochen, welche sich selbst nicht bewegen kénnen, sondern
nur die Hebel in der Maschine abgeben, sind viele Muskeln angebracht,
in denen die bewegende Kraft ihren Sitz hat. Die Muskeln bestehen aus
einer groflen Menge feiner, dicht zusammen liegender und durch das Zell-
gewebe in Bundel abgesonderter Fasern. Die Enden eines Muskels gehen
in eine Sehne aus, die aus dicht zusammengedrangten Fasern besteht, und
wodurch der Muskel an den Knochen befestigt ist. Diese Sehnen stel-
len also gleichsam die Strecke vor, womit die Hebel gezogen werden. «255

Auf der Grundlage dieser anatomischen Voraussetzungen lassen sich die
statischen Verhiltnisse genau berechnen, wenn eine Last bewegt wird.
Man bestimmt die Richtung, nach welcher die Muskeln ziehen und setzt
sie ins Verhiltnis zum jeweiligen Gelenk beziehungsweise Ruhepunkt des
Hebels, an dem die Knochen befestigt sind: »Die Entfernung der Kraft
vom Ruhepunkte ist aber die senkrechte Linie vom Ruhepunkte auf die
Richtung der Kraft, welche folglich bei den menschlichen GliedmafSen
wegen der schiefen Lage der Muskeln meistenteils sehr gering ist.«>5¢ Auf
diese Weise erhilt man ein mathematisch exakt zu berechnendes Modell
mechanischer Korper—Kraftverhiltnisse, das auf unterschiedliche Bei-
spiele iibertragen werden kann. In diesem Zusammenhang gilt, dass je
genauer die anatomischen Voraussetzungen geklart sind, desto besser
lassen sich auch die mechanischen GesetzmafSigkeiten anwenden. Die-
ser Gedanke ist bei Vieth leitend nicht nur fur die Frage nach den »Be-
wegungen, deren die Glieder des menschlichen Korpers fahig sind«*57,
sondern ebenso fiir die Ausarbeitung entsprechender Ubungen zur » Ver-
vollkommnung desselben «>s8,

Trotz aller Genauigkeit und Gesetzmifigkeit der — bei diesem Autor
exemplarisch durchfiihrten — Elementaranalyse, verweist Vieth selber auf
eine Schwachstelle seines mechanischen Modells. So geeignet es ist, Lage-
und Krifteverhiltnisse nach statischen Gesichtspunkten zu bestimmen,
so wenig gibt es Auskunft daruber, wodurch die Krifte, die Bewegun-
gen erst auslosen beziehungsweise ermoglichen, gekennzeichnet sind. Wo
Gutsmuths noch das »Band« zu erkennen meint, mit dem »die Geister-
welt mit den physischen Massen in Verbindung gesetzt wird «*5, bekennt
Vieth freimiitig, hiertiber zu wenig zu wissen: » Durch eine Kraft, welche
wir noch nicht hinldnglich kennen, die aber, wie es scheint, vorziiglich
den Nerven zuzuschreiben ist, und mit der Elektrizitit einen Zusammen-
hang hat, werden die Muskelfasern zusammengezogen. «*% Obgleich am

255 Ebda., S. 29 (im Original teilweise hervorgehoben).
256 Ebda., S. 30.

257 So die entsprechende Kapiteliiberschrift ebda., S. 32.
258 Vgl. ebda., S. 9.

259 Siehe dazu weiter oben Anm. 249.

260 Vieth 1970, S. 29.

342

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Ende des 18. Jahrhunderts das physikalische Gesetz zur Beschreibung
der Kraft zwischen zwei elektrischen Ladungen bereits bekannt war, zo-
gert Vieth, dieses auch auf den menschlichen Korper anzuwenden und
konzentriert sich stattdessen auf die beobachtbaren Wirkungen der me-
chanischen Kraftentfaltung: »Der ganze Muskel schwillt dadurch auf,
wird hart, und verkiirzt sich. Die beiden Enden werden einander niher-
gebracht, und die Knochen, woran sie befestigt sind, werden bewegt. «¢*
Anders als andere Aufklarungspadagogen spekuliert der Mathematiker
und Physiker Vieth nicht tiber mégliche Verbindungen zwischen der »le-
bendigen Geisterwelt« und den »physischen Massen«, sondern beschaf-
tigt sich stattdessen mit der Frage, wie das bereits Erkannte wirksam ge-
nutzt und praktisch angewendet werden kann.

Bei der Anwendung des biomechanischen Wissens tiber »unsere tie-
rische Maschine «*¢* stiitzten sich die philanthropischen Korpererzieher
ebenfalls auf die klare und distinkte Vorgehensweise der Elementarana-
lyse. Auch im Hinblick auf die »Klasse der aktiven willkiirlichen Bewe-
gungen«, die laut Vieth »fast alle eigentlich sogenannten Leibestibungen
in sich begreift«%, ging es zundchst darum, den gesamten Gegenstands-
bereich auszumessen und aufzuteilen, bevor die Einzelibungen in ihrer
jeweiligen Besonderheit niher in den Blick genommen wurden. Vieth
grenzt daher als Erstes seinen Untersuchungsgegenstand von den passi-
ven und unwillkiirlichen Bewegungen ab, indem er fur die aktiven will-
kiirlichen Bewegungen hervorhebt:

»Diese Bewegungen konnen entweder so geschehen, dass dadurch Kérper
aufler uns in Bewegung versetzt werden, wie das der Fall ist beim Werfen,
Schlagen, Schieben, Ziehen und dhnlichen Verrichtungen; oder so, dass
blof$ unser eigener Korper bewegt wird, da denn die Bewegung entweder
einzelne Teile, oder den ganzen Korper betrifft. Die Bewegung des ganzen
Korpers kann aber wiederum entweder auf festem Boden vorgehen, wie
beim Gehen, Laufen, Kriechen, Hiipfen, Springen, Steigen, Klettern, u.s.w.
oder im fliissigen Elemente beim Schwimmen und Tauchen. — In der Luft
kann sich der Mensch bis jetzt nur durch Hilfe aerostatischer Maschinen
erheben, wobei Bewegung des eigenen Korpers nicht eigentlich wesentlich
ist. Wiirde einmal ein wirkliches Fliegen, durch Fliigel, die durch Muskel-
kraft bewegt wiirden, erfunden, so wiirde dasselbe als eine neue Art von
korperlichen Ubungen, in dem System desselben einen wichtigen Platz
einnehmen, wozu es aber bis jetzt noch keinen Anschein hat. «*64

Der elementaranalytisch-systematische Anspruch erstreckte sich folglich
auf alle korperlichen Bewegungen, selbst wenn diese, wie das Fliegen mit

261 Ebda.

262 Hier in Anlehnung an Basedow. Siehe dazu weiter oben Anm. 249.
263 Vieth 1970, S. 11.

264 Ebda., S. 11-12 (im Original teilweise hervorgehoben).

343

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

eigener Muskelkraft, zur damaligen Zeit noch gar nicht ausgefithrt wer-
den konnten. Um alle vorstellbaren Bewegungen systematisch erfassen
zu konnen, war es notig, auch noch nicht realisierbare Lokomotionen
zu berticksichtigen. Dabei war es fir Vieth unerheblich, dass induktive
Schliisse von gegebenen auf imaginierte Bewegungen problematisch sind.
Wichtiger war vielmehr der Anspruch, die korperlichen Bewegungsmog-
lichkeiten vollumfinglich zu erfassen, um die »Klassifikation der Leibes-
ibungen« nach systematischen Gesichtspunkten durchfithren zu kon-
nen. Die in diesem Zusammenhang vorgestellte Gliederung — Bewegung
von dufleren Gegenstanden, Bewegung des eigenen Korpers sowie ein-
zelner Korperteile, Bewegung auf der Erde, im Wasser und in der Luft —,
erinnert in threm Aufbau zumindest auf den ersten Blick an die begriffli-
chen Einteilungs- und Unterscheidungsversuche Platons am Beispiel der
so genannten »Angelfischerei«*¢s. Ahnlich wie dort besondere Begriffe
durch Einordnung unter Oberbegriffe ihrem Wesen nach bestimmt wer-
den, versammelt Vieth einzelne Bewegungen unter zusammenfassende
Kategorien. Dabei gilt in beiden Fillen, dass begriffliche Mehrdeutig-
keiten moglichst ausgeschlossen und damit beherrschbar gemacht wer-
den sollen. Allerdings ist der entscheidende Unterschied zwischen der
philosophischen und philanthropischen Begriffseinteilung darin zu se-
hen, dass die zu klassifizierenden Tatigkeiten bei Platon als blofle An-
wendungsfille des begrifflichen Denkens angesehen werden, wihrend
Vieth die begrifflichen Klassifikationen vornimmt, um die korperlichen
Bewegungen vor allem praktisch erfassen und kontrollieren zu konnen.
Die umfangreichen Beschreibungen der »kiinstlich eingerichteten gym-
nastischen Ubungen «*¢¢ fallen ebenso systematisch wie schematisch aus.
So analysiert Vieth beispielsweise das Springen, indem er zunachst auf
die anatomische Bedeutung der » Auflenstreckmuskeln des Unterschen-
kels und auf die Wadenmuskeln«*7 fiir Sprungbewegungen eingeht. Es
folgt eine Einteilung unterschiedlicher Arten des Springens — »auf einem
Beine oder auf beiden«, Spriinge »herunter, von unten hinauf, tiber eine
horizontale Weite, iiber einen hohen Gegenstand«**® — bevor die hier-
bei zu beachtenden Ausfiihrungstechniken niher beschrieben werden.
So heifst es etwa beziiglich der » Gattung« des einbeinigen Springens:

»Die erste Art dieses Springens ist das Hupfen auf einem Beine, wobei
das andere Bein entweder frei ausgestreckt oder gebogen, oder auch mit
einer Hand, es sei nun die an derselben, oder an der entgegengesetzten

265 Zur Methode der systematischen Begriffseinteilung (dibairesis) bei Platon
siche weiter oben in Teil I, Anm. 7o.

266 Siehe zu dieser Kategorisierung der Leibesiibungen bei Villaume weiter oben
Anm. 193.

267 Vieth 1970, S. 98.

268 Vgl. ebda.

344

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Seite, angefasst wird. Das Hiipfen auf einem Beine geschieht nun in die
Hohe, in die Tiefe, oder auf horizontalem Boden, in jedem Fall entwe-
der einfach oder fortgesetzt, z. B. auf einer horizontalen oder auch ab-
hangigen Ebene durch einen Raum von hundert und mehreren Fufen,
oder einen Zeitraum von fiinf, zehn Minuten, u. s. w.; auch auf den Stu-
fen einer Treppe hinauf oder herunter. «*%

Die Liste der zergliedernden Bewegungsbeschreibungen und zusammen-
fithrenden Klassifikationen kiinstlich eingerichteter Ubungen liefe sich
nahezu beliebig verlingern. Der Duktus ist immer derselbe — gleich ob
uber »den Sprung« oder iiber das »Heben«, » Tragen«, Ziehen«, Schie-
ben« »Stoflen« und andere »Leibestibungen«*7° verhandelt wird. In al-
len aufgefithrten Fillen geht es darum, die untersuchten Ubungen in eine
ubersichtliche Ordnung zu bringen, nachdem zuvor die hierfiir mafSgeb-
lichen Bestandteile des Korpers und ihre Bewegungsmoglichkeiten ana-
lysiert wurden. Selbst wenn das Lesen der entsprechenden Texte miih-
sam ist und die Zusammenstellungen der Ubungen trivial erscheinen,
sofern es sich um reine Klassifikationen handelt, deren Neuigkeitswert
vergleichsweise gering ist, wire es jedoch verkurzt, wirde man den da-
mit verbundenen Anspruch unterschitzen. SchliefSlich dienen alle be-
grifflichen Zergliederungen und Zusammensetzungen allein dem uberge-
ordneten Zweck, den Korper als »Werkzeug der Seele«*7* zu verbessern,
indem verschiedenartige Bewegungsqualitaten in eine moglichst eindeu-
tige und messbare Ordnung uberfihrt werden. Die wichtigste Anfor-
derung an das hierfir entwickelte Ordnungssystem, das gleichermafSen
analysierend wie kombinierend verfahrt, besteht darin, moglichst ein-
fach und tbersichtlich zu sein, so dass alle Elemente und Verbindungen
direkt erfasst werden konnen. Dieser Anspruch wird in den eintonigen
Elementaranalysen von Vieth und Gutsmuths bereits weitgehend ein-
gelost. Dass es sich hierbei der Sache nach um »die Sprache des Rech-
nens« handelt, die ihren Gegenstand in ein »einziges Netz von Not-
wendigkeiten«*7* iberfiihrt, zeigt sich spatestens dort, wo durch direkte

269 Ebda., S. 99. Ganz dhnlich Gutsmuths, der etwa den »Sprung« als eine kor-
perliche Bewegung hinsichtlich moglicher Richtungen (Weite, Tiefe, Weite
und Tiefe) und Hilfsmittel (auf dem Balken, mit dem Stab) klassifiziert. Vgl.
Gutsmuths 1804, S. 203-257. Zum »Sprung in die Hohe« stellt der Autor
seinen Ausfihrungen voran: »Es sind vorziiglich die Muskeln der FufSe, Wa-
den und Schenkel, die den Sprung jeder Art bewirken. Alles, was fihig ist,
diese Teile ohne weitere Kunst zu iiben, ist Elementariibung.« Ebda., S. 203.

270 Gutsmuths spricht in diesem Zusammenhang sowohl von Leibesiibungen «
als auch von »gymnastischen Ubungen«. Vgl. dazu ebda., S. 258-267.

271 Villaume 1969, S. 37. Siehe dazu auch weiter oben Anm. 182.

272 Foucault 1974, S. 97. Folgt man dem Autor, so verdanderte sich das Den-
ken etwa am Anfang des 17. Jahrhunderts, sofern nicht mehr Ahnlichkei-
ten miteinander verglichen wurden, sondern » Termini der Identitdt und des

345

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Messungen schlieSlich auch ganze Zahlen und Dezimalbriiche in das
Ordnungssystem einfliefSen.

Gemessen wurde vor allem dort, wo individuelle Leistungen prizise
erfasst werden sollten. Anders als bei der » Gymnastik der Alten«*73 oder
den ritterlichen Exerzitien, die noch ganz ohne Messungen auskamen,
eigneten sich die kiinstlichen Ubungen der Philanthropen in besonderer
Weise, um neuartige Methoden der Leistungserfassung anzuwenden. Am
fortschrittlichsten in dieser Hinsicht war Gutsmuths, der die Einzelleis-
tungen seiner Schiiler in tibersichtlichen Tabellen penibel dokumentier-
te. Aufgelistet wurden nicht nur die Namen der Schiiler, sondern auch
die Anzahl der Umliufe in einem durch zwei Biume begrenzen »Stadi-
on«, die dabei zuriickgelegten Strecken, die Dauer der einzelnen Liufe
sowie die dabei erzielten Durchschnittsgeschwindigkeiten, angegeben im
Verhiltnis Fufs zu Sekunde.>”# Die Laufleistungen jedes einzelnen Zog-
lings liefSen sich auf diese Weise bis zu zwei Nachkommastellen errech-
nen, so dass ein rascher und genauer Uberblick iiber alle Leistungsstin-
de gegeben war. Auch wenn die Laufleistungen der Schiiler noch nicht
direkt miteinander ins Verhaltnis gesetzt wurden, da in erster Linie das
individuelle Vermogen erfasst werden sollte, gewann der Erzieher den-
noch einen schnellen Uberblick iiber den Leistungsstand seiner Zoglinge.
Gutsmuths selbst auflerst sich in diesem Sinne, wenn er die Leistungen
bei den »Schnepfenthaler Umlaufen« mit den Laufleitungen »bei dem
olympischen Dolichon« vergleicht, um herauszufinden, ob es beim anti-
ken Wettbewerb eher »auf Dauer« oder »mehr auf Geschwindigkeit«>7s
ankam. Angesichts der Leistungen seiner Zoglinge kommt er zu dem
Schluss, dass beim antiken Langstreckenlauf — die hierbei zuriickzulegen-
den zwanzig Stadien entsprachen nach heutigen Angaben ungefihr 3,8
Kilometer — die Schnelligkeit bereits entscheidend war, da »unsere Ju-
gend bei stufenweiser Ubung iiberall sehr leicht dasselbe leisten kann«*7°,
Auch wenn es nicht darum ging, Bestleistungen zu ermitteln, zeigt die-
ses Beispiel bereits, dass die mit Uhr, Maf§ und Waage gemessenen und
genauestens protokollierten Einzelleistungen nicht nur zur Motivierung
der Zoglinge, sondern auch als VergleichsmafSstab zur Bestimmung von

Unterschieds, des MafSes und der Ordnung« an Bedeutung gewannen. Vgl.
ebda., S. 85.

273 Siehe zu dieser Bezeichnung weiter oben Anm. 192.

274 Vgl. Gutsmuths 1804, S. 198-199.

275 Vgl. ebda., S. 199.

276 Ebda. Da der Sieger der antiken Laufwettbewerbe als Erster ins Ziel kom-
men musste, ist der Verweis auf die Schnelligkeit eigentlich tiberflissig. Guts-
muths ist jedoch daran gelegen, die nicht durch Messungen und Berechnun-
gen ermittelten Leistungen der Griechen mit den Leistungen seiner Zoglinge
ins Verhiltnis zu setzen, um die kiinstlichen Ubungen der philanthropischen
Gymnastik mit der Tradition der antiken Spiele verbinden zu konnen.

346

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Rangfolgen und Abstinden verwendet werden konnten, die letztlich fiir
den Wettkampfsport entscheidend wurden.

Die im Philanthropismus eingefiithrte exakte Erfassung und Dokumen-
tation individueller Leistungsmafse kann als wichtige Station auf dem
Weg zur sportlichen Leistungskonkurrenz angesehen werden. Allerdings
waren in diesem Zusammenhang nicht allein technische Hilfsmittel be-
deutsam, wie die Verwendung von Uhr, Maf$s und Waage, sondern weg-
weisend war die gesamte Elementarmethode des Zergliederns, Messens
und Ordnens. Je genauer namlich die jeweils gemessenen und errech-
neten Leistungswerte bestimmt wurden, desto aussagekraftiger erschie-
nen auch ihre schematischen Auflistungen. Ausfiihrliche Tabellen und
Tableaus galten schon bald als getreues Abbild individuellen Kénnens,
das immer weniger in seiner jeweiligen Auspragung in Augenschein ge-
nommen wurde. Die exakte Messung sowie Darstellung verobjektivierte
schliefSlich auch die Aufmerksamkeit und verfestigte den Eindruck, die
aufgelisteten Zahlen spriachen fur sich und gentigten sich selbst. Nicht
die Art der Ausfithrung einer Bewegung, ihre Ahnlichkeit mit anderen
Bewegungen oder die besonderen Umstinde ihrer Hervorbringung, son-
dern ihre numerische Festlegung bestimmte in zunehmendem MafSe auch
ihre Bedeutung.?”” Der auf diese Weise festgestellte Sinnzusammenhang
bildete zugleich die Voraussetzung dafiir, dass die exakt erfassten Leis-
tungen der Zoglinge ohne weitere Ubersetzung miteinander verglichen
werden konnten, da zwischen dem »Tableau der Zeichen« und dem
»Bild der Dinge«*7® kein grundsatzlicher Unterschied mehr gesehen wur-
de. Alles was gemessen und berechnet werden konnte, liefs sich direkt
aufeinander beziehen, ohne auf ein Unbestimmtes—Drittes angewiesen zu
sein. Auf diese Weise konnten auch unterschiedliche Elemente miteinan-
der verglichen und in eine genaue Rangfolge gebracht werden.

(c) Mit der dritten Regel des rational-analytischen Denkens setzt Des-
cartes voraus, dass die »Dinge« erst in »Ordnung zu bringen« seien,
»die naturlicherweise nicht aufeinander folgen«*7?. Um also eine wissen-
schaftlich begriindete Ordnung moglich zu machen wird unterstellt, dass
die untersuchten Gegenstiande selber in eine kontinuierliche Ordnung

277 Foucault beschreibt den selbstbeziiglichen Reprisentationszusammenhang
quantifizierender Ordnungssysteme folgendermafSen: »Es gibt keinen den
Zeichen dufSerlichen oder voraufgehenden Sinn, keine implizite Prisenz ei-
nes vorher existierenden Diskurses, den man wiederherstellen miisste, um
die autochthone Bedeutung der Dinge an den Tag zu bringen. Aber es gibt
ebenso wenig einen konstituierenden Akt der Bedeutung oder der Genese
innerhalb des Bewusstseins. Zwischen dem Zeichen und seinem Inhalt gibt
es kein vermittelndes Element, keine Undurchsichtigkeit.« Foucault 1974,
S. 101.

278 Vgl. ebda. (im Original teilweise hervorgeheben).

279 Siehe dazu weiter oben Anm. 232.

347

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

gebracht werden miissen, die »natirlicherweise« nicht bereits gegeben
sei. Das einzuhaltende rationale Ordnungsprinzip solle daher moglichst
»mit den einfachsten und am leichtesten zu durchschauenden Dingen zu
beginnen, um so nach und nach, gleichsam tiber Stufen, bis zur Erkennt-
nis der zusammengesetztesten aufzusteigen«**. Das hier vorgeschlagene
Verfahren, Schritt fiir Schritt vorzugehen, um die vermeintlich leichter
zu durchschauenden Gegenstandsmomente zusammenfiihren und in ih-
rem liickenlosen Zusammenhang erkennen zu kénnen, geht also davon
aus, dass die zu erkennenden Gegenstinde selber bruchlos stimmig und
folglich logisch widerspruchsfrei bestimmbar seien.

Im Rahmen der philanthropischen Gymnastik wurde diese cartesia-
nische Regel vor allem praktisch befolgt. Das kiinstlich hervorzubrin-
gende Ordnungsgefuige fand seinen tbergreifenden Ausdruck schlief3-
lich in den subtilen Ausgestaltungen zeitlicher Routinen und raumlicher
Anordnungen. Es wurde bereits an verschiedenen Stellen darauf hinge-
wiesen, dass die philanthropischen » Musteranstalten der Erziehung« als
Orte der Disziplin und Kontrolle aufzufassen sind, in denen jedem Zog-
ling sein Platz und seine Funktion zugewiesen wurde. Dartiber hinaus
sollte aufgrund vollstandig geregelter Tagesablaufe keine Zeit ungenutzt
bleiben.*** Gutsmuths selbst gibt in der ersten Ausgabe seiner Gymnas-
tik eine tigliche »Ubersicht der Zeitabteilung« als Beleg fiir die stren-
ge Zeitokonomie. Gemifs dieser nach Lebensjahren gestaffelten Aufstel-
lung verbleiben beispielsweise fur einen siebenjihrigen Schiiler von den
insgesamt funfzehn Wachstunden pro Tag immerhin zehn Stunden fiir
»korperliche Bildung«, eine Stunde fiir »wissenschaftliche Bildung« und
vier Stunden fiir »Ruhe, Essen etc.«*** Funfzehnjihrige Zoglinge, die mit
zwei Stunden weniger Schlaf auskommen sollen, verwenden demnach
neun Stunden fiir Studienzwecke und »nur noch« vier Stunden jeden Tag
fiir praktische Betitigungen und korperliche Ubungen.>*> Auch wenn es
sich hierbei um eine idealtypische Tageseinteilung handelt, zeigt dieses
Beispiel deutlich, wie durch eine vollstindige Ausschopfung zeitlicher
Ressourcen die Krifte der Zoglinge bestmoglich genutzt und gesteigert
werden sollten. Es galt, aus jeder Stunde einen Vorteil zu ziehen — ganz
im Gegensatz tibrigens zu der laut Rousseau »wichtigsten und niitzlichs-
ten Regel jeder Erziehung«, wonach Zeitverlust zuletzt doch Zeitgewinn
bedeute.**+ Die philanthropische Zeitokonomie orientierte sich im Un-

280 Ebda.

281 Zur laborahnlichen Anordnung der philanthropischen Anstalten als »abge-
schlossene, heile Welt, die der Erzieher so arrangiert, dass sie dem Zogling
als natiirliche erscheint«, vgl. Glantschnig 1987, S. 122.

282 Gutsmuths 1893, S. 248.

283 Ebda. Zu den praktischen Betitigungen zdhlen beispielsweise auch hand-
werkliche Tiatigkeiten. Vgl. ebda., S. 251-255.

284 Vgl. Rousseau 1993, S. 72.

348

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

terschied hierzu bereits am kapitalistischen Modell der Arbeitsteilung
sowie der Knappheit produzierter Giiter, die im Sinne der biirgerlichen
Arbeitsauffassung nur durch individuelle Leistungen erreichbar waren.
Vor dem Hintergrund wachsender Konkurrenz erschien es daher sogar
konsequent, auch die Leistungen der Schiiler als niitzliche Produktiv-
kraft anzusehen und so exakt wie moglich aufeinander abzustimmen,
indem das Verhiltnis von Arbeit und Zeitaufwand von Anfang an in die
Kalkulation laufender Aufwendungen und Ertrage einbezogen wurde.>*s

Ahnlich wie die zeitlichen Abldufe im Kontext der »Musterschulen «
rational kalkuliert wurden, um den spateren Erwerbsinteressen und Leis-
tungserwartungen innerhalb der sich zusehends entwickelnden Okono-
mie frithzeitig gerecht zu werden, diente auch die Verteilung der Zoglinge
im schulischen Raum der Steigerung ihrer Brauchbarkeit und Vollkom-
menheit. Zu den »Methoden der analytischen Machtverteilung«*3¢ ge-
horte es, jeden Schiler moglichst einzeln sichtbar zu machen und da-
mit standig vergleichbar zu halten. So beklagt Ernst Christian Trapp in
seinem Versuch einer Piddagogik noch im Jahr 1780, der Erzieher mus-
se sich bestindig mit der Frage auseinandersetzen, wie er mit »einem
Haufen Kinder, deren Anlagen, Fahigkeiten, Fertigkeiten, Neigungen,
Bestimmungen verschieden sind«, umgehen konne, wenn sie »in einer
und derselben Stunde von dir erzogen werden sollen?«**” Zur Ordnung
des »Haufens« und zur besseren Ubersicht waren daher schon in Des-
sau Sitzordnungen in den Klassen vorgesehen, die zwar nach Meriten-,
Standes- und Reichtumstagen variierten, jedoch an eben diesen Tagen
eine genaue Positionierung jedes Zoglings an einem bestimmten Platz
vorsahen.>®® Die raumliche Verteilung war zugleich eine Voraussetzung

285 Foucault sieht in der Abstimmung verschiedener Zeitabliufe des Elemen-
tarunterrichts eines der wirksamsten Mittel im »Lernapparat« Schule: »Die
Zeit der einen muss sich so an die Zeit der anderen fligen, dass aus allen
ein Hochstmaf$ an Kriften herausgezogen und zu einem optimalen Resul-
tat kombiniert werden kann. (...) Es gibt keinen einzigen Augenblick des Le-
bens, aus dem nicht Krifte herauszuholen sind, sofern man ihn zu differen-
zieren und mit anderen zu kombinieren weif3.« Foucault 1994, S. 213-214.
Auch wenn Foucault sich in diesem Zusammenhang nicht direkt auf den
Philanthropismus bezieht, lesen sich die Ausfithrungen zur »Herstellung ge-
lehriger Korper« sowie zu den »Mitteln der guten Abrichtung« wie ein lu-
zider Kommentar zu den philanthropischen Musterschulen. Vgl. ebda., S.
173—-292. Ausdriicklich, wenngleich nur kursorisch, duflert sich der Autor
zur »deutschen >philanthropischen< Bewegung« in Foucault 1977, S. 41—42.

286 Foucault 1994, S. 256.

287 Trapp 1780, S. 15.

288 Vgl. dazu Basedow 1965, S. 215. In Schnepfenthal war es iiblich, die Zoglin-
ge durch bestindige Beaufsichtigungen vor »korperlichen und sittlichen Ge-
fahrdungen« zu schiitzen und wohlgefillige Verhaltensweisen zu belohnen.

349

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

dafiir, jeden Schiiler im Unterricht und bei Uberpriifungen als analysier-
baren »Fall«** zu behandeln, da die individuellen Leistungen nunmehr
fortlaufend und prazise zugeordnet werden konnten und nicht mehr im
Durcheinander der ungeordneten Menge untergingen.

Auch die Planung und Einrichtung der Ubungsplitze orientierte sich
am »Prinzip der elementaren Lokalisierung oder der Parzellierung«>>°.
Unter der Uberschrift » Einrichtung eines jetzigen Gymnasiums «** emp-
fiehlt Gutsmuths die Anlage eines freien Platzes, »er liege nun einge-
schlossen im Schulbezirk als Hof oder als Garten, oder, was ich aus
Griinden vorziehe, dem Publikum offen zum Sehen, doch eingeschlossen
in ein Gehege«*2. Einsehbar von aufSen, jedoch deutlich unterschieden
von anderen Orten — in dieser baulichen Anordnung erhielt die behiite-
te »Disziplinar—-Monotonie«*? ihre ideale raumliche Gestalt. Durch die
priifenden Blicke von auflen wurden die Ubenden bei ihrem Bestreben
angereizt, ohne jedoch gestort zu werden, da sie in ihrem »Gehege« von
der Welt der Zuschauer abgetrennt blieben.

Nachdem Gutsmuths iiber weitere Einzelheiten des Ubungsplatzes
Auskunft gibt — wie die Beschaffenheit des Bodens, die Anlage einer
Laufbahn, die Bepflanzung mit Biumen, die Beriicksichtigung eines Was-
serbehilters etc. —, kommt er auf die raumliche Anordnung der Ubungen
sowie die daraus resultierende Verteilung der Ubenden zu sprechen. In
Ubereinstimmung mit der elementaranalytischen Vorgehensweise stellt
er fest: »Jede Gattung der Ubungen kann ihren eigenen bestimmten Platz
erhalten«*+, Wihrend beim freien Spiel noch keine strenge Einteilung
des Spielraums erforderlich schien, da die Bewegungen der Spieler noch
nicht funktional eingeschriankt waren®s, galt dies fur die gymnastischen

Zu diesem Zweck wurden tigliche Protokolle angefertigt und der sams-
tiglichen Priifung durch den Schulsenat vorgelegt. Dariiber hinaus fanden
alle vierzehn Tage Examina statt, die ebenfalls in die Bewertung jedes ein-
zelnen Schiilers einflossen. Zum Meritensystem als Ausdruck einer perma-
nenten Leistungskonkurrenz in sachlicher wie sittlicher Hinsicht siehe wei-
ter oben Anm. 214.

289 Zur Priifung als Form der Machtausiibung, die »mit Hilfe ihrer Dokumen-
tationstechniken aus jedem Individuum einen >Fall<« macht, vgl. Foucault
1994, S. 246.

290 Ebda., S. 183 (im Original teilweise hervorgehoben).

291 Gutsmuths 1804, S. 166.

292 Ebda., S. 169.

293 Foucault 1994, S. 181.

294 Gutsmuths 1804, S. 172.

295 Gleichwohl werden auch die »freien Spiele« nicht einfach »um ihrer selbst
willen« ausgetibt, sondern sie dienen als »lohnende Pausen« zwischen Pha-
sen geistiger Anstrengung und sind dariiber hinaus »zur Ubung des Kérpers
sehr niitzlich«: » Alle Spiele, die Bewegung geben, sind gut; noch besser die,

350

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

Ubungen nicht. Diese werden zunichst nach Haupt- und Nebeniibungen
unterteilt, was den Vorteil biete, »dass man Anfanger und schon Getibte-
re nahe beieinander beschiftigen und die Gesellschaft besser tibersehen
kann«>¢. Nichts sollte der hierarchischen Kontrolle verborgen bleiben;
alles sollte registrierbar sein. Die vorgeschlagene Einteilung bot zudem
den Vorteil, dass die Ubenden innerhalb homogener Gruppen agierten
und sich gegenseitig korrigieren konnten. Auf diese Weise wurden er-
winschte Verhaltensweisen erzeugt, die von den Zoglingen selbst einge-
ibt wurden, ohne von aufSen gelenkt zu sein. Der Gymnastiklehrer am-
tierte somit immer weniger als Repressionsinstanz; er trat stattdessen als
Integrationsmacht buchstablich in den Hintergrund.

Hinsichtlich der Abfolge der Ubungen erscheint Gutsmuths nahe-
zu direkt von dem rationalen Gedanken gleitet, die Dinge »nach und
nach« und »gleichsam iiber Stufen« in eine »Ordnung zu bringen, die
natiirlicherweise nicht aufeinander folgen«*7. Der synthetische Cha-
rakter seines Vorgehens kommt bei der empfohlenen Abfolge einzelner
Ubungselemente deutlich zum Ausdruck. Nachdem einige Ubungen laut
Gutsmuths »gar nicht an eine Stelle gebunden sind, weil sie entweder gar
keine oder keine feststehenden Werkzeuge erfordern«*%, schlagt er vor:

»Es ldsst sich aber auch ein ordentlicher Kursus anlegen, bei welchen
die Ubungen gleichsam wie Perlen an einer Schnur hintereinander auf-
gereiht sind; so dass die Ubenden von Station zu Station in ihren Ar-
beiten fortriicken, so weit die tigliche Zeit der Ubungen ausreicht. «299

Und nur weniger Zeilen spiter gibt der Autor ein anschauliches Beispiel,
welche Ubungselemente in welcher Reihenfolge zu absolvieren sind:

»Gerade dem Eingange ins Gymnasium gegeniiber, an der inneren Baum-
reihe, stehe zuvorderst alles zur Ubung des Gleichgewichts; ein langer,
runder am Boden festliegender Baumstamm, nach ihm eine Reihe Balan-
cierpfahle, dann das Balancierbrett, dann der Balken. In kleiner Entfer-
nung erhebe sich die Stange zum Erklimmen, auf sie folge ein Graben zum
Uberspringen. Jenseits finde die Jugend den Querbalken zur Ubung fiir
die Arme; nach ihm das Schwungseil zum Durchlaufen. Angrenzend wire
der abgemessene Raum zum fortgesetzten Sprunge. Dann folgten die Ver-
richtungen zum Hohensprunge ohne Stab u. s. w. Man sieht von selbst,
wohinaus dies fithre; zu einem vollstdndigen Kursus der Korperiibungen,
den man nach und nach und endlich fliichtig tiglich ganz durchliefe.«3*°

welche zugleich Geduld und Standhaftigkeit lehren:« Vgl. Villaume 1969,
S.74 und S. 81.

296 Gutsmuths 1804, S. 172.

297 Siehe zu dieser dritten cartesianischen Regel weiter oben Anm. 232.

298 Gutsmuths 1804, S. 172.

299 Ebda.

300 Ebda., S. 173 (im Original teilweise hervorgehoben).

351

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Zuriickgreifen konnte Gutsmuths in diesem Zusammenhang auf die zu-
vor erwahnten Elementaranalysen des Korpers und seiner Bewegungs-
méglichkeiten, die nun durch entsprechende Ubungsformen und spezielle
Geritschaften’®' erginzt, in einem eigens angelegten »Kursus« zusam-
mengefasst wurden. Da die Schiiler »von Station zu Station in ihren Ar-
beiten fortriicken« sollten, ging Gutsmuths davon aus, dass die zuvor
vermittels der Elementaranalysen erfassten Teile und Krifte des Korpers
nunmehr bestmoglich ausgebildet werden konnten, indem jedem beson-
deren Vermogen eine hierauf zugeschnittene Ubung zugeordnet wurde.
Die voneinander isolierten Stationen waren nacheinander zu absolvieren
und wurden dadurch in eine kiinstlich hergestellte Abfolge gebracht. Auf
diese Weise, so die Annahme, fiigte sich die Summe der aufeinander bezo-
genen Einzelelemente zu einem rational beherrschbaren Ganzen.

Die Knochen, Muskeln und Sehnen der »bewundernswiirdigen Ma-
schine«3°* wurden durch die Prozedur einer genau kalkulierten Reihe
von Lektionen so in Bewegung gesetzt, dass moglichst alle Anlagen und
Krifte des Korpers »eine seltene allgemeine Brauchbarkeit erlangen«3°.
Dies ist ein deutlicher Hinweis darauf, dass das eigentlich Verbindende
zwischen dem kiinstlich Aufgeteilten die »ernsthafte, anhaltende Arbeit«
war, auf die »der junge Mensch« rechtzeitig vorbereitet werden sollte,
um schon beizeiten »ernsthaft und brauchbar «3°4 zu sein. Der Arbeitsbe-
griff, den die Philanthropen bezeichnenderweise auf ihre eigenen Ubun-
gen anwenden’s, zielte somit nicht allein auf die »Bildung des Korpers«,
sondern es war vielmehr beabsichtigt, auch »den jungen Geist an ei-
nen einformigen, regelmifSigen Gang«3°¢ zu gewohnen. Nicht die einzel-
nen Korperteile, Bewegungselemente und Ubungssequenzen als solche,

301 Abbildungen spezieller Gerite, Hilfsmittel und Anlagen fir das Springen,
Balancieren, Klettern, BogenschiefSen und Eislaufen befinden sich im An-
hang von Gutsmuths 1804, 0.S. Bernett weist darauf hin, dass die anfanglich
noch dem Alltag entnommenen Gerite — wie Seil, Leiter oder Balken —, all-
mihlich durch kiinstliche Gerite ersetzt wurden, die auch fiir die Messung
von Leistungen verwendet werden konnten. »Fiir das Heben wahlt man zu-
nichst den Sandsack, ersetzt ihn aber bald durch das abstrakte Instrument
des >Armhebels«.« Bernett 1971, S. 79.

302 Vgl. Vieth 1970, S. 29.

303 Vgl. dazu Villaume 1969, S. 92.

304 Vgl.ebda., S. 64 und S. 65.

305 Zu Gutsmuths siehe in diesem Zusammenhang weiter oben Anm. 107 so-
wie Anm. 299. Zur »Arbeit in Riicksicht auf die Bildung des Korpers« vgl.
Villaume 1969, S. 68-69. Zur »Notwendigkeit der Bewegung in Absicht auf
eine regelmifige Vollbringung aller zum Leben und zur Gesundheit notwen-
digen Verrichtungen« vgl. Vieth 1970, S. 13.

306 Villaume 1969, S. 64 und S. 65. Der Autor beschreibt hier sogar, fiir welche
Knaben welche Formen der Gymnastik und Arbeit er vorsieht.

352

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

sondern erst ihre kiinstliche Zusammenfiigung zu einem genau kalku-
lierbaren und reibungslos funktionierenden Ganzen kennzeichnete die
Strategie der philanthropischen Gymnastik insgesamt.

Hinsichtlich ihrer gesellschaftlichen Bedeutung liefSen sich die »kiinst-
lichen Ubungen « nahezu umstandslos auf das dynamische Model der ge-
sellschaftlichen Arbeitsteilung und Produktivititssteigerung tibertragen.
So ging etwa die Rede vom menschlichen Kérper als »bewundernswiir-
dige Maschine« wie selbstverstindlich davon aus, dass je vollkomme-
ner die Disziplinierung des Korpers gelang, desto produktiver und be-
herrschbarer wurde er zugleich.

»Die Disziplin steigert die Krafte des Korpers (um die 6konomische Niitz-
lichkeit zur erhohen) und schwicht diese selben Krifte (um sie politisch
fiigsam zu machen). Mit einem Wort: sie spaltet die Macht des Korpers; sie
macht daraus einerseits eine >Fihigkeit, eine sTauglichkeit, die sie zu stei-
gern sucht; und andererseits polt sie die Energie, die Michtigkeit, die dar-
aus resultieren konnte, zu einem Verhaltnis strikter Unterwerfung um. «3°7

Es ware allerdings verharmlosend, wiirde man diese Einschitzung Fou-
caults auf einzelne soziale Michte reduzieren, die die 6konomische
Brauchbarkeit und politische Fugsamkeit allein fur die Verfolgung be-
sonderer Zwecke einzusetzen versuchten. Vielmehr ist die »Fabrikation
des Disziplinarindividuums«3°* auf die Dialektik der Aufklirung selber
zurtckzufithren, die gleichermafSen »die Freiheiten entdeckt« und »die
Disziplinen erfunden«3 hat. Im Ubergang vom geregelten Merkantilis-
mus zur entfesselten Marktwirtschaft galten die hier exemplarisch auf-
gezeigten Rationalititsformen als fortschrittliches Maf§ der Vernunft.
Dabher ist es kein Zufall, dass die kiinstlichen Ubungen der philanthro-
pischen Gymnastik den Regeln des rational-analytischen Denkens ent-
sprechend angelegt waren, wonach der menschliche Korper zunichst
zergliedert und anschliefSend wieder zusammengesetzt werden musste,
um seine allgemeine Produktivkraft steigern zu konnen. Allerdings wa-
ren die dadurch erzielten Freiheitsgewinne der Zoglinge nur fiir den Preis
strikter Selbstregulierungen zu haben.

(d) Die letzte cartesianische Regel, wonach »so vollstindige Aufzih-
lungen und so allgemeine Ubersichten« aufzustellen seien, damit nichts
»vergessen«3'° werde, folgt dem Anspruch, dass gedanklich Geordne-
te in eine geschlossene Systematik zu uiberfiihren. Insbesondere die Zu-
sammenstellungen zur kiinstlichen Kérperschulung von Villaume, Guts-
muths und Vieth aus dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts verfolgen
ersichtlich — trotz offensichtlicher Beschrankungen ihrer Vorgehensweise

307 Foucault 1994, S. 177.

308 Ebda., S. 397.

309 Vgl. ebda., S. 285.

310 Siehe dazu weiter oben Anm. 233.

353

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

— das ubergeordnete Ziel, alle geordneten Einzelelemente moglichst li-
ckenlos in den allgemeinen Prozess der individuellen wie auch der gesell-
schaftlichen Aufklarung einzufiigen.>’* Dies konnte nur gelingen, indem
der menschliche Korper nicht nur in seiner konkreten Stofflichkeit, son-
dern ebenso allgemein, im Sinne seiner abstrakten Naturgesetzlichkeit,
gefasst wurde. Villaume spricht dies deutlich aus, wenn er fordert, man
miisse »sich befleifSigen, die Absichten der Natur und ihren Gang zu ken-
nen«32, Allerdings vergisst er nicht darauf hinzuweisen, dass auch die Na-
tur »ihre Irrungen<«« haben konnte, weshalb er empfiehlt, sich wenigstens
in Acht zu nehmen, »wenn ihr die Natur verbessern wollt«3'3, Da »die
Werke der Natur vor der Zeit der Vollendung missgestaltet sind«34, be-
stehe die vornehmste Aufgabe der philanthropischen Erziehung darin, ihre
Fehler zu korrigieren beziehungsweise an ihrer Verbesserung zu arbeiten.

Angesichts der »physikalischen Behandlung«3*s aller natiirlichen An-
lagen der Zoglinge wihnte man sich auf dem richtigen Weg. Mochten
die in diesem Zusammenhang zur Anwendung gebrachten allgemeinen
Gesetze der Natur unabinderlich sein, so galt dies fur die natiirlichen
Gegenstinde und stofflichen Korper ausdriicklich nicht, die zu veran-
dern beziehungsweise zu verbessern man sich anschickte. Eugen Konig
spricht in diesem Zusammenhang von der »anpassenden Verianderung
des Korpers«, die er folgendermaflen charakterisiert:

» Anpassung und Bildung schliefSen sich deshalb nicht aus, weil sie auf
unterschiedliche Ebenen des Naturbegriffs zielen. Indem der Mensch die
naturliche Empirie des Korpers rational-methodisch verandert, passt er
sich zugleich seiner ewigen Naturgesetzlichkeit< an.«3¢

Erst vor diesem Hintergrund erschliefSt sich die Rede vom »Geist« als »ei-
gentliche(s) Ich«3'7 beziehungsweise vom »Korper« als »universales Werk-
zeug, wodurch einzig und allein die Krifte der Seele entwickelt werden «3'8,

311 So versteht das biirgerliche Denken Ende des 18. Jahrhunderts » Aufkla-
rung« laut Ulrich Herrmann in dreifacher Hinsicht: »1. Als einen indi-
viduellen Prozess der (Selbst—) Aufklirung des Subjekts; 2. als einen ge-
sellschaftlichen, das heifst vor allem institutionell zu organisierenden und
abzusichernden Prozess der (kollektiven) >Volks—Aufklarung; 3. Als einen
gattungsgeschichtlichen Prozess der sich aufklirenden >Menschheit« als eines
>Subjekts« der Geschichte, deren Verlauf (Prozess) als Fortschritt (Progress)
entworfen wird.« Herrmann 1987, S. 35 (Hervorhebungen im Original).

312 Villaume 1969, S. 33.

313 Ebda., S. 28 und S. 29.

314 Ebda., S. 29.

315 Vgl. zu dieser Begriffsverwendung Gutsmuths 1893, S. 195.

316 Konig 1989, S. 78 und S. 83.

317 Siehe zu dieser Ausdrucksweise von Vieth weiter oben Anm. 2 50.

318 Zu dieser Aussage von Villaume siehe weiter oben Anm. 182.

354

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERMOBILISIERUNG

in ihrer ganzen Bedeutung. Die systematischen Kenntnisse iiber den Kor-
per sowie die praktischen Ubungen und Disziplinierungen dienten insge-
samt einem doppelten Zweck: Um den vermeintlich edlen — weil unver-
riickbaren — Teil des Menschen stirken zu konnen, galt es die Korper
durch die Anwendung der Naturgesetze zu verdndern beziehungsweise
zu verbessern. Das »rationale« beziehungsweise »eigentliche Ich« konn-
te sich auf diese Weise mit dem »Uneigentlichen« verbiinden, ohne seine
beherrschende Stellung einzubiifSen; es konnte sich seiner eigenen Natur
bemachtigen, indem der Korper fiir die Seele brauchbar gemacht wur-
de. Diese »Koppelung von Bemichtigen und Nachgeben, von Beherr-
schen und Sich-Unterwerfen«3%, die zugleich das neuzeitliche Verhiltnis
von Mensch und Natur zum Ausdruck bringt, wonach das Unterworfe-
ne nicht einfach negiert, sondern im Dienste der Herrschaft produktiv
gemacht wird, wird von Villaume geradezu paradigmatisch offengelegt:

»Wenn der Korper stark und fest ist, so dass er die Krifte hat, die Befeh-
le der Seele zu vollziehen; wenn er Festigkeit und Gesundheit genug be-
sitzt, um nicht durch Schwachheit und Leiden die Seele zu storen; wenn
er hinlédnglich abgehirtet ist, um nicht durch jeden widrigen Eindruck
zu leiden und die Wirkungen der Seele zu verwirren; so wird er ein taug-
liches und folgsames Werkzeug der Seele sein. «3°

Der Korper braucht die Seele, da er ohne ihre Leitung roh und unvoll-
kommen bliebe. Ebenso jedoch benétigt die Seele beziehungsweise der
Geist den Korper, denn »er ist die exekutive Gewalt des Menschen«3*'.
Die Figur des Herren sowie des Knechts fallen hier schon nicht mehr aus-
einander, wie insbesondere Gutsmuths klar erkennt, wenn er dem Kor-
per eine wechselnde Rolle zuschreibt und hierzu ausfiihrt:

»(D)er Korper ist ja nicht immer blof§ Diener. Ist er denn nicht zuerst
eine lange Zeit sogar Herr, Lehrer, damit der Geist befehlen lerne? Er
spielt also wenigstens nicht immer eine subalterne Rolle. Er ist nur Die-
ner, insofern er auf Geheif§ des Geistes die Bewegungen verrichtet, die
dieser ihm auftrigt; aber Lehrer, insofern er die Eindriicke aufnimmt
und vor die Anschauung des Geistes bringt. Beide verhalten sich wech-
selnd, bald leidend, bald titig im gegenseitigen Verhiltnisse. Der Zweck
des physischen Menschen ist mithin kein anderer, als: er soll Lehrer und
Diener des Geistes sein.«3**

»Subjekt« ist der korperlich disziplinierte und rational aufgeklarte Biir-
ger demnach nur als subiectum, als im Wortsinn Unterworfener, entwe-
der einem anderen oder auch sich selbst gegeniiber. Nahezu vollkommen
agiert er schliefSlich als Herr und Knecht in einer Person, das heifst als

319 Konig 1989, S. 83.

320 Villaume 1969, S. 123.
321 Gutsmuths 1804, S. 26.
322 Ebda., S. 26-27.

355

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Beherrscher und Beherrschter zugleich. Die Philanthropen machen sich
diese Doppelfunktion zunutze, indem sie ihre Zoglinge moglichst nicht
mehr von aufsen — durch die Lehrer sowie andere Menschenfreunde —
reglementieren, sondern stattdessen die Selbstbildungskrifte der Heran-
wachsenden gezielt in Gebrauch nehmen. Exemplarisch hierfur steht das
von Basedow eingefithrte und von Gutsmuths freimiitig kommentierte
»Kommandierspiel «323. Dieses Spiel, bei dem die Zoglinge »bald durch
Fragen, bald durch Befehle in Tatigkeit« versetzt werden und das be-
sonders geeignet sei, »schnelle Folgsamkeit leisten zu lernen«3*4; erfiillt
vor allem dann seinen Zweck, wenn es den Kindern gelingt, wihrend
der Ausiibung »ohne Leitung eines anderen« tiber sich selbst zu gebie-
ten: »Belehrung, Munterkeit, Lachen, Scherz, Bewegung sind hier ganz
in der Gewalt des Befehlenden, und das Spiel ist unerschopflich, wenn
er es selbst ist.«3*5 Spatestens hier zeigt die nur scheinbar nebensachliche
»Arbeit im Gewande jugendlicher Freude« ihre ernste Seite.

Der sich selbst kommandierende Zogling nimmt spielerisch schon die
Rolle vorweg, die er spitestens als Biirger ausfiillen muss — zumal die
Steigerung der Produktivkrifte bewirkt, dass die Erhaltung des Selbst
zunehmend fester an die Selbstherrschaft gebunden wird. Wahrend der
fruhe Hegel noch davon ausging, dass der unfreie Knecht die allgemei-
nen Interessen der Gattung vertritt und sich in seinen hergestellten For-
men und Produkten schlieflich selbst gewinnt3*¢, schreibt das Bild des
sich selbst gebietenden Zoglings das Motiv des sich verstetigenden Op-
fers fort. Sind Herr und Knecht erst in einer Person vereint, dann besteht
nur wenig Aussicht, dass sich der »Eigenwille« regt und aufbegehrt. Na-
her liegt hingegen, dass Begierde und Genuss an Bedeutung gewinnen,
wodurch die knechtische Unterdriickung bestenfalls abgemildert wird,
ohne jedoch den grundsitzlichen Konflikt zwischen Herr und Knecht
aufzuheben. Der Stachel, den Hegel mit seinem Arbeitsbegriff in die Welt
gesetzt hat, wird durch die philanthropische Aufklarungspiadagogik nur
noch tiefer ins Fleisch gebohrt. Die gegen sich selbst gerichtete Herr-
schaft kann ihre totalitiren Ziige kaum mehr verbergen.

323 Vgl. dazu Basedow 17835, S. 104-110 sowie Gutsmuths 1796, S. 326-328.
Bei diesem Spiel ging es darum, nach Aufforderung Dinge zu erraten oder
Begriffe zu benennen, die entweder gezeigt oder pantomimisch dargestellt
wurden. Vor allem der fremdsprachliche Unterricht bot hierfiir einen geeig-
neten Rahmen.

324 Vgl. Gutsmuths 1796, S. 327.

325 Ebda., S. 328.

326 Siehe dagegen zur resignativen »Unterwerfung der Selbstsucht des Knech-
tes« in Hegels Enzyklopddie Anm. 71 beziehungsweise zur Auflosung des
»Eigen- oder Einzelwillens des Knechts« in Hegels Geisteslebre Anm. 73
weiter oben.

356

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13. Nationalerziechung

Solange der Knecht »innerhalb der Knechtschaft stehen bleibt«3*7 und
seinen Willen durch das Abarbeiten seiner Natiirlichkeit bezwingt, in-
dem er seine Einzel- und Eigenheit in den Dienst der Allgemeinheit stellt,
erweist er sich als ebenso produktiv wie niitzlich. Mag der Herr beim
spaten Hegel als »Spezialist fiirs Allgemeine« die tibergeordneten Inte-
ressen des Gemeinwesens reprisentieren, so sorgt er als »Denkbeam-
ter« fur die Beaufsichtigung der allgemeinen Bedarfe.3*® Der Gebildete
tritt dabei als Vermittlungsfigur in Erscheinung, der tiber die arbeits-
teilig hergestellten Guter und Werke verfugt, indem er sie zum »Woh-
le des Landes«3* verwaltet. Der Knecht soll seinen Eigenwillen an den
von ihm produzierten Dingen aufrichten konnen, wihrend der Herr die
von ihm in Anspruch genommene Verfiigungsgewalt im Sinne »des Gan-
zen« austibt. Wahrend also der Knecht fur die Herstellung des Allgemei-
nen zustandig ist, kimmert sich der Herr um dessen Organisation und
Verwaltung.

Am Beispiel der philanthropischen Gymnastik wurde deutlich, dass
Arbeit und Verwaltung — oder mit anderen Worten: Willensakt und Kon-
trolle — nicht auf unterschiedliche Personen aufgeteilt werden miissen,
sondern im Sinne einer padagogisch angeleiteten Selbstermachtigung
auch individuell entwickelt werden konnen. Allerdings riickte schon
bald die Frage in den Vordergrund, welche ibergeordneten Interessen
durch die Stirkung individueller Krifte iberhaupt befordert werden
sollten. Bereits 1802, also noch vor der Niederlage PreufSens, pladierte
Hegel in einer zu Lebzeiten unveroffentlichten Schrift iiber die Verfas-
sung Deutschlands fiir eine zentrale Staatsgewalt, um individuelle Frei-
heit iiberhaupt erreichen zu konnen.33° Nach dem Sieg Frankreichs im
Jahr 1806 sah er — dhnlich wie auch andere Reichspatrioten, deren Be-
mithungen fiir eine Einigung und Reform des Deutschen Reichs an der
Machtpolitik Preu8ens und Osterreichs gescheitert waren —, in Napo-
leon den Friedensstifter Deutschlands sowie den Erneuerer Europas.
Der franzosische Kaiser galt vielen als Personifikation des zukiinftigen

327 Vgl. Hegel 1999, S. 116.

328 In der Enzyklopddie hat laut Hegel »der denkende Stand (...) die allgemei-
nen Interessen zu seinem Geschifte«. Hegel 1992, S. 500 (§ 528).

329 So in Hegels Betrachtungen zur Philosophie der Geschichte, die darin gip-
feln, dass zur Zeit der Aufklarung und Revolution »die Franzosen sogleich
vom Theoretischen zum Praktischen iibergegangen« seien, wogegen in
Deutschland seit der Reformation »die Aufklarung auf Seiten der Theolo-
gie« gewesen sei, so dass diesseits des Rheins das »Prinzip des Denkens«
und »der Versohnung« sich schon sehr viel frither abzeichnete. Hegel 1837,

S. 439.
330 Vgl. dazu Hegel 1998, S. 159—202.

357

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Weltbiirgers, der die Errungenschaften der Revolution verbreitete und
die kantische Idee des »Weltbiirgerstaats« greifbar erscheinen liefs. Je-
doch wuchs schon bald die Skepsis gegeniiber Napoleons Politik. Nach
Einfithrung des Erbkaisertums in Frankreich im Jahr 1804, das der ehe-
malige Erste Konsul noch durch eine Volksabstimmung legitimieren liefs,
wurde die konservative Wende in der Politik Napoleons immer deutli-
cher. Der aus bescheidenen Verhiltnissen stammende »Korse« suchte
den Anschluss an den europdischen Adel, so dass die Hochzeit mit der
Tochter des osterreichischen Kaisers im Jahr 1809 aus seiner Sicht nur
konsequent erschien. Hielt man zunéchst, vor allem in bildungsbuirger-
lichen Kreisen, die Einfithrung des Code Napoléon in den linksrheini-
schen deutschen Gebieten sowie spater auch in den nordwestdeutschen
Verbiinden fiir geeignet, ein innenpolitisch geeintes Europa unter fran-
zosischer Vorherrschaft zu errichten, so erstarkte bereits in den ersten
Jahren nach dem Zusammenbruch des Deutschen Reiches der Wunsch
nach einem moglichst machtvollen deutschen Einheitsstaat. Die durch
den »Herkules der Revolution«33* eingeleiteten Reformen und Moderni-
sierungen, wie etwa die Schaffung von Zugingen zu politischen Amtern
oder die gesetzliche garantierten Eigentumsrechte, wurden schlieSlich
in vielen Teilen des alten Reiches von einem wachsenden Nationalismus
uberlagert, der insbesondere in PreufSen zu Feindschaft und Hass gegen
die franzosische Besatzungsmacht fiihrte.

Zwar musste das besiegte Preuflen nicht dem Rheinbund beitreten,
jedoch waren erhebliche Kontributionszahlungen an Frankreich zu ent-
richten, die erst allmdhlich abgemildert wurden. In den ersten Jahren
nach der Niederlage von Jena und Auerstedt bemiihte sich vor allem
der preufSische Staatskanzler Freiherr Karl vom Stein um eine freund-
liche Reformpolitik gegeniiber Napoleon, die nicht zuletzt der Einsicht
geschuldet war, auf diese Weise den Wiederaufbau des zerstorten Lan-
des bewerkstelligen zu konnen. Zur gleichen Zeit entwickelte der preu-
Bische Reformer unter dem Eindruck spanischer Erfolge im antinapole-
onischen Kampf bereits Pline fur einen Volksaufstand gegen Napoleon.
Nachdem diese Plane bekannt geworden waren, wurde Stein entlassen,
enteignet und zum Staatsfeind Frankreichs erklart. Als Exilant agier-
te er von Briinn und Prag aus gegen Napoleon, bis ihn der Zar Alexan-
der I. zum politischen Berater Russlands berief. Die von Stein eingelei-
teten Reformen, wie die Bauernbefreiung, die Stidteordnung oder die
— zu seiner Zeit allerdings noch nicht realisierte — Abschaffung der alten
Kabinettsregierung, die zur Modernisierung Preufsens entscheidend bei-
trugen, wurden in abgeschwichter Form schlieSlich von seinem Amts-
nachfolger, Reichsgraf Karl August von Hardenberg, fortgefithrt. Beide
Politiker sollten sich im Jahr 1813 erneut begegnen, als sie die Erhebung

331 So der Publizist, Historiker und Napoleon-Verehrer Arentin 1809, S. 8.

358

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

gegen Napoleon vertraglich besiegelten — Hardenberg auf preufSischer,
Stein auf russischer Seite.

Dieses Beispiel verdeutlicht die Zerrissenheit sowie die Zerwiirfnisse,
denen die politisch Handelnden und Betroffenen in jener Zeit ausgesetzt
waren. Auf der einen Seite standen die Verfechter der Aufkliarungsideale,
denen die Gleichheit und Freiheit aller Menschen zur Richtschnur ihres
Denkens und Handelns wurde. Der Begriff der »Menschheit« griinde-
te nach diesem Verstindnis auf dem zum Selbstzweck erhobenen Na-
turrecht der Person, woraus nicht nur die universellen Rechtsansprii-
che jedes Einzelnen, sondern auch die »Grenzen der Wirksamkeit des
Staates«33* abgeleitet wurden. Der gesetzgebende Fiirst war demnach an
die unverduflerlichen Rechte des Menschen ebenso gebunden wie jeder
andere Biirger; ihre Ubersetzung in positive Rechtsvorschriften wurde
dementsprechend zum neuen Staatszweck biirgerlich verfasster Gesell-
schaften erhoben. Auf der anderen Seite standen jene Krifte, denen die
Fremdherrschaft nach dem Zusammenbruch des Deutschen Reichs so-
wie die Ausweitung der Machtbefugnisse des franzosischen Kaisers ein
Dorn im Auge waren. Wihrend sich Napoleon auf die Errungenschaf-
ten und Ideale der Revolution stiitzen konnte, die in der déclaration des
droits de I'lbomme et du citoyen aus dem Jahr 1789 ihren wirkmachti-
gen Ausdruck fanden, sympathisierten seine Gegner zwar mit den poli-
tisch entfesselten Freiheits- und Gleichheitsvorstellungen, jedoch suchten
sie nach eigenen Begriindungen und Ausdrucksformen, die nicht zuvor-
derst der franzosischen »Marianne« — als Symbolfigur der Republik333
— verpflichtet waren.

Vor allem in Preufsen war die Liebe zu Napoleon und der ihn tragen-
den »Gottin der Vernunft« merklich erkaltet, so dass die Kunst nun-
mehr darin bestand, die angestrebte politische Neuordnung des Staates
mit anderen Mitteln durchzusetzen als dies durch die blofSe Anpassung
an fremdherrschaftlich eingefithrte Normen und Gesetze moglich ge-
wesen wire. Der hierfiir zu wihlende Argumentationsgang konnte frei-
lich nur dann erfolgreich sein, wenn er nicht hinter die moralischen
und politischen Anspriiche der Menschenrechte zurtuckfiel und zugleich
die Moglichkeit eroffnete, innerhalb dieses Rahmens nationale Befug-
nisse und Besonderheiten geltend zu machen. Begrifflich schillernde
Konstruktionen wie etwa die »deutsche Freiheit« oder die »allgemeine

332 Hier in Anlehnung an die entsprechend betitelte Schrift von Wilhelm von
Humboldt. Siehe dazu weiter oben Anm. 150.

333 Schon im Jahr 1793 bekundete das revolutionire Frankreich vor aller Welt
seine Fortschrittlichkeit durch ein »Fest der Vernunft«, bei dem in der Ka-
thedrale von Notre Dame eine als Jakobinerin verkleidete Schauspielerin
als personifizierte »Gottin der Vernunft« auftrat. Vgl. dazu Winkler 2013,
S. 360. Zur Tkonographie der franzosischen Republik in der darstellenden
Kunst vgl. Chaudonneret 1996.

359

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Nationalfreiheit«33+ drangen in die 6ffentliche Diskussion, ohne dass
klar wurde, was darunter zu verstehen war beziehungsweise wer damit
adressiert werden sollte. Da das Heilige Romische Reich nicht mehr exis-
tierte, das zudem niemals den Charakter eines einheitlichen Staatswesens
besaf3, erschien auch der mit ihm verbundene deutsche Nationenbegriff
verbraucht. Allerdings machten die frithen Liberalen und Nationalis-
ten aus dieser Not eine Tugend, indem sie anstelle der vernunftgema-
Ben Geltung vorstaatlicher Rechte auf einen angenommenen vorhisto-
rischen Naturzustand verwiesen, in dem Freiheit und Gleichheit bereits
verwirklicht gewesen sein sollten und folglich nicht mehr theoretisch be-
grindet werden mussten.

»Das Prifix >Ur-« markierte sprachlich den vor— und aufSergeschichtli-
chen Charakter dieses Zustandes. Die naturrechtlichen Normen wurden
auch als >Urrechte« der Menschheit bezeichnet, aus denen sich die >Ur-
verhiltnisse« des Individuums zu Sachen und Personen herleiten lieflen;
auch von dem >Urvolk« ist die Rede«335.

Die Bezugnahme auf einen fiktiven Naturzustand bot fiir die Anhanger
dieser Richtung den vermeintlichen Vorteil, dass sie am vorhandenen
gesellschaftlichen Zustand Kritik iiben konnten, indem die MafSstiabe
hierfiir »weltimmanent und allgemeinverbindlich aus einem Zeitpunkt
abgeleitet wurden, der als Ausgangspunkt der Menschheitsentwicklung
galt«33¢. »Vermeintlich« deshalb, weil der Schritt vom politischen Nar-
rativ des Frithliberalismus, der die angenommene natiirliche Freiheit
des Menschengeschlechts hypothetisch herzuleiten versuchte, zum vol-
kischen Nationalismus, der anstelle der Menschheit sich auf das »Ur—
Volk« und die »Nation der Deutschen« berief, nur noch klein war.337 Die
mythische Rede vom »Ur-Volk«, mittels derer die Annahme einer homo-
genen Volksgemeinschaft und Abstammungsgeschichte gestiitzt werden
sollte, konnte nur zu leicht gegen alles vermeintlich » Volksfremde« be-
ziehungsweise »Undeutsche« gewendet werden.

334 Vgl. dazu Echternkamp 1998, S. 56.

335 Ebda., S. §8. Zwar beriefen sich auch Vertreter der Aufklarung auf die An-
nahme einer den Menschen gemeinsamen Natur, jedoch war, wie etwa bei
Rousseau, die Vernunft und nicht die Mehrheit mafigebend fiir die Beant-
wortung der Frage nach dem politisch anzustrebenden Gemeinwohl. Der
allgemeine Wille (volonté générale) war schlieSlich auch fiir diesen Autor
eine moralisch vorausgesetzte und keine empirische GrofSe.

336 Echternkamp 1998, S. 57.

337 Modern war dieser Nationalismus dem eigenen Anspruch nach, sofern re-
ligiose Vorstellungen und Bindungen nicht mehr als politisch leitend ange-
sehen wurden. Die frithliberalen und nationalistischen Spekulationen tiber
den »Ursprung der Menschheit« beziehungsweise des »deutschen Volks«
konnten ihren quasi-religiosen Charakter freilich nicht verbergen.

360

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

Wihrend Hegel als Begriinder der preufSisch—deutschen Staatsideologie
galt, avancierte Johann Gottlieb Fichte zum Verkiinder des deutschen Na-
tionalismus. Zwar bekannte sich der Griindungsrektor der Berliner Uni-
versitit Zeit seines Lebens zu den Idealen der Republik, jedoch erwies sich
der »Ich- und Freiheitsdenker « zugleich als scharfer Gegner der franzosi-
schen Fremdherrschaft. Das war durchaus gefihrlich, da die Besatzungs-
macht jede Form des Widerstandes mit harten Sanktionen und Exekutio-
nen bestrafte. Doch hinderte dies Fichte nicht daran, in den im Winter des
Jahres 1807/08 in Berlin gehaltenen Reden an die deutsche Nation den
Selbstbehauptungswillen der Deutschen ideologisch zu stirken und ge-
gen Napoleon zu richten. Nur wenige Jahre zuvor, in den Vorlesungen des
Jahres 1804/05 Uber die Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters, vertrat
Fichte noch eine universalistische Position, wonach »das Vaterland des
wahrhaft ausgebildeten christlichen Europders« allein »derjenige Staat«
sein konne, »der auf der Hohe der Kultur«33% stehe. Nicht an einem riick-
standigen Nationalismus, sondern am » Weltburger-Sinn «33° solle man sich
orientieren, um schliefflich auch den kulturellen Entwicklungsstand eines
Staates daran messen zu konnen. Da Staaten und Nationen vor politischen
Fehlentwicklungen nicht gefeit waren, vertrat Fichte anfanglich noch eine
kosmopolitische Haltung, die seinem Verlangen nach Freiheit und Selbst-
bestimmung einen allgemeinen Ausdruck verlieh. Im » Manifest des deut-
schen Nationalismus«3+° verengte sich die weltbiirgerliche Position des
preufSisch-patriotischen Philosophen jedoch ins genaue Gegenteil, sofern
anstelle weltbiirgerlicher Ideen und Absichten nunmehr Volk und Vater-
land als Subjekt der Freiheit angesehen wurden.

Was war geschehen? Auffallig ist, dass der Freiheitsbegriff Fichtes in
politischer Hinsicht eine Akzentverschiebung erfuhr. Wurde das als ab-
solut frei vorgestellte »Ich« in Fichtes Wissenschaftslebre aus dem Jahr
1794 noch als alleiniger Bestimmungsgrund des Denkens angesehen, das
in einem Akt der Antithesis der Vernunft eine Art Widervernunft ent-
gegenstellt,’#* so verlagert sich dieser Akt der Entgegensetzung in den

338 Vgl. Fichte 1806, S. 468 (im Original zum Teil hervorgehoben). Etwas spiter
heifSt es: »Jener Staat, der gefihrlich fehlgreift, wird mit der Zeit freilich un-
tergehen (...). Mogen dann doch die Erdgebornen, welche in der Erdscholle,
dem Flusse, dem Berge, ihr Vaterland anerkennen, Biirger des gesunkenen
Staates bleiben; sie behalten, was sie wollten und was sie begliickt: der son-
nenverwandte Geist wird unwiderstehlich angezogen werden, und hin sich
wenden, wo Licht ist, und Recht.« Ebda., S. 468—469.

339 Vgl. ebda., S. 469.

340 So die Charakterisierung von Fichtes Reden an die deutsche Nation durch
Winkler 2015, S. 398.

341 Richard Kroner kommentiert diesen Gedanken Fichtes folgendermafien:
»Das Ich ist ein praktisch strebendes: dies besagt, dass es kein in sich ru-
hendes, kein in sich vollendetes ist, dass es nicht ohne Beziehung zu etwas

361

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Reden an die deutsche Nation gleichsam von innen nach aufsen. Dem be-
jahenden deutschen »Nationalcharakter«34 tritt in der Person Napole-
ons der verneinende franzosische Herrscher mit demselben Anspruch auf
Absolutheit entgegen und stellt damit die politische Freiheit sowie das
Selbstbestimmungsrecht der Deutschen in Frage. Wihrend bei Fichte in
philosophischer Hinsicht die Entgegensetzung noch als notwendiger Akt
der Geistesfreiheit gedeutet wird, damit das endliche Ich tiberhaupt da-
nach streben kann, »wieder absolut zu werden«34, negiert die politische
Fremdherrschaft die erst noch herzustellende Souveranitit Deutschlands
als einer politisch freien und selbstindigen Nation. Es fillt auf, dass Fich-
te in diesem Zusammenhang tiber das deutsche Volk spricht, als wire es
ein grofles, zusammengeschlossenes Individuum mit besonderen Eigen-
heiten. In seiner achten Rede uiber die Frage: »Was ein Volk sei, in der
hoheren Bedeutung des Wortes, und was Vaterlandsliebe«, kommt der
politisierende Philosoph und Patriot zu dem Schluss:

»Der Glaube des edlen Menschen an die ewige Fortdauer seiner Wirk-
samkeit auch auf dieser Erde griindet sich demnach auf die Hoffnung
der ewigen Fortdauer des Volkes, aus dem er sich selber entwickelt hat,
und der Eigentiimlichkeit desselben, nach jenem verborgenen Gesetze;
ohne Einmischung und Verderbung durch irgendein Fremdes, und in das
Ganze dieser Gesetzgebung nicht Gehoriges. «344

Die aufSergewohnliche Tat des Einzelnen erfihrt Bestindigkeit und Be-
deutung erst im Kontext des Kollektivs. Das » Volk« als »das Ganze der
in Gesellschaft miteinander fortlebenden, und sich aus sich selbst immer-
fort natiirlich und geistig erzeugenden Menschen «345, erh6ht zugleich das
»Ich«, das sich in seinem Streben nach Einheit und Freiheit mit seiner
»Nation« verbunden weif§ sowie »vermittelst ihrer« mit dem »ganze(n)
Menschengeschlecht«34¢. Der aufklirerische Gedanke an »die Mensch-
heit« taucht hier zwar auf, er tritt jedoch deutlich hinter die erstrebte
»Fortdauer des Volkes« zuriick. Fichte setzt zuerst auf die »deutsche Na-
tion« beziehungsweise auf »Volk und Vaterland«, wenn es darum geht
zu bestimmen, »was hienieden ewig sein kann«3+7. Die »hohere Ansicht

ihm Entgegengesetzten, das ihm widerstrebt, gedacht werden kann. Im Stre-
ben liegt der letzte Grund fiir das Entgegensetzen und fiir den Gegenstand;
denn Streben ist nur moglich, wenn eine Schranke da ist, die das Streben
hindert, an sein Ziel zu kommen: nimmt man die Schranke fort, so hort das
Streben auf.« Kroner 1977, S. 505.

342 Fichte 1978, S. 129.

343 Kroner 1977, S. 505.

344 Fichte 1978, S. 129.

345 Ebda., S. 128.

346 Ebda., S. 129.

347 Ebda., S. 131.

362

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

des Menschengeschlechts« sei im besten Fall eine Aufgabe fur die kunf-
tige »hohere Bildung«34%, nicht jedoch eine politische Notwendigkeit, die
danach dringe, das eigene Kollektiv gegen die Fremdherrschaft aufzu-
richten. Fir die »Nationalerziehung« reiche es demnach aus, den Ein-
zelnen zu einem guten Volksgenossen zu machen, der »titig, wirksam,
sich aufopfernd« fiir die Fortdauer der Nation eintritt und bereit ist, die
»Liebe zu seinem Volke«3+ mit ganzer Hingabe zu bezeugen: Um seine
Nation »zu retten, muss er sogar sterben wollen, damit diese lebe«35°.

Zur Nationalerziehung zihlt Fichte ausdriicklich »die Entwicklung
der korperlichen Fertigkeit«3st — dies nicht zuletzt eine Folgerung aus
der schweren militarischen Niederlage PreufSens aus dem Jahr zuvor. Der
Philosoph erwihnt in diesem Zusammenhang Johann Heinrich Pestaloz-
zi, der in seinen Schriften zwar nutzliche Ansitze fiir eine »korperlich(e)
Erziehung«, jedoch noch »kein ABC« dieser erst noch auszubildenden
»Kunst«35* entwickelt habe. Ein solches Alphabet des »korperlichen
Konnens« miisse:

»(...) erst geliefert werden, und zwar bedarf es dazu eines Mannes, der, in
der Anatomie des menschlichen Korpers, und in der wissenschaftlichen
Mechanik auf gleiche Weise zu Hause, mit diesen Kenntnissen ein ho-
hes Maf§ philosophischen Geistes verbinde, und der auf diese Weise fa-
hig wire, in allseitiger Vollendung diejenige Maschine zu finden, zu der
der menschliche Korper angelegt ist, und anzugeben, wie diese Maschine
allmahlich, also dass jeder Schritt in der einzig moglichen richtigen Folge
geschihe, durch jeden alle kiinftigen vorbereitet, und erleichtert, und da-
bei die Gesundheit, und Schonheit des Korpers, und die Kraft des Geistes
nicht nur nicht gefihrdet, sondern sogar gestarkt und erhoht wiirde (...).353

Die bereits vorliegenden Schriften von Vieth, Villaume und Gutsmuths
waren Fichte zu diesem Zeitpunkt offensichtlich nicht bekannt. Doch
nicht dieser Gedanke ist entscheidend. Wichtiger ist vielmehr, dass Fich-
te in dieser Konstitutionsphase der deutschen Nationalbewegung den

348 Ebda., S. 132.

349 Ebda., S. 130.

350 Ebda. Auch in dieser Hinsicht erwies sich Fichte als konsequenter Verfechter
seiner Ansichten. Nachdem die preufSische Landwehr einige Jahre spater, am
17. Mirz 1813, eingefiihrt worden war, meldete sich Fichte als Freiwilliger
und wurde ein mit zwei Pistolen und langem Degen bewaffneter Landsturm-
mann. Vgl. dazu die entsprechende Zeichnung von Carl Zimmermann, Jo-
hann Gottlieb Fichte als Soldat, aus dem Jahr 1813 (Bildarchiv PreufSischer
Kulturbesitz). Hier ist nur anzumerken, dass der Berliner Landsturm, dem
neben anderen auch die Professoren Schleiermacher und Savigny angehor-
ten, von blutigen Kampfen verschont blieb.

351 Fichte 1978, S. 157.

352 Vgl. ebda.

353 Ebda.

363

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Zusammenhang zwischen der politischen und korperlichen Erziehung?s+
nachdriicklich herausstellt. Und dass dieser Zusammenhang vor dem Hin-
tergrund einer militarischen Niederlage hervorgehoben wurde — die zur
Folge hatte, dass PreufSen etwa die Hilfte seiner Einwohner einbiifSte, mehr
als too Millionen Francs an Reparationsleistungen erbringen und weit
tiber 20000 franzosische Soldaten in preufSischen Festungen einziehen las-
sen musste —, unterstreicht den wehrhaften Auftrag der erst noch einzurich-
tenden »vaterlindischen Kérpererziehung«3ss, Der Ubergang vom schuli-
schen Unterrichtsfach Gymnastik zum nationalen Erziehungskonzept des
Turnens war damit — avant la lettre — schon bei Fichte vorgezeichnet.
Der dem Philosophen noch unbekannte und gesuchte »tatkriftige
Mann«, Friedrich Ludwig Jahn, der diesen Auftrag schlieflich erfillen
sollte, verfasste etwa zeitgleich mit Fichtes patriotischen Vorlesungen
eine Schrift mit dem programmatischen Titel Deutsches Volkstum, die je-
doch erst drei Jahre spater publiziert wurde.35¢ Obwohl Jahn von Fichtes
1807/08 gehaltenen und 1808 publizierten Reden an die deutsche Nati-
on nicht direkt beeinflusst wurde — er kehrte nach seiner Berliner Schul-
zeit im Grauen Kloster erst 1809 dortselbst als Lehrer zurtick — finden
sich zwischen diesen beiden Autoren erstaunliche Ubereinstimmungen.
Sofern es darum ging, eine neue und eigenstindige Nationalerziehung
zu begriinden, die den Besonderheiten »des Deutschen« gerecht zu wer-
den versprach, bestand die gemeinsame Aufgabe zunichst darin, die ver-
meintlichen » Wesensmerkmale«357 des politisch in den Vordergrund ge-
stellten Anliegens herauszustellen. Was war die »deutsche Nation«? Worin
unterschied sie sich von anderen Nationen? Wer gehorte zu ihr? Es gab be-
reits bedeutende Ansitze, auf die Fichte und Jahn sich hitten berufen kon-
nen, wie etwa Schillers Gedanken zur »deutschen Kulturnation«3s%, Jedoch

354 Zwar findet sich schon bei Gutsmuths der Hinweis, dass eine 6ffentliche
Gymnastik das »Volk« leiten und ihm »Patriotismus« einflossen konne,
weshalb er sie gar fiir »ein Haupterziehungsmittel der ganzen Nation hal-
te«. Jedoch beschrinkten sich die gymnastischen Ubungen im Jahr 1793
noch auf »unsere Gymnasien«. Mit Blick auf die »Griechen und Romer«
fragt Gutsmuths daher wehmiitig: »wo sind bei uns die herrlichen Gebaude
der alten Gymnasien, Palaster, Amphitheater? « Gutsmuths 1893, S. 61 (im
Original teilweise hervorgehoben).

355 »Zur ndheren Bestimmung der deutschen Nationalerziehung« sowie zur
Frage: »Wem die Ausfilhrung dieses Erzichungsplanes anheimfallen wer-
de«, vgl. die so uiberschriebenen Ausfithrungen der zehnten und elften Rede
bei Fichte 1978, S. 158-191.

356 Jahn 1810.

357 Fichte verwendet in diesem Zusammenhang den dhnlich unscharfen Begriff
der »deutschen Nationaleigentiimlichkeiten«, Fichte 1978, S. 27.

358 In den Vorstudien zu dem geplanten, jedoch nicht mehr vollendeten Gedicht
Deutsche GréfSe formuliert der Dichter: »Deutsches Reich und deutsche

364

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

erschienen die Ausfuhrungen aus dem Zentrum der Deutschen Klassik
vielen Zeitgenossen zu abstrakt. Das staatsferne und grenziiberwinden-
de Kulturverstindnis namhafter Vertreter des Sturm und Drang galt nach
dem Untergang des Alten Reiches bald schon als untauglich, um das Ziel
einer politisch geeinten Nation durchsetzen zu konnen. Stattdessen berief
man sich auf naheliegende, volkstiimliche Traditionen, die von den Ro-
mantikern in Volksbiichern, Gedichten, Liedern und Marchen gesammelt
wurden und ein Gegengewicht zu der als kalt empfundenen Verstandes-
welt der Aufklarung bilden sollten.?s Jahn kniipfte unmittelbar hieran an,
wenn er im Deutschen Volkstum beispielsweise iiber Themen wie »All-
gemeine Volkstracht«, »Volksfeste«, »Ehrenbegrabnisse« sowie » Volks-
tumsdenkmaler« schreibt.3¢® Im Abschnitt tiber das so genannte »Volks-
tiimliche Biicherwesen«, in dem unter anderem volkstiimliche »Deutsche
Namen«3¢* aufgelistet werden, findet sich auch ein Kapitel tiber »Bi-
cher, die noch mussten in Deutscher Sprache geschrieben werden«3¢*, Ne-
ben dem Hinweis auf ein Volksliederbuch, Deutsche Heldengeschichten
(»Hermann der Cherusker«), Volksmarchen und Sagen (»Faust und Eu-
lenspiegel «), entwirft Jahn selber die — wie er behauptet — »Inhaltsanzei-
ge einer verlorenen und vernichteten Handschrift«, die er »Denkbuch
fur Deutsche«3% nennt. Dieses »Denkbuch« soll seiner Ansicht nach ein

Nation sind zweierlei Dinge. Die Majestit des Deutschen ruhte nie auf dem
Haupt seiner Fiirsten. Abgesondert von dem Politischen hat der Deutsche
sich einen eigenen Wert gegriindet, und wenn auch das Imperium untergin-
ge, so bliebe die deutsche Wiirde unangefochten. Sie ist eine sittliche Grofe,
sie wohnt in der Kultur und im Charakter der Nation.« Schiller 1902, S. 5.

359 »Heidelberg wurde zwischen 1806 und 1808 zum Hauptquartier dieses neu-
en, auf Mirchen, Mythen, Volkslieder und andere historische Uberlieferun-
gen gerichteten romantischen Interesses. (...) Es waren zuerst die Professo-
ren Savigny und Creuzer, die nach der Neugriindung der Universitit 1803
zielstrebig darauf hinarbeiteten, Heidelberg, nach Jena, zum Sammelpunkt
der Romantiker zu machen.« Safranski 2007, S. 180-181.

360 So in Kapitel VII, das den bezeichnenden Titel »Volksgefiihl« trigt. Jahn
1810, S. 323-396.

361 Ebda., S. 377—381.

362 Ebda., S. 388-398. Jahn vergisst in diesem Zusammenhang nicht, noch ein
weiteres Kapitel zu erginzen, das er mit »Undeutsche unvolkstiimliche Bii-
cher« betitelt. Vgl. ebda., S. 398-399.

363 Vgl. ebda., S. 393 sowie die ebenfalls wundersamen Aussagen iiber die
behauptete Existenz der literarischen Vorlage aus der einleitenden »Er-
klarung«: »Einst entstanden (...)«. Ebda. S. XV. Siehe dazu auch den ent-
sprechenden Verweis auf vermeintliche vorhistorische Zustinde im frii-
hen Nationalismus als Form der Begriindungsvermeidung in Anm. 335
weiter oben. Ahnlich verfihrt auch Fichte, wenn er etwa von der »Eigen-
timlichkeit« des Volkes »nach jenem verborgenen Gesetzte« spricht. Sie-
he dazu weiter oben Anm. 344. Wie man hieran sieht, ist der Schritt von

365

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

»vollendetes Werk iiber die Deutschheit« sein, das »vor dem Thron, und
der Volksversammlung; auf dem Altar, und dem Lehrstuhl; im hauslichen
Zimmer, und im Feldlager «3% niedergelegt werden konnte. Inhaltlich sol-
len in der Vorrede zu diesem Buch »Volkstiimer und Volker« in ihrem
geschichtlichen Auf und Ab angesprochen werden, um ihnen die »Eigen-
tiumlichkeiten der Deutschen Geschichte« gegeniiberstellen zu konnen.
Dazwischen liegen Abschnitte iiber Themen wie » Merkwiirdigkeiten der
Natur und Kunst in Deutschen Landen« oder »Vaterlandische Wande-
rungen, mit einer versinnlichenden Reichskarte«3%. Zudem ist ein ldnge-
res Kapitel zur Beantwortung der Frage vorgesehen: »Was die Deutschen
fir die Menschheit getan«3¢¢ haben, bevor das Buch mit einem Kapitel
uber »Mustermenschen aus der Deutschen Geschichte«3¢7 schliefSen soll.
Wie gesagt, handelt es sich hierbei um einen — im Sinne Jahns — rekons-
truierten idealtypischen Entwurf, dessen erwiinschte Ausfithrung geeig-
net wire, die »Hochgedanken >Volk, Deutschheit und Vaterland««3% zur
Anschauung zu bringen. Im Ubrigen scheint Jahn jedoch daran zu zwei-
feln, dass seine eigenen Ausfithrungen zum Deutschen Volkstum diesem
Anspruch gerecht werden, da er eingesteht: »Das Buch ist nur ein Aus-
zug meiner Welt«3®,

Man konnte es dabei belassen und diese eigentumliche Art einer ar-
gumentationsfreien und unreflektierten Erbauungsliteratur beiseitelegen,
die zum Begriff »Deutschheit« nichts Erhellendes beitragt. Wann immer
— mit Fichte ausgedriickt — »deutsche Nationaleigentumlichkeiten« an-
gesprochen werden, so handelt es sich hierbei ausnahmslos um Allge-
meinplatze, Klischees, Vorurteile und Meinungen, die teilweise mit his-
torischen Beziigen unterlegt werden, ohne jedoch ihre Einseitigkeit zu
verlieren, da die rhapsodischen Riickgriffe und Reminiszenzen vor allem
der volkstiimlichen Selbstvergewisserung dienen.

»Volkskraft, Biederkeit, Gradheit, Abscheu der Winkelziige, Rechtlich-
keit, und das ernste Gutmeinen, waren seit einem Paar Jahrtausenden
die Kleinode unsers Volkstums, und wir werden sie auch gewiss durch
alle Weltstiirme bis auf die spateste Nachwelt vererben. «37°

marchenhaften »Ur-Zustinden « zu fragwiirdigen » Wesenszuschreibungen «
vergleichsweise klein.

364 Ebda., S. 392.

365 Vgl. ebda., S. 393.

366 Ebda., S. 395-396. Genannt werden in diesem Zusammenhang Themen wie
»Die bessere Behandlung des weiblichen Geschlechts« oder die »Einschrin-
kung der Bourbons«. Ebda.

367 Ebda., S. 398.

368 Ebda., S. 1o.

369 Ebda., S. XXI.

370 Ebda., S. 10.

366

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

Gegen dieses Pathos lieSe sich leicht das Wissen um den weiteren Fort-
gang der Geschichte einbringen, um zu zeigen, wie die spateren » Welt-
stiirme« durch einige der hier beschworenen »Kleinode unsers Volks-
tums« schliefSlich mitausgelost wurden. Doch auch ein unverstellter
Blick zuriick hitte Jahn zeigen konnen, dass gerade durch »ernstes Gut-
meinen« nicht nur in der deutschen Geschichte Schlechtes erst hervorge-
bracht wurde. Wer jedoch, wie der frithe Nationalismus insgesamt, dar-
an interessiert war, die »Hoffnung fiir Deutschland und Deutschheit«37!
politisch zu verankern, dem war an der Verbreitung weltanschaulicher
Uberzeugungen und Ideen ganz offensichtlich mehr gelegen als an be-
griindeten Uberlegungen und differenzierten Betrachtungen.

Es wiirde dem Autor nicht gerecht, wirde man Jahn — der »die Ge-
schichte« als seine »alteste Jugendgespielin«37* preist —, theoretisch be-
gegnen. Das Deutsche Volkstum ist vor allem eine ideologische Erbau-
ungsschrift, die darauf abzielte, gesellschaftspolitisch Einfluss zu nehmen.
Die Resonanz auf Jahns Schrift war freilich nicht besonders grofs. Nur in
einigen Zeitungsartikeln erhielt er Lob, wihrend zur gleichen Zeit sein
Gesuch um eine Anstellung an der Universitit zu Berlin von Wilhelm von
Humboldt und Friedrich Schleiermacher abgelehnt wurde. Jahn suchte
daher nach anderen Einflussmoglichkeiten und grundete im November
1810 in Berlin den Deutschen Bund, dessen Mitglieder sich verpflich-
teten, in ihrem jeweiligen Wirkungskreis fur den »nationalen Gedan-
ken«373 zu werben. Jahn verfasste ein Programm und sorgte dafur, dass
der Deutsche Bund auch in anderen preufSischen Stadten entsprechende
Zweigstellen griindete. Der eigentliche Durchbruch gelang Jahn schlief3-
lich im Frihjahr 1811, als er seine Anstellung als Erzieher am Berli-
nisch-Kollnischen Gymnasium sowie an der Plamannschen Privatschule
nutze, um mit einigen Schiilern an zwei Nachmittagen der Woche kor-
perliche Ubungen und Gelindespiele vor den Toren der Stadt zu veran-
stalten. Begonnen hatte er damit zwar schon im Jahr zuvor, doch erst
im zweiten Jahr beteiligten sich auch Schiiler anderer Gymnasien sowie
Studenten der Berliner Universitdt an den Freiluftaktivititen. Um den

371 Ebda., S. XIX.

372 Ebda., S. XVIII. An anderer Stelle weist Jahn darauf hin, dass »Wissen-
schaft« im Unterschied zur bloffen »Gelehrsamkeit« notwendig »zur An-
wendung« kommen miisse: »Wer den Versuch wagt, aus vielen zugerichte-
ten Einzelheiten, ein verbundenes Ganzes aufzustellen, wird ein Wohltiter. «
Ebda., S. 6. Es bedarf nicht viel Phantasie um zu erkennen, dass der Autor
diese Rolle nicht zuletzt fiir sich selbst beansprucht.

373 Vgl. dazu Duding 1980, S. 23 3. In seiner nationalen Zielsetzung stimmte der
Deutsche Bund mit dem bereits 1803 gegriindeten Reimerschen Kreis, dem
unter anderen auch Friedrich Schleiermacher und Ernst Moritz Arndt ange-
horten, sowie der im selben Jahr von Friedrich Friesen gegriindeten Fechi-
bodengesellschaft iiberein. Vgl. ebda.

367

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

aufSerschulischen Charakter der Veranstaltung zu unterstreichen und
um ihre Organisationsform verstetigen zu konnen, wurden bereits Mit-
gliedsmarken ausgegeben und Mitgliedsbeitrige erhoben. Wichtig fiir
die weitere Entwicklung dieses Treibens auf der damals noch aufSerhalb
von Berlin gelegenen Hasenheide war, dass die von Jahn so genannte
»Turngesellschaft«374 6ffentlich in Erscheinung trat und zahlreiche Zu-
schauer anlockte — unter ihnen wichtige Vertreter des preufSischen Staa-
tes. Um einen besseren Eindruck von Jahns Aktivititen zu gewinnen, sei
hier aus den Unterlagen der Mainzer Zentraluntersuchungskommission
zitiert, die im Jahr 1827, also sieben Jahre nach dem offiziellen Turnver-
bot, sich riickblickend mit dem politischen Wirken der Turn- und Bur-
schenschaftsbewegung beschiftigte. Uber die Anfinge des Turnens wird
dort berichtet, dass Jahn im Frithjahr 1810:

»(...) mit einigen Schiilern die korperlichen Ubungen (durchfiihrte; EB.),
die nachher unter dem Namen der Turnkunst so viel Ruf und Bedeutung
erhalten haben. Jahn’s Zweck dabei war, wie er angibt, das Turnen durch
dessen geregelte und gemeinschaftliche Betreibung (die seine Bestrebun-
gen von jenen anderer Gymnastiker unterschied) zu einem offentlichen
Vereinigungspunkte der Jugend zu machen, ihrer Verweichlichung ent-
gegen zu arbeiten, und sie zum kiinftigen Kampfe fir das Vaterland zu
stirken; daher er seine Turnschiiler auch frithzeitig auf das Gebiet der
Politik fuhrte, Liebe zum gemeinsamen Deutschen Vaterlande in ihnen
zu wecken und ihren Hass gegen die Franzosen, als dessen Unterdrii-
cker, zu entflammen suchte. «37s

In diesem Bericht werden wichtige Aspekte der frithen Turnbewegung
genannt: Die » Turnkunst« verfolgte, anders als die philanthropische
Gymnastik, ein dezidiert 6ffentliches Anliegen, das durch nationalisti-
sche Erziehungsziele und Machtinteressen bestimmt war. Vorrangig ging
es nicht darum, die Jugendlichen auf die neuen Leistungsanforderun-
gen der buirgerlichen Gesellschaft vorzubereiten, indem ihre korperli-
chen Anlagen und Krifte vervollkommnet wurden, sondern das Turnen

374 Brief an Carl Friedrich Wolf Feuerstein, vom 25. Juli 1811. In: Meyer 1913,
S.32.

375 Bartmuf$/Kunze/Ulfkotte 2008, S. 258-259. Die Mainzer Untersuchungs-
kommission war die zentrale Behorde zur Untersuchung so genannter »re-
volutiondrer Umtriebe« in PreufSen. Sie nahm 1819 ihre Arbeit auf, nachdem
kurz zuvor zwischen den zehn grofSten deutschen Staaten die so genann-
ten »Karlsbader Beschliisse« gefasst worden waren, die die Restauration in
Deutschland einleiteten und eine Verhaftungswelle vermeintlicher Demago-
gen ausloste. Der Jurist und Schriftsteller E. T. A. Hoffmann wurde mit der
Untersuchung beauftragt und pladierte im Falle von Jahn fiir dessen Frei-
lassung. Hoffmann hegte zwar keine Sympathien fiir den politischen »Stru-
delkopf«, hielt ihn aber nach Maflgabe des preufSischen Strafrechts nicht fiir
kriminell. Vgl. Hoffmann 1968, S. 263.

368

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

diente vor allem der volkstiimlichen Erbauung und Kampfvorbereitung,
die gemafS der nationalistischen Gesinnung Jahns gegen »die Franzosen«
gerichtet war. »Patriotische Liebe« und »nationalistischer Hass« waren
somit eng verbunden, ohne dass die franzosische Besatzungsmacht hier-
von merklich Notiz genommen hitte. Dies dnderte sich erst 1813, als
Jahn und einige andere Geheimbiindler im Befreiungskampf gegen Na-
poleon sich dem koniglich-preufSischen Freikorps des Majors Ludwig
Adolf von Litzow anschlossen.37¢ Eine Voraussetzung fiir die freimiitige
Bereitschaft zum Kampf war, dass Jahn durch das Turnen auf der Ha-
senheide, dem an »Festtagen des Vaterlandes«377 mehrere tausend Zu-
schauer beiwohnten, bereits der Schritt in die Offentlichkeit gelungen
war. Hierdurch wurde zugleich eine »neue Entwicklungsphase in der Ge-
schichte des organisierten Nationalismus in Deutschland «37® eingeleitet,
in der die ihn treibenden Krifte immer stirker nach aufSen wirkten. Das
von Staat und Schule unabhingige Turnen wurde damit zu einem wich-
tigen Faktor der frithen Nationalbewegung in Deutschland und Jahn zu
einer ihrer zentralen Figuren.

Mit dem Turnen gelang es Jahn, unmittelbar auf die Jugendlichen ein-
zuwirken. Ganz im Sinne seines national-erzieherischen Anliegens wur-
den neben dem praktischen Ubungsbetrieb gemeinsame Turnfahrten or-
ganisiert, patriotische Lieder gesungen, volkstiimliche Gedichte rezitiert
oder einzelne Passagen aus dem Deutschen Volkstum vorgetragen. Jahn
selber trat in diesem Zusammenhang gerne als » Turnvater« in Erschei-
nung, der es verstand, die volkstiimlichen Phantasien seiner » Turnjiin-
ger« anzuregen und so auf sich zu richten, dass alles Fremdldndische
schlieSlich als eine Gefahr fiir das deutschsinnige Gemeinschaftsleben
erschien.’”? Dabei war die Berliner Turngesellschaft keineswegs ein Hort
praktizierter Vereinsdemokratie, wie — zumindest nach liberalem Selbst-
verstindnis — die spateren » Turngemeinden« in den Jahren vor der Re-
volution 1848/49. Wihrend der » Turnverein« im Vormarz von seinen
biirgerlichen Mitgliedern bereits als demokratisches Vorbild angesehen
wurde, das jedem mannlichen Mitglied gleiche Partizipationsmoglichkei-
ten nach dem Prinzip: »Ein Mann, eine Stimme «3% einrdumte, waren die

376 Zur militirischen Bedeutung und Zusammensetzung dieses Freiwilligenver-
bandes sowie zur Geringschitzung des » Turnvaters« seitens der ihm unter-
stellten Soldaten, vgl. Hegemann 1979, S. 126-138.

377 Maffmann 1865, S. 284.

378 Diding 1980, S. 234.

379 Vgl. dazu Richartz 1999.

380 Der patriarchalische Grundzug ist hier wortlich zu nehmen, da Frauen zu
dieser Zeit noch keine Mitbestimmungsrechte besaflen. Zudem bleibt an-
zumerken, dass auch nach der gescheiterten Revolution »die Turner keines-
falls eine >Gemeinschaft« als Vorstufe einer nivellierten Biirgergesellschaft
im Blick« hatten, sondern eher auf ein »harmonisches Zusammenwirken

369

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

frithen Turngesellschaften in und aufSerhalb Berlins — 1817 gab es bereits
mehr als Too offentliche Turnplitze allein in PreufSen — streng hierar-
chisch organisiert. Selbst als nach einigen Jahren erstmals ein sogenann-
ter » Turnrat« eingerichtet wurde, der unter anderem die Einhaltung der
von Jahn und seinem Schiiler Eiselen verfassten » Turngesetze«3%" {iber-
wachen sollte, legten die Mitglieder dieses Gremiums ihre Vorschlige
dem »Turnvater« zur letztlichen Entscheidung vor. Jahn nahm fir sich in
Anspruch, iiber wichtige Angelegenheiten ohne Einschrankungen durch
Verfahrensregeln oder Satzungsvorgaben allein zu befinden.

Der vielgelesene Historiker und Publizist Heinrich von Treitschke, der
als Angehoriger der nationalliberalen Partei 1871 Mitglied des Deut-
schen Reichstags wurde und als nationalkonservativer Geschichtsschrei-
ber schon zuvor fir die Reichseinheit eingetreten war, urteilt insgesamt
wenig freundlich Giber die sozialen und intellektuellen Fahigkeiten des
ersten Turnfuhrers. In der Deutschen Geschichte des neunzehnten Jahr-
hunderts, die sich mit den Anfingen des Deutschen Bundes 1814-1819
beschiftigt, kritisiert der Historiker in seiner Riickschau vehement die
Entscheidung der beiden Universititen Jena und Kiel, dem vormaligen
Schulabbrecher und Hilfslehrer das Doktordiplom zu verleihen:

»Wenn geistreiche Gelehrte den handfesten Prignitzer Bauer so seltsam
tiberschitzten, wie hitten die Jinglinge ihn nicht vergottern sollen? Al-
les ahmten sie ihm nach, am gelehrigsten seine Untugenden: die barba-
rische Sprache, die Grobheit und Unfliterei. Seine Lust an kriftigen,
volkstimlichen Redewendungen wurde bald zur Manier, da ihm jede
Selbstkritik fehlte (...).«3%

Und nur wenig spiter beschaftigt sich Treitschke mit den Auswirkungen
der »ars tonaria« auf die »junge Turnschar«:

aller Stande« setzte. Folgt man dieser Einschitzung von Svenja Goltermann,
so zeigte sich darin »eine tief verankerte und langfristig folgenreiche Unterta-
nenmentalitit, die einer tiefgreifenden Demokratisierung das Wasser abgrub
und den Bestand des Obrigkeitsstaates absicherte«. Vgl. Goltermann 1998, S.
77 und S. 9o. Diese Haltung, die von einem modernen Demokratieverstind-
nis noch weit entfernt war, war unter Turnen auch noch nach der Reichsgriin-
dung 1871 vorherrschend. Gegen Michael Kriigers Einschitzung, die biir-
gerlichen Turnvereine und ihr 1868 gegriindeter Dachverband, die Deutsche
Turnerschaft, seien »eine Art Vorbild, ein Muster fiir eine mogliche politische
Struktur des deutschen Nationalstaates«, bleibt einzuwenden, dass der natio-
nalistische Diskurs der Turner einem demokratischen Politikverstindnis auch
in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts mehrheitlich nicht gerecht wurde.
Vgl. dazu Kriiger 1996, S. 416. Zur Aufspaltung der Turnbewegung in einen
konstitutionell-monarchischen sowie republikanisch-demokratischen Fligel
zur Zeit der Revolution 1848/49, vgl. Neumann 1968.

381 Vgl. Jahn/Eiselen 1816, S. 233-244.

382 Treitschke 1906, S. 388.

370

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

»Die Jugend verwilderte unter der Fithrung eines Banausen, dem die
Kunst und das Altertum, die ganze Welt des Schonen verschlossen blieb.
Mit Mut und Riistigkeit war das neue Deutschtum uberreich gesegnet;
aber andere nicht minder deutsche Tugenden, die Bescheidenheit, der
wissenschaftliche Sinn, der entsagende Fleif3, die Ehrfurcht vor dem Al-
ter und dem Gesetze gerieten in Missachtung. «3%3

Dies ist ein Beispiel fur die riickblickende Verurteilung der frithen Na-
tionalbewegung durch einen zunichst nationalliberalen und schliefSlich
— zur Zeit der Abfassung der hier wiedergegebenen Zeilen3*+ — natio-
nalkonservativen Gelehrten. Waihrend Treitschke in seinem Jugendwerk
noch vehement gegen die Restaurationspolitik der Heiligen Allianz pole-
misiert hatte und fiir ein freiheitliches Deutschland eingetreten war, war
er mit dem geeinten Deutschland nach der Reichsgrundung dufSerst un-
zufrieden. Die Zeit der Weimarer Klassik und der antinapoleonischen
Erhebungen hitte nicht zu dem gefiihrt, was der Historiograph sich er-
hofft hatte. Von innerer wie dufSerer Freiheit sei man auch im letzten
Drittel des neunzehnten Jahrhunderts weit entfernt. Umso schirfer fiel
daher das Urteil Treitschkes aus. Jahn steht dabei im Mittelpunkt seiner
Kritik, da der Befiirworter des Verfassungsstaates in dem aufstrebenden
»Prignitzer Bauern« den politischen Aufsteiger zu erkennen meint, dem
es nicht nur an Bildung und Benehmen mangele, sondern der zugleich
den Typus der MittelmafSigkeit verkorpere, durch den die Freiheit des
Einzelnen wie die der Gesellschaft im modernen Nationalstaat bedroht
werde. Hervorgehoben und gegen den » Turnvater« gerichtet werden da-
her andere, »nicht minder deutsche Tugenden«, die jedoch bei niherer
Betrachtung inhaltlich gar nicht so weit entfernt sind von dem, was Jahn
in diesem Zusammenhang vorgebracht hatte.’®s Bedeutsam fiir den hier
verfolgten Zusammenhang ist daher vor allem Treitschkes Kritik an der
nassforschen Wildheit der frithen Turnjugend sowie der grobschlachti-
gen Beschrinktheit ihres »Fithrers«. Dem enttduschten Historiographen
erscheint die turnerische Sturm- und Drangbewegung in der Riickschau
namlich wie ein falsches Versprechen, das den Keim des Scheiterns be-
reits in sich trug. Doch wahrend Treitschke die Griinde hierfir vor allem
bei den handelnden Personen sucht, die entweder zu ungebildet und las-
terhaft oder zu schwirmerisch und haltlos seien, verdeutlichen die hier-
fur in Anschlag gebrachten Tugendvorstellungen des Kritikers erst das
ganze Bild des deutschen Nationalismus. Die von Jahn beschworenen
»Kleinode unseres Volkstums« passen schliefSlich recht gut zu den nati-
onalkonservativen Tugenden der » Ehrfurcht« und »Bescheidenheit«, die

383 Ebda.
384 Die erste Auflage des zweiten Bandes von Treitschkes Deutsche Geschichte

im neunzebnten Jabrhundert erschien 1882.
385 Siehe dazu weiter oben Anm. 370.

371

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

der Geschichtsschreiber im Riuckblick auf die Zeit der politischen Auf-
stande zu vermissen meint. Die hier beklagten Defizite waren sicherlich
auch den Umstinden des politischen Widerstands geschuldet, die weni-
ger nach Gesetzestreue als nach Renitenz verlangten. Dementsprechend
lauft die Kritik Treitschkes vor allem darauf hinaus, dass er der frii-
hen Turnbewegung nicht etwa ihren Nationalismus abspricht, sondern
stattdessen den »Zynismus der Turnerei« hervorhebt, der nach seiner
Einschidtzung im »Hass gegen allen Glanz und allen Adel wurzelte«3®¢.
Der gelehrte Verfasser der Deutschen Geschichte im neunzehnten Jahr-
hundert verurteilt an keiner Stelle das deutsche Nationalbewusstsein,
sondern er erhebt ausschliefSlich Anklage gegen dessen Vertreter, denen
er — ungeachtet ihres patriarchalischen und chauvinistischen Selbstver-
standnisses — »politische(n) Gleichheitsfanatismus«3*7 vorwirft.

In einem Punkt irrte Treitschke ganz offensichtlich, wenn er davon
ausgeht: »Mit der Vertreibung der Franzosen war Jahns politischer Ge-
dankenvorrat erschopft; die 6ffentlichen Vorlesungen tiber das Deutsch-
tum, die er im Jahr 1817 hielt, brachten aufSer einzelnen guten Einfillen
nur noch hohle Schlagworte.«3*® Zum einen war ja bereits das Dewut-
sche Volkstum im politischen Sinne toricht, das heifst deutschtiimelnd,
aggressiv, fremdenfeindlich und volksverhetzend — und zwar nicht nur
in den Ausfillen gegeniiber den Franzosen, sondern etwa auch gegen
»die weltfluchtigen Zigeuner und Juden«3*. Zum anderen beinhaltete
die Einschitzung des nationalkonservativen Geschichtsschreibers eine
fatale Verkennung der politisch durchaus folgenreichen Auswirkungen
der frihen Turnbewegung auf die Nationalbewegung. Letztere erhielt ei-
nen weiteren wichtigen Anstofs durch die im Jahr 1816 auf eigene Kos-
ten von Jahn und seinem Schiiler Eiselen veroffentlichte Schrift Deut-
sche Turnkunst.>°

In dieser programmatische Schrift der beiden Turnpioniere, die bis weit
ins zwanzigste Jahrhundert hinein in zahlreichen Turnvereinen als nitzli-
ches Anleitungsbuch sowie als materieller Traditionsnachweis ihren Platz
fand, werden erstmals ausfihrlich wichtige Turnelemente — Bewegungs-
techniken, Geritschaften, Spielformen, Ubungsplitze, Turngesetze sowie

386 Treitschke 1906, S. 392.

387 Ebda. Zwar pliddierte Jahn im Deutschen Volkstum fir die Anerken-
nung eines »allgemeinen Biirgerrechts« sowie standesiibergreifender »Bil-
dungschancen«, jedoch wies er spiter, nach seiner Wahl in die Frankfurter
Nationalversammlung, demokratische Bestrebungen in der deutschen Turn-
bewegung vehement zuriick. Vgl. dazu Jahn 1810, S. 95 und S. 725 zu den
Ambivalenzen und Widerspriichen in der politischen Entwicklung Jahns vgl.
Bartmuf$/Ulfkotte 2011.

388 Treitschke 1906, S. 392.

389 Vgl. Jahn 1810, S. 18.

390 Siehe dazu weiter oben Anm. 381.

372

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

weiterfithrende Literaturangaben — vorgestellt.>** Zwar gab es bereits zu-
vor den Versuch, die so genannte » Turnkunst« in Form eines Lehrbuchs
einer breiteren Offentlichkeit zuginglich zu machen?*, jedoch ist das
Buch von Jahn und Eiselen der erste namhafte Versuch, das » Turnwe-
sen« verbindlich aufzuzeigen und dauerhaft festzuschreiben. Die eigent-
liche Bedeutung der Deutschen Turnkunst liegt jedoch nicht allein in den
systematisierenden Klassifikationen und Beschreibungen des fortan ver-
bindlichen Turnkanons, sondern auch in den Ausfithrungen zur »Deut-
schen Sprache« die laut Jahn »hohes Alter mit jugendlicher Frische«393
verbinde. Versteht man das Buch lediglich als technische Anweisung zur
Organisation und Ausfuhrung der Deutschen Turnkunst, so tibersieht
man leicht die Bedeutung der Sprachpolitik Jahns im Kontext der frii-
hen Nationalbewegung. Wahrend namlich der Verfasser des Deutschen
Volkstums sowie der bereits 1806 erschienenen Schrift Bereicherung des
hochdeutschen Sprachschatzes’*+ noch hoffte, einen eigenen Beitrag zur
deutschen Sprachkultur leisten zu konnen, dienten die Wortschopfungen

391 Nur ein Jahr spater erschien mit Gutsmuths’ Turnbuch fiir die S6hne des Va-
terlandes ein weiterer » Turnbuchklassiker«. Der maflgebliche Mitbegriinder
der philanthropischen Gymnastik verweist in diesem Buch gleich zu Beginn
auf seine Absicht: »Der Grundgedanke dieses Buchs geht auf Vorbereitung
des Vaterlandsverteidigers, daher hier kein Wort von allgemeiner Menschen-
bildung in Hinsicht auf den Leib. Eine rein erziehliche Gymnastik, die ih-
ren Zweck ganz allein in die Entwicklung leiblicher Fahigkeiten zu setzen
hat, so dass dieser durchaus nur zuriickgeht auf den Korper dessen, der sich
iibt, eine solche wollt ich hier nicht, sondern Turnkunst, welche, bei jener
Entwicklung, in Gestalt und Gehalt der Aufgaben immer den besonderen
Zweck des kunftigen Verteidigers festhalt und dadurch zu einer Vorschu-
le der rein kriegerischen Ubungen wird.« Gutsmuths 1817, o. S. (Vorbe-
richt des Verfassers aus dem Jahr 1816; Hervorhebungen im Original). Es
wire falsch, wiirde Gutsmuths deutliches Bekenntnis fiir die »vaterldndische
Aufgabe« des Turnens dazu verleiten, die vorausgehende philanthropische
Gymnastik als unpolitisch zu begreifen. Indem die gymnastischen Ubungen,
wie gesehen, der vorbereitenden Anpassung an die Leistungsanforderungen
der sich herausbildenden biirgerlichen Gesellschaft dienten, reichte ihre Be-
deutung tuiber den schulischen Kontext weit hinaus. Das Turnbuch reagierte
demgegeniiber unmittelbar auf die veranderten politischen Umstidnde — der
Deutsche Bund war am 8. Juni 1815 auf dem Wiener Kongress gegriindet
worden — und stellte sich damit ganz in den Dienst des revolutioniren Ver-
langens nach nationaler Einheit.

392 Vgl. Bornemann 1814. Der Verfasser bezieht sich in diesem Zusammenhang
auf das »im Jahre 1812 erschienene Schriftchen: >Der Turnplatz in der Hasen-
heide««, das bereits kurz nach dem Erscheinen vergriffen war. Ebda., S. IX.

393 So Jahn in dem von ihm verfassten Vorbericht zur Deutschen Turnkunst.
Vgl. Jahn/Eiselen 1816, S. XXII.

394 Vgl. dazu Jahn 1806.

373

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

im Zusammenhang mit dem Turnwesen der Erweiterung deutschsprach-
licher Ausdrucksmoglichkeiten im Sinne einer angewandten Sprachrein-
heitspolitik. Dass der Autor hierbei von tiefen Abneigungen gegeniiber
allem »Fremdlindischen« — vor allem »welschen« Worten und Begriffen
— bestimmt war, tiberrascht nach dem bisher Gesagten nicht. Erstaun-
lich ist jedoch, dass Jahn seine frithen Gedanken zur deutschen Sprache
im so genannten Vorbericht zur Deutschen Turnkunst noch einmal auf-
nahm, nachdem er seine akademischen Ambitionen in Bezug auf dieses
Thema bereits frithzeitig hatte aufgeben miissen.>*s

Zur »Turnsprache«, die Jahn neu einzufiihren gedenkt, bemerkt der
Autor gleich zu Anfang seiner Ausfithrungen: »Es ist ein unbestritte-
nes Recht, eine Deutsche Sache in Deutscher Sprache, ein Deutsches
Werk mit Deutschem Wort zu benennen.«3*¢ In dieser Anhdufung von
Wortkombinationen wird »Deutsch« wie selbstverstiandlich als Eigen-
name verwendet, um seine vermeintlich feststehende Bedeutung hervor-
zuheben. Grammatikalisch gesehen handelt sich hierbei um die Einbet-
tung einer Adjektivphrase (»Deutsch«) in eine Nominalphrase (»Sache«,
»Sprache«, » Werk «, »Wort«), wodurch das unselbstindige Beiwort zum
Attribut des Nomens wird und damit zum Kern der Phrase aufsteigt.
Hiermit ist nicht ausgesagt, was mit »Deutsch« semantisch gesehen ge-
meint ist, sondern nur angedeutet, wie der Phrasenkern durch syntak-
tische Wortkombinationen verandert wird. Anders gesagt, erfahrt das
»Deutsche« bereits dadurch eine Aufwertung, dass es in zahlreichen Ver-
bindungen kombiniert und wiederholt wird, ohne dass schon klar wire,
was damit inhaltlich zum Ausdruck gebracht werden soll. Und da sich
Jahn in diesem Zusammenhang nach eigenen Worten auf »ein unbestrit-
tenes Recht« beruft, scheinen auch die angesprochenen Nominalphrasen
hieraus Gewinn zu ziehen, sofern sie nun nicht mehr blofs »Sache« sind,
sondern »Deutsche Sache« werden usw. Durch derartige Kombinationen
wird also der Eindruck erzeugt, die verwendeten Worter gehorten nicht
nur zusammen, sondern sie erganzten sich wechselseitig, indem ihre je-
weiligen Bedeutungen genauer aufgeschlusselt wiirden. Was jedoch eine
»Sache« zu einer »Deutschen Sache« oder ein »Werk« zu einem »Deut-
schen Werk « macht, bleibt dem Betrachter verschlossen.

Freilich geht es Jahn gar nicht um begriffliche Klarungen und seman-
tische Differenzierungen. Stattdessen verweist er auf seine durchaus

395 Ahnlich wie bereits im Deutschen Volkstum auch einzelne Passagen zu »Lei-
bestibungen« zu finden sind, die erst in der Deutschen Turnkunst ausgear-
beitet wurden, sind die Ausfithrungen zur Sprache in der zuletzt genannten
Schrift durchaus bedeutsam, auch wenn sie vergleichsweise kurz ausfallen.
Vgl. Jahn 1810, S. 241-252 sowie Jahn/Eiselen 1816, S. XIX-XLV. Bei Jahn
sind nicht die jeweiligen Ausfiihrungsumfinge entscheidend, sondern »der
Teufel« steckt auch hier zumeist im Detail.

396 Jahn/Eiselen 1816, S. XIX.

374

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

praktischen politischen Absichten, die sich gegen die » Wortmengerei«
und »Vielspracherei« richten, »woraus aller Biichernebel dunstet«3*7. Der
Feind der deutschen Sprachgemeinschaft kommt auch hier von aufSen und
droht sich durch »Unkunde, Sprachfaulheit und Vornehmtuerei«** ein-
zuschleichen. Hiervon betroffen seien vor allem die » Deutsche(n) Sprach-
zweifler«3?, zu denen Jahn ausdriicklich die sich der » Volksvergessenheit«
schuldig machenden »neueren Schriftsteller«4 zdhlt. Threr allgemeinen
»Fremdsucht«#* kénne man nur durch eine kriftige und vitale »Kunst-
sprache« begegnen, die aus dem einfachen Leben hervorgehen miisse, da
ein »Einzelner (...) wohl die Sprache fiir seinen Teil rein halten, nur nicht
allein rein fegen«#°> konne. Mit dem Begriff » Kunstsprache« verweist Jahn
auf die von ihm initiierte » Turnsprache«4°, der er nicht in » Buchahnen«,
sondern im Rekurs auf deutsche »Musterworter und Musterweisen «4°4
nachspurt, um sie wieder lebendig werden zu lassen.

Der in diesem Zusammenhang gegebene Hinweis auf die »Sprach-
tumlichkeit«+°s der eigenen Vorgehensweise, durch die bereits lautma-
lerisch die Nihe zur » Volkstiimlichkeit« hervorgehoben wird, zeigt an,
dass mit der Einfuhrung kunstlicher Begriffe eine sprachliche Grenze

397 Ebda., S. XXI. Der Verweis auf die Unklarheit und Vieldeutigkeit der » Wort-
mengerei« erfolgt in der Absicht, die Notwendigkeit einer sprachpuristischen
Zugangsweise hervorzuheben — unabhingig davon, ob der damit verbundene
Anspruch tiberhaupt eingelost werden kann oder nicht. Der Vorwurf gegen-
iber den vermeintlichen »Sprachverunreinigern« dient vor allem der Selbst-
rechtfertigung und Immunisierung der »deutschen Sprachreinhalter«.

398 Ebda., S. XX.

399 Ebda., S. XXVIIL. An anderer Stelle spricht Jahn von »Sprachschwache(n)
und Afterdeutsche(n)«, denen er den »Sprachkenner« und »echtdeutsche(n)
Volksmann« gegeniiberstellt. Vgl. ebda., S. XIX und S. XX (im Original teil-
weise hervorgehoben).

400 Ebda., S. XXI. An gleicher Stelle findet sich der Verweis auf eine Schrift tiber
Wortmengerei von »Kolbe, ein wackerer Kampfer«, der hierfiir »die ur-
kundlichen Beweise geliefert« habe. Vgl. ebda. Kolbe verwahrt sich in seiner
Schrift gegen das Eindringen fremder Elemente in die Muttersprache, um
nicht nur die Sprech-, sondern auch die Denkweise eines Volkes moglichst
rein zu halten, in der die Erfahrungen fritherer Generationen aufbewahrt
seien. Zur Forderung des Autors, dass »zu Allgemeinbegriffen nur einhei-
mische Bezeichnungen gelten diirften«, vgl. Kolbe 1809, S. 47.

401 Jahn/Eiselen 1816, S. XXII. An anderer Stelle spricht Jahn von »Welsch-
sucht« und verweist auf die »edle Deutsche Heldensprache« als vermeintli-
ches Gegengift. Vgl. ebda., S. XX.

402 Vgl. ebda., S. XX.

403 Ebda., S. XIX.

404 Vgl. ebda., S. XXIII (im Original teilweise hervorgehoben). An anderer Stel-
le verwendet Jahn die Begriffe » Urlaut und Urwort«. Ebda., S. XXII.

405 Ebda., S. XXIII.

375

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

uberschritten wird, die einer besonderen Begrundung bedarf, um nicht
als willkiirlich zu erscheinen. Jahns Verweis auf ein »unbestrittenes
Recht«+°¢  deutschsprachliche Traditionen aufzugreifen und wiederzu-
beleben, erfiillt ganz offensichtlich diesen Zweck, zumal hierdurch die
Aussicht auf eine ebenso alte wie neue deutsche Sprachgemeinschaft —
einschlieflich wiederbelebter mentaler und sozialer Muster — eroffnet
wird. Auch wenn der Wirkungskreis dieser Kunstsprache zunichst auf
das Turnen beschrankt ist, hofft Jahn auf mehr. Es bediirfe zuerst des Zu-
spruchs seitens der Turngemeinschaft — ein einzelner kann die Sprache
»nicht allein rein fegen« —, um iiberhaupt in einen »ewigen Landfrieden
mit der Gesamtsprache«#7 eintreten zu konnen.

Wie bei allen Einsetzungsriten unterscheidet auch Jahn zwischen ei-
nem Vorher und einem Nachher. Der Kunstgriff besteht hier freilich
darin, dass das Nachher, also die Etablierung einer Kunstsprache als
Turnsprache, auf ein lang zuriickliegendes und erst wiederzubeleben-
des Vorher bezogen wird. Da die »Deutsche Sprache« als »lebendige
Sprache« sich im »siegreichen Kriege ihr Urrecht als Ursprache«+°* be-
hauptet habe, gibt es laut Jahn nicht nur ein unverbrichliches Recht,
sondern auch eine geradezu historische Verpflichtung, sich dieser ge-
meinsamen Tradition zu besinnen. Gemaf$ dieser Auffassung gribt
Jahn im Vergangenen, um nach Uberlebenden zu suchen, die gegen alles
»Undeutsche« aufgeboten werden konnen. Findig wird er in »reinge-
haltenen Kunstsprachen«, in denen »alte Worter«+*® aufbewahrt wor-
den seien. Die entsprechenden Kunstworter entstammen der Seefahrt,
dem Bergbau, der Zimmerei und dem Kriegswesen — obgleich letzteres
»noch an den Franzosenmihlern der alten Niederlagen leidet«#°. Hie-
raus zu entlehnende »Kunstworter«, wie etwa »Biithne« (»bergmin-
nisch«) oder »Holm« (»zimmermannisch«), seien sinngemaf zu ver-
wenden, dhnlich wie in »Sprichwortern«, die »buchstablich fast immer
Unsinn ergeben «#:*.

Jahn nimmt fiir sich also in Anspruch, die entlehnten Kunstworter
zeitlich iberdauernd in verdnderte Kontexte einzufiigen, um — zumindest
der Forderung gemifS — ebenso traditionsreiche wie neuartige Bedeutun-
gen hervorzubringen. Dabei spiele es keine Rolle, ob die wiedergefunde-
nen »alten Worter« noch gebrduchlich seien. Wichtig sei vielmehr, dass
die neu gebildeten »Kunstworter Hand und Fuf§ haben und Kopf und

406 Siehe dazu weiter oben Anm. 396.

407 Den »Mundarten« spricht Jahn dieses Vermogen bereits zu, sofern sie »den
alten Urstamm in sprachtiimlicher Reinheit von Geschlecht zu Geschlecht«
weitertragen. Vgl. Jahn/Eiselen 1816, S. XLIII und S. XLIL

408 Vgl. ebda., S. XXI.

409 Vgl. ebda., S. XXXIV.

410 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

411 Ebda., S. XXXIV und S. XXXV.

376

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

Herz«#™, Jahn setzt somit nicht nur auf sprachliche Traditionen, sondern
ebenso auf ein allgemeines Verstiandnis, das erleichtert werde, wenn ein
Wort das andere aus sich heraus erklirt. »Man muss die Kunstworter ei-
ner Kunstsprache allesamt in Reih und Glied mustern, und dann Schau
tiber sie halten, ob jedes an Ort und Stelle ist, und kunstgerecht seinen
Posten einnimmt. «#'3 Worter wie:

»(...) springen, Springer, Springel; — klimmen, Klimmer, Klimmel; —
schwingen, Schwinger, Schwingel; — fechten, Fechter, Fechtel, Hieb-
fechtel, Stof3fechtel, — sind schon durch ihre Ableitung verstiandlich und
gerechtfertigt. Thnen konnen, wer weifS sie viele, noch nachgebildet wer-
den. «#4

Auch wenn nicht alle »reindeutschen« Herleitungen sich als sinnvoll er-
wiesen und nicht selten sogar in die Irre fithrten — wenn etwa von Ledig-
gang«#s oder » Durchhink«#'¢ die Rede ist, um entsprechende Geh- und
Sprungtechniken zu bezeichnen —, fanden doch zahlreiche Worter bestan-
dige Aufnahme in die neue Turnsprache. Das »Gratschen«, Spreizen«,
»Kreuzen« ist bis heute ebenso gebrauchlich wie die »Kehre«, » Wende«
oder »Schere«. Und auch der »Felgaufschwung« am »Reck« gilt nach
wie vor als Vortibung fiir die »Welle«, an dem sich ganze Generationen
von Schiilern bis zum heutigen Tag erprobt haben. Jahn und Eiselen ist
es vor allem gelungen, die Sprache der philanthropischen Gymnastik
durch eine praxisorientierte Kunstsprache zu ersetzen und hieraus pro-
pagandistischen Nutzen zu ziehen. Der Hass auf alles »Fremdartige«,
»Undeutsche« und »Nichtreine« erhielt dadurch ein zusitzliches poli-
tisches Gewicht.

Schon im Deutschen Volkstum hatte Jahn unmissverstandlich auf die
politische Bedeutung seiner Sprachreinheitsbestrebungen hingewiesen:

»Keine Sprache eines andern noch lebenden Volks darf Hof- und Staats-
sprache sein: Denn so lange noch nicht die Sprache eines fremden Volks
gebraucht wurde, konnte keinem andern Volke deswegen einfallen, dass

412 Ebda., S. XXXV.

413 Ebda., S. XXXVI.

414 Ebda., S. XXXVIL

415 Ebda,, S. 5.

416 Ebda., S. 21. Nicht selten fihrte die Sprachkiinstelei auch zu kuriosen Ne-
benwirkungen, die Jahn entweder iibersah oder stillschweigend in Kauf
nahm. Bei den Schwingiibungen auf einem Schwingel, also einer »dem
Pferde dhnlichen Vorrichtung«, spricht er ganz unbefangen tiber »Seiten-
spriinge«, die in weitere Techniken, wie etwa dem » Jungfernsprung«, »Hin-
tersprung« und »Affensprung«, unterschieden werden. Vgl. dazu ebda., S.
48-67. Die Mehrdeutigkeit derartiger Wortkonstruktionen erschlief3t sich
unmittelbar und war aufgrund ihrer Wiedererkennbarkeit entweder gewollt
oder aber das Ergebnis unausgereifter Phantasien.

377

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

es das erste von allen Vélkern, durch Sprache, Biicherwesen und Bildung
sei. Es konnte die tibrigen Volker nicht >Diebe« nennen, denn das wurden
sie erst, als sie sich zu Affen und Papageien verkiinstelten, ihre eigene
Sprache aufgaben, und volkerstumm fremde Misstone nachlallten. «47

Jahn schloss sich damit den Bestrebungen der deutschen Nationalbewe-
gung an, die nach der militdrischen Niederlage 1806 deutliche Kritik an
der franzosischen Besatzungsmacht iibte, indem unter anderem auch der
Gedanke an das Fortbestehen der deutschen Sprachnation wachgehal-
ten wurde. So umfasste etwa das von Johann Heinrich Campe zwischen
1807 und 18171 herausgegebene Worterbuch der Deutschen Sprache+'
mehr als dreitausend tiberwiegend eingedeutschte Worter, die zumindest
teilweise Eingang in den alltaglichen Sprachgebrauch fanden. Jahns Pla-
doyer fiir die Reinhaltung der deutschen Sprache und sein daraus hervor-
gegangenes Kunstsprachenvorhaben war somit nicht neu, sondern Aus-
druck des politischen Widerstandswillens im deutschen Nationalismus.
In diesem Sinne wurde auch das Wort » Turn« von Jahn und Eiselen als
»Deutscher Urlaut« gefasst, »der auch in mehren Deutschen Schwester-
sprachen vernommen wird, in ausgestorbenen und noch lebenden, und
uberall drehen, lehren, wenden, lenken, schwenken, grofses Regen und
Bewegen bedeutet. «4*

Mit dieser Vorstellung kniipft Jahn an ein Erklirungsmodell an, das
schon seit den 1770er Jahren die Spekulationen iiber den Ursprung
der Sprachen sowie ihre Ausbreitung und Aufgliederung bestimmte.
Laut Herder verfigt jede Sprache tiber einen besonderen »Geist«, der
nicht einer himmlischen Eingebung, sondern dem natiirlichen Sprach-
vermogen des Menschen entsprungen sei.+*° Er wandte sich damit ge-
gen die Annahme eines gottlichen Sprachursprungs und fiihrte die Un-
terschiede zwischen den Sprachen anstatt auf menschliche Hybris — in
Anlehnung an den biblischen Turmbau zu Babel#+:* -, auf kulturelle und

417 Jahn 1810, S. 372-373.

418 Vgl. Campe 1807-1811.

419 Jahn/Eiselen 1816, S. XXVII-XXVIII (im Original teilweise hervorgeho-
ben). An gleicher Stelle findet sich eine Auflistung von 69 weiteren Wort-
kombinationen mit dem Wortstamm »Turn«. Jahns Auffassung, wonach
dieser Wortstamm ein »Deutscher Urlaut« sei, der sich auf das Alemanni-
sche »Tyro« (Krieger) zurtickfithren lasse, wurde inzwischen widerlegt. Vgl.
Zeidler 1942, S. 43—44. Dass mit der Turnsprache zugleich die hofische Her-
kunft zentraler Ubungselemente — etwa des Balancierens (»schweben«) und
Voltigierens (»schwingen«) — sprachlich tiberdeckt wurde, sei hier nur am
Rande erwihnt.

420 Vgl. Herder 1772, S. 19.

421 Laut Altem Testament sprachen die Menschen urspriinglich mit »einerlei
Zunge und Sprache«. Um die daraus gewonnene Macht des Menschen zu
brechen, die im Turmbau zu Babel ihren ambitionierten Ausdruck fand,

378

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

genealogische Unterschiede zwischen den Volkern zuriick. Eben hier
lag der Ansatzpunkt fiir die Sprachreinheitsvertreter, die die Vielfalt
im »babylonischen Sprachengewirr« nicht mehr im religitsen Sinne als
Folge menschlichen Hochmuts deuteten, sondern auf volkstiimliche Be-
sonderheiten und nationale Unterschiede zuriickfithrten. So wie die Be-
wohner eines Landes durch gemeinsame Vorstellungen, Sitten und Ge-
brauche sowie einheimische Sprachgestalten gepragt waren, erschien es
nunmehr moglich, hierfiir jeweils einen besonderen Nationalcharakter
geltend zu machen, der sich von anderen »Volksgeistern« und »Volks-
empfindungen« unterscheiden liefs. Dariiber hinaus findet sich ebenfalls
bei Herder die Annahme, der »Nationalhass« komme daher, dass man
mit Fremdem aufgrund ihrer Verschiedenheit »in Sprache, Denk- und
Lebensart«+* keine gemeinsame Basis finde: »Er ist Barbar, er redet eine
fremde Sprache«#:3. Die volkstiimlichen Sprachforscher nahmen auch
diesen Gedanken bereitwillig auf, sofern es nunmehr moglich schien,
den verhassten Charakter eines fremden Volkes an dessen Sprache ab-
zulesen. Um der »Deutschen Sprache« — wie Jahn martialisch formu-
liert — »im siegreichen Kriege ihr Urrecht als Ursprache«#* sichern zu
konnen, war es daher wichtig, die »Ursprunglichkeit des Deutschen«
gegentiber anderen Sprachen als Ausweis eines »ureigenen Nationalcha-
rakters« herauszustellen.

Doch dies allein gentigte nicht, schliefSlich konnten auch andere Spra-
chen dieses Recht fiir sich reklamieren. Wahrend Herder in diesem Zu-
sammenhang die nationalen Eigentiimlichkeiten und Sprachunterschiede
noch als Bereicherung ansah und sich dafiir aussprach, sie als solche an-
zuerkennen und zu bewahren+*s, verwiesen die volkstiimlichen Sprach-
reinheitsvertreter auf die Besonderheit des Deutschen als lebendiges
Werkzeug und eigentiimliche Erscheinungsform des erst wieder zu erwe-
ckenden Nationalgeistes. Ahnlich wie eine Sprache durch Besinnung auf
ihre Tradition weiterentwickelt werden konnte, wovon nicht zuletzt Her-
der, Campe, Kolbe und Jahn praktisch Zeugnis gaben, erschien es ebenso
wichtig, die Entwicklung des Deutschen soweit als moglich zuriickzuver-
folgen, um seinen besonderen Stellenwert herauszuheben. Je traditions-
reicher und urspriinglicher eine lebendige Sprache begriindet werden
konnte, desto bedeutsamer erschien zugleich der in ihr zum Ausdruck

dessen »Spitze bis an den Himmel reiche«, bewirkte Gott, »dass keiner des
andern Sprache verstehe«. Die Menschen wurden einander fremd und wa-
ren fortan gezwungen, sich tiber »die ganze Erde« zu zerstreuen. Vgl. dazu
LUT, Mose 11, 1-9.

422 Vgl. Herder 1772, S. 195.

423 Ebda., S. 199.

424 Siehe dazu weiter oben Anm. 408.

425 Zur Bereicherung, Festigung und Ordnung der Sprache vermittels fremdar-
tiger Einflisse und Erfahrungen vgl. Herder 1772, S. 156.

379

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

gelangende Nationalcharakter eines Volkes. Allerdings blieb der blofle
Verweis auf eine »Ursprache« ohne entsprechendes »Urvolk« unvollstian-
dig und vage. Diesen Mangel zu beheben, erschien umso wichtiger als es
galt, die Vorherrschaft der franzosischen Sprache, Etikette und Literatur
zu durchbrechen, die seit dem spiten 17. Jahrhundert den Mittelpunkt
der — nicht nur Deutschland — zunehmend verhassten européischen Adels-
kultur bildete. Der Kampf gegen die franzésische Vorherrschaft reichte
somit weiter zurtick als bis zur Niederlage PreufSens und dem dadurch
herbeigefiihrten Ende des Heiligen Romischen Reiches.

Bei Jahn selbst finden sich freilich keine brauchbaren Belege fur die
Rechtfertigung der Annahme einer »Deutschen Ursprache«. Je streitba-
rer der Ton (»siegreicher Krieg«) und je grofler des Autors erhobenen
Anspriche (»Urrecht als Ursprache«), desto dunner wurden die Aus-
kiinfte. Aufler Allgemeinpldtzen bot Jahn keine inhaltlichen Ankniip-
fungspunkte:

»Himmelstrich, Luft, Erde, haben Einwirkungen auf die Sprachwerkzeu-
ge. (...) Bedeutender mussen alle diese Einfliisse bei einem unvermisch-
ten, naturgemafs lebenden, von undenklicher Zeit her eingewohnten Ur-
volk, mit einer seit Jahrtausenden gesprochenen Ursprache werden, wo
frithe eigene Selbstbildung auffasste was die Natur anfing, und es durch
Sprachgebrauch gesetzmifSig machte. «4¢

Bei Fichte stellt sich derselbe Zusammenhang bereits anders dar. Eben-
falls der »Deutschen Sache« verpflichtet und vom Ressentiment ge-
geniiber allem Fremdliandischen und Franzosischen getragen, spann-
te der Philosoph in seinen Reden an die deutsche Nation einen weiten
Rahmen. Fichte spricht zwar auch grob verallgemeinernd vom »Deut-
sche(n) an und fur sich«#7, jedoch grenzt er die Bestimmung ein, in-
dem er ihn dem »Stamm der Germanier iiberhaupt« zurechnet. Die
»Germanier« wiederum bildeten »urspriinglich Einen (sic!) Grund-
stamm «#*%, der sich jedoch aufgrund der Ausbreitung in andere Regio-

426 Jahn 1810, S. 188-189. Jahn ist weniger als Sprachursprungsforscher, son-
dern vor allem als Spracherneuerer in Erscheinung getreten. In diesem Zu-
sammenhang war fiir ihn der Grundsatz leitend, dass je mehr ein Volk von
seiner »Ursprache« behalten habe, desto hoher wire auch sein kulturel-
les Niveau. Die »Lebendigkeit« der »Ursprache«, deren vermeintlichen Ab-
kommlingen er im Altdeutschen nachspiirte, war fir ihn daher wichtiger als
ihre »dunkle Herkunftsgeschichte«. Nur so ist zu erklaren, wie salopp der
Autor tber »Jahrtausende« hinweggeht, um sein Anliegen wichtig zu ma-
chen. Wer jedoch, wie Jahn in seinen Texten, so grofSziigig das Prafix »Ur-«
verwendet und mit so viel Unbedarftheit vom »Ursprung« spricht, dessen
Spekulationen bleiben ebenso geschichtslos wie sinnentleert.

427 Vgl. Fichte 1978, S. 58.

428 Vgl. ebda., S. 59.

380

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

nen aufspaltete. Wahrend die »Deutschen« die urspringliche Sprache
des Stammvolkes beibehielten und fortbildeten, nahmen die anderen
germanischen Stimme »eine fremde Sprache« an und gestalteten sie
»allmahlich nach ihrer Weise «#** um. Auch wenn Fichte keine Jahres-
zahlen nennt - er spricht nur allgemein vom »Altertum« und gibt Bei-
spiele der lateinischen und griechischen Sprache — erschlief3t sich aus
dem Gesagten, dass er sich auf die antiken germanischen Stimme und
Siedlungsgebiete nordlich der Alpen bezieht.#° Um welche Stimme es
sich hierbei handelt beziehungsweise welcher Stamm als » Urstamm der
Deutschen« anzusehen ist, wird freilich nicht aufgelost. Fichte ist al-
lein daran gelegen, die Ursprache in der noch angenommenen unver-
falschten Form von ihren vermischten Ableitungen und Umformungen
zu unterscheiden:

»Die Verschiedenheit ist sogleich bei der ersten Trennung des gemein-
schaftlichen Stamms entstanden, und besteht darin, dass der Deutsche
eine bis zu ihrem ersten Ausstromen aus der Naturkraft lebendige Spra-
che redet, die iibrigen germanischen Stimme eine nur auf der Oberfla-
che sich regende, in der Wurzel aber tote Sprache. «#t

Wihrend also Sprachvermischungen den Verlust an Lebendigkeit und na-
titrrlicher Ausdruckskraft bewirken sollen, sofern bei Ubernahme fremder
Worte hieran gebundene Zusammenhinge und Erfahrungen fehlen#2,

429 Vgl. ebda., S. 60.

430 Die uberwiegend westlich angesiedelten keltischen Stimme bleiben in die-
sem Zusammenhang unerwahnt.

431 Fichte 1978, S. 72. Heute gilt iibrigens eine Bibeliibersetzung aus dem
vierten Jahrhundert ins Gotische als dltestes germanisches Sprachdoku-
ment grofferen Umfangs. Dass die germanischen Sprachen indoeuropi-
ischer Herkunft sind, ldsst sich zwar nicht direkt belegen, jedoch durch
sprachwissenschaftliche Syntax- und Grundwortschatzvergleiche rekon-
struieren. Die Rede vom »Deutschen an sich« sowie vom »Urstamm der
Deutschen« kann nach heutigem ethnolinguistischen und archidologischen
Kenntnisstand in jedem Fall als begriindet zuriickgewiesen werden. Vgl.
dazu Kausen 2013.

432 Fichte nennt in diesem Zusammenhang die »drei beriichtigten Worte, Hu-
manitat, Popularitit, Liberalitit. Diese Worte, von dem Deutschen, der kei-
ne andere Sprache gelernt hat, ausgesprochen, sind ihm ein vollig leerer
Schall, der an nichts ihm schon Bekanntes durch Verwandtschaft des Lau-
tes erinnert, und so aus dem Kreise seiner Anschauung, und aller méglichen
Anschauung ihn vollkommen herausreift. Reizt nun doch etwa das unbe-
kannte Wort durch seinen fremden, vornehmen, und wohlténenden Klang,
seine Aufmerksamkeit, und denkt er, was so hoch tone, miisse auch etwas
Hohes bedeuten, so muss er sich diese Bedeutung von vornherein, und als
etwas ihm ganz Neues, erklaren lassen, und kann diese Erkliarung eben nur
blind glauben (...).« Ebda., S. 68—69.

381

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

artikuliere sich die wahre Vorstellung eines Volkes vor allem in seiner ur-
eigenen Sprache. Die in dem noch unverfalschten deutschen Idiom zum
Ausdruck kommende »Naturkraft« unterscheide sie von den anderen
germanischen Sprachen, die tibereinstimmend daran krankten, in ihrer
Fortentwicklung und Verfeinerung den Bezug zum gemeinschaftlichen
Stamm und unverfilschten Leben verloren zu haben. Da die vermischten
germanischen Sprachen inhaltlich ausgehohlt und an der Wurzel bereits
gestorben seien, gelte es, dem urspriinglichen Kern des Deutschen nach-
zuspiiren — eine Aufgabe, die nicht nur in die Tiefe weise, wie die Rede
von »Oberfliche« und » Wurzel « suggeriert, sondern schlieflich auf das
»eigentliche Leben «#33 abziele.

Im Hinblick auf den angenommenen germanischen Sprachursprung
und deutschen Nationalcharakter bleibt Fichte insgemein dhnlich eng-
stirnig wie Jahn. Beide beharren auf einfachen Gegensitzen, deren Vermi-
schungen als grofites Ubel angesehen werden. Auf der einen Seite das, wie
Jahn ganzlich geschichtsfrei behauptet, »von unendlicher Zeit her einge-
wohnte Urvolk, mit einer seit Jahrtausenden gesprochenen Ursprache «#34,
Auf der anderen Seite die, wie Fichte ahnlich ahistorisch feststellt, »iibri-
gen Volker germanischer Abkunft«, die ihre »reinmenschliche Sprache «#35
eingebtifSt haben. Hier das vermeintlich Natiirliche, Lebendige und Echte;
dort das blofs Abgeleitete, Oberflachliche und Uneigentliche. Selbst wenn
man beiden Autoren zugestehen mag, dass Vereinfachungen dieser Art
nicht zuletzt der politischen Lage ihrer Zeit geschuldet waren, bleibt in
historischer Hinsicht festzuhalten, dass derartig bornierte Unterscheidun-
gen zwischen dem Eigenen und Fremden nicht nur dem »deutschen Friih-
nationalismus«, sondern ebenso dem nach Reichsgriindung und Weima-
rer Zeit hieran ankniipfenden »extremen Nationalismus«#¢ den Boden

433 Hier passt der Verweis auf die »deutsche Ideologie«, die Adorno im herr-
schenden Jargon der Weimarer Spitzeit sowie der deutschen Nachkriegszeit
entlarvt und sich bis auf Fichte und die romantische Naturphilosophie zu-
riickverfolgen ldsst. Adorno deutet den »Jargon der Eigentlichkeit« bezeich-
nenderweise als »das deutsche RessentimentPhianomen par excellence«. Ad-
orno 1977 b, S. 419.

434 Jahn 1810, S. 188-189.

435 Fichte 1978,S. 61 und S. 62. Wihrend »die Skandinavier« von Fichte »un-
bezweifelt fiir Deutsche genommen werden« konnen, gelte dies fiir »an-
dere neueuropidische Nationen« nicht. Vgl. ebda., S. 59. Allein fiir den
Stamm der Deutschen bleibe festzuhalten, dass es ihm gelungen sei, »die
im alten Europa errichtete gesellschaftliche Ordnung mit der im alten Asi-
en aufbewahrten wahren Religion zu vereinigen«. Ebda., S. 58. Weitere
Beziige zur indogermanischen Abkunft sucht man bei diesem Autor frei-
lich vergebens.

436 Hier in Anlehnung an die sozialpsychologische Einsicht, dass der »extre-
me Nationalismus« die Projektion von Hass und Feindschaft auf andere

382

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

bereit haben. Bedenkt man zudem, dass Fichte die Deutschen zum sittlich
hochsten Volk erklirte und ihnen eine historische Sendung zuerkannte,
»die nichts Geringeres bedeutete als die geistige Weltherrschaft«#7, dann
erschliefSt sich der missionarische Eifer der frithen Nationalbewegung, der
nach Ansicht des prophetischen Philosophen bereits Jahrhunderte zuvor
»im heiligen Kampfe fiir Religion und Glaubensfreiheit«#* nachdriicklich
zum Ausdruck gekommen war.

Anders als Fichte ging es Jahn nicht darum, »das Reich des Geis-
tes und der Vernunft zu begriinden, und die rohe korperliche Gewalt
insgesamt, als Beherrschendes der Welt, zu vernichten«#. Zwar sind
auch Jahns Ausfithrungen durch einen starken Gleichheitsimpuls ge-
kennzeichnet, der gegen die Herrschaft der hoheren Stinde gerichtet
war, jedoch verlegte er nach Einfihrung der »Turnsprache« sein Au-
genmerk zunehmend auf die praktische Etablierung und Verbreitung
des Turnwesens in Deutschland. Seine volkstiimlichen Ausfuhrungen
deutete er selber als »eine Vorbereitung zum Inswerksetzen kiinftiger
Volkserziehung«, die als »ein immer fortgesetztes Indiehidndearbeiten
fuir die Staatsordnung« sowie als »heilige Bewahrerin des Volks in sei-
ner menschlichen Urspriinglichkeit«44+ gefasst wird. Rhetorisch bezieht
der Begriinder des Turnwesens die Vergangenheit und Zukunft mit die-
ser Aussage so aufeinander, dass das Dunkel-Urspriingliche mit dem
VerheifSungsvoll-Kinftigen ebenso unbestimmt wie feierlich mitein-
ander verwoben wird. Zwar stellt Jahn durchaus auch konkrete For-
derungen, wenn er sich etwa tiber stindisch zusammengesetzte Parla-
mente, Biirgerrechte sowie die Einrichtung eines Volksheeres aufSert.++*
Jedoch sieht er sich selber vor allem als »Mann der Tat«, denn die » Tat
fiihlt und schreibt sich eindringlicher auf dem Tatenfelde, als in der
Klause«+#, Zur Richtschnur eignet sich ihm dabei die »heilige Drei der

Gruppen ermoglicht, indem geteilte Frustrationen durch kollektive Uber-
legenheitsgefiihle ausgeglichen und entsprechende Wiinsche auf hierfir ge-
eignet erscheinende Gruppensymbole tibertragen werden. Vgl. dazu Wink-
ler 1979.

437 Winkler 2015, S. 398.

438 Fichte 1978, S. 243.

439 Ebda.

440 Vgl. Jahn 1810, S. 181.

447 So im VI Kapitel unter der Uberschrift » Volksverfassung«. Vgl. Jahn 1810,
S. 273-322. Die in diesem Zusammenhang erhobenen Forderungen kon-
nen als »Bausteine einer konstitutionellen Monarchie« angesehen werden,
tber die in jener Zeit 6ffentlich diskutiert wurde. Angesichts dieser Umstin-
de tiberrascht es »nicht, dass preuflische Minister wie Schuckmann, Billow
und Hardenberg auch das Turnwesen zunichst forderten.« Echternkamp
1998, 5. 355.

442 Jahn 1810, S. 218.

383

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Geschichtsschreibung«, das heifSt: »Volkstiimlich sein, Volkstum ge-
schichtlich auffassen, und in der Muttersprache verkiinden «#43,

Wie gesehen, erschopfte sich Jahns Volkstum nicht in nationalstaat-
lichen Hoffnungen und vaterldndischen Spekulationen. Diese bildeten
vielmehr die Grundlage fiir seine praktischen Unternehmungen. Ahn-
lich wie der Sprach- und Geschichtsunterricht an den preufSischen Gym-
nasien zum wichtigen Bestandteil der Nationalerziehung wurde, schien
bald auch auch das Turnen in besonderer Weise geeignet, hierfiir einen
entscheidenden Beitrag zu leisten. Anders als bei der philanthropischen
Gymnastik, die beim einzelnen Zogling ansetzte, um seine individuellen
Anlagen im Sinne ihrer gesellschaftlichen Nutzlichkeit zu fordern, stand
beim Turnen von vornherein der Gedanke an »Volk und Vaterland «+44
im Mittelpunkt. Die individuelle Sittlichkeit blieb bei Jahn an die Na-
tion gebunden, durch die das Volk erst seine Existenzberechtigung er-
hielt. Hieraus leitete er zugleich die »hochste und heiligste Pflicht« fiir
seine Turnjiinger ab, »ein Deutscher Mann zu werden« und fir »die
Deutsche Sache«#4s einzutreten. Wo Fichte in seinen Ausfuhrungen noch
zwischen der Idee eines »geeinten Menschengeschlechts«#4 und der an-
genommenen Uberlegenheit der deutschen Sprachnation hin und her
schwankt, spricht Jahn bereits unmissverstindlich vom »Elend wahn-
geschaffener Weltburgerlichkeit«+47, die durch die »Liebe zum Vaterlan-
de«#48 ersetzt werden miisse. Wer » Auslinderei liebt, lobt, treibt und be-
schonigt«, der habe in der »Turngemeinschaft«+# keinen Platz. Hierin
unterschied er sich deutlich von Fichte, der den »letzte(n) Zweck aller
Nationenbildung« darin sah, dass die »Bildung sich verbreite tiber das
(ganze menschliche; EB.) Geschlecht«#5°. Jahn setzte stattdessen auf den
»Adel des Leibes und der Seele«#5*; der dem »arbeitenden Turner «#5* eig-
ne, sofern er mit praktischem Sinn und biederminnischem Fleif$ bestrebt
sei, allein dem eigenen »Volk und Vaterland« zu dienen.

Hiufig verwendete Begriffe wie » Vaterland« oder » Muttersprache«
waren in besonderer Weise geeignet, die Zuwendung zur eigenen Nation
zu bekunden. Wer die vermeintlich selben Eltern besafs, der konnte da-
von ausgehen, dass auch die nationalen Briider und Schwerstern sich ge-
schlossen zeigten und gemeinschaftliche Bindungen eingehen wiirden. Im

443 Vgl. ebda.

444 So etwa in den Turngesetzen von Jahn/Eiselen 1816, S. 23 4.
445 Vgl. ebda.

446 Siehe dazu weiter oben Anm. 339.

447 Vgl. Jahn/Eiselen 1816, S. 234.

448 Ebda., S. III.

449 Ebda., S. 235.

450 Fichte 1993, S. 400.

451 Jahn/Eiselen 1816, S. 233.

452 Ebda., S. 232.

384

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

Ubrigen waren entsprechende Gemeinschaftserlebnisse fiir die Jugendli-
chen bei den Turniibungen praktisch und direkt nachvollziehbar, sofern
alle Teilnehmer die gleichen Rituale befolgten und die vorgegebenen Sta-
tionen nach festen Regeln+s? durchliefen. Hierzu zihlten etwa das feier-
liche Versprechen, die Turnordnung#s+ einzuhalten, die Anerkennung ge-
meinsamer Zeichen und Symbole, wie die von allen getragene Turntracht
aus grobem Leinenstoff, das Vermeiden von Zwietracht auf dem Turn-
platz sowie die Pflicht, Zuwiderhandlungen sogleich anzuzeigen. Er-
ginzend dazu regelten die »Besonderen Turngesetze« die Ordnung und
Abfolge einzelner Ubungen, die in »Riegen« zu durchlaufen und nach
strengen Vorgaben zu absolvieren waren.*ss Verfolgt wurden damit aus-
driicklich padagogische Ziele, wie mit Blick auf die » Turnspiele« genau-
er ausgefuhrt wird: »Hier paart sich Arbeit mit Lust, und Ernst mit Jubel.
Da lernt die Jugend von klein auf, gleiches Recht und Gesetz mit ande-
ren zu halten. «#5¢ Dass nebenbei auch noch militarisch niitzliche Fertig-
keiten und Taktiken eingetibt wurden, belegen jene Spiele, die auflerhalb
des Turnplatzes stattfanden, da sie viel Platz beanspruchten. So wurden
beispielsweise beim »Ritter und Biirgerspiel« Verstecke und Hinterhal-
te ausgespaht sowie Gefangene genommen, wihrend beim »Sturmlauf«
eine Anhohe eingenommen und verteidigt werden musste.+7

Die Turnkunst galt Jahn und Eiselen mehr als ein blof$ »munteres
Treiben«. Sie war zugleich »vaterlandisches Werk und volkstumliches
Wesen«, das mit minnlicher Kraft und feierlichem Ernst »erlebt, ein-
gelebt, versucht, getibt, gepruft, erprobt, erfahren und mit durchge-
macht«#* werden musste. Dem Turnlehrer wurde in diesem Zusam-
menhang eine besondere Rolle zuerkannt. Er war nicht nur liebendes,
pflichterfiilltes und von » Volkstiimlichkeit innigst durchdrungenes« Vor-
bild, sondern ebenso »iltere(r) Freund, Ordner, Schiedsrichter, Ratgeber
und Warner«#5 fiir die ihm anvertrauten Turnjiinger. Solange niemand
»aus der Reihe tanzte«, die Turngesetze befolgte und den Anweisun-
gen des Turnlehrers nachkam, schien dieses familiar-volkstiimliche Ge-
meinschaftsmodell zu gliicken. Wer jedoch die »guten Sitten auf dem

453 Die »Turngesetze« waren fiir alle gleich. Bereits zu Beginn heifSt es: » Gute
Sitten miissen auf dem Turnplatz mehr wirken und gelten, als anderswo wei-
se Gesetze. Die hochste hier zu verhingende Strafe bleibt immer der Aus-
schluss aus der Turngemeinschaft.« Jahn/Eiselen 1816, S. 233.

454 Vgl. zu den » Allgemeinen Turngesetzen« ebda., S. 235-237.

455 So heifit es etwa, dass bei »keiner Ubung« etwas anderes gesprochen wer-
den diirfe, »als was zur Sache gehort«. Vgl. ebda., S. 239.

456 Ebda., S. 169. Etwas spiter ist in diesem Zusammenhang von der »Schule
fiir den Willen« die Rede. Vgl. ebda., S. 170.

457 Vgl. ebda., S. 177-181 sowie S. 182.

458 Vgl. ebda., S. 210.

459 Vgl. ebda., S. 215 und S. 218.

385

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Turnplatz«#%° missachtete, wurde sogleich ausgestoflen. Nicht demokra-
tische Umgangsformen, sondern hierarchische Strukturen und patriar-
chale Verhaltensweisen beherrschten das Zusammenwirken der Turn-
gemeinschaft. Nach dem Turnvater, der tiber allem stand sowie dem
Turnrat, der Jahn in wichtigen Fragen beriet, war der »Turnlehrer« be-
ziechungsweise » Turnwart«#* fiir den geordneten Ablauf des praktischen
Ubungsbetriebs auf dem Turnplatz verantwortlich. Diesem direkt unter-
stellt waren die so genannten »Vorturner«, welche »die Neuen in den
Voriibungen unterweisen, und bei den Ubungen, wo es Not tut, selbst
vormachen (vorturnen)«+%*, Auf diese Weise war gewihrleistet, dass die
Turngesetze nicht einfach nur eingehalten, sondern bis zu den »Vortur-
nen« und »Turnriegen« hinunter mit nationaler Gesinnung und vater-
landischem Pathos vollzogen wurden.

Folgt man dem Urteil einiger Zeitgenossen, so war es Jahn tatsich-
lich gelungen, die »ziemlich verwilderte Berliner Schuljugend zu ztigeln,
zu fesseln, im Walde, auf abendlichen Heimgangen und auf Turnfahrten
mit sich fortzureifSen und zu begeistern«+%, Ein ehemaliger Hauptmann
in Koniglich-PreufSischen Diensten schlug sogar vor, »Hrn. Jahn auf der
Akademie als Professor der Gymnastik « anzustellen, da es ihm in vorbild-
licher Weise gelungen sei, »die Masse beweglich« zu machen und schon
»im Frieden den Krieg«+%+ zu lehren. Der Begriinder der Turnkunst sah
sich selbst freilich nicht als ein Vertreter der » Gymnastik«. Auch wenn
die Turnubungen - trotz Hinzufiigung von Barren und Reck — denen der
philanthropischen Gymnastik durchaus dhnlich waren, verfolgte Jahn ein
direkt am Korper ansetzendes nationales Erziehungskonzept. Die Nation
war fir ihn »keine politische Grofe, fiir die sich der einzelne entschei-
den konnte oder auch nicht, sondern sie beruhte auf der Zugehorigkeit
zum deutschen >Volkstum¢, dessen Einheit in der Sprache und der Sit-
te verbiirgt sei.«#*s Die Berufung auf Sprache und Sitte war in erster Li-
nie praktisch bedingt; Volksgefiihl und Volksgemeinschaft sollten mog-
lichst anschaulich erfahrbar sein und nicht in abstrakten Formen oder
leeren Formeln erstarren. Vor allem aus diesem Grund wurden volks-
tiumliche Feste und Brauche bei diesem Autor so sehr geschitzt. Das be-
drohte »Deutsche Volkstum« liefS sich laut Jahn wiederbeleben, indem es
sich seiner eigenen Traditionen besann, wodurch zugleich das Wunsch-
bild eines deutschen Nationalstaats gestarkt wiirde, der sein Fundament

460 Siehe dazu weiter oben Anm. 453.

461 Ebda., S. 221.

462 Ebda. (im Original teilweise hervorgehoben).

463 Maflmann 1865, S. 283.

464 So der 1812 in einem Berliner Journal gedruckte Bericht des Hauptmanns a.
D. von Archenholz »Uber die von Herrn Jahn eingefithrten gymnastischen
Ubungen der Jugend«, hier zit. nach Bartmuf}/Kunze/Ulfkotte 2008, S. 204.

465 Langewiesche 2000, S. 111.

386

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

im »Volk« besitzen sollte. Neben der Sprache — die von allen »auslandi-
schen Beimischungen« zu »reinigen«+¢ war — sowie volkstumlichen Zei-
chen und Gebriauchen, wie etwa einheimische Trachten oder nationale
Festtage, trat die Turnkunst als eine anschauliche » Arbeit am Volkskor-
per« in Erscheinung. Nicht der einzelne Zogling, wie in der philanthro-
pischen Gymnastik, stand hierbei im Mittelpunkt, sondern Jahn sah sei-
ne vordringliche Aufgabe darin, den Turner als leiblichen Ausdruck einer
ubergeordneten Volksidee gegen die » Philisterhaftigkeit der Zeit« und fiir
eine »edlere Zucht und Ordnung«#% in Stellung zu bringen.

Vor diesem Hintergrund erscheinen die verschiedenartigen Bemiithun-
gen Jahns schliefSlich wie ein grofSangelegter Versuch, seine Vorstellun-
gen vom nationalen Geist und Korper politisch durchzusetzen. Das Jahn-
sche Turnen steht damit in der langen Tradition jener Bemithungen, in
denen der Korper als Instrument der Selbstbehauptung und Machtde-
monstration gezielt eingesetzt wurde. Doch wihrend in der »unterirdi-
schen Geschichte Europas«#% korperliche Macht und herrschaftliches
Denken zu zentralen Merkmalen des allmahlich hervortretenden Indivi-
duums wurden, das schon im Mythos durch den Einsatz blinder Gewalt
und vorausschauender Entsagung von seinen schicksalhaften Fesseln
sich zu befreien versuchte+*, verdeutlicht die Geschichte des Turnens zur
Zeit der frithen Nationalbewegung, dass der Einzelne dieses Ziel nur er-
reichen konnte, wenn er sich den Gesetzen der Gemeinschaft unterwarf.

466 Siehe dazu weiter oben Anm. 426. Es wire sicherlich aufschlussreich, friith-
nationalistische Sprachreinheitsvorstellungen mit psychischen Abwehrme-
chanismen, etwa dem Sauberkeitszwang, in Verbindung zu bringen. Eine
solche Deutung steht bisher noch aus.

467 So Mafmann 1865, S. 283.

468 Hier in Anlehnung Horkheimer/Adorno 1972, S. 246. Die Autoren sprechen
in den » Aufzeichnungen und Entwiirfen« zur Dialektik der Aufklirung da-
von, dass unter »der bekannten Geschichte Europas (...) eine unterirdische
(verlauft; EB.). Sie besteht im Schicksal der durch Zivilisation verdringten
und entstellten menschlichen Instinkte und Leidenschaften.« Ebda.

469 Fiir Horkheimer/Adorno besteht die Dialektik der Aufklarung darin, dass
das »Erwachen des Subjekts« als Voraussetzung fiir seine Befreiung »durch
die Anerkennung der Macht als des Prinzips aller Beziehungen« erkauft
wurde. Ebda., S. 15. Hiervon ausgehend, sind die voranstehenden Ausfiih-
rungen als Kommentar zu dieser »unterirdischen Geschichte Europas« zu
verstehen. Von antiken Korperkulten, tiber neuzeitliche Reprasentationsfor-
men, moderne Machtmaschinerien bis hin zur direkt am Kérper ansetzen-
den Nationalerziehung — bezeichnet werden damit Entwicklungsabschnit-
te der korperlichen Begriindung und Beherrschung des Selbst, das sich nur
bilden und erhalten konnte, indem es sich unterwarf. Dass auch die moder-
ne Sportentwicklung als Ausdruck des widerspriichlichen Zweckzusammen-
hanges der Selbsterhaltung zu verstehen ist, wird im nachfolgenden Teil die-
ser Arbeit ausgefiihrt.

387

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Schon bei Jahn ist erkennbar, dass der Turnplatz als ein soziales Ubungs-
feld hierfiir angesehen wurde. Die nationale Ausweitung volkstiimlicher
Bestrebungen war fur den Autor bereits vor Ausfithrung der Turnkunst
auf der Hasenheide leitend. Erst die Turngemeinschaft galt Jahn jedoch
als lebendige Vorstufe der allein im Nationalstaat vollstindig zu verwirk-
lichenden Volksgemeinschalft.

Man kann aus historischer Sicht zugunsten dieses politischen Experi-
ments geltend machen, dass die frithe Turnbewegung angesichts der da-
mals vorherrschenden gesellschaftlichen Zustinde durchaus fortschritt-
liche Ziele vertrat. Hierzu gehort etwa die gegen die Zersplitterung
Deutschlands gerichtete Forderung eines einheitlichen Nationalstaates,
die Uberwindung stiandischer Schranken und adliger Vorrechte sowie
das Insistieren auf biirgerliche Gesetze und Freiheiten.+° Allerdings be-
forderte das wehrhafte Turnwesen ebenso die Parteinahme fur totalitdare
Identitits- und Gemeinschaftsvorstellungen, die nicht nur gegen Napo-
leon und die franzosischen Fremdherrschaft, sondern ebenso gegen al-
les vermeintlich »Undeutsche« gerichtet werden konnten.+* Je weniger
die liberalen Freiheitsvorstellungen des Frithnationalismus verwirklicht
wurden, desto stirker wuchs schliefSlich auch das Verlangen der Deut-
schen nach politischer Anerkennung ihrer als iberlegen und unverfalscht
verklarten »Volksgrofle «#72. Die Auswirkungen hiervon sollten sich erst
im zwanzigsten Jahrhundert in ihrer ganzen Tragweite erweisen. Wie je-
doch das Beispiel der frithen National- und Turnbewegung zeigt, war
das Verhiltnis von Herrschaft und Knechtschaft schon seit dem frithen
19. Jahrhundert neu zu denken, sofern sich abzeichnete, dass die wirt-
schaftliche Kraftentfaltung und liberale Biirgergesinnung im »sittlichen
Staat«#73 nicht widerspruchsfrei aufgehen wiirden — zumal wenn natio-
nalstaatliche Volksvorstellungen hinzu kamen.

Die von Jahn ebenso geschickt wie verhdngnisvoll inszenierte » Arbeit
am Volkskorper« fithrte gerade nicht, wie Hegel noch 1820 mit Blick
auf »den Staat als ein in sich Verniinftiges«#7+ hervorhob, tiber die Ver-

470 Wehler spricht in diesem Zusammenhang von einer politisch-oppositio-
nellen Emanzipationsideologie des Frithnationalismus, die freilich von An-
beginn bereits durch illiberale Merkmale gekennzeichnet war. Vgl. Wehler
1987,S. 511.

471 Zur weiteren Entwicklung der politischen Ansichten der Turnbewegung in
Deutschland sowie den Formen ihrer praktischen Verkérperung im 19. Jahr-
hundert vgl. Goltermann 1998. Zur korperlichen Inszenierung nationaler
Symbole innerhalb der deutsch-jiidischen Turnerschaft im ersten Drittel des
20. Jahrhunderts vgl. Bockrath 2011.

472 Jahn 1810, S. 15.

473 Zu Hegels Konzept des »sittlichen Staates« siche weiter oben Anm. 12.

474 Hegel begreift den Staat hier allerdings nicht als eine bestimmte historische
Formation, sondern er versucht ihn »als ein in sich Verniinftiges zu begreifen

388

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NATIONALERZIEHUNG

mittlung unterschiedlicher Einzelinteressen zu einem allgemeinen Inter-
essenausgleich. Stattdessen wurde die erstrebte »Freiheit des Willens«475
schon vor ihrer Realisierung den Anspriichen restaurativer Krifte un-
terstellt. Wihrend jedoch fur Hegel die »Freiheit des eigenen und einzel-
nen Willens« nur aus dem »Zusammenhang des Ganzen«#¢ zu gewin-
nen war, verlegte sich der Frithnationalismus stattdessen auf das Wohl
der Volksgemeinschaft, das erst im deutschen Nationalstaat seinen all-
gemeinen Ausdruck finden wiirde. Auf dem Weg dorthin galt es, partiku-
lare Bestrebungen in die nationale Bewegung einzubinden und durch die
»Zucht des Dienstes und Gehorsams«#77 allgemein verfiigbar zu machen.
An die Stelle von Hegels sittlichem Vernunftstaat trat damit, gedanklich
wie praktisch, die Idee vom »Deutschtum«#7%, dessen Unbestimmtheit
fur Jahn und andere politische Romantiker zahlreiche Ankntipfungs-
moglichkeiten bot. Mit Blick auf nationale Belange liefSen sich — zumin-
dest perspektivisch — personliche Beschrankungen einfacher durchsetzen,
ohne auf ein »Sittliches—Allgemeines« Ruicksicht nehmen zu mussen, das
Hegel in seinem Staatsverstdndnis noch als notwendig voraussetzte. Das
vom Philosophen des Rechts und der Staatswissenschaft schon im Zuge
seiner Bestimmung des Verhaltnisses von Herrschaft und Knechtschaft
eingeforderte Opfer personlicher Freiheiten zugunsten allgemeiner Er-
fordernisse+” liefs sich dadurch miihelos ausweiten und auf nahezu be-
liebige Gegenstande tibertragen. Wichtig hierfur war vor allem, dass der
Vorrang des Politisch—Allgemeinen vor dem Besonderen+*° sowohl vom

und darzustellen«. Hegel 1979, S. 14. Zu Hegels Haltung gegeniiber der
preufSischen Staatsmonarchie siehe weiter oben Anm. 153.

475 Hegel 1979, S. 24.

476 Vgl. ebda.

477 So Hegel 1999, S. 115. Siehe ausfiihrlicher dazu Anm. 67 weiter oben.

478 Den Begriff »Deutschtum« verwendet Jahn {ibrigens erst in seinen Erldute-
rungen zum Deutschen Volkstum aus dem Jahr 1833. Vgl. dazu Jahn 1887,
S. 494.

479 Siehe dazu weiter oben Anm. 73.

480 Das Besondere ist hier allerdings nicht als losgeloste Einzelheit zu verstehen.
Auch Hegels Geistbegriff, sofern er sich an ein allgemeines Subjekt richtet,
fasst — mit Marx gesprochen — »das Wesen der Arbeit (...) und den gegen-
stindlichen Menschen, wahren, weil wirklichen Menschen, als Resultat sei-
ner eigenen Arbeit«. Marx 1971, S. 269 (im Original hervorgehoben). Geist
wie Arbeit wiren demnach nur als gesellschaftlich vermittelt zu begreifen.
Wenn hier dennoch vom »Besonderen« gesprochen wird, so deshalb, um
darauf hinzuweisen, dass die » Absolutheit des Geistes« von Hegel ebenso
wenig »durchzuhalten« ist, wie bei Marx die vollstindige Reduktion der ar-
beitsteiligen Gesellschaft auf das Tauschprinzip als ihr vermeintlich »Aller-
wirklichstes«. Weder ist ein Konkret-Besonderes noch ein Abstrakt—Allge-
meines zu hypostasieren, sondern es ist bestandig auf die Vermittlung beider

389

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELEMENTE DES TOTALITARISMUS

Knecht als auch vom Herrn gleichermafsen anerkannt wurde. Auf dem
Turnplatz, so scheint es, war dies Jahn zumindest im kleinen Rahmen+**
bereits gelungen.

481

hinzuweisen — selbst wenn an dem »Ubergewicht von Verhiltnissen iiber
die Menschen« kaum Zweifel bestehen diirften. Vgl. dazu Adorno 1972, S.
9. Das »Besondere« wire demnach vom »Politisch-Allgemeinen« nicht zu
trennen, ohne jedoch identisch zu sein. Der Reiz von Philosophie und Ge-
schichte liegt demgemaif$ gerade darin, die jeweils nichtidentischen bezie-
hungsweise »nicht dingfesten« Anteile aufzuspiiren. Vgl. Adorno 1970, S.
265.

Der Jahn-Kritiker Heinrich von Treitschke spricht im Rahmen seiner Be-
trachtungen des Turnwesens bezeichnenderweise davon, dass in PreufSen
sowie Uiber dessen Grenzen hinaus »allméhlich in aller Unschuld ein kleiner
Staat im Staate« emporgewachsenen sei. Vgl. Treitschke 1906, S. 389.

390

Inttps://dol.org/10.5771/9783748941810-188 - am 1.01.2026, 22:57:28. [



https://doi.org/10.5771/9783748941910-188
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	8. Höhenphantasien
	9. Festivalisierung
	10. Reheroisierung
	Teil III Elemente des Totalitarismus
	11. Perfektionsstreben
	12. Körpermobilisierung
	13. Nationalerziehung

