
AUFSATZ

Harald Bluhm und Skadi Krause

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie

Quellen, Konturen und Leistungsfähigkeit seines Konzepts

Einleitung

Tocquevilles »neue politische Wissenschaft« ist, recht verstanden, eine Erfahrungs-
wissenschaft, die eine antispekulative Wendung der politischen Theorie vollzieht.
Bei seiner Abwendung von der politischen Philosophie im Sinne normativer Kon-
struktionen setzt er spezifische philosophische Traditionen fort, wendet sich aber
auch den Sozialwissenschaften zu, doch er ist kein Soziologe avant la lettre, sondern
propagiert eine politische Wissenschaft eigener Art. Sie gründet auf einem breiten
Verständnis von Erfahrung, worunter im Kern ein aus Aktivität resultierendes prak-
tisches Wissen verstanden wird, das bei Tocqueville zwei Besonderheiten hat: Zum
einen setzt er auf eine Verknüpfung von äußerem und innerem Erfahrungsbereich,
zum anderen geht es ihm um die Bedingungen der Möglichkeit von authentischer
politischer Erfahrung, die systematisch mit der Realisierung von Freiheit als Selbst-
zweck sowie mit Selbstregierung und Selbstverwaltung verbunden wird. Ohne
explizite Differenzierung werden demgegenüber der Individualismus, die Tyrannei
der Mehrheit und andere Phänomene der Massengesellschaft als soziale Erfahrun-
gen verstanden.

Der französische Klassiker untersucht, theoretisch durch den historischen Ansatz
von François Guizot, Pierre-Paul Royer-Collard und Victor Cousin geschult,1 die
amerikanische Demokratie als Gesellschaftsform und vergleicht sie sowohl mit der
französischen, schweizerischen und englischen Variante. Dabei kommen nicht nur
die Unterschiede, sondern auch die gemeinsamen Prinzipien (Freiheit, Gleichheit,
Volkssouveränität, Repräsentation) zum Tragen. Auf diese Weise wird ein komple-
xes Bild der amerikanischen Gesellschaft und ihrer inhärenten Antriebskräfte
gezeichnet, was Tocquevilles klassische Bände über die amerikanische Demokratie
deutlich von der Amerika-Literatur seiner Zeit unterscheidet. Denn im Gegensatz
zu dieser beschränkt sich Tocqueville nicht auf die äußere Beschreibung des politi-
schen Systems der USA oder der sozialen Umgangsformen »der Amerikaner«. Viel-
mehr hebt seine Darstellung der amerikanischen Demokratie auf politische Erfah-
rungs- und Handlungsräume sowie die damit verbundene Transformation sozialer
Umgangsformen ab, die einem breiten europäischen Publikum vermittelt werden
sollen. Er sperrt sich damit auch gegen die liberale Idee einer »Souveränität der
Vernunft«, wie man sie bei den französischen Doctrinaires findet, zu deren heraus-

1.

 
1 Zur Bedeutung dieser drei Autoren für den theoretischen Ansatz von Tocqueville vgl.

Craiutu 1999.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014, S. 635 – 656
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


ragenden Vertretern neben den schon genannten Francois Guizot, Pierre-Paul
Royer-Collard und Victor Cousin auch Charles de Rémusat gehört. Mit ihnen
pflegte Tocqueville über die Académie des sciences morales et politiques enge Kon-
takte.2 Das gemeinsame Ziel dieser Theoretiker ist es, durch Repräsentation und
rationalisierte Beeinflussung des Gemeinwohls mögliche Exzesse der Volkssouve-
ränität zu bändigen. Tocqueville geht es darüber hinaus jedoch um die Beschreibung
sozialer und politischer Erfahrungen in institutionellen Handlungsräumen und das
Beispiel einer freiheitlich-demokratischen Ordnung im Vergleich zu einem überbor-
denden administrativen und politischen Zentralismus, wie er ihn vor allem an
Frankreich kritisiert.3 Folgerichtig siedelt er seine »neue Wissenschaft der Politik«
absichtsvoll zwischen Staatslehre und einer Aufklärung der Bürger an.4 Tocqueville
begibt sich damit bewusst in Gegensatz zu den etablierten systematisch-empirischen
Wissenschaften, aber auch zur zeitgenössischen Serie von Gründungen neuer Wis-
senschaften, die durch Autodidakten wie Charles Fourier oder Félicité Robert de
Lamennais propagiert wird. Gleichzeitig wendet er sich aber auch gegen die ehrgei-
zigen akademischen Projekte von Henri de Saint-Simon und Auguste Comte, deren
positivistischen Ansatz er kritisiert.5

Wir schließen mit unserem Plädoyer für ein erfahrungswissenschaftliches Ver-
ständnis von Tocqueville an die jüngeren Debatten zum Erfahrungsverständnis in
der Philosophie6 und in der Politikwissenschaft7 ebenso an, wie wir Anregungen aus
der jüngeren interpretativen Tocqueville-Literatur8 aufnehmen, die spezifische
Erfahrungsgehalte (Autonomie, Selbstregierung beziehungsweise -verwaltung) und
der Demokratie eigene Entpolitisierungstendenzen betont. Allerdings möchten wir
diese in einen anderen konzeptuellen Rahmen stellen. Hierfür beziehen wir uns auf
die Geschichtswissenschaft, in der das Konzept der Erfahrungsgeschichte in jüngerer
Zeit forciert entwickelt wurde.9 Wichtig ist dabei der Ansatz von Reinhart Kosel-
leck, das systematisch auf der Unterscheidung von Erfahrungsraum und Erwar-
tungshorizont beruht und den Übergang zu zukunftsbezogenen Begriffen betont,
der im 19. Jahrhundert vollzogen wird.10 Nach unserer Ansicht markiert Tocque-
ville mit seiner »neuen Wissenschaft der Politik«, vornehmlich mit seinem Begriff
der Demokratie, auf spezifische Weise den Übergang zu modernen Bewegungsbe-
griffen. Er akzentuiert die Eigendynamik der Demokratie, die nicht nur die endogene
Verursachung gesellschaftlicher Prozesse, ihre Elemente und Strukturen, sondern

 
2 Vgl. Craiutu 2003 a; Craiutu 1999; Craiutu 2003 b; Craiutu 2003 c.
3 Wegweisend dazu der Aufsatz von Wilhelm Hennis, dem wir eine Reihe von Anregungen

verdanken (Hennis 1982).
4 Vgl. Krause, Bluhm 2014.
5 Saisset 1850; Schmaus 2008; Binaut 1860.
6 Brandom 1994.
7 Brodocz 2007.
8 Vgl. Offe 2006.
9 Pickering 2004.

10 Koselleck 1989, S. 359; Joas, Vogt 2011.

636 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


auch das Phänomen der nichtintendierten Folgen sozialer Prozesse sowie den
Umgang mit politischen Konflikten einschließt.

Gegenwartsdiagnostisch wenden wir die These eines Endes der Demokratie als
eines erfahrungsnahen Konzepts (Michael T. Greven)11 ideengeschichtlich um und
zeigen, wie die moderne Demokratie an ihrem Beginn erfahrungswissenschaftlich
verstanden wurde. Tocqueville – so werden wir argumentieren – bettet Erfahrungen
nicht nur in konkrete Institutionen (im engeren Sinn als Regelsysteme verstanden)
und gesellschaftliche Strukturen ein, sondern verbindet sie mit der politischen Kul-
tur von Ländern, wodurch dieser Begriff einen übergeordneten Stellenwert
gewinnt.12 Im Kern geht es um die Vermittlung von »äußeren« Erfahrungen und
»inneren« Erfahrungen und deren Verfestigung in Praktiken, Sitten und emotiven
Dispositionen, die wir im Anschluss an unseren Autor von den Institutionen abhe-
ben. Das normative Ziel von Tocqueville ist es, bei den eigenen Landsleuten – vor-
nehmlich seinen Standesgenossen – realistische Erwartungen mit Blick auf die
Demokratie zu formulieren und zu propagieren. Vor allem interessieren ihn die
Voraussetzungen, wie innerhalb demokratischer Strukturen Freiheit konkret erfahr-
bar gemacht werden kann, denn falsche Erwartungen verunmöglichen dies nicht
nur subjektiv, sondern sind über Enttäuschungen oft auch der Anfang dafür, dass
demokratische Strukturen infrage gestellt werden. Deshalb stemmt er sich gegen die
inhaltliche Entleerung politischer Begriffe, die immer mehr von Erfahrungen abge-
löst werden.

Den Ausgangspunkt unserer das Feld nur konturierenden Überlegungen bildet die
Einsicht, dass der Erfahrungsbegriff im Werk Tocquevilles hinsichtlich seiner Quel-
len und verschiedenen Funktionen kaum erkundet worden ist. Um dieses Desiderat
zu beheben, wollen wir Tocquevilles Erfahrungsbegriff auf seine ideengeschichtli-
chen Quellen hin untersuchen und die Besonderheiten seines Ansatzes herausstellen
(Kapitel 2). Danach wollen wir die operative Verwendung von Erfahrung exempla-
risch aufzeigen, indem wir anhand von De la Démocratie en Amérique das Erfah-
rungskonzept hinsichtlich der Frage diskutieren, wie durch vergleichende Betrach-
tungen die Bedingungen der Möglichkeit von Freiheitserfahrungen erörtert werden
(Kapitel 3). Im Resümee sollen die Ergebnisse geborgen werden, die die Fruchtbar-
keit und Grenzen dieses Verständnisses von politischer Erfahrungswissenschaft
belegen.

Tocquevilles Erfahrungsbegriff und seine Quellen

Die philosophische Tradition bietet neben dem Erfahrungsbegriff selbst eine Reihe
mit ihm verwandter Termini, in denen entweder das Verhältnis der Subjekte in der

2.

 
11 Vgl. Greven 2009. Hier wird das »Sartori-Kriterium«, nach dem die Demokratie vom

Durchschnittsbürger als solche verstanden können werden muss, in Anschlag gebracht.
12 Im berühmten Brief an Royer-Collard vom 17. September 1853 hebt Tocqueville aus-

drücklich hervor, dass ihm die Sitten und die Gewohnheiten des Herzens wichtiger sind
als die Institutionen (vgl. Tocqueville 1935, S. 214). Er hat also keinen weiten kultura-
listischen Institutionenbegriff.

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 637

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


Tätigkeit und Praxis zu den Gegenständen ihrer Erkenntnis im Mittelpunkt steht
oder ihr Verhältnis zu den Inhalten ihres Bewusstseins (Wissen, Alltagswissen,
Kenntnis, Fähigkeit, Überzeugung, Erwartungen). Der Erfahrungsbegriff bezieht
sich entweder auf das Äußere in Verbindung mit Praktiken, Interaktionenverhält-
nissen, Institutionen oder das Innere des Menschen, seine Selbstverhältnisse und
deren Deutung. In der politischen Philosophie gibt es eine Linie, die beide Erfah-
rungsdimensionen in gleicher Weise berücksichtigt und durch Platon und viele an
ihn anschließende Denker repräsentiert wird. Die liberal-juridische Linie hingegen
beschränkt Politik zumeist auf die Regulierung der äußeren Verhältnisse.13 Den
Staat geht das Innere des Menschen – in dieser Lesart – nichts an; jede Einmischung
in den privaten Bereich evoziert nur Folgeprobleme.

Im Lichte beider divergierender Linien kann man Tocqueville als »Liberalen eige-
ner Art« gut verorten. Sein Erfahrungskonzept verbindet den inneren und äußeren
Erfahrungsbereich und kennt zudem zwei verschiedene Vermittlungswege: Im Inne-
ren des Menschen erfolgt eine Bildung beziehungsweise Sedimentierung in Form von
Einsichten, Erwartungen und Einstellungen (das sind die berühmten »habitudes du
coeur«), und in der Gesellschaft gerinnen Erfahrungen in Form von Sitten, Praktiken
und sozialen Institutionen. Dieses Denken ruht auf der Verbindung divergierender
Traditionslinien theoretischen und praktischen politischen Denkens, die innovativ
miteinander verknüpft werden. Erfahrungen werden dabei faktisch und theoretisch
von vornherein an Interpretationen und Deutungsmuster gebunden, was Tocque-
ville auch deutlich herausstellt. Typische Deutungsschemata in der Demokratie sind
Ideen der Freiheit und Gleichheit, aber ebenso verschiedene Formen sozialer Zuge-
hörigkeit und Ausgrenzung. Erfahrungen lassen sich folglich nur in Form von Wis-
sen und Kenntnissen und der Ausbildung von Normen und Wertungen, nicht jedoch
direkt als subjektive Erfahrung vermitteln. Dabei ist jede gewonnene Erkenntnis
gleichwohl an Praxis beziehungsweise Erlebnisse und die darin zum Tragen kom-
menden Emotionen, Motivationen, Willensentscheidungen und Haltungen gebun-
den. Erscheinen andere Erkenntnisformen gleichsam entsubjektiviert oder wertfrei,
so ist dies bei Erfahrung nicht der Fall. Tocqueville zeigt auf, dass Erfahrung – vor
allem im politischen Bereich – kein rein kognitiver Prozess ist. Vielmehr handelt es
sich bei den typischen Deutungsschemata um affektive, moralisch-emotional
besetzte Muster. Im Feld der Politik konkurrieren Meinungen, bei denen sich die
verschiedenen Erfahrungen (innere und äußere, subjektive und kollektive) überlap-
pen. Hier geht es um das Urteilsvermögen der Individuen ebenso wie um Möglich-
keiten für kollektive Erfahrung.

Eine umfassende Darstellung der theoretischen Grundlagen von Tocquevilles
erfahrungswissenschaftlichem Ansatz ist im Rahmen eines Aufsatzes unmöglich; wir
umreißen im Folgenden nur die wichtigsten Konturen und Grundlinien. Der Fokus
liegt dabei auf den französischen und angelsächsischen Quellen, die individuelle und
soziale Handlungs- und Erfahrungsräume bei der Analyse der amerikanischen
Demokratie thematisieren.

 
13 So etwa bei Thomas Hobbes. Vgl. Doomen 2011.

638 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


Französische Quellen des Erfahrungsverständnisses und ihre Verarbeitung bei
Tocqueville

Tocquevilles Erfahrungskonzept ruht auf einem französischen Strang der Reflexion,
der von Montaigne über Pascal bis zu Rousseau reicht.14 Bei der Rezeption dieser
existentiellen Denker dürften für ihn Zeitgenossen wie Pierre-Paul Royer-Collard
und Victor Cousin anregend gewesen sein, die Pascal neben Montaigne ausdrücklich
in den Kanon der französischen Philosophie erhoben haben.15 Prägend für diese
Linie französischer Moral- und Erkenntnislehre ist, dass die innere und authentische
Erfahrung stark gemacht und von den Selbstverhältnissen und ihrer Deutung auf
die »äußeren«, vielfach als »künstlich« geltenden Institutionen und Sitten geblickt
wird. So schreibt Montaigne in seinen berühmten Essais, die er ab 1580 in mehreren
Etappen publizierte, dass er selbst ihr einziger Inhalt sei.16 Dieses existentiell-intro-
spektive Selbsterkunden, das nicht mit Weltabgewandtheit verwechselt werden darf,
sondern darauf zielt, im eigenen Dasein und in den Mitmenschen den eigentlichen
Stoff der Erkenntnis zu erblicken, richtet sich gegen nationale Denkmuster und
Kategorien, die als unzeitgemäß aufgebrochen werden sollen.17 Montaignes Essais
wurden sowohl bezüglich ihrer Form und ihres Stils als auch wegen ihres Inhalts zu
einem Modell der französischen, später auch der deutschsprachigen Moralisten18

und hatten für die französische Romantik, insbesondere für den mit Tocqueville
verwandten Chateaubriand, Vorbildfunktion. So rückte Chateaubriand ein reiches
emotiv-existentielles Konzept subjektiver Freiheit in den Mittelpunkt seiner Refle-
xionen und akzentuiert zugleich die für jegliche Individualität konstituierende
Andersheit.19

Der tief skeptische Tocqueville, der Zeit seines Lebens mit seiner eigenen Identität
als Aristokrat ringt, sich zwischen den Zeiten (Ancien Regime, Revolution, Restau-
ration, Zeitalter der Demokratie) situiert (und auch etwas verloren sieht), hat seine
Skepsis vermittels der großen Vorgänger qualifiziert. Mit Montaigne und Pascal,
die enthusiastisch auf Erfahrungen als den wesentlichen, freilich beweglichen Halt
im Leben rekurrieren – man denke an den Essay über Erfahrungen von Montaigne
oder Pascals Hinweis auf die »zwei Dinge«, die den »Menschen über seine ganze
Natur unterrichten: Instinkt und Erfahrung«20 –, verbindet ihn, dass Erfahrung

2.1

 
14 So wegweisend Hennis 1982.
15 Libri 1842.
16 Montaigne 1998, S. 5.
17 Vgl. Dough 2013.
18 Die herausragenden Figuren sind François de la Rochefoucauld, Nicolas Chamfort, Luc

de Clapiers Vauvenargues und Georg Christoph Lichtenberg.
19 In den ersten Reisebeschreibungen, Briefen und auch in den Tagebüchern wird der lite-

rarische Einfluss Chateaubriands auf Tocqueville besonders deutlich. So erklärt er in den
kurzen Reiseerzählungen Quinze jours dans le désert und Voyage au Lac Oneida, die
noch während des Aufenthalts in den Vereinigten Staaten verfasst wurden, dass er von
Erinnerungen an Chateaubriand erfüllt sei. Siehe Tocqueville 1864-1866, Bd. 5,
S. 173-258.

20 Pascal 1873, S. XVII.

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 639

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


nicht mit Gewissheit vereinbar ist, denn sobald sie sicher und berechenbar werde,
gehe auch unmittelbar ihre Autorität verloren. Montaigne stellt die Erfahrung, auf
die man kein sicheres Urteil gründen könne, den Wissenschaften gegenüber. Erfah-
rung und Wissenschaft besitzen demnach ihren je eigenen Ort. Gegenstand der
Erfahrung ist die Vielfalt und Prozesshaftigkeit der sozialen und natürlichen Welt,
Objekt der Wissenschaft die vergleichende Kategorisierung und theoretische Durch-
dringung.

Über die Rolle der Gewohnheiten sind sich die beiden Referenzautoren freilich
nicht einig. Während Montaigne sie schätzt, zieht Pascal ihren Wert in Zweifel:
»Montaigne hat unrecht. Die Gewohnheit muss nur befolgt werden, weil sie
Gewohnheit ist, und nicht, weil sie vernünftig oder gerecht wäre, doch das Volk
gehorcht ihr aus dem einzigen Grunde, dass es sie für gerecht hält«.21 Gerade darin,
so argumentiert er weiter, dass es überhaupt möglich ist, auf der Basis der mensch-
lichen »Gewohnheit«, »Einbildung«, »Begierde«, »Eitelkeit« oder »Torheit« feste
politische und juridische Ordnungen zu errichten, erweist sich, wie tief verwurzelt
die menschliche Schwäche ist und wie stark sie daher im politischen und moralischen
Denken Beachtung finden muss. Pascal duldet die menschliche Widersprüchlichkeit
nicht einfach, sondern will, dass der »honnête homme« sie in ihrer ganzen Wider-
sprüchlichkeit annimmt und akzeptiert. Bei ihm tritt die Differenz von einfachen
Erfahrungen zu dem Sitten voraussetzenden und Normen enthaltenden theoretisch
inspirierten Erfahrungsbegriff deutlich hervor. Auch Tocqueville wird nicht alle
Gewohnheiten als soziomoralischen Unterbau der Demokratie adeln, sondern ihre
Gehalte danach differenzieren, ob sie autoritäre, egalitäre oder libertäre Institutio-
nen begünstigen und tragen. In diesem Sinne ist er kein Konservativer, der die Tra-
dition und Gewohnheit über die gesellschaftliche Veränderung stellt, sondern unter-
scheidet, vom gesellschaftlichen Wandel ausgehend, zeitgemäße und überholte
Formen des sozialen Umgangs und der Wahrnehmung.

Mehr als von Montaigne und von Pascal ist Tocqueville politisches Denken jedoch
durch Jean-Jacques Rousseau beeinflusst, der als Kritiker der rationalistischen Auf-
klärung die prinzipielle Rolle der Gefühle betont hat und in seiner Theorie vom
emotiven Subjekt ausgeht, das in der amour soi und amour propre gegründet
ist.22 Auch bei ihm sind die Sitten wichtig; sie bilden die stabilen Muster des äußeren
Verhaltens, dem innerlich das moralische Gewissen entspricht. Man kann hier eine
Vorform der Unterscheidung der habitudes du coeur (auch Rousseau spricht von in
das Herz eingeschriebenen Gewohnheiten) und moeurs finden, die Tocqueville in
besonderer Weise herausstellt.23 Allerdings wird beim Analytiker der amerikani-
schen Demokratie eine viel größere und engere Beziehung zwischen republikani-
schen Sitten und gesellschaftlichen Institutionen, insbesondere der repräsentativen
Institutionen, hergestellt. Rousseau hingegen geht es primär um die Legitimität
politischer Ordnung und die Frage, wie man durch sein eigenes Vernunftvermögen
die moralische Qualität seiner Handlungen erkennen und sich von ihnen auch in
 
21 Ebd., S. 245. Essai No. 525 beziehungsweise 325.
22 Vgl. Neuhouser 2008, S. 28 ff.; Hennis 1982.
23 Darauf verweist auch Damrosch 2012.

640 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


der Gesellschaft leiten lassen kann. In diesem Zusammenhang macht Rousseau
deutlich, dass das Glück des Einzelnen stets nur ein zeitlich labiler Zustand sein
könne, während das Glück der Gemeinschaft, das an den »heiligen Schatz der Sit-
ten«24 gebunden ist, zum Produkt und zur Erfahrung von Generationen werde.
Demgegenüber setzt Tocqueville individualistisch an und sucht von dort aus das
soziale Band der Gesellschaft zu sichern. Dass ihn die Vermittlung prinzipiell inter-
essiert, verdeutlicht der selten genug gewürdigte Umstand, dass Tocqueville im
Rahmen der Untersuchungen des amerikanischen Gefängnissystems 15 Tage lang
detailliert die seelischen Auswirkungen der Einzelhaft auf Gefängnisinsassen erkun-
det hat, wie Beaumont berichtet.25 Noch wichtiger ist, dass die mit der Selbstliebe
verbundene Denkfigur der selbstbezüglichen Reflexion bei Tocqueville mit seinem
Freiheitsverständnis verkoppelt ist. Auf dieser Spur wird die Analyse der amerika-
nischen Demokratie stets mit der Frage verbunden, welche Rückwirkungen Formen
der Ungleichheit (Sklaven, Frauen, Knecht) auf die übergeordneten Personen, die
Sklavenhalter, Ehemänner und Herren, haben, wobei das Ergebnis darauf hinaus-
läuft, dass auch die innere Freiheit der übergeordneten Personen erheblich beein-
trächtigt wird. Der kritische Erfahrungsbegriff erlaubt es, vermeintliche Freiheit,
von der schon Rousseau sprach, mit Freiheit im umfänglichen Sinn von innerer und
äußerer Freiheit zu konfrontierten.26 Zwar setzt der liberal-republikanische Toc-
queville wie Rousseau darauf, dass das Gesetz in das Herz der Menschen einge-
schrieben wird, aber er sucht keine einfache Spiegelungsbeziehung zwischen dem
Inneren, den Gefühlen, den Herzen und dem Äußeren, den Institutionen und Sitten,
wie Letzterer sie herausstellt.27 Vielmehr schreibt er Spielräumen, Distanzen und
den von Rousseau inkriminierten repräsentativen Institutionen tragende Bedeutung
zu. Betonen beide Denker die Bedeutung bürgerschaftlichen Engagements für die
Politik, so bildet bei Tocqueville die moderne bürgerliche Öffentlichkeit den Raum,
in dem sich die Bürger ihrer verschiedenen Rollen bewusst werden, während
Rousseau in den frühen Formen bürgerlicher Öffentlichkeit (Wochenzeitschriften,
Salons, Romane) nur die Ursache sittlichen Verfalls sieht. Aufgrund der normativ
ausgezeichneten Spiegelungsvorstellung zwischen Herzen und Sitten beziehungs-
weise Institutionen muss Rousseau das Vermittlungsproblem zwischen beiden nicht
aufwerfen; für Tocqueville wird es jedoch zentral. Und das in zweifacher Hinsicht.
Zum einen geht es um die Akzeptanz differierender Meinungen, Ansichten und auch
Lebensformen in der Demokratie, zum anderen darum, dass die Pluralität der
Gesellschaft nicht den an der Gleichheit orientierten Institutionen und Gesetzen zum
Opfer fällt.

 
24 Rousseau 1981, S. 30.
25 Vgl. Beaumont 2013, S. 94, beziehungsweise zur Zusammenfassung der Ergebnisse im

Abschnitt IX Beaumont, Tocqueville 1833, S. 268-281.
26 Zur inneren Freiheit vgl. Nagl-Docekal 2014, besonders S. 87-92.
27 Rousseau 1981, S. 34-35.

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 641

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


Angelsächsische Quellen

Neben den französischen sind vor allem angelsächsische Konzepte von Erfahrung
für Tocqueville relevant. Zu den offensichtlichen Bezügen zählen zunächst politi-
sche Texte (die Unabhängigkeitserklärung, die »Federalist Papers«, aber auch
Joseph Storys »Commentaries on the Constitution of the United States« und James
Kents »Commentaries on American Law«), mit denen er sich schon während seiner
Amerika-Reise auseinandersetzt. Das berühmte »We hold these truths to be selfe-
vident«,28 mit dem die Unabhängigkeitserklärung beginnt, ist trotz aller Wahrheits-
emphase ein Erfahrungsargument.29 Mit dem Begriff der Erfahrung argumentieren
aber auch die Verfassungsväter in den »Federalist-Papers«. So schreibt Madison in
Nummer 51: »Die Abhängigkeit vom Volk ist zweifellos das beste Mittel, die Regie-
rung zu kontrollieren, aber die Menschheit hat aus Erfahrung gelernt, dass zusätz-
liche Vorkehrungen nötig sind. Diese Politik, den Mangel an besseren Motiven
durch entgegengesetzte und miteinander rivalisierende Interessen zu ersetzen,
könnte man durch das gesamte System der menschlichen Angelegenheiten hindurch,
seien sie privater oder öffentlicher Natur, verfolgen«.30 Erfahrung ist in den Papers
eine Zentralkategorie, die nicht zufällig am Ende der Schrift noch einmal mit der
politischen Klugheit zusammen aufgerufen wird.31

Allerdings gilt es auch Kritik an naiver Erfahrungsemphase zu berücksichtigen,
wie sie etwa Benjamin Franklin artikuliert. Der große Selfmademan und Liebling
der Pariser Salons betont im Poor Richards Almanach: »Experience is a dear school,
but fools will learn in no other«.32 Wenn man diese Passage allerdings in dem Sinne
deutet, dass es darauf ankommt, aus der wissenschaftlichen Kenntnis von Fakten
und Trends etwas zu lernen, dann ist das völlig in Tocquevilles Sinn. In De la
Démocratie en Amérique finden sich zudem wichtige Passagen zur praktischen poli-
tischen Erfahrung der Amerikaner.33 Besonders bedeutsam sind die Ausführungen
zum pragmatischen Geist der US-Bürger, den Tocqueville als nüchterne, weltzuge-
wandte Haltung schätzt: »Der Amerikaner lernt […] die Gesetze durch die Mitwir-
kung an der Gesetzgebung kennen; beim Regieren unterrichtet er sich über die
Regierungsform. Das große Werk der Gesellschaft vollendet sich täglich vor seinen
Augen und sozusagen unter seinen Händen«.34

2.2

 
28 Vgl. http://avalon.law.yale.edu/18th_century/declare.asp (Zugriff vom 15.10.2014).

Diese Website bietet zudem die beste Dokumentation zur gesamten klassischen ameri-
kanischen Verfassungsdebatte.

29 Im Brief an Ernest de Chabrol vom 16. Juli 1831 hält Tocqueville die Bedeutung der
jährlichen kommemorativ-ritualisierten Feier der Unabhängigkeitserklärung fest, an die
sich eine Verlesung der Rechte anschließt. Hier zitiert nach der superben Ausgabe Zunz
2013, S. 78.

30 Hamilton et al. 2003 [1983], S. 316.
31 Wood 2009, S. 7; Berkin 2002, S. 175.
32 Franklin 1900, S. 29.
33 Tocqueville 2010, Band 2, S. 384-401. Wir verweisen durchgängig auf diese international

maßgebliche Ausgabe.
34 Ebd., S. 494.

642 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


Tocqueville geht es aber nicht nur um praktisches Handlungswissen und alltägli-
ches Agieren in politischen Kontexten, sondern auch um die breiten gesellschaftli-
chen Entwicklungslinien und ihre Folgen für das Sozialverhalten und politische
Handeln der gesellschaftlichen Akteure. Auf dieser Reflexionsebene ist eine weitere
Rezeptionslinie der politischen Theorie anzusiedeln, die Tocqueville vermittels
angelsächsischer Theoretiker wie David Hume, Edmund Burke und Thomas Malt-
hus kennengelernt hat. Es ist das antispekulative Gründen von Politik auf Erfah-
rungen, das bei diesen Denkern zum Tragen kommt. Burke hatte die Französische
Revolution als radikalen Bruch mit der Tradition gedeutet. Anders als die Glorious
Revolution, die für ihn die Kontinuität gewahrt hatte, markiert die Französische
Revolution einen kompletten, sich auf alle gesellschaftlichen Bereiche erstreckenden
Bruch mit der politischen Herkunftsgeschichte. Schon aus diesem Grunde war sie
für ihn zu verwerfen, denn Burke war überzeugt, dass es unverantwortlich ist, mit
dem Hinweis auf das Wohl der Nation eine Generation zu opfern, ganze Gemein-
schaften ins Elend zu stoßen oder gut arbeitende Institutionen zu zerstören, nur um
eines angeblichen paradiesischen Zustands in der ferneren Zukunft willen, denn
seine Richtschnur war, dass Neues sich erst bewähren muss, bevor man es für gut
befinden kann. Burkes Hauptpolemik gilt den abstrakten Ideen, welche die Revo-
lution ausgelöst und vorangetrieben haben. Theorien sind demnach stets vereinfa-
chend, die politische Realität ist aber nicht nur verwickelter, sie ist auch komplexer,
vielfältiger und in ihren Tendenzen vielschichtiger. Was man in der Politik folglich
braucht, sind nicht abstrakte Theorien, sondern Erfahrung und eine erfahrungsge-
sättigte Klugheit.35

Noch wichtiger als Burke dürften für Tocqueville die Konzeptionen von David
Hume und Thomas R. Malthus sein. Wie die meisten schottisch-englischen Aufklä-
rer ist Hume Empirist. Alle Wissenschaft muss nach diesen Autoren auf Erfahrung
und Beobachtung basieren. Dabei studiert Hume Angewohnheiten, Glauben und
Traditionen, denen er oftmals eine stärkere Rolle einräumen muss, als ihm lieb ist.
Hierauf bezieht sich sein berühmter Satz von der Vernunft als »Sklavin der Leiden-
schaften«,36 aber auch seine Stellung zum Induktionsproblem. Danach gibt es kei-
nen Grund zur Annahme, dass die Zukunft der Vergangenheit ähnelt, denn dies ist
keine empirische Beobachtung, sondern lediglich die Übertragung bestehender
Erwartungen auf eine unbekannte Zukunft. Humes Werk ist von der Vorstellung
der Gesellschaft als einem aus sich selbst heraus ständig wandelnden Gebilde durch-
drungen. Aus heutiger Sicht kann man sagen, dass es ihm um die Enträtselung der
endogenen Dynamik gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Entwicklungsprozesse
ging. Deren tieferes Verständnis, so der philosophische Skeptiker, sei politisch und
wirtschaftlich von unschätzbarem Nutzen. Eine praktische und politisch relevante
Wissenschaft müsse dementsprechend die Frage nach den wirtschaftlichen, politi-
schen und sozialen Entwicklungen, die zur Herausbildung der modernen »commer-
cial« Gesellschaft führen, stellen.

 
35 Burke 2006; Bluhm 2012 a.
36 Hume 1978, S. 150-156; Hume 2002, Band 1, S. 148, 216-218, 221.

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 643

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


Auch wenn sich Tocqueville nicht als politischer Ökonom verstanden hat, war er
doch sehr an der Entwicklung dieses Fachs interessiert.37 Mit bestimmten Ansätzen
aus dieser Disziplin konnte ein schlichter Rationalismus zu Gunsten von Klugheits-
argumenten und praktischer Vernunft abgewehrt werden, galt es doch Koordinati-
onsmechanismen wie dem Recht und im Gefolge von Jean Baptist Say und anderen
Ökonomen38 dem Markt Raum zu gewähren und planerische Vorstellungen, wie
sie etwa die Physiokraten vertraten, abzuwehren. Zugleich wird mit Humes Kritik
am Kausalismus für Tocqueville ein genereller Zugang eröffnet, um ambivalente
Effekte gesellschaftlicher und politischer Entwicklungen, die ihn besonders interes-
sieren, aufzeigen zu können.39 Das war auch das bestimmende Thema für Thomas
Malthus, für den die politische Ökonomie Teil einer Wissenschaft der Gesellschaft
und des Staates ist.40 Das unterscheidet ihn von Say und David Ricardo, die die
Ökonomie als selbstständige Wissenschaft betrachten, getrennt von der politischen
Wissenschaft und Moralphilosophie. Malthus versteht die »politische Ökonomie«
dagegen mit Adam Smith als Teil einer ausgedehnteren Wissenschaft, die sowohl
Rechtswissenschaft, Regierungslehre, Ethik und politische Wissenschaften verei-
nigt. Es geht ihm um die Darstellung des Zusammenspiels von politischen Institu-
tionen, politischer Kultur, von Sitten im Rahmen der Industrialisierung und des
Marktgeschehens, die, ineinander verschränkt, sich gegenseitig beeinflussen und
regulieren können.41 Malthus betrachtet die politische Ökonomie folgerichtig als
eine »praktische Wissenschaft«, die auf »Erfahrung«42 beruht und den Zusammen-
hang von Recht, staatlichem Handeln, Markt und gesellschaftlichem Wandel in den
Mittelpunkt stellt. Say, der mit Malthus in einem engen Kontakt stand, hat diese
Herangehensweise in besonderer Weise als einen neuen Ansatz in den Gesellschafts-
wissenschaften herausgehoben, obwohl er selbst diesem Konzept nur partiell gefolgt
ist.43 Und das ist es auch, was zeitgenössischen Beobachtern an Tocqueville in die
Augen sticht: »Tocqueville ist ein Beobachter, aber kein Statistiker: er liebt nicht die
Tatsachen um der Tatsachen willen, sondern sucht darin das Gemeinsame. Für ihn

 
37 Vgl. Drescher 1968; Lamberti 1983; Janara 2001.
38 Zur Kenntnis der Ökonomie und von Ökonomen vgl. Swedberg 2009.
39 Drolet 2003, S. 160.
40 Drolet 2003. Vgl. auch Janet 1874; Say 1833, S. 286-314; Crucheval-Clarigny 1849.
41 So heißt es in der Einleitung der zweiten Auflage der Principles of political economy: »Es

gibt in der politischen Ökonomie große allgemeine Grundsätze, mit wenigen Ausnahmen,
und entscheidende Gesetzmäßigkeiten, die sich fast immer als sicher erwiesen haben; aber
auch diese, wenn man sie untersucht, werden in den meisten Fällen jenen großen allge-
meinen Regeln der Moral und Politik folgen, die auf den Leidenschaften und Neigungen
der menschlichen Natur gegründet sind: und entweder verweisen wir auf die Eigenschaf-
ten des Menschen, oder auf die der Erde, die er bestimmt ist, zu kultivieren. So werden
wir eingestehen müssen, dass die Wissenschaft der politischen Ökonomie mehr Ähnlich-
keit mit der Wissenschaft der Moral und Politik besitzt als mit der Mathematik«; siehe
Malthus 1836, S. 1.

42 Ebd., S. 9, 16.
43 Say 1820, S. 47-86.

644 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


existiert nichts isoliert, alles erscheint unter einem bestimmten Gesichtspunkt und
gewinnt so an Bedeutung. Er liebt leidenschaftlich allgemeine Ideen [...] Er hat sie
nicht vermieden, ganz im Gegenteil; aber er versucht sie so weit wie möglich mit
den Tatsachen in Übereinstimmung zu bringen«.44

Tocquevilles gehaltvolle Verkopplung von innerem und äußerem
Erfahrungsbereich

Tocqueville gelingt es, die in der französischen Tradition stehende Betonung innerer
Erfahrung mit der in der angelsächsischen Tradition vorgefundenen Aufwertung der
äußeren Erfahrung zu verbinden und die jeweiligen Einseitigkeiten in der Rezeption
zu kompensieren. Seine Formulierung »Wahre Aufklärung erwächst prinzipiell aus
Erfahrung«45 kann man nur verstehen, wenn man innere Erfahrung und äußere
Handlungsräume miteinander verknüpft und die habitudes du coeur als sedimen-
tierte innere Erfahrungen mit der in den Sitten und sozialen Praktiken sedimentier-
ten äußeren Erfahrung zusammenbringt. Dafür braucht Tocqueville den weiten
Rahmen seiner Demokratiekonzeption, nach der sich bekanntlich die politische und
die soziale Lebensform wechselseitig bedingen.46 So zeigt er, wie sich durch den
Siegeszug des politisch-rechtlichen Grundsatzes der Gleichheit auch alle sozialen
Verhältnisse ändern. Die Demokratisierung von Gesellschaft reicht dabei bis in die
Arbeits-, Nachbarschafts- und Familienstrukturen, ja bis in die Geschlechterver-
hältnisse und das Selbstverständnis jedes Einzelnen.47 Wenn Tocqueville den »Ein-
fluss der Gleichheit gesellschaftlicher Bedingungen und der demokratischen Regie-
rung auf die bürgerliche Gesellschaft, die Gewohnheiten, das Denken und die Sitten
in Amerika«48 aufzeigt, so ist damit immer ein Wechselverhältnis von innerer und
äußerer Erfahrung und die Kluft zwischen demokratischer Repräsentation und poli-
tischen Erfahrungshorizonten im Fokus.49 Er zielt auf die Anerkennung eines plu-
ralistischen Erfahrungsraums, der vom französischen Souveränitätsverständnis der
einen und einheitlichen Nation nicht gerechtfertigt werden kann, aber aus ameri-
kanischer Sicht demokratiestabilisierende Wirkung hat.

Durch den Zugang über die Erfahrungen und deren Interpretationen werden in
Tocquevilles Beschreibung der amerikanischen Gesellschaft empirische und norma-
tive Motive miteinander verflochten. Beim empirischen Zugang zu den Akteuren
rückt die Verbindung von Ratio und Emotion in den Vordergrund, die wesentlich
über Deutungen von Erfahrungen mit Ideen etwa der Gleichheit, Freiheit oder Sou-
veränität geformt wird. Zudem gibt es eine Einschränkung der akteurstheoretischen
Perspektive in dem Sinne, dass Tocqueville die moderne Gesellschaft als äußerst

2.3

 
44 Janet 1861, S. 111.
45 Tocqueville 2010, Band 2, S. 493 f.
46 Lamberti 1983; Janara 2001.
47 Tocqueville spricht auch von einer »grande révolution sociale«; Tocqueville 2010, Band

1, S. 17.
48 Ebd.
49 Tocqueville 2010, Band 2, S. 494.

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 645

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


komplex begreift und die vielen sozialen, wirtschaftlichen, rechtlichen und politi-
schen Prozesse in ihrer institutionellen Eigenlogik herausstellt. Dabei untermauert
er nicht nur den besonderen Status von Erfahrungen, die in diesen Feldern gesam-
melt werden, sondern verdeutlicht auch die darin angelegten Freiheitsgrade bezie-
hungsweise Gestaltungsmöglichkeiten. Für das Erfahrungsverständnis ist dabei rele-
vant, dass Tocquevilles politisches Denken – kantisch gesprochen – auf die
Bedingungen der Möglichkeit von Freiheit und Selbstbestimmung fokussiert ist. Das
heißt, er erkundet institutionelle Bedingungen nach ihren Möglichkeiten, authenti-
sche Freiheitserfahrungen zu machen. So entdeckt er in New England institutionelle
Arrangements wie die unabhängigen Behörden der kommunalen Selbstverwaltung,
Gremien der Bürgerbeteiligung und eine unabhängige Presse, die in der Lage sind,
spezifisch-demokratische gesellschaftliche Erfahrungsräume zu konstituieren,
Mechanismen der Selbstreflexion zu stärken und eine starke Nähe zwischen Regie-
renden und Regierten herzustellen. Sie sind für ihn zudem Mittel, immer wieder
Korrekturen von Mehrheitsentscheidungen herbeizuführen. Denn die kommunalen
Körperschaften sind in den Vereinigten Staaten kein Unterglied des Staatsapparats
wie in Frankreich, sondern Institutionen, die zwar exekutive Aufgaben und norma-
tiv-rechtliche Funktionen wahrnehmen, jedoch eine erhebliche Unabhängigkeit
gegenüber dem erst langsam raumgreifenden Staat genießen. Die Strukturen der
kommunalen Selbstverwaltung brechen mit der horizontalen Gewaltenteilung.50 Sie
konstituieren eigene gesellschaftliche Handlungsräume unterhalb der nationalstaat-
lichen Ebene und garantieren gerade deshalb für Tocqueville »Erfahrungsnähe«
demokratischer Entscheidungen, weil in ihnen Regeln und Normen immer wieder
überprüft werden können und folglich die Selbstregulierung der Gesellschaft unter-
stützt wird.

Dabei stößt er auf die bekannten Spannungen zwischen Freiheits- und Gleich-
heitsprinzip, die er strukturell und handlungstheoretisch reflektiert.51 Diese durch
die Französische Revolution verallgemeinerten und inhaltlich zugleich entleerten
Begriffe, die Koselleck – wie bereits erwähnt – trefflich als zukunftsbezogene Bewe-
gungsbegriffe charakterisiert hat, entwickelt Tocqueville als wissenschaftliche Kate-
gorien und bindet sie an verschiedene Erfahrungen zurück. In der generellen Gegen-
überstellung von Freiheit und Gleichheit, die Tocqueville als Kategorien von
unterschiedlichem Status sowohl zur Beschreibung als auch zur Bewertung demo-
kratischer Prozesse einsetzt, ist Gleichheit stets eine komparative Kategorie, die pri-
mär auf den äußeren Handlungsraum bezogen ist. Freiheit dagegen wird nicht ver-
gleichend und erst in zweiter Linie auf äußeres Handeln und dessen Mittel hin
bestimmt; sie gilt primär als intrinsischer Wert und besondere Lebensform. Sie ist
im Gegensatz zur Gleichheit, die sich primär auf die Anwendung und Ausweitung
von Rechtsstaatlichkeit bezieht, eine Kategorie, die, vom Selbstverhältnis und des-
sen Deutungen ausgehend, für das Verständnis des äußeren Erfahrungsbereichs
genutzt wird. Deshalb spielen in ihr das Selbstverständnis oder genereller die Sitten

 
50 Krause 2014.
51 Vgl. Herb, Hidalgo 2005, S. 47.

646 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


und Gewohnheiten der Bürger eine zentrale Rolle, von denen aus politische Hand-
lungsräume und Institutionen beurteilt werden.

Die operative Verwendung von Erfahrung bei Tocqueville

Zu Tocquevilles einschneidenden politischen Erfahrungen gehören nicht nur die
anhaltenden Wirkungen der Französischen Revolution von 1789, die Restauration
in Frankreich und die amerikanische Demokratie unter Präsident Andrew Jackson,
sondern auch die Julirevolution (1830), die Revolution von 1848 sowie der Bona-
partismusschock von 1851 mit der Wiederkehr eines zentralistischen Autoritaris-
mus.52 Dabei verschieben sich, wie die jüngere Tocqueville-Forschung gezeigt hat,
sein Wissen und Urteil über die Vereinigten Staaten, die er von 1831 bis 1832
bereiste.53 Aber auch seine Reisen nach England (1833, 1835),54 Irland (1835) und
in die Schweiz (1836)55 vertieften sein Verständnis der inhärenten Dynamik demo-
kratischer Prozesse erheblich.

Ab 1832 nutzt Tocqueville seinen philosophisch inspirierten Erfahrungsbegriff
komparativ und für heutige Verhältnisse transdisziplinär zur Beschreibung des
Wandels der modernen Gesellschaft. Zentral wird für ihn der Begriff der Indivi-
dualisierung, der die Frage nach den gesellschaftlichen Grundwerten und sozialen
Bindemitteln der liberalen Demokratien aufwirft, welche die bisherigen Bindungen
aufzuheben trachtet.56 Das Gefühl, in Zeiten rasanter Veränderungen zu leben, war
seit der großen Französischen Revolution verbreitet. Der Zerstörung klassischer
sozialer Bindungen und Werte hatte unter anderem Edmund Burke bereits zu Beginn
der Französischen Revolution Ausdruck verliehen. Dieser Deutung begegnet Toc-
queville mit einer Analyse der in die amerikanische Demokratie eingelassenen Ent-
wicklungslinien und Gefahren sowie einer Beschreibung jener Prozesse und Struk-
turen, die in seinen Augen dazu dienen, auf der einen Seite eine weitere
Individualitätsentwicklung im Sinne einer freien Selbstbestimmung zu ermöglichen,
auf der anderen Seite aber jene gefährlichen und vereinseitigenden Tendenzen des

3.

 
52 Wilentz 1988; Wolin 2001.
53 Wolin 2001; Guellec 2004; Benoît 2004.
54 Drescher hat diese zweite Reise als Wendepunkt in Tocquevilles Denken benannt, da nun

Fragen der Zentralisation, des Pauperismus und der Industrie wesentlich werden; Dre-
scher 1964, S. 81.

55 Diese Reise führte zu dem Urteil, dass England republikanischer sei als eine der ältesten
und neben Venedig lange Zeit einzigen europäische Republik Europas. Tocqueville
1864-1866, Band 2, S. 171-188.

56 So sind für Tocqueville in einer aristokratischen Gesellschaft alle Mitglieder durch eine
Fülle von Verpflichtungen und traditionellen Beziehungen miteinander verbunden; in
einer Demokratie dagegen, in der die Tradition nicht mehr zur Anleitung des politischen
Handelns dient, werden die Bürger als Gleiche voneinander isoliert. Ihnen eröffnen sich
dadurch neue Wege des individuellen Aufstiegs und der Anhäufung von Reichtum, die
ihnen vorher verschlossen waren. Das bringt sie aber auch in neue systemische und nicht
mehr personalisierbare Abhängigkeiten. Zur leitenden Metapher des sozialen Bandes bei
Tocqueville vgl. Bluhm 2008, S. 88 f.

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 647

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


Individualismus zugunsten des Gemeinwohls einzubinden, die er nicht nur in einem
übersteigerten materiellen Interesse, sondern auch in einer Radikalisierung politi-
scher Ansprüche sieht. Hierin besteht der explizit politische Ansatz seines Werks.

Tocqueville zeigt anhand der amerikanischen Gesellschaft, dass die moderne
Demokratie vielfältige Spielräume für politische Freiheit und kollektive Selbstbe-
stimmung bietet. Aber diese Freiräume bestehen in der Moderne nicht auf allen
Ebenen in gleicher Weise. Auf den unteren Ebenen sind die Handlungsspielräume
in der Regel größer, vor allem wenn Ordnungen subsidiär und föderativ gestaltet
werden. So belegt Tocqueville den Eigenwert der Kommune und ihrer Institutionen
als grundlegend für ein demokratisches Politik- und Verwaltungsverständnis, und
zwar nicht nur unter dem Aspekt praktizierter Bürgerfreiheit (Civil Liberty), son-
dern als institutionalisierte Form von Selbstregierung und Selbstverwaltung in einem
spezifisch lokalen Bezugsrahmen.57 Auf den höheren Aggregationsebenen der Bun-
desstaaten und der Union nehmen die Spielräume indes ab, und es kommt zu struk-
turellen Zwängen. Verschiedene Akteure können die divergierenden Freiheitsgrade
dabei sehr unterschiedlich wahrnehmen.58 Je größer jedoch die Einbindung der
Bürger in lokale Formen der kommunalen Selbstverwaltung und deren politische
Prozesse ausfällt, desto größer wird nach Tocqueville auch ihre Bereitschaft sein,
übergeordnete Entscheidungsinstanzen zu akzeptieren.59

Für Tocqueville sind in der modernen demokratischen Gesellschaft alle Akteure
prinzipiell strukturellen Zwängen unterworfen, zu denen vor allem die Macht der
Öffentlichkeit, die Tyrannei der Mehrheit, der Despotismus der Industrie und die
Maschinerie der Erbgesetze zählen. Umso wichtiger ist es für ihn, aufzuzeigen, dass
das Fundament der modernen Demokratie in einem gesellschaftlichen Pluralismus
besteht, den zu zerstören das Ende der Demokratie selbst bedeuten würde. In diesem
Kontext rücken zwei Argumentationsstrategien in den Vordergrund. Zum einen
lotet Tocqueville die von ihm beschriebenen politischen Prozesse unter der Perspek-
tive der Freiheit beziehungsweise der Freiheitsgefährdung aus, sodass er über die
Beschreibung hinaus zu einer Kritik jener gesellschaftlichen Entwicklungen gelangen
kann, die Freiheitserfahrungen einschränken. Gleichzeitig zeigt er, dass Prozesse der
Einschränkung von Freiheit nur durch Prozesse der Stärkung von Freiheit im Sinne
einer Ausweitung der politischen Partizipationsmöglichkeiten und institutionellen
Voraussetzungen eingedämmt werden können.60

Zum anderen macht der Analytiker der Demokratie deutlich, dass je angemesse-
ner die Erwartungen der Bürger hinsichtlich politischer Entscheidungsprozesse sind
und je größer ihre Bereitschaft ist, ihre Interessen als Partikularinteressen zu ver-
stehen, desto größer auch ihr Verständnis politischer Verfahren sein wird, bei denen

 
57 Krause 2014.
58 Tocqueville hat dies auf seiner Amerika-Reise mit verschiedenen amerikanischen Auto-

ren und Politikern diskutiert. Dazu gehören unter anderem James Kent, der Autor der
»Commentaries on American Law«, Albert Gallatin, John C. Spencer und, nicht zu ver-
gessen, Theoretiker und Historiker wie Francis Lieber, Jared Sparks und Edward Everett.

59 Tocqueville 2010, Band 2, S. 280.
60 Ebd., S. 278-280.

648 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


es nicht darum geht, andere Meinungen zu überbieten, sondern tragfähige Ent-
scheidungen herbeizuführen. Überzogene Erwartungen von Selbstbestimmung kön-
nen zu massiven Enttäuschungen führen und ziehen leicht den Umschlag in defä-
tistisch-apolitische beziehungsweise radikale politische Haltungen nach sich. Durch
die Analyse derartiger Szenarien zeigt Tocqueville, dass Erwartungen in sensibler
Weise beeinflussbar sind und warum es wichtig ist, beim Aufbau von Demokratien
darauf zu achten, Freiheitsspielräume zu wahren. Dabei geht es nicht nur darum,
Einfluss auf politische Entscheidungsprozesse zu üben, sondern diese und ihre insti-
tutionellen Formen selbst als Wert anzuerkennen. Der Reichtum an zivilen Asso-
ziationen61 und die vielfältigen Formen kommunaler Selbstverwaltung bilden für
Tocqueville dabei die Essenz der amerikanischen Demokratie und den Raum
authentischer Erfahrungen von Autonomie. Denn nur die institutionellen Formen
der zivilen Freiheit zwischen Staat und privater Wirtschaftstätigkeit wirken sowohl
den permanenten Verselbstständigungstendenzen des Staates entgegen als auch
einem neuen Typus von »industriellem Despotismus«, der in der Eigendynamik der
Marktwirtschaft angelegt ist.

Tocqueville thematisiert darüber hinaus auch die enge Verknüpfung zwischen den
Räumen des Privaten und der Öffentlichkeit und die komplexe Verkopplung von
persönlicher und politischer Erfahrung. So bilden die funktionalen Analysen von
Arbeitsteilung und Rollendifferenzierung, in denen er einen entscheidenden Schlüs-
sel zum Verständnis gesellschaftlicher Strukturen erblickt, die Grundlage zum Aus-
loten von Handlungsspielräumen und Erfahrungsmöglichkeiten. Die Familie
gewinnt in seiner Analyse der amerikanischen Demokratie einen zentralen Stellen-
wert, ist sie es doch, die den sozialen Zusammenhalt als erstes praktiziert, Bildung
vermittelt und lebensweltliche Erwartungshaltungen formt. Dabei wird den Frauen
eine besondere sittliche Rolle zugeschrieben. Sie sind in seinen Augen die Garanten
der Sitten und der Moral, ermöglichen Individualität und dämmen gefährlichen
Individualismus ein. Tocqueville betont die große Selbstständigkeit der unverheira-
teten amerikanischen Frauen, die sich später dem Joch der Ehe beugen. Auch wenn
er diesen Schritt kaum zu erklären vermag, hebt er die über die Frauen erfolgende
Vergemeinschaftung, emotive Verankerung der Normen und ihr Engagement, das
er auf Sitten und Moral begrenzt, in seinem maskulinen Republikanismus außeror-
dentlich hervor. Denn der Reichtum und die Dynamik der amerikanischen Gesell-
schaft gelten als auf die Überlegenheit der amerikanischen Frauen gegenüber den
Männern gegründet.62

Nicht auf »Innerlichkeit« im Besonderen kommt es Tocqueville an, sondern es
geht ihm um die Kondition subjektiver Verfasstheit, in der Erfahrungen und Deu-
tungen sedimentiert sind. Die »seelische Verfasstheit« wird daraufhin untersucht,
inwieweit sie durch die Demokratie beeinflusst wird, aber auch, welche so verstan-
denen politisch-kulturellen Voraussetzungen für eine stabile Demokratie notwendig
sind. Durch Historisierung und Kontextualisierung werden dabei Naturalisierungen
weitgehend eingeschränkt. Tocqueville versinkt folglich nicht in Fragen nach inne-
 
61 Zum Assoziationsbegriff bei Tocqueville vgl. Bluhm 2012 b.
62 Tocqueville 2010, Band 4, S. 1067; Bluhm 2011.

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 649

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


rer Freiheit oder Spekulationen über Willensfreiheit, sondern fragt konkret und
praktisch danach, welche Freiheitsspielräume vorhanden sind. Man kann hier einen
pragmatischen Zug erkennen, der Inneres und Äußeres für wichtig hält, aber Frei-
heit prinzipiell an Institutionen, gegebene Mittel und mögliche Erfahrungen kop-
pelt. Als purer intrinsischer Leitwert ist sie zwar auch wichtig, aber Verstärkungs-
effekte entstehen erst, wenn dieser Wert praktisch verfolgt werden kann.63

Der gesamte erfahrungswissenschaftliche Ansatz von Tocqueville, der empirische
und normative Argumente sowie handlungs- und strukturtheoretische Überlegun-
gen in deskriptiver Absicht verbindet, zielt aber nicht nur rekonstruktiv auf Erfah-
rungen ab, sondern sucht als politisch intervenierender Text diese amerikanischen
Erfahrungen einem europäischen Publikum zu übermitteln. Er schließt damit einer-
seits an die enorme Menge an Reiseliteratur an, löst sich aber andererseits von ihren
klischeehaften Beschreibungen und Urteilen. Tocqueville entwickelt nicht nur
objektivierende Beobachtungstrategien für äußeres Verhalten und innere Disposi-
tionen, die ihn von anderen Autoren unterscheiden,64 sondern er setzt den kontras-
tiven Vergleich zwischen den Vereinigten Staaten und Frankreich zur Schilderung
divergierender Erfahrungsmöglichkeiten und Erwartungshaltungen ein, um unter-
schiedliche soziale und politische Tendenzen in Gesellschaften einschließlich ihrer
Gefahren zu charakterisieren. Dabei schreckt er auch nicht davor zurück, persön-
liche Eindrücke, Befürchtungen und Gefühle zu schildern. Er distanziert sich hier
deutlich von Montesquieu, der in seinen Persischen Briefen noch das Stilmittel der
Verfremdung durch Exotismus nutzte. Tocqueville hingegen kontextualisiert ver-
schiedene Möglichkeiten von Erfahrung in unterschiedlichen nationalen Kontexten.

Der strikte Erfahrungsbezug und eine ausgeprägte sozialwissenschaftliche, aber
auch existentielle persönliche Skepsis reichen bei diesem Klassiker so weit, dass sie
auch vor den eigenen geschichtsphilosophischen Ausführungen keinen Halt
machen. Zwar wird die amerikanische Demokratie als Muster der Demokratie dar-
gestellt – wobei ihr in beiden Bänden von De la Démocratie en Amérique eine
Ambivalenz und gravierende Probleme wie eine zunehmende Isolierung und Ent-
politisierung der Bürger, aber auch Rassismus und Populismus und eine Tyrannei
der Mehrheit attestiert werden; zugleich gilt sie aber als robust, da die freiheitliche
Orientierung dieser Form der Demokratie institutionell und kulturell tief verankert
ist. In Briefen und Stellungnahmen nach 1840 jedoch, die erst in jüngster Zeit
gebührende Beachtung gefunden haben,65 verändert sich diese Einschätzung deut-
lich; nun wird die Zukunft der Vereinigten Staaten zunehmend in düsteren Farben
gemalt. Dabei ist nicht ein raumgreifender Pessimismus tonangebend, wie er sich
nach 1848, vor allem nach dem Bonapartismusschock, bei Tocqueville generell
abzeichnet, sondern es sind, wie man anhand der Dokumente verfolgen kann, wie-

 
63 Vgl. Bieri 2001, S. 367 ff. Auch Bieri unterstreicht Freiheits- und Unfreiheitserfahrungen

bei der Entwicklung des Begriffs, hebt aber anders als Tocqueville primär auf den freien
Willen ab.

64 Dies stellen bereits zeitgenössische Beobachter klar heraus. Vgl. Chasles 1843.
65 Kaledin 2011; Mitchell 1995; außerdem der magistrale Quellenband Craiutu, Jennings

2009.

650 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


derum konkrete politische Debatten und Ereignisse, wie die Auseinandersetzung
über die Beendigung der Sklaverei, aber auch die Frage des zunehmenden Populis-
mus, der schon in den Wahlkampagnen Andrew Jacksons kritisiert wird, und die
sich weiter zuspitzende soziale Frage,66 die zu einer Neubewertung der bisherigen
Einsichten führen.

Resümee

Wie kein anderer zeitgenössischer Theoretiker hat Tocqueville die mit der modernen
Demokratie verbundenen zukunftsbezogenen Bewegungsbegriffe an gesellschaftli-
che Erfahrungen zurückgebunden. Dies gelingt ihm, weil er äußere Erfahrungsfelder
und innere Erfahrungen in entsprechende soziale Strukturen einrahmt. Politische
Ideen als komprimierte gesellschaftliche Erfahrungen verweisen – mit Koselleck
formuliert – auf bestimmte Erfahrungsräume und strukturieren Erwartungshori-
zonte. Dass solche Erwartungen oft auch Enttäuschungen mit sich bringen, ist ein
wesentlicher Punkt in seinen beiden Bänden über die Demokratie in den USA, mit
denen er seinen Standesgenossen und der literarischen Öffentlichkeit zugleich ver-
deutlicht, dass sie zumeist falsche Erwartungen gegenüber der Demokratie
hegen.67 Tocqueville will solche Erwartungen mit Blick auf die demokratischen
Prozessen eingeschriebene Dynamik und deren generelle Ambivalenz neu justieren.
Deshalb erörtert er mögliche politische Freiheitserfahrungen, aber auch Beschrän-
kungen der Freiheit in Bedrohungsszenarien wie der berühmten Tyrannei der Mehr-
heit, sozialer Desintegration und Entpolitisierung. Auf diese Weise soll den Lesern
nicht nur eine eigenständige Urteilsbildung nahegelegt werden, sondern es sollen
kollektive politische Erfahrungen in ihrer Kontextgebundenheit dargestellt und
gesellschaftliche Tendenzen im Zusammenspiel von gesellschaftlichen Institutionen,
sozialen Akteuren und politischer Kultur beschrieben werden. Die von uns heraus-
gearbeiteten Vermittlungsfunktionen des Erfahrungskonzepts sind vielfältig und
zeigen, dass es aus der Sicht der modernen, viel stärker formalen und methodisch
reflektierten Sozialtheorie etwas überlastet wird. Umso wichtiger ist es, festzuhalten,
dass er mit diesem Konzept zu vielen und weitreichenden Einsichten gekommen ist.

Tocquevilles Werk muss, wiewohl er in der amerikanischen Demokratie das
Modell der Demokratie überhaupt erkundet, zugleich als Teil jener öffentlichen,
politischen und parlamentarischen Debatten gesehen werden, wie sie in Frankreich,
England und den USA in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts geführt werden.
Gegenstand der Kontroversen sind die Ausdehnung des Wahlrechts, Anfänge von
Sozialstaatlichkeit in der Armenfürsorge, die Ausweitung der Bildungspolitik, die
Abschaffung der Sklaverei, aber auch die Diskussionen zu Fragen von Repräsenta-
tion und Legitimation politischer Herrschaft.68 Sie stehen nicht nur für eine Aus-

4.

 
66 Krause 2009; Tocqueville 2009; Bohlender 2005; Craiutu, Jennings 2009, S. 33-35,

379-380, 394-400.
67 Zur zeitgenössischen Kritik an Tocqueville vgl. Chevalier 1849.
68 Craiutu 1998; Craiutu 1999.

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 651

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


weitung des Rechtsstaatsprinzips, sondern auch für neue politische Erfahrungen
und Erwartungshorizonte in Bezug auf Regierungshandeln und Politik. Ausschlag-
gebend ist in diesem Zusammenhang die Ausdehnung des Prinzips der Gleichheit
auf alle innenpolitischen Politikfelder, angefangen von Fragen der rechtlichen
Gleichstellung bis hin zu Forderungen gleicher Zugangsbedingungen der Bürger zu
den verschiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen und die Expansion dieser Prin-
zipien im internationalen Rahmen. Stärker als viele Zeitgenossen verweist der fran-
zösische Klassiker dabei auf die negativen Effekte zunehmender Gleichheit und
falsch verstandener Freiheit, die nicht nur in einer Entpolitisierung der Bürger, son-
dern auch in einem zunehmenden Populismus und politischen Radikalismus ste-
cken.

Die Antwort, die es nach Tocqueville auf diese Gefährdungen gibt, liegt in den
von ihm beobachteten und herausgestellten Mechanismen zur Korrektur von Ent-
scheidungen in der Demokratie. Hierin sehen wir eine wesentliche Untersuchungs-
ebene seiner Erfahrungswissenschaft, die einerseits die Wirkungen des politischen
Systems auf das politische Selbstverständnis und Handeln der Bürger auslotet und
andererseits prüft, wie diese selbst auf das politische System einwirken und dieses
verändern. Nicht theoretisch-systematische Begründungen, sondern praktisch-poli-
tische Zusammenhänge, institutionelle Settings und Erfahrungsräume der jungen
Demokratie bilden den Mittelpunkt von Tocquevilles Analyse, wobei er mit seinem
mehrdimensionalen Erfahrungskonzept institutionelle Strukturen und politisches
Handeln miteinander verbindet. Seine darauf gegründete Konzeption sollte primär
im Sinne der Selbstbezeichnung als »neue politische Wissenschaft« und nicht als
Soziologie, die erst im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts entsteht, verstanden wer-
den.

Tocquevilles Hauptwerk De la Démocratie en Amérique ruht auf einer erfah-
rungswissenschaftlichen Untersuchung der Demokratie, die nicht einfach die Bedin-
gungen der Möglichkeit von politischer Freiheit erkundet, sondern zugleich ein nor-
matives Modell für die politischen Debatten in Frankreich bereitstellt. Trotz vieler
treffender methodischer und empirischer Kritik an Tocqueville ist es aber gerade
seine eigensinnige Verknüpfung von heute meist fein säuberlich getrennten Unter-
suchungsmethoden philosophischer, politisch-institutioneller und soziologischer
Art und ihr Erfahrungsbezug, die ihn zu einem solitären Klassiker machen. Die
demokratietheoretische Aufgabe liegt für ihn nicht primär auf der Begründungs-
ebene, sondern darin, konkrete Erfahrungen mit den in den praktischen Selbstbe-
schreibungen enthaltenen Legitimationsprinzipien zusammenzubringen und zu the-
matisieren. Tocquevilles Arbeiten dienen in diesem Sinn der demokratischen
Selbstaufklärung der Bürger, die sich seinerzeit auf die gebildete Öffentlichkeit
beschränkt. Auch wenn seine Analysen eine französische Signatur tragen, hat er bei
der mehrdimensionalen Analyse, die institutionelle Strukturen, politisches Handeln
und verschiedene Erfahrungen verbindet und die Demokratie in den USA, aber auch
in Kanada, in der Schweiz und England erkundet, stets die Demokratie überhaupt
im Blick, und gerade deshalb enthält sein Werk immer noch Denkanstöße für die
weltweiten Debatten um Demokratie und ihre gegenwärtige Gestalt. Das könnte
auch die erstaunliche und anhaltende Rezeption erklären, die sowohl im akademi-

652 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


schen Rahmen wie auch innerhalb von gesellschaftlichen Selbstverständigungsde-
batten beobachtet werden kann.

Literatur

Beaumont, Gustave de 2013. »Die Amerikareise«, in Alexis de Tocqueville: Fünfzehn Tage in der
Wildnis, S. 93-103. Zürich, Berlin: diaphanes.

Beaumont, Gustave de; Tocqueville, Alexis de 1833. Amerika’s Besserungs-System und Dessen
Anwendung auf Europa mit einem Anhang ueber Straf-Ansiedlungen und zweiundzwanzig
Beilagen. Berlin: Enslin.

Benoît, Jean-Louis 2004. Comprendre Tocqueville. Paris: Armand Colin.
Berkin, Carol 2002. A brilliant solution: inventing the American constitution. New York: Har-

court.
Bieri, Peter 2001. Das Handwerk der Freiheit: Über die Entdeckung des eigenen Willens. Mün-

chen et al.: Hanser.
Binaut, Louis 1860. »Lamennais et sa philosophie«, in Revue des Deux Mondes 28, S. 803-833.
Bluhm, Harald 2008. »Zement, Kitt, Klebstoff oder soziales Band – Jon Elsters Variation des

Problems sozialer Ordnung«, in Jon Elsters Theorie rationaler Bindungen, hrsg. v. Pies, Ingo;
Leschke, Martin, S. 73-92. Tübingen: Mohr Siebeck.

Bluhm, Harald 2011. »Expansive Demokratie und maskuliner Republikanismus«, in Demokratie
– Kultur – Moderne. Perspektiven der Politischen Kultur, hrsg. v. Klevesath, Lino; Zapf,
Holger, S. 15-34. München: Oldenbourg.

Bluhm, Harald 2012 a. »Romantische Motive in Edmund Burkes Revolutionskritik«, in Roman-
tik und Revolution. Zum politischen Reformpotential einer unpolitischen Bewegung, hrsg. v.
Ries, Klaus, S. 115-139. Heidelberg: Universitätsverlag Winter.

Bluhm, Harald 2012 b. »Das Verständnis von Assoziation bei Alexis de Tocqueville und Karl
Marx«, in Ideenpolitik. Geschichtliche Konstellationen und gegenwärtige Konflikte, hrsg. v.
Bluhm, Harald; Fischer, Karsten; Llanque, Marcus, S. 243-266. Berlin: Akademie Verlag.

Bohlender, Matthias 2005. »Demokratie und Imperium. Tocqueville in Amerika und Algerien«,
in Berliner Journal für Soziologie 15, 4, S. 523-540.

Brandom, Robert 1994. Making it explicit. Reasoning, representing and discursive commitment.
Cambridge: Harvard University Press.

Brodocz, André. Hrsg. 2007. Erfahrung als Argument. Zur Renaissance eines ideengeschichtli-
chen Grundbegriffs. Baden-Baden: Nomos.

Burke, Edmund 2006. Reflections on the revolution in France. London: Pearson Longman.
Chasles, Philarète 1843. »Les Américains en Europe et les Européen aux États-Unis«, in Revue des

Deux Mondes 1, S. 446-476.
Chevalier, Michel 1849. »La Liberté aux Etats-Unis d’Amérique«, in Revue des Deux Mondes 3,

S. 91-124.
Craiutu, Aurelian 1998. »Between Scylla and Charybdis: the strange liberalism of the French

doctrinaires«, in History of European Ideas 24, 4-5, S. 243-265.
Craiutu, Aurelian 1999. »Tocqueville and the political thought of the French doctrinaires (Guizot,

Royer-Collard, Rémusat)«, in History of Political Thought 20, 3, S. 456-493.
Craiutu, Aurelian 2003 a. Liberalism under siege: the political thought of the French doctrinaires.

Lanham: Lexington Books, Rowman & Littlefield.
Craiutu, Aurelian 2003 b: »Rethinking political power: the case of the French doctrinaires«, in

European Journal of Political Theory 2, S. 125-155.
Craiutu, Aurelian, 2003 c: »Guizot’s elitist theory of representative government«, in Critical

Review 15, 3-4, S. 261-284.
Craiutu, Aurelian; Jennings, Jeremy. Hrsg. 2009. Tocqueville on America after 1840. Letters and

other writings. Cambridge: Cambridge University Press.
Crucheval-Clarigny, Athanas 1849. »La Société américaine et les Ecrivains américains«, in Revue

des Deux Mondes 4, S. 653-683.
Damrosch, Leo 2012. »Friends of Rousseau«, in Humanities 33, 4. www.neh.gov/humanities/b

ack-issues/vol33/issue4 (Zugriff vom 15.10.2014).

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 653

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


Doomen, Jasper 2011. »A systematic interpretation of Hobbes’s practical philosophy«, in Archiv
für Rechts- und Sozialphilosophie 97, 4, S. 466-478.

Dough, Thompson 2013. »Montaigne’s political education. Raison d’état in the Essais«, in
History of Political Thought 34, 2, S. 195-224.

Drescher, Seymour 1964. Tocqueville and England. Cambridge: Harvard University Press.
Drescher, Seymour 1968. Tocqueville and Beaumont on social reform. New York: Harper and

Row.
Drolet, Michael 2003. »Democracy and political economy: Tocqueville’s thought on J.-B. Say and

T.R. Malthus«, in History of European Ideas 29, S. 159-181.
Franklin, Benjamin 1900. Poor Richard’s Almanack. New York: Caldwell.
Greven, Michael T. 2009. »War die Demokratie jemals ›modern‹? Oder: Des Kaisers neue Klei-

der«, in Berliner Debatte Initial 20, 3, S. 67-73.
Guellec, Laurence 2004. Tocqueville et les langages de la démocratie. Paris: Honoré Champion.
Hamilton, Alexander; Madison, James; Jay, John 2003 [1983]. »Federalist No. 51«, in Alexander

Hamilton, James Madison, John Jay: The Federalist Papers, with an introduction by Garry
Wills. New York: Random House – Bantam Classics (deutsche Ausgabe: Alexander Hamil-
ton, James Madison, John Jay: Die Federalist Papers, übersetzt und eingeleitet v. Barbara
Zehnpfennig. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1993).

Hennis, Wilhelm 1982. »Tocquevilles ›Neue Politische Wissenschaft‹«, in Aspekte der Kulturso-
ziologie. Aufsätze zur Soziologie, Philosophie, Anthropologie und Geschichte der Kultur:
Zum 60. Geburtstag von Mohammed Rassem, hrsg. v. Stagl, Justin, S. 385-407. Berlin:
Reimer.

Herb, Karlfriedrich; Hidalgo, Oliver 2005. Alexis de Tocqueville. Frankfurt a. M., New York:
Campus.

Hume, David 1978. Traktat. Ein Traktat über die menschliche Natur, übersetzt v. Theodor Lipps.
Hamburg: Meiner.

Hume, David 2002. Prinzipien. Eine Untersuchung über die Prinzipien der Moral. 2 Bände,
übersetzt und hrsg. v. Gerhard Streminger. Stuttgart: Reclam.

Janara, Laura 2001. »Commercial capitalism and the democratic psyche: the threat to Tocque-
villean citizenship«, in History of Political Thought XXII, 2, S. 317-350.

Janet, Paul 1861. »Alexis de Tocqueville et la science politiques au XIXe siècle«, in Revue des
Deux Mondes 2, 34, S. 101-133.

Janet, Paul 1874. »La science sociale et la philosophie anglaise«, in Revue des Deux Mondes 6,
S. 81-110.

Joas, Hans; Vogt, Peter. Hrsg. 2011. Begriffene Geschichte. Beiträge zum Werk Reinhart Kosel-
lecks. Berlin: Suhrkamp.

Kaledin, Arthur 2011. Tocqueville and his America: a darker horizon. New Haven: Yale Uni-
versity Press.

Koselleck, Reinhart 1989. »Erfahrungsraum und Erwartungshorizont. Zwei historische Katego-
rien«, in Reinhard Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
S. 349-375. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Krause, Skadi 2009. »Freiheit, Gleichheit und Sklaverei«, in Berliner Debatte Initial 20, 1,
S. 40-44.

Krause, Skadi 2014. »Demokratischer Föderalismus. Tocquevilles Würdigung der kommunalen
Selbstverwaltung als Teil der Civil Liberty«, in Politische Vierteljahresschrift 1, S. 94-117.

Krause, Skadi; Bluhm, Harald 2014. »Zwischen akademisch-institutionalisierter Wissenschaft
und Aufklärung der Bürger. Tocquevilles Neue Wissenschaft der Politik«, in Zeitschrift für
Politikwissenschaft 24, 1-2, S. 29-53.

Lamberti, Jean-Claude 1983. Tocqueville et les deux démocaties. Paris: P.U.F.
Libri, Guglielmo 1842. »Concours à l’Académie française et derniers travaux sur Pascal«, in

Revue des Deux Mondes 31, S. 540-566.
Malthus, Thomas R. 1836. Principles of political economy. Considered with a view to their

practical application. London: William Pickering.
Mitchell, Joshua 1995. The fragility of freedom: Tocqueville on religion, democracy, and the

American future. Chicago: University of Chicago Press.
Montaigne, Michel de 1998. Essais. Frankfurt a. M.: Eichborn Verlag.

654 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


Nagl-Docekal, Herta 2014. Innere Freiheit. Grenzen der nachmetaphysischen Moralkonzeption.
Berlin: De Gruyter.

Neuhouser, Frederick 2008. Rousseaus’s theodicy of self-love. Evil, rationality, and the drive of
recognition. Oxford: Oxford University Press.

Offe, Claus 2006. »Political disaffection as an outcome of institutional practice? Some post-
Tocquevillean speculations«, in Political disaffection in contemporary democracies. Social
capital, institutions, and politics, hrsg. v. Torcal, Mariano; Montero, José R., S. 23-45.
London: Routledge.

Pascal, Blaise 1873. Pensées de Pascal, précédées de Sa vie, par Mme Périer, sa sœur. Paris:
Librairie de Firmin-Didot frères, fils & Cie.

Pickering, Michael 2004. »Experience as horizon«, in Cultural Studies 18, 2-3, S. 271-289.
Rousseau, Jean-Jacques 1981. »Abhandlung über die von der Akademie zu Dijon gestellte Frage,

ob die Widerherstellung der Wissenschaften und Künste zur Läuterung der Sitten beigetragen
habe. Von einem Bürger Genfs«, in Jean-Jacques Rousseau: Sozialphilosophische und poli-
tische Schriften, S. 6-35. München: Winkler Verlag.

Saisset, Émile 1850: »Les écoles philosophiques en France depuis la révolution de février«, in
Revue des Deux Mondes 7, S. 670-692, 831-853.

Say, Jean-Baptiste 1820. Lettres à M. Malthus sur l’économie politique et la stagnation du com-
merce. Paris: Bossange.

Say, Jean-Baptiste 1833. Mélanges et correspondance d’économie politique. Paris: Chamerot.
Schmaus, Warren 2008. »Rescuing Auguste Comte from the philosophy of history«, in History

and Theory 47, 2, S. 291-301.
Swedberg, Richard 2009. Tocquevilles’s political economy. Princeton, Oxford: Princeton Uni-

versity Press.
Tocqueville, Alexis de 1864-1866. Oeuvres complètes de Tocqueville. 9 Bände. Paris: Michel-

Lèvy frères.
Tocqueville, Alexis de 1935. Autorität und Freiheit. Schriften, Reden und Briefe, hrsg. v. Albert

Salamon. Zürich, Leipzig, Stuttgart: Rascher.
Tocqueville, Alexis de 2009. »Die Befreiung der Sklaven. Sechs Artikel aus dem Jahre 1843«, in

Berliner Debatte Initial 20, 1, S. 44-62.
Tocqueville, Alexis de 2010. Democracy in America. De la Démocratie en Amérique. Histori-

cal-critical edition of De la démocratie en Amérique, hrsg. v. Eduardo Nolla, übersetzt v.
James T. Schleifer. 4 Bände. A Bilingual French-English Edition. Indianapolis: Liberty
Fund.

Wilentz, Sean 1988. »Many democracies. On Tocqueville and Jacksonian America«, in
Reconsidering Tocqueville’s democracy in America, hrsg. v. Eisenstadt, Abraham S.,
S. 207-228. New Brunswick: Rutgers University Press.

Wolin, Sheldon S. 2001. Tocqueville between two worlds: the making of a political and theore-
tical life. Princeton, Oxford: Princeton University Press.

Wood, Edward 2009. Empire of liberty: a history of the early republic, 1789-1815. Oxford:
Oxford University Press.

Zunz, Olivier. Hrsg. 2013. Alexis de Tocqueville and Gustave de Beaumont in America. Their
friendship and travels, übersetzt v. Arthur Goldhammer. Charlottesville, London: University
Press of Virginia.

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 655

Leviathan, 42. Jg., 4/2014
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635


Zusammenfassung: Tocquevilles »neue Wissenschaft der Politik« lässt sich am besten
erschließen, wenn man sie als Erfahrungswissenschaft begreift. Der Analytiker der Demo-
kratie hat auf der Grundlage von französischen und angelsächsischen Diskursen ein kom-
plexes Verständnis von Erfahrung entwickelt, das äußere und innere Erfahrungen nicht nur
miteinander verbindet, sondern auch deren Sedimentation in Erwartungen, Einstellungen,
Sitten und Gebräuchen thematisiert. Die stets durch Ideen interpretierten Erfahrungen liegen
seinem Ansatz einer neuen Wissenschaft der Politik zugrunde, der politische Urteilskraft,
Institutionen und Strukturen der Demokratie verbindet. Seine praxisbezogene und antispe-
kulative Wende politischer Theorie läuft allerdings nicht auf Positivismus hinaus, vielmehr
werden empirische Prozesse im Hinblick auf die Möglichkeiten von Freiheitserfahrungen in
moderner Demokratie analysiert, wobei deren Prinzipien auch als normativer Rahmen fun-
gieren.

Stichworte: Demokratietheorie, individuelle und kollektive Erfahrung, Gewohnheiten des
Herzens, Sitten, politische Ökonomie, Individualisierung, Kontextualisierung moderner
Begriffe, praktische Wissenschaft

Tocqueville as an experiential analyst of democracy. Philosophical roots, contours
and potential of a concept

Summary: Tocqueville’s »new science of politics« is best viewed as an experiential science.
The analyst of democracy used French and Anglo-Saxon discourses to develop a complex
concept of experience not only to connect external and internal experiences but also to
address its sedimentation in expectations, attitudes, customs and practices. His science of
politics develops from the interpretation of experiences grounded in a conceptual approach
linking political reasoning with the analysis of institutions, habits and structures of democ-
racy. But his practical and anti-speculative turn of political theory does not amount to pos-
itivism; Tocqueville analyses democratic processes within the normative framework of the
possibilities and the experience of freedom.

Keywords: theory of democracy, individual and collective experience, habits of the heart,
conventions, political economy, individualisation, contextualisation of modern terms, prac-
tical scholarship

Autoren

Prof. Dr. Harald Bluhm
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg
Institut für Politikwissenschaft und Japanologie
06099 Halle (S.)
harald.bluhm@politik.uni-halle.de

Dr. Skadi Krause
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg
Institut für Politikwissenschaft und Japanologie
06099 Halle (S.)
skadi.krause@politik.uni-halle.de

656 Harald Bluhm und Skadi Krause

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 07:38:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

