AUFSATZ
Harald Blubm und Skadi Krause

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie

Quellen, Konturen und Leistungsfihigkeit seines Konzepts

1. Einleitung

Tocquevilles »neue politische Wissenschaft« ist, recht verstanden, eine Erfahrungs-
wissenschaft, die eine antispekulative Wendung der politischen Theorie vollzieht.
Bei seiner Abwendung von der politischen Philosophie im Sinne normativer Kon-
struktionen setzt er spezifische philosophische Traditionen fort, wendet sich aber
auch den Sozialwissenschaften zu, doch er ist kein Soziologe avant la lettre, sondern
propagiert eine politische Wissenschaft eigener Art. Sie griindet auf einem breiten
Verstindnis von Erfahrung, worunter im Kern ein aus Aktivitit resultierendes prak-
tisches Wissen verstanden wird, das bei Tocqueville zwei Besonderheiten hat: Zum
einen setzt er auf eine Verkniipfung von dufSerem und innerem Erfahrungsbereich,
zum anderen geht es ihm um die Bedingungen der Moglichkeit von authentischer
politischer Erfahrung, die systematisch mit der Realisierung von Freiheit als Selbst-
zweck sowie mit Selbstregierung und Selbstverwaltung verbunden wird. Ohne
explizite Differenzierung werden demgegeniiber der Individualismus, die Tyrannei
der Mehrheit und andere Phinomene der Massengesellschaft als soziale Erfahrun-
gen verstanden.

Der franzosische Klassiker untersucht, theoretisch durch den historischen Ansatz
von Francois Guizot, Pierre-Paul Royer-Collard und Victor Cousin geschult,! die
amerikanische Demokratie als Gesellschaftsform und vergleicht sie sowohl mit der
franzosischen, schweizerischen und englischen Variante. Dabei kommen nicht nur
die Unterschiede, sondern auch die gemeinsamen Prinzipien (Freiheit, Gleichheit,
Volkssouveranitit, Reprasentation) zum Tragen. Auf diese Weise wird ein komple-
xes Bild der amerikanischen Gesellschaft und ihrer inhdrenten Antriebskrafte
gezeichnet, was Tocquevilles klassische Bande tiber die amerikanische Demokratie
deutlich von der Amerika-Literatur seiner Zeit unterscheidet. Denn im Gegensatz
zu dieser beschrankt sich Tocqueville nicht auf die dufSere Beschreibung des politi-
schen Systems der USA oder der sozialen Umngangsformen »der Amerikaner«. Viel-
mehr hebt seine Darstellung der amerikanischen Demokratie auf politische Erfah-
rungs- und Handlungsraume sowie die damit verbundene Transformation sozialer
Umgangsformen ab, die einem breiten europdischen Publikum vermittelt werden
sollen. Er sperrt sich damit auch gegen die liberale Idee einer »Souverdnitat der
Vernunft«, wie man sie bei den franzosischen Doctrinaires findet, zu deren heraus-

1 Zur Bedeutung dieser drei Autoren fiir den theoretischen Ansatz von Tocqueville vgl.
Craiutu 1999.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014, S. 635 - 656

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

636 Harald Bluhm und Skadi Krause

ragenden Vertretern neben den schon genannten Francois Guizot, Pierre-Paul
Royer-Collard und Victor Cousin auch Charles de Rémusat gehort. Mit ihnen
pflegte Tocqueville tber die Académie des sciences morales et politiques enge Kon-
takte.2 Das gemeinsame Ziel dieser Theoretiker ist es, durch Reprisentation und
rationalisierte Beeinflussung des Gemeinwohls mogliche Exzesse der Volkssouve-
ranitat zu bandigen. Tocqueville geht es dariiber hinaus jedoch um die Beschreibung
sozialer und politischer Erfahrungen in institutionellen Handlungsraumen und das
Beispiel einer freiheitlich-demokratischen Ordnung im Vergleich zu einem tiberbor-
denden administrativen und politischen Zentralismus, wie er ihn vor allem an
Frankreich kritisiert.3 Folgerichtig siedelt er seine »neue Wissenschaft der Politik«
absichtsvoll zwischen Staatslehre und einer Aufklirung der Biirger an.* Tocqueville
begibt sich damit bewusst in Gegensatz zu den etablierten systematisch-empirischen
Wissenschaften, aber auch zur zeitgendssischen Serie von Griindungen neuer Wis-
senschaften, die durch Autodidakten wie Charles Fourier oder Félicité Robert de
Lamennais propagiert wird. Gleichzeitig wendet er sich aber auch gegen die ehrgei-
zigen akademischen Projekte von Henri de Saint-Simon und Auguste Comte, deren
positivistischen Ansatz er kritisiert.’

Wir schlieffen mit unserem Pladoyer fiir ein erfahrungswissenschaftliches Ver-
standnis von Tocqueville an die jingeren Debatten zum Erfahrungsverstiandnis in
der Philosophie® und in der Politikwissenschaft” ebenso an, wie wir Anregungen aus
der jiingeren interpretativen Tocqueville-Literatur® aufnehmen, die spezifische
Erfahrungsgehalte (Autonomie, Selbstregierung beziehungsweise -verwaltung) und
der Demokratie eigene Entpolitisierungstendenzen betont. Allerdings mochten wir
diese in einen anderen konzeptuellen Rahmen stellen. Hierfir beziehen wir uns auf
die Geschichtswissenschaft, in der das Konzept der Erfahrungsgeschichte in jiingerer
Zeit forciert entwickelt wurde.” Wichtig ist dabei der Ansatz von Reinhart Kosel-
leck, das systematisch auf der Unterscheidung von Erfahrungsraum und Erwar-
tungshorizont beruht und den Ubergang zu zukunftsbezogenen Begriffen betont,
der im 19. Jahrhundert vollzogen wird.!® Nach unserer Ansicht markiert Tocque-
ville mit seiner »neuen Wissenschaft der Politik«, vornehmlich mit seinem Begriff
der Demokratie, auf spezifische Weise den Ubergang zu modernen Bewegungsbe-
griffen. Er akzentuiert die Eigendynamik der Demokratie, die nicht nur die endogene
Verursachung gesellschaftlicher Prozesse, ihre Elemente und Strukturen, sondern

2 Vgl. Craiutu 2003 a; Craiutu 1999; Craiutu 2003 b; Craiutu 2003 c.

Wegweisend dazu der Aufsatz von Wilhelm Hennis, dem wir eine Reihe von Anregungen
verdanken (Hennis 1982).

Vgl. Krause, Bluhm 2014.

Saisset 1850; Schmaus 2008; Binaut 1860.
Brandom 1994.

Brodocz 2007.

Vgl. Offe 2006.

Pickering 2004.

10 Koselleck 1989, S. 359; Joas, Vogt 2011.

|98}

O ©® N &N \»Li b~

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 637

auch das Phianomen der nichtintendierten Folgen sozialer Prozesse sowie den
Umgang mit politischen Konflikten einschliefst.

Gegenwartsdiagnostisch wenden wir die These eines Endes der Demokratie als
eines erfahrungsnahen Konzepts (Michael T. Greven)!! ideengeschichtlich um und
zeigen, wie die moderne Demokratie an ihrem Beginn erfahrungswissenschaftlich
verstanden wurde. Tocqueville — so werden wir argumentieren — bettet Erfahrungen
nicht nur in konkrete Institutionen (im engeren Sinn als Regelsysteme verstanden)
und gesellschaftliche Strukturen ein, sondern verbindet sie mit der politischen Kul-
tur von Lindern, wodurch dieser Begriff einen ubergeordneten Stellenwert
gewinnt.!2 Im Kern geht es um die Vermittlung von »adufSeren« Erfahrungen und
»inneren« Erfahrungen und deren Verfestigung in Praktiken, Sitten und emotiven
Dispositionen, die wir im Anschluss an unseren Autor von den Institutionen abhe-
ben. Das normative Ziel von Tocqueville ist es, bei den eigenen Landsleuten — vor-
nehmlich seinen Standesgenossen — realistische Erwartungen mit Blick auf die
Demokratie zu formulieren und zu propagieren. Vor allem interessieren ihn die
Voraussetzungen, wie innerhalb demokratischer Strukturen Freiheit konkret erfahr-
bar gemacht werden kann, denn falsche Erwartungen verunmoglichen dies nicht
nur subjektiv, sondern sind uber Enttiuschungen oft auch der Anfang dafiir, dass
demokratische Strukturen infrage gestellt werden. Deshalb stemmt er sich gegen die
inhaltliche Entleerung politischer Begriffe, die immer mehr von Erfahrungen abge-
16st werden.

Den Ausgangspunkt unserer das Feld nur konturierenden Uberlegungen bildet die
Einsicht, dass der Erfahrungsbegriff im Werk Tocquevilles hinsichtlich seiner Quel-
len und verschiedenen Funktionen kaum erkundet worden ist. Um dieses Desiderat
zu beheben, wollen wir Tocquevilles Erfahrungsbegriff auf seine ideengeschichtli-
chen Quellen hin untersuchen und die Besonderheiten seines Ansatzes herausstellen
(Kapitel 2). Danach wollen wir die operative Verwendung von Erfahrung exempla-
risch aufzeigen, indem wir anhand von De la Démocratie en Amérique das Erfah-
rungskonzept hinsichtlich der Frage diskutieren, wie durch vergleichende Betrach-
tungen die Bedingungen der Moglichkeit von Freiheitserfahrungen erortert werden
(Kapitel 3). Im Restimee sollen die Ergebnisse geborgen werden, die die Fruchtbar-
keit und Grenzen dieses Verstindnisses von politischer Erfahrungswissenschaft
belegen.

2. Tocquevilles Erfahrungsbegriff und seine Quellen

Die philosophische Tradition bietet neben dem Erfahrungsbegriff selbst eine Reihe
mit ihm verwandter Termini, in denen entweder das Verhiltnis der Subjekte in der

11 Vgl. Greven 2009. Hier wird das »Sartori-Kriterium«, nach dem die Demokratie vom
Durchschnittsbiirger als solche verstanden konnen werden muss, in Anschlag gebracht.

12 Im berithmten Brief an Royer-Collard vom 17. September 1853 hebt Tocqueville aus-
driicklich hervor, dass ihm die Sitten und die Gewohnheiten des Herzens wichtiger sind
als die Institutionen (vgl. Tocqueville 1935, S. 214). Er hat also keinen weiten kultura-
listischen Institutionenbegriff.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

638 Harald Bluhm und Skadi Krause

Tatigkeit und Praxis zu den Gegenstinden ihrer Erkenntnis im Mittelpunkt steht
oder ihr Verhiltnis zu den Inhalten ihres Bewusstseins (Wissen, Alltagswissen,
Kenntnis, Fihigkeit, Uberzeugung, Erwartungen). Der Erfahrungsbegriff bezieht
sich entweder auf das Auflere in Verbindung mit Praktiken, Interaktionenverhilt-
nissen, Institutionen oder das Innere des Menschen, seine Selbstverhiltnisse und
deren Deutung. In der politischen Philosophie gibt es eine Linie, die beide Erfah-
rungsdimensionen in gleicher Weise berticksichtigt und durch Platon und viele an
ihn anschliefende Denker reprisentiert wird. Die liberal-juridische Linie hingegen
beschriankt Politik zumeist auf die Regulierung der dufleren Verhiltnisse.!3 Den
Staat geht das Innere des Menschen — in dieser Lesart — nichts an; jede Einmischung
in den privaten Bereich evoziert nur Folgeprobleme.

Im Lichte beider divergierender Linien kann man Tocqueville als »Liberalen eige-
ner Art« gut verorten. Sein Erfahrungskonzept verbindet den inneren und dufSeren
Erfahrungsbereich und kennt zudem zwei verschiedene Vermittlungswege: Im Inne-
ren des Menschen erfolgt eine Bildung beziehungsweise Sedimentierung in Form von
Einsichten, Erwartungen und Einstellungen (das sind die berithmten »habitudes du
coeur«), und in der Gesellschaft gerinnen Erfahrungen in Form von Sitten, Praktiken
und sozialen Institutionen. Dieses Denken ruht auf der Verbindung divergierender
Traditionslinien theoretischen und praktischen politischen Denkens, die innovativ
miteinander verkniipft werden. Erfahrungen werden dabei faktisch und theoretisch
von vornherein an Interpretationen und Deutungsmuster gebunden, was Tocque-
ville auch deutlich herausstellt. Typische Deutungsschemata in der Demokratie sind
Ideen der Freiheit und Gleichheit, aber ebenso verschiedene Formen sozialer Zuge-
horigkeit und Ausgrenzung. Erfahrungen lassen sich folglich nur in Form von Wis-
sen und Kenntnissen und der Ausbildung von Normen und Wertungen, nicht jedoch
direkt als subjektive Erfahrung vermitteln. Dabei ist jede gewonnene Erkenntnis
gleichwohl an Praxis beziehungsweise Erlebnisse und die darin zum Tragen kom-
menden Emotionen, Motivationen, Willensentscheidungen und Haltungen gebun-
den. Erscheinen andere Erkenntnisformen gleichsam entsubjektiviert oder wertfrei,
so ist dies bei Erfahrung nicht der Fall. Tocqueville zeigt auf, dass Erfahrung — vor
allem im politischen Bereich — kein rein kognitiver Prozess ist. Vielmehr handelt es
sich bei den typischen Deutungsschemata um affektive, moralisch-emotional
besetzte Muster. Im Feld der Politik konkurrieren Meinungen, bei denen sich die
verschiedenen Erfahrungen (innere und dufSere, subjektive und kollektive) tiberlap-
pen. Hier geht es um das Urteilsvermogen der Individuen ebenso wie um Moglich-
keiten fur kollektive Erfahrung.

Eine umfassende Darstellung der theoretischen Grundlagen von Tocquevilles
erfahrungswissenschaftlichem Ansatz istim Rahmen eines Aufsatzes unmoglich; wir
umreifSen im Folgenden nur die wichtigsten Konturen und Grundlinien. Der Fokus
liegt dabei auf den franzosischen und angelsachsischen Quellen, die individuelle und
soziale Handlungs- und Erfahrungsraume bei der Analyse der amerikanischen
Demokratie thematisieren.

13 So etwa bei Thomas Hobbes. Vgl. Doomen 2011.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 639

2.1 Franzosische Quellen des Erfabrungsverstindnisses und ibre Verarbeitung bei
Tocqueville

Tocquevilles Erfahrungskonzept ruht auf einem franzosischen Strang der Reflexion,
der von Montaigne tiber Pascal bis zu Rousseau reicht.'* Bei der Rezeption dieser
existentiellen Denker diirften fiir ihn Zeitgenossen wie Pierre-Paul Royer-Collard
und Victor Cousin anregend gewesen sein, die Pascal neben Montaigne ausdricklich
in den Kanon der franzésischen Philosophie erhoben haben.!> Prigend fiir diese
Linie franzosischer Moral- und Erkenntnislehre ist, dass die innere und authentische
Erfahrung stark gemacht und von den Selbstverhiltnissen und ihrer Deutung auf
die »dufleren«, vielfach als »kiinstlich« geltenden Institutionen und Sitten geblickt
wird. So schreibt Montaigne in seinen berithmten Essais, die er ab 1580 in mehreren
Etappen publizierte, dass er selbst ihr einziger Inhalt sei.'¢ Dieses existentiell-intro-
spektive Selbsterkunden, das nicht mit Weltabgewandtheit verwechselt werden darf,
sondern darauf zielt, im eigenen Dasein und in den Mitmenschen den eigentlichen
Stoff der Erkenntnis zu erblicken, richtet sich gegen nationale Denkmuster und
Kategorien, die als unzeitgemifs aufgebrochen werden sollen.!” Montaignes Essais
wurden sowohl beziiglich ihrer Form und ihres Stils als auch wegen ihres Inhalts zu
einem Modell der franzosischen, spiter auch der deutschsprachigen Moralisten!$
und hatten fiir die franzosische Romantik, insbesondere fiir den mit Tocqueville
verwandten Chateaubriand, Vorbildfunktion. So riickte Chateaubriand ein reiches
emotiv-existentielles Konzept subjektiver Freiheit in den Mittelpunkt seiner Refle-
xionen und akzentuiert zugleich die fiir jegliche Individualitit konstituierende
Andersheit.!?

Der tief skeptische Tocqueville, der Zeit seines Lebens mit seiner eigenen Identitat
als Aristokrat ringt, sich zwischen den Zeiten (Ancien Regime, Revolution, Restau-
ration, Zeitalter der Demokratie) situiert (und auch etwas verloren sieht), hat seine
Skepsis vermittels der grofsen Vorginger qualifiziert. Mit Montaigne und Pascal,
die enthusiastisch auf Erfahrungen als den wesentlichen, freilich beweglichen Halt
im Leben rekurrieren — man denke an den Essay tiber Erfahrungen von Montaigne
oder Pascals Hinweis auf die »zwei Dinge«, die den »Menschen tiber seine ganze
Natur unterrichten: Instinkt und Erfahrung«2? - verbindet ihn, dass Erfahrung

14 So wegweisend Hennis 1982.
15 Libri 1842.

16 Montaigne 1998, S. 5.

17 Vgl. Dough 2013.

18 Die herausragenden Figuren sind Francois de la Rochefoucauld, Nicolas Chamfort, Luc
de Clapiers Vauvenargues und Georg Christoph Lichtenberg.

19 In den ersten Reisebeschreibungen, Briefen und auch in den Tagebiichern wird der lite-
rarische Einfluss Chateaubriands auf Tocqueville besonders deutlich. So erklirt er in den
kurzen Reiseerzahlungen Quinze jours dans le désert und Voyage au Lac Oneida, die
noch wihrend des Aufenthalts in den Vereinigten Staaten verfasst wurden, dass er von
Erinnerungen an Chateaubriand erfullt sei. Siehe Tocqueville 1864-1866, Bd. 5,
S.173-258.

20 Pascal 1873, S. XVIIL.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

640 Harald Bluhm und Skadi Krause

nicht mit Gewissheit vereinbar ist, denn sobald sie sicher und berechenbar werde,
gehe auch unmittelbar ihre Autoritit verloren. Montaigne stellt die Erfahrung, auf
die man kein sicheres Urteil griinden konne, den Wissenschaften gegentiber. Erfah-
rung und Wissenschaft besitzen demnach ihren je eigenen Ort. Gegenstand der
Erfahrung ist die Vielfalt und Prozesshaftigkeit der sozialen und natiirlichen Welt,
Objekt der Wissenschaft die vergleichende Kategorisierung und theoretische Durch-
dringung.

Uber die Rolle der Gewohnheiten sind sich die beiden Referenzautoren freilich
nicht einig. Wihrend Montaigne sie schatzt, zieht Pascal ihren Wert in Zweifel:
»Montaigne hat unrecht. Die Gewohnheit muss nur befolgt werden, weil sie
Gewohnheit ist, und nicht, weil sie verniinftig oder gerecht ware, doch das Volk
gehorcht ihr aus dem einzigen Grunde, dass es sie fiir gerecht hilt«.2! Gerade darin,
so argumentiert er weiter, dass es iiberhaupt moglich ist, auf der Basis der mensch-
lichen » Gewohnbheit«, »Einbildung«, »Begierde«, »Eitelkeit« oder » Torheit« feste
politische und juridische Ordnungen zu errichten, erweist sich, wie tief verwurzelt
die menschliche Schwiche ist und wie stark sie daher im politischen und moralischen
Denken Beachtung finden muss. Pascal duldet die menschliche Widerspriichlichkeit
nicht einfach, sondern will, dass der »honnéte homme« sie in ihrer ganzen Wider-
spriichlichkeit annimmt und akzeptiert. Bei ihm tritt die Differenz von einfachen
Erfahrungen zu dem Sitten voraussetzenden und Normen enthaltenden theoretisch
inspirierten Erfahrungsbegriff deutlich hervor. Auch Tocqueville wird nicht alle
Gewohnheiten als soziomoralischen Unterbau der Demokratie adeln, sondern ihre
Gehalte danach differenzieren, ob sie autoritidre, egalitire oder libertire Institutio-
nen begunstigen und tragen. In diesem Sinne ist er kein Konservativer, der die Tra-
dition und Gewohnbheit tiber die gesellschaftliche Veranderung stellt, sondern unter-
scheidet, vom gesellschaftlichen Wandel ausgehend, zeitgemifSe und tberholte
Formen des sozialen Umgangs und der Wahrnehmung.

Mehr als von Montaigne und von Pascal ist Tocqueville politisches Denken jedoch
durch Jean-Jacques Rousseau beeinflusst, der als Kritiker der rationalistischen Auf-
klarung die prinzipielle Rolle der Gefiihle betont hat und in seiner Theorie vom
emotiven Subjekt ausgeht, das in der amour soi und amour propre gegriindet
ist.22 Auch bei ihm sind die Sitten wichtig; sie bilden die stabilen Muster des dufSeren
Verhaltens, dem innerlich das moralische Gewissen entspricht. Man kann hier eine
Vorform der Unterscheidung der habitudes du coeur (auch Rousseau spricht von in
das Herz eingeschriebenen Gewohnheiten) und moeurs finden, die Tocqueville in
besonderer Weise herausstellt.2? Allerdings wird beim Analytiker der amerikani-
schen Demokratie eine viel grofSere und engere Beziehung zwischen republikani-
schen Sitten und gesellschaftlichen Institutionen, insbesondere der reprisentativen
Institutionen, hergestellt. Rousseau hingegen geht es primar um die Legitimitat
politischer Ordnung und die Frage, wie man durch sein eigenes Vernunftvermogen
die moralische Qualitit seiner Handlungen erkennen und sich von ihnen auch in

21 Ebd., S.245. Essai No. 525 beziehungsweise 3235.
22 Vgl. Neuhouser 2008, S. 28 ff.; Hennis 1982.
23 Darauf verweist auch Damrosch 2012.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 641

der Gesellschaft leiten lassen kann. In diesem Zusammenhang macht Rousseau
deutlich, dass das Gliick des Einzelnen stets nur ein zeitlich labiler Zustand sein
konne, wahrend das Gliick der Gemeinschaft, das an den »heiligen Schatz der Sit-
ten«** gebunden ist, zum Produkt und zur Erfahrung von Generationen werde.
Demgegenuber setzt Tocqueville individualistisch an und sucht von dort aus das
soziale Band der Gesellschaft zu sichern. Dass ihn die Vermittlung prinzipiell inter-
essiert, verdeutlicht der selten genug gewiirdigte Umstand, dass Tocqueville im
Rahmen der Untersuchungen des amerikanischen Gefangnissystems 15 Tage lang
detailliert die seelischen Auswirkungen der Einzelhaft auf Gefangnisinsassen erkun-
det hat, wie Beaumont berichtet.2> Noch wichtiger ist, dass die mit der Selbstliebe
verbundene Denkfigur der selbstbeziiglichen Reflexion bei Tocqueville mit seinem
Freiheitsverstandnis verkoppelt ist. Auf dieser Spur wird die Analyse der amerika-
nischen Demokratie stets mit der Frage verbunden, welche Riickwirkungen Formen
der Ungleichheit (Sklaven, Frauen, Knecht) auf die tibergeordneten Personen, die
Sklavenhalter, Ehemanner und Herren, haben, wobei das Ergebnis darauf hinaus-
lauft, dass auch die innere Freiheit der ibergeordneten Personen erheblich beein-
trachtigt wird. Der kritische Erfahrungsbegriff erlaubt es, vermeintliche Freiheit,
von der schon Rousseau sprach, mit Freiheit im umfanglichen Sinn von innerer und
dufSerer Freiheit zu konfrontierten.2¢ Zwar setzt der liberal-republikanische Toc-
queville wie Rousseau darauf, dass das Gesetz in das Herz der Menschen einge-
schrieben wird, aber er sucht keine einfache Spiegelungsbeziehung zwischen dem
Inneren, den Gefiihlen, den Herzen und dem AufSeren, den Institutionen und Sitten,
wie Letzterer sie herausstellt.2” Vielmehr schreibt er Spielriumen, Distanzen und
den von Rousseau inkriminierten reprasentativen Institutionen tragende Bedeutung
zu. Betonen beide Denker die Bedeutung biirgerschaftlichen Engagements fir die
Politik, so bildet bei Tocqueville die moderne biirgerliche Offentlichkeit den Raum,
in dem sich die Biirger ihrer verschiedenen Rollen bewusst werden, wahrend
Rousseau in den frithen Formen biirgerlicher Offentlichkeit (Wochenzeitschriften,
Salons, Romane) nur die Ursache sittlichen Verfalls sieht. Aufgrund der normativ
ausgezeichneten Spiegelungsvorstellung zwischen Herzen und Sitten beziehungs-
weise Institutionen muss Rousseau das Vermittlungsproblem zwischen beiden nicht
aufwerfen; fiir Tocqueville wird es jedoch zentral. Und das in zweifacher Hinsicht.
Zum einen geht es um die Akzeptanz differierender Meinungen, Ansichten und auch
Lebensformen in der Demokratie, zum anderen darum, dass die Pluralitit der
Gesellschaft nicht den an der Gleichheit orientierten Institutionen und Gesetzen zum
Opfer fallt.

24 Rousseau 1981, S. 30.

25 Vgl. Beaumont 2013, S. 94, bezichungsweise zur Zusammenfassung der Ergebnisse im
Abschnitt IX Beaumont, Tocqueville 1833, S. 268-281.

26 Zur inneren Freiheit vgl. Nagl-Docekal 2014, besonders S. 87-92.
27 Rousseau 1981, S. 34-35.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

642 Harald Bluhm und Skadi Krause

2.2 Angelsdichsische Quellen

Neben den franzosischen sind vor allem angelsiachsische Konzepte von Erfahrung
fir Tocqueville relevant. Zu den offensichtlichen Beziigen zdhlen zunichst politi-
sche Texte (die Unabhingigkeitserklarung, die »Federalist Papers«, aber auch
Joseph Storys » Commentaries on the Constitution of the United States« und James
Kents » Commentaries on American Law«), mit denen er sich schon wahrend seiner
Amerika-Reise auseinandersetzt. Das berithmte »We hold these truths to be selfe-
vident«,28 mit dem die Unabhingigkeitserklirung beginnt, ist trotz aller Wahrheits-
emphase ein Erfahrungsargument.2? Mit dem Begriff der Erfahrung argumentieren
aber auch die Verfassungsviter in den »Federalist-Papers«. So schreibt Madison in
Nummer 51: »Die Abhingigkeit vom Volk ist zweifellos das beste Mittel, die Regie-
rung zu kontrollieren, aber die Menschheit hat aus Erfahrung gelernt, dass zusatz-
liche Vorkehrungen nétig sind. Diese Politik, den Mangel an besseren Motiven
durch entgegengesetzte und miteinander rivalisierende Interessen zu ersetzen,
konnte man durch das gesamte System der menschlichen Angelegenheiten hindurch,
seien sie privater oder 6ffentlicher Natur, verfolgen«.3% Erfahrung ist in den Papers
eine Zentralkategorie, die nicht zufillig am Ende der Schrift noch einmal mit der
politischen Klugheit zusammen aufgerufen wird.3!

Allerdings gilt es auch Kritik an naiver Erfahrungsemphase zu beriicksichtigen,
wie sie etwa Benjamin Franklin artikuliert. Der grofSe Selfmademan und Liebling
der Pariser Salons betont im Poor Richards Almanach: »Experience is a dear school,
but fools will learn in no other«.32 Wenn man diese Passage allerdings in dem Sinne
deutet, dass es darauf ankommt, aus der wissenschaftlichen Kenntnis von Fakten
und Trends etwas zu lernen, dann ist das vollig in Tocquevilles Sinn. In De la
Démocratie en Amérique finden sich zudem wichtige Passagen zur praktischen poli-
tischen Erfahrung der Amerikaner.3? Besonders bedeutsam sind die Ausfithrungen
zum pragmatischen Geist der US-Biirger, den Tocqueville als ntiichterne, weltzuge-
wandte Haltung schitzt: »Der Amerikaner lernt [...] die Gesetze durch die Mitwir-
kung an der Gesetzgebung kennen; beim Regieren unterrichtet er sich tber die
Regierungsform. Das grofSe Werk der Gesellschaft vollendet sich tdglich vor seinen
Augen und sozusagen unter seinen Hianden«.34

28 Vgl. http://avalon.law.yale.edu/18th_century/declare.asp (Zugriff vom 15.10.2014).
Diese Website bietet zudem die beste Dokumentation zur gesamten klassischen ameri-
kanischen Verfassungsdebatte.

29 Im Brief an Ernest de Chabrol vom 16. Juli 1831 hilt Tocqueville die Bedeutung der
jahrlichen kommemorativ-ritualisierten Feier der Unabhingigkeitserkldarung fest, an die
sich eine Verlesung der Rechte anschliefSt. Hier zitiert nach der superben Ausgabe Zunz
2013, S.78.

30 Hamilton et al. 2003 [1983], S. 316.
31 Wood 2009, S. 7; Berkin 2002, S. 175.
32 Franklin 1900, S. 29.

33 Tocqueville 2010, Band 2, S. 384-401. Wir verweisen durchgingig auf diese international
mafSgebliche Ausgabe.

34 Ebd.,, S.494.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 643

Tocqueville geht es aber nicht nur um praktisches Handlungswissen und alltagli-
ches Agieren in politischen Kontexten, sondern auch um die breiten gesellschaftli-
chen Entwicklungslinien und ihre Folgen fur das Sozialverhalten und politische
Handeln der gesellschaftlichen Akteure. Auf dieser Reflexionsebene ist eine weitere
Rezeptionslinie der politischen Theorie anzusiedeln, die Tocqueville vermittels
angelsichsischer Theoretiker wie David Hume, Edmund Burke und Thomas Malt-
hus kennengelernt hat. Es ist das antispekulative Griinden von Politik auf Erfah-
rungen, das bei diesen Denkern zum Tragen kommt. Burke hatte die Franzosische
Revolution als radikalen Bruch mit der Tradition gedeutet. Anders als die Glorious
Revolution, die fur ihn die Kontinuitat gewahrt hatte, markiert die Franzosische
Revolution einen kompletten, sich auf alle gesellschaftlichen Bereiche erstreckenden
Bruch mit der politischen Herkunftsgeschichte. Schon aus diesem Grunde war sie
fir ihn zu verwerfen, denn Burke war tiberzeugt, dass es unverantwortlich ist, mit
dem Hinweis auf das Wohl der Nation eine Generation zu opfern, ganze Gemein-
schaften ins Elend zu stoflen oder gut arbeitende Institutionen zu zerstoren, nur um
eines angeblichen paradiesischen Zustands in der ferneren Zukunft willen, denn
seine Richtschnur war, dass Neues sich erst bewihren muss, bevor man es fiir gut
befinden kann. Burkes Hauptpolemik gilt den abstrakten Ideen, welche die Revo-
lution ausgelost und vorangetrieben haben. Theorien sind demnach stets vereinfa-
chend, die politische Realitat ist aber nicht nur verwickelter, sie ist auch komplexer,
vielfaltiger und in ihren Tendenzen vielschichtiger. Was man in der Politik folglich
braucht, sind nicht abstrakte Theorien, sondern Erfahrung und eine erfahrungsge-
sattigte Klugheit.3®

Noch wichtiger als Burke diirften fiir Tocqueville die Konzeptionen von David
Hume und Thomas R. Malthus sein. Wie die meisten schottisch-englischen Aufkla-
rer ist Hume Empirist. Alle Wissenschaft muss nach diesen Autoren auf Erfahrung
und Beobachtung basieren. Dabei studiert Hume Angewohnheiten, Glauben und
Traditionen, denen er oftmals eine stirkere Rolle einriumen muss, als ihm lieb ist.
Hierauf bezieht sich sein berithmter Satz von der Vernunft als »Sklavin der Leiden-
schaften«,3¢ aber auch seine Stellung zum Induktionsproblem. Danach gibt es kei-
nen Grund zur Annahme, dass die Zukunft der Vergangenheit dhnelt, denn dies ist
keine empirische Beobachtung, sondern lediglich die Ubertragung bestehender
Erwartungen auf eine unbekannte Zukunft. Humes Werk ist von der Vorstellung
der Gesellschaft als einem aus sich selbst heraus standig wandelnden Gebilde durch-
drungen. Aus heutiger Sicht kann man sagen, dass es ihm um die Entratselung der
endogenen Dynamik gesellschaftlicher und wirtschaftlicher Entwicklungsprozesse
ging. Deren tieferes Verstandnis, so der philosophische Skeptiker, sei politisch und
wirtschaftlich von unschitzbarem Nutzen. Eine praktische und politisch relevante
Wissenschaft miisse dementsprechend die Frage nach den wirtschaftlichen, politi-
schen und sozialen Entwicklungen, die zur Herausbildung der modernen »commer-
cial« Gesellschaft fihren, stellen.

35 Burke 2006; Bluhm 2012 a.
36 Hume 1978, S. 150-156; Hume 2002, Band 1, S. 148, 216-218, 221.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

644 Harald Bluhm und Skadi Krause

Auch wenn sich Tocqueville nicht als politischer Okonom verstanden hat, war er
doch sehr an der Entwicklung dieses Fachs interessiert.3” Mit bestimmten Ansitzen
aus dieser Disziplin konnte ein schlichter Rationalismus zu Gunsten von Klugheits-
argumenten und praktischer Vernunft abgewehrt werden, galt es doch Koordinati-
onsmechanismen wie dem Recht und im Gefolge von Jean Baptist Say und anderen
Okonomen3% dem Markt Raum zu gewihren und planerische Vorstellungen, wie
sie etwa die Physiokraten vertraten, abzuwehren. Zugleich wird mit Humes Kritik
am Kausalismus fiir Tocqueville ein genereller Zugang eroffnet, um ambivalente
Effekte gesellschaftlicher und politischer Entwicklungen, die ihn besonders interes-
sieren, aufzeigen zu koénnen.3® Das war auch das bestimmende Thema fiir Thomas
Malthus, fiir den die politische Okonomie Teil einer Wissenschaft der Gesellschaft
und des Staates ist.** Das unterscheidet ihn von Say und David Ricardo, die die
Okonomie als selbststindige Wissenschaft betrachten, getrennt von der politischen
Wissenschaft und Moralphilosophie. Malthus versteht die »politische Okonomie«
dagegen mit Adam Smith als Teil einer ausgedehnteren Wissenschaft, die sowohl
Rechtswissenschaft, Regierungslehre, Ethik und politische Wissenschaften verei-
nigt. Es geht ihm um die Darstellung des Zusammenspiels von politischen Institu-
tionen, politischer Kultur, von Sitten im Rahmen der Industrialisierung und des
Marktgeschehens, die, ineinander verschriankt, sich gegenseitig beeinflussen und
regulieren kénnen.*! Malthus betrachtet die politische Okonomie folgerichtig als
eine »praktische Wissenschaft«, die auf » Erfahrung«*? beruht und den Zusammen-
hang von Recht, staatlichem Handeln, Markt und gesellschaftlichem Wandel in den
Mittelpunkt stellt. Say, der mit Malthus in einem engen Kontakt stand, hat diese
Herangehensweise in besonderer Weise als einen neuen Ansatz in den Gesellschafts-
wissenschaften herausgehoben, obwohl er selbst diesem Konzept nur partiell gefolgt
ist.*> Und das ist es auch, was zeitgendssischen Beobachtern an Tocqueville in die
Augen sticht: » Tocqueville ist ein Beobachter, aber kein Statistiker: er liebt nicht die
Tatsachen um der Tatsachen willen, sondern sucht darin das Gemeinsame. Fiir ihn

37 Vgl. Drescher 1968; Lamberti 1983; Janara 2001.

38 Zur Kenntnis der Okonomie und von Okonomen vgl. Swedberg 2009.

39 Drolet 2003, S. 160.

40 Drolet 2003. Vgl. auch Janet 1874; Say 1833, S. 286-314; Crucheval-Clarigny 1849.

41 So heifst es in der Einleitung der zweiten Auflage der Principles of political economy: »Es
gibt in der politischen Okonomie grofle allgemeine Grundsitze, mit wenigen Ausnahmen,
und entscheidende Gesetzmifigkeiten, die sich fast immer als sicher erwiesen haben; aber
auch diese, wenn man sie untersucht, werden in den meisten Fillen jenen groflen allge-
meinen Regeln der Moral und Politik folgen, die auf den Leidenschaften und Neigungen
der menschlichen Natur gegriindet sind: und entweder verweisen wir auf die Eigenschaf-
ten des Menschen, oder auf die der Erde, die er bestimmt ist, zu kultivieren. So werden
wir eingestehen miissen, dass die Wissenschaft der politischen Okonomie mehr Ahnlich-
keit mit der Wissenschaft der Moral und Politik besitzt als mit der Mathematik «; siehe
Malthus 1836, S. 1.

42 Ebd.,S.9, 16.
43 Say 1820, S.47-86.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 645

existiert nichts isoliert, alles erscheint unter einem bestimmten Gesichtspunkt und
gewinnt so an Bedeutung. Er liebt leidenschaftlich allgemeine Ideen [...] Er hat sie
nicht vermieden, ganz im Gegenteil; aber er versucht sie so weit wie moglich mit
den Tatsachen in Ubereinstimmung zu bringen «.*4

2.3 Tocquevilles gebaltvolle Verkopplung von innerem und dufSerem
Erfabrungsbereich

Tocqueville gelingt es, die in der franzdsischen Tradition stehende Betonung innerer
Erfahrung mit der in der angelsdchsischen Tradition vorgefundenen Aufwertung der
aufSeren Erfahrung zu verbinden und die jeweiligen Einseitigkeiten in der Rezeption
zu kompensieren. Seine Formulierung » Wahre Aufklarung erwichst prinzipiell aus
Erfahrung«# kann man nur verstehen, wenn man innere Erfahrung und dufSere
Handlungsraume miteinander verkntipft und die habitudes du coeur als sedimen-
tierte innere Erfahrungen mit der in den Sitten und sozialen Praktiken sedimentier-
ten dufSeren Erfahrung zusammenbringt. Dafiir braucht Tocqueville den weiten
Rahmen seiner Demokratiekonzeption, nach der sich bekanntlich die politische und
die soziale Lebensform wechselseitig bedingen.#¢ So zeigt er, wie sich durch den
Siegeszug des politisch-rechtlichen Grundsatzes der Gleichheit auch alle sozialen
Verhiltnisse andern. Die Demokratisierung von Gesellschaft reicht dabei bis in die
Arbeits-, Nachbarschafts- und Familienstrukturen, ja bis in die Geschlechterver-
hiltnisse und das Selbstverstindnis jedes Einzelnen.*” Wenn Tocqueville den »Ein-
fluss der Gleichheit gesellschaftlicher Bedingungen und der demokratischen Regie-
rung auf die burgerliche Gesellschaft, die Gewohnheiten, das Denken und die Sitten
in Amerika«*® aufzeigt, so ist damit immer ein Wechselverhiltnis von innerer und
aufSerer Erfahrung und die Kluft zwischen demokratischer Reprasentation und poli-
tischen Erfahrungshorizonten im Fokus.*’ Er zielt auf die Anerkennung eines plu-
ralistischen Erfahrungsraums, der vom franzosischen Souveranititsverstindnis der
einen und einheitlichen Nation nicht gerechtfertigt werden kann, aber aus ameri-
kanischer Sicht demokratiestabilisierende Wirkung hat.

Durch den Zugang iiber die Erfahrungen und deren Interpretationen werden in
Tocquevilles Beschreibung der amerikanischen Gesellschaft empirische und norma-
tive Motive miteinander verflochten. Beim empirischen Zugang zu den Akteuren
riickt die Verbindung von Ratio und Emotion in den Vordergrund, die wesentlich
uber Deutungen von Erfahrungen mit Ideen etwa der Gleichheit, Freiheit oder Sou-
verdnitat geformt wird. Zudem gibt es eine Einschrankung der akteurstheoretischen
Perspektive in dem Sinne, dass Tocqueville die moderne Gesellschaft als dufSerst

44 Janet 1861, S.111.
45 Tocqueville 2010, Band 2, S. 493 f.
46 Lamberti 1983; Janara 2001.

47 Tocqueville spricht auch von einer »grande révolution sociale«; Tocqueville 2010, Band
1,S.17.

48 Ebd.
49 Tocqueville 2010, Band 2, S. 494.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

646 Harald Bluhm und Skadi Krause

komplex begreift und die vielen sozialen, wirtschaftlichen, rechtlichen und politi-
schen Prozesse in ihrer institutionellen Eigenlogik herausstellt. Dabei untermauert
er nicht nur den besonderen Status von Erfahrungen, die in diesen Feldern gesam-
melt werden, sondern verdeutlicht auch die darin angelegten Freiheitsgrade bezie-
hungsweise Gestaltungsmoglichkeiten. Fiir das Erfahrungsverstandnis ist dabei rele-
vant, dass Tocquevilles politisches Denken — kantisch gesprochen — auf die
Bedingungen der Moglichkeit von Freiheit und Selbstbestimmung fokussiert ist. Das
heifdt, er erkundet institutionelle Bedingungen nach ihren Moglichkeiten, authenti-
sche Freiheitserfahrungen zu machen. So entdeckt er in New England institutionelle
Arrangements wie die unabhangigen Behorden der kommunalen Selbstverwaltung,
Gremien der Biirgerbeteiligung und eine unabhingige Presse, die in der Lage sind,
spezifisch-demokratische gesellschaftliche Erfahrungsraume zu konstituieren,
Mechanismen der Selbstreflexion zu starken und eine starke Nihe zwischen Regie-
renden und Regierten herzustellen. Sie sind fiir ihn zudem Mittel, immer wieder
Korrekturen von Mehrheitsentscheidungen herbeizufithren. Denn die kommunalen
Korperschaften sind in den Vereinigten Staaten kein Unterglied des Staatsapparats
wie in Frankreich, sondern Institutionen, die zwar exekutive Aufgaben und norma-
tiv-rechtliche Funktionen wahrnehmen, jedoch eine erhebliche Unabhingigkeit
gegeniiber dem erst langsam raumgreifenden Staat geniefSen. Die Strukturen der
kommunalen Selbstverwaltung brechen mit der horizontalen Gewaltenteilung.*? Sie
konstituieren eigene gesellschaftliche Handlungsraume unterhalb der nationalstaat-
lichen Ebene und garantieren gerade deshalb fiir Tocqueville »Erfahrungsnihe«
demokratischer Entscheidungen, weil in ihnen Regeln und Normen immer wieder
uberpriift werden konnen und folglich die Selbstregulierung der Gesellschaft unter-
stiitzt wird.

Dabei stofst er auf die bekannten Spannungen zwischen Freiheits- und Gleich-
heitsprinzip, die er strukturell und handlungstheoretisch reflektiert.’! Diese durch
die Franzosische Revolution verallgemeinerten und inhaltlich zugleich entleerten
Begriffe, die Koselleck — wie bereits erwahnt — trefflich als zukunftsbezogene Bewe-
gungsbegriffe charakterisiert hat, entwickelt Tocqueville als wissenschaftliche Kate-
gorien und bindet sie an verschiedene Erfahrungen zurtick. In der generellen Gegen-
uberstellung von Freiheit und Gleichheit, die Tocqueville als Kategorien von
unterschiedlichem Status sowohl zur Beschreibung als auch zur Bewertung demo-
kratischer Prozesse einsetzt, ist Gleichheit stets eine komparative Kategorie, die pri-
mar auf den dufSeren Handlungsraum bezogen ist. Freiheit dagegen wird nicht ver-
gleichend und erst in zweiter Linie auf dufSeres Handeln und dessen Mittel hin
bestimmt; sie gilt primar als intrinsischer Wert und besondere Lebensform. Sie ist
im Gegensatz zur Gleichheit, die sich primar auf die Anwendung und Ausweitung
von Rechtsstaatlichkeit bezieht, eine Kategorie, die, vom Selbstverhaltnis und des-
sen Deutungen ausgehend, fiir das Verstindnis des dufSeren Erfahrungsbereichs
genutzt wird. Deshalb spielen in ihr das Selbstverstindnis oder genereller die Sitten

50 Krause 2014.
51 Vgl. Herb, Hidalgo 2005, S. 47.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 647

und Gewohnheiten der Biirger eine zentrale Rolle, von denen aus politische Hand-
lungsraume und Institutionen beurteilt werden.

3. Die operative Verwendung von Erfahrung bei Tocqueville

Zu Tocquevilles einschneidenden politischen Erfahrungen gehoren nicht nur die
anhaltenden Wirkungen der Franzosischen Revolution von 1789, die Restauration
in Frankreich und die amerikanische Demokratie unter Prasident Andrew Jackson,
sondern auch die Julirevolution (1830), die Revolution von 1848 sowie der Bona-
partismusschock von 1851 mit der Wiederkehr eines zentralistischen Autoritaris-
mus.>2 Dabei verschieben sich, wie die jiingere Tocqueville-Forschung gezeigt hat,
sein Wissen und Urteil tiber die Vereinigten Staaten, die er von 1831 bis 1832
bereiste.>3 Aber auch seine Reisen nach England (1833, 1835),°* Irland (1835) und
in die Schweiz (1836)°° vertieften sein Verstindnis der inhdrenten Dynamik demo-
kratischer Prozesse erheblich.

Ab 1832 nutzt Tocqueville seinen philosophisch inspirierten Erfahrungsbegriff
komparativ und fiir heutige Verhiltnisse transdisziplindr zur Beschreibung des
Wandels der modernen Gesellschaft. Zentral wird fur ihn der Begriff der Indivi-
dualisierung, der die Frage nach den gesellschaftlichen Grundwerten und sozialen
Bindemitteln der liberalen Demokratien aufwirft, welche die bisherigen Bindungen
aufzuheben trachtet.’® Das Gefiihl, in Zeiten rasanter Veranderungen zu leben, war
seit der grofen Franzosischen Revolution verbreitet. Der Zerstorung klassischer
sozialer Bindungen und Werte hatte unter anderem Edmund Burke bereits zu Beginn
der Franzosischen Revolution Ausdruck verliehen. Dieser Deutung begegnet Toc-
queville mit einer Analyse der in die amerikanische Demokratie eingelassenen Ent-
wicklungslinien und Gefahren sowie einer Beschreibung jener Prozesse und Struk-
turen, die in seinen Augen dazu dienen, auf der einen Seite eine weitere
Individualitatsentwicklung im Sinne einer freien Selbstbestimmung zu ermdoglichen,
auf der anderen Seite aber jene gefiahrlichen und vereinseitigenden Tendenzen des

52 Wilentz 1988; Wolin 2001.
53 Wolin 2001; Guellec 2004; Benoit 2004.

54 Drescher hat diese zweite Reise als Wendepunkt in Tocquevilles Denken benannt, da nun

Fragen der Zentralisation, des Pauperismus und der Industrie wesentlich werden; Dre-
scher 1964, S. 81.

55 Diese Reise fiihrte zu dem Urteil, dass England republikanischer sei als eine der dltesten
und neben Venedig lange Zeit einzigen europiische Republik Europas. Tocqueville
1864-1866, Band 2, S. 171-188.

56 So sind fiir Tocqueville in einer aristokratischen Gesellschaft alle Mitglieder durch eine
Fille von Verpflichtungen und traditionellen Beziehungen miteinander verbunden; in
einer Demokratie dagegen, in der die Tradition nicht mehr zur Anleitung des politischen
Handelns dient, werden die Biirger als Gleiche voneinander isoliert. Thnen eroffnen sich
dadurch neue Wege des individuellen Aufstiegs und der Anhdufung von Reichtum, die
ihnen vorher verschlossen waren. Das bringt sie aber auch in neue systemische und nicht
mehr personalisierbare Abhangigkeiten. Zur leitenden Metapher des sozialen Bandes bei
Tocqueville vgl. Bluhm 2008, S. 88 f.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

648 Harald Bluhm und Skadi Krause

Individualismus zugunsten des Gemeinwohls einzubinden, die er nicht nur in einem
Ubersteigerten materiellen Interesse, sondern auch in einer Radikalisierung politi-
scher Anspriiche sieht. Hierin besteht der explizit politische Ansatz seines Werks.

Tocqueville zeigt anhand der amerikanischen Gesellschaft, dass die moderne
Demokratie vielfiltige Spielraume fiir politische Freiheit und kollektive Selbstbe-
stimmung bietet. Aber diese Freiraume bestehen in der Moderne nicht auf allen
Ebenen in gleicher Weise. Auf den unteren Ebenen sind die Handlungsspielraume
in der Regel grofler, vor allem wenn Ordnungen subsidiar und foderativ gestaltet
werden. So belegt Tocqueville den Eigenwert der Kommune und ihrer Institutionen
als grundlegend fiir ein demokratisches Politik- und Verwaltungsverstandnis, und
zwar nicht nur unter dem Aspekt praktizierter Burgerfreiheit (Civil Liberty), son-
dern als institutionalisierte Form von Selbstregierung und Selbstverwaltung in einem
spezifisch lokalen Bezugsrahmen.>” Auf den hoheren Aggregationsebenen der Bun-
desstaaten und der Union nehmen die Spielraume indes ab, und es kommt zu struk-
turellen Zwingen. Verschiedene Akteure konnen die divergierenden Freiheitsgrade
dabei sehr unterschiedlich wahrnehmen.>® Je grofler jedoch die Einbindung der
Biirger in lokale Formen der kommunalen Selbstverwaltung und deren politische
Prozesse ausfillt, desto grofler wird nach Tocqueville auch ihre Bereitschaft sein,
ibergeordnete Entscheidungsinstanzen zu akzeptieren.>®

Fur Tocqueville sind in der modernen demokratischen Gesellschaft alle Akteure
prinzipiell strukturellen Zwingen unterworfen, zu denen vor allem die Macht der
Offentlichkeit, die Tyrannei der Mehrheit, der Despotismus der Industrie und die
Maschinerie der Erbgesetze zihlen. Umso wichtiger ist es fiir ihn, aufzuzeigen, dass
das Fundament der modernen Demokratie in einem gesellschaftlichen Pluralismus
besteht, den zu zerstoren das Ende der Demokratie selbst bedeuten wiirde. In diesem
Kontext rucken zwei Argumentationsstrategien in den Vordergrund. Zum einen
lotet Tocqueville die von ihm beschriebenen politischen Prozesse unter der Perspek-
tive der Freiheit beziehungsweise der Freiheitsgefihrdung aus, sodass er uber die
Beschreibung hinaus zu einer Kritik jener gesellschaftlichen Entwicklungen gelangen
kann, die Freiheitserfahrungen einschrianken. Gleichzeitig zeigt er, dass Prozesse der
Einschrankung von Freiheit nur durch Prozesse der Starkung von Freiheit im Sinne
einer Ausweitung der politischen Partizipationsmoglichkeiten und institutionellen
Voraussetzungen eingedimmt werden konnen.0

Zum anderen macht der Analytiker der Demokratie deutlich, dass je angemesse-
ner die Erwartungen der Biirger hinsichtlich politischer Entscheidungsprozesse sind
und je grofSer ihre Bereitschaft ist, ihre Interessen als Partikularinteressen zu ver-
stehen, desto grofler auch ihr Verstiandnis politischer Verfahren sein wird, bei denen

57 Krause 2014.

58 Tocqueville hat dies auf seiner Amerika-Reise mit verschiedenen amerikanischen Auto-
ren und Politikern diskutiert. Dazu gehoren unter anderem James Kent, der Autor der
»Commentaries on American Law«, Albert Gallatin, John C. Spencer und, nicht zu ver-
gessen, Theoretiker und Historiker wie Francis Lieber, Jared Sparks und Edward Everett.

59 Tocqueville 2010, Band 2, S. 280.
60 Ebd., S.278-280.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 649

es nicht darum geht, andere Meinungen zu uberbieten, sondern tragfihige Ent-
scheidungen herbeizufiihren. Uberzogene Erwartungen von Selbstbestimmung kon-
nen zu massiven Enttauschungen fithren und ziehen leicht den Umschlag in defa-
tistisch-apolitische beziehungsweise radikale politische Haltungen nach sich. Durch
die Analyse derartiger Szenarien zeigt Tocqueville, dass Erwartungen in sensibler
Weise beeinflussbar sind und warum es wichtig ist, beim Aufbau von Demokratien
darauf zu achten, Freiheitsspielrazume zu wahren. Dabei geht es nicht nur darum,
Einfluss auf politische Entscheidungsprozesse zu tiben, sondern diese und ihre insti-
tutionellen Formen selbst als Wert anzuerkennen. Der Reichtum an zivilen Asso-
ziationen®! und die vielfiltigen Formen kommunaler Selbstverwaltung bilden fiir
Tocqueville dabei die Essenz der amerikanischen Demokratie und den Raum
authentischer Erfahrungen von Autonomie. Denn nur die institutionellen Formen
der zivilen Freiheit zwischen Staat und privater Wirtschaftstatigkeit wirken sowohl
den permanenten Verselbststindigungstendenzen des Staates entgegen als auch
einem neuen Typus von »industriellem Despotismus«, der in der Eigendynamik der
Marktwirtschaft angelegt ist.

Tocqueville thematisiert dariiber hinaus auch die enge Verkniipfung zwischen den
Riumen des Privaten und der Offentlichkeit und die komplexe Verkopplung von
personlicher und politischer Erfahrung. So bilden die funktionalen Analysen von
Arbeitsteilung und Rollendifferenzierung, in denen er einen entscheidenden Schlus-
sel zum Verstandnis gesellschaftlicher Strukturen erblickt, die Grundlage zum Aus-
loten von Handlungsspielraumen und Erfahrungsmoglichkeiten. Die Familie
gewinnt in seiner Analyse der amerikanischen Demokratie einen zentralen Stellen-
wert, ist sie es doch, die den sozialen Zusammenbhalt als erstes praktiziert, Bildung
vermittelt und lebensweltliche Erwartungshaltungen formt. Dabei wird den Frauen
eine besondere sittliche Rolle zugeschrieben. Sie sind in seinen Augen die Garanten
der Sitten und der Moral, ermoglichen Individualitit und dimmen gefihrlichen
Individualismus ein. Tocqueville betont die grofse Selbststandigkeit der unverheira-
teten amerikanischen Frauen, die sich spiter dem Joch der Ehe beugen. Auch wenn
er diesen Schritt kaum zu erkldren vermag, hebt er die Uber die Frauen erfolgende
Vergemeinschaftung, emotive Verankerung der Normen und ihr Engagement, das
er auf Sitten und Moral begrenzt, in seinem maskulinen Republikanismus aufSeror-
dentlich hervor. Denn der Reichtum und die Dynamik der amerikanischen Gesell-
schaft gelten als auf die Uberlegenheit der amerikanischen Frauen gegeniiber den
Minnern gegriindet.2

Nicht auf »Innerlichkeit« im Besonderen kommt es Tocqueville an, sondern es
geht ihm um die Kondition subjektiver Verfasstheit, in der Erfahrungen und Deu-
tungen sedimentiert sind. Die »seelische Verfasstheit« wird daraufhin untersucht,
inwieweit sie durch die Demokratie beeinflusst wird, aber auch, welche so verstan-
denen politisch-kulturellen Voraussetzungen fiir eine stabile Demokratie notwendig
sind. Durch Historisierung und Kontextualisierung werden dabei Naturalisierungen
weitgehend eingeschrankt. Tocqueville versinkt folglich nicht in Fragen nach inne-

61 Zum Assoziationsbegriff bei Tocqueville vgl. Bluhm 2012 b.
62 Tocqueville 2010, Band 4, S. 1067; Bluhm 2011.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

650 Harald Bluhm und Skadi Krause

rer Freiheit oder Spekulationen tiber Willensfreiheit, sondern fragt konkret und
praktisch danach, welche Freiheitsspielraume vorhanden sind. Man kann hier einen
pragmatischen Zug erkennen, der Inneres und AufSeres fiir wichtig hilt, aber Frei-
heit prinzipiell an Institutionen, gegebene Mittel und mogliche Erfahrungen kop-
pelt. Als purer intrinsischer Leitwert ist sie zwar auch wichtig, aber Verstarkungs-
effekte entstehen erst, wenn dieser Wert praktisch verfolgt werden kann.®3

Der gesamte erfahrungswissenschaftliche Ansatz von Tocqueville, der empirische
und normative Argumente sowie handlungs- und strukturtheoretische Uberlegun-
gen in deskriptiver Absicht verbindet, zielt aber nicht nur rekonstruktiv auf Erfah-
rungen ab, sondern sucht als politisch intervenierender Text diese amerikanischen
Erfahrungen einem europaischen Publikum zu tibermitteln. Er schliefSt damit einer-
seits an die enorme Menge an Reiseliteratur an, 1ost sich aber andererseits von ihren
klischeehaften Beschreibungen und Urteilen. Tocqueville entwickelt nicht nur
objektivierende Beobachtungstrategien fiir dufSeres Verhalten und innere Disposi-
tionen, die ihn von anderen Autoren unterscheiden,®* sondern er setzt den kontras-
tiven Vergleich zwischen den Vereinigten Staaten und Frankreich zur Schilderung
divergierender Erfahrungsmoglichkeiten und Erwartungshaltungen ein, um unter-
schiedliche soziale und politische Tendenzen in Gesellschaften einschliefSlich ihrer
Gefahren zu charakterisieren. Dabei schreckt er auch nicht davor zuriick, person-
liche Eindriicke, Befiirchtungen und Gefiihle zu schildern. Er distanziert sich hier
deutlich von Montesquieu, der in seinen Persischen Briefen noch das Stilmittel der
Verfremdung durch Exotismus nutzte. Tocqueville hingegen kontextualisiert ver-
schiedene Moglichkeiten von Erfahrung in unterschiedlichen nationalen Kontexten.

Der strikte Erfahrungsbezug und eine ausgeprigte sozialwissenschaftliche, aber
auch existentielle personliche Skepsis reichen bei diesem Klassiker so weit, dass sie
auch vor den eigenen geschichtsphilosophischen Ausfithrungen keinen Halt
machen. Zwar wird die amerikanische Demokratie als Muster der Demokratie dar-
gestellt — wobei ihr in beiden Banden von De la Démocratie en Amérique eine
Ambivalenz und gravierende Probleme wie eine zunehmende Isolierung und Ent-
politisierung der Biirger, aber auch Rassismus und Populismus und eine Tyrannei
der Mehrheit attestiert werden; zugleich gilt sie aber als robust, da die freiheitliche
Orientierung dieser Form der Demokratie institutionell und kulturell tief verankert
ist. In Briefen und Stellungnahmen nach 1840 jedoch, die erst in jlingster Zeit
gebiithrende Beachtung gefunden haben,®’ verindert sich diese Einschitzung deut-
lich; nun wird die Zukunft der Vereinigten Staaten zunehmend in diisteren Farben
gemalt. Dabei ist nicht ein raumgreifender Pessimismus tonangebend, wie er sich
nach 1848, vor allem nach dem Bonapartismusschock, bei Tocqueville generell
abzeichnet, sondern es sind, wie man anhand der Dokumente verfolgen kann, wie-

63 Vgl. Bieri 2001, S. 367 ff. Auch Bieri unterstreicht Freiheits- und Unfreiheitserfahrungen
bei der Entwicklung des Begriffs, hebt aber anders als Tocqueville primir auf den freien
Willen ab.

64 Dies stellen bereits zeitgenossische Beobachter klar heraus. Vgl. Chasles 1843.

65 Kaledin 2011; Mitchell 1995; aufSerdem der magistrale Quellenband Craiutu, Jennings
2009.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 651

derum konkrete politische Debatten und Ereignisse, wie die Auseinandersetzung
uber die Beendigung der Sklaverei, aber auch die Frage des zunehmenden Populis-
mus, der schon in den Wahlkampagnen Andrew Jacksons kritisiert wird, und die
sich weiter zuspitzende soziale Frage,®® die zu einer Neubewertung der bisherigen
Einsichten fiihren.

4. Resiimee

Wie kein anderer zeitgenossischer Theoretiker hat Tocqueville die mit der modernen
Demokratie verbundenen zukunftsbezogenen Bewegungsbegriffe an gesellschaftli-
che Erfahrungen zuriickgebunden. Dies gelingt ihm, weil er dufSere Erfahrungsfelder
und innere Erfahrungen in entsprechende soziale Strukturen einrahmt. Politische
Ideen als komprimierte gesellschaftliche Erfahrungen verweisen — mit Koselleck
formuliert — auf bestimmte Erfahrungsraume und strukturieren Erwartungshori-
zonte. Dass solche Erwartungen oft auch Enttauschungen mit sich bringen, ist ein
wesentlicher Punkt in seinen beiden Binden iiber die Demokratie in den USA, mit
denen er seinen Standesgenossen und der literarischen Offentlichkeit zugleich ver-
deutlicht, dass sie zumeist falsche Erwartungen gegentuber der Demokratie
hegen.¢” Tocqueville will solche Erwartungen mit Blick auf die demokratischen
Prozessen eingeschriebene Dynamik und deren generelle Ambivalenz neu justieren.
Deshalb erortert er mogliche politische Freiheitserfahrungen, aber auch Beschran-
kungen der Freiheit in Bedrohungsszenarien wie der berthmten Tyrannei der Mehr-
heit, sozialer Desintegration und Entpolitisierung. Auf diese Weise soll den Lesern
nicht nur eine eigenstandige Urteilsbildung nahegelegt werden, sondern es sollen
kollektive politische Erfahrungen in ihrer Kontextgebundenheit dargestellt und
gesellschaftliche Tendenzen im Zusammenspiel von gesellschaftlichen Institutionen,
sozialen Akteuren und politischer Kultur beschrieben werden. Die von uns heraus-
gearbeiteten Vermittlungsfunktionen des Erfahrungskonzepts sind vielfaltig und
zeigen, dass es aus der Sicht der modernen, viel stiarker formalen und methodisch
reflektierten Sozialtheorie etwas tiberlastet wird. Umso wichtiger ist es, festzuhalten,
dass er mit diesem Konzept zu vielen und weitreichenden Einsichten gekommen ist.

Tocquevilles Werk muss, wiewohl er in der amerikanischen Demokratie das
Modell der Demokratie tiberhaupt erkundet, zugleich als Teil jener offentlichen,
politischen und parlamentarischen Debatten gesehen werden, wie sie in Frankreich,
England und den USA in der ersten Hailfte des 19. Jahrhunderts gefihrt werden.
Gegenstand der Kontroversen sind die Ausdehnung des Wahlrechts, Anfiange von
Sozialstaatlichkeit in der Armenfirsorge, die Ausweitung der Bildungspolitik, die
Abschaffung der Sklaverei, aber auch die Diskussionen zu Fragen von Reprasenta-
tion und Legitimation politischer Herrschaft.®® Sie stehen nicht nur fiir eine Aus-

66 Krause 2009; Tocqueville 2009; Bohlender 2005; Craiutu, Jennings 2009, S.33-35,
379-380, 394-400.

67 Zur zeitgenossischen Kritik an Tocqueville vgl. Chevalier 1849.
68 Craiutu 1998; Craiutu 1999.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

652 Harald Bluhm und Skadi Krause

weitung des Rechtsstaatsprinzips, sondern auch fiir neue politische Erfahrungen
und Erwartungshorizonte in Bezug auf Regierungshandeln und Politik. Ausschlag-
gebend ist in diesem Zusammenhang die Ausdehnung des Prinzips der Gleichheit
auf alle innenpolitischen Politikfelder, angefangen von Fragen der rechtlichen
Gleichstellung bis hin zu Forderungen gleicher Zugangsbedingungen der Biirger zu
den verschiedenen gesellschaftlichen Teilbereichen und die Expansion dieser Prin-
zipien im internationalen Rahmen. Starker als viele Zeitgenossen verweist der fran-
zosische Klassiker dabei auf die negativen Effekte zunehmender Gleichheit und
falsch verstandener Freiheit, die nicht nur in einer Entpolitisierung der Biirger, son-
dern auch in einem zunehmenden Populismus und politischen Radikalismus ste-
cken.

Die Antwort, die es nach Tocqueville auf diese Gefihrdungen gibt, liegt in den
von ihm beobachteten und herausgestellten Mechanismen zur Korrektur von Ent-
scheidungen in der Demokratie. Hierin sehen wir eine wesentliche Untersuchungs-
ebene seiner Erfahrungswissenschaft, die einerseits die Wirkungen des politischen
Systems auf das politische Selbstverstindnis und Handeln der Biirger auslotet und
andererseits prift, wie diese selbst auf das politische System einwirken und dieses
verandern. Nicht theoretisch-systematische Begriindungen, sondern praktisch-poli-
tische Zusammenhinge, institutionelle Settings und Erfahrungsraume der jungen
Demokratie bilden den Mittelpunkt von Tocquevilles Analyse, wobei er mit seinem
mehrdimensionalen Erfahrungskonzept institutionelle Strukturen und politisches
Handeln miteinander verbindet. Seine darauf gegriindete Konzeption sollte primar
im Sinne der Selbstbezeichnung als »neue politische Wissenschaft« und nicht als
Soziologie, die erst im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts entsteht, verstanden wer-
den.

Tocquevilles Hauptwerk De la Démocratie en Amérique ruht auf einer erfah-
rungswissenschaftlichen Untersuchung der Demokratie, die nicht einfach die Bedin-
gungen der Moglichkeit von politischer Freiheit erkundet, sondern zugleich ein nor-
matives Modell fiir die politischen Debatten in Frankreich bereitstellt. Trotz vieler
treffender methodischer und empirischer Kritik an Tocqueville ist es aber gerade
seine eigensinnige Verkniipfung von heute meist fein sauberlich getrennten Unter-
suchungsmethoden philosophischer, politisch-institutioneller und soziologischer
Art und ihr Erfahrungsbezug, die ihn zu einem solitiren Klassiker machen. Die
demokratietheoretische Aufgabe liegt fir ihn nicht primar auf der Begriindungs-
ebene, sondern darin, konkrete Erfahrungen mit den in den praktischen Selbstbe-
schreibungen enthaltenen Legitimationsprinzipien zusammenzubringen und zu the-
matisieren. Tocquevilles Arbeiten dienen in diesem Sinn der demokratischen
Selbstaufklirung der Biirger, die sich seinerzeit auf die gebildete Offentlichkeit
beschrankt. Auch wenn seine Analysen eine franzosische Signatur tragen, hat er bei
der mehrdimensionalen Analyse, die institutionelle Strukturen, politisches Handeln
und verschiedene Erfahrungen verbindet und die Demokratie in den USA, aber auch
in Kanada, in der Schweiz und England erkundet, stets die Demokratie tiberhaupt
im Blick, und gerade deshalb enthilt sein Werk immer noch DenkanstofSe fiir die
weltweiten Debatten um Demokratie und ihre gegenwartige Gestalt. Das konnte
auch die erstaunliche und anhaltende Rezeption erkliren, die sowohl im akademi-

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 653

schen Rahmen wie auch innerhalb von gesellschaftlichen Selbstverstindigungsde-
batten beobachtet werden kann.

Literatur

Beaumont, Gustave de 2013. »Die Amerikareise«, in Alexis de Tocqueville: Fiinfzehn Tage in der
Wildnis, S. 93-103. Zirich, Berlin: diaphanes.

Beaumont, Gustave de; Tocqueville, Alexis de 1833. Amerika’s Besserungs-System und Dessen
Anwendung auf Europa mit einem Anhang ueber Straf-Ansiedlungen und zweiundzwanzig
Beilagen. Berlin: Enslin.

Benoit, Jean-Louis 2004. Comprendre Tocqueville. Paris: Armand Colin.

Berkin, Carol 2002. A brilliant solution: inventing the American constitution. New York: Har-
court.

Bieri, Peter 2001. Das Handwerk der Freibeit: Uber die Entdeckung des eigenen Willens. Miin-
chen et al.: Hanser.

Binaut, Louis 1860. »Lamennais et sa philosophie«, in Revue des Deux Mondes 28, S. 803-833.

Bluhm, Harald 2008. »Zement, Kitt, Klebstoff oder soziales Band — Jon Elsters Variation des
Problems sozialer Ordnung«, in Jon Elsters Theorie rationaler Bindungen, hrsg. v. Pies, Ingo;
Leschke, Martin, S. 73-92. Tiuibingen: Mohr Siebeck.

Bluhm, Harald 2011. »Expansive Demokratie und maskuliner Republikanismus«, in Demokratie
— Kultur — Moderne. Perspektiven der Politischen Kultur, hrsg. v. Klevesath, Lino; Zapf,
Holger, S. 15-34. Miinchen: Oldenbourg.

Bluhm, Harald 2012 a. »Romantische Motive in Edmund Burkes Revolutionskritik «, in Roman-
tik und Revolution. Zum politischen Reformpotential einer unpolitischen Bewegung, hrsg. v.
Ries, Klaus, S. 115-139. Heidelberg: Universititsverlag Winter.

Bluhm, Harald 2012 b. »Das Verstindnis von Assoziation bei Alexis de Tocqueville und Karl
Marx«, in Ideenpolitik. Geschichtliche Konstellationen und gegenwdrtige Konflikte, hrsg. v.
Bluhm, Harald; Fischer, Karsten; Llanque, Marcus, S. 243-266. Berlin: Akademie Verlag.

Bohlender, Matthias 2005. »Demokratie und Imperium. Tocqueville in Amerika und Algerien«,
in Berliner Journal fiir Soziologie 15, 4, S. 523-540.

Brandom, Robert 1994. Making it explicit. Reasoning, representing and discursive commitment.
Cambridge: Harvard University Press.

Brodocz, André. Hrsg. 2007. Erfabrung als Argument. Zur Renaissance eines ideengeschichtli-
chen Grundbegriffs. Baden-Baden: Nomos.

Burke, Edmund 2006. Reflections on the revolution in France. London: Pearson Longman.

Chasles, Philaréte 1843. » Les Américains en Europe et les Européen aux Etats-Unis«, in Revue des
Deux Mondes 1, S. 446-476.

Chevalier, Michel 1849. »La Liberté aux Etats-Unis d’Amérique«, in Revue des Deux Mondes 3,
S.91-124.

Craiutu, Aurelian 1998. »Between Scylla and Charybdis: the strange liberalism of the French
doctrinaires«, in History of European Ideas 24, 4-5, S. 243-265.

Craiutu, Aurelian 1999. » Tocqueville and the political thought of the French doctrinaires (Guizot,
Royer-Collard, Rémusat)«, in History of Political Thought 20, 3, S. 456-493.

Craiutu, Aurelian 2003 a. Liberalism under siege: the political thought of the French doctrinaires.
Lanham: Lexington Books, Rowman & Littlefield.

Craiutu, Aurelian 2003 b: »Rethinking political power: the case of the French doctrinaires«, in
European Journal of Political Theory 2, S.125-155.

Craiutu, Aurelian, 2003 ¢: »Guizot’s elitist theory of representative government«, in Critical
Review 15, 3-4, S.261-284.

Craiutu, Aurelian; Jennings, Jeremy. Hrsg. 2009. Tocqueville on America after 1840. Letters and
other writings. Cambridge: Cambridge University Press.

Crucheval-Clarigny, Athanas 1849. »La Société américaine et les Ecrivains américains«, in Revue
des Deux Mondes 4, S. 653-683.

Damrosch, Leo 2012. »Friends of Rousseau«, in Humanities 33, 4. www.neh.gov/humanities/b
ack-issues/vol33/issue4 (Zugriff vom 15.10.2014).

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

654 Harald Bluhm und Skadi Krause

Doomen, Jasper 2011. » A systematic interpretation of Hobbes’s practical philosophy«, in Archiv
fiir Rechts- und Sozialphilosophie 97, 4, S. 466-478.

Dough, Thompson 2013. »Montaigne’s political education. Raison d’état in the Essais«, in
History of Political Thought 34, 2,S.195-224.

Drescher, Seymour 1964. Tocqueville and England. Cambridge: Harvard University Press.

Drescher, Seymour 1968. Tocqueville and Beaumont on social reform. New York: Harper and
Row.

Drolet, Michael 2003. » Democracy and political economy: Tocqueville’s thought on J.-B. Say and
T.R. Malthus«, in History of European Ideas 29, S.159-181.

Franklin, Benjamin 1900. Poor Richard’s Almanack. New York: Caldwell.

Greven, Michael T. 2009. »War die Demokratie jemals >modern< Oder: Des Kaisers neue Klei-
der«, in Berliner Debatte Initial 20, 3, S. 67-73.

Guellec, Laurence 2004. Tocqueville et les langages de la démocratie. Paris: Honoré Champion.

Hamilton, Alexander; Madison, James; Jay, John 2003 [1983]. »Federalist No. 51«, in Alexander
Hamilton, James Madison, Jobn Jay: The Federalist Papers, with an introduction by Garry
Wills. New York: Random House — Bantam Classics (deutsche Ausgabe: Alexander Hamil-
ton, James Madison, John Jay: Die Federalist Papers, tibersetzt und eingeleitet v. Barbara
Zehnpfennig. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1993).

Hennis, Wilhelm 1982. »Tocquevilles »Neue Politische Wissenschaft«, in Aspekte der Kulturso-
ziologie. Aufsdtze zur Soziologie, Philosophie, Anthropologie und Geschichte der Kultur:
Zum 60. Geburtstag von Mohammed Rassem, hrsg. v. Stagl, Justin, S. 385-407. Berlin:
Reimer.

Herb, Karlfriedrich; Hidalgo, Oliver 2005. Alexis de Tocqueville. Frankfurt a. M., New York:
Campus.

Hume, David 1978. Traktat. Ein Traktat iiber die menschliche Natur, iibersetzt v. Theodor Lipps.
Hamburg: Meiner.

Hume, David 2002. Prinzipien. Eine Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral. 2 Bande,
ubersetzt und hrsg. v. Gerhard Streminger. Stuttgart: Reclam.

Janara, Laura 2001. »Commercial capitalism and the democratic psyche: the threat to Tocque-
villean citizenship«, in History of Political Thought XXII, 2, S. 317-350.

Janet, Paul 1861. »Alexis de Tocqueville et la science politiques au XIXe siécle«, in Revue des
Deux Mondes 2, 34, S.101-133.

Janet, Paul 1874. »La science sociale et la philosophie anglaise«, in Revue des Deux Mondes 6,
S.81-110.

Joas, Hans; Vogt, Peter. Hrsg. 2011. Begriffene Geschichte. Beitrdge zum Werk Reinhart Kosel-
lecks. Berlin: Suhrkamp.

Kaledin, Arthur 2011. Tocqueville and his America: a darker horizon. New Haven: Yale Uni-
versity Press.

Koselleck, Reinhart 1989. »Erfahrungsraum und Erwartungshorizont. Zwei historische Katego-
rien«, in Reinhard Koselleck: Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten,
S.349-375. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Krause, Skadi 2009. »Freiheit, Gleichheit und Sklaverei«, in Berliner Debatte Initial 20, 1,
S.40-44.

Krause, Skadi 2014. »Demokratischer Foderalismus. Tocquevilles Wiirdigung der kommunalen
Selbstverwaltung als Teil der Civil Liberty«, in Politische Vierteljabresschrift 1, S. 94-117.

Krause, Skadi; Bluhm, Harald 2014. »Zwischen akademisch-institutionalisierter Wissenschaft
und Aufklirung der Biirger. Tocquevilles Neue Wissenschaft der Politik«, in Zeitschrift fiir
Politikwissenschaft 24, 1-2, S. 29-53.

Lamberti, Jean-Claude 1983. Tocqueville et les deux démocaties. Paris: P.U.F.

Libri, Guglielmo 1842. »Concours a I’Académie frangaise et derniers travaux sur Pascal«, in
Revue des Deux Mondes 31, S. 540-566.

Malthus, Thomas R. 1836. Principles of political economy. Considered with a view to their
practical application. London: William Pickering.

Mitchell, Joshua 1995. The fragility of freedom: Tocqueville on religion, democracy, and the
American future. Chicago: University of Chicago Press.

Montaigne, Michel de 1998. Essais. Frankfurt a. M.: Eichborn Verlag.

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

Tocquevilles erfahrungswissenschaftliche Analyse der Demokratie 655

Nagl-Docekal, Herta 2014. Innere Freibeit. Grenzen der nachmetaphysischen Moralkonzeption.
Berlin: De Gruyter.

Neuhouser, Frederick 2008. Rousseaus’s theodicy of self-love. Evil, rationality, and the drive of
recognition. Oxford: Oxford University Press.

Offe, Claus 2006. »Political disaffection as an outcome of institutional practice? Some post-
Tocquevillean speculations«, in Political disaffection in contemporary democracies. Social
capital, institutions, and politics, hrsg. v. Torcal, Mariano; Montero, José R., S.23-45.
London: Routledge.

Pascal, Blaise 1873. Pensées de Pascal, précédées de Sa vie, par Mme Périer, sa sceur. Paris:
Librairie de Firmin-Didot fréres, fils & Cie.

Pickering, Michael 2004. »Experience as horizon«, in Cultural Studies 18, 2-3, S. 271-289.

Rousseau, Jean-Jacques 1981. » Abhandlung tiber die von der Akademie zu Dijon gestellte Frage,
ob die Widerherstellung der Wissenschaften und Kiinste zur Lauterung der Sitten beigetragen
habe. Von einem Biirger Genfs«, in Jean-Jacques Rousseau: Sozialphilosophische und poli-
tische Schriften, S. 6-35. Miinchen: Winkler Verlag.

Saisset, Emile 1850: »Les écoles philosophiques en France depuis la révolution de février«, in
Revue des Deux Mondes 7, S. 670-692, 831-853.

Say, Jean-Baptiste 1820. Lettres a M. Malthus sur I’économie politique et la stagnation du com-
merce. Paris: Bossange.

Say, Jean-Baptiste 1833. Mélanges et correspondance d’économie politique. Paris: Chamerot.

Schmaus, Warren 2008. »Rescuing Auguste Comte from the philosophy of history«, in History
and Theory 47,2, 5.291-301.

Swedberg, Richard 2009. Tocquevilles’s political economy. Princeton, Oxford: Princeton Uni-
versity Press.

Tocqueville, Alexis de 1864-1866. Oeuvres completes de Tocqueville. 9 Bande. Paris: Michel-
Levy fréres.

Tocqueville, Alexis de 1935. Autoritdt und Freibeit. Schriften, Reden und Briefe, hrsg. v. Albert
Salamon. Zirich, Leipzig, Stuttgart: Rascher.

Tocqueville, Alexis de 2009. »Die Befreiung der Sklaven. Sechs Artikel aus dem Jahre 1843 «, in
Berliner Debatte Initial 20, 1, S. 44-62.

Tocqueville, Alexis de 2010. Democracy in America. De la Démocratie en Amérique. Histori-
cal-critical edition of De la démocratie en Amérique, hrsg. v. Eduardo Nolla, iibersetzt v.
James T. Schleifer. 4 Bande. A Bilingual French-English Edition. Indianapolis: Liberty
Fund.

Wilentz, Sean 1988. »Many democracies. On Tocqueville and Jacksonian America«, in
Reconsidering Tocqueville’s democracy in America, hrsg. v. Eisenstadt, Abraham §.,
S.207-228. New Brunswick: Rutgers University Press.

Wolin, Sheldon S. 2001. Tocqueville between two worlds: the making of a political and theore-
tical life. Princeton, Oxford: Princeton University Press.

Wood, Edward 2009. Empire of liberty: a history of the early republic, 1789-1815. Oxford:
Oxford University Press.

Zunz, Olivier. Hrsg. 2013. Alexis de Tocqueville and Gustave de Beaumont in America. Their
friendship and travels, tibersetzt v. Arthur Goldhammer. Charlottesville, London: University
Press of Virginia.

Leviathan, 42. Jg., 4/2014

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i i, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

656 Harald Bluhm und Skadi Krause

Zusammenfassung: Tocquevilles »neue Wissenschaft der Politik« ldsst sich am besten
erschliefen, wenn man sie als Erfahrungswissenschaft begreift. Der Analytiker der Demo-
kratie hat auf der Grundlage von franzosischen und angelsidchsischen Diskursen ein kom-
plexes Verstindnis von Erfahrung entwickelt, das dufsere und innere Erfahrungen nicht nur
miteinander verbindet, sondern auch deren Sedimentation in Erwartungen, Einstellungen,
Sitten und Gebriuchen thematisiert. Die stets durch Ideen interpretierten Erfahrungen liegen
seinem Ansatz einer neuen Wissenschaft der Politik zugrunde, der politische Urteilskraft,
Institutionen und Strukturen der Demokratie verbindet. Seine praxisbezogene und antispe-
kulative Wende politischer Theorie lauft allerdings nicht auf Positivismus hinaus, vielmehr
werden empirische Prozesse im Hinblick auf die Moglichkeiten von Freiheitserfahrungen in
moderner Demokratie analysiert, wobei deren Prinzipien auch als normativer Rahmen fun-
gieren.

Stichworte: Demokratietheorie, individuelle und kollektive Erfahrung, Gewohnheiten des
Herzens, Sitten, politische Okonomie, Individualisierung, Kontextualisierung moderner
Begriffe, praktische Wissenschaft

Tocqueville as an experiential analyst of democracy. Philosophical roots, contours
and potential of a concept

Summary: Tocqueville’s »new science of politics« is best viewed as an experiential science.
The analyst of democracy used French and Anglo-Saxon discourses to develop a complex
concept of experience not only to connect external and internal experiences but also to
address its sedimentation in expectations, attitudes, customs and practices. His science of
politics develops from the interpretation of experiences grounded in a conceptual approach
linking political reasoning with the analysis of institutions, habits and structures of democ-
racy. But his practical and anti-speculative turn of political theory does not amount to pos-
itivism; Tocqueville analyses democratic processes within the normative framework of the
possibilities and the experience of freedom.

Keywords: theory of democracy, individual and collective experience, habits of the heart,
conventions, political economy, individualisation, contextualisation of modern terms, prac-
tical scholarship

Autoren

Prof. Dr. Harald Bluhm
Martin-Luther-Universitdt Halle-Wittenberg
Institut fiir Politikwissenschaft und Japanologie
06099 Halle (S.)
harald.bluhm@politik.uni-halle.de

Dr. Skadi Krause

Martin-Luther-Universitdt Halle-Wittenberg
Institut fiir Politikwissenschaft und Japanologie
06099 Halle (S.)
skadi.krause@politik.uni-halle.de

IP 216.73.216147, am 28.01.2026, 07:38:05.
Inhatts i it, Fir o

Erlaubnis ist j der ir


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-4-635

