3 Muslimische Glaubige und Organisationen

bereits vorhandenen Erkenntnisse zu Moscheen in Lindern mit muslimischer
Minderheit gehen, die hier noch nicht behandelt wurden.

3.4 Forschungsstand: Moscheen und ihre Aktivitaten

Nach diesem eher deskriptiven Uberblick, der die grofReren Zusammenhinge in
der Schweiz und in Osterreich thematisierte, komme ich nun zu den bereits vor-
handenen Arbeiten, die einen stirkeren Fokus auf die Mesoebene von Moscheen
in der Schweiz und in Osterreich sowie iiber die Lindergrenzen hinaus legen.
Detaillierte Erkenntnisse aus den hier vorgestellten Arbeiten greife ich in den
Analysen meines Materials auf und vertiefe sie dort (siehe Kap. 5.2, 5.3, 5.4 und
5.5).

Pries & Sezgin (2010) fassen Moscheevereine unter der Kategorie »Migran-
tenorganisationen« zusammen und stellen fest, dass die wissenschaftliche Aus-
einandersetzung mit Organisationen von Migrierten in der empirischen Religi-
onsforschung eher ein Schattendasein fristet. Pries und Sezgin kommen zu der
Einschitzung, dass Organisationen von Zugewanderten zwar eine grof3e Bedeu-
tung fiir deren gesellschaftliche Teilhabe hitten, in den sozialwissenschaftlichen
Publikationen und Diskussionen aber »diese Meso-Ebene von Organisationen ins-
gesamt weniger Beachtung [findet] als die Mikro-Ebene von Individuen, Haus-
halten und Familien einerseits und die Makro-Ebene von Migrationspolitiken,
-regimen und gesamtgesellschaftlichen Integrationsmustern andererseits« (ebd.:
7). Eréffnet man jedoch den Blickwinkel auf nachstehende Thematiken, so kénnen
zum Phinomen Moschee einige wichtige Erkenntnisse dargelegt werden, auf die
diese Arbeit aufbaut.

Bauliche Aspekte und 6ffentliche Sichtbarkeit von Moscheen

Zunichst sind Arbeiten zu nennen, die sich mit der Architektur und Sichtbar-
keit von Moscheen in der Schweiz und in Osterreich beschiftigen. Das Projekt
»Kuppel-Tempel-Minarett« hat sichtbare religiése Bauten zugewanderter Religi-
onsgemeinschaften in der Schweiz dokumentiert””. Aus der Erhebung wird deut-
lich, dass in der Schweiz aktuell fiinf Moscheen existieren, die baulich als Moschee
kenntlich gemacht sind, indem sie z.B. ein Minarett aufweisen. M. Baumann &
Tunger-Zanetti verorten diese sichtbaren Bauten und die Auseinandersetzungen
um ihre Errichtung im Kontext eines umkimpften 6ffentlichen Raumes (M. Bau-
mann & Tunger-Zanetti 2010). C. Monnot stellt fest, dass muslimische Gebetsriu-
me in der Schweiz weitgehend versteckt liegen (C. Monnot 2016: 50). Sie wiren

67  https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/for-
schung/kuppel-tempel-minarett/, zuletzt gepriift am 17.01.2017.

- am 12.02.2028, 15:50:51.

87


https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/

88

Alltag in der Moschee

dadurch vergleichbar mit italienischen, spanischen oder portugiesischen Kultur-
vereinen (C. Monnot 2016: 51). Unsichtbarkeit versteht C. Monnot dabei sowohl
als physische Unsichtbarkeit als auch als soziale Unsichtbarkeit der Aktivititen
der Vereine. Damit schligt er eine Verbindung von baulich-riumlichen Aspekten
zum Handeln in Moscheen.

By remaining socially invisible, the local Muslim communities are protecting
themselves from the risks of potentially negative social interaction with their
environment. (ebd.: 51)

Dadurch solle das »Stigma« der muslimischen Religionszugehorigkeit verdeckt
werden. Zu dieser sozialen Unsichtbarkeit trage bei, dass Frauen so gut wie nie
Moscheen aufsuchten. Er nennt die Unsichtbarkeit der Moscheen eine »strategy
of resistance« gegeniiber islamfeindlicher Stimmung, wie sie z.B. im Rahmen
der sogenannten »Minarettinitiative« (hierzu siehe Kap. 3.1) verbreitet war. Auf
Ebene der Dachverbinde finde jedoch eine Professionalisierung im Hinblick auf
die Beziehungen zu Medien und gingiger Kommunikationsstrategien statt (ebd.:
57).

In Osterreich liegen ebenfalls Arbeiten zu Fragen des Moscheebaus und Mo-
scheebaukonflikten vor (Fiirlinger 2010; 2015). Mit der Sichtbarkeit von Moscheen
beschiftigt sich Schuller im Rahmen einer Bestandsaufnahme von Moscheen in
Wien und ihrer architektonischen Merkmale (Schuller 2013). Allein seine fotografi-
sche Dokumentation lisst auf den ersten Blick erkennen, dass auch in Osterreich
Gebetsriume in den allermeisten Fillen lediglich durch eine Plakette an der Tir
erkennbar sind. Heine etal. stellen fest, dass die »Zahl der von aufien architek-
tonisch als solche sichtbaren Moscheen in Osterreich im Vergleich zu anderen
europiischen Staaten auffillig gering« ist (Heine etal. 2012: 124). Eine Erklirung
hierfir finden sie allerdings nicht. Aufgrund der daraus resultierenden Unsicht-
barkeit von Moscheen schlagen sie vor, besser von »Gebetsriumen« zu sprechen,
und werfen damit Fragen nach den Kriterien fir die Bezeichnung »Moschee« auf.

Handeln und Aktivitéten in Moscheen

Zahlreiche Studien sehen Moscheen nicht nur als Orte mit religioser sondern
auch mit sozialer Funktion, die durch verschiedene Angebote zustande kommt
(Beilschmidt 2015; Bartels & De Jong 2007; Halm & Sauer 2012; Halm etal. 2012;
Kraft 2002; Lemmen 2003; C. Monnot 2013; Ornig 2006; Suder 2015). In einer
grofy angelegten quantitativen Studie untersuchen Halm etal. (2012) muslimi-
sches Gemeindeleben in Deutschland. Zu den religiosen Angeboten zihlen sie
neben dem Gebet Iftar, Feiern der heiligen Nichte, Wallfahrten, Begribnisfeiern
und Spenden. 96 Prozent der Moscheen geben an, Koran- bzw. Religionsunter-
richt fiir Kinder und Jugendliche zu geben. Doch die Moscheen beschrinken sich
nicht auf rein religiése Dienstleistungen, so schreiben Halm etal.

- am 12.02.2028, 15:50:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

Als Community-Organisationen, die mit zahlreichen migrationsbedingten
Bedarfen und Problemstellungen konfrontiert werden, machen die meisten
Cemeinden weit (iber religiése Dienstleistungen hinaus gehende Angebote
—eine Entwicklung, die sich in der Konsolidierungsphase der Organisationen
in den letzten Jahren verstarkt hat, nicht zuletzt aufgrund integrationspoliti-
scher Erwartungen des Aufnahmelandes, aber auch des intergenerationalen
Wandels der Klientel wegen. (Ebd.: 75)

Bei diesen Angeboten handelt es sich vor allem um Orientierungshilfen fir die
deutsche Gesellschaft wie Sozial-, Erziehungs- und Gesundheitsberatung, Haus-
aufgabenbhilfe oder Sprachkurse (ebd.: 7). Die Autorinnen und Autoren der Studie
erkennen einen Zusammenhang zwischen religiosen und nicht-religiésen Ange-
boten: Je vielfiltiger das religiése Angebot ist, desto umfangreicher ist auch das
nicht-religiése Angebot. Die rdumlichen Ressourcen der Moscheevereine wirken
sich zentral auf die Anzahl der Angebote aus.

Der hohe Anteil an Moscheen mit Koran- und Religionsunterricht lisst vermu-
ten, dass es eine Vielzahl an Arbeiten dazu gibt. Aber obwohl im deutschsprachi-
gen Raum aufgrund der Migration schon seit etwa 40 Jahren Moscheen existieren,
die auf eine beinahe ebenso lange Tradition im Unterrichten von Kindern und Ju-
gendlichen zuriickblicken konnen, gibt es nur wenige empirische Erhebungen zu
dem Thema. A.-K. Nagel verortet zugezogene Religionsgemeinschaften im Span-
nungsfeld zwischen kultureller Bewahrung und struktureller Integration. Dies
spiele besonders fiir die religiése Erziehung und die Weitergabe von Traditionen
an die nichste Generation eine Rolle (A.-K. Nagel 2012a: 28). Der damit verbunde-
ne Aushandlungsprozess zwischen Lehrpersonen und Schiilerinnen und Schiilern
berge die Gelegenheit fiir religiésen Wandel (ebd.: 29).

In einer ilteren Studie aus Deutschland beschiftigt sich Alacacioglu aus pad-
agogischer Perspektive mit Inhalten, Zielen und Methoden des auflerschulischen
islamischen Religionsunterrichts in Nordrhein-Westfalen (Alacacioglu 1999). Cey-
lan hat zur Rolle von Imamen im Religionsunterricht in deutschen Moscheen
gearbeitet (Ceylan 2008) sowie ebenfalls aus pidagogischer Perspektive mit der,
wie er sie nennt, »Moscheekatechese« (vgl. Kap. 5.3; Ceylan 2014). Die Zielgruppe
des Unterrichts habe sich im Laufe der Zeit von den Erwachsenen immer mehr
in Richtung Kinder und Jugendliche verlagert (Ceylan 2008: 57). Usuclan iden-
tifiziert das fehlende Wissen der Eltern vor allem als Grund dafiir, dass Kinder
Koranunterricht in Moscheen erhalten (Usuclan 2008: 35). Auch Behr stellt fest,
dass der Unterricht zunichst noch das Ziel hatte, »dem Traditionsverlust vor-
zubeugen«, das pidagogische Programm sich allerdings in den darauffolgenden
Jahren fortentwickelte (Behr 2009: 408). Weitere Befunde aus der Literatur betref-
fen die Qualifikation der Lehrenden: Wohingegen sowohl Usuclan als auch Ceylan
eine fehlende pidagogische Kompetenz der Lehrenden an Moscheen, insbeson-

- am 12.02.2028, 15:50:51.

89


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Alltag in der Moschee

dere der Imame, konstatieren (Usuclan 2008: 35; Ceylan 2008: 64), weist Behr
darauf hin, dass mittlerweile der Unterricht an dem Stil der 6ffentlichen Schule
weitgehend angepasst ist (Behr 2009: 408). Die Ergebnisse einer Befragung zu
den Erwartungen an eine Ausbildung von Imamen und Religionspidagoginnen
und -pidagogen in der Schweiz deuten allerdings auf eine weitgehende Unzufrie-
denheit der muslimischen Zielgruppe mit den didaktischen und pidagogischen
Kompetenzen der Lehrenden hin (Rudolph etal. 2009).

Khorchide hat in seiner Studie zum islamischen Religionsunterricht an 6ffent-
lichen Schulen in Osterreich herausgefunden, dass dieser nur schwer die Bediirf-
nisse der Eltern und Kinder abdeckt: Den einen sei er zu konservativ, den anderen
zu liberal (Khorchide 2009a: 19). Allerdings sieht er auch den Unterricht in den
Moscheen kritisch, denn sie »gelten als Orte, in denen Kinder durch Strenge un-
terrichtet und indoktriniert werden. Dieser Religionsunterricht in den Moscheen
wird von muslimischen Gelehrten abgehalten, denen in der Regel pidagogisches
und didaktisches Fachwissen fehlt.« (Khorchide 2009b: 16)

Martens (2013), die sich vor allem mit wohltitigem Engagement in der Schweiz
befasst hat, erfasst in ihrer Studie ebenfalls ein breites Spektrum an Angeboten:
Neben genannter religiéser Dienste beobachtet sie Seelsorge fiir Haftlinge und
Kranke, Bestattungen vor Ort wie auch Uberfithrungen der Toten ins Heimat-
land sowie Ehe- und Familienberatung. Weitere Angebote sind Bildungsangebote
in Form von Sprachkursen, Hausaufgabenbhilfe, PC-Kurse, Integrationskurse und
Berufsfindung fiir Jugendliche. Moscheen verstiinden sich meist auch als Kultur-
und Begegnungsstitten und hitten zu diesem Zweck einen grofieren Raum, der
als Café oder Restaurant genutzt witrde. Eine Ausnahme bildeten die arabisch-
sprachigen Zentren, die sich eher als reiner Gebetsort verstiinden. In zahlreichen
Gemeinschaften hat Martens Jugendgruppen angetroffen, es werden Ausfliige
oder Kinderfeste organisiert oder es formieren sich Sportgruppen. Eine Bibliothek
diirfe scheinbar in keiner Moschee fehlen und sei selbst in kleinen Gemeinschaf-
ten vorhanden. Zudem wiirden Gemeindemitglieder bei administrativen Aufga-
ben unterstiitzt, wenn es z.B. um Behdrdenginge oder Arztbesuche ginge. Die
Angebote seien nicht nur den eigenen Mitgliedern zuginglich, sondern stiinden
allen Musliminnen und Muslimen und zum Teil auch Nicht-Muslimen gréRten-
teils kostenlos zur Verfiigung (ebd.: 203). Martens erfasst zudem Bemithungen,
die auf dffentliche Prisenz und einen Dialog mit der Mehrheitsgesellschaft hin-
deuteten. Dies beinhalte die Beteiligung an Initiativen fir den interreligiosen
Dialog, die Veranstaltung von Nachbarschaftsfesten oder Tagen der offenen Tiir.
Integrationsarbeit und Offentlichkeitsarbeit seien zwei weitere Aspekte. Martens
fasst zusammen:

All diese Bemithungen sollen zeigen, dass sich die Muslime nicht in »Parallel-
gesellschaften« abschotten, sondern in die Schweizer Gesellschaft integrie-

- am 12.02.2028, 15:50:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

ren. Gleichzeitig sollen Vorurteile gegeniiber Muslimen beziglich religiéser
Lehren und den Geschlechterbeziehungen abgebaut werden. (Ebd.: 173)

Die Autorin schrinkt jedoch ein, dass nur wenige Moscheen die gesamte Band-
breite der genannten Leistungen anbdten und einige sich eher auf das Gebet und
die Bereitstellung eines sozialen Begegnungsorts fiir Mitglieder konzentrierten
(ebd.: 136). Die Tendenz ginge allerdings hin zu einer gréferen Ausweitung des
Programms. Was die Gemeinschaften noch daran hinderte, seien die fehlende
staatliche Anerkennung sowie die begrenzte Bereitschaft von Seiten der mus-
limischen Nutzerinnen und Nutzer, durch Geld- und Zeitspenden in den Auf-
und Ausbau der Infrastruktur zu investieren (ebd.: 174f.). Eine solche Abhingig-
keit der Angebote von den vorhandenen riumlichen, personellen und finanziellen
Ressourcen attestieren auch Halm etal. (2012: 93). Hinzu kime, so Martens, dass
die wenigen Aktiven oft in mehreren Vereinen gleichzeitig titig seien und diesen
Umstand als eine grofie Belastung empfinden. Neben den aktiven Mitgliedern
gibe es noch eine groflere Gruppe kurzfristig mobilisierbarer Freiwilliger, die
beispielsweise bei religidsen Feiern titig wird (Martens 2013: 174f.).

Gemif der Studie von Halm etal. unterhilt nur ein geringer Anteil der Ge-
meinden in Deutschland grenziiberschreitende Kontakte (Halm etal. 2012: 109).
Hingegen deuten die Daten auf einen hohen Vernetzungsgrad mit Akteuren in
der Gesellschaft hin, wobei im Rahmen der Studie keine Aussagen iiber die Qua-
litit der Zusammenarbeit gemacht werden konnten (ebd.: 113). Auch hier hat
eine gute Ressourcenausstattung einen positiven Einfluss auf die Moglichkei-
ten der Kooperation. Suder stellt im Rahmen seines Dissertationsprojektes fest,
dass im Vergleich zu anderen religiésen Migrantenorganisationen (vgl. Beitrd-
ge in A.-K. Nagel 2015¢) Moscheevereine in Nordrhein-Westfalen, Deutschland,
starker lokal vernetzt sind (Suder 2015). Dies liege einerseits an der Quantitit
muslimischer Vereine im Bundesland, anderseits auch am Gefihrdungsdiskurs,
der sie am stirksten ins Zentrum der dffentlichen Aufmerksambkeit riicke (ebd.:
186). Dabei wiirden Transparenzbemithungen, Offnung nach aufen und Dialog-
bereitschaft von ihnen eingefordert. Vor allem aus Deutschland gibt es einige
Arbeiten zu Iftar- und interreligiésen Dialog-Veranstaltungen (A.-K. Nagel 20153;
A.-K. Nagel & Kalender 2014; Sternbach 2010; Klinkhammer 2008; Tezcan 2006).
Hervorzuheben ist die Studie Klinkhammers, welche den Dialog vor dem Hinter-
grund eines »kooperativen Problemlosungshandelns« untersucht und die Chan-
cen fiir die »Erarbeitung von Moglichkeiten und Perspektiven eines friedlichen
und gerechten Zusammenlebens« (Klinkhammer 2008: 41f.) betont. Tezcan ver-
tritt zwar die Ansicht, dass der interreligiése Dialog sich »fiir den Minderhei-
tenislam in Europa als ein besonders geeigneter Weg« anbietet, »sich eine 6f-
fentliche Stimme zu verschaffen« (Tezcan 2008: 28). Dies wire dann zu einem
Zeitpunkt relevant geworden, als »Muslime in vielerlei Hinsicht als Sicherheits-

- am 12.02.2028, 15:50:51.

91


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Alltag in der Moschee

risiko auftauchten« (Tezcan 2008: 28). Er kritisiert jedoch, dass sich in Folge
dessen Dialoginitiativen mit Integrationsfragen und Fragen der Sicherheitspo-
litik verbunden hitten. Religion, so Tezcan, werde zu einem Vehikel, »mit dem
die multikulturelle Gesellschaft regierbar gemacht werden soll« (ebd.: 26). Gleich-
zeitig wiirden die christlichen und muslimischen Religionsgemeinschaften ihre
gesellschaftliche Relevanz unterstreichen (ebd.: 31). A.-K. Nagel & Kalender (2014)
analysieren, wie in Formen des interreligiésen Dialogs verschiedene externe und
interne Motivationen aufeinandertreffen. Dabei kénnen neben dem Interesse an
Dialog auch politische oder symbolische Ziele ein Motivator fir die Teilnahme
sein. Aus neo-institutionalistischer Perspektive beschreiben die Autoren inter-
religiose Aktivititen als »space of legitimacy and empowerment« (ebd.: 97), in
welchem Religionsgemeinschaften transparent sein miissen und offen fiir Fragen
von auflen, auch wenn dies zu internen Konflikten fithren kann.

Im Hinblick auf integrationsrelevante Angebote wie die Teilnahme an An-
geboten durch Nicht-Muslime, die Verwendung der deutschen Sprache und die
Durchfithrung von Integrationsangeboten ermitteln Halm etal. (2012: 81) kei-
nen Zusammenhang zwischen einer bestimmten Glaubensrichtung, Herkiinften
oder Verbandszugehorigkeiten. Allerdings zeigen die genannten Studien, dass
sich Dialog- und Integrationsaktivititen hiufig aufgrund einer Erwartungshal-
tung von Seiten der Gesellschaft und Politik bilden.

Auch Bartels & De Jong (2007) beobachten in Moscheen in Amsterdam, dass
diese sich vermehrt zu Orten sozialer Aktivititen entwickeln®®. Gemif ihren Er-
kenntnissen spielen Formen von Wohlfahrt und die Stirkung der Eigenstindig-
keit eine Rolle, aber auch die Teilhabe an der Gesamtgesellschaft. Aktivititen
im Bereich der Integrationsarbeit kimen oft nicht auf Initiative der Moscheen
selbst zustande, sondern auf einen Anstof3 von auflen. Bartels und De Jong fiih-
ren dies darauf zuriick, dass die Moschee-Organisationen hiufig nicht mit den
entsprechenden Strukturen vertraut und generell vorsichtig sind. Die Autorin-
nen verstehen allerdings die Stirkung der Innenbindung als Grundlage, soziale
Partizipation und Integration zu férdern. Diese sozialen Aktivititen seien zudem
relativ unbeeinflusst von politischen Méglichkeitsstrukturen. Auch sie stellen al-
lerdings fest, dass die niedrige sozio-6konomische Stellung der Mitglieder dazu
fithren kann, dass die Moscheen ihre Aktivititen mittelfristig nicht mehr finan-
zieren konnen. Daher seien die Moscheen auch enorm abhingig von freiwilligem
Engagement (ebd.: 466).

Ornig (2006) hebt in ihrer Arbeit hervor, dass es in den von ihr untersuch-
ten Moscheen in Osterreich in vielen Fillen Cafés oder Kantinen gebe, die zwar

68 Lemmen (2003) hingegen kommt fiir Deutschland zu dem Schluss, dass der Schwerpunkt der
Tatigkeiten nach wie vor im religiosen Sektor liegt und weniger im sozialen. Er ist allerdings
der einzige Autor, der zu dieser Einschiatzung kommt.

- am 12.02.2028, 15:50:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

fast ausschlieRlich von Minnern frequentiert wiirden, den sozialen Charakter
der Moschee aber betonten (ebd.: 126). Dariiber hinaus sind die muslimischen
Organisationen

noch immer sehr stark nach ethnischer beziehungsweise nationaler Herkunft
der Mitglieder ausgerichtet, und Fragen der nationalen und ethnischen Iden-
titat stehen oft mit der religidsen Identitit in Zusammenhang. Es wird zwar
von den Organisationen und muslimischen Reprasentanten und selten auch
Reprasentantinnen die gemeinsame Basis aufgrund der Religion betont, den-
noch ist die jeweilige Praxis in den Vereinen vor allem unter der ersten Ge-
neration stark von kultureller Herkunft und Tradition gepragt. (Ebd.: 132)

C. Monnots Einschitzung nach liegen auch in der Schweiz die Griinde fiir die
Wahl einer bestimmten Moschee vor allem in der dort gesprochenen Sprache und
Tradition aus den Herkunftslindern der Mitglieder. Die Dynamiken der Sozia-
lisation iiberstiegen daher rein religiose Fragen, wobei es jedoch Vereine gibe,
in denen kulturelle Aspekte dominierten und solche, die den Fokus auf religiose
Aspekte legten (C. Monnot 2016: 47£.)%.

Aus der Studien von Halm etal. (2012), Martens (2010) und Bartels & De Jong
(2007) lasst sich zusammenfassen, dass vorhandene personelle, infrastrukturelle
und finanzielle Ressourcen organisationales Handeln mafigeblich beeinflussen.
Daran schliefien Erkenntnisse von Kraft (2002) an, die die Architektur einer Mo-
schee als Einflussfaktor auf das Handeln in den Moscheen analysiert. Neue re-
prasentative Moscheebauten wiirden dem Bediirfnis nach Religionsausitbung und
angemessenen Gebetsstitten begegnen. Sie hitten eigene soziale Einrichtungen
und wiren dadurch Treffpunkte und Aufenthaltsorte. Entsprechend konnte ich
in einer Erhebung zeigen, wie neue reprisentative Bauten durch ihre 6ffentliche
Sichtbarkeit Moglichkeiten fiir gesellschaftliche Teilhabe schaffen kénnen (Lutz
2013).

Imame

Fiir die Schweiz haben sich Achermann et al. (2013) mit dem Zulassungssystem fiir
religiése Betreuungspersonen beschiftigt und vor allem die rechtlichen Rahmen-
bedingungen und ihre Auswirkungen fokussiert. Religioneniibergreifend stellen
die Autorinnen und Autoren fest, dass die religiésen Betreuungspersonen wie
Priester und Imame zahlreiche Titigkeiten ausiiben, die bei weitem tiber die spi-
rituelle Funktion hinausgehen. Entsprechend bezeichnen Rudolph etal. (2009: 5)
Imame als »Multitalente«, die im Kontext ihrer Arbeit in der Schweiz ihnliche
Rollen einndhmen wie derzeit die christlichen Pfarrerinnen und Pfarrer.

69  Nebenden Arbeitenvon C. Monnot (2016; 2013) liegen Arbeiten von Schneuwly Purdie (2010)
und Schneuwly Purdie et al. (2009) zu muslimischen Glaubigen und Organisationen vor.

- am 12.02.2028, 15:50:51.

93


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Alltag in der Moschee

Die Hiirden in der Schweiz, eine Titigkeit als religiose Betreuungsperson aus
einem Drittstaat aufzunehmen, sind laut Achermann etal. hoch. Dies betreffe
vor allem die Voraussetzungen, welche die Religionsgemeinschaften als Arbeit-
geberinnen zu erfiillen hitten und die Vorschrift, dass die Personen ihren Beruf
hauptamtlich und ausschliefdlich ausiiben miissten (Achermann etal. 2013: 63).
Dies gilt in vergleichbarer Weise auch fiir Osterreich, wo ebenfalls nur Visa sowie
Arbeits- und Aufenthaltserlaubnisse fiir den Zeitraum der Titigkeit als religiose
Betreuungsperson vergeben werden (vgl. Kroissenbrunner 2002: 189).

Als groRe Herausforderung fiir Imame beschreiben Halm etal. die Hetero-
genitit der Besucherschaft in den Moscheen. Zwar hitte der Imam sehr oft den
gleichen Migrationshintergrund wie die meisten der Besucherinnen und Besu-
cher, hiufig aber verkehrten auch Menschen aus anderen Regionen in den Mo-
scheen (Halm etal. 2012: 10f.). Durch die vielfiltigen Aktivititen in den Moscheen,
die grofteils von den Imamen iibernommen wiirden, ergebe sich eine sehr hohe
zeitliche Arbeitsbelastung. 85 Prozent der Imame sind neben den traditionellen
Aufgaben auch in den sozialen Titigkeitsfeldern und in der Offentlichkeitsarbeit
aktiv. In der Literatur wird mehrfach angegeben, dass dies iiber das Aufgaben-
spektrum in den Herkunftslindern hinaus geht (ebd.: 171). Kamp (2008: 158) be-
schreibt diese Vielfalt an Aufgaben als typisch fiir die Diaspora.

Aus Osterreich liegen Arbeiten vor, die ebenfalls auf eine hohe Belastung der
Imame hindeuten und dabei vor allem einen Einblick in die Innenperspektive der
Rolle von Imamen ermdglichen (Beitrige in Aslan 2012b; 2013; Aslan etal. 2015;
Aslan & Windisch 2012; Aslan 2009a). Hervorzuheben ist eine etwas iltere Studie
von Kroissenbrunner (2002), in der die Autorin herausfand, dass die soziale und
dkonomische Abhingigkeit der Imame von ihren Vereinen und Verbinden sehr
unterschiedlich ausfillt. Gemeinsam sind ihnen die Probleme, die ihnen wegen
der als mangelhaft empfundenen islamischen Infrastruktur und der sterreichi-
schen Aufnahmegesellschaft begegnen. lhre Vorstellungen und Visionen sowie
ihre tiglichen Pflichten seien so divers wie ihre Personlichkeiten. Allerdings be-
stehe eine Ubereinstimmung darin, dass alle versuchen, die jungen Musliminnen
und Muslime zu erreichen (ebd.: 200).

Frauen

Gemifd der bereits genannten Studie von Halm etal. (2012) suchen Frauen in
Deutschland die Moscheen weniger auf als Minner, sie sind vor allem beim Frei-
tagsgebet unterreprasentiert. Halm etal. begriinden dies damit, dass das Frei-
tagsgebet fiir Frauen nicht als religiése Pflicht angesehen wiirde. Die meisten
Moscheen béten jedoch Riume an, in denen Frauen das Gebet getrennt von den
Ménnern verrichten kénnten. Die hiufigste Mafnahme zur Erméglichung eines
nach Geschlechtern getrennten Gebets seien fiir Frauen abgetrennte Riumlich-

- am 12.02.2028, 15:50:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

keiten (90% der Moscheen geben dies an), andere Moscheen hitten Vorhinge,
Stellwinde 0.3., um Bereiche abzutrennen. Einen Zusammenhang zwischen bau-
lichen Vorkehrungen, die es den Frauen ermdglichen, das Gebot der Geschlech-
tertrennung einzuhalten, und der Teilnahme der Frauen am Freitagsgebet, sehen
die Autoren daher nicht (ebd.: 67).

Kraft weist jedoch darauf hin, dass die riumliche Regulierung der Geschlech-
tertrennung mit optischen und akustischen Einschrinkungen einhergehe (Kraft
2002: 234). Dariiber hinaus seien die Riume, die von Frauen (wenig) genutzt
wiirden, eher wenig aufwindig gestaltet. Insgesamt sei — auch aus Sicht von Mo-
scheevereinen — keine befriedigende Losung der »Frauenfrage« gefunden worden
(ebd.: 235). So kommen Martens (2010) und Bartels & De Jong (2007) in ihren Ar-
beiten ebenfalls zu der Erkenntnis, dass sich Frauen aufgrund des Platzmangels
hiufig abseits der Moscheerdumlichkeiten organisieren.

Stockli untersucht in ihrer Dissertation die Bedeutung von Moschee-
Neubauten fiir Muslime im Prozess der Institutionalisierung ihrer Gemein-
schaften in England und der Schweiz (Stockli 2014). Anschlussfihig fiir die
Fragestellung dieser Arbeit ist ihre Erkenntnis, dass neue Moscheebauten einen
grofleren Handlungsspielraum fiir die Gliubigen und insbesondere fir die
Partizipation von Frauen schaffen kénnen. Moscheen wiirden dann zu multi-
funktionalen Zentren und Frauen kénnten sich in diesen besser entfalten als
in den Hinterhofmoscheen, wo die Raumnot oft zu ihren Ungunsten ausgelegt
werde.

Anders als die genannten Arbeiten beschreibt Beilschmidt Frauen in Moscheen
als »Tragerinnen des Gemeindelebens«. Zwar werde in der Literatur hiufig be-
tont, weibliche religiése Praxis finde allein in der Privatsphire und nicht in der
Moschee statt, allerdings treffe dies vor allem auf die reprisentativen Funktionen
und die sichtbare Praxis in Moscheen zu. Was hingegen die Organisation des
Gemeindelebens anbelange, so spielten Frauen eine wichtige Rolle (Beilschmidt
2015: 133).

Gemifd der Studie von Halm etal. haben 76 Prozent der Moscheen spezielle
Angebote fiir Midchen, 58 Prozent fir Frauen. Je grofler die Gemeinde, desto
hoher sei der Anteil der Frauen, die die Angebote der Gemeinde nutzten (Halm
etal. 2012: 84).

Einflussfaktoren und Entwicklungen

Pries systematisiert Moscheen unter dem Begriff »Migrantenorganisationenc, die
er aber nicht nur anhand ihrer gesellschaftlichen Funktion »zwischen Identitits-
bewahrung fir die Mitglieder und Integration in die Ankunftsgesellschaft« (Pries
2010: 50) analysiert sehen will. Er schligt vor, »Migrantenorganisationen grund-
sitzlich als in den institutionellen Strukturen und kulturellen Traditionen der

- am 12.02.2028, 15:50:51.

95


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Alltag in der Moschee

Herkunfts- und der Ankunftslinder der Migranten verankert und agierend« (Pries
2010: 50) zu betrachten. Dabei sollten das Migrationsregime, politische Opportu-
nititsstrukturen und die Umwelt der Organisation mit den relevanten 6konomi-
schen, rechtlichen, sozialen, kulturellen und politischen Bedingungen analytisch
mit einbezogen werden. Dariiber hinaus miissten auch interne Strukturen, Abliu-
fe, Zustandigkeiten etc. und ihr Verhiltnis zu den Mitgliedererwartungen unter-
sucht werden. In diese Stof3richtung geht die Arbeit von Rosenow-Williams (2012).
Am Beispiel der DITIB und auf Grundlage eines organisationssoziologischen Zu-
gangs zeigt sie auf, mit welcher Vielfalt an externen und internen Erwartungen
die Organisation konfrontiert ist und wie sie darauf reagiert, um Legitimitit zu
erlangen (siehe auch Kap. 2).

Als ein wichtiger Einflussfaktor auf Moscheen wird der Generationenwandel
gewertet. M. Baumann etal. gehen der Frage nach dem Verhiltnis von jungen
Menschen muslimischen Glaubens in der Schweiz zu religisen Autorititen nach
(M. Baumann et al. 2017). Sie stellen eine Individualisierung bei der Religionsaus-
tibung und bei der Suche nach Antworten auf Fragen fest. Jugendliche wiirden
sich aufgrund der 6ffentlichen Thematisierung des Islam stirker mit ihrer Reli-
gion auseinandersetzen, was zu einer vermehrten Hinwendung zum Islam fith-
ren konne. Gleichzeitig gehe die bewusste Auseinandersetzung mit der eigenen
religiosen Identitit weniger von muslimischen Institutionen, religiésen Autori-
titen oder den Eltern aus, sondern kime von den Jugendlichen selbst (ebd.: 11).
Wenn Autorititen aufgesucht wiirden, dann kimen diese mafigeblich aus dem
Nahbereich: »Eltern und Geschwister, Freundeskreis, Vertrauenspersonen in der
Moscheegemeinde. Unter den Imamen sind nur iiberzeugende Persénlichkeiten
wichtig.« (Ebd.: 21) Hier spielt daher der Ort Moschee als Anlaufpunkt eine nach-
geordnete Rolle hinter personlichen Kontakten und auch Angebote im Internet
stellen eine Option dar. Eine Studie von Aslan etal. welche unter Musliminnen
und Muslimen in Osterreich durchgefithrt wurde, kommt ebenfalls zu der Er-
kenntnis, dass vor allem Angehoérige der zweiten oder dritten Generation religiose
Gebote eigenstindig interpretierten, indem sie sich mit den Bedingungen des Le-
bens in Osterreich auseinandersetzten und daraus eigene religiése Alltagspraxen
entwickelten (Aslan etal. 2017: 454). Vergleichbare Entwicklungen der Individua-
lisierung werden in Arbeiten aus Deutschland unter dem Begriff »Neo-Muslime«
zusammengefasst. Dabei handelt sich um hoch engagierte Personen, deren Enga-
gement jedoch grofdteils auRerhalb der etablierten Institutionen stattfindet (vgl.
Hitz 2012; Giivercin 2012; Halm 2010).

Fiir die Moscheen bedeutet dies eine Verinderung, da sich Partizipationsver-
halten und Erwartungen idndern. Die Studie von Halm etal. (2012) ergibt, dass
die Struktur in den Moscheen einem Generationenwechsel von der ersten auf die
zweite Generation unterliegt, die bei etwa 50 Prozent der Moscheen bereits er-
folgt ist und sowohl Vorstand als auch Besucherklientel betrifft. Die Zahlen lieRen

- am 12.02.2028, 15:50:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

daher davon ausgehen, dass die Dominanz einer bestimmten Einwanderergenera-
tion nicht eine vollkommene Prigung der Gemeinde durch diese bedeute (ebd.:
98). Auch finde der Generationenwandel innerhalb der Moscheen statt und fithre
nicht dazu, dass »alte« Moscheen durch »neue« ersetzt wiirden.

Beilschmidt (2015) stellt in ihrer Arbeit zum »gelebten Islam« in DITIB Mo-
scheegemeinden fest, dass eine Individualisierung in der Religionsausitbung auch
in den Moscheen gelebt werden konne. Sie beschreibt Moscheen als Orte »kollek-
tiver Privatsphire, in denen individuelle religiose Praxis und Glaubensiiberzeu-
gungen bei gleichzeitiger institutioneller Anbindung ausgelebt werden konnen.
Dabei sei den Besucherinnen und Besuchern wichtig, dass die DITIB die Qua-
litdt religioser Dienste gewdhrleistet. Gleichzeitig rufe der Moscheebesuch ein
Heimatgefiihl hervor (ebd.: 125).

Hinweise zum Generationenwandel in Osterreich liefern zwei Studien zur
zweiten Generation von Musliminnen und Muslimen (Ornig 2006; Khorchide
2007). Wahrend Khorchide in seiner quantitativen Studie rein auf die indivi-
duellen Einstellungen fokussiert, beschiftigt sich Ornig auch mit Fragen der An-
bindung an Moscheen. Wie bereits genannt betont Ornig, dass die ethnisch-
kulturelle Ausrichtung der Moscheen am Herkunftsland vor allem Bedeutung fir
die erste Generation habe (Ornig 2006: 132). Auch sie beobachtet eine Indivi-
dualisierung bei der Religionsausitbung durch die zweite Generation (ebd.: 269).
Die Bandbreite der Ergebnisse aus ihrer qualitativen Studie hinsichtlich Religi-
onsausiibung und religiéser Uberzeugung ist jedoch grofi. Sie geht von einer
Verwurzelung in der Tradition der Eltern iiber eine Abkehr von den Eltern und
Individualisierung bis hin zu einer ginzlichen Abwendung vom Islam. Gerade
junge Frauen hitten wenig Bezug zu Moscheevereinen. Zwar hitten viele der be-
fragten Frauen als Kinder die Korankurse besucht, wiren aber dann - aufgrund
der fehlenden Praxis weiblicher Bezugspersonen in Moscheen — durch niemanden
in die Frauenriume eingefiithrt worden (ebd.: 251). Weibliche religiése Praxis fin-
de dadurch nach wie vor im Privaten statt. Wenn Moscheen aufgesucht wiirden,
dann werde ihre Funktion auf das religiose Ritual beschrinkt. Moscheen dienten
fiir Frauen der zweiten Generation daher nicht zum Erhalt von Tradition oder
als Begegnungsstitte. Hiufig hitten junge Frauen aufgrund ihrer Sozialisation
auch Anschlussschwierigkeiten und fiihlten sich in den bestehenden Frauengrup-
pen nicht wohl. Hinzu kime, dass aufgrund der Wahlméglichkeiten im urbanen
Raum nicht automatisch die Priferenzen der Eltern iibernommen werden miiss-
ten (ebd.: 255). Bei Minnern der zweiten Generation seien ebenfalls die Bezie-
hungen zur Moschee der Viter schwicher und die Generationenkonflikte wiirden
deutlich bemerkbar. Auch fiir Manner verliere die Moschee ihre zentrale Stellung
im sozialen und auch im religiosen Leben (ebd.: 257). Dieses gednderte Verhalten
hitte zur Folge, dass Moscheevereine mit der Griindung von Jugendabteilungen
bereits auf die geinderten Bediirfnisse reagierten.

- am 12.02.2028, 15:50:51.

97


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Alltag in der Moschee

Die Erkenntnisse lassen auf einen Wandel in den Moscheegemeinden schlie-
Ben, denn wenn die Bedeutung der Moscheen als Quelle fiir religioses Hand-
lungswissen und als kulturell-ethnische Selbstversicherung fiir die nachfolgende
Generation nicht mehr in gleichem Mafle vorhanden ist wie fiir die Elterngenera-
tion, sind die Moscheen zum Zwecke des Selbsterhalts dazu gezwungen, darauf
in irgendeiner Form zu reagieren. Der Generationenwechsel in den Moscheen ist
vor dem Hintergrund der Individualisierung von Glaubenspraxis im Rahmen ei-
nes gesellschaftlichen Trends der Individualisierung und De-Institutionalisierung
zu betrachten (vgl. M. Baumann 2017; Stolz 2012).

Ein weiterer Einflussfaktor auf das Handeln in Moscheen lisst sich in Behlouls
Untersuchung der Reaktionen von Musliminnen und Muslimen auf den Islamdis-
kurs finden (Behloul 2007a; 2010b; a; 2013). Der Autor hat sich besonders mit
Menschen vom Balkan auseinandergesetzt und sich dabei mit Prozessen der In-
stitutionalisierung im Kontext des Diskurses beschiftigt (Behloul 2007b; 2008a;
b; 2009; 2010c; 2011). Behloul stellt einen Zusammenhang her zwischen der Be-
deutung von Religion fiir eine Gruppe einerseits und den Bedingungen im Her-
kunftsland und im Aufnahmeland andererseits.

However, various socio-political conditions, as well as internal and external
discourses, often influence the importance of religion for a group. (Behloul
2007a: 33)

Dariiber hinaus beschiftigt sich Behloul mit der Selbstdarstellung muslimischer
Akteure im Rahmen des Islamdiskurses und legt dar, wie eine essentialistische
Sichtweise auf Religion, die aus dem Protestantismus stamme, von verschiedenen
muslimischen Akteuren im Rahmen des Islamdiskurses als essentialistische dis-
kursive Konstruktionen von Islam itbernommen werde (Behloul 2012b). So wiirden
Bilder eines authentischen Islam (von Seiten albanischer Muslime) oder Europii-
schen Islam (von Seiten bosnischer Muslime) betont, der sozusagen »immun«
gegen Extremismus sei (ebd.: 23).

Although Albanians and Bosniak Muslims give different answers to the nor-
mative pressure emanating from the Islam debate dominated by non-Muslim
majority society, both strategies reveal how Muslim actors internalize the es-
sentialisticunderstanding of religion dictated by majority society and likewise
reply with essentialization strategies. For Albanians, the universal concept of
ade-culturalized, »genuine«Islam dominates; while with Bosniaks, the essen-
tialization of Islam proceeds according to ethno-cultural criteria. (ebd.: 24)

Beide Positionen seien in diesem Sinne essentialistisch, als dass sie Religion und
Kultur als Phinomene darstellten, die einem linearen Entwicklungsprozess fol-
gen, ungeachtet dessen, dass sie in Prozesse eingebunden sind, die unerwartet

- am 12.02.2028, 15:50:51.



https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

und diskontinuierlich sein kénnen (vgl. auch Behloul 2013). Bereits genannte Stu-
dien weisen zudem darauf hin, dass dialog- und integrationsorientierte Angebote
hiufig Reaktionen auf den Diskurs und die Erwartungen an Moscheen sind (vgl.
Martens 2013; Suder 2015; Bartels & De Jong 2007).

Im Hinblick auf die Auswirkung dffentlich-rechtlicher Anerkennung der Islami-
schen Glaubensgemeinschaft in Osterreich? stellt Ornig fest, dass mit der recht-
lichen Anerkennung nicht unbedingt eine gesellschaftliche Anerkennung einher-
gehe. Allerdings riumt sie ein:

Generell scheintjedoch alles darauf hin zu deuten, dass die besondere, 6ffent-
lich-rechtliche Stellung und die spezifische Institutionalisierung des Islam in
Osterreich positiv auf die gesellschaftliche Integration von Musliminnen in
Osterreich wirkt —sei es durch die religiose Bildung muslimischer Kinder und
Jugendlicher der Zweiten Generation, die auf Vereinbarkeit von islamischer
und osterreichischer Identitdt ausgerichtet ist, oder allgemein durch das rela-
tiv gute Verhaltnis zwischen dem Staat und der Vertretung der muslimischen
Bevélkerung (IGG™), das etwaiger Separation oder etwaiger Eskalation von
Problemfallen entgegenwirkt. (Ornig 2006: 132)

Jenseits dieser Einschitzung liegen meines Wissens keine Erkenntnisse zur Aus-
wirkung der 6ffentlich-rechtlichen Anerkennung der Islamischen Glaubensge-
meinschaft in Osterreich auf Moscheen vor.

Wie bereits ausgefiihrt sind in beiden Lindern die Moscheen meist als Vereine
organisiert. Gartner geht der Frage nach, ob die Vereinsform fiir Religionsge-
meinschaften die ideale Losung ist und bezeichnet sie als ein »unbefriedigendes
Provisoriume, da die Abhingigkeit des Vereins vom Belieben der Mitglieder nicht
mit der »von Natur aus auf ein langfristiges Bestehen« ausgelegten Religionsge-
meinschaft konvergiert (Gartner 2011: 39). Dariiber hinaus passe die Exklusivitit
einer Vereinsmitgliedschaft nicht zur tatsichlichen flexiblen Praxis in Moscheen.

Das Selbstverstindnis der meisten muslimischen Organisationen entspricht
folglich auch nicht jenem des klassischen deutschen oder 6sterreichischen
Vereins, der fiir einen klar abgegrenzten Mitgliederkreis tatig wird, sondern
eherjenem derislamischen Stiftungen, die allen Glaubigen ohne formale Mit-
gliedschaft offen stehen. (Ebd.: 39)

Fir Moscheen mit festem Mitgliederstamm oder mit stark geschirftem religiosem
oder ideologischem Profil diirfte allerdings der Verein die praktikabelste Losung

70  Mit der Anerkennung in unmittelbarem Zusammenhang steht der Islamische Religionsun-
terricht an 6ffentlichen Schulen und die Ausbildung von Lehrerinnen und Lehrern (vgl. Khor-
chide 2010; 2009a,b; Aslan 2009b; Potz 2005).

71 Islamische Claubensgemeinschaft, a.d.V.

- am 12.02.2028, 15:50:51.

99


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Alltag in der Moschee

sein. Probleme koénnten sich fiir Moscheen mit offenerem und hoch mobilem
Klientel ergeben (siehe Kap. 5.5.2).

In den Moscheen gibt es eine Trennung zwischen administrativer und reli-
gioser Leitung. Der Frage nach dem Wechselverhiltnis zwischen diesen beiden
Einheiten in christlichen Ortsgemeinden geht Chaves (1998) nach. Er untersucht,
inwieweit es durch diese Struktur zu einer »internen Sikularisierung« kommt.
Diese definiert er als »the declining scope of religious authority’s control over
the organizational resources within the agency structure. In other words, some
of the organizational struggles over agency resources can be seen in terms of
a broader process of internal secularization« (ebd.: 189). Er stellt fest, dass der
Konformitdtsdruck aufgrund von Regulativen dazu fithre, dass Religionsgemein-
schaften immer mehr Aufgaben iibernehmen, die nichts mehr mit »Religion« im
engeren Sinne, nimlich mit Handeln mit Transzendenzbezug, zu tun haben.

Auf Grundlage einer Analyse von Vereinsstatuten muslimischer Vereine
kommt Rilegg zu dem Urteil, dass darin hiufig die Frage behandelt wird, wie
diese Verhiltnis zwischen religioser Autoritit und Administration geregelt wird.
In den meisten Fillen werde eine Trennung der religiosen von der rechtlichen
Leitung im Verein vorgenommen, indem der Imam lediglich Vorstandsmitglied
und nicht Vorsitzender des Vereins sei. Dies fithre dazu, dass der Verein nur
fir das Finanzielle und Operative zustindig und von der religiosen Gemeinde
getrennt sei. Zwar konne der Vereinsvorsitz auch vom Imam wahrgenommen
werden, dies sei aber nicht die Regel, da der Vorstand von der Mitgliederver-
sammlung gewihlt werde (Rilegg 2002: 348). Neben der genannten Trennung
von Administration und religioser Leitung ist noch anzumerken, dass der Imam
Angestellter des Vereins ist und dies seine ganz eigene Dynamik entfalten
kann. So stellt sich die Frage, was das Angestelltenverhiltnis fir die Ausbildung
religiéser Autoritit bedeutet (siehe Kap. 5.5.4).

Integrative Funktion von Moscheen und individuelles Nutzungsverhalten

Eng verbunden mit der Leistungsrolle des Imams ist die Beobachtung, dass mus-
limische Organisationen meist unter dem Gesichtspunkt von Integration oder
Des-Integration diskutiert werden (vgl. Pries 2010: 9). Mit der integrativen Leis-
tung von religiésen Gemeinschaften hat sich M. Baumann auseinandergesetzt,
sie als »Briickenorte« zwischen Religionsgemeinschaft und Gesellschaft charak-
terisiert (M. Baumann 2015) sowie ihre Rolle in der Zivilgesellschaft diskutiert
(M. Baumann 2014). Foley & Hoge (2007) vergleichen verschiedene zugezoge-
ne Religionsgemeinschaften wie Hindus und Muslime vor dem Hintergrund der
Frage, welchen Anteil sie an der Integration zugezogener Menschen haben. Sie
stellen fest, dass religiose Autorititen einen starken Einfluss auf die Aktivititen
der Gemeinschaften haben und dass die (religiésen) Netzwerke einen wichtigen

- am 12.02.2028, 15:50:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

Beitrag zur Integration der Mitglieder leisten. Dariiber hinaus kénnen durch das
Engagement in den Gemeinschaften biirgerschaftliche Fihigkeiten ausgebildet
werden, wenn sich die lokale Religionsgemeinschaft nach aufien 6ffnet (ebd.:
226). Hirschman (2004) betont die Rolle von religiosen Gemeinden fiir die neu
Zugezogenen, die ihnen nicht nur geistige Unterstiitzung, sondern auch Zuflucht
vor Anfeindungen aus der Mehrheitsgesellschaft, Moglichkeiten fir ckonomische
Unterstittzung und Mobilitit sowie soziale Anerkennung bieten kénnen.

The centrality of religion to immigrant communities can be summarized as
the search for refuge, respectability, and resources. (Ebd.: 1228)

Unter dem Gesichtspunkt der Untersuchung integrativer Potentiale sind dariiber
hinaus die Arbeiten von A.-K. Nagel (2015b; 2012a) und der im Rahmen der For-
schendengruppe »Religionen vernetzt« entstandenen Arbeiten zu verschiedenen
zugezogenen Religionsgemeinschaften zu nennen (vgl. Beitrdge in A.-K. Nagel
2015¢; 2012b). Sie untersuchen die Beziehungen der religiosen Migrant*innen-
gemeinden zur Aufnahmegesellschaft. Nagel sieht diese Gemeinschaften von ei-
nem spezifischen Integrationsmodus bestimmt, der sich zwischen struktureller
Integration und kultureller Bewahrung bewegt. Je mehr die Akteure aus ihrer
Unsichtbarkeit der Hinterhéfe heraustreten wiirden, umso zentraler wiirden die
sozialen Kreise, in denen sie sich bewegten (A.-K. Nagel 2012a: 26).

Auch Beilschmidt betont die integrative Wirkung von Moscheegemeinden.
Deutsch als Verkehrs- und Predigtsprache gewinne ihr zufolge an Bedeutung,
da erkannt werde, dass nicht-tiirkische Gliubige ausgeschlossen wiirden und die
Kommunikation mit den Kindern und Jugendlichen behindert werde (Beilschmidt
2015: 151). Hinzu kime, dass Moscheen besonders von der zweiten Generation
auch als Orte sozialer Interaktion gewiinscht wiirden, in denen es »nicht nur um
Religion« gehe (ebd.: 182). Moscheen beschreibt sie als Orte mit starker sozialer
und integrativer Funktion, indem sie betont, dass Mitgliedschaft in den Moschee-
gemeinden eine Selbstverortung in der Gesellschaft ermégliche und dadurch die
Integration fordere (ebd.: 193).

Denn mit der von ihr vermittelten religiosen Bildung bereitet sie [die Mo-
schee, a.d.V.] den Boden fiir ein verantwortungsvolles soziales Handeln, das
in der »kollektiven Privatsphare« der Moscheegemeinden und iiber die Gren-
zen hinaus wirkt. Durch die alltagliche religiose Praxis wird so ein Raum ge-
schaffen, der sowohl Wohlbefinden und Zugehérigkeit stiftet und die Subjek-
tivierung der Religiositdt ermdglicht als auch den Mitgliedern (vor allem den
Frauen!) zu tragenden Rollen in der Gemeinschaft verhilft. (Ebd.: 193)

Andere Arbeiten sehen die integrative Leistung von Moscheen kritisch, wie z.B.
Schmidinger & Larise (2008) in ihrer Untersuchung der politischen Ausrichtung

- am 12.02.2028, 15:50:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Alltag in der Moschee

von muslimischen Organisationen in Osterreich. Darauf weist bereits der Ti-
tel »Zwischen Gottesstaat und Demokratie - Handbuch des politischen Islam«
hin. Lohlker kritisieren allerdings die Autorin und den Autor der Studie, eine
»politisch-islamische Gefahr« zu konstruieren, die in der Realitit nicht existiere.
Damit werde islamfeindlichen Diskursen Munition geliefert (Lohlker 2009: 221).
Ebenfalls die Des-Integration von Moscheen betonen Arbeiten, die auf die Ausbil-
dung einer Parallelgesellschaft rekurrieren (z.B. Schiffauer 2008). So sieht Tibi die
Zuwanderung von Musliminnen und Muslimen als Herausforderung und fordert
die Formierung eines »Euro-Islam« (Tibi 2009; 2001).

Gemif Pries spielen fiir die Frage der Integration oder Des-Integration auch
immer formale Zugehorigkeit und der Organisationsgrad eine Rolle (Pries 2010:
9). Er weist damit auf das besondere Verhiltnis von Mitgliedschaft, Zugehorigkeit
und Nutzung der Moscheeangebote hin, die nicht unbedingt deckungsgleich sein
miissten. Ein Riickschluss von Mitgliedschaften auf die tatsichliche Partizipation
in Moscheen oder gar auf die Religiositit von Musliminnen und Muslimen kénne
auf dieser Grundlage nicht erfolgen. Entsprechend zitiert er den Auslinderbericht
der Deutschen Bundesregierung 2002:

Die Bedeutung der Organisationen und Dachverbande fiir die muslimische
Bevélkerung wird oft als Gradmesser fiir die Kooperation mit den Organisa-
tionen wie auch fir die mogliche Gefahr, die von bestimmten Organisationen
ausgeht, angefiihrt. [...] Es gibt aber keinen zwingenden Zusammenhang zwi-
schen dem Besuch der Moschee eines bestimmten Verbandes und der forma-
len Mitgliedschaft oder subjektiven Zugeharigkeit: Von den 55 % der Befrag-
ten, die regelmaRlig eine bestimmte Moschee zum Beten oder zu Veranstal-
tungen besuchen, fithlen sich nur 65 % auch durch den Verband insgesamt
vertreten.17 % aller Befragten sehen sich durch keinen Verband reprasentiert.
Der Organisationsgrad liegt allerdings mit 36 % aller Befragten héher als die
bisherigen Schatzungen von 10-15 %. (Beauftragte der Bundesregierung fiir
Ausléanderfragen 2002: 252)

Hieran schlief3t ein quantitatives Projekt an der Universitit Wien an, in dem sich
Kolb & Mattausch-Yildiz (2013) mit religioser Alltagspraxis auf der Mikro-Ebene
und muslimischem Leben jenseits muslimischer Organisationen und Moschee-
vereine beschiftigen. Unter Berufung auf die Studie von Haug etal. (2009), die
herausgefunden hat, dass nur etwa 20 Prozent der Musliminnen und Muslime in
Deutschland in einem Moscheeverein Mitglied sind und sich dort engagieren, ge-
hen sie davon aus, dass auch die Mehrzahl der Menschen muslimischen Glaubens
in Osterreich keine Moschee besuchen. In ihrer Studie kénnen Aslan et al. zeigen,
dass bei den Musliminnen und Muslimen in Osterreich deutliche Unterschiede
und eine grofle Variationsbreite religisser Uberzeugungen und des alltiglichen
Umgangs mit Religion vorherrschen (Aslan etal. 2017: 450). Sie sprechen daher

- am 12.02.2028, 15:50:51.


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Muslimische Glaubige und Organisationen

von einer »Veralltiglichung der Religionen« und einer »Vervielfiltigung individu-
eller Religiosititsformen« (ebd.: 455). Aufgabe der Islamischen Theologie wire es,
diese Religiosititsformen zu verstehen und einen geeigneten Umgang mit ihnen
zu finden, denn das »Beharren seitens muslimischer Moscheegemeinden auf be-
kannten religiésen Formen als Normen fiir den Alltag aber fithrt entweder zur
Flucht aus der Religion oder aber zur Radikalisierung am Rande der Gesellschaft«
(ebd.: 459).

Auch gemifl Ornig konnen iiber den Organisationsgrad der Muslime und
Musliminnen in Osterreich keine gesicherten Aussagen getroffen werden, da der
Besuch des Freitagsgebets nur fiir Minner obligatorisch sei und nur einer von
mehreren Indikatoren fiir religiése Praxis. Dariiber hinaus sei das Frequentieren
der Moscheen zu muslimischen Festen auch von Frauen und Kindern ungleich
hoéher als wihrend des Jahres (Ornig 2006: 126).

Lemmen (2003) unterscheidet zwischen Mitgliedern im rechtlichen Sinn, die
nachweislich beigetreten sind, und Mitgliedern im auflerordentlichen Sinn, wel-
che alle Muslime sein kénnen, die die Angebote einer Moschee wahrnehmen.
Daher sei die Zahl der Personen, die einer Moschee anhingen, nicht eindeutig
zu bestimmen. Zum Verhiltnis von Mitgliedschaft, religiéser Zugehorigkeit und
Wahrnehmung der Angebote von Moscheen fithrt er aus:

Ein Mensch ist Muslim aufgrund seiner Geburt oder der nachtraglichen Kon-
version zum Islam; Mitglied in einem Verein ist er hingegen durch Mitwirkung
bei dessen Griindung oder nachtraglichen Beitritt. Diese Voraussetzung fiihrt
zur wichtigen Erkenntnis, dass grundsatzlich zwischen den Muslimen einer
betreffenden Stadt und den Mitgliedern der dort titigen islamischen Vereine
zu unterscheiden ist. Man muss keineswegs einem Verein angehoren, um die
Angebote der von ihm getragenen Moschee wahrnehmen zu kdnnen. (Ebd.:
195)

Er geht davon aus, dass nur eine Minderheit im rechtlichen Sinne Mitglied sei,
die Zahl der Menschen, die sich zugehorig fithlen, sei allerdings schwer zu ermit-
teln (vgl. auch Gartner 2011: 39; Rilegg 2002: 348). Fiir Yiikleyen liegt diese Praxis
in einer pragmatischen Herangehensweise bei der Inanspruchnahme von Dienst-
leistungen in Moscheen begriindet. Gliubige wechselten demnach zwischen den
Moscheen und wihlten die fiir sie besten Angebote aus (Yiikleyen 2012: 78). Mit-
gliedschaft ist damit nicht exklusiv gedacht in der Form, dass die Angebote der
Moscheen nur Mitgliedern offen stiinden. Es lohnt sich daher, einen differen-
zierteren Blick auf die Ausprigungen von Mitgliedschaft, Partizipation und Zu-
gehorigkeit in muslimischen Vereinen zu lenken, was in der empirischen Analyse
dieser Arbeit erfolgen wird (siehe Kap. 5.5).

- am 12.02.2028, 15:50:51.

103


https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

