
3 Muslimische Gläubige und Organisationen 87

bereits vorhandenen Erkenntnisse zu Moscheen in Ländern mit muslimischer

Minderheit gehen, die hier noch nicht behandelt wurden.

3.4 Forschungsstand: Moscheen und ihre Aktivitäten

Nach diesem eher deskriptiven Überblick, der die größeren Zusammenhänge in

der Schweiz und in Österreich thematisierte, komme ich nun zu den bereits vor-

handenen Arbeiten, die einen stärkeren Fokus auf die Mesoebene von Moscheen

in der Schweiz und in Österreich sowie über die Ländergrenzen hinaus legen.

Detaillierte Erkenntnisse aus den hier vorgestellten Arbeiten greife ich in den

Analysen meines Materials auf und vertiefe sie dort (siehe Kap. 5.2, 5.3, 5.4 und

5.5).

Pries & Sezgin (2010) fassen Moscheevereine unter der Kategorie »Migran-

tenorganisationen« zusammen und stellen fest, dass die wissenschaftliche Aus-

einandersetzung mit Organisationen von Migrierten in der empirischen Religi-

onsforschung eher ein Schattendasein fristet. Pries und Sezgin kommen zu der

Einschätzung, dass Organisationen von Zugewanderten zwar eine große Bedeu-

tung für deren gesellschaftliche Teilhabe hätten, in den sozialwissenschaftlichen

Publikationen und Diskussionen aber »diese Meso-Ebene von Organisationen ins-

gesamt weniger Beachtung [findet] als die Mikro-Ebene von Individuen, Haus-

halten und Familien einerseits und die Makro-Ebene von Migrationspolitiken,

-regimen und gesamtgesellschaftlichen Integrationsmustern andererseits« (ebd.:

7). Eröffnet man jedoch den Blickwinkel auf nachstehende Thematiken, so können

zum Phänomen Moschee einige wichtige Erkenntnisse dargelegt werden, auf die

diese Arbeit aufbaut.

Bauliche Aspekte und öffentliche Sichtbarkeit von Moscheen

Zunächst sind Arbeiten zu nennen, die sich mit der Architektur und Sichtbar-

keit von Moscheen in der Schweiz und in Österreich beschäftigen. Das Projekt

»Kuppel-Tempel-Minarett« hat sichtbare religiöse Bauten zugewanderter Religi-

onsgemeinschaften in der Schweiz dokumentiert67. Aus der Erhebung wird deut-

lich, dass in der Schweiz aktuell fünf Moscheen existieren, die baulich als Moschee

kenntlich gemacht sind, indem sie z.B. ein Minarett aufweisen. M. Baumann &

Tunger-Zanetti verorten diese sichtbaren Bauten und die Auseinandersetzungen

um ihre Errichtung im Kontext eines umkämpften öffentlichen Raumes (M. Bau-

mann & Tunger-Zanetti 2010). C. Monnot stellt fest, dass muslimische Gebetsräu-

me in der Schweiz weitgehend versteckt liegen (C. Monnot 2016: 50). Sie wären

67 https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/for-

schung/kuppel-tempel-minarett/, zuletzt geprüft am 17.01.2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/
https://www.unilu.ch/fakultaeten/ksf/institute/zentrum-religionsforschung/forschung/kuppel-tempel-minarett/


88 Alltag in der Moschee

dadurch vergleichbar mit italienischen, spanischen oder portugiesischen Kultur-

vereinen (C. Monnot 2016: 51). Unsichtbarkeit versteht C. Monnot dabei sowohl

als physische Unsichtbarkeit als auch als soziale Unsichtbarkeit der Aktivitäten

der Vereine. Damit schlägt er eine Verbindung von baulich-räumlichen Aspekten

zum Handeln in Moscheen.

By remaining socially invisible, the local Muslim communities are protecting

themselves from the risks of potentially negative social interaction with their

environment. (ebd.: 51)

Dadurch solle das »Stigma« der muslimischen Religionszugehörigkeit verdeckt

werden. Zu dieser sozialen Unsichtbarkeit trage bei, dass Frauen so gut wie nie

Moscheen aufsuchten. Er nennt die Unsichtbarkeit der Moscheen eine »strategy

of resistance« gegenüber islamfeindlicher Stimmung, wie sie z.B. im Rahmen

der sogenannten »Minarettinitiative« (hierzu siehe Kap. 3.1) verbreitet war. Auf

Ebene der Dachverbände fände jedoch eine Professionalisierung im Hinblick auf

die Beziehungen zu Medien und gängiger Kommunikationsstrategien statt (ebd.:

57).

In Österreich liegen ebenfalls Arbeiten zu Fragen des Moscheebaus und Mo-

scheebaukonflikten vor (Fürlinger 2010; 2015). Mit der Sichtbarkeit von Moscheen

beschäftigt sich Schuller im Rahmen einer Bestandsaufnahme von Moscheen in

Wien und ihrer architektonischen Merkmale (Schuller 2013). Allein seine fotografi-

sche Dokumentation lässt auf den ersten Blick erkennen, dass auch in Österreich

Gebetsräume in den allermeisten Fällen lediglich durch eine Plakette an der Tür

erkennbar sind. Heine et al. stellen fest, dass die »Zahl der von außen architek-

tonisch als solche sichtbaren Moscheen in Österreich im Vergleich zu anderen

europäischen Staaten auffällig gering« ist (Heine et al. 2012: 124). Eine Erklärung

hierfür finden sie allerdings nicht. Aufgrund der daraus resultierenden Unsicht-

barkeit von Moscheen schlagen sie vor, besser von »Gebetsräumen« zu sprechen,

und werfen damit Fragen nach den Kriterien für die Bezeichnung »Moschee« auf.

Handeln und Aktivitäten in Moscheen

Zahlreiche Studien sehen Moscheen nicht nur als Orte mit religiöser sondern

auch mit sozialer Funktion, die durch verschiedene Angebote zustande kommt

(Beilschmidt 2015; Bartels & De Jong 2007; Halm & Sauer 2012; Halm et al. 2012;

Kraft 2002; Lemmen 2003; C. Monnot 2013; Ornig 2006; Suder 2015). In einer

groß angelegten quantitativen Studie untersuchen Halm et al. (2012) muslimi-

sches Gemeindeleben in Deutschland. Zu den religiösen Angeboten zählen sie

neben dem Gebet Iftar, Feiern der heiligen Nächte, Wallfahrten, Begräbnisfeiern

und Spenden. 96 Prozent der Moscheen geben an, Koran- bzw. Religionsunter-

richt für Kinder und Jugendliche zu geben. Doch die Moscheen beschränken sich

nicht auf rein religiöse Dienstleistungen, so schreiben Halm et al.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 89

Als Community-Organisationen, die mit zahlreichen migrationsbedingten

Bedarfen und Problemstellungen konfrontiert werden, machen die meisten

Gemeinden weit über religiöse Dienstleistungen hinaus gehende Angebote

– eine Entwicklung, die sich in der Konsolidierungsphase der Organisationen

in den letzten Jahren verstärkt hat, nicht zuletzt aufgrund integrationspoliti-

scher Erwartungen des Aufnahmelandes, aber auch des intergenerationalen

Wandels der Klientel wegen. (Ebd.: 75)

Bei diesen Angeboten handelt es sich vor allem um Orientierungshilfen für die

deutsche Gesellschaft wie Sozial-, Erziehungs- und Gesundheitsberatung, Haus-

aufgabenhilfe oder Sprachkurse (ebd.: 7). Die Autorinnen und Autoren der Studie

erkennen einen Zusammenhang zwischen religiösen und nicht-religiösen Ange-

boten: Je vielfältiger das religiöse Angebot ist, desto umfangreicher ist auch das

nicht-religiöse Angebot. Die räumlichen Ressourcen der Moscheevereine wirken

sich zentral auf die Anzahl der Angebote aus.

Der hohe Anteil an Moscheen mit Koran- und Religionsunterricht lässt vermu-

ten, dass es eine Vielzahl an Arbeiten dazu gibt. Aber obwohl im deutschsprachi-

gen Raum aufgrund der Migration schon seit etwa 40 Jahren Moscheen existieren,

die auf eine beinahe ebenso lange Tradition im Unterrichten von Kindern und Ju-

gendlichen zurückblicken können, gibt es nur wenige empirische Erhebungen zu

dem Thema. A.-K. Nagel verortet zugezogene Religionsgemeinschaften im Span-

nungsfeld zwischen kultureller Bewahrung und struktureller Integration. Dies

spiele besonders für die religiöse Erziehung und die Weitergabe von Traditionen

an die nächste Generation eine Rolle (A.-K. Nagel 2012a: 28). Der damit verbunde-

ne Aushandlungsprozess zwischen Lehrpersonen und Schülerinnen und Schülern

berge die Gelegenheit für religiösen Wandel (ebd.: 29).

In einer älteren Studie aus Deutschland beschäftigt sich Alacacıoǧlu aus päd-

agogischer Perspektive mit Inhalten, Zielen und Methoden des außerschulischen

islamischen Religionsunterrichts in Nordrhein-Westfalen (Alacacıoğlu 1999). Cey-

lan hat zur Rolle von Imamen im Religionsunterricht in deutschen Moscheen

gearbeitet (Ceylan 2008) sowie ebenfalls aus pädagogischer Perspektive mit der,

wie er sie nennt, »Moscheekatechese« (vgl. Kap. 5.3; Ceylan 2014). Die Zielgruppe

des Unterrichts habe sich im Laufe der Zeit von den Erwachsenen immer mehr

in Richtung Kinder und Jugendliche verlagert (Ceylan 2008: 57). Usuclan iden-

tifiziert das fehlende Wissen der Eltern vor allem als Grund dafür, dass Kinder

Koranunterricht in Moscheen erhalten (Usuclan 2008: 35). Auch Behr stellt fest,

dass der Unterricht zunächst noch das Ziel hatte, »dem Traditionsverlust vor-

zubeugen«, das pädagogische Programm sich allerdings in den darauffolgenden

Jahren fortentwickelte (Behr 2009: 408). Weitere Befunde aus der Literatur betref-

fen die Qualifikation der Lehrenden: Wohingegen sowohl Usuclan als auch Ceylan

eine fehlende pädagogische Kompetenz der Lehrenden an Moscheen, insbeson-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Alltag in der Moschee

dere der Imame, konstatieren (Usuclan 2008: 35; Ceylan 2008: 64), weist Behr

darauf hin, dass mittlerweile der Unterricht an dem Stil der öffentlichen Schule

weitgehend angepasst ist (Behr 2009: 408). Die Ergebnisse einer Befragung zu

den Erwartungen an eine Ausbildung von Imamen und Religionspädagoginnen

und -pädagogen in der Schweiz deuten allerdings auf eine weitgehende Unzufrie-

denheit der muslimischen Zielgruppe mit den didaktischen und pädagogischen

Kompetenzen der Lehrenden hin (Rudolph et al. 2009).

Khorchide hat in seiner Studie zum islamischen Religionsunterricht an öffent-

lichen Schulen in Österreich herausgefunden, dass dieser nur schwer die Bedürf-

nisse der Eltern und Kinder abdeckt: Den einen sei er zu konservativ, den anderen

zu liberal (Khorchide 2009a: 19). Allerdings sieht er auch den Unterricht in den

Moscheen kritisch, denn sie »gelten als Orte, in denen Kinder durch Strenge un-

terrichtet und indoktriniert werden. Dieser Religionsunterricht in den Moscheen

wird von muslimischen Gelehrten abgehalten, denen in der Regel pädagogisches

und didaktisches Fachwissen fehlt.« (Khorchide 2009b: 16)

Martens (2013), die sich vor allemmit wohltätigem Engagement in der Schweiz

befasst hat, erfasst in ihrer Studie ebenfalls ein breites Spektrum an Angeboten:

Neben genannter religiöser Dienste beobachtet sie Seelsorge für Häftlinge und

Kranke, Bestattungen vor Ort wie auch Überführungen der Toten ins Heimat-

land sowie Ehe- und Familienberatung. Weitere Angebote sind Bildungsangebote

in Form von Sprachkursen, Hausaufgabenhilfe, PC-Kurse, Integrationskurse und

Berufsfindung für Jugendliche. Moscheen verstünden sich meist auch als Kultur-

und Begegnungsstätten und hätten zu diesem Zweck einen größeren Raum, der

als Café oder Restaurant genutzt würde. Eine Ausnahme bildeten die arabisch-

sprachigen Zentren, die sich eher als reiner Gebetsort verstünden. In zahlreichen

Gemeinschaften hat Martens Jugendgruppen angetroffen, es werden Ausflüge

oder Kinderfeste organisiert oder es formieren sich Sportgruppen. Eine Bibliothek

dürfe scheinbar in keiner Moschee fehlen und sei selbst in kleinen Gemeinschaf-

ten vorhanden. Zudem würden Gemeindemitglieder bei administrativen Aufga-

ben unterstützt, wenn es z.B. um Behördengänge oder Arztbesuche ginge. Die

Angebote seien nicht nur den eigenen Mitgliedern zugänglich, sondern stünden

allen Musliminnen und Muslimen und zum Teil auch Nicht-Muslimen größten-

teils kostenlos zur Verfügung (ebd.: 203). Martens erfasst zudem Bemühungen,

die auf öffentliche Präsenz und einen Dialog mit der Mehrheitsgesellschaft hin-

deuteten. Dies beinhalte die Beteiligung an Initiativen für den interreligiösen

Dialog, die Veranstaltung von Nachbarschaftsfesten oder Tagen der offenen Tür.

Integrationsarbeit und Öffentlichkeitsarbeit seien zwei weitere Aspekte. Martens

fasst zusammen:

All diese Bemühungen sollen zeigen, dass sich die Muslime nicht in »Parallel-

gesellschaften« abschotten, sondern in die Schweizer Gesellschaft integrie-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 91

ren. Gleichzeitig sollen Vorurteile gegenüber Muslimen bezüglich religiöser

Lehren und den Geschlechterbeziehungen abgebaut werden. (Ebd.: 173)

Die Autorin schränkt jedoch ein, dass nur wenige Moscheen die gesamte Band-

breite der genannten Leistungen anböten und einige sich eher auf das Gebet und

die Bereitstellung eines sozialen Begegnungsorts für Mitglieder konzentrierten

(ebd.: 136). Die Tendenz ginge allerdings hin zu einer größeren Ausweitung des

Programms. Was die Gemeinschaften noch daran hinderte, seien die fehlende

staatliche Anerkennung sowie die begrenzte Bereitschaft von Seiten der mus-

limischen Nutzerinnen und Nutzer, durch Geld- und Zeitspenden in den Auf-

und Ausbau der Infrastruktur zu investieren (ebd.: 174f.). Eine solche Abhängig-

keit der Angebote von den vorhandenen räumlichen, personellen und finanziellen

Ressourcen attestieren auch Halm et al. (2012: 93). Hinzu käme, so Martens, dass

die wenigen Aktiven oft in mehreren Vereinen gleichzeitig tätig seien und diesen

Umstand als eine große Belastung empfänden. Neben den aktiven Mitgliedern

gäbe es noch eine größere Gruppe kurzfristig mobilisierbarer Freiwilliger, die

beispielsweise bei religiösen Feiern tätig wird (Martens 2013: 174f.).

Gemäß der Studie von Halm et al. unterhält nur ein geringer Anteil der Ge-

meinden in Deutschland grenzüberschreitende Kontakte (Halm et al. 2012: 109).

Hingegen deuten die Daten auf einen hohen Vernetzungsgrad mit Akteuren in

der Gesellschaft hin, wobei im Rahmen der Studie keine Aussagen über die Qua-

lität der Zusammenarbeit gemacht werden konnten (ebd.: 113). Auch hier hat

eine gute Ressourcenausstattung einen positiven Einfluss auf die Möglichkei-

ten der Kooperation. Suder stellt im Rahmen seines Dissertationsprojektes fest,

dass im Vergleich zu anderen religiösen Migrantenorganisationen (vgl. Beiträ-

ge in A.-K. Nagel 2015c) Moscheevereine in Nordrhein-Westfalen, Deutschland,

stärker lokal vernetzt sind (Suder 2015). Dies liege einerseits an der Quantität

muslimischer Vereine im Bundesland, anderseits auch am Gefährdungsdiskurs,

der sie am stärksten ins Zentrum der öffentlichen Aufmerksamkeit rücke (ebd.:

186). Dabei würden Transparenzbemühungen, Öffnung nach außen und Dialog-

bereitschaft von ihnen eingefordert. Vor allem aus Deutschland gibt es einige

Arbeiten zu Iftar- und interreligiösen Dialog-Veranstaltungen (A.-K. Nagel 2015a;

A.-K. Nagel & Kalender 2014; Sternbach 2010; Klinkhammer 2008; Tezcan 2006).

Hervorzuheben ist die Studie Klinkhammers, welche den Dialog vor dem Hinter-

grund eines »kooperativen Problemlösungshandelns« untersucht und die Chan-

cen für die »Erarbeitung von Möglichkeiten und Perspektiven eines friedlichen

und gerechten Zusammenlebens« (Klinkhammer 2008: 41f.) betont. Tezcan ver-

tritt zwar die Ansicht, dass der interreligiöse Dialog sich »für den Minderhei-

tenislam in Europa als ein besonders geeigneter Weg« anbietet, »sich eine öf-

fentliche Stimme zu verschaffen« (Tezcan 2008: 28). Dies wäre dann zu einem

Zeitpunkt relevant geworden, als »Muslime in vielerlei Hinsicht als Sicherheits-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Alltag in der Moschee

risiko auftauchten« (Tezcan 2008: 28). Er kritisiert jedoch, dass sich in Folge

dessen Dialoginitiativen mit Integrationsfragen und Fragen der Sicherheitspo-

litik verbunden hätten. Religion, so Tezcan, werde zu einem Vehikel, »mit dem

die multikulturelle Gesellschaft regierbar gemacht werden soll« (ebd.: 26). Gleich-

zeitig würden die christlichen und muslimischen Religionsgemeinschaften ihre

gesellschaftliche Relevanz unterstreichen (ebd.: 31). A.-K. Nagel & Kalender (2014)

analysieren, wie in Formen des interreligiösen Dialogs verschiedene externe und

interne Motivationen aufeinandertreffen. Dabei können neben dem Interesse an

Dialog auch politische oder symbolische Ziele ein Motivator für die Teilnahme

sein. Aus neo-institutionalistischer Perspektive beschreiben die Autoren inter-

religiöse Aktivitäten als »space of legitimacy and empowerment« (ebd.: 97), in

welchem Religionsgemeinschaften transparent sein müssen und offen für Fragen

von außen, auch wenn dies zu internen Konflikten führen kann.

Im Hinblick auf integrationsrelevante Angebote wie die Teilnahme an An-

geboten durch Nicht-Muslime, die Verwendung der deutschen Sprache und die

Durchführung von Integrationsangeboten ermitteln Halm et al. (2012: 81) kei-

nen Zusammenhang zwischen einer bestimmten Glaubensrichtung, Herkünften

oder Verbandszugehörigkeiten. Allerdings zeigen die genannten Studien, dass

sich Dialog- und Integrationsaktivitäten häufig aufgrund einer Erwartungshal-

tung von Seiten der Gesellschaft und Politik bilden.

Auch Bartels & De Jong (2007) beobachten in Moscheen in Amsterdam, dass

diese sich vermehrt zu Orten sozialer Aktivitäten entwickeln68. Gemäß ihren Er-

kenntnissen spielen Formen von Wohlfahrt und die Stärkung der Eigenständig-

keit eine Rolle, aber auch die Teilhabe an der Gesamtgesellschaft. Aktivitäten

im Bereich der Integrationsarbeit kämen oft nicht auf Initiative der Moscheen

selbst zustande, sondern auf einen Anstoß von außen. Bartels und De Jong füh-

ren dies darauf zurück, dass die Moschee-Organisationen häufig nicht mit den

entsprechenden Strukturen vertraut und generell vorsichtig sind. Die Autorin-

nen verstehen allerdings die Stärkung der Innenbindung als Grundlage, soziale

Partizipation und Integration zu fördern. Diese sozialen Aktivitäten seien zudem

relativ unbeeinflusst von politischen Möglichkeitsstrukturen. Auch sie stellen al-

lerdings fest, dass die niedrige sozio-ökonomische Stellung der Mitglieder dazu

führen kann, dass die Moscheen ihre Aktivitäten mittelfristig nicht mehr finan-

zieren können. Daher seien die Moscheen auch enorm abhängig von freiwilligem

Engagement (ebd.: 466).

Ornig (2006) hebt in ihrer Arbeit hervor, dass es in den von ihr untersuch-

ten Moscheen in Österreich in vielen Fällen Cafés oder Kantinen gebe, die zwar

68 Lemmen (2003) hingegen kommt für Deutschland zu demSchluss, dass der Schwerpunkt der

Tätigkeiten nach wie vor im religiösen Sektor liegt und weniger im sozialen. Er ist allerdings

der einzige Autor, der zu dieser Einschätzung kommt.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 93

fast ausschließlich von Männern frequentiert würden, den sozialen Charakter

der Moschee aber betonten (ebd.: 126). Darüber hinaus sind die muslimischen

Organisationen

noch immer sehr stark nach ethnischer beziehungsweise nationaler Herkunft

der Mitglieder ausgerichtet, und Fragen der nationalen und ethnischen Iden-

tität stehen oft mit der religiösen Identität in Zusammenhang. Es wird zwar

von den Organisationen und muslimischen Repräsentanten und selten auch

Repräsentantinnen die gemeinsame Basis aufgrund der Religion betont, den-

noch ist die jeweilige Praxis in den Vereinen vor allem unter der ersten Ge-

neration stark von kultureller Herkunft und Tradition geprägt. (Ebd.: 132)

C. Monnots Einschätzung nach liegen auch in der Schweiz die Gründe für die

Wahl einer bestimmten Moschee vor allem in der dort gesprochenen Sprache und

Tradition aus den Herkunftsländern der Mitglieder. Die Dynamiken der Sozia-

lisation überstiegen daher rein religiöse Fragen, wobei es jedoch Vereine gäbe,

in denen kulturelle Aspekte dominierten und solche, die den Fokus auf religiöse

Aspekte legten (C. Monnot 2016: 47f.)69.

Aus der Studien von Halm et al. (2012), Martens (2010) und Bartels & De Jong

(2007) lässt sich zusammenfassen, dass vorhandene personelle, infrastrukturelle

und finanzielle Ressourcen organisationales Handeln maßgeblich beeinflussen.

Daran schließen Erkenntnisse von Kraft (2002) an, die die Architektur einer Mo-

schee als Einflussfaktor auf das Handeln in den Moscheen analysiert. Neue re-

präsentative Moscheebauten würden dem Bedürfnis nach Religionsausübung und

angemessenen Gebetsstätten begegnen. Sie hätten eigene soziale Einrichtungen

und wären dadurch Treffpunkte und Aufenthaltsorte. Entsprechend konnte ich

in einer Erhebung zeigen, wie neue repräsentative Bauten durch ihre öffentliche

Sichtbarkeit Möglichkeiten für gesellschaftliche Teilhabe schaffen können (Lutz

2013).

Imame

Für die Schweiz haben sich Achermann et al. (2013) mit dem Zulassungssystem für

religiöse Betreuungspersonen beschäftigt und vor allem die rechtlichen Rahmen-

bedingungen und ihre Auswirkungen fokussiert. Religionenübergreifend stellen

die Autorinnen und Autoren fest, dass die religiösen Betreuungspersonen wie

Priester und Imame zahlreiche Tätigkeiten ausüben, die bei weitem über die spi-

rituelle Funktion hinausgehen. Entsprechend bezeichnen Rudolph et al. (2009: 5)

Imame als »Multitalente«, die im Kontext ihrer Arbeit in der Schweiz ähnliche

Rollen einnähmen wie derzeit die christlichen Pfarrerinnen und Pfarrer.

69 Neben den Arbeiten von C.Monnot (2016; 2013) liegen Arbeiten von Schneuwly Purdie (2010)

und Schneuwly Purdie et al. (2009) zu muslimischen Gläubigen und Organisationen vor.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Alltag in der Moschee

Die Hürden in der Schweiz, eine Tätigkeit als religiöse Betreuungsperson aus

einem Drittstaat aufzunehmen, sind laut Achermann et al. hoch. Dies betreffe

vor allem die Voraussetzungen, welche die Religionsgemeinschaften als Arbeit-

geberinnen zu erfüllen hätten und die Vorschrift, dass die Personen ihren Beruf

hauptamtlich und ausschließlich ausüben müssten (Achermann et al. 2013: 63).

Dies gilt in vergleichbarer Weise auch für Österreich, wo ebenfalls nur Visa sowie

Arbeits- und Aufenthaltserlaubnisse für den Zeitraum der Tätigkeit als religiöse

Betreuungsperson vergeben werden (vgl. Kroissenbrunner 2002: 189).

Als große Herausforderung für Imame beschreiben Halm et al. die Hetero-

genität der Besucherschaft in den Moscheen. Zwar hätte der Imam sehr oft den

gleichen Migrationshintergrund wie die meisten der Besucherinnen und Besu-

cher, häufig aber verkehrten auch Menschen aus anderen Regionen in den Mo-

scheen (Halm et al. 2012: 10f.). Durch die vielfältigen Aktivitäten in den Moscheen,

die großteils von den Imamen übernommen würden, ergebe sich eine sehr hohe

zeitliche Arbeitsbelastung. 85 Prozent der Imame sind neben den traditionellen

Aufgaben auch in den sozialen Tätigkeitsfeldern und in der Öffentlichkeitsarbeit

aktiv. In der Literatur wird mehrfach angegeben, dass dies über das Aufgaben-

spektrum in den Herkunftsländern hinaus geht (ebd.: 171). Kamp (2008: 158) be-

schreibt diese Vielfalt an Aufgaben als typisch für die Diaspora.

Aus Österreich liegen Arbeiten vor, die ebenfalls auf eine hohe Belastung der

Imame hindeuten und dabei vor allem einen Einblick in die Innenperspektive der

Rolle von Imamen ermöglichen (Beiträge in Aslan 2012b; 2013; Aslan et al. 2015;

Aslan & Windisch 2012; Aslan 2009a). Hervorzuheben ist eine etwas ältere Studie

von Kroissenbrunner (2002), in der die Autorin herausfand, dass die soziale und

ökonomische Abhängigkeit der Imame von ihren Vereinen und Verbänden sehr

unterschiedlich ausfällt. Gemeinsam sind ihnen die Probleme, die ihnen wegen

der als mangelhaft empfundenen islamischen Infrastruktur und der österreichi-

schen Aufnahmegesellschaft begegnen. Ihre Vorstellungen und Visionen sowie

ihre täglichen Pflichten seien so divers wie ihre Persönlichkeiten. Allerdings be-

stehe eine Übereinstimmung darin, dass alle versuchen, die jungen Musliminnen

und Muslime zu erreichen (ebd.: 200).

Frauen

Gemäß der bereits genannten Studie von Halm et al. (2012) suchen Frauen in

Deutschland die Moscheen weniger auf als Männer, sie sind vor allem beim Frei-

tagsgebet unterrepräsentiert. Halm et al. begründen dies damit, dass das Frei-

tagsgebet für Frauen nicht als religiöse Pflicht angesehen würde. Die meisten

Moscheen böten jedoch Räume an, in denen Frauen das Gebet getrennt von den

Männern verrichten könnten. Die häufigste Maßnahme zur Ermöglichung eines

nach Geschlechtern getrennten Gebets seien für Frauen abgetrennte Räumlich-

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 95

keiten (90% der Moscheen geben dies an), andere Moscheen hätten Vorhänge,

Stellwände o.ä., um Bereiche abzutrennen. Einen Zusammenhang zwischen bau-

lichen Vorkehrungen, die es den Frauen ermöglichen, das Gebot der Geschlech-

tertrennung einzuhalten, und der Teilnahme der Frauen am Freitagsgebet, sehen

die Autoren daher nicht (ebd.: 67).

Kraft weist jedoch darauf hin, dass die räumliche Regulierung der Geschlech-

tertrennung mit optischen und akustischen Einschränkungen einhergehe (Kraft

2002: 234). Darüber hinaus seien die Räume, die von Frauen (wenig) genutzt

würden, eher wenig aufwändig gestaltet. Insgesamt sei – auch aus Sicht von Mo-

scheevereinen – keine befriedigende Lösung der »Frauenfrage« gefunden worden

(ebd.: 235). So kommen Martens (2010) und Bartels & De Jong (2007) in ihren Ar-

beiten ebenfalls zu der Erkenntnis, dass sich Frauen aufgrund des Platzmangels

häufig abseits der Moscheeräumlichkeiten organisieren.

Stöckli untersucht in ihrer Dissertation die Bedeutung von Moschee-

Neubauten für Muslime im Prozess der Institutionalisierung ihrer Gemein-

schaften in England und der Schweiz (Stöckli 2014). Anschlussfähig für die

Fragestellung dieser Arbeit ist ihre Erkenntnis, dass neue Moscheebauten einen

größeren Handlungsspielraum für die Gläubigen und insbesondere für die

Partizipation von Frauen schaffen können. Moscheen würden dann zu multi-

funktionalen Zentren und Frauen könnten sich in diesen besser entfalten als

in den Hinterhofmoscheen, wo die Raumnot oft zu ihren Ungunsten ausgelegt

werde.

Anders als die genannten Arbeiten beschreibt Beilschmidt Frauen in Moscheen

als »Trägerinnen des Gemeindelebens«. Zwar werde in der Literatur häufig be-

tont, weibliche religiöse Praxis fände allein in der Privatsphäre und nicht in der

Moschee statt, allerdings treffe dies vor allem auf die repräsentativen Funktionen

und die sichtbare Praxis in Moscheen zu. Was hingegen die Organisation des

Gemeindelebens anbelange, so spielten Frauen eine wichtige Rolle (Beilschmidt

2015: 133).

Gemäß der Studie von Halm et al. haben 76 Prozent der Moscheen spezielle

Angebote für Mädchen, 58 Prozent für Frauen. Je größer die Gemeinde, desto

höher sei der Anteil der Frauen, die die Angebote der Gemeinde nutzten (Halm

et al. 2012: 84).

Einflussfaktoren und Entwicklungen

Pries systematisiert Moscheen unter dem Begriff »Migrantenorganisationen«, die

er aber nicht nur anhand ihrer gesellschaftlichen Funktion »zwischen Identitäts-

bewahrung für die Mitglieder und Integration in die Ankunftsgesellschaft« (Pries

2010: 50) analysiert sehen will. Er schlägt vor, »Migrantenorganisationen grund-

sätzlich als in den institutionellen Strukturen und kulturellen Traditionen der

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Alltag in der Moschee

Herkunfts- und der Ankunftsländer der Migranten verankert und agierend« (Pries

2010: 50) zu betrachten. Dabei sollten das Migrationsregime, politische Opportu-

nitätsstrukturen und die Umwelt der Organisation mit den relevanten ökonomi-

schen, rechtlichen, sozialen, kulturellen und politischen Bedingungen analytisch

mit einbezogen werden. Darüber hinaus müssten auch interne Strukturen, Abläu-

fe, Zuständigkeiten etc. und ihr Verhältnis zu den Mitgliedererwartungen unter-

sucht werden. In diese Stoßrichtung geht die Arbeit von Rosenow-Williams (2012).

Am Beispiel der DİTİB und auf Grundlage eines organisationssoziologischen Zu-

gangs zeigt sie auf, mit welcher Vielfalt an externen und internen Erwartungen

die Organisation konfrontiert ist und wie sie darauf reagiert, um Legitimität zu

erlangen (siehe auch Kap. 2).

Als ein wichtiger Einflussfaktor auf Moscheen wird der Generationenwandel

gewertet. M. Baumann et al. gehen der Frage nach dem Verhältnis von jungen

Menschen muslimischen Glaubens in der Schweiz zu religiösen Autoritäten nach

(M. Baumann et al. 2017). Sie stellen eine Individualisierung bei der Religionsaus-

übung und bei der Suche nach Antworten auf Fragen fest. Jugendliche würden

sich aufgrund der öffentlichen Thematisierung des Islam stärker mit ihrer Reli-

gion auseinandersetzen, was zu einer vermehrten Hinwendung zum Islam füh-

ren könne. Gleichzeitig gehe die bewusste Auseinandersetzung mit der eigenen

religiösen Identität weniger von muslimischen Institutionen, religiösen Autori-

täten oder den Eltern aus, sondern käme von den Jugendlichen selbst (ebd.: 11).

Wenn Autoritäten aufgesucht würden, dann kämen diese maßgeblich aus dem

Nahbereich: »Eltern und Geschwister, Freundeskreis, Vertrauenspersonen in der

Moscheegemeinde. Unter den Imamen sind nur überzeugende Persönlichkeiten

wichtig.« (Ebd.: 21) Hier spielt daher der Ort Moschee als Anlaufpunkt eine nach-

geordnete Rolle hinter persönlichen Kontakten und auch Angebote im Internet

stellen eine Option dar. Eine Studie von Aslan et al. welche unter Musliminnen

und Muslimen in Österreich durchgeführt wurde, kommt ebenfalls zu der Er-

kenntnis, dass vor allem Angehörige der zweiten oder dritten Generation religiöse

Gebote eigenständig interpretierten, indem sie sich mit den Bedingungen des Le-

bens in Österreich auseinandersetzten und daraus eigene religiöse Alltagspraxen

entwickelten (Aslan et al. 2017: 454). Vergleichbare Entwicklungen der Individua-

lisierung werden in Arbeiten aus Deutschland unter dem Begriff »Neo-Muslime«

zusammengefasst. Dabei handelt sich um hoch engagierte Personen, deren Enga-

gement jedoch großteils außerhalb der etablierten Institutionen stattfindet (vgl.

Hitz 2012; Güvercin 2012; Halm 2010).

Für die Moscheen bedeutet dies eine Veränderung, da sich Partizipationsver-

halten und Erwartungen ändern. Die Studie von Halm et al. (2012) ergibt, dass

die Struktur in den Moscheen einem Generationenwechsel von der ersten auf die

zweite Generation unterliegt, die bei etwa 50 Prozent der Moscheen bereits er-

folgt ist und sowohl Vorstand als auch Besucherklientel betrifft. Die Zahlen ließen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 97

daher davon ausgehen, dass die Dominanz einer bestimmten Einwanderergenera-

tion nicht eine vollkommene Prägung der Gemeinde durch diese bedeute (ebd.:

98). Auch fände der Generationenwandel innerhalb der Moscheen statt und führe

nicht dazu, dass »alte« Moscheen durch »neue« ersetzt würden.

Beilschmidt (2015) stellt in ihrer Arbeit zum »gelebten Islam« in DİTİB Mo-

scheegemeinden fest, dass eine Individualisierung in der Religionsausübung auch

in den Moscheen gelebt werden könne. Sie beschreibt Moscheen als Orte »kollek-

tiver Privatsphäre«, in denen individuelle religiöse Praxis und Glaubensüberzeu-

gungen bei gleichzeitiger institutioneller Anbindung ausgelebt werden können.

Dabei sei den Besucherinnen und Besuchern wichtig, dass die DİTİB die Qua-

lität religiöser Dienste gewährleistet. Gleichzeitig rufe der Moscheebesuch ein

Heimatgefühl hervor (ebd.: 125).

Hinweise zum Generationenwandel in Österreich liefern zwei Studien zur

zweiten Generation von Musliminnen und Muslimen (Ornig 2006; Khorchide

2007). Während Khorchide in seiner quantitativen Studie rein auf die indivi-

duellen Einstellungen fokussiert, beschäftigt sich Ornig auch mit Fragen der An-

bindung an Moscheen. Wie bereits genannt betont Ornig, dass die ethnisch-

kulturelle Ausrichtung der Moscheen am Herkunftsland vor allem Bedeutung für

die erste Generation habe (Ornig 2006: 132). Auch sie beobachtet eine Indivi-

dualisierung bei der Religionsausübung durch die zweite Generation (ebd.: 269).

Die Bandbreite der Ergebnisse aus ihrer qualitativen Studie hinsichtlich Religi-

onsausübung und religiöser Überzeugung ist jedoch groß. Sie geht von einer

Verwurzelung in der Tradition der Eltern über eine Abkehr von den Eltern und

Individualisierung bis hin zu einer gänzlichen Abwendung vom Islam. Gerade

junge Frauen hätten wenig Bezug zu Moscheevereinen. Zwar hätten viele der be-

fragten Frauen als Kinder die Korankurse besucht, wären aber dann – aufgrund

der fehlenden Praxis weiblicher Bezugspersonen in Moscheen – durch niemanden

in die Frauenräume eingeführt worden (ebd.: 251). Weibliche religiöse Praxis fän-

de dadurch nach wie vor im Privaten statt. Wenn Moscheen aufgesucht würden,

dann werde ihre Funktion auf das religiöse Ritual beschränkt. Moscheen dienten

für Frauen der zweiten Generation daher nicht zum Erhalt von Tradition oder

als Begegnungsstätte. Häufig hätten junge Frauen aufgrund ihrer Sozialisation

auch Anschlussschwierigkeiten und fühlten sich in den bestehenden Frauengrup-

pen nicht wohl. Hinzu käme, dass aufgrund der Wahlmöglichkeiten im urbanen

Raum nicht automatisch die Präferenzen der Eltern übernommen werden müss-

ten (ebd.: 255). Bei Männern der zweiten Generation seien ebenfalls die Bezie-

hungen zur Moschee der Väter schwächer und die Generationenkonflikte würden

deutlich bemerkbar. Auch für Männer verliere die Moschee ihre zentrale Stellung

im sozialen und auch im religiösen Leben (ebd.: 257). Dieses geänderte Verhalten

hätte zur Folge, dass Moscheevereine mit der Gründung von Jugendabteilungen

bereits auf die geänderten Bedürfnisse reagierten.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Alltag in der Moschee

Die Erkenntnisse lassen auf einen Wandel in den Moscheegemeinden schlie-

ßen, denn wenn die Bedeutung der Moscheen als Quelle für religiöses Hand-

lungswissen und als kulturell-ethnische Selbstversicherung für die nachfolgende

Generation nicht mehr in gleichem Maße vorhanden ist wie für die Elterngenera-

tion, sind die Moscheen zum Zwecke des Selbsterhalts dazu gezwungen, darauf

in irgendeiner Form zu reagieren. Der Generationenwechsel in den Moscheen ist

vor dem Hintergrund der Individualisierung von Glaubenspraxis im Rahmen ei-

nes gesellschaftlichen Trends der Individualisierung und De-Institutionalisierung

zu betrachten (vgl. M. Baumann 2017; Stolz 2012).

Ein weiterer Einflussfaktor auf das Handeln in Moscheen lässt sich in Behlouls

Untersuchung der Reaktionen von Musliminnen und Muslimen auf den Islamdis-

kurs finden (Behloul 2007a; 2010b; a; 2013). Der Autor hat sich besonders mit

Menschen vom Balkan auseinandergesetzt und sich dabei mit Prozessen der In-

stitutionalisierung im Kontext des Diskurses beschäftigt (Behloul 2007b; 2008a;

b; 2009; 2010c; 2011). Behloul stellt einen Zusammenhang her zwischen der Be-

deutung von Religion für eine Gruppe einerseits und den Bedingungen im Her-

kunftsland und im Aufnahmeland andererseits.

However, various socio-political conditions, as well as internal and external

discourses, often influence the importance of religion for a group. (Behloul

2007a: 33)

Darüber hinaus beschäftigt sich Behloul mit der Selbstdarstellung muslimischer

Akteure im Rahmen des Islamdiskurses und legt dar, wie eine essentialistische

Sichtweise auf Religion, die aus dem Protestantismus stamme, von verschiedenen

muslimischen Akteuren im Rahmen des Islamdiskurses als essentialistische dis-

kursive Konstruktionen von Islam übernommen werde (Behloul 2012b). So würden

Bilder eines authentischen Islam (von Seiten albanischer Muslime) oder Europäi-

schen Islam (von Seiten bosnischer Muslime) betont, der sozusagen »immun«

gegen Extremismus sei (ebd.: 23).

Although Albanians and Bosniak Muslims give different answers to the nor-

mative pressure emanating from the Islam debate dominated by non-Muslim

majority society, both strategies reveal how Muslim actors internalize the es-

sentialistic understanding of religiondictatedbymajority society and likewise

reply with essentialization strategies. For Albanians, the universal concept of

a de-culturalized, »genuine« Islamdominates; whilewith Bosniaks, the essen-

tialization of Islam proceeds according to ethno-cultural criteria. (ebd.: 24)

Beide Positionen seien in diesem Sinne essentialistisch, als dass sie Religion und

Kultur als Phänomene darstellten, die einem linearen Entwicklungsprozess fol-

gen, ungeachtet dessen, dass sie in Prozesse eingebunden sind, die unerwartet

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 99

und diskontinuierlich sein können (vgl. auch Behloul 2013). Bereits genannte Stu-

dien weisen zudem darauf hin, dass dialog- und integrationsorientierte Angebote

häufig Reaktionen auf den Diskurs und die Erwartungen an Moscheen sind (vgl.

Martens 2013; Suder 2015; Bartels & De Jong 2007).

Im Hinblick auf die Auswirkung öffentlich-rechtlicher Anerkennung der Islami-

schen Glaubensgemeinschaft in Österreich70 stellt Ornig fest, dass mit der recht-

lichen Anerkennung nicht unbedingt eine gesellschaftliche Anerkennung einher-

gehe. Allerdings räumt sie ein:

Generell scheint jedoch alles darauf hin zu deuten, dass die besondere, öffent-

lich-rechtliche Stellung und die spezifische Institutionalisierung des Islam in

Österreich positiv auf die gesellschaftliche Integration von MuslimInnen in

Österreich wirkt – sei es durch die religiöse Bildung muslimischer Kinder und

Jugendlicher der Zweiten Generation, die auf Vereinbarkeit von islamischer

und österreichischer Identität ausgerichtet ist, oder allgemein durch das rela-

tiv gute Verhältnis zwischen dem Staat und der Vertretung der muslimischen

Bevölkerung (IGG71), das etwaiger Separation oder etwaiger Eskalation von

Problemfällen entgegenwirkt. (Ornig 2006: 132)

Jenseits dieser Einschätzung liegen meines Wissens keine Erkenntnisse zur Aus-

wirkung der öffentlich-rechtlichen Anerkennung der Islamischen Glaubensge-

meinschaft in Österreich auf Moscheen vor.

Wie bereits ausgeführt sind in beiden Ländern die Moscheen meist als Vereine

organisiert. Gartner geht der Frage nach, ob die Vereinsform für Religionsge-

meinschaften die ideale Lösung ist und bezeichnet sie als ein »unbefriedigendes

Provisorium«, da die Abhängigkeit des Vereins vom Belieben der Mitglieder nicht

mit der »von Natur aus auf ein langfristiges Bestehen« ausgelegten Religionsge-

meinschaft konvergiert (Gartner 2011: 39). Darüber hinaus passe die Exklusivität

einer Vereinsmitgliedschaft nicht zur tatsächlichen flexiblen Praxis in Moscheen.

Das Selbstverständnis der meisten muslimischen Organisationen entspricht

folglich auch nicht jenem des klassischen deutschen oder österreichischen

Vereins, der für einen klar abgegrenzten Mitgliederkreis tätig wird, sondern

eher jenemder islamischen Stiftungen, die allenGläubigenohne formaleMit-

gliedschaft offen stehen. (Ebd.: 39)

Für Moscheen mit festemMitgliederstamm oder mit stark geschärftem religiösem

oder ideologischem Profil dürfte allerdings der Verein die praktikabelste Lösung

70 Mit der Anerkennung in unmittelbarem Zusammenhang steht der Islamische Religionsun-

terricht an öffentlichen Schulen und die Ausbildung von Lehrerinnen und Lehrern (vgl. Khor-

chide 2010; 2009a,b; Aslan 2009b; Potz 2005).

71 Islamische Glaubensgemeinschaft, a.d.V.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Alltag in der Moschee

sein. Probleme könnten sich für Moscheen mit offenerem und hoch mobilem

Klientel ergeben (siehe Kap. 5.5.2).

In den Moscheen gibt es eine Trennung zwischen administrativer und reli-

giöser Leitung. Der Frage nach dem Wechselverhältnis zwischen diesen beiden

Einheiten in christlichen Ortsgemeinden geht Chaves (1998) nach. Er untersucht,

inwieweit es durch diese Struktur zu einer »internen Säkularisierung« kommt.

Diese definiert er als »the declining scope of religious authority’s control over

the organizational resources within the agency structure. In other words, some

of the organizational struggles over agency resources can be seen in terms of

a broader process of internal secularization« (ebd.: 189). Er stellt fest, dass der

Konformitätsdruck aufgrund von Regulativen dazu führe, dass Religionsgemein-

schaften immer mehr Aufgaben übernehmen, die nichts mehr mit »Religion« im

engeren Sinne, nämlich mit Handeln mit Transzendenzbezug, zu tun haben.

Auf Grundlage einer Analyse von Vereinsstatuten muslimischer Vereine

kommt Rüegg zu dem Urteil, dass darin häufig die Frage behandelt wird, wie

diese Verhältnis zwischen religiöser Autorität und Administration geregelt wird.

In den meisten Fällen werde eine Trennung der religiösen von der rechtlichen

Leitung im Verein vorgenommen, indem der Imam lediglich Vorstandsmitglied

und nicht Vorsitzender des Vereins sei. Dies führe dazu, dass der Verein nur

für das Finanzielle und Operative zuständig und von der religiösen Gemeinde

getrennt sei. Zwar könne der Vereinsvorsitz auch vom Imam wahrgenommen

werden, dies sei aber nicht die Regel, da der Vorstand von der Mitgliederver-

sammlung gewählt werde (Rüegg 2002: 348). Neben der genannten Trennung

von Administration und religiöser Leitung ist noch anzumerken, dass der Imam

Angestellter des Vereins ist und dies seine ganz eigene Dynamik entfalten

kann. So stellt sich die Frage, was das Angestelltenverhältnis für die Ausbildung

religiöser Autorität bedeutet (siehe Kap. 5.5.4).

Integrative Funktion von Moscheen und individuelles Nutzungsverhalten

Eng verbunden mit der Leistungsrolle des Imams ist die Beobachtung, dass mus-

limische Organisationen meist unter dem Gesichtspunkt von Integration oder

Des-Integration diskutiert werden (vgl. Pries 2010: 9). Mit der integrativen Leis-

tung von religiösen Gemeinschaften hat sich M. Baumann auseinandergesetzt,

sie als »Brückenorte« zwischen Religionsgemeinschaft und Gesellschaft charak-

terisiert (M. Baumann 2015) sowie ihre Rolle in der Zivilgesellschaft diskutiert

(M. Baumann 2014). Foley & Hoge (2007) vergleichen verschiedene zugezoge-

ne Religionsgemeinschaften wie Hindus und Muslime vor dem Hintergrund der

Frage, welchen Anteil sie an der Integration zugezogener Menschen haben. Sie

stellen fest, dass religiöse Autoritäten einen starken Einfluss auf die Aktivitäten

der Gemeinschaften haben und dass die (religiösen) Netzwerke einen wichtigen

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 101

Beitrag zur Integration der Mitglieder leisten. Darüber hinaus können durch das

Engagement in den Gemeinschaften bürgerschaftliche Fähigkeiten ausgebildet

werden, wenn sich die lokale Religionsgemeinschaft nach außen öffnet (ebd.:

226). Hirschman (2004) betont die Rolle von religiösen Gemeinden für die neu

Zugezogenen, die ihnen nicht nur geistige Unterstützung, sondern auch Zuflucht

vor Anfeindungen aus der Mehrheitsgesellschaft, Möglichkeiten für ökonomische

Unterstützung und Mobilität sowie soziale Anerkennung bieten können.

The centrality of religion to immigrant communities can be summarized as

the search for refuge, respectability, and resources. (Ebd.: 1228)

Unter dem Gesichtspunkt der Untersuchung integrativer Potentiale sind darüber

hinaus die Arbeiten von A.-K. Nagel (2015b; 2012a) und der im Rahmen der For-

schendengruppe »Religionen vernetzt« entstandenen Arbeiten zu verschiedenen

zugezogenen Religionsgemeinschaften zu nennen (vgl. Beiträge in A.-K. Nagel

2015c; 2012b). Sie untersuchen die Beziehungen der religiösen Migrant*innen-

gemeinden zur Aufnahmegesellschaft. Nagel sieht diese Gemeinschaften von ei-

nem spezifischen Integrationsmodus bestimmt, der sich zwischen struktureller

Integration und kultureller Bewahrung bewegt. Je mehr die Akteure aus ihrer

Unsichtbarkeit der Hinterhöfe heraustreten würden, umso zentraler würden die

sozialen Kreise, in denen sie sich bewegten (A.-K. Nagel 2012a: 26).

Auch Beilschmidt betont die integrative Wirkung von Moscheegemeinden.

Deutsch als Verkehrs- und Predigtsprache gewänne ihr zufolge an Bedeutung,

da erkannt werde, dass nicht-türkische Gläubige ausgeschlossen würden und die

Kommunikation mit den Kindern und Jugendlichen behindert werde (Beilschmidt

2015: 151). Hinzu käme, dass Moscheen besonders von der zweiten Generation

auch als Orte sozialer Interaktion gewünscht würden, in denen es »nicht nur um

Religion« gehe (ebd.: 182). Moscheen beschreibt sie als Orte mit starker sozialer

und integrativer Funktion, indem sie betont, dass Mitgliedschaft in den Moschee-

gemeinden eine Selbstverortung in der Gesellschaft ermögliche und dadurch die

Integration fördere (ebd.: 193).

Denn mit der von ihr vermittelten religiösen Bildung bereitet sie [die Mo-

schee, a.d.V.] den Boden für ein verantwortungsvolles soziales Handeln, das

in der »kollektiven Privatsphäre« der Moscheegemeinden und über die Gren-

zen hinaus wirkt. Durch die alltägliche religiöse Praxis wird so ein Raum ge-

schaffen, der sowohlWohlbefinden und Zugehörigkeit stiftet und die Subjek-

tivierung der Religiosität ermöglicht als auch den Mitgliedern (vor allem den

Frauen!) zu tragenden Rollen in der Gemeinschaft verhilft. (Ebd.: 193)

Andere Arbeiten sehen die integrative Leistung von Moscheen kritisch, wie z.B.

Schmidinger & Larise (2008) in ihrer Untersuchung der politischen Ausrichtung

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Alltag in der Moschee

von muslimischen Organisationen in Österreich. Darauf weist bereits der Ti-

tel »Zwischen Gottesstaat und Demokratie - Handbuch des politischen Islam«

hin. Lohlker kritisieren allerdings die Autorin und den Autor der Studie, eine

»politisch-islamische Gefahr« zu konstruieren, die in der Realität nicht existiere.

Damit werde islamfeindlichen Diskursen Munition geliefert (Lohlker 2009: 221).

Ebenfalls die Des-Integration von Moscheen betonen Arbeiten, die auf die Ausbil-

dung einer Parallelgesellschaft rekurrieren (z.B. Schiffauer 2008). So sieht Tibi die

Zuwanderung von Musliminnen und Muslimen als Herausforderung und fordert

die Formierung eines »Euro-Islam« (Tibi 2009; 2001).

Gemäß Pries spielen für die Frage der Integration oder Des-Integration auch

immer formale Zugehörigkeit und der Organisationsgrad eine Rolle (Pries 2010:

9). Er weist damit auf das besondere Verhältnis von Mitgliedschaft, Zugehörigkeit

und Nutzung der Moscheeangebote hin, die nicht unbedingt deckungsgleich sein

müssten. Ein Rückschluss von Mitgliedschaften auf die tatsächliche Partizipation

in Moscheen oder gar auf die Religiosität von Musliminnen und Muslimen könne

auf dieser Grundlage nicht erfolgen. Entsprechend zitiert er den Ausländerbericht

der Deutschen Bundesregierung 2002:

Die Bedeutung der Organisationen und Dachverbände für die muslimische

Bevölkerung wird oft als Gradmesser für die Kooperation mit den Organisa-

tionen wie auch für die mögliche Gefahr, die von bestimmten Organisationen

ausgeht, angeführt. [...] Es gibt aber keinen zwingenden Zusammenhang zwi-

schen dem Besuch der Moschee eines bestimmten Verbandes und der forma-

len Mitgliedschaft oder subjektiven Zugehörigkeit: Von den 55% der Befrag-

ten, die regelmäßig eine bestimmte Moschee zum Beten oder zu Veranstal-

tungen besuchen, fühlen sich nur 65% auch durch den Verband insgesamt

vertreten. 17%aller Befragten sehen sich durch keinenVerband repräsentiert.

Der Organisationsgrad liegt allerdings mit 36% aller Befragten höher als die

bisherigen Schätzungen von 10–15%. (Beauftragte der Bundesregierung für

Ausländerfragen 2002: 252)

Hieran schließt ein quantitatives Projekt an der Universität Wien an, in dem sich

Kolb & Mattausch-Yıldız (2013) mit religiöser Alltagspraxis auf der Mikro-Ebene

und muslimischem Leben jenseits muslimischer Organisationen und Moschee-

vereine beschäftigen. Unter Berufung auf die Studie von Haug et al. (2009), die

herausgefunden hat, dass nur etwa 20 Prozent der Musliminnen und Muslime in

Deutschland in einem Moscheeverein Mitglied sind und sich dort engagieren, ge-

hen sie davon aus, dass auch die Mehrzahl der Menschen muslimischen Glaubens

in Österreich keine Moschee besuchen. In ihrer Studie können Aslan et al. zeigen,

dass bei den Musliminnen und Muslimen in Österreich deutliche Unterschiede

und eine große Variationsbreite religiöser Überzeugungen und des alltäglichen

Umgangs mit Religion vorherrschen (Aslan et al. 2017: 450). Sie sprechen daher

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3 Muslimische Gläubige und Organisationen 103

von einer »Veralltäglichung der Religionen« und einer »Vervielfältigung individu-

eller Religiositätsformen« (ebd.: 455). Aufgabe der Islamischen Theologie wäre es,

diese Religiositätsformen zu verstehen und einen geeigneten Umgang mit ihnen

zu finden, denn das »Beharren seitens muslimischer Moscheegemeinden auf be-

kannten religiösen Formen als Normen für den Alltag aber führt entweder zur

Flucht aus der Religion oder aber zur Radikalisierung am Rande der Gesellschaft«

(ebd.: 459).

Auch gemäß Ornig können über den Organisationsgrad der Muslime und

Musliminnen in Österreich keine gesicherten Aussagen getroffen werden, da der

Besuch des Freitagsgebets nur für Männer obligatorisch sei und nur einer von

mehreren Indikatoren für religiöse Praxis. Darüber hinaus sei das Frequentieren

der Moscheen zu muslimischen Festen auch von Frauen und Kindern ungleich

höher als während des Jahres (Ornig 2006: 126).

Lemmen (2003) unterscheidet zwischen Mitgliedern im rechtlichen Sinn, die

nachweislich beigetreten sind, und Mitgliedern im außerordentlichen Sinn, wel-

che alle Muslime sein können, die die Angebote einer Moschee wahrnehmen.

Daher sei die Zahl der Personen, die einer Moschee anhängen, nicht eindeutig

zu bestimmen. Zum Verhältnis von Mitgliedschaft, religiöser Zugehörigkeit und

Wahrnehmung der Angebote von Moscheen führt er aus:

Ein Mensch ist Muslim aufgrund seiner Geburt oder der nachträglichen Kon-

version zum Islam;Mitglied in einemVerein ist er hingegen durchMitwirkung

bei dessen Gründung oder nachträglichen Beitritt. Diese Voraussetzung führt

zur wichtigen Erkenntnis, dass grundsätzlich zwischen den Muslimen einer

betreffenden Stadt und denMitgliedern der dort tätigen islamischen Vereine

zu unterscheiden ist. Man muss keineswegs einem Verein angehören, um die

Angebote der von ihm getragenen Moschee wahrnehmen zu können. (Ebd.:

195)

Er geht davon aus, dass nur eine Minderheit im rechtlichen Sinne Mitglied sei,

die Zahl der Menschen, die sich zugehörig fühlen, sei allerdings schwer zu ermit-

teln (vgl. auch Gartner 2011: 39; Rüegg 2002: 348). Für Yükleyen liegt diese Praxis

in einer pragmatischen Herangehensweise bei der Inanspruchnahme von Dienst-

leistungen in Moscheen begründet. Gläubige wechselten demnach zwischen den

Moscheen und wählten die für sie besten Angebote aus (Yükleyen 2012: 78). Mit-

gliedschaft ist damit nicht exklusiv gedacht in der Form, dass die Angebote der

Moscheen nur Mitgliedern offen stünden. Es lohnt sich daher, einen differen-

zierteren Blick auf die Ausprägungen von Mitgliedschaft, Partizipation und Zu-

gehörigkeit in muslimischen Vereinen zu lenken, was in der empirischen Analyse

dieser Arbeit erfolgen wird (siehe Kap. 5.5).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014 - am 13.02.2026, 15:50:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

