Wie ware es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?
Indigenes Gutes Leben (Sumak Kawsay) als Wissens- und
Bildungsprinzip

David Cortez, Heike Wagner

1. Einleitung

In Ecuador wurden im Zuge der neuen Verfassung des Jahres 2008 die Prinzipien
Gutes Leben (auf Spanisch: Buen Vivir; auf Kichwa: Sumak Kawsay) und Interkultura-
litdt zu zentralen Konzepten der neuen Bildungs- und Wissenspolitik des Staates.
Bildung wurde als Voraussetzung fiir ein gutes Leben definiert. Dass Bildung wich-
tig ist fiir ein gutes, gelingendes Leben, ist sicherlich leicht konsensfihig. Interes-
sant wird es jedoch, wenn hinter die Begriffe, Konzepte und Praxis geschaut wird:
Was heifit eine »Bildung fiir Gutes Leben«? Was wird in Ecuador unter Gutem Leben,
Buen Vivir und Sumak Kawsay verstanden? Und letztlich: Worauf zielt Bildung? Was
sollten Zielhorizonte und Kriterien fiir Wissen und Bildung sein?

Darum soll es im Folgenden gehen und die Ausfithrungen sollen schlielich in
der Beantwortung der Frage miinden, inwieweit die Auseinandersetzung mit dem
indigenen guten Leben aus Ecuador auch Impulse fiir die Bildungsarbeit in Europa
bieten kann.

2. Sumak Kawsay - Indigenes Gutes Leben aus den Anden

Die Debatten und Reflexionen zum andinen Guten Leben haben in den letzten Jahren
weltweit eine grofRe Reichweite und Rezeption erfahren. Es liegen viele Systemati-
sierungen und Ausdifferenzierungen vor (Acosta 2015; Cubillo Guevara 2018; Cortez
2021). Allen gemeinsam ist das Grundverstindnis, wie es auch in der ecuadoriani-
schen Verfassung steht: Ein Leben in Fiille, in Harmonie zwischen den Menschen
und mit der Natur. In der Priambel heift es beispielsweise:

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

Decidimos construir una nueva forma de convivencia ciudadana, en diversidad y
armonfa con la naturaleza, para aclanzar el buen vivir, el sumak kawsay.
(Praambel der ecuadorianischen Verfassung 2008)

Wir haben uns dafiir entschieden, eine neue Form des gesellschaftlichen Zusam-
menlebens zu schaffen, in Diversitit und Harmonie mit der Natur, um das gute
Leben, das Sumak Kawsay zu erlangen.

(eigene Ubersetzung)'

Sumak Kawsay ist Kichwa, die indigene Sprache, die neben dreizehn weiteren am
meisten in Ecuador gesprochen wird. In der ecuadorianischen Verfassung von 2008
erhielt sie den Status einer »Amtssprache fiir interkulturelle Beziehungen« (Con-
stitucién Ecuatoriana, Art. 2). Kawsay heif3t iibersetzt Leben; sumak ist ein Adjektiv
und kann tibersetzt werden mit schén, ganzheitlich, vollkommen. Weiter unten im
Text wird darauf noch niher eingegangen. Fiir den Moment ist zunichst wichtig,
dass die ecuadorianische Verfassung von 2008 das Gute Leben zu einem zentralen
Grundprinzip machte.

In den Artikeln der Verfassung, die speziell der Bildung gewidmet sind (Artikel
26-29), heif’t es beispielsweise: »Sie [die Bildung] stellt einen vorrangigen Bereich
der 6ffentlichen Politik und der staatlichen Investitionen dar, einen Garanten fiir
Gleichheit und soziale Inklusion und eine unabdingbare Voraussetzung fiir ein Gu-
tes Lebenc« (Art. 26). Es geht also um eine Bildung fiir ein Gutes Leben.

3. Eine kurze Genealogie der Bildung fiir ein Gutes Leben

Der Paradigmenwechsel in der Bildungs- und Wissenspolitik in Ecuador geht auf
die Kimpfe und gemeinschaftlichen Widerstandspraktiken indigener Volker Ecua-
dors gegen Ende der 1980er und 1990er Jahre zuriick. Zu dieser Zeit erlangte die
indigene Bewegung immer grofere politische Bedeutung. Eine ihrer wichtigsten
Forderungen an den Staat zielte auf eine entkolonialisierte Bildung. Bildung sollte
ihren konkreten sozialen und kulturellen Realititen entsprechen, ihre eigenen Wis-
sens- und Lebensprinzipien widerspiegeln, diese vermitteln und somitletztlich ihre
Kulturen respektieren. Es ging somit um die Forderung nach Interkulturalititin der
Bildungspolitik.

Die indigene Bewegung wird in dieser Zeit zur Hauptakteurin in den Prozessen
und Programmen der interkulturellen zweisprachigen Bildung (Inuca Lechén 2017).
Diese entstand u.a. als Kritik an der staatlichen Bildungs- und Wissenspolitik, wel-
che sich innerhalb der westlichen Vorstellungen von Entwicklung verortete und Bil-

1 Alle Ubersetzungen ins Deutsche sind eigene.

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

dung sowie Wissen 6konomischen Prinzipien unterordnete. Dies war insbesondere
Anfang der 1990er Jahre bei der aggressiven Umsetzung neoliberaler Entwicklungs-
modelle zu beobachten, welche gekennzeichnet waren durch Okonomismus, Priva-
tisierung und Technokratisierung.

In ihrem Beitrag zur verfassunggebenden Versammlung schrieb die ecuadoria-
nische Indigenenorganisation CONAIE (Confederacién de Nacionalidades Indige-
nas del Ecuador) wie folgt:

»Ecuador erlebt derzeit einen historischen Moment von grofRer Bedeutung. Ein
Moment tiefer Hoffnung fiir die groRe Mehrheiten des Landes, die wir fiir den
Aufbau einer postkapitalistischen und postkolonialen Gesellschaft kimpfen, eine
Cesellschaft, die das gute Leben fordert, das von Generation zu Generation durch
unsere Taitas und Mamas” iiberliefert wurde, eine Gesellschaft, die die Lehren ih-
rer indigenen Volker wiedererlangen und in Harmonie mit unserer Pacha Mama3
[Mutter Kosmos] leben kann« (Conaie 2007: 1).

Die indigene Bewegung ist also eine zentrale Akteurin in diesem Kontext und auch
das Konzept des Buen Vivir bzw. Sumak Kawsay bezieht sich auf indigene Traditio-
nen. Was genau ist nun unter diesen Begrifflichkeiten zu verstehen?

4. Grundlegende Prinzipien des indigenen Guten Lebens

In der ecuadorianischen Verfassung von 2008 finden sich sowohl die Begriffe Sumak
Kawsay als auch Buen Vivir. Ersterer ist den Kiwcha-Traditionen entnommen; letzte-
rer ist die spanische Ubersetzung, wenn auch nicht inhaltlich notwendigerweise das
Aquivalent. Kawsay bedeutet auf Kichwa Leben und das Adjektiv Sumak driickt den
Sinn fiir Ganzheitlichkeit, Vollkommenheit oder auch vollkommene Schinheit aus. In der
Kombination miteinander bezieht sich der Ausdruck Sumak Kawsay auf ein erfiilltes
Leben als Leben in Gemeinschaft, das geprigt ist von harmonischen Beziehungen
zwischen den Menschen und mit ihrer natiirlichen Mitwelt (Chuji u.a. 2023).

Im Prolog der Verfassung wird darunter eine Lebensweise »in Vielfalt und Har-
monie mit der Natur« verstanden. In derselben Verfassung lisst sich jedoch erken-
nen, dass Sumak Kawsay und Buen Vivir nicht immer das Gleiche ausdriicken und

2 Taita ist Vater auf Kichwa; Mama Mutter. Hier sind auf liebevolle Art die Vorfahren gemeint.

3 Im deutschsprachigen Raum ist oft von Pachamama als sMutter Erde< die Rede, was das Kon-
zeptvonsPacha<jedoch viel zu eng setzt. Mutter Erde im Sinne des Bodens, der unter unseren
FiiRen ist, wire >Allpa Mamac. >Pacha« hat vielmehr vielfiltigere Dimensionen, bildet als Ad-
jektiv z.B. einen Superlativ bei >sumakpacha« fiir ssehr schons, bezeichnet aber auch Raum-
und Zeitdimensionen, weshalb>pacha« besser als Kosmos oder mit ahnlichen Begriffen tiber-
setzt werden sollte.

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:

241


https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

vielmehr in verschiedenen Artikeln in sehr unterschiedlichen Diskursen verankert
sind. Uns interessiert im Folgenden vor allem das Konzept des indigenen Guten Le-
bens und weniger das verfassungsmifiige Buen Vivir und dessen politische Umset-
zung.

Zunichst sei betont, dass es natiirlich nicht das eine indigene Gute Leben gibr,
genauso wenig wie sich eine homogene Gruppe von Indigenen oder eine indige-
ne Essenz von Praktiken oder Vorstellungen finden lassen. Es kénnen aber gewis-
se handlungsweisende Grundprinzipien benannt werden, die das Miteinander der
Kichwa im ecuadorianischen Hochland und auch dariiber hinaus im Tiefland so-
wie anderer indigener Gruppen prigen (Macas 2011; Viteri Gualinga 2003). Zentral
ist dabei, dass das Selbstverstindnis nicht anthropozentrisch, also vom Menschen
her und auf den Menschen hin, verstanden wird. Im Zentrum steht vielmehr das
Leben - alles Leben, nicht nur das der Menschen. Vielmehr ist alles beseelt, mitein-
ander verbunden und letztlich Leben (Estermann 1998). Es geht dabei um ein kos-
misches Prinzip: Alles steht in Beziehung zueinander. In der Beziehung, verstanden
auch als Dialog unter allen Lebewesen, wird das Leben erhalten. Die Bedeutung der
Begriffe Leben und Lebewesen geht dabei weit iiber ein europiisches, westlich-natur-
wissenschaftliches Verstindnis hinaus. Beispielsweise konnen auch Vulkane, Fliisse
w.v.m. in diesem ethisch relevanten Sinne lebendig sein. Als Teil und in kosmischer
Verbundenheit allen Lebens ist nicht der Mensch das Zentrum allen Denkens und
Handelns inklusive Wirtschaftens, sondern die Gemeinschaft allen Lebens ist zen-
tral. Estermann fasst dies in ein ethisches Axiom, welches etwas abgewandelt wie
folgt formuliert werden kann:>Handle so, dass Du als Teil der kosmischen Ordnung
zu deren Bewahrung und zum Fortbestehen der vitalen Beziehungen beitrigst und
Stérungen dieser Ordnung vermeidest« (in Abwandlung von Estermann 1998: 258).
Dieser Imperativ bedeutet auch, sich aus der Gemeinschaft allen Lebens heraus und
nicht als Individuum zu verstehen sowie entsprechend zu handeln, und zwar so,
dass alles Leben erhalten und immer aufs Neue wiederhergestellt wird. Dies zeigt
sich ganz deutlich in den sogenannten Marchas por la Vida, die die indigenen Be-
wegungen seit den 1980er Jahren im Widerstand gegeniiber Politiken als Proteste
durchfithren, wann immer lebensfeindliche Politiken geplant bzw. realisiert wer-
den. Erhalt und Widerstand sind dabei innig verkniipft, da es letztlich um ein Ver-
stindnis des Lebens geht, das auch die Menschen innerhalb des Kosmos und somit
zu seiner Mitwelt, der Natur, und zwischen den Menschen untereinander in Bezie-
hung verortet (Cortez/Wagner 2010). In diesem Verstindnis von Welt und Leben als
Gegenseitigkeit erscheint Ausbeutung und Zerst6rung der Natur ebenso absurd wie
Armut unter den Menschen, da beides dem Grundprinzip widerspricht:>Geben, um
zu nehmen. Nehmen, um zu geben¢, wie Estermann (1998) treffend das Prinzip der
Reziprozitit in ein ethisches Axiom fasst.

Lebenserhalt, Pflege, Widerstand und Erinnern daran, dass Leben mehr ist und
dass auch heute noch andere Formen des Lebens gewiirdigt werden und moglich

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

sind, geschieht zudem auch im Feiern. Im Feiern wird die Einheit allen Lebens im
Sinne des Guten Lebens wiederhergestellt. Dies zeigt sich z.B. darin, dass Feste und
Rituale Elemente der Reziprozitit, des Verteilens von Lebensmitteln, des gemein-
schaftlichen Helfens und des Miteinanders beinhalten. Auch werden beispielsweise
Tinze in verschiedenen Himmelsrichtungen oder in Kreisen und Zirkeln und so-
mit in unterschiedlichen Raumdimensionen vollzogen. Zudem erfolgt das Feiern in
Kommunikation mit allen Lebewesen — Vulkane und andere Seinsformen inklusive.

Was bedeutet dies nun fiir die Bildungsarbeit? Warum stellt das Gute Leben
samt seiner soeben erliuterten Praktiken eine zentrale Forderung der indigenen
Bewegungen seit Ende der 1980er Jahre dar?

5. Bildung und Weisheit fiir das Leben

Die Bildungspolitik in Ecuador ist grundsitzlich auch bis heute kaum weniger
von den anthropozentrischen und rationalistischen Prinzipien gepragt, die fiir die
durch den dominanten Globalen Norden geprigte Moderne charakteristisch sind.
Dies wird unten noch niher ausgefithrt. Die Bildungspline sind von den Prinzi-
pien her den europdischen Bildungsplinen sehr dhnlich: Im Zentrum steht der
Mensch, in der Regel wird er als ein Individuum betrachtet, welches vornehmlich
iiber den Vernunftgebrauch (quasi in einem Klassenzimmer sitzend, hérend und
nachdenkend) Wissen erlangt. Die Natur wird hingegen als ein externes Objekt
analysiert, welches im Sinne einer Ressource mit Hilfe des Wissens zur Erfullung
der Bediirfnisse der Menschen genutzt werden soll. Okologische Elemente, auch
die Problematik der Umweltzerstérung und Ideen von Nachhaltigkeit, sind zwar
prasent, Kritik daran wird jedoch innerhalb der Logik des Anthropozentrismus, der
Nutzenlogik und der Natur als externer Entitit artikuliert.

Hier setzt die Forderung nach einer interkulturellen und nach einer Bildung im
Sinne des Sumak Kawsay an: Im indigenen Ansatz, welcher das Leben selbst holis-
tisch ins Zentrum stellt, und auf ein schones, erfiilltes, ganzheitlich gutes Leben in
Vielfalt und Harmonie allen Lebens zielt, sind die Menschen hingegen in Beziehung
mit ihrer Mitwelt, in Beziehung mit dem Kosmos (pacha). Auch das Lernen und die
Bildung im Umgang mit der Natur bzw. Mitwelt sind in diesem Sinne holistisch zu
begreifen: Es verbindet das Verstindnis von Sein im Sinne der indigenen Kosmo-
logie mit den oben erliuterten ethischen Prinzipien und den verschiedenen Wis-
sensformen, die einen Gegenstand multiperspektivisch erfassen. Diese Bildungs-
idee zielt darauf, in Gemeinschaft und in Harmonie mit der Mitwelt leben zu lernen,
wobei Wissen sowohl des Denkens als auch des Fiihlens, Herz und Vernunft, bedarf,
um ein Gleichgewicht im Leben und somit im Zusammenleben zwischen Menschen
und Mitwelt zu erlangen (Escobar 2014). Es geht um ein ganzheitliches Lernen in
Gemeinschaft fiir ein Wissen, das die Gemeinschaft unter den Menschen und mit

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:

243


https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

der Mitwelt ermdglicht. Lernen und Lehren hat daher eine genuin soziale Dimen-
sion, die auch iiber die Menschenwelt hinausreicht. Wissen wird in Gemeinschaft
erlangt und der Gemeinschaft allen Lebens auch wieder zur Verfugung gestellt. In
diesem Sinne geht es auch um Fragen der Ethik, was genau auch im Konzept des
Sumak Kawsay grundgelegt ist.

Wir wollen dies am konkreten Beispiel der indigenen Universitit Amawtay Wasi*
(Haus des Wissens<) etwas niher verdeutlichen. Sie stellt ein paradigmatisches
Beispiel dar fiir eine Bildungspraxis in Ecuador, in der die indigene Kosmologie,
die ethische Perspektive eines Guten Lebens und die Dimension des Wissens zu-
sammenkommen. Es handelt sich um eine staatlich anerkannte Universitit mit
Abschliissen z.B. in Agrardkologie und Ernihrungssouverinitit oder in sozialer
Kommunikation und neuen Kommunikationstechnologien. Die westlichen Wis-
senschaften werden dabei nicht abgelehnt. Es geht vielmehr um einen Dialog des
Wissens und der verschiedenen Wissensformen zugunsten einer Perspektive der
Interkulturalitit, Diversitit und Pluralitit, immer im Horizont eines Dialogs in Ge-
meinschaft der Menschen untereinander und mit allen Lebensformen im Kosmos.
Der Unterschied besteht somit in der Verortung der Lernenden und Lehrenden in-
nerhalb ihrer Gemeinschaften und innerhalb des Kosmos, den ethischen Prinzipien
und Zielen des Wissens.’

6. Kritik am konventionellen Bildungs- und Wissensbegriff

Die Entstehung einer Bildung fiir ein Gutes Leben erfolgt somit in deutlicher Di-
stanzierung vom zivilisatorischen und eurozentrischen Erbe, mit dem die latein-
amerikanischen Nationalstaaten seit Beginn des 19. Jahrhunderts gegriindet wur-
den. Es geht daher auch um Fragen von Kolonialitit im Bildungssystem. Sumak Kaw-
say und Buen Vivir stellen einen alternativen Bildungsvorschlag zur modernen kon-
ventionellen Bildung dar (Walsh 2010).

4 https://uaw.edu.ec/

5 Es gibt mehrere Vorschlige zur Bildung zum Guten Leben, die miteinigen der zentralen The-
sen des Kompetenzansatzes in Dialog treten: die aktive Rolle des Einzelnen, die Interaktion
mit der Umwelt und die Relevanz der sozialen Dimension (Heckhausen 1976). So folgen bei-
spielsweise die Universititen Amawtay Wasi und die Nationale Universitat fiir Bildung der
Konzeption, dass der Kompetenzansatz mit drei zentralen Prinzipien einer Bildung zum Gu-
ten Leben vereinbar ist: mit einer relationalen Weltsicht, mit dem Prinzip der Interkulturali-
tat und mit dem Prinzip des Wissensdialogs (Garcia 2004; Collado u.a. 2018). In den indige-
nen Traditionen wird jedoch davon ausgegangen, dass Wissen sowohl Denken als auch Fiih-
len umfasst, weshalb eine Bildung des Guten Lebens eine relationale Vision beinhaltet, die
nicht mit einer lediglich anthropozentrischen Interpretation des Kompetenzansatzes kom-
patibel ist.

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:


https://uaw.edu.ec/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://uaw.edu.ec/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

Buen Vivir und Sumak Kawsay setzen sich kritisch mit dem Gegensatz zwischen
Natur und Kultur auseinander, der die vorherrschende Sicht des Menschen und
der Welt der modernen Kultur pragt. Das anthropozentrische Gegensatz-Axiom
der Subjekt-Objekt-Relation, das dem wissenschaftlich-technischen Wissen der
Moderne zugrunde liegt, wird in Frage gestellt und insbesondere das mit diesem
Wissensparadigma verbundene 6kologische und soziale Defizit angeprangert. Die
dkologischen und sozialen Krisen der Gegenwart gelten als historisches Scheitern
dieser Axiome der Moderne.

Mit diesen Ansitzen wird das Paradigma positivistischer und grundsitzlich
auch der aufgeklirten (humanistischen) Bildung und des Wissens kritisiert, das
mit der Grindung von Nationalstaaten in lateinamerikanischen Gesellschaften
institutionalisiert wurde. In diesem Sinne stehen Sumak Kawsay und Buen Vivir
nicht nur fiir eine Auseinandersetzung mit dem eurozentrischen Ideal von mo-
derner Kultur und dem darin etablierten Wissen, sondern auch mit der Form der
politischen Subjektivitit des Liberalismus des 19. Jahrhunderts. Im Grunde werden
die Annahmen der vorherrschenden Lebensweise im zeitgendssischen Neolibera-
lismus in Frage gestellt: Okonomismus, Individualismus, Technokratisierung und
Patriarchat. Sumak Kawsay prasentiert somit eine ganzheitliche, kosmologische
und gemeinschaftliche Perspektive, die sich deutlich von der anthropozentri-
schen (Individualismus), kapitalistischen (Okonomismus) und instrumentellen
(Rationalismus) Vision des modernen westlichen Guten Lebens unterscheidet.
Dariiber hinaus beinhaltet es eine Kritik am kolonialen und neokolonialen Erbe
konventioneller Entwicklungsdiskurse (Escobar 1998).

Mit der Aufnahme der Prinzipien des Sumak Kawsay und Buen Vivir in die ecua-
dorianische Verfassung und auch der staatlichen Bildungspolitik als eine Bildung
fir ein Gutes Leben erfolgte also eine Aufnahme von Forderungen der indigenen,
aber auch sozialen und ékologischen Bewegungen® und ein Paradigmenwechsel auf
konzeptioneller Ebene. Wie schaut daher die konkrete Umsetzung der staatlichen
Bildungspolitik fiir ein Gutes Leben in Ecuador aus? Wird mittlerweile also eine an-
dere Bildungspolitik in Ecuador durchgefiihrt?

1. Bildungspolitik fiir ein Gutes Leben in Ecuador
- die konkrete Umsetzung

Mit der neuen Verfassung aus dem Jahr 2008 itbernahm die damalige ecuadoriani-
sche Regierung von Allianza Pais vom Jahr 2007 bis zum Jahr 2017 unter dem Topos
der Revolucion Ciudadana (>Revolution der Biirger und Biirgerinnen<) das Gute Leben

6 Fiir eine detaillierte Analyse der verschiedenen Akteur:innen und deren Forderungen und
Beitrage bei der verfassungsgebenden Versammlung auch: Cortez/Wagner 2010.

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:

245


https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

als tibergeordnetes Regierungsziel und somit auch als Ziel der Bildungspolitik. Un-
sere Analyse bezieht sich daher auch auf diesen Zeitraum.

In der ecuadorianischen Verfassung finden sich mehrere Artikel zum Recht auf
Bildung, zu Interkulturalitit (Art. 26 und 28), zu Entkolonisierung und Dekolonia-
litat des Wissens, Anerkennung und Bewahrung der Traditionen und des Wissens
der Vorfahren (Indigene und Afroamerikaner:innen) (Art. 385). In der bildungspo-
litischen Umsetzung zeigt sich auch klar eine bis dahin nicht gekannte Option fiir
Bildung: Zum ersten Mal in der Geschichte Ecuadors wurden grofRe Investitionen im
Bildungsbereich getitigt. Zu den sichtbarsten gehéren Bildungsreformen, die Stir-
kung der Infrastruktur (Schulen und neue Universititen — auch in lindlichen Re-
gionen) sowie Stipendienprogramme fiir Studien im Ausland. Ein klarer Verdienst
dieser Politik war der Riickgang der Analphabeten- und Unterernihrungsrate sowie
die Professionalisierung des Lehrpersonals an weiterfithrenden und universitiren
Hochschulen. Investitionen in die Bildungspolitik machen einen Unterschied. Dies
ist in Ecuador deutlich gezeigt worden.

Die inhaltliche Umsetzung als Bildungspolitik fir ein Gutes Leben im Sinne
des Buen Vivir oder Sumak Kawsay ist jedoch bei Weitem differenzierter und auch
kritischer zu betrachten: Bei der Implementierung der Bildungspolitik fur das
Gute Leben kam es nimlich zu einer Verdringung der indigenen, alternativen
Prinzipien des Sumak Kawsay und zu einer Umdeutung des guten Lebens mit
neo-aristotelischen und neo-strukturalistischen Entwicklungskonzepten (etwa im
Sinne von Nussbaum/Sen 1993). Sumak Kawsay und Buen Vivir wurden in diesem
Zusammenhang schliefflich immer mehr des kritischen, dekolonialen, indigenen
Gehalts entleert und vielmehr als Regierungsdispositive eingesetzt, um die Pri-
senz indigener und afroecuadorianischer Organisationen im Bildungsbereich zu
kontrollieren. Konkret hief? dies beispielsweise, dass die interkulturelle zweispra-
chige, kultursensible Bildung verdringt wurde. Durch die Umdeutung von Buen
Vivir und die Ubernahme einzelner, gut in die bestehenden Paradigmen integrier-
barer Elemente wie die Betonung der Bedeutung von Gemeinschaft und Natur,
wurden die indigenen und afroecuadorianischen Bewegungen ihrer Forderungen
und Kriterien und dadurch ihrer kritischen Kraft beraubt (Cortez 2017). Eine Folge
dieser politischen Steuerung war die problematische Exotisierung und Folklorisie-
rung indigener und afroamerikanischer Traditionen. Auf diese Weise wurden die
interkulturelle Perspektive und der angestrebte Wissensdialog einer technokrati-
schen Logik untergeordnet, welche von der wissenschaftlich-technischen Vision
des modernen Wissens monopolisiert wird (Walsh 2010). Die oben beschriebenen
indigenen Inhalte des verfassungsmafligen Buen Vivir bzw. Sumak Kawsay wurde
immer mehr verwaschen, zuriickgenommen und in folkloristischen Engfithrungen
ihres urspriinglichen indigenen und interkulturellen Inhalts entleert. Kurzum: Die
konkrete Umsetzung der dffentlichen Bildung fiir ein Gutes Leben ist in Ecuador
ambivalent zu betrachten. Dies gilt neben dem Bildungssektor auch allgemein fir

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

die Politiken des Guten Lebens (Senplades 2007, 2009; Cortez 2021; Cortez/Wagner
2021).

8.

Beitrag von Sumak Kawsay und Gutem Leben in den Bildungsdebatten
in Europa

Was konnte aus den Debatten, Ansitzen und indigenen Praktiken rund um das Gu-

te Leben nun fir die Bildungsdebatten in Europa fruchtbar sein? Hier ein paar Vor-

schlige:

1

2)

Die ganzheitliche und relationale Sicht der Welt (Ontologie) bietet ein Diskussi-
onsszenario, in dem die Themen und Fragen fiir eine erneuerte Bildungsphilo-
sophie iiberdacht werden kénnen. Die kosmozentrische Perspektive indigener
Traditionen stellt im Allgemeinen die anthropozentrische und rationalistische
Matrix moderner Bildungskonzepte des Globalen Nordens in Frage.

Das Lebenskonzeptindigener Traditionen eréffnet Debatten iiber das Verstind-
nis von Natur als Mitwelt und kann somit die Integration und das Eingebunden-
sein des menschlichen Lebens in seine natiirliche Mitwelt erleichtern. Philoso-
phisch gesprochen geht es um ein Umdenken beziiglich der theoretischen Re-
flexionen und praktischen Gestaltungen der Beziehungen zwischen Kultur und
Natur bzw. Mitwelt. Hierzu bietet sich auch ein interkultureller Dialog des Wis-
sens mit europdischen Traditionen an, die ebenso die Mensch-Mitwelt-Bezie-
hung, etwa im Sinne der Annahmen von Rosi Braidottis Posthumanismus (oder
z.B. mit ausgewihlten Ideen von Nietzsche), nicht anthropozentrisch verstehen
und eine Philosophie des Lebens formulieren. Damit kénnte eine Kritik an den
dominanten Prinzipien der Moderne geiibt werden, die Ursachen der derzeiti-
gen multiplen Krise bzw. letztlich der Zivilisationskrise des westlichen moder-
nen Denkens und Lebensstils sind.

Zu dieser Alternative gehort auch das Verstindnis des sozialen Miteinanders
aus einer Perspektive der Gemeinschaft, die sowohl das Leben der Menschen
untereinander als auch das Leben aller Lebensformen in Gemeinschaft betriftt.
Sprich: Das indigene Denken ermoglicht Gemeinschaft zu denken, ohne einen
Bruch mit der Natur aufgrund von Unterordnungs-, Unterwerfungs- und/oder
Zerstorungsverhiltnissen anzunehmen. Das Gemeinschaftsleben driickt sich
in diesem Denken in der Gemeinschaft einer Vielfalt moglicher Daseinsformen
aus. Zur Gemeinschaft geh6ren daher nicht nur Menschen, sondern auch an-
dere Lebewesen, welche ebenso als lebendig und beseelt betrachtet werden und

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:

247


https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

das Recht auf Leben haben wie beispielsweise Fliisse, Berge oder Tiere.” Leh-
rende und Lernende sind Teil dieser Gemeinschaft. Bildung ist im Miteinander
des Lebens verortet und zielt auf dessen Erhalt.

4) Die Vielfalt als zentrales Element von Leben und somit auch Bildung erméglicht
eine Perspektive des Wissens (Erkenntnistheorie), die offen ist fiir Dialoge und
kulturellen Austausch. Dies stellt ein Bekenntnis zu einem Wissensdialog dar,
der sich kritisch mit seiner eigenen komplexen Beziehung zur Macht und den
Institutionen des Wissens auseinandersetzt. Die Entkolonisierung und Deko-
lonialitit des Wissens ist dafiir Voraussetzung und Inspiration zugleich.

Auch wenn in der Umsetzung der staatlichen Bildungspolitik des Guten Lebens in
Ecuador der kritische Gehalt immer mehr in den Hintergrund geriet und sogar zu
einer Entmachtung bis hin zur Ausgrenzung der indigenen und afroecuadoriani-
schen Bewegungen in den Bildungspolitiken fithrte, ist der Impuls, der aus den in-
digenen Ansitzen des Wissens und der Bildung des Guten Lebens kommt, dadurch
nicht geringer geworden. Es lohnt sich, sich auch in Europa damit auseinanderzu-
setzen, sich inspirieren zu lassen, zu lernen und vor allem auch zu >ver-lernen<. Im
interkulturellen Dialog des Wissens geht es nimlich nicht nur darum, voneinander
zu lernen, sondern auch offen zu sein, iiber die eigenen Voraussetzungen und Prin-
zipien des Denkens wie Wissens kritisch nachzudenken. Im aktuellen Kontext der
multiplen Krisen kann in dieser Hinsicht das holistische und kosmische Verstindnis
eines >Lebens in Beziehungs, des In-Beziehung-Seins mit dem Leben/Kosmos, ein
guter Impuls fiir die Frage nach den Prinzipien von Bildung sein: Es zielt auf eine
Bildung fiir ein ganzheitliches, schones, gutes Leben fiir alle in Harmonie miteinan-
der, darauf dieses zu lehren und sich dafiir einzusetzen; es leistet Widerstand gegen
lebensfeindliche Praktiken, feiert gleichzeitig das Leben und erinnert dabei daran,
dass Leben mehr ist als kapitalistische Gewinnmaximierung, als Individualismus,
Anthropo- und Technozentrismus. Im Dialog der Wissensformen und Lebensprak-
tiken kann Neues und Zukunft erwachsen und damit auch eine Bildung, die Leben
schafft und erhilt.

Literatur

Acosta, Alberto (2015), Buen Vivir. Vom Recht aufein gutes Leben, Miinchen.
Asamblea Nacional del Ecuador (2008), Constitucion 2008. Dejemos el pasado atras, Con-
stitucion publicada en el Registro Oficial N.° 449: 2.0 de octubre de 2008, Quito.

7 Zu Debatten rund um das Thema der Rechte der Natur: z.B. Gutmann 2021 und die Website:
https://www.rechte-der-natur.de/de/.
8 Giuliano/Berisso 2014.

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:


https://www.rechte-der-natur.de/de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rechte-der-natur.de/de/

David Cortez, Heike Wagner: Wie wére es mit Bildung fiir ein Gutes Leben?

Braidotti, Rosi (2014), Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen, Frankfurt a.M./
New York.

Chuji, Monica/Rengifo, Grimaldo/Gudynas, Eduardo (2023), »Buen Vivir (Gutes
Leben)«, in: Ashish Kothari/Ariel Salleh/Arturo Escobar/Federico Demaria/
Alberto Acosta (Hg.), Pluriversum. Ein Lexikon des guten Lebens fiir alle, Neu-Ulm,
S. 129-131.

Collado, Javier/Madrofiero, Mario/Alvarez Freddy (2018), »Educacién transdisci-
plinar: formando en competencias para el buen vivir«, Ensaio: aval. Pol. Pibl.
Educ., Bd. 26, n. 100, Rio de Janeiro, S. 619—644.

CONAIE (2007), Propuesta de la CONAIE frente a la Asamblea Constituyente, Principios y
lineamientos para la nueva constitucion del Ecuador. Por un Estado Plurinacional, Uni-
tario, Soberano, Incluyente, Equitativo y Laico, Quito.

Cortez, David (2013), »El >buen vivir« — Ein alternatives Entwicklungsparadigma?«,
in: Hans-Jiirgen Burchardt/Kristina Dietz/Rainer Olschliger (Hg.), Umwelt und
Entwicklung in Lateinamerika. Impuls und Analysen aus Lateinamerika, Baden-Ba-
den, S. 61-78.

Cortez, David (2017), »Der Ubergang von >Sumak Kawsay« zum neoextraktivisti-
schen >Buen Vivir«, in: Stefan Peters/Hans-Jiirgen Burchardt (Hg.), Umwelt und
Entwicklung in globaler Perspektive. Ressourcen-Konflikte-Degrowth, Frankfurt a.M./
New York, S. 205-222.

Cortez, David (2021), Sumak kawsay y buen vivir, sdispositivos del desarrollo? Etica ambi-
entaly gobierno global, Quito.

Cortez, David/Wagner, Heike (2010), »Zur Genealogie des indigenen >guten Lebens«
(>sumak kawsay<) in Ecuador, in: Leo Gabriel/Herbert Berger (Hg.), Lateiname-
rikas Demokratien im Umbruch, Wien, S. 167-2.00.

Cortez, David/Wagner, Heike (2021), »Gutes Leben zwischen indigener Alternati-
ve und Regierungspolitik«, in: Christian Tauchner (Hg.), Gutes Leben. Zwischen
Machbarkeit und Verletzlichkeit, Bd. 42, Siegburg, S. 87-109.

Cubillo-Guevara, Ana Patricia/Vanhulst, Julien/Hidalgo-Capitin, Antonio Luis/
Beling, Adrian (2018), »Die lateinamerikanischen Diskurse zu buen vivir. Ent-
stehung, Institutionalisierung und Veridnderungs, in: Peripherie, Nr, 149. Jg. 38,
S. 8-28.

Escobar, Arturo (1998), La invencién del Tercer Mundo. Construccion y deconstruccién del
desarrollo, a. d. Engl. v. D. Ochoa, Bogot4.

Escobar, Arturo (2014). Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio
y diferencias, Medellin.

Estermann, Josef (1998), Filosofia andina. Estudio intercultural de la sabiduria autéctona
andina, Quito.

Garcia, Jorge (Hg.) (2004), Sumak yachaypi, alli kawsaypipash yachakuna = Aprender en
la sabiduria y el buen vivir = Learning wisdom and the good way to live, Quito.

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:

249


https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Vervielfaltigungen der Vernunft: Kulturen

Giuliano, Facundo/Berisso, Daniel (2014), »Educacién y decolonialidad: aprender a
desaprender para poder re-aprender. Un didlogo geopolitico-pedagdgico con
Walter Mignolox, in: Revista Del IICE/35, S. 61-71.

Gutmann, Andreas (2021), »Der globale Trend zu Rechten der Natur: Entsteht ein
dekoloniales und 6kologisches Recht von unten?«, in: Frank Adloff/Tanja Busse
(Hg.), Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben, Frankfurt a.M./
New York, S. 133-146.

Heckhausen, Heinz (1976), »Kompetenz«, in: Joachim Ritter/Karlfried Griinder
(Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 4:1-K, Basel, S. 922f.

Inuca Lechén, José Benjamin (2017), Yachay tinkuy o encuentroy confrontacion de saberes:
genealogia de la interculturalidad y del buen vivir en la educacion de los pueblos kichwas
del Ecuador desde mediados del siglo XX, Quito.

Macas, Luis (2011), »El Sumak Kawsayx, in: Gabriela Weber (Hg.), Debates sobre coop-
eracion y modelos de desarrollo. Perspectivas desde la Sociedad Civil del Ecuador, Quito,
S. 47-60.

Netzwerk Rechte der Natur, letzter Zugriff: 10.02.2025,
https://www.rechte-der-natur.de.

Nussbaum, Martha/Sen, Amartya (1993), The quality of life, New York.

SENPLADES (Secretaria Nacional de Planificacién y Desarrollo) (2007), Plan Na-
cional de Desarrollo 2007-2010, Quito.

SENPLADES (2009), Plan Nacional para el buen vivir 2009-2013. Construyendo un Estado
Plurinacional e Intercultural, Quito.

Viteri Gualinga, Carlos (2003), Simak Kausai. Una respuesta viable al desarrollo. Tesis de
licenciatura en Antropologia Aplicada, Quito.

Walsh, Catherine (2009), Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)coloniales de
nuestra época, Quito.

Walsh, Catherine (2010), »Development as Buen Vivir: Institutional arrangements
and (de)colonial entanglementsc, in: Development, Jg. 53, H.1, S. 15-21.

am 14.02.2026, 11:43:56. Op:


https://www.rechte-der-natur.de
https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rechte-der-natur.de

