
Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 

Indigenes Gutes Leben (Sumak Kawsay) als Wissens- und 

Bildungsprinzip 

David Cortez, Heike Wagner 

1. Einleitung 

In Ecuador wurden im Zuge der neuen Verfassung des Jahres 2008 die Prinzipien 
Gutes Leben (auf Spanisch: Buen Vivir; auf Kichwa: Sumak Kawsay) und Interkultura
lität zu zentralen Konzepten der neuen Bildungs- und Wissenspolitik des Staates. 
Bildung wurde als Voraussetzung für ein gutes Leben definiert. Dass Bildung wich
tig ist für ein gutes, gelingendes Leben, ist sicherlich leicht konsensfähig. Interes
sant wird es jedoch, wenn hinter die Begriffe, Konzepte und Praxis geschaut wird: 
Was heißt eine »Bildung für Gutes Leben«? Was wird in Ecuador unter Gutem Leben, 
Buen Vivir und Sumak Kawsay verstanden? Und letztlich: Worauf zielt Bildung? Was 
sollten Zielhorizonte und Kriterien für Wissen und Bildung sein? 

Darum soll es im Folgenden gehen und die Ausführungen sollen schließlich in 
der Beantwortung der Frage münden, inwieweit die Auseinandersetzung mit dem 
indigenen guten Leben aus Ecuador auch Impulse für die Bildungsarbeit in Europa 
bieten kann. 

2. Sumak Kawsay – Indigenes Gutes Leben aus den Anden 

Die Debatten und Reflexionen zum andinen Guten Leben haben in den letzten Jahren 
weltweit eine große Reichweite und Rezeption erfahren. Es liegen viele Systemati
sierungen und Ausdifferenzierungen vor (Acosta 2015; Cubillo Guevara 2018; Cortez 
2021). Allen gemeinsam ist das Grundverständnis, wie es auch in der ecuadoriani
schen Verfassung steht: Ein Leben in Fülle, in Harmonie zwischen den Menschen 
und mit der Natur. In der Präambel heißt es beispielsweise: 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

Decidimos construir una nueva forma de convivencia ciudadana, en diversidad y
armonía con la naturaleza, para aclanzar el buen vivir, el sumak kawsay.
(Präambel der ecuadorianischen Verfassung 2008)

Wir haben uns dafür entschieden, eine neue Form des gesellschaftlichen Zusam

menlebens zu schaffen, in Diversität und Harmonie mit der Natur, um das gute
Leben, das Sumak Kawsay zu erlangen.
(eigene Übersetzung)1

Sumak Kawsay ist Kichwa, die indigene Sprache, die neben dreizehn weiteren am
meisten in Ecuador gesprochen wird. In der ecuadorianischen Verfassung von 2008
erhielt sie den Status einer »Amtssprache für interkulturelle Beziehungen« (Con
stitución Ecuatoriana, Art. 2). Kawsay heißt übersetzt Leben; sumak ist ein Adjektiv
und kann übersetzt werden mit schön, ganzheitlich, vollkommen. Weiter unten im
Text wird darauf noch näher eingegangen. Für den Moment ist zunächst wichtig,
dass die ecuadorianische Verfassung von 2008 das Gute Leben zu einem zentralen
Grundprinzip machte.

In den Artikeln der Verfassung, die speziell der Bildung gewidmet sind (Artikel
26–29), heißt es beispielsweise: »Sie [die Bildung] stellt einen vorrangigen Bereich
der öffentlichen Politik und der staatlichen Investitionen dar, einen Garanten für
Gleichheit und soziale Inklusion und eine unabdingbare Voraussetzung für ein Gu
tes Leben« (Art. 26). Es geht also um eine Bildung für ein Gutes Leben.

3. Eine kurze Genealogie der Bildung für ein Gutes Leben

Der Paradigmenwechsel in der Bildungs- und Wissenspolitik in Ecuador geht auf
die Kämpfe und gemeinschaftlichen Widerstandspraktiken indigener Völker Ecua
dors gegen Ende der 1980er und 1990er Jahre zurück. Zu dieser Zeit erlangte die
indigene Bewegung immer größere politische Bedeutung. Eine ihrer wichtigsten
Forderungen an den Staat zielte auf eine entkolonialisierte Bildung. Bildung sollte
ihren konkreten sozialen und kulturellen Realitäten entsprechen, ihre eigenen Wis
sens- und Lebensprinzipien widerspiegeln, diese vermitteln und somit letztlich ihre
Kulturen respektieren. Es ging somit um die Forderung nach Interkulturalität in der
Bildungspolitik.

Die indigene Bewegung wird in dieser Zeit zur Hauptakteurin in den Prozessen
und Programmen der interkulturellen zweisprachigen Bildung (Inuca Lechón 2017).
Diese entstand u.a. als Kritik an der staatlichen Bildungs- und Wissenspolitik, wel
che sich innerhalb der westlichen Vorstellungen von Entwicklung verortete und Bil

1 Alle Übersetzungen ins Deutsche sind eigene.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 241 

dung sowie Wissen ökonomischen Prinzipien unterordnete. Dies war insbesondere 
Anfang der 1990er Jahre bei der aggressiven Umsetzung neoliberaler Entwicklungs
modelle zu beobachten, welche gekennzeichnet waren durch Ökonomismus, Priva
tisierung und Technokratisierung. 

In ihrem Beitrag zur verfassunggebenden Versammlung schrieb die ecuadoria
nische Indigenenorganisation CONAIE (Confederación de Nacionalidades Indíge
nas del Ecuador) wie folgt: 

»Ecuador erlebt derzeit einen historischen Moment von großer Bedeutung. Ein 
Moment tiefer Hoffnung für die große Mehrheiten des Landes, die wir für den 
Aufbau einer postkapitalistischen und postkolonialen Gesellschaft kämpfen, eine 
Gesellschaft, die das gute Leben fördert, das von Generation zu Generation durch 
unsere Taitas und Mamas2 überliefert wurde, eine Gesellschaft, die die Lehren ih
rer indigenen Völker wiedererlangen und in Harmonie mit unserer Pacha Mama3 
[Mutter Kosmos] leben kann« (Conaie 2007: 1). 

Die indigene Bewegung ist also eine zentrale Akteurin in diesem Kontext und auch 
das Konzept des Buen Vivir bzw. Sumak Kawsay bezieht sich auf indigene Traditio
nen. Was genau ist nun unter diesen Begrifflichkeiten zu verstehen? 

4. Grundlegende Prinzipien des indigenen Guten Lebens 

In der ecuadorianischen Verfassung von 2008 finden sich sowohl die Begriffe Sumak 
Kawsay als auch Buen Vivir. Ersterer ist den Kiwcha-Traditionen entnommen; letzte
rer ist die spanische Übersetzung, wenn auch nicht inhaltlich notwendigerweise das 
Äquivalent. Kawsay bedeutet auf Kichwa Leben und das Adjektiv Sumak drückt den 
Sinn für Ganzheitlichkeit, Vollkommenheit oder auch vollkommene Schönheit aus. In der 
Kombination miteinander bezieht sich der Ausdruck Sumak Kawsay auf ein erfülltes 
Leben als Leben in Gemeinschaft, das geprägt ist von harmonischen Beziehungen 
zwischen den Menschen und mit ihrer natürlichen Mitwelt (Chuji u.a. 2023). 

Im Prolog der Verfassung wird darunter eine Lebensweise »in Vielfalt und Har
monie mit der Natur« verstanden. In derselben Verfassung lässt sich jedoch erken
nen, dass Sumak Kawsay und Buen Vivir nicht immer das Gleiche ausdrücken und 

2 Taita ist Vater auf Kichwa; Mama Mutter. Hier sind auf liebevolle Art die Vorfahren gemeint. 
3 Im deutschsprachigen Raum ist oft von Pachamama als ›Mutter Erde‹ die Rede, was das Kon

zept von ›Pacha‹ jedoch viel zu eng setzt. Mutter Erde im Sinne des Bodens, der unter unseren 
Füßen ist, wäre ›Allpa Mama‹. ›Pacha‹ hat vielmehr vielfältigere Dimensionen, bildet als Ad
jektiv z.B. einen Superlativ bei ›sumakpacha‹ für ›sehr schön‹, bezeichnet aber auch Raum- 
und Zeitdimensionen, weshalb ›pacha‹ besser als Kosmos oder mit ähnlichen Begriffen über
setzt werden sollte. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

vielmehr in verschiedenen Artikeln in sehr unterschiedlichen Diskursen verankert
sind. Uns interessiert im Folgenden vor allem das Konzept des indigenen Guten Le
bens und weniger das verfassungsmäßige Buen Vivir und dessen politische Umset
zung.

Zunächst sei betont, dass es natürlich nicht das eine indigene Gute Leben gibt,
genauso wenig wie sich eine homogene Gruppe von Indigenen oder eine indige
ne Essenz von Praktiken oder Vorstellungen finden lassen. Es können aber gewis
se handlungsweisende Grundprinzipien benannt werden, die das Miteinander der
Kichwa im ecuadorianischen Hochland und auch darüber hinaus im Tiefland so
wie anderer indigener Gruppen prägen (Macas 2011; Viteri Gualinga 2003). Zentral
ist dabei, dass das Selbstverständnis nicht anthropozentrisch, also vom Menschen
her und auf den Menschen hin, verstanden wird. Im Zentrum steht vielmehr das
Leben – alles Leben, nicht nur das der Menschen. Vielmehr ist alles beseelt, mitein
ander verbunden und letztlich Leben (Estermann 1998). Es geht dabei um ein kos
misches Prinzip: Alles steht in Beziehung zueinander. In der Beziehung, verstanden
auch als Dialog unter allen Lebewesen, wird das Leben erhalten. Die Bedeutung der
Begriffe Leben und Lebewesen geht dabei weit über ein europäisches, westlich-natur
wissenschaftliches Verständnis hinaus. Beispielsweise können auch Vulkane, Flüsse
u.v.m. in diesem ethisch relevanten Sinne lebendig sein. Als Teil und in kosmischer
Verbundenheit allen Lebens ist nicht der Mensch das Zentrum allen Denkens und
Handelns inklusive Wirtschaftens, sondern die Gemeinschaft allen Lebens ist zen
tral. Estermann fasst dies in ein ethisches Axiom, welches etwas abgewandelt wie
folgt formuliert werden kann: ›Handle so, dass Du als Teil der kosmischen Ordnung
zu deren Bewahrung und zum Fortbestehen der vitalen Beziehungen beiträgst und
Störungen dieser Ordnung vermeidest‹ (in Abwandlung von Estermann 1998: 258).
Dieser Imperativ bedeutet auch, sich aus der Gemeinschaft allen Lebens heraus und
nicht als Individuum zu verstehen sowie entsprechend zu handeln, und zwar so,
dass alles Leben erhalten und immer aufs Neue wiederhergestellt wird. Dies zeigt
sich ganz deutlich in den sogenannten Marchas por la Vida, die die indigenen Be
wegungen seit den 1980er Jahren im Widerstand gegenüber Politiken als Proteste
durchführen, wann immer lebensfeindliche Politiken geplant bzw. realisiert wer
den. Erhalt und Widerstand sind dabei innig verknüpft, da es letztlich um ein Ver
ständnis des Lebens geht, das auch die Menschen innerhalb des Kosmos und somit
zu seiner Mitwelt, der Natur, und zwischen den Menschen untereinander in Bezie
hung verortet (Cortez/Wagner 2010). In diesem Verständnis von Welt und Leben als
Gegenseitigkeit erscheint Ausbeutung und Zerstörung der Natur ebenso absurd wie
Armut unter den Menschen, da beides dem Grundprinzip widerspricht: ›Geben, um
zu nehmen. Nehmen, um zu geben‹, wie Estermann (1998) treffend das Prinzip der
Reziprozität in ein ethisches Axiom fasst.

Lebenserhalt, Pflege, Widerstand und Erinnern daran, dass Leben mehr ist und
dass auch heute noch andere Formen des Lebens gewürdigt werden und möglich

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 243 

sind, geschieht zudem auch im Feiern. Im Feiern wird die Einheit allen Lebens im 
Sinne des Guten Lebens wiederhergestellt. Dies zeigt sich z.B. darin, dass Feste und 
Rituale Elemente der Reziprozität, des Verteilens von Lebensmitteln, des gemein
schaftlichen Helfens und des Miteinanders beinhalten. Auch werden beispielsweise 
Tänze in verschiedenen Himmelsrichtungen oder in Kreisen und Zirkeln und so
mit in unterschiedlichen Raumdimensionen vollzogen. Zudem erfolgt das Feiern in 
Kommunikation mit allen Lebewesen – Vulkane und andere Seinsformen inklusive. 

Was bedeutet dies nun für die Bildungsarbeit? Warum stellt das Gute Leben 
samt seiner soeben erläuterten Praktiken eine zentrale Forderung der indigenen 
Bewegungen seit Ende der 1980er Jahre dar? 

5. Bildung und Weisheit für das Leben 

Die Bildungspolitik in Ecuador ist grundsätzlich auch bis heute kaum weniger 
von den anthropozentrischen und rationalistischen Prinzipien geprägt, die für die 
durch den dominanten Globalen Norden geprägte Moderne charakteristisch sind. 
Dies wird unten noch näher ausgeführt. Die Bildungspläne sind von den Prinzi
pien her den europäischen Bildungsplänen sehr ähnlich: Im Zentrum steht der 
Mensch, in der Regel wird er als ein Individuum betrachtet, welches vornehmlich 
über den Vernunftgebrauch (quasi in einem Klassenzimmer sitzend, hörend und 
nachdenkend) Wissen erlangt. Die Natur wird hingegen als ein externes Objekt 
analysiert, welches im Sinne einer Ressource mit Hilfe des Wissens zur Erfüllung 
der Bedürfnisse der Menschen genutzt werden soll. Ökologische Elemente, auch 
die Problematik der Umweltzerstörung und Ideen von Nachhaltigkeit, sind zwar 
präsent, Kritik daran wird jedoch innerhalb der Logik des Anthropozentrismus, der 
Nutzenlogik und der Natur als externer Entität artikuliert. 

Hier setzt die Forderung nach einer interkulturellen und nach einer Bildung im 
Sinne des Sumak Kawsay an: Im indigenen Ansatz, welcher das Leben selbst holis
tisch ins Zentrum stellt, und auf ein schönes, erfülltes, ganzheitlich gutes Leben in 
Vielfalt und Harmonie allen Lebens zielt, sind die Menschen hingegen in Beziehung 
mit ihrer Mitwelt, in Beziehung mit dem Kosmos (pacha). Auch das Lernen und die 
Bildung im Umgang mit der Natur bzw. Mitwelt sind in diesem Sinne holistisch zu 
begreifen: Es verbindet das Verständnis von Sein im Sinne der indigenen Kosmo
logie mit den oben erläuterten ethischen Prinzipien und den verschiedenen Wis
sensformen, die einen Gegenstand multiperspektivisch erfassen. Diese Bildungs
idee zielt darauf, in Gemeinschaft und in Harmonie mit der Mitwelt leben zu lernen, 
wobei Wissen sowohl des Denkens als auch des Fühlens, Herz und Vernunft, bedarf, 
um ein Gleichgewicht im Leben und somit im Zusammenleben zwischen Menschen 
und Mitwelt zu erlangen (Escobar 2014). Es geht um ein ganzheitliches Lernen in 
Gemeinschaft für ein Wissen, das die Gemeinschaft unter den Menschen und mit 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

der Mitwelt ermöglicht. Lernen und Lehren hat daher eine genuin soziale Dimen
sion, die auch über die Menschenwelt hinausreicht. Wissen wird in Gemeinschaft
erlangt und der Gemeinschaft allen Lebens auch wieder zur Verfügung gestellt. In
diesem Sinne geht es auch um Fragen der Ethik, was genau auch im Konzept des
Sumak Kawsay grundgelegt ist.

Wir wollen dies am konkreten Beispiel der indigenen Universität Amawtay Wasi4
(›Haus des Wissens‹) etwas näher verdeutlichen. Sie stellt ein paradigmatisches
Beispiel dar für eine Bildungspraxis in Ecuador, in der die indigene Kosmologie,
die ethische Perspektive eines Guten Lebens und die Dimension des Wissens zu
sammenkommen. Es handelt sich um eine staatlich anerkannte Universität mit
Abschlüssen z.B. in Agrarökologie und Ernährungssouveränität oder in sozialer
Kommunikation und neuen Kommunikationstechnologien. Die westlichen Wis
senschaften werden dabei nicht abgelehnt. Es geht vielmehr um einen Dialog des
Wissens und der verschiedenen Wissensformen zugunsten einer Perspektive der
Interkulturalität, Diversität und Pluralität, immer im Horizont eines Dialogs in Ge
meinschaft der Menschen untereinander und mit allen Lebensformen im Kosmos.
Der Unterschied besteht somit in der Verortung der Lernenden und Lehrenden in
nerhalb ihrer Gemeinschaften und innerhalb des Kosmos, den ethischen Prinzipien
und Zielen des Wissens.5

6. Kritik am konventionellen Bildungs- und Wissensbegriff

Die Entstehung einer Bildung für ein Gutes Leben erfolgt somit in deutlicher Di
stanzierung vom zivilisatorischen und eurozentrischen Erbe, mit dem die latein
amerikanischen Nationalstaaten seit Beginn des 19. Jahrhunderts gegründet wur
den. Es geht daher auch um Fragen von Kolonialität im Bildungssystem. Sumak Kaw
say und Buen Vivir stellen einen alternativen Bildungsvorschlag zur modernen kon
ventionellen Bildung dar (Walsh 2010).

4 https://uaw.edu.ec/

5 Es gibt mehrere Vorschläge zur Bildung zum Guten Leben, die mit einigen der zentralen The
sen des Kompetenzansatzes in Dialog treten: die aktive Rolle des Einzelnen, die Interaktion
mit der Umwelt und die Relevanz der sozialen Dimension (Heckhausen 1976). So folgen bei
spielsweise die Universitäten Amawtay Wasi und die Nationale Universität für Bildung der
Konzeption, dass der Kompetenzansatz mit drei zentralen Prinzipien einer Bildung zum Gu
ten Leben vereinbar ist: mit einer relationalen Weltsicht, mit dem Prinzip der Interkulturali
tät und mit dem Prinzip des Wissensdialogs (García 2004; Collado u.a. 2018). In den indige
nen Traditionen wird jedoch davon ausgegangen, dass Wissen sowohl Denken als auch Füh
len umfasst, weshalb eine Bildung des Guten Lebens eine relationale Vision beinhaltet, die
nicht mit einer lediglich anthropozentrischen Interpretation des Kompetenzansatzes kom

patibel ist.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://uaw.edu.ec/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://uaw.edu.ec/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 245 

Buen Vivir und Sumak Kawsay setzen sich kritisch mit dem Gegensatz zwischen 
Natur und Kultur auseinander, der die vorherrschende Sicht des Menschen und 
der Welt der modernen Kultur prägt. Das anthropozentrische Gegensatz-Axiom 
der Subjekt-Objekt-Relation, das dem wissenschaftlich-technischen Wissen der 
Moderne zugrunde liegt, wird in Frage gestellt und insbesondere das mit diesem 
Wissensparadigma verbundene ökologische und soziale Defizit angeprangert. Die 
ökologischen und sozialen Krisen der Gegenwart gelten als historisches Scheitern 
dieser Axiome der Moderne. 

Mit diesen Ansätzen wird das Paradigma positivistischer und grundsätzlich 
auch der aufgeklärten (humanistischen) Bildung und des Wissens kritisiert, das 
mit der Gründung von Nationalstaaten in lateinamerikanischen Gesellschaften 
institutionalisiert wurde. In diesem Sinne stehen Sumak Kawsay und Buen Vivir 
nicht nur für eine Auseinandersetzung mit dem eurozentrischen Ideal von mo
derner Kultur und dem darin etablierten Wissen, sondern auch mit der Form der 
politischen Subjektivität des Liberalismus des 19. Jahrhunderts. Im Grunde werden 
die Annahmen der vorherrschenden Lebensweise im zeitgenössischen Neolibera
lismus in Frage gestellt: Ökonomismus, Individualismus, Technokratisierung und 
Patriarchat. Sumak Kawsay präsentiert somit eine ganzheitliche, kosmologische 
und gemeinschaftliche Perspektive, die sich deutlich von der anthropozentri
schen (Individualismus), kapitalistischen (Ökonomismus) und instrumentellen 
(Rationalismus) Vision des modernen westlichen Guten Lebens unterscheidet. 
Darüber hinaus beinhaltet es eine Kritik am kolonialen und neokolonialen Erbe 
konventioneller Entwicklungsdiskurse (Escobar 1998). 

Mit der Aufnahme der Prinzipien des Sumak Kawsay und Buen Vivir in die ecua
dorianische Verfassung und auch der staatlichen Bildungspolitik als eine Bildung 
für ein Gutes Leben erfolgte also eine Aufnahme von Forderungen der indigenen, 
aber auch sozialen und ökologischen Bewegungen6 und ein Paradigmenwechsel auf 
konzeptioneller Ebene. Wie schaut daher die konkrete Umsetzung der staatlichen 
Bildungspolitik für ein Gutes Leben in Ecuador aus? Wird mittlerweile also eine an
dere Bildungspolitik in Ecuador durchgeführt? 

7. Bildungspolitik für ein Gutes Leben in Ecuador 
– die konkrete Umsetzung 

Mit der neuen Verfassung aus dem Jahr 2008 übernahm die damalige ecuadoriani
sche Regierung von Allianza País vom Jahr 2007 bis zum Jahr 2017 unter dem Topos 
der Revolución Ciudadana (›Revolution der Bürger und Bürgerinnen‹) das Gute Leben 

6 Für eine detaillierte Analyse der verschiedenen Akteur:innen und deren Forderungen und 
Beiträge bei der verfassungsgebenden Versammlung auch: Cortez/Wagner 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

als übergeordnetes Regierungsziel und somit auch als Ziel der Bildungspolitik. Un
sere Analyse bezieht sich daher auch auf diesen Zeitraum.

In der ecuadorianischen Verfassung finden sich mehrere Artikel zum Recht auf
Bildung, zu Interkulturalität (Art. 26 und 28), zu Entkolonisierung und Dekolonia
lität des Wissens, Anerkennung und Bewahrung der Traditionen und des Wissens
der Vorfahren (Indigene und Afroamerikaner:innen) (Art. 385). In der bildungspo
litischen Umsetzung zeigt sich auch klar eine bis dahin nicht gekannte Option für
Bildung: Zum ersten Mal in der Geschichte Ecuadors wurden große Investitionen im
Bildungsbereich getätigt. Zu den sichtbarsten gehören Bildungsreformen, die Stär
kung der Infrastruktur (Schulen und neue Universitäten – auch in ländlichen Re
gionen) sowie Stipendienprogramme für Studien im Ausland. Ein klarer Verdienst
dieser Politik war der Rückgang der Analphabeten- und Unterernährungsrate sowie
die Professionalisierung des Lehrpersonals an weiterführenden und universitären
Hochschulen. Investitionen in die Bildungspolitik machen einen Unterschied. Dies
ist in Ecuador deutlich gezeigt worden.

Die inhaltliche Umsetzung als Bildungspolitik für ein Gutes Leben im Sinne
des Buen Vivir oder Sumak Kawsay ist jedoch bei Weitem differenzierter und auch
kritischer zu betrachten: Bei der Implementierung der Bildungspolitik für das
Gute Leben kam es nämlich zu einer Verdrängung der indigenen, alternativen
Prinzipien des Sumak Kawsay und zu einer Umdeutung des guten Lebens mit
neo-aristotelischen und neo-strukturalistischen Entwicklungskonzepten (etwa im
Sinne von Nussbaum/Sen 1993). Sumak Kawsay und Buen Vivir wurden in diesem
Zusammenhang schließlich immer mehr des kritischen, dekolonialen, indigenen
Gehalts entleert und vielmehr als Regierungsdispositive eingesetzt, um die Prä
senz indigener und afroecuadorianischer Organisationen im Bildungsbereich zu
kontrollieren. Konkret hieß dies beispielsweise, dass die interkulturelle zweispra
chige, kultursensible Bildung verdrängt wurde. Durch die Umdeutung von Buen
Vivir und die Übernahme einzelner, gut in die bestehenden Paradigmen integrier
barer Elemente wie die Betonung der Bedeutung von Gemeinschaft und Natur,
wurden die indigenen und afroecuadorianischen Bewegungen ihrer Forderungen
und Kriterien und dadurch ihrer kritischen Kraft beraubt (Cortez 2017). Eine Folge
dieser politischen Steuerung war die problematische Exotisierung und Folklorisie
rung indigener und afroamerikanischer Traditionen. Auf diese Weise wurden die
interkulturelle Perspektive und der angestrebte Wissensdialog einer technokrati
schen Logik untergeordnet, welche von der wissenschaftlich-technischen Vision
des modernen Wissens monopolisiert wird (Walsh 2010). Die oben beschriebenen
indigenen Inhalte des verfassungsmäßigen Buen Vivir bzw. Sumak Kawsay wurde
immer mehr verwaschen, zurückgenommen und in folkloristischen Engführungen
ihres ursprünglichen indigenen und interkulturellen Inhalts entleert. Kurzum: Die
konkrete Umsetzung der öffentlichen Bildung für ein Gutes Leben ist in Ecuador
ambivalent zu betrachten. Dies gilt neben dem Bildungssektor auch allgemein für

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 247 

die Politiken des Guten Lebens (Senplades 2007, 2009; Cortez 2021; Cortez/Wagner 
2021). 

8. Beitrag von Sumak Kawsay und Gutem Leben in den Bildungsdebatten 
in Europa 

Was könnte aus den Debatten, Ansätzen und indigenen Praktiken rund um das Gu
te Leben nun für die Bildungsdebatten in Europa fruchtbar sein? Hier ein paar Vor
schläge: 

1) Die ganzheitliche und relationale Sicht der Welt (Ontologie) bietet ein Diskussi
onsszenario, in dem die Themen und Fragen für eine erneuerte Bildungsphilo
sophie überdacht werden können. Die kosmozentrische Perspektive indigener 
Traditionen stellt im Allgemeinen die anthropozentrische und rationalistische 
Matrix moderner Bildungskonzepte des Globalen Nordens in Frage. 

2) Das Lebenskonzept indigener Traditionen eröffnet Debatten über das Verständ
nis von Natur als Mitwelt und kann somit die Integration und das Eingebunden
sein des menschlichen Lebens in seine natürliche Mitwelt erleichtern. Philoso
phisch gesprochen geht es um ein Umdenken bezüglich der theoretischen Re
flexionen und praktischen Gestaltungen der Beziehungen zwischen Kultur und 
Natur bzw. Mitwelt. Hierzu bietet sich auch ein interkultureller Dialog des Wis
sens mit europäischen Traditionen an, die ebenso die Mensch-Mitwelt-Bezie
hung, etwa im Sinne der Annahmen von Rosi Braidottis Posthumanismus (oder 
z.B. mit ausgewählten Ideen von Nietzsche), nicht anthropozentrisch verstehen 
und eine Philosophie des Lebens formulieren. Damit könnte eine Kritik an den 
dominanten Prinzipien der Moderne geübt werden, die Ursachen der derzeiti
gen multiplen Krise bzw. letztlich der Zivilisationskrise des westlichen moder
nen Denkens und Lebensstils sind. 

3) Zu dieser Alternative gehört auch das Verständnis des sozialen Miteinanders 
aus einer Perspektive der Gemeinschaft, die sowohl das Leben der Menschen 
untereinander als auch das Leben aller Lebensformen in Gemeinschaft betrifft. 
Sprich: Das indigene Denken ermöglicht Gemeinschaft zu denken, ohne einen 
Bruch mit der Natur aufgrund von Unterordnungs-, Unterwerfungs- und/oder 
Zerstörungsverhältnissen anzunehmen. Das Gemeinschaftsleben drückt sich 
in diesem Denken in der Gemeinschaft einer Vielfalt möglicher Daseinsformen 
aus. Zur Gemeinschaft gehören daher nicht nur Menschen, sondern auch an
dere Lebewesen, welche ebenso als lebendig und beseelt betrachtet werden und 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

das Recht auf Leben haben wie beispielsweise Flüsse, Berge oder Tiere.7 Leh
rende und Lernende sind Teil dieser Gemeinschaft. Bildung ist im Miteinander
des Lebens verortet und zielt auf dessen Erhalt.

4) Die Vielfalt als zentrales Element von Leben und somit auch Bildung ermöglicht
eine Perspektive des Wissens (Erkenntnistheorie), die offen ist für Dialoge und
kulturellen Austausch. Dies stellt ein Bekenntnis zu einem Wissensdialog dar,
der sich kritisch mit seiner eigenen komplexen Beziehung zur Macht und den
Institutionen des Wissens auseinandersetzt. Die Entkolonisierung und Deko
lonialität des Wissens ist dafür Voraussetzung und Inspiration zugleich.

Auch wenn in der Umsetzung der staatlichen Bildungspolitik des Guten Lebens in
Ecuador der kritische Gehalt immer mehr in den Hintergrund geriet und sogar zu
einer Entmachtung bis hin zur Ausgrenzung der indigenen und afroecuadoriani
schen Bewegungen in den Bildungspolitiken führte, ist der Impuls, der aus den in
digenen Ansätzen des Wissens und der Bildung des Guten Lebens kommt, dadurch
nicht geringer geworden. Es lohnt sich, sich auch in Europa damit auseinanderzu
setzen, sich inspirieren zu lassen, zu lernen und vor allem auch zu ›ver-lernen‹8. Im
interkulturellen Dialog des Wissens geht es nämlich nicht nur darum, voneinander
zu lernen, sondern auch offen zu sein, über die eigenen Voraussetzungen und Prin
zipien des Denkens wie Wissens kritisch nachzudenken. Im aktuellen Kontext der
multiplen Krisen kann in dieser Hinsicht das holistische und kosmische Verständnis
eines ›Lebens in Beziehung‹, des In-Beziehung-Seins mit dem Leben/Kosmos, ein
guter Impuls für die Frage nach den Prinzipien von Bildung sein: Es zielt auf eine
Bildung für ein ganzheitliches, schönes, gutes Leben für alle in Harmonie miteinan
der, darauf dieses zu lehren und sich dafür einzusetzen; es leistet Widerstand gegen
lebensfeindliche Praktiken, feiert gleichzeitig das Leben und erinnert dabei daran,
dass Leben mehr ist als kapitalistische Gewinnmaximierung, als Individualismus,
Anthropo- und Technozentrismus. Im Dialog der Wissensformen und Lebensprak
tiken kann Neues und Zukunft erwachsen und damit auch eine Bildung, die Leben
schafft und erhält.

Literatur

Acosta, Alberto (2015), Buen Vivir. Vom Recht auf ein gutes Leben, München.
Asamblea Nacional del Ecuador (2008), Constitución 2008. Dejemos el pasado atrás, Con

stitución publicada en el Registro Oficial N.º 449: 20 de octubre de 2008, Quito.

7 Zu Debatten rund um das Thema der Rechte der Natur: z.B. Gutmann 2021 und die Website:

https://www.rechte-der-natur.de/de/.

8 Giuliano/Berisso 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rechte-der-natur.de/de/
https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rechte-der-natur.de/de/


David Cortez, Heike Wagner: Wie wäre es mit Bildung für ein Gutes Leben? 249 

Braidotti, Rosi (2014), Posthumanismus: Leben jenseits des Menschen, Frankfurt a.M./ 
New York. 

Chuji, Monica/Rengifo, Grimaldo/Gudynas, Eduardo (2023), »Buen Vivir (Gutes 
Leben)«, in: Ashish Kothari/Ariel Salleh/Arturo Escobar/Federico Demaria/ 
Alberto Acosta (Hg.), Pluriversum. Ein Lexikon des guten Lebens für alle, Neu-Ulm, 
S. 129–131. 

Collado, Javier/Madroñero, Mario/Álvarez Freddy (2018), »Educación transdisci
plinar: formando en competencias para el buen vivir«, Ensaio: aval. Pol. Públ. 
Educ., Bd. 26, n. 100, Rio de Janeiro, S. 619–644. 

CONAIE (2007), Propuesta de la CONAIE frente a la Asamblea Constituyente, Principios y 
lineamientos para la nueva constitución del Ecuador. Por un Estado Plurinacional, Uni
tario, Soberano, Incluyente, Equitativo y Laico, Quito. 

Cortez, David (2013), »El ›buen vivir‹ – Ein alternatives Entwicklungsparadigma?«, 
in: Hans-Jürgen Burchardt/Kristina Dietz/Rainer Ölschläger (Hg.), Umwelt und 
Entwicklung in Lateinamerika. Impuls und Analysen aus Lateinamerika, Baden-Ba
den, S. 61–78. 

Cortez, David (2017), »Der Übergang von ›Sumak Kawsay‹ zum neoextraktivisti
schen ›Buen Vivir‹«, in: Stefan Peters/Hans-Jürgen Burchardt (Hg.), Umwelt und 
Entwicklung in globaler Perspektive. Ressourcen-Konflikte-Degrowth, Frankfurt a.M./ 
New York, S. 205–222. 

Cortez, David (2021), Sumak kawsay y buen vivir, ¿dispositivos del desarrollo? Ética ambi
ental y gobierno global, Quito. 

Cortez, David/Wagner, Heike (2010), »Zur Genealogie des indigenen ›guten Lebens‹ 
(›sumak kawsay‹) in Ecuador«, in: Leo Gabriel/Herbert Berger (Hg.), Lateiname
rikas Demokratien im Umbruch, Wien, S. 167–200. 

Cortez, David/Wagner, Heike (2021), »Gutes Leben zwischen indigener Alternati
ve und Regierungspolitik«, in: Christian Tauchner (Hg.), Gutes Leben. Zwischen 
Machbarkeit und Verletzlichkeit, Bd. 42, Siegburg, S. 87–109. 

Cubillo-Guevara, Ana Patricia/Vanhulst, Julien/Hidalgo-Capitán, Antonio Luis/ 
Beling, Adrián (2018), »Die lateinamerikanischen Diskurse zu buen vivir. Ent
stehung, Institutionalisierung und Veränderung«, in: Peripherie, Nr, 149. Jg. 38, 
S. 8–28. 

Escobar, Arturo (1998), La invención del Tercer Mundo. Construcción y deconstrucción del 
desarrollo, a. d. Engl. v. D. Ochoa, Bogotá. 

Escobar, Arturo (2014). Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio 
y diferencias, Medellín. 

Estermann, Josef (1998), Filosofía andina. Estudio intercultural de la sabiduría autóctona 
andina, Quito. 

García, Jorge (Hg.) (2004), Sumak yachaypi, alli kawsaypipash yachakuna = Aprender en 
la sabiduría y el buen vivir = Learning wisdom and the good way to live, Quito. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Vervielfältigungen der Vernunft: Kulturen

Giuliano, Facundo/Berisso, Daniel (2014), »Educación y decolonialidad: aprender a
desaprender para poder re-aprender. Un diálogo geopolítico-pedagógico con
Walter Mignolo«, in: Revista Del IICE/35, S. 61–71.

Gutmann, Andreas (2021), »Der globale Trend zu Rechten der Natur: Entsteht ein
dekoloniales und ökologisches Recht von unten?«, in: Frank Adloff/Tanja Busse
(Hg.), Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben, Frankfurt a.M./
New York, S. 133–146.

Heckhausen, Heinz (1976), »Kompetenz«, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer
(Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4: I-K, Basel, S. 922f.

Inuca Lechón, José Benjamín (2017), Yachay tinkuy o encuentro y confrontación de saberes:
genealogía de la interculturalidad y del buen vivir en la educación de los pueblos kichwas
del Ecuador desde mediados del siglo XX, Quito.

Macas, Luis (2011), »El Sumak Kawsay«, in: Gabriela Weber (Hg.), Debates sobre coop
eración y modelos de desarrollo. Perspectivas desde la Sociedad Civil del Ecuador, Quito,
S. 47–60.

Netzwerk Rechte der Natur, letzter Zugriff: 10.02.2025,
https://www.rechte-der-natur.de.

Nussbaum, Martha/Sen, Amartya (1993), The quality of life, New York.
SENPLADES (Secretaría Nacional de Planificación y Desarrollo) (2007), Plan Na

cional de Desarrollo 2007–2010, Quito.
SENPLADES (2009), Plan Nacional para el buen vivir 2009–2013. Construyendo un Estado

Plurinacional e Intercultural, Quito.
Viteri Gualinga, Carlos (2003), Súmak Káusai. Una respuesta viable al desarrollo. Tesis de

licenciatura en Antropología Aplicada, Quito.
Walsh, Catherine (2009), Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)coloniales de

nuestra época, Quito.
Walsh, Catherine (2010), »Development as Buen Vivir: Institutional arrangements

and (de)colonial entanglements«, in: Development, Jg. 53, H.1, S. 15–21.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-018 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rechte-der-natur.de
https://doi.org/10.14361/9783839474044-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.rechte-der-natur.de

