2 Die akademische Islamische Theologie in
Deutschland. Geschichte und
Entstehungskontext

Im folgenden Kapitel wird der Kontext beschrieben, in dem das Fach
Islamische Theologie entstanden ist. Fiir das Anliegen einer Geschichte
der Islamischen Theologie in Deutschland sind mehrere Entstehungs-
pfade relevant: der Kontext islamischer Lehranstalten und Universititen
in Landern mit muslimischer Mehrheitsbevolkerung (2.1) wie auch das
Vorhaben einer Imamausbildung in Deutschland (2.2). Im Anschluss
an meine Ausfithrungen zu diesen Entstehungspfaden wird es darum ge-
hen, die eigentliche Etablierung der Islamischen Theologie in Deutsch-
land zu beschreiben (2.3) und sie vor dem Hintergrund anderer europdi-
scher Lander zu betrachten (2.4).

2.1 Vorldufer: Islamisches Wissen in Lindern mit muslimischer
Mehrheitsbevolkerung

Als die Lehrstiihle fiir Islamische Theologie in Deutschland gegriindet
wurden, wurde sich meist affirmativ, zum Teil auch abgrenzend, auf
islamische Wissenschaften und Theologie in Landern mit muslimischen
Mehrheiten bezogen. Es ergibt in diesen Landerkontexten Sinn, die bei-
den Formen Theologie und islamische Wissenschaften zunichst zusam-
menfassend als islambezogene Wissenschaften in den Blick zu nehmen.
Damit sind islamische Studien wie auch Islamische Theologie und gene-
rell Ficher gemeint, die reklamieren, den Islam zu behandeln.> Unter
der Akademisierung des Islams verstehe ich die Institutionalisierung und

3 Die diesbeziigliche Frage einer Innen- oder Auflenperspektive, die sich in der
Islamischen Theologie stellt, wurde lange in den in Deutschland bereits vor
der Islamischen Theologie existierenden Theologien diskutiert. Alkier und Heim-
brock etwa sprechen vor dem Hintergrund der Evangelischen Theologie kritisch
von einem Zwang zum ausschlieflenden, dualistischen Modell der Innen- und
Aufenperspektive, dem die Theologie ausgesetzt sei, und sehen es als Auftrag der
~Theologie heute“ (Alkier & Heimbrock 2011: 146), die bindre Logik aufzubrechen,
da diese weder der Religionswissenschaft noch der Theologie gerecht werde. In
den Religionswissenschaften wird die Frage der Innen- und Auflenperspektive
ebenfalls bereits linger vor dem Hintergrund der Unterscheidung zwischen emi-
schen und etischen Perspektiven diskutiert (vgl. Beyer 2003: 146; Mostowlansky
& Rota 2016). Auf die hierbei ebenfalls relevante Geschichte der Islamwissenschaft
gehen Schulze (2012) und Engelhardt (2017) néher ein.

21

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lehre islambezogenen Wissens in Fachern oder Disziplinen in hoheren
Bildungsinstitutionen. Bevor ich einen kurzen Uberblick zu islamischen
Wissenschaften gebe, ist zundchst klarzustellen, was unter islamischer
Theologie aus islamwissenschaftlicher Perspektive verstanden wird. Die
Islamwissenschaftlerin Rotraud Wielandt definiert islamische Theologie
wie folgt:

~Theology is about doctrines of faith and the normative texts and methodological
principles they are based on. What Muslim scholars understand nowadays by theo-
logy when using this term or its Turkish equivalent ilahiyat, is not confined to
kalam in its traditional sense. [...] [T]heology is defined here as the systematic
rational reflection on and discussion of the tenets of the Islamic faith, as well
as their foundations and the methods by which their knowledge is attained. In
addition, the term ‘theology’ will deliberately not be restricted to the ideas of
persons holding a degree of a faculty of theology or belonging to the ranks of
professional religious scholars. This approach takes account of the fact that since
the second half of the nineteenth century quite a few substantial contributions
to Islamic theological thought were made by intellectuals mainly trained in fields
outside theology” (Wielandt 2016: 707; Hervorh. im Orig.)

Islamische Theologie bezeichnet demnach nicht primér eine organisati-
onsformige Verfasstheit, sondern intellektuelle Diskurse, vor allem Ge-
lehrten-Diskurse auflerhalb einer formellen Theologie. Insofern seien
unter islamischer Theologie, wie auch Engelhardt mit Blick auf das
Fach in Deutschland festhalt, ,islamisch-theologische[.] Wissensordnun-
gen in Tradition und Gegenwart“ (Engelhardt 2017: 68f.) zu verstehen.
Im Vergleich zu der kurzen Geschichte der deutschsprachigen islamisch-
theologischen Diskurse handelt es sich um ein Wissensgebiet, das eine
lange Tradition und Geschichte aufweist. So kam es seit dem Ende
des 1. Jahrhunderts islamischer Zeitrechnung (ab ca. 780 n. Chr.) zur
Entstehung theologischer Literatur in Form von Traktaten wie auch des
hadith als literarische Form (Berger 2010: 30), das als eine der zentralen
islamischen Quellen der islamischen Theologie dient. Das islamische
Recht als Teil der islamischen Theologie findet seine Anfange um 700
n. Chr,, also mit dem Beginn der Sammlung prophetischer Handlungen
und Ausspriiche (Goldziher 1981: 68; Ebert 2010: 194).

Auf die islamische Theologie im Sinne dieser langen Tradition, auf das
theologische Literaturkorpus wie auch auf die Organisation islamischer
Lehre in Landern mit lingerer islamischer Tradition beziehen sich die
Akteure in der Islamischen Theologie in Deutschland: Erstens sind eini-
ge der Lehrenden an Hochschulen oder Medresen zum Teil auch von
klassischen islamischen Gelehrten ausgebildet worden. Einige der Do-
zenten verfiigen liber eine sogenannte traditionelle islamische Bildung
und haben an traditionellen Bildungsanstalten in Jordanien, Pakistan

22

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder Syrien studiert, einige an Universititen beispielsweise in Agypten
oder der Tiirkei.* Zweitens haben die Gremien die inhaltliche Ausge-
staltung der Curricula vor dem Hintergrund der inhaltlichen und wis-
senschaftstheoretischen Auseinandersetzung mit bereits existierenden
islamischen Studien vorgenommen. Drittens pflegen die Studierenden,
die Lehrenden und die Zentren iiber Netzwerke, Austauschprogramme
oder Studienkooperationen Kontakt zu islamisch-theologischen Studien
in diesen Landern. Inhaltlich beziehen sich die Studierenden in den In-
terviews auf islamische Wissenschaft als Teil der Islamischen Theologie
in Deutschland (etwa curricular) oder aber als eine Form der Lehre, die
sie sich wiinschen. Die Diskurstradition der islamischen Theologie, wie
sie von Wielandt definiert wird, ist insofern als zentraler Bezugshorizont
tiir das Fach Islamische Theologie zu verstehen.

Einige der heutigen theologischen Fakultiten und auch Universitaten
in Landern mit muslimischer Mehrheitsbevolkerung sind aus Moscheen
oder auch Medresen hervorgegangen. Daneben entstanden staatliche
Lehranstalten, die nicht nur als Institutionen, sondern vor allem auch
durch ihre Absolventen in Konkurrenz zu den religiosen Lehranstal-
ten traten. Dies stief§ eine Dualisierung unterschiedlicher Bildungssyste-
me zwischen islamischen und modernen Wissenschaften im Laufe des
19. und 20. Jahrhunderts an (Wielandt 2016: 710), die auf die Koloniali-
sierung zuriickzufiihren ist, in der die Medresen an sozio-6konomischer
Relevanz verloren (Bano 2018: 3). Die religiésen Bildungssysteme wur-
den beibehalten und zusitzlich wurden moderne sikulare Institutionen
eingerichtet. Dies gilt nicht nur institutionell, sondern auch ideenge-
schichtlich, da die Innovationen im Bereich des islamischen Rechts nicht
in die Theologie iiberfiithrt wurden, genauso wie die Modernisierer kein
Interesse gehabt hitten, Einfluss auf das kalam zu nehmen (Wielandt
2016: 710). Aus diesem Grund schlussfolgert Wielandt, dass in der is-
lamischen Theologie nur geringe Verdnderungen im Vergleich zu vor
150 Jahren festzustellen seien (Wielandt 2016: 711). Dies lasse sich auch
als Grund fiir das Nebeneinander religiéser und sakularer Bildungsinsti-
tutionen festhalten, das sich im Bereich der islamischen Theologie in
vielen Landern (z. B. Marokko, Irak, Syrien) herausgebildet hat.

4 Unter den sogenannten traditionellen islamischen Schulen werden gemeinhin
Medresen, islamische Schulen, d. h. religiose Lehranstalten gefasst, in denen
mannliche Schiiler unterrichtet werden und es oftmals zundchst um das Memorie-
ren des Korans geht. Diese traditionellen Lehranstalten waren bis ins 19. Jahrhun-
dert hinein ,die einzigen relevanten Produzenten von systematischen Modellen
der Welterklarung und -ordnung® (Berger 2010: 23). Die Absolventen waren einst
Privatleute, sind aber — denn auch die frommen Stiftungen wurden zunehmend
staatlich kontrolliert - zu Angestellten der staatlichen Biirokratie geworden.

23

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als zentraler Ort islamisch-theologischer Wissensproduktion in Lén-
dern mit muslimischer Mehrheitsbevolkerung ist auch die akademische
Universititstheologie in der Tiirkei, Agypten oder Bosnien-Herzegowina
zu nennen. Hohe Reputation als islamische Lehrinstitute genieflen im
deutschsprachigen islamisch-theologischen Feld die Al-Azhar-Universi-
tit in Agypten wie auch die moderne tiirkische Universititstheologie
(u. a. in Ankara, Istanbul, Konya). So meint ein interviewter Dozent:

»ja also Theologie studiert man eher (2) woanders wenn man in der Tiirkei aufge-
wachsen=und=sozialisiert ist dann studiert man halt dort Theologie (1) also wir
haben jetzt nicht so den Ruf dass sie dass sie jetzt extra nach Deutschland kommen
um Theologie zu studieren so weit sind wir noch nicht (1) aber in einigen Jahren
vielleicht“ (EG-Kog, 554-560).

Diese Theologien haben eine im Vergleich langere Geschichte: In der
Tiirkei beispielsweise wurden die Medresen 1924 geschlossen und als Er-
satz eine theologische Fakultat an der Universitat Istanbul eingerichtet.
Diese hatte eine neue religiose Erziehung auf Grundlage modernen wis-
senschaftlichen Denkens im Zuge des Projekts der sékularen Republik
zum Ziel (Wielandt 2016: 711). Nach der SchliefSung 1933 wurde 1949 an
der Universitdt Ankara eine neue Fakultit aufgebaut. Vergleichbar mit
dieser Fakultdt gibt es mittlerweile zwanzig Fakultiten in der gesamten
Tiirkei.

Auch wenn die islamischen Wissenschaften oder die Theologien an
modernen Universititen in islamisch gepriagten Lindern eine ldngere
Geschichte aufweisen als in europdischen Landern, so handelt es sich
auch dort um ein relativ junges Phianomen (ab den 1910er Jahren) im
Vergleich zur Ideengeschichte der islamischen Theologie, da davor kei-
ne Integration zwischen religiosen und sdkularen Bildungsinstitutionen
vollzogen wurde (Engelhardt 2017: 236). Das Nebeneinander verschie-
dener Theologien ist jedoch ebenso wenig neu wie die Theologie als
Austragungsort von Abgrenzungen und Verhéltnissen zwischen Religion
und sdkularer Universitdt.® Die unterschiedlichen Bildungs- und Reli-
gionskonstellationen erscheinen entscheidend dafiir, in welcher Form
Religion akademisiert wurde. In den Universitaten und religiosen Lehr-

5> Ahnlich auch die Hoffaung des Rechtswissenschaftlers Ferreiro Galguera (2011:
21).

Ganz anders als fiir andere europaische Lander stellt sich der Forschungsstand
historischer Arbeiten fiir Linder mit muslimischen Mehrheitsverhdltnissen dar.
Ceri¢ (2007), Kari¢ (2012) und Schreiner (2009) etwa zeichnen die Geschichte
der Akademisierung in Bosnien-Herzegowina nach und geben einen genauen
Einblick iiber die Entwicklungen in Sarajevo. Entsprechende historische Arbeiten
stehen fiir die wesentlich jiingeren Institutionen europiischer Lander noch aus, in
denen die Muslime eine Minderheit darstellen.

6

24

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anstalten hat sich ein Kanon herausgebildet, auch wenn die jeweiligen
Wissensformen auch hier stark durch die regionalen politischen, kultu-
rellen und religiosen Verhiltnisse geprégt sind (Engelhardt 2017: 83).
Die Definition einer Theologie als glaubensbezogene Wissenschaft im
Falle der deutschsprachigen Theologie ist ebenso kultur- und zeitspezi-
fisch: Einerseits verlduft die Bezeichnung islamische Wissenschaft quer
dazu und die stirkere Betonung von figh oder kalam wird jeweils an
den Standorten unterschiedlich praktiziert, andererseits verlduft auch
die Bezeichnung Islamic Studies, die im englischsprachigen Sprachraum
gebrauchlich ist, quer zum deutschen Theologieverstindnis. Angesichts
der studentischen Kultur und des Prestiges, das beispielsweise die Al-
Azhar-Universitdt oder auch die islamische Theologie in der Tiirkei bei
den Studierenden geniefit, weist jedoch ein Dozent auch auf die falschen
Bilder einiger Studierender iiber diese Lehranstalten hin, weil in islami-
schen Landern der Unterricht auch - so das von ihm genannte Beispiel -
nicht fur das Gebet unterbrochen werde (EG-Fares: 522-524).

Auch wenn also die Reputation der Islamischen Theologie nicht mit
der in der Tiirkei oder Agypten zu vergleichen ist, so ist es doch zen-
tral, dass die Theologien als ,Pritexte” (Engelhardt 2017: 69) fiir die
Genese neuer islamischer Institutionalisierungen fungieren. Die genann-
ten religiosen Lehranstalten werden in dem Fach immer wieder als Ver-
gleichshorizont herangezogen. Das betrifft beispielsweise die Intensitat
der Ausbildung, so sagt eine andere Dozentin:

wvor allem wenn ich mir die Leute im Iran [...] angucke was fiir Ausbildungen die
haben wie lange die dafiir studieren um {iberhaupt sich Koranexeget nennen zu
diirfen (4) dann (2) braucht es bei uns @doch noch sehr [...] viel Zeit@“ (EG-Kaya:
256-250).

7 Dazu zihlen ,die Wissenschaften, die sich mit Koran und Sunna als Grundquellen
des Islams befassen (‘uliim al-qur’an und ‘uliim al-hadit); die islamischen Rechts-
wissenschaften (usil al-figh); die Dogmatik (agida), die systematische Theologie
(kalam); und die Wissenschaft vom Sufismus (‘ilm at-tasawwuf)“ (Engelhardt
2017: 81; Hervorh. im Orig.). In der Islamwissenschaft und spater der deutschspra-
chigen Islamischen Theologie ist dabei laut Engelhardt wiederholt tiber den Stel-
lenwert von kalam zu anderen Subdisziplinen diskutiert worden. In der Islamwis-
senschaft war in einigen viel rezipierten Schriften (Josef van Ess, Geert Hendrich)
die Rede davon, dass die eigentlich zentrale Rolle in der Islamische Theologie
der kalam zu erhalten habe. Dieser Annahme stellt Engelhardt neuere Arbeiten
etwa von Thomas Bauer und Timothy Winter gegeniiber, die argumentieren, dass
es ,der Vielfalt der islamisch-theologischen Subdisziplinen nicht gerecht [werde],
nur den kalam mit Theologie gleichzusetzen® (Engelhardt 2017: 73; Hervorh. im
Orig.). Demnach handele es sich bei der Gleichsetzung von kalam mit islamischer
Theologie um eine Uberbetonung durch Islamwissenschaftler und muslimische
Denker und dies gehe auf Kosten des islamischen Rechts (figh), das in der Islami-
schen Theologie zentral zu setzen sei.

25

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Vergleich dienen die Institutionen in den genannten Lindern zudem
in Bezug auf die Lehrinhalte. So sagt ein Dozent: ,von den Curricula
unterscheiden wir uns ein wenig [...] wir versuchen so eine Verbindung
herzustellen zwischen klassischen Texten und modernen Texten fiir alle
Bereiche” (EG-Fares: 220-228).

Der Blick auf islamische Wissenschaft und Lehre in Liandern mit
muslimischer Mehrheitsbevolkerung macht deutlich: Inhaltlich (Curri-
cula, Lehrinhalte), institutionell (Kooperation) und personell (Lehren-
de, Auslandssemester) dienen die genannten Lehrstitten als (ideelle)
Vorlaufer fiir die Islamische Theologie.® Es zeigt sich auflerdem, dass
beiderseits islamische Wissensordnungen an sakularen Universititen wie
auch traditionelle religiose Lehranstalten als Beziige fiir die Islamische
Theologie in Deutschland dienen (Engelhardt 2017: 68ft.). Sie dienen
an anderer Stelle jedoch auch als Abgrenzungsfolie fiir die Spezifik
der Islamischen Theologie in Deutschland, was die Grundlagen des
Curriculums, die Lehr- und Lernkultur und die Intensitat des Studiums
betrifft.

2.2 Vorldufer: eine Imamausbildung fiir Deutschland?

Die Geschichte der Islamischen Theologie wie auch der Imamausbil-
dung beruht — und so ist jedwede Form von Praxis zu denken - also auf
bereits vorgingigen und verflochtenen Praktiken, Institutionalisierungen
wie auch Deinstitutionalisierungen. Das Motiv, eine Imamausbildung
in Deutschland zu etablieren, war in der Akademisierung des neuen
Fachs Islamische Theologie leitend. Doch lange bevor 6ffentlich der Ruf
laut wurde, Imame in Deutschland iiber eine Islamische Theologie aus-
zubilden, haben die Gemeinden unabhingig von staatlichen Initiativen
Ausbildungs- und Rekrutierungspraktiken entwickelt. Diese Imamaus-
bildungen sind durch die Ausbildungspraktiken der Herkunftslander
muslimischer Migrant:innen gepréagt worden, durch neue Anforderun-
gen in Deutschland, an die die Imame auch ihre Tatigkeitsfelder anpas-
sen mussten (vgl. Ceylan 2010: 64f.), und durch die Mdglichkeiten, suk-
zessive auch in Deutschland in den Verbanden Imame fiir die eigenen
Moscheen auszubilden (vgl. Kamp 2006).

8 Ob hier theologische Schulen fiir die neue Islamische Theologie prigend wirken
oder allein das Basiscurriculum sich beispielsweise im islamischen Recht an dem
Kanon in der Tirkei orientiert, ist dabei von Standort zu Standort verschieden
und miisste in einer eingehenden islamwissenschaftlichen Analyse erdrtert wer-
den.

26

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit der Zunahme an Moscheen in Deutschland hat auch die Zahl
an Imamen zugenommen, die zundchst in anderen Landern (v. a. der
Tiirkei) ausgebildet worden waren (Jacobs & Lipowsky 2019: 2f.).° Doch
auch schon davor waren Vorbeter und Imame in den provisorischen
Gebetsraumen, Moscheen und auch zuweilen fir Vereine aktiv,!? die
meist niedrig entlohnt wurden oder ehrenamtlich titig waren.! Bis heute
sind es in den muslimischen Gemeinden meist tempordr vertraglich
gebundene Imame, die als — wie der Religionspadagoge Biilent Ugar
die Aufgabe des Imams definiert — , religiose[.] Repréasentant[en] der isla-
mischen Gemeinde und ihrer unmittelbaren theologisch wissenschaftli-
chen Instanz (Ugar 2010: 4) fungieren.

Zeitlich lassen sich erste Griindungen von Koranschulen in Deutsch-
land ab den 1970er Jahren feststellen,'? als Moscheen aus den Wohn-
heimen der sog. Gastarbeiter heraus in eigene Raume verlegt wurden
und von der Einbettung der Moscheen in den ,0rtlichen und sogar
bundesweiten 6konomischen Netzwerk[en]“ (Tietze 2001: 36) gespro-
chen werden kann. Dass sich konkret Ausbildungsstdtten fiir Imame in
Deutschland etabliert haben, ist eng mit der Griindung von religiosen

9 Mittlerweile haben einige Autorinnen (Attia 2015; Berman 2007; Spielhaus 2013)
deutlich gemacht, dass das oftmals herangezogene historische Narrativ des Islams
als Gastarbeiterreligion in Deutschland dariiber hinwegtausche, dass auch zuvor
Muslime in Deutschland lebten. Es sei dennoch eine Zunahme in Quantitit
(durch Migration und Postmigration) und 6ffentlicher Aufmerksambkeit (infolge
von Islamismus und Islamophobie) zu verzeichnen.

So weist Lemmen darauf hin, dass 1958 der Verein Geistliche Verwaltung der Mus-
limfliichtlinge in der Bundesrepublik Deutschland e. V. fiir muslimische Gefliichtete
gegriindet wurde, die auf der Seite der deutschen Armee gekdmpft hatten und nun
auf der Flucht vor der Roten Armee waren. Sie wurden durch zwei Imame betreut,
deren Anstellung aus Bundesmitteln finanziert wurde (Lemmen 2017: 312).

Die Unterscheidung zwischen Vorbeter und Imam ist diffus und nicht so klar wie
hier impliziert. So fithrt Kamp (2006: 41) zur Unterscheidung zwischen beiden
Rollen aus: ,Die Inhalte und Abschliisse sind dabei nicht einheitlich festgelegt.
Ceylan dagegen unterscheidet zwischen der Rolle des Imams als Vorbeter, die im
Prinzip jeder Muslim einnehmen kann, und Imamen, die in Moscheen angestellt
sind. Fiir Letztere sei eine Varianz im Qualifikationsniveau und Aufgabenspek-
trum festzustellen (vgl. Ceylan 2010: 26), wobei sich der Aufgabenbereich auch
aus der Qualifikation, der religiésen und der individuellen Verortung ableite (Cey-
lan 2010: 27). An dieser Stelle sei angemerkt, dass in den Verhandlungen iiber
eine mogliche Imamausbildung in Deutschland der Professionsbegriff aus dem
Priesteramt auf das Imambild iibertragen wurde.

Eine frithe Institutionalisierung islamischer Religions- und Kulturpraxis in
Deutschland stellt der Verband der Islamischen Kulturzentren eV. (VIKZ) dar,
der 1973 in Koln gegriindet wurde (vgl. http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.
html; z. a. 30.06.2017). Er wurde laut Verband fiir die Bediirfnissen der damaligen
smuslimischen, vor allem der tiirkischen Gastarbeiter in Deutschland“ (ebd.),
gegriindet.

10

11

12

27

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.html
http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.html
https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.html
http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.html

Vereinen und damit einhergehend Moscheen und Moscheeverbidnden
verbunden. Bis heute unterhélt etwa die Ditib hauptamtliche Imame, die
aus der Tiirkei nach Deutschland entsandt werden und entsprechend in
der Tiirkei ausgebildet worden sind.” Seit den 2010er Jahren findet sich
eine Kombination verschiedener Ausbildungsformen: So absolvieren die
Imame und Hodschas beim VIKZ ein Auslandsjahr in der Tiirkei, nach
einer Ausbildungszeit von zwei Jahren in Deutschland. Die Ditib hat im
Jahr 2020 ein eigenes Ausbildungsinstitut in der Eifel gegriindet (vgl.
Redaktionsnetzwerk Deutschland 2020) und steht damit auch in poten-
zieller Konkurrenz zur Islamischen Theologie.* Im Juni 2021 hat die
Universitat Osnabriick zudem das Islamkolleg eréffnet, in dem Imame
an der Universitdt ausgebildet werden sollen."”> Dabei ist noch unklar, ob
die dort ausgebildeten Imame spater als Imame tdtig sein werden und
wie sie finanziert werden konnen.'¢

Von den hauptamtlichen (z. T. verbeamteten) Imamen ist ein Grofiteil
auflerhalb Deutschlands ausgebildet (Ceylan 2019: 10), zumeist in der
Tiirkei, da die Diyanet pro Jahr circa 800 Imame nach Deutschland
entsendet (Wissenschaftsrat 2010: 41). Zudem arbeiten viele Imame eh-
renamtlich, angestellt oder sind bereits pensioniert (Ceylan 2019: 10).
Zentral fiir den hier interessierenden Zusammenhang ist, dass bereits
in einem Teil der Moscheen deutschsprachige oder in Deutschland
aufgewachsene Imame tétig sind (Ceylan 2010, 2019), von denen ein
verschwindend geringer Anteil Islamische Theologie in Deutschland
studiert haben wird. Je nach Grofle und Finanzlage der Moschee, in
Abhangigkeit davon, ob und wie viele andere (ehrenamtliche) Mitarbei-
ter dort tatig sind, und schliellich vom jeweiligen Moscheeverein vari-
ieren das Anstellungsverhaltnis und auch der Ausbildungshintergrund
(Inhalt wie Abschluss) der Imame und Prediger (vgl. Kamp 2006: 41).
Im Ausbildungsniveau variieren ihre Abschliisse zwischen theologisch-
akademisch ausgebildeten Imamen (meist in Bosnien-Herzegowina oder
einem arabischen Land), privat, in islamischen Organisationen ausgebil-

13 1986 etwa hat die Diyanet einen Erlass verabschiedet, der die Aufgaben und

Pflichten der Imame im Ausland festschreibt (vgl. Cekin 2003).

Einschrankend ist anzumerken, dass sich anhand der Literatur bis in die 2000er

Jahre hinein schlecht nachvollziehen ldsst, wie die Ausbildungspraxis zu welchem

Zeitpunkt aussah - hier bildet sich die zeitliche Zasur ab, ab wann die Ausbildung

von Imamen auch an offentlichem Interesse zunahm und entsprechend dokumen-

tiert wurde.

15" Siehe https://www.islamkolleg.de/das-islamkolleg/; z. a. 18.08.2021.

16 Der Wissenschaftsrat spricht in seinem Expertenpapier aus dem Jahr 2010 davon,
dass circa 1500 hauptamtliche und 1000 ehrenamtliche Imame in den rund 2600
Moscheen in Deutschland arbeiten (vgl. Wissenschaftsrat 2010).

14

28

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://www.islamkolleg.de/das-islamkolleg/
https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.islamkolleg.de/das-islamkolleg/

deten Imamen (meist in Deutschland sozialisiert, jedoch kein akademi-
scher Abschluss), in Medresen ausgebildeten Imamen (,,klassische hohe-
re islamische Bildungsstitte®, die nur noch einige éltere Imame besucht
haben, vgl. Ceylan 2010: 40), Imamen, die eine der Imam-Hatip-Schulen
besucht haben (,Berufsfachschule bzw. ein Gymnasium fiir Vorbeter,
ebd.), und schlieSlich autodidaktischen Imamen. Da der Beruf des
Imams in Deutschland nicht als solcher erfasst wird und auch kein
»~Amt“ darunter zu verstehen ist (Kamp 2006), ldsst sich nichts iiber
die quantitative Verteilung zwischen den Ausbildungsniveaus sagen. Es
kann weder von einer homogenen Berufsgruppe von Imamen noch von
einheitlichen religiésen und wertebezogenen Einstellungen ausgegangen
werden (vgl. Ceylan 2010: 18). Das Bild in den Plidoyers zur Schaffung
der Studiengénge, in dem ein in Deutschland ausgebildeter Typus von
Imam dem einen im Ausland ausgebildeten Imam gegeniibergestellt
wird, ist also ungenau. Die in Deutschland titigen Imame und Religions-
experten sind sehr unterschiedlich beruflich sozialisiert.

Die Gemeinden und Verbande haben, nicht zuletzt vor dem Hinter-
grund ihrer funktionierenden Ausbildungsstrukturen, zur Griindung der
Islamischen Theologie sehr unterschiedliche Positionen eingenommen
(Ceylan 2019: 17). Als Anfang der 2000er Jahre erste Diskussionen um
eine akademische Imamausbildung aufkamen, zeigte Melanie Kamp in
ihrer Untersuchung von Imamen, dass insbesondere die Finanzierung
der Ausbildung und der Anstellung der spateren Absolventen von eini-
gen Imamen kritisch betrachtet worden sei (Kamp 2006: 44). Ceylan
begriindet die Skepsis jedoch auch durch Erfahrungen dlterer Imame
mit der politischen Instrumentalisierung der Imame, die auch der Aus-
bildung von Imamen in der Islamischen Theologie unterstellt werde
(Ceylan 2019: 17). Insbesondere fiir Studierende der Islamischen Theo-
logie, die eine enge Gemeindeanbindung pflegen, entsteht damit eine
potenzielle Konfliktlinie zwischen den Gemeinden und dem neuen Stu-
diengang, da sie womdglich mit Vorbehalten gegen die Studienginge -
auch wegen ihrer potenziellen Konkurrenz und des fehlenden Einflusses
der Verbiande auf die Ausbildung - konfrontiert sind. Dabei ist jedoch
zu beachten, dass der Studiengang zunehmend weniger mit einer Ima-
mausbildung verwechselt wird und sich starker ausdifferenziert — etwa
durch die kiirzliche Eroffnung des Islamkollegs als Ort fiir die Imamaus-
bildung. Zudem unterliegen die Gemeinden analog zu den neuen islami-
schen Bildungsstatten Verdnderungen. So geht Ceylan davon aus, dass
die Predigten in Zukunft auf Deutsch gehalten werden und nur noch aus
Riicksicht auf éltere Gemeindemitglieder auf Tiirkisch gehalten werden
(vgl. Ceylan 2010: 34) - davon versprechen sich einige Akteure der

29

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Islamischen Theologie neue professionelle Rollen fiir die zukiinftigen
Absolvent:innen.

Der Anspruch an die Islamische Theologie, Imame in Deutschland
auszubilden, war insofern eigentlich der Anspruch, Imame akademisch
an deutschen Universititen auszubilden, denn die Verbande hatten langst
eigene Ausbildungspraktiken entwickelt. Die Islamische Theologie wur-
de im Kontext bereits bestehender Bildungsstatten gegriindet, die aller-
dings im Sinne einer Innovationsbehauptung weniger stark im offent-
lichen Diskurs Beachtung fanden. Das treibende Motiv, Imame auszu-
bilden, ist im Laufe der Etablierung des Fachs in den letzten zehn
Jahren verblasst. Es steht im offentlichen Diskurs zwar weiterhin im
Vordergrund, ist jedoch in der iiberwiegenden Zahl der Universititen
wie auch fiir die Studierenden weniger relevant als die Ausbildung von
Islamischen Theolog:innen, Islamischen Religionslehrer:innen und Pad-
agog:innen.

2.3 Etablierung: Islamische Theologie in Deutschland

Islamische Theologie wird mittlerweile in Fachverdffentlichungen als
Facher- und Studiengangbeschreibung genutzt. Vor den Anfangen des
Fachs war islamische Theologie jedoch vor allem ein Thema, mit dem
man sich in orient- und islamwissenschaftlichen Verdffentlichungen
beschiftigt hat. Die Griindung von Zeitschriften der muslimischen Ge-
meinden bis 1945 (Engelhardt 2017: 104), aber auch die Entstehung der
ersten muslimischen Gemeinden in Deutschland und Osterreich legt
nahe (Abdullah 1981; vgl. Antes & Ceylan 2017), dass es in Deutschland
lange vor der Etablierung des Fachs eine inhaltliche Beschiftigung mit
islamischem Wissen aus muslimischer Sicht gegeben hat. Eine auch
politisch sichtbare Debatte zur Professionalisierung und Institutionali-
sierung islamischen Wissens findet sich ab den frithen 2000er Jahren.
Seitdem werden in den unterschiedlichen Bundeslandern Islamische
Religionslehrer:innen fiir staatliche Schulen ausgebildet und auch ange-
stellt. In der Verkniipfung von Ausbildung und Beruf ist die Lehramts-
ausbildung der Theologieausbildung zeitlich deutlich zuvorgekommen
(vgl. Johansen 2006: 99; Aslan 2012: 60), mittlerweile jedoch arbeiten
beide Bereiche institutionell an den Universititen eng zusammen.

Das Fach Islamische Theologie wurde mit Beginn der Forderung
durch den Bund ab 2011 an fiinf Universititen in Deutschland als aka-
demischer Studiengang verankert. Das Bundesministerium fiir Bildung
und Forschung forderte die Einrichtung der Islamischen Theologie an

30

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Friedrich-Alexander-Universitit Erlangen-Niirnberg, der Universi-
tat Osnabriick — anfangs gemeinsam mit der Westfdlischen Wilhelms-
Universitit Miinster —, der Goethe-Universitat Frankfurt (gemeinsam
mit der Universitat Gieflen) und der Eberhard Karls Universitat Tiibin-
gen. Im Jahr 2019 er6ffneten mit Paderborn und Berlin zwei weitere
Standorte fiir Islamische Theologie.” Die Fordersumme belduft sich
(eingeschlossen die neuen Standorte an der Universitiat Paderborn und
Humboldt-Universitit zu Berlin) auf insgesamt 44 Millionen Euro (vgl.
BMBF 2016; 2019).

Wenngleich die Diskussion um eine deutschsprachige Imamausbil-
dung an der Universitdt die Griindung des Fachs befordert hat, trafen
diese Diskussionen auf institutionelle Vorbereitungen an den Universita-
ten — vorbereitend wirkte das Lehramt fiir Islamische Religion - wie
auch auf eine epistemische Gemeinschaft (vgl. Engelhardt 2017) und
erste vereinzelte Lehrstiihle, die auflerreguldr finanziert wurden, wie in
Frankfurt als Stiftungsprofessur durch die Diyanet. Mittlerweile sind
Bachelor-, Master-, Lehramts- und Promotionsstudiengange entstanden.
Die Studiengdnge sind in sehr unterschiedlichen Fakultiten angesiedelt,
wie beispielsweise im Fachbereich Erziehungs- und Kulturwissenschaf-
ten (Universitdt Osnabriick).® In der Islamischen Theologie wie auch
im Lehramt fiir Religionsunterricht ist man auf Grundlage des sog.
Neutralititsgebots in Deutschland darauf angewiesen, dass die jeweili-
gen Religionsgemeinschaften mit dem Staat in der Lehre kooperieren
(Lange 2014; Wick 2014; Koenig 2017; Munsonius 2017). Der Staat ist
gegeniiber Religionsgemeinschaften zu Neutralitdt angehalten, regelt al-

17 Neben den genannten Standorten, die aus Bundesmitteln geférdert werden, findet
sich Islamische Theologie als (Zusatz-)Fach an der Universitdit Hamburg und den
Padagogischen Hochschulen in Freiburg, Karlsruhe und Ludwigsburg. Zu einem
Uberblick siehe auch Dreier und Wagner (2020: 10).

Entsprechend sind die Curricula unterschiedlich, als Beispiel ist hier die Studi-
engangbeschreibung der Goethe-Universitdt Frankfurt zu nennen: ,Der BA-Stu-
diengang Islamische Studien versteht sich als eine islambezogene Disziplin, die
die islamische Theologie mit allgemeinen geistes-, kultur- und sozialwissenschaft-
lichen Disziplinen verbindet. Das Studium zielt auf die Befdhigung zur Beschafti-
gung mit religiosem Quellenmaterial auf wissenschaftlicher Ebene als auch zur
Auseinandersetzung mit der religisen Glaubenspraxis und deren Vermittlung
sowie zur kritischen und systematischen Reflexion auf den Glauben. Das Studium
der islamischen Theologie setzt sich traditionell zusammen aus dem klassischen
Kanon der islamischen Wissenschaftsdisziplinen: Koranexegese (tafsir), Haditwis-
senschaft (hadit), Islamisches Recht (figh) und seine Methodik (usil al-figh), sys-
tematische Theologie (kalam), Prophetenbiografie (sira), Geschichte des Islams
(tarth al-islam) und Ideengeschichte (Islamische Studien, B.A., http://www.un
i-frankfurt.de/35791047; zuletzt abgerufen am 16.08.2021; Hervorh. im Orig.).
Fiir eine eingehende Unterscheidung der Standorte und ihrer jeweiligen Vorlaufer-
institutionen vgl. Engelhardt (2017: 110).

18

31

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


http://www.uni-frankfurt.de/35791047
http://www.uni-frankfurt.de/35791047
https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.uni-frankfurt.de/35791047
http://www.uni-frankfurt.de/35791047

lerdings tiber die Beherbergung der Theologie an staatlichen Universi-
taten die Ausbildung des religiosen Personals mit (Lange 2014: 44f;
Unterburger 2017). Dabei erfolgt die Vergabe des Abschlusses anhand
einer Teilung: Die Universitit vergibt den akademischen Abschluss,
die katholischen und evangelischen Kirchen den kirchlichen Abschluss,
der jedoch an den akademischen anschliefit. Insofern kann man hier
von einer Kooperation unter Vorzeichen eines deutlich staatlich wie
historisch auch konfessionell (Koenig & Willaime 2008: 14) gepréigten
Bildungssystems sprechen. In der deutschen Fassung der Islamischen
Theologie wurde deswegen, angestoflen durch den Wissenschaftsrat,
das Modell der Etablierung einer Islamischen Theologie an staatlichen
Universititen unter Hinzuziehen religioser Beirdte gewahlt (vgl. auch
Deutscher Bundestag 2017: 5f.). Die Standorte haben unterschiedliche
Modelle eines religiosen Beirats fiir ihre Universitit entwickelt, die
sich aus Vertretern der Religionsgemeinschaften (beispielsweise von der
Schura Niedersachsen oder der Ditib) und zum Teil auch muslimischen
Intellektuellen zusammensetzen.!” Das neue Fach schliefit an bisherige
Modelle universitarer Theologien und der Beteiligung religioser Vertre-
ter:innen in der Theologie an. Es reiht sich jedoch auch in eine grofiere
Zahl an Landern in Europa ein, die begonnen haben, islamische Wis-
sensordnungen in ihr Bildungssystem zu integrieren.

2.4 Kontext: Islamisches Wissen in Europa

Wie in Deutschland lasst sich aktuell auch in vielen anderen Lin-
dern mit muslimischen Minderheiten eine Akademisierung des Islams
beobachten. So spricht Aslan davon, dass es kein Land in Europa gebe,
dass nicht von der Diskussion um eine Imamausbildung und Lehreraus-
bildung zu Zwecken der Integration der Muslime in Europa tangiert
sei (Aslan 2012: 20). Insbesondere in den letzten zehn Jahren wurde
islambezogenes Wissen in privaten und/oder staatlichen Bildungsein-
richtungen institutionalisiert. Vorlaufer dafiir ist die jeweilige Praxis
der Imamausbildung.?® Ahnlich wie in Deutschland lassen sich dabei
grundsatzlich drei verschiedene Wege der Praxis zusammenfassen (El

19 Der Standort Frankfurt hat keinen Beirat und ist im Fachbereich Sprach- und
Kulturwissenschaften angesiedelt.

El Asris Einschétzung ist, dass es aktuell mehr als hundert Projekte in Europa
zur Imamausbildung gibt. Er stellt fest: “Over at least the last five years, serious
initiatives have been taken up in various European contexts to train imams within
the context in which they have to function”” (EI Asri 2018: 117)

20

32

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Asri 2018: 115): in privaten Zirkeln, als Auslagerung in muslimische
Lander und als Kombination, etwa als Ausbildung in Europa im Aus-
tausch mit einer religiosen Autoritdt, meist in einem islamisch geprag-
ten Land. In den neueren Institutionen der Imamausbildung ist in der
deutlich kleineren Zahl der europdischen Lander eine Etablierung an
staatlichen Organisationen oder in engerer Kooperation mit staatlichen
Organisationen zu finden (Deutschland, Grofibritannien, Niederlande,
Osterreich). Weitaus hiufiger haben Religionsgemeinschaften und -ver-
bande, Privatuniversititen (d. h. nicht-staatliche Hochschulen) oder Pri-
vatpersonen entsprechende Initiativen gegriindet.?! In den Léndern, in
denen sich staatliche Akademisierungsformen entwickelt haben, finden
sich immer auch parallele oder kooperative Akademisierungsbemiihun-
gen nicht-staatlicher Akteure. Insofern ist dem Religionswissenschaftler
Christoph Bochinger (2010: 90) zuzustimmen, wenn er anmerkt, dass in
Europa unterschiedliche private und 6ffentliche Modelle nebeneinander
entstiinden, die den Anspruch verfolgen, islamisches Wissen zu refor-
mieren. Auf einige zentrale Unterschiede zwischen europdischen Lin-
dern in der Akademisierung werde ich im folgenden Uberblick niher
eingehen.

Seit Anfang der 2000er Jahre werden in mehreren europiischen
Landern mit muslimischen Minderheiten vergleichbare Ficher zur Isla-
mischen Theologie etabliert beziehungsweise ihre Griindung erwogen
(Hashas 2018; Johansen 2006: 94). Bereits seit den 1980er Jahren wur-
de jedoch der Bedarf nach einer theologischen Ausbildung artikuliert
und habe - so Aslan - in den ersten privaten Unternehmungen einer
theologischen Ausbildung gemiindet (Aslan 2012: 59f). Ahnlich wie
die Imamausbildung erhielten diejenigen Ficher, die den Islam aus der
Innenperspektive zum Gegenstand haben, schliellich jeweils eine spezi-
fische Form je nach Bildungssystem und Fachertradition. Die Innenper-
spektive macht beispielsweise in den Islamic Studies in Grof$britannien
nur einen Zugang unter mehreren aus. Ausschlaggebend fiir die Ausge-
staltung und Etablierung islamisch-theologischer Studien wie auch einer
Imamausbildung war und ist dabei, wie stark das jeweilige Bildungssys-
tem privatisiert ist.?? Ein zentraler Unterschied zwischen ihnen liegt
zudem darin, inwiefern das Bildungssystem und die jeweilige Institution

2l Dies ist angesichts der Komplexitit einer Etablierung in staatlichen Organisatio-
nen nicht iiberraschend, wurde aber insbesondere mit Blick auf die Reprasentanz
anderer Religionsgemeinschaften beispielsweise in Universitaten kritisiert.

Das bedeutet, in einem offentlichen Bildungssektor scheint zum einen die Eta-
blierung langer zu dauern und ist zum anderen der Anschluss an Professionen
erschwert. Dies liegt daran, dass staatliche Bildungssysteme auf einer anderen
Ebene agieren als staatlich zwar anerkannte Religionsgemeinschaften, die jedoch

22

33

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechtlich legitimiert ist, mit religiosen Organisationen zu kooperieren
(vgl. Nielsen 2012; zum Religionsunterricht siehe Euchner 2018). Auch
wenn sich ein allgemeiner Trend zur Akademisierung feststellen lasst
und damit eine Konkurrenz zwischen staatlichen und privaten Initia-
tiven entsteht (Aslan 2012: 59), so sind die Lander doch danach zu
unterscheiden, wann eine erste Akademisierung eingesetzt hat: Bosnien-
Herzegowina, Osterreich und Grofibritannien haben im europiischen
Vergleich eine frithe explizite Auseinandersetzung mit dem Verhaltnis
zwischen Staat und Islam gesucht, die Niederlande, Frankreich und
Deutschland etwas spiter.

In Bosnien-Herzegowina besitzen die islamisch-akademischen Bil-
dungseinrichtungen Vorldufer aus der Zeit Ende des 19. Jahrhunderts
(zum Beispiel die School of Sharia, Judges and Law von 1892 in Saraje-
vo) und sind in ihrer heutigen Form auf die 1970er Jahre zuriickzufiih-
ren (vgl. Kari¢ 2012). Auch Osterreich hat im europaischen Vergleich
friith, namlich 1979 die Islamische Glaubensgemeinschaft in Osterreich
(IGGiO) als Kérperschaft anerkannt und Anfang der 1980er Jahre den
islamischen Religionsunterricht an Schulen eingefiihrt. In GrofSbritanni-
en schliefllich haben die Deobandi-Schulen nach indischem bzw. siid-
asiatischem Vorbild weite Verbreitung gefunden (Sahin 2012: 230).

Die zentrale und fortgeschrittene Institutionalisierung in Bosnien-
Herzegowina ist nicht nur auf die lange Geschichte des Islams in dem
Land zuruckzufithren, sondern auch auf die zentralistische Struktur des
Islams in Bosnien-Herzegowina. Hierin liegt auch der mafigebliche Un-
terschied zu anderen europdischen Lindern. Insgesamt gibt es aktuell
drei Fakultéten fiir Islamische Studien/Theologie in Bosnien-Herzego-
wina: Sarajevo, Zenica und Bihac. Die heutige Fakultit der Universitit
Sarajevo besitzt eine ausgebaute Islamische Theologie, verzeichnet hohe
internationale Studentenzahlen und ist im islamischen Feld anerkannt.
Getragen werden alle islamischen Bildungsinstitute inklusive der islami-
schen Fakultdten, von der nationalen islamischen Vertretung der Musli-
me, die auch fiir die spatere Anstellung verantwortlich ist (Aslan 2012:
30). In Grof3britannien dahingegen ist das historisch anders entstanden.
In der britischen Sozialpolitik hat man traditionelle islamische Bildungs-
institutionen relativ liberal behandelt, so dass die Infrastruktur bereits
weit ausgebaut ist (Sahin 2012: 284f.; Aslan 2012: 39). Es haben sich drei
Formen der Ausbildung muslimischer Expert:innen entwickelt (Mumi-
sa 2014: 86): islamische Seminare, moderne islamische Colleges und

eine an das Ausbildungsniveau angepasste Professionalisierung ihrer Stellen nicht
ermoglichen (konnen).

34

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sdakulare Universitdten. Das Cambridge Muslim College hat mit Timothy
Winter (Abdal Hakim Murad) als prominenter Figur und dem ersten
Diplom in Muslim Community Leadership internationale Reputation er-
langt, es wurde 2009 gegriindet (Sinclair 2019). Es ist nicht offizieller Teil
der Cambridge University, sondern nutzt deren intellektuelles Umfeld
- die Akademisierung islamischer Bildung wird also iiber die relative
Offenheit zu privaten Bildungseinrichtungen realisiert.

Deutschland ist in die Gruppe der Linder einzuordnen, die in den
frithen 2000er Jahren institutionelle Verhaltnisbestimmungen zwischen
islamischen Religionsgemeinschaften und dem Staat stérker forciert ha-
ben. Hierzu zdhlen auch die Niederlande und Frankreich. Die Nieder-
lande und Deutschland (und anfangs auch Strafiburg mit seinem verwal-
tungsrechtlichen Sonderstatus) nahmen zu dem Zeitpunkt Bemithungen
auf, Islamische Theologie an den staatlichen Universititen zu verankern
(Aslan 2012: 60). In Frankreich, wo durch das Verhéltnis von Religion
und Staat in der Laicité eine Inklusion islamischer Bildung in das 6ffent-
liche Bildungswesen erschwert ist, ist auch die religionspolitische Steue-
rung von Religion iiber Theologie nicht méglich.?* Dies schlug sich nicht
zuletzt innerhalb der Universititen nieder, wo 1886 begonnen wurde,
die universitdre Theologie zu schlieflen und bekenntnisfreie Religions-
studien einzufithren (Aslan 2012: 35). Im Jahr 2007 wurde ein erster
Ausbildungsgang fiir Imame am Katholischen Institut der Universitat
Paris eingerichtet (Aslan 2012: 36f.; Akgoniil 2012: 185).2 Dort sollten
Studierende in einem sdkularen Ausbildungsgang zu Imamen ausgebil-
det werden, die im Einklang mit den Werten der Franzdsischen Republik
stehen (Akgoniil 2012: 185). Das Programm war unter anderem deswe-
gen nicht erfolgreich, weil es an einem katholischen Institut angesiedelt
worden war und es so den zukiinftigen Imamen an Legitimitat mangelte
(Akgoniil 2012: 185). Fast zeitgleich kam an der Universitat StrafSburg
(2012/2013), wie dann auch in einem Straflburger Vorort durch die
Diyanet (2011), das Anliegen auf, eine Ausbildungsstitte fiir Imame ein-
zurichten (Akgoniil 2012: 186f.), wobei auch hier das universitire Projekt
ins Stocken geriet. Uber den franzdsischen Kontext hinaus bekannt ist

2 Die katholische Kirche fungiert in diesem Verhiltnis als Schultriger und wird
als solcher auch staatlich finanziert. Unter dem damaligen Innenminister Sarkozy
wurde die Laicité in den 2000er Jahren in die sog. Laicité active uberfiihrt. Sie
sollte mit dem alten Sakularismus brechen und dem Staat ermdglichen, einen Um-
gang mit den islamischen Religionsgemeinschaften zu finden statt einen Abstand
zu ihnen zu pflegen (Akgoniil 2012: 184). Nach dem Mord an dem Lehrer Samuel
Paty im Oktober 2020 sind erneut Forderungen nach einer staatlichen Kontrolle
der Imamausbildung laut geworden (vgl. Pantel 2020).

24 Aslan (2012: 36f.) nennt das Jahr 2008.

35

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zudem das private Institut Européen des Sciences Humaines (IESH), zu
dem auch das Institut de Formation des Imams et des Educateurs in
Chateau-Chinon zahlt. Es bietet Fernstudienkurse an, in denen jéhrlich
circa 200 Studenten aus unterschiedlichen europiischen Landern einge-
schrieben sind (siehe auch Aslan 2012: 38). In der Tendenz scheinen die
privaten Institute in Frankreich bereits weiter ausgebaut und etablierter
zu sein als die Kurse und Studiengénge an den staatlichen Universititen,
zumal sich ein Projekt der Gleichstellung katholischer und islamischer
Theologie in StrafSburg hat nicht realisieren lassen. Am Beispiel Frank-
reich wird somit deutlich, dass die Ausbildungs- und Professionalisie-
rungsmodelle eng an das jeweilige Sékularitatsgefiige gekniipft sind.
Neben diesen sehr unterschiedlichen Strukturen sind die Diskussio-
nen um islamische Bildungsinstitutionen in den europdischen Landern
dhnlich verlaufen (Akgoniil 2012: 184). So finden sich durchweg die
Verbindung zu den Themen Islamismuspréavention und Sicherheit und
die damit einhergehende Annahme, dass bestimmte Formen von Reli-
gion ein Sicherheitsrisiko fiir die Lander darstellen (Johansen 2006:
93). Auch die Figur des Imams als Demokratiepddagoge taucht in un-
terschiedlichen Landerkontexten nach den Terroranschlidgen des 11. Sep-
tembers 2001 auf (Nielsen 2012: 92; Peter 2018b: 342), ist allerdings
historisch schon viel frither bemiiht worden. Akgonil (2012: 175) be-
schreibt beispielsweise fiir Frankreich eine Abwertung des Imambilds
in der Offentlichkeit im Kontext der Algerienkrieges ab den 1980er,
insbesondere aber ab den 1990er Jahren, die in den 2000ern noch
starker mit dem Thema Radikalisierung verbunden wurde. Auftallig ist
in den jeweiligen Phasen der Griindung von Instituten und den diese
begleitenden Diskursen, dass durchweg die Figur eines zivilisierten, wer-
tevermittelnden religiésen Experten auftaucht, der allerdings letztlich
zu einem politischen und sozialen religiosen Experten ausgebildet wer-
den soll (vgl. Akgonil 2012: 188). Mit dieser normativen Erwartung
einer bestimmten Form des Experten und des Islams gehen spezifische
Erwartungen an die Absolvent:innen der Studienginge einher. Einerseits
findet sich in den Diskussionen um die Studiengénge das Gegenbild
zu den in den Griindungsdiskursen negativ gezeichneten Imamen: also
aufgeklarte islamische Experten, die in der Landessprache auf die Le-
benswelt der Gldubigen einzugehen vermdgen. Andererseits wird den
Absolvent:innen, wie auch dem Fach selbst, die Aufgabe zugeschrieben,
die Diskrepanz zwischen ,islamischer Tradition“ und der Gegenwartsge-
sellschaft zu tiberwinden (vgl. Meuleman 2012: 233). Zum Vergleich: Fiir
Bosnien-Herzegowina etwa bezeichnet es Kari¢ (2012: 73) als Hauptauf-
gabe im 20. Jahrhundert, den Islam in einem hochgradig sakularisierten

36

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umfeld zu interpretieren. Dieses Gegenbeispiel macht deutlich, dass
in dem Motiv, die Liicke zwischen dem Islam und der Gegenwartsge-
sellschaft zu schlielen, ein kultureller Dualismus und ein Gegensatz
zwischen dem Islam und der Gesellschaft impliziert ist. Der Etablierung
islamisch-theologischer Institutionen wird von den Diskussionsbeteilig-
ten zugeschrieben, diese kulturelle Differenz ausgleichen zu kénnen.

An der groben Unterscheidung zwischen den genannten Léndern
mochte ich zunichst festhalten, um einen weiteren Prozess zu verdeut-
lichen, den die unterschiedlichen Etablierungspfade anzeigen. In den
Institutionen, in denen die neuen islamischen Bildungsinstitutionen top-
down etabliert werden, sollen die Institutionalisierungspraktiken (wie
Islamische Theologie definiert wird, was gelehrt werden soll, etc.) aus
dem Bildungsbereich heraus in die religiose Sphare wirken. Im Bottom-
up-Modell ist der Prozess ein gegenldufiger: Aus der religiosen Sphare
heraus wird der Versuch unternommen, etwa durch Anerkennungsge-
suche, in die Bildungssegmente zu wirken. Entsprechend besteht ein
Kooperationsmodell aus der beidseitigen Einwirkung religioser und bil-
dungsbezogener Institutionalisierungspraktiken. Es konnen somit Rich-
tungen der Diffusion unterschieden werden: von der Religions- in die
Bildungssphire, tiber die Bildungs- in die religiose Sphére und wech-
selseitig im Kooperationsmodell. So gesehen sind alle Projekte der Is-
lamischen Studien und Theologie zwischen den Sphiren von Bildung
und Religion angesiedelt. In den meisten europdischen Landern, in
denen die Ausbildungsstitten bereits langer etabliert sind, sind sie bot-
tom-up entstanden und funktionieren iiber ein privates Bildungssystem,
tiber die privaten Hochschulen, Fachhochschulen, Seminare und Ausbil-
dungsstitten. Die Etablierung ist hier weiter vorangeschritten als die
Institutionalisierungen an den staatlichen Hochschulen (vgl. Aslan 2012:
59f.). Neu ist, dass Kooperationen zwischen staatlichen (auflerreligiosen)
und privaten (oder religiosen) Bemithungen um die Institutionalisierung
islamischen Wissens in Ldndern entstehen, in denen bislang islamische
Institutionen nicht als Bestandteil von Wissensordnungen sichtbar wa-
ren, wie auch, dass die neuen Institutionen akademisch gepragt sind.
Bereits zwischen den genannten Lindern - zuweilen auch zwischen
Regionen - gibt es erhebliche Unterschiede darin, wie und ob Imamaus-
bildungen, Islamische Studienginge oder Theologie institutionalisiert
wurden, was nicht zuletzt auf unterschiedliche Verhdltnisse zwischen
Staat und Religion (Nielsen 2012) und auf die hiufig nationalstaatlich
organisierten Bildungssysteme zuriickgefiihrt werden kann. Insofern las-
sen sich an den Akademisierungspfaden auch die rechtlichen Varianzen
der Stellung von Religion in Bildungsinstitutionen und Spezifika des je-

37

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weiligen Verhéltnisses von Staat und Religion ablesen (Ferreiro Galguera
2011). Im folgenden Kapitel gehe ich auf die bisherigen Analysen zu
diesen Institutionen ein und frage, was sich theoretisch aus ihnen fiir die
Analyse der Islamischen Theologie in Deutschland ableiten lasst.

38

- am 24.01.2026, 00:38:06. [ —


https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Vorläufer: Islamisches Wissen in Ländern mit muslimischer Mehrheitsbevölkerung
	2.2 Vorläufer: eine Imamausbildung für Deutschland?
	2.3 Etablierung: Islamische Theologie in Deutschland
	2.4 Kontext: Islamisches Wissen in Europa

