
2 Die akademische Islamische Theologie in
Deutschland. Geschichte und
Entstehungskontext

Im folgenden Kapitel wird der Kontext beschrieben, in dem das Fach
Islamische Theologie entstanden ist. Für das Anliegen einer Geschichte
der Islamischen Theologie in Deutschland sind mehrere Entstehungs‐
pfade relevant: der Kontext islamischer Lehranstalten und Universitäten
in Ländern mit muslimischer Mehrheitsbevölkerung (2.1) wie auch das
Vorhaben einer Imamausbildung in Deutschland (2.2). Im Anschluss
an meine Ausführungen zu diesen Entstehungspfaden wird es darum ge‐
hen, die eigentliche Etablierung der Islamischen Theologie in Deutsch‐
land zu beschreiben (2.3) und sie vor dem Hintergrund anderer europäi‐
scher Länder zu betrachten (2.4).

2.1 Vorläufer: Islamisches Wissen in Ländern mit muslimischer
Mehrheitsbevölkerung

Als die Lehrstühle für Islamische Theologie in Deutschland gegründet
wurden, wurde sich meist affirmativ, zum Teil auch abgrenzend, auf
islamische Wissenschaften und Theologie in Ländern mit muslimischen
Mehrheiten bezogen. Es ergibt in diesen Länderkontexten Sinn, die bei‐
den Formen Theologie und islamische Wissenschaften zunächst zusam‐
menfassend als islambezogene Wissenschaften in den Blick zu nehmen.
Damit sind islamische Studien wie auch Islamische Theologie und gene‐
rell Fächer gemeint, die reklamieren, den Islam zu behandeln.3 Unter
der Akademisierung des Islams verstehe ich die Institutionalisierung und

3 Die diesbezügliche Frage einer Innen- oder Außenperspektive, die sich in der
Islamischen Theologie stellt, wurde lange in den in Deutschland bereits vor
der Islamischen Theologie existierenden Theologien diskutiert. Alkier und Heim‐
brock etwa sprechen vor dem Hintergrund der Evangelischen Theologie kritisch
von einem Zwang zum ausschließenden, dualistischen Modell der Innen- und
Außenperspektive, dem die Theologie ausgesetzt sei, und sehen es als Auftrag der
„Theologie heute“ (Alkier & Heimbrock 2011: 146), die binäre Logik aufzubrechen,
da diese weder der Religionswissenschaft noch der Theologie gerecht werde. In
den Religionswissenschaften wird die Frage der Innen- und Außenperspektive
ebenfalls bereits länger vor dem Hintergrund der Unterscheidung zwischen emi‐
schen und etischen Perspektiven diskutiert (vgl. Beyer 2003: 146; Mostowlansky
& Rota 2016). Auf die hierbei ebenfalls relevante Geschichte der Islamwissenschaft
gehen Schulze (2012) und Engelhardt (2017) näher ein.

21

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lehre islambezogenen Wissens in Fächern oder Disziplinen in höheren
Bildungsinstitutionen. Bevor ich einen kurzen Überblick zu islamischen
Wissenschaften gebe, ist zunächst klarzustellen, was unter islamischer
Theologie aus islamwissenschaftlicher Perspektive verstanden wird. Die
Islamwissenschaftlerin Rotraud Wielandt definiert islamische Theologie
wie folgt:

„Theology is about doctrines of faith and the normative texts and methodological
principles they are based on. What Muslim scholars understand nowadays by theo‐
logy when using this term or its Turkish equivalent ilahiyat, is not confined to
kalām in its traditional sense. […] [T]heology is defined here as the systematic
rational reflection on and discussion of the tenets of the Islamic faith, as well
as their foundations and the methods by which their knowledge is attained. In
addition, the term ‘theology’ will deliberately not be restricted to the ideas of
persons holding a degree of a faculty of theology or belonging to the ranks of
professional religious scholars. This approach takes account of the fact that since
the second half of the nineteenth century quite a few substantial contributions
to Islamic theological thought were made by intellectuals mainly trained in fields
outside theology.” (Wielandt 2016: 707; Hervorh. im Orig.)

Islamische Theologie bezeichnet demnach nicht primär eine organisati‐
onsförmige Verfasstheit, sondern intellektuelle Diskurse, vor allem Ge‐
lehrten-Diskurse außerhalb einer formellen Theologie. Insofern seien
unter islamischer Theologie, wie auch Engelhardt mit Blick auf das
Fach in Deutschland festhält, „islamisch-theologische[.] Wissensordnun‐
gen in Tradition und Gegenwart“ (Engelhardt 2017: 68f.) zu verstehen.
Im Vergleich zu der kurzen Geschichte der deutschsprachigen islamisch-
theologischen Diskurse handelt es sich um ein Wissensgebiet, das eine
lange Tradition und Geschichte aufweist. So kam es seit dem Ende
des 1. Jahrhunderts islamischer Zeitrechnung (ab ca. 780 n. Chr.) zur
Entstehung theologischer Literatur in Form von Traktaten wie auch des
ḥadīṯh als literarische Form (Berger 2010: 30), das als eine der zentralen
islamischen Quellen der islamischen Theologie dient. Das islamische
Recht als Teil der islamischen Theologie findet seine Anfänge um 700
n. Chr., also mit dem Beginn der Sammlung prophetischer Handlungen
und Aussprüche (Goldziher 1981: 68; Ebert 2010: 194).

Auf die islamische Theologie im Sinne dieser langen Tradition, auf das
theologische Literaturkorpus wie auch auf die Organisation islamischer
Lehre in Ländern mit längerer islamischer Tradition beziehen sich die
Akteure in der Islamischen Theologie in Deutschland: Erstens sind eini‐
ge der Lehrenden an Hochschulen oder Medresen zum Teil auch von
klassischen islamischen Gelehrten ausgebildet worden. Einige der Do‐
zenten verfügen über eine sogenannte traditionelle islamische Bildung
und haben an traditionellen Bildungsanstalten in Jordanien, Pakistan

22

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder Syrien studiert, einige an Universitäten beispielsweise in Ägypten
oder der Türkei.4 Zweitens haben die Gremien die inhaltliche Ausge‐
staltung der Curricula vor dem Hintergrund der inhaltlichen und wis‐
senschaftstheoretischen Auseinandersetzung mit bereits existierenden
islamischen Studien vorgenommen. Drittens pflegen die Studierenden,
die Lehrenden und die Zentren über Netzwerke, Austauschprogramme
oder Studienkooperationen Kontakt zu islamisch-theologischen Studien
in diesen Ländern. Inhaltlich beziehen sich die Studierenden in den In‐
terviews auf islamische Wissenschaft als Teil der Islamischen Theologie
in Deutschland (etwa curricular) oder aber als eine Form der Lehre, die
sie sich wünschen. Die Diskurstradition der islamischen Theologie, wie
sie von Wielandt definiert wird, ist insofern als zentraler Bezugshorizont
für das Fach Islamische Theologie zu verstehen.

Einige der heutigen theologischen Fakultäten und auch Universitäten
in Ländern mit muslimischer Mehrheitsbevölkerung sind aus Moscheen
oder auch Medresen hervorgegangen. Daneben entstanden staatliche
Lehranstalten, die nicht nur als Institutionen, sondern vor allem auch
durch ihre Absolventen in Konkurrenz zu den religiösen Lehranstal‐
ten traten. Dies stieß eine Dualisierung unterschiedlicher Bildungssyste‐
me zwischen islamischen und modernen Wissenschaften im Laufe des
19. und 20. Jahrhunderts an (Wielandt 2016: 710), die auf die Koloniali‐
sierung zurückzuführen ist, in der die Medresen an sozio-ökonomischer
Relevanz verloren (Bano 2018: 3). Die religiösen Bildungssysteme wur‐
den beibehalten und zusätzlich wurden moderne säkulare Institutionen
eingerichtet. Dies gilt nicht nur institutionell, sondern auch ideenge‐
schichtlich, da die Innovationen im Bereich des islamischen Rechts nicht
in die Theologie überführt wurden, genauso wie die Modernisierer kein
Interesse gehabt hätten, Einfluss auf das kalam zu nehmen (Wielandt
2016: 710). Aus diesem Grund schlussfolgert Wielandt, dass in der is‐
lamischen Theologie nur geringe Veränderungen im Vergleich zu vor
150 Jahren festzustellen seien (Wielandt 2016: 711). Dies lasse sich auch
als Grund für das Nebeneinander religiöser und säkularer Bildungsinsti‐
tutionen festhalten, das sich im Bereich der islamischen Theologie in
vielen Ländern (z. B. Marokko, Irak, Syrien) herausgebildet hat.

4 Unter den sogenannten traditionellen islamischen Schulen werden gemeinhin
Medresen, islamische Schulen, d. h. religiöse Lehranstalten gefasst, in denen
männliche Schüler unterrichtet werden und es oftmals zunächst um das Memorie‐
ren des Korans geht. Diese traditionellen Lehranstalten waren bis ins 19. Jahrhun‐
dert hinein „die einzigen relevanten Produzenten von systematischen Modellen
der Welterklärung und -ordnung“ (Berger 2010: 23). Die Absolventen waren einst
Privatleute, sind aber – denn auch die frommen Stiftungen wurden zunehmend
staatlich kontrolliert – zu Angestellten der staatlichen Bürokratie geworden.

23

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als zentraler Ort islamisch-theologischer Wissensproduktion in Län‐
dern mit muslimischer Mehrheitsbevölkerung ist auch die akademische
Universitätstheologie in der Türkei, Ägypten oder Bosnien-Herzegowina
zu nennen. Hohe Reputation als islamische Lehrinstitute genießen im
deutschsprachigen islamisch-theologischen Feld die Al-Azhar-Universi‐
tät in Ägypten wie auch die moderne türkische Universitätstheologie
(u. a. in Ankara, Istanbul, Konya). So meint ein interviewter Dozent:

„ja also Theologie studiert man eher (2) woanders wenn man in der Türkei aufge‐
wachsen=und=sozialisiert ist dann studiert man halt dort Theologie (1) also wir
haben jetzt nicht so den Ruf dass sie dass sie jetzt extra nach Deutschland kommen
um Theologie zu studieren so weit sind wir noch nicht (1) aber in einigen Jahren
vielleicht“ (EG-Koç, 554-560).5

Diese Theologien haben eine im Vergleich längere Geschichte: In der
Türkei beispielsweise wurden die Medresen 1924 geschlossen und als Er‐
satz eine theologische Fakultät an der Universität Istanbul eingerichtet.
Diese hatte eine neue religiöse Erziehung auf Grundlage modernen wis‐
senschaftlichen Denkens im Zuge des Projekts der säkularen Republik
zum Ziel (Wielandt 2016: 711). Nach der Schließung 1933 wurde 1949 an
der Universität Ankara eine neue Fakultät aufgebaut. Vergleichbar mit
dieser Fakultät gibt es mittlerweile zwanzig Fakultäten in der gesamten
Türkei.

Auch wenn die islamischen Wissenschaften oder die Theologien an
modernen Universitäten in islamisch geprägten Ländern eine längere
Geschichte aufweisen als in europäischen Ländern, so handelt es sich
auch dort um ein relativ junges Phänomen (ab den 1910er Jahren) im
Vergleich zur Ideengeschichte der islamischen Theologie, da davor kei‐
ne Integration zwischen religiösen und säkularen Bildungsinstitutionen
vollzogen wurde (Engelhardt 2017: 236). Das Nebeneinander verschie‐
dener Theologien ist jedoch ebenso wenig neu wie die Theologie als
Austragungsort von Abgrenzungen und Verhältnissen zwischen Religion
und säkularer Universität.6 Die unterschiedlichen Bildungs- und Reli‐
gionskonstellationen erscheinen entscheidend dafür, in welcher Form
Religion akademisiert wurde. In den Universitäten und religiösen Lehr‐

5 Ähnlich auch die Hoffnung des Rechtswissenschaftlers Ferreiro Galguera (2011:
21).

6 Ganz anders als für andere europäische Länder stellt sich der Forschungsstand
historischer Arbeiten für Länder mit muslimischen Mehrheitsverhältnissen dar.
Cerić (2007), Karić (2012) und Schreiner (2009) etwa zeichnen die Geschichte
der Akademisierung in Bosnien-Herzegowina nach und geben einen genauen
Einblick über die Entwicklungen in Sarajevo. Entsprechende historische Arbeiten
stehen für die wesentlich jüngeren Institutionen europäischer Länder noch aus, in
denen die Muslime eine Minderheit darstellen.

24

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anstalten hat sich ein Kanon herausgebildet, auch wenn die jeweiligen
Wissensformen auch hier stark durch die regionalen politischen, kultu‐
rellen und religiösen Verhältnisse geprägt sind (Engelhardt 2017: 83).7
Die Definition einer Theologie als glaubensbezogene Wissenschaft im
Falle der deutschsprachigen Theologie ist ebenso kultur- und zeitspezi‐
fisch: Einerseits verläuft die Bezeichnung islamische Wissenschaft quer
dazu und die stärkere Betonung von fiqh oder kalām wird jeweils an
den Standorten unterschiedlich praktiziert, andererseits verläuft auch
die Bezeichnung Islamic Studies, die im englischsprachigen Sprachraum
gebräuchlich ist, quer zum deutschen Theologieverständnis. Angesichts
der studentischen Kultur und des Prestiges, das beispielsweise die Al-
Azhar-Universität oder auch die islamische Theologie in der Türkei bei
den Studierenden genießt, weist jedoch ein Dozent auch auf die falschen
Bilder einiger Studierender über diese Lehranstalten hin, weil in islami‐
schen Ländern der Unterricht auch – so das von ihm genannte Beispiel –
nicht für das Gebet unterbrochen werde (EG-Fares: 522-524).

Auch wenn also die Reputation der Islamischen Theologie nicht mit
der in der Türkei oder Ägypten zu vergleichen ist, so ist es doch zen‐
tral, dass die Theologien als „Prätexte“ (Engelhardt 2017: 69) für die
Genese neuer islamischer Institutionalisierungen fungieren. Die genann‐
ten religiösen Lehranstalten werden in dem Fach immer wieder als Ver‐
gleichshorizont herangezogen. Das betrifft beispielsweise die Intensität
der Ausbildung, so sagt eine andere Dozentin:

„vor allem wenn ich mir die Leute im Iran […] angucke was für Ausbildungen die
haben wie lange die dafür studieren um überhaupt sich Koranexeget nennen zu
dürfen (4) dann (2) braucht es bei uns @doch noch sehr […] viel Zeit@“ (EG-Kaya:
256-250).

7 Dazu zählen „die Wissenschaften, die sich mit Koran und Sunna als Grundquellen
des Islams befassen (‘ulūm al-qur’ān und ‘ulūm al-hadīṭ); die islamischen Rechts‐
wissenschaften (uṣūl al-fiqh); die Dogmatik (‘aqīda), die systematische Theologie
(kalām); und die Wissenschaft vom Sufismus (‘ilm at-taṣawwuf)“ (Engelhardt
2017: 81; Hervorh. im Orig.). In der Islamwissenschaft und später der deutschspra‐
chigen Islamischen Theologie ist dabei laut Engelhardt wiederholt über den Stel‐
lenwert von kalām zu anderen Subdisziplinen diskutiert worden. In der Islamwis‐
senschaft war in einigen viel rezipierten Schriften (Josef van Ess, Geert Hendrich)
die Rede davon, dass die eigentlich zentrale Rolle in der Islamische Theologie
der kalām zu erhalten habe. Dieser Annahme stellt Engelhardt neuere Arbeiten
etwa von Thomas Bauer und Timothy Winter gegenüber, die argumentieren, dass
es „der Vielfalt der islamisch-theologischen Subdisziplinen nicht gerecht [werde],
nur den kalām mit Theologie gleichzusetzen“ (Engelhardt 2017: 73; Hervorh. im
Orig.). Demnach handele es sich bei der Gleichsetzung von kalām mit islamischer
Theologie um eine Überbetonung durch Islamwissenschaftler und muslimische
Denker und dies gehe auf Kosten des islamischen Rechts ( fiqh), das in der Islami‐
schen Theologie zentral zu setzen sei.

25

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als Vergleich dienen die Institutionen in den genannten Ländern zudem
in Bezug auf die Lehrinhalte. So sagt ein Dozent: „von den Curricula
unterscheiden wir uns ein wenig […] wir versuchen so eine Verbindung
herzustellen zwischen klassischen Texten und modernen Texten für alle
Bereiche“ (EG-Fares: 220-228).

Der Blick auf islamische Wissenschaft und Lehre in Ländern mit
muslimischer Mehrheitsbevölkerung macht deutlich: Inhaltlich (Curri‐
cula, Lehrinhalte), institutionell (Kooperation) und personell (Lehren‐
de, Auslandssemester) dienen die genannten Lehrstätten als (ideelle)
Vorläufer für die Islamische Theologie.8 Es zeigt sich außerdem, dass
beiderseits islamische Wissensordnungen an säkularen Universitäten wie
auch traditionelle religiöse Lehranstalten als Bezüge für die Islamische
Theologie in Deutschland dienen (Engelhardt 2017: 68ff.). Sie dienen
an anderer Stelle jedoch auch als Abgrenzungsfolie für die Spezifik
der Islamischen Theologie in Deutschland, was die Grundlagen des
Curriculums, die Lehr- und Lernkultur und die Intensität des Studiums
betrifft.

2.2 Vorläufer: eine Imamausbildung für Deutschland?

Die Geschichte der Islamischen Theologie wie auch der Imamausbil‐
dung beruht – und so ist jedwede Form von Praxis zu denken – also auf
bereits vorgängigen und verflochtenen Praktiken, Institutionalisierungen
wie auch Deinstitutionalisierungen. Das Motiv, eine Imamausbildung
in Deutschland zu etablieren, war in der Akademisierung des neuen
Fachs Islamische Theologie leitend. Doch lange bevor öffentlich der Ruf
laut wurde, Imame in Deutschland über eine Islamische Theologie aus‐
zubilden, haben die Gemeinden unabhängig von staatlichen Initiativen
Ausbildungs- und Rekrutierungspraktiken entwickelt. Diese Imamaus‐
bildungen sind durch die Ausbildungspraktiken der Herkunftsländer
muslimischer Migrant:innen geprägt worden, durch neue Anforderun‐
gen in Deutschland, an die die Imame auch ihre Tätigkeitsfelder anpas‐
sen mussten (vgl. Ceylan 2010: 64f.), und durch die Möglichkeiten, suk‐
zessive auch in Deutschland in den Verbänden Imame für die eigenen
Moscheen auszubilden (vgl. Kamp 2006).

8 Ob hier theologische Schulen für die neue Islamische Theologie prägend wirken
oder allein das Basiscurriculum sich beispielsweise im islamischen Recht an dem
Kanon in der Türkei orientiert, ist dabei von Standort zu Standort verschieden
und müsste in einer eingehenden islamwissenschaftlichen Analyse erörtert wer‐
den.

26

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit der Zunahme an Moscheen in Deutschland hat auch die Zahl
an Imamen zugenommen, die zunächst in anderen Ländern (v. a. der
Türkei) ausgebildet worden waren (Jacobs & Lipowsky 2019: 2f.).9 Doch
auch schon davor waren Vorbeter und Imame in den provisorischen
Gebetsräumen, Moscheen und auch zuweilen für Vereine aktiv,10 die
meist niedrig entlohnt wurden oder ehrenamtlich tätig waren.11 Bis heute
sind es in den muslimischen Gemeinden meist temporär vertraglich
gebundene Imame, die als – wie der Religionspädagoge Bülent Uçar
die Aufgabe des Imams definiert – „religiöse[.] Repräsentant[en] der isla‐
mischen Gemeinde und ihrer unmittelbaren theologisch wissenschaftli‐
chen Instanz“ (Uçar 2010: 4) fungieren.

Zeitlich lassen sich erste Gründungen von Koranschulen in Deutsch‐
land ab den 1970er Jahren feststellen,12 als Moscheen aus den Wohn‐
heimen der sog. Gastarbeiter heraus in eigene Räume verlegt wurden
und von der Einbettung der Moscheen in den „örtlichen und sogar
bundesweiten ökonomischen Netzwerk[en]“ (Tietze 2001: 36) gespro‐
chen werden kann. Dass sich konkret Ausbildungsstätten für Imame in
Deutschland etabliert haben, ist eng mit der Gründung von religiösen

9 Mittlerweile haben einige Autorinnen (Attia 2015; Berman 2007; Spielhaus 2013)
deutlich gemacht, dass das oftmals herangezogene historische Narrativ des Islams
als Gastarbeiterreligion in Deutschland darüber hinwegtäusche, dass auch zuvor
Muslime in Deutschland lebten. Es sei dennoch eine Zunahme in Quantität
(durch Migration und Postmigration) und öffentlicher Aufmerksamkeit (infolge
von Islamismus und Islamophobie) zu verzeichnen.

10 So weist Lemmen darauf hin, dass 1958 der Verein Geistliche Verwaltung der Mus‐
limflüchtlinge in der Bundesrepublik Deutschland e. V. für muslimische Geflüchtete
gegründet wurde, die auf der Seite der deutschen Armee gekämpft hatten und nun
auf der Flucht vor der Roten Armee waren. Sie wurden durch zwei Imame betreut,
deren Anstellung aus Bundesmitteln finanziert wurde (Lemmen 2017: 312).

11 Die Unterscheidung zwischen Vorbeter und Imam ist diffus und nicht so klar wie
hier impliziert. So führt Kamp (2006: 41) zur Unterscheidung zwischen beiden
Rollen aus: „Die Inhalte und Abschlüsse sind dabei nicht einheitlich festgelegt.“
Ceylan dagegen unterscheidet zwischen der Rolle des Imams als Vorbeter, die im
Prinzip jeder Muslim einnehmen kann, und Imamen, die in Moscheen angestellt
sind. Für Letztere sei eine Varianz im Qualifikationsniveau und Aufgabenspek‐
trum festzustellen (vgl. Ceylan 2010: 26), wobei sich der Aufgabenbereich auch
aus der Qualifikation, der religiösen und der individuellen Verortung ableite (Cey‐
lan 2010: 27). An dieser Stelle sei angemerkt, dass in den Verhandlungen über
eine mögliche Imamausbildung in Deutschland der Professionsbegriff aus dem
Priesteramt auf das Imambild übertragen wurde.

12 Eine frühe Institutionalisierung islamischer Religions- und Kulturpraxis in
Deutschland stellt der Verband der Islamischen Kulturzentren e.V. (VIKZ) dar,
der 1973 in Köln gegründet wurde (vgl. http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.
html; z. a. 30.06.2017). Er wurde laut Verband für die Bedürfnissen der damaligen
„muslimischen, vor allem der türkischen Gastarbeiter in Deutschland“ (ebd.),
gegründet.

27

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.html
http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.html
https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.html
http://www.vikz.de/index.php/ueber-uns.html


Vereinen und damit einhergehend Moscheen und Moscheeverbänden
verbunden. Bis heute unterhält etwa die Ditib hauptamtliche Imame, die
aus der Türkei nach Deutschland entsandt werden und entsprechend in
der Türkei ausgebildet worden sind.13 Seit den 2010er Jahren findet sich
eine Kombination verschiedener Ausbildungsformen: So absolvieren die
Imame und Hodschas beim VIKZ ein Auslandsjahr in der Türkei, nach
einer Ausbildungszeit von zwei Jahren in Deutschland. Die Ditib hat im
Jahr 2020 ein eigenes Ausbildungsinstitut in der Eifel gegründet (vgl.
Redaktionsnetzwerk Deutschland 2020) und steht damit auch in poten‐
zieller Konkurrenz zur Islamischen Theologie.14 Im Juni 2021 hat die
Universität Osnabrück zudem das Islamkolleg eröffnet, in dem Imame
an der Universität ausgebildet werden sollen.15 Dabei ist noch unklar, ob
die dort ausgebildeten Imame später als Imame tätig sein werden und
wie sie finanziert werden können.16

Von den hauptamtlichen (z. T. verbeamteten) Imamen ist ein Großteil
außerhalb Deutschlands ausgebildet (Ceylan 2019: 10), zumeist in der
Türkei, da die Diyanet pro Jahr circa 800 Imame nach Deutschland
entsendet (Wissenschaftsrat 2010: 41). Zudem arbeiten viele Imame eh‐
renamtlich, angestellt oder sind bereits pensioniert (Ceylan 2019: 10).
Zentral für den hier interessierenden Zusammenhang ist, dass bereits
in einem Teil der Moscheen deutschsprachige oder in Deutschland
aufgewachsene Imame tätig sind (Ceylan 2010, 2019), von denen ein
verschwindend geringer Anteil Islamische Theologie in Deutschland
studiert haben wird. Je nach Größe und Finanzlage der Moschee, in
Abhängigkeit davon, ob und wie viele andere (ehrenamtliche) Mitarbei‐
ter dort tätig sind, und schließlich vom jeweiligen Moscheeverein vari‐
ieren das Anstellungsverhältnis und auch der Ausbildungshintergrund
(Inhalt wie Abschluss) der Imame und Prediger (vgl. Kamp 2006: 41).
Im Ausbildungsniveau variieren ihre Abschlüsse zwischen theologisch-
akademisch ausgebildeten Imamen (meist in Bosnien-Herzegowina oder
einem arabischen Land), privat, in islamischen Organisationen ausgebil‐

13 1986 etwa hat die Diyanet einen Erlass verabschiedet, der die Aufgaben und
Pflichten der Imame im Ausland festschreibt (vgl. Cekin 2003).

14 Einschränkend ist anzumerken, dass sich anhand der Literatur bis in die 2000er
Jahre hinein schlecht nachvollziehen lässt, wie die Ausbildungspraxis zu welchem
Zeitpunkt aussah – hier bildet sich die zeitliche Zäsur ab, ab wann die Ausbildung
von Imamen auch an öffentlichem Interesse zunahm und entsprechend dokumen‐
tiert wurde.

15 Siehe https://www.islamkolleg.de/das-islamkolleg/; z. a. 18.08.2021.
16 Der Wissenschaftsrat spricht in seinem Expertenpapier aus dem Jahr 2010 davon,

dass circa 1500 hauptamtliche und 1000 ehrenamtliche Imame in den rund 2600
Moscheen in Deutschland arbeiten (vgl. Wissenschaftsrat 2010).

28

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.islamkolleg.de/das-islamkolleg/
https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.islamkolleg.de/das-islamkolleg/


deten Imamen (meist in Deutschland sozialisiert, jedoch kein akademi‐
scher Abschluss), in Medresen ausgebildeten Imamen („klassische höhe‐
re islamische Bildungsstätte“, die nur noch einige ältere Imame besucht
haben, vgl. Ceylan 2010: 40), Imamen, die eine der Imam-Hatip-Schulen
besucht haben („Berufsfachschule bzw. ein Gymnasium für Vorbeter“,
ebd.), und schließlich autodidaktischen Imamen. Da der Beruf des
Imams in Deutschland nicht als solcher erfasst wird und auch kein
„Amt“ darunter zu verstehen ist (Kamp 2006), lässt sich nichts über
die quantitative Verteilung zwischen den Ausbildungsniveaus sagen. Es
kann weder von einer homogenen Berufsgruppe von Imamen noch von
einheitlichen religiösen und wertebezogenen Einstellungen ausgegangen
werden (vgl. Ceylan 2010: 18). Das Bild in den Plädoyers zur Schaffung
der Studiengänge, in dem ein in Deutschland ausgebildeter Typus von
Imam dem einen im Ausland ausgebildeten Imam gegenübergestellt
wird, ist also ungenau. Die in Deutschland tätigen Imame und Religions‐
experten sind sehr unterschiedlich beruflich sozialisiert.

Die Gemeinden und Verbände haben, nicht zuletzt vor dem Hinter‐
grund ihrer funktionierenden Ausbildungsstrukturen, zur Gründung der
Islamischen Theologie sehr unterschiedliche Positionen eingenommen
(Ceylan 2019: 17). Als Anfang der 2000er Jahre erste Diskussionen um
eine akademische Imamausbildung aufkamen, zeigte Melanie Kamp in
ihrer Untersuchung von Imamen, dass insbesondere die Finanzierung
der Ausbildung und der Anstellung der späteren Absolventen von eini‐
gen Imamen kritisch betrachtet worden sei (Kamp 2006: 44). Ceylan
begründet die Skepsis jedoch auch durch Erfahrungen älterer Imame
mit der politischen Instrumentalisierung der Imame, die auch der Aus‐
bildung von Imamen in der Islamischen Theologie unterstellt werde
(Ceylan 2019: 17). Insbesondere für Studierende der Islamischen Theo‐
logie, die eine enge Gemeindeanbindung pflegen, entsteht damit eine
potenzielle Konfliktlinie zwischen den Gemeinden und dem neuen Stu‐
diengang, da sie womöglich mit Vorbehalten gegen die Studiengänge –
auch wegen ihrer potenziellen Konkurrenz und des fehlenden Einflusses
der Verbände auf die Ausbildung – konfrontiert sind. Dabei ist jedoch
zu beachten, dass der Studiengang zunehmend weniger mit einer Ima‐
mausbildung verwechselt wird und sich stärker ausdifferenziert – etwa
durch die kürzliche Eröffnung des Islamkollegs als Ort für die Imamaus‐
bildung. Zudem unterliegen die Gemeinden analog zu den neuen islami‐
schen Bildungsstätten Veränderungen. So geht Ceylan davon aus, dass
die Predigten in Zukunft auf Deutsch gehalten werden und nur noch aus
Rücksicht auf ältere Gemeindemitglieder auf Türkisch gehalten werden
(vgl. Ceylan 2010: 34) – davon versprechen sich einige Akteure der

29

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Islamischen Theologie neue professionelle Rollen für die zukünftigen
Absolvent:innen.

Der Anspruch an die Islamische Theologie, Imame in Deutschland
auszubilden, war insofern eigentlich der Anspruch, Imame akademisch
an deutschen Universitäten auszubilden, denn die Verbände hatten längst
eigene Ausbildungspraktiken entwickelt. Die Islamische Theologie wur‐
de im Kontext bereits bestehender Bildungsstätten gegründet, die aller‐
dings im Sinne einer Innovationsbehauptung weniger stark im öffent‐
lichen Diskurs Beachtung fanden. Das treibende Motiv, Imame auszu‐
bilden, ist im Laufe der Etablierung des Fachs in den letzten zehn
Jahren verblasst. Es steht im öffentlichen Diskurs zwar weiterhin im
Vordergrund, ist jedoch in der überwiegenden Zahl der Universitäten
wie auch für die Studierenden weniger relevant als die Ausbildung von
Islamischen Theolog:innen, Islamischen Religionslehrer:innen und Päd‐
agog:innen.

2.3 Etablierung: Islamische Theologie in Deutschland

Islamische Theologie wird mittlerweile in Fachveröffentlichungen als
Fächer- und Studiengangbeschreibung genutzt. Vor den Anfängen des
Fachs war islamische Theologie jedoch vor allem ein Thema, mit dem
man sich in orient- und islamwissenschaftlichen Veröffentlichungen
beschäftigt hat. Die Gründung von Zeitschriften der muslimischen Ge‐
meinden bis 1945 (Engelhardt 2017: 104), aber auch die Entstehung der
ersten muslimischen Gemeinden in Deutschland und Österreich legt
nahe (Abdullah 1981; vgl. Antes & Ceylan 2017), dass es in Deutschland
lange vor der Etablierung des Fachs eine inhaltliche Beschäftigung mit
islamischem Wissen aus muslimischer Sicht gegeben hat. Eine auch
politisch sichtbare Debatte zur Professionalisierung und Institutionali‐
sierung islamischen Wissens findet sich ab den frühen 2000er Jahren.
Seitdem werden in den unterschiedlichen Bundesländern Islamische
Religionslehrer:innen für staatliche Schulen ausgebildet und auch ange‐
stellt. In der Verknüpfung von Ausbildung und Beruf ist die Lehramts‐
ausbildung der Theologieausbildung zeitlich deutlich zuvorgekommen
(vgl. Johansen 2006: 99; Aslan 2012: 60), mittlerweile jedoch arbeiten
beide Bereiche institutionell an den Universitäten eng zusammen.

Das Fach Islamische Theologie wurde mit Beginn der Förderung
durch den Bund ab 2011 an fünf Universitäten in Deutschland als aka‐
demischer Studiengang verankert. Das Bundesministerium für Bildung
und Forschung förderte die Einrichtung der Islamischen Theologie an

30

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg, der Universi‐
tät Osnabrück – anfangs gemeinsam mit der Westfälischen Wilhelms-
Universität Münster –, der Goethe-Universität Frankfurt (gemeinsam
mit der Universität Gießen) und der Eberhard Karls Universität Tübin‐
gen. Im Jahr 2019 eröffneten mit Paderborn und Berlin zwei weitere
Standorte für Islamische Theologie.17 Die Fördersumme beläuft sich
(eingeschlossen die neuen Standorte an der Universität Paderborn und
Humboldt-Universität zu Berlin) auf insgesamt 44 Millionen Euro (vgl.
BMBF 2016; 2019).

Wenngleich die Diskussion um eine deutschsprachige Imamausbil‐
dung an der Universität die Gründung des Fachs befördert hat, trafen
diese Diskussionen auf institutionelle Vorbereitungen an den Universitä‐
ten – vorbereitend wirkte das Lehramt für Islamische Religion – wie
auch auf eine epistemische Gemeinschaft (vgl. Engelhardt 2017) und
erste vereinzelte Lehrstühle, die außerregulär finanziert wurden, wie in
Frankfurt als Stiftungsprofessur durch die Diyanet. Mittlerweile sind
Bachelor-, Master-, Lehramts- und Promotionsstudiengänge entstanden.
Die Studiengänge sind in sehr unterschiedlichen Fakultäten angesiedelt,
wie beispielsweise im Fachbereich Erziehungs- und Kulturwissenschaf‐
ten (Universität Osnabrück).18 In der Islamischen Theologie wie auch
im Lehramt für Religionsunterricht ist man auf Grundlage des sog.
Neutralitätsgebots in Deutschland darauf angewiesen, dass die jeweili‐
gen Religionsgemeinschaften mit dem Staat in der Lehre kooperieren
(Lange 2014; Wick 2014; Koenig 2017; Munsonius 2017). Der Staat ist
gegenüber Religionsgemeinschaften zu Neutralität angehalten, regelt al‐

17 Neben den genannten Standorten, die aus Bundesmitteln gefördert werden, findet
sich Islamische Theologie als (Zusatz-)Fach an der Universität Hamburg und den
Pädagogischen Hochschulen in Freiburg, Karlsruhe und Ludwigsburg. Zu einem
Überblick siehe auch Dreier und Wagner (2020: 10).

18 Entsprechend sind die Curricula unterschiedlich, als Beispiel ist hier die Studi‐
engangbeschreibung der Goethe-Universität Frankfurt zu nennen: „Der BA-Stu‐
diengang Islamische Studien versteht sich als eine islambezogene Disziplin, die
die islamische Theologie mit allgemeinen geistes-, kultur- und sozialwissenschaft‐
lichen Disziplinen verbindet. Das Studium zielt auf die Befähigung zur Beschäfti‐
gung mit religiösem Quellenmaterial auf wissenschaftlicher Ebene als auch zur
Auseinandersetzung mit der religiösen Glaubenspraxis und deren Vermittlung
sowie zur kritischen und systematischen Reflexion auf den Glauben. Das Studium
der islamischen Theologie setzt sich traditionell zusammen aus dem klassischen
Kanon der islamischen Wissenschaftsdisziplinen: Koranexegese (tafsīr), Ḥadīṯwis‐
senschaft (ḥadīṯ), Islamisches Recht (fiqh) und seine Methodik (uṣūl al-fiqh), sys‐
tematische Theologie (kalām), Prophetenbiografie (sīra), Geschichte des Islams
(tārīḫ al-islām) und Ideengeschichte.“ (Islamische Studien, B.A., http://www.un
i-frankfurt.de/35791047; zuletzt abgerufen am 16.08.2021; Hervorh. im Orig.).
Für eine eingehende Unterscheidung der Standorte und ihrer jeweiligen Vorläufer‐
institutionen vgl. Engelhardt (2017: 110).

31

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.uni-frankfurt.de/35791047
http://www.uni-frankfurt.de/35791047
https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.uni-frankfurt.de/35791047
http://www.uni-frankfurt.de/35791047


lerdings über die Beherbergung der Theologie an staatlichen Universi‐
täten die Ausbildung des religiösen Personals mit (Lange 2014: 44f.;
Unterburger 2017). Dabei erfolgt die Vergabe des Abschlusses anhand
einer Teilung: Die Universität vergibt den akademischen Abschluss,
die katholischen und evangelischen Kirchen den kirchlichen Abschluss,
der jedoch an den akademischen anschließt. Insofern kann man hier
von einer Kooperation unter Vorzeichen eines deutlich staatlich wie
historisch auch konfessionell (Koenig & Willaime 2008: 14) geprägten
Bildungssystems sprechen. In der deutschen Fassung der Islamischen
Theologie wurde deswegen, angestoßen durch den Wissenschaftsrat,
das Modell der Etablierung einer Islamischen Theologie an staatlichen
Universitäten unter Hinzuziehen religiöser Beiräte gewählt (vgl. auch
Deutscher Bundestag 2017: 5f.). Die Standorte haben unterschiedliche
Modelle eines religiösen Beirats für ihre Universität entwickelt, die
sich aus Vertretern der Religionsgemeinschaften (beispielsweise von der
Schura Niedersachsen oder der Ditib) und zum Teil auch muslimischen
Intellektuellen zusammensetzen.19 Das neue Fach schließt an bisherige
Modelle universitärer Theologien und der Beteiligung religiöser Vertre‐
ter:innen in der Theologie an. Es reiht sich jedoch auch in eine größere
Zahl an Ländern in Europa ein, die begonnen haben, islamische Wis‐
sensordnungen in ihr Bildungssystem zu integrieren.

2.4 Kontext: Islamisches Wissen in Europa

Wie in Deutschland lässt sich aktuell auch in vielen anderen Län‐
dern mit muslimischen Minderheiten eine Akademisierung des Islams
beobachten. So spricht Aslan davon, dass es kein Land in Europa gebe,
dass nicht von der Diskussion um eine Imamausbildung und Lehreraus‐
bildung zu Zwecken der Integration der Muslime in Europa tangiert
sei (Aslan 2012: 20). Insbesondere in den letzten zehn Jahren wurde
islambezogenes Wissen in privaten und/oder staatlichen Bildungsein‐
richtungen institutionalisiert. Vorläufer dafür ist die jeweilige Praxis
der Imamausbildung.20 Ähnlich wie in Deutschland lassen sich dabei
grundsätzlich drei verschiedene Wege der Praxis zusammenfassen (El

19 Der Standort Frankfurt hat keinen Beirat und ist im Fachbereich Sprach- und
Kulturwissenschaften angesiedelt.

20 El Asris Einschätzung ist, dass es aktuell mehr als hundert Projekte in Europa
zur Imamausbildung gibt. Er stellt fest: “Over at least the last five years, serious
initiatives have been taken up in various European contexts to train imams within
the context in which they have to function.” (El Asri 2018: 117)

32

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Asri 2018: 115): in privaten Zirkeln, als Auslagerung in muslimische
Länder und als Kombination, etwa als Ausbildung in Europa im Aus‐
tausch mit einer religiösen Autorität, meist in einem islamisch gepräg‐
ten Land. In den neueren Institutionen der Imamausbildung ist in der
deutlich kleineren Zahl der europäischen Länder eine Etablierung an
staatlichen Organisationen oder in engerer Kooperation mit staatlichen
Organisationen zu finden (Deutschland, Großbritannien, Niederlande,
Österreich). Weitaus häufiger haben Religionsgemeinschaften und -ver‐
bände, Privatuniversitäten (d. h. nicht-staatliche Hochschulen) oder Pri‐
vatpersonen entsprechende Initiativen gegründet.21 In den Ländern, in
denen sich staatliche Akademisierungsformen entwickelt haben, finden
sich immer auch parallele oder kooperative Akademisierungsbemühun‐
gen nicht-staatlicher Akteure. Insofern ist dem Religionswissenschaftler
Christoph Bochinger (2010: 90) zuzustimmen, wenn er anmerkt, dass in
Europa unterschiedliche private und öffentliche Modelle nebeneinander
entstünden, die den Anspruch verfolgen, islamisches Wissen zu refor‐
mieren. Auf einige zentrale Unterschiede zwischen europäischen Län‐
dern in der Akademisierung werde ich im folgenden Überblick näher
eingehen.

Seit Anfang der 2000er Jahre werden in mehreren europäischen
Ländern mit muslimischen Minderheiten vergleichbare Fächer zur Isla‐
mischen Theologie etabliert beziehungsweise ihre Gründung erwogen
(Hashas 2018; Johansen 2006: 94). Bereits seit den 1980er Jahren wur‐
de jedoch der Bedarf nach einer theologischen Ausbildung artikuliert
und habe – so Aslan – in den ersten privaten Unternehmungen einer
theologischen Ausbildung gemündet (Aslan 2012: 59f.). Ähnlich wie
die Imamausbildung erhielten diejenigen Fächer, die den Islam aus der
Innenperspektive zum Gegenstand haben, schließlich jeweils eine spezi‐
fische Form je nach Bildungssystem und Fächertradition. Die Innenper‐
spektive macht beispielsweise in den Islamic Studies in Großbritannien
nur einen Zugang unter mehreren aus. Ausschlaggebend für die Ausge‐
staltung und Etablierung islamisch-theologischer Studien wie auch einer
Imamausbildung war und ist dabei, wie stark das jeweilige Bildungssys‐
tem privatisiert ist.22 Ein zentraler Unterschied zwischen ihnen liegt
zudem darin, inwiefern das Bildungssystem und die jeweilige Institution

21 Dies ist angesichts der Komplexität einer Etablierung in staatlichen Organisatio‐
nen nicht überraschend, wurde aber insbesondere mit Blick auf die Repräsentanz
anderer Religionsgemeinschaften beispielsweise in Universitäten kritisiert.

22 Das bedeutet, in einem öffentlichen Bildungssektor scheint zum einen die Eta‐
blierung länger zu dauern und ist zum anderen der Anschluss an Professionen
erschwert. Dies liegt daran, dass staatliche Bildungssysteme auf einer anderen
Ebene agieren als staatlich zwar anerkannte Religionsgemeinschaften, die jedoch

33

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtlich legitimiert ist, mit religiösen Organisationen zu kooperieren
(vgl. Nielsen 2012; zum Religionsunterricht siehe Euchner 2018). Auch
wenn sich ein allgemeiner Trend zur Akademisierung feststellen lässt
und damit eine Konkurrenz zwischen staatlichen und privaten Initia‐
tiven entsteht (Aslan 2012: 59), so sind die Länder doch danach zu
unterscheiden, wann eine erste Akademisierung eingesetzt hat: Bosnien-
Herzegowina, Österreich und Großbritannien haben im europäischen
Vergleich eine frühe explizite Auseinandersetzung mit dem Verhältnis
zwischen Staat und Islam gesucht, die Niederlande, Frankreich und
Deutschland etwas später.

In Bosnien-Herzegowina besitzen die islamisch-akademischen Bil‐
dungseinrichtungen Vorläufer aus der Zeit Ende des 19. Jahrhunderts
(zum Beispiel die School of Sharia, Judges and Law von 1892 in Saraje‐
vo) und sind in ihrer heutigen Form auf die 1970er Jahre zurückzufüh‐
ren (vgl. Karić 2012). Auch Österreich hat im europäischen Vergleich
früh, nämlich 1979 die Islamische Glaubensgemeinschaft in Österreich
(IGGiÖ) als Körperschaft anerkannt und Anfang der 1980er Jahre den
islamischen Religionsunterricht an Schulen eingeführt. In Großbritanni‐
en schließlich haben die Deobandi-Schulen nach indischem bzw. süd‐
asiatischem Vorbild weite Verbreitung gefunden (Sahin 2012: 230).

Die zentrale und fortgeschrittene Institutionalisierung in Bosnien-
Herzegowina ist nicht nur auf die lange Geschichte des Islams in dem
Land zurückzuführen, sondern auch auf die zentralistische Struktur des
Islams in Bosnien-Herzegowina. Hierin liegt auch der maßgebliche Un‐
terschied zu anderen europäischen Ländern. Insgesamt gibt es aktuell
drei Fakultäten für Islamische Studien/Theologie in Bosnien-Herzego‐
wina: Sarajevo, Zenica und Bihac. Die heutige Fakultät der Universität
Sarajevo besitzt eine ausgebaute Islamische Theologie, verzeichnet hohe
internationale Studentenzahlen und ist im islamischen Feld anerkannt.
Getragen werden alle islamischen Bildungsinstitute inklusive der islami‐
schen Fakultäten, von der nationalen islamischen Vertretung der Musli‐
me, die auch für die spätere Anstellung verantwortlich ist (Aslan 2012:
30). In Großbritannien dahingegen ist das historisch anders entstanden.
In der britischen Sozialpolitik hat man traditionelle islamische Bildungs‐
institutionen relativ liberal behandelt, so dass die Infrastruktur bereits
weit ausgebaut ist (Sahin 2012: 284f.; Aslan 2012: 39). Es haben sich drei
Formen der Ausbildung muslimischer Expert:innen entwickelt (Mumi‐
sa 2014: 86): islamische Seminare, moderne islamische Colleges und

eine an das Ausbildungsniveau angepasste Professionalisierung ihrer Stellen nicht
ermöglichen (können).

34

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


säkulare Universitäten. Das Cambridge Muslim College hat mit Timothy
Winter (Abdal Hakim Murad) als prominenter Figur und dem ersten
Diplom in Muslim Community Leadership internationale Reputation er‐
langt, es wurde 2009 gegründet (Sinclair 2019). Es ist nicht offizieller Teil
der Cambridge University, sondern nutzt deren intellektuelles Umfeld
– die Akademisierung islamischer Bildung wird also über die relative
Offenheit zu privaten Bildungseinrichtungen realisiert.

Deutschland ist in die Gruppe der Länder einzuordnen, die in den
frühen 2000er Jahren institutionelle Verhältnisbestimmungen zwischen
islamischen Religionsgemeinschaften und dem Staat stärker forciert ha‐
ben. Hierzu zählen auch die Niederlande und Frankreich. Die Nieder‐
lande und Deutschland (und anfangs auch Straßburg mit seinem verwal‐
tungsrechtlichen Sonderstatus) nahmen zu dem Zeitpunkt Bemühungen
auf, Islamische Theologie an den staatlichen Universitäten zu verankern
(Aslan 2012: 60). In Frankreich, wo durch das Verhältnis von Religion
und Staat in der Laïcité eine Inklusion islamischer Bildung in das öffent‐
liche Bildungswesen erschwert ist, ist auch die religionspolitische Steue‐
rung von Religion über Theologie nicht möglich.23 Dies schlug sich nicht
zuletzt innerhalb der Universitäten nieder, wo 1886 begonnen wurde,
die universitäre Theologie zu schließen und bekenntnisfreie Religions‐
studien einzuführen (Aslan 2012: 35). Im Jahr 2007 wurde ein erster
Ausbildungsgang für Imame am Katholischen Institut der Universität
Paris eingerichtet (Aslan 2012: 36f.; Akgönül 2012: 185).24 Dort sollten
Studierende in einem säkularen Ausbildungsgang zu Imamen ausgebil‐
det werden, die im Einklang mit den Werten der Französischen Republik
stehen (Akgönül 2012: 185). Das Programm war unter anderem deswe‐
gen nicht erfolgreich, weil es an einem katholischen Institut angesiedelt
worden war und es so den zukünftigen Imamen an Legitimität mangelte
(Akgönül 2012: 185). Fast zeitgleich kam an der Universität Straßburg
(2012/2013), wie dann auch in einem Straßburger Vorort durch die
Diyanet (2011), das Anliegen auf, eine Ausbildungsstätte für Imame ein‐
zurichten (Akgönül 2012: 186f.), wobei auch hier das universitäre Projekt
ins Stocken geriet. Über den französischen Kontext hinaus bekannt ist

23 Die katholische Kirche fungiert in diesem Verhältnis als Schulträger und wird
als solcher auch staatlich finanziert. Unter dem damaligen Innenminister Sarkozy
wurde die Laïcité in den 2000er Jahren in die sog. Laïcité active überführt. Sie
sollte mit dem alten Säkularismus brechen und dem Staat ermöglichen, einen Um‐
gang mit den islamischen Religionsgemeinschaften zu finden statt einen Abstand
zu ihnen zu pflegen (Akgönül 2012: 184). Nach dem Mord an dem Lehrer Samuel
Paty im Oktober 2020 sind erneut Forderungen nach einer staatlichen Kontrolle
der Imamausbildung laut geworden (vgl. Pantel 2020).

24 Aslan (2012: 36f.) nennt das Jahr 2008.

35

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zudem das private Institut Européen des Sciences Humaines (IESH), zu
dem auch das Institut de Formation des Imams et des Educateurs in
Château-Chinon zählt. Es bietet Fernstudienkurse an, in denen jährlich
circa 200 Studenten aus unterschiedlichen europäischen Ländern einge‐
schrieben sind (siehe auch Aslan 2012: 38). In der Tendenz scheinen die
privaten Institute in Frankreich bereits weiter ausgebaut und etablierter
zu sein als die Kurse und Studiengänge an den staatlichen Universitäten,
zumal sich ein Projekt der Gleichstellung katholischer und islamischer
Theologie in Straßburg hat nicht realisieren lassen. Am Beispiel Frank‐
reich wird somit deutlich, dass die Ausbildungs- und Professionalisie‐
rungsmodelle eng an das jeweilige Säkularitätsgefüge geknüpft sind.

Neben diesen sehr unterschiedlichen Strukturen sind die Diskussio‐
nen um islamische Bildungsinstitutionen in den europäischen Ländern
ähnlich verlaufen (Akgönül 2012: 184). So finden sich durchweg die
Verbindung zu den Themen Islamismusprävention und Sicherheit und
die damit einhergehende Annahme, dass bestimmte Formen von Reli‐
gion ein Sicherheitsrisiko für die Länder darstellen (Johansen 2006:
93). Auch die Figur des Imams als Demokratiepädagoge taucht in un‐
terschiedlichen Länderkontexten nach den Terroranschlägen des 11. Sep‐
tembers 2001 auf (Nielsen 2012: 92; Peter 2018b: 342), ist allerdings
historisch schon viel früher bemüht worden. Akgönül (2012: 175) be‐
schreibt beispielsweise für Frankreich eine Abwertung des Imambilds
in der Öffentlichkeit im Kontext der Algerienkrieges ab den 1980er,
insbesondere aber ab den 1990er Jahren, die in den 2000ern noch
stärker mit dem Thema Radikalisierung verbunden wurde. Auffällig ist
in den jeweiligen Phasen der Gründung von Instituten und den diese
begleitenden Diskursen, dass durchweg die Figur eines zivilisierten, wer‐
tevermittelnden religiösen Experten auftaucht, der allerdings letztlich
zu einem politischen und sozialen religiösen Experten ausgebildet wer‐
den soll (vgl. Akgönül 2012: 188). Mit dieser normativen Erwartung
einer bestimmten Form des Experten und des Islams gehen spezifische
Erwartungen an die Absolvent:innen der Studiengänge einher. Einerseits
findet sich in den Diskussionen um die Studiengänge das Gegenbild
zu den in den Gründungsdiskursen negativ gezeichneten Imamen: also
aufgeklärte islamische Experten, die in der Landessprache auf die Le‐
benswelt der Gläubigen einzugehen vermögen. Andererseits wird den
Absolvent:innen, wie auch dem Fach selbst, die Aufgabe zugeschrieben,
die Diskrepanz zwischen „islamischer Tradition“ und der Gegenwartsge‐
sellschaft zu überwinden (vgl. Meuleman 2012: 233). Zum Vergleich: Für
Bosnien-Herzegowina etwa bezeichnet es Karić (2012: 73) als Hauptauf‐
gabe im 20. Jahrhundert, den Islam in einem hochgradig säkularisierten

36

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umfeld zu interpretieren. Dieses Gegenbeispiel macht deutlich, dass
in dem Motiv, die Lücke zwischen dem Islam und der Gegenwartsge‐
sellschaft zu schließen, ein kultureller Dualismus und ein Gegensatz
zwischen dem Islam und der Gesellschaft impliziert ist. Der Etablierung
islamisch-theologischer Institutionen wird von den Diskussionsbeteilig‐
ten zugeschrieben, diese kulturelle Differenz ausgleichen zu können.

An der groben Unterscheidung zwischen den genannten Ländern
möchte ich zunächst festhalten, um einen weiteren Prozess zu verdeut‐
lichen, den die unterschiedlichen Etablierungspfade anzeigen. In den
Institutionen, in denen die neuen islamischen Bildungsinstitutionen top-
down etabliert werden, sollen die Institutionalisierungspraktiken (wie
Islamische Theologie definiert wird, was gelehrt werden soll, etc.) aus
dem Bildungsbereich heraus in die religiöse Sphäre wirken. Im Bottom-
up-Modell ist der Prozess ein gegenläufiger: Aus der religiösen Sphäre
heraus wird der Versuch unternommen, etwa durch Anerkennungsge‐
suche, in die Bildungssegmente zu wirken. Entsprechend besteht ein
Kooperationsmodell aus der beidseitigen Einwirkung religiöser und bil‐
dungsbezogener Institutionalisierungspraktiken. Es können somit Rich‐
tungen der Diffusion unterschieden werden: von der Religions- in die
Bildungssphäre, über die Bildungs- in die religiöse Sphäre und wech‐
selseitig im Kooperationsmodell. So gesehen sind alle Projekte der Is‐
lamischen Studien und Theologie zwischen den Sphären von Bildung
und Religion angesiedelt. In den meisten europäischen Ländern, in
denen die Ausbildungsstätten bereits länger etabliert sind, sind sie bot‐
tom-up entstanden und funktionieren über ein privates Bildungssystem,
über die privaten Hochschulen, Fachhochschulen, Seminare und Ausbil‐
dungsstätten. Die Etablierung ist hier weiter vorangeschritten als die
Institutionalisierungen an den staatlichen Hochschulen (vgl. Aslan 2012:
59f.). Neu ist, dass Kooperationen zwischen staatlichen (außerreligiösen)
und privaten (oder religiösen) Bemühungen um die Institutionalisierung
islamischen Wissens in Ländern entstehen, in denen bislang islamische
Institutionen nicht als Bestandteil von Wissensordnungen sichtbar wa‐
ren, wie auch, dass die neuen Institutionen akademisch geprägt sind.
Bereits zwischen den genannten Ländern – zuweilen auch zwischen
Regionen – gibt es erhebliche Unterschiede darin, wie und ob Imamaus‐
bildungen, Islamische Studiengänge oder Theologie institutionalisiert
wurden, was nicht zuletzt auf unterschiedliche Verhältnisse zwischen
Staat und Religion (Nielsen 2012) und auf die häufig nationalstaatlich
organisierten Bildungssysteme zurückgeführt werden kann. Insofern las‐
sen sich an den Akademisierungspfaden auch die rechtlichen Varianzen
der Stellung von Religion in Bildungsinstitutionen und Spezifika des je‐

37

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weiligen Verhältnisses von Staat und Religion ablesen (Ferreiro Galguera
2011). Im folgenden Kapitel gehe ich auf die bisherigen Analysen zu
diesen Institutionen ein und frage, was sich theoretisch aus ihnen für die
Analyse der Islamischen Theologie in Deutschland ableiten lässt.

38

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21 - am 24.01.2026, 00:38:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987400513-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Vorläufer: Islamisches Wissen in Ländern mit muslimischer Mehrheitsbevölkerung
	2.2 Vorläufer: eine Imamausbildung für Deutschland?
	2.3 Etablierung: Islamische Theologie in Deutschland
	2.4 Kontext: Islamisches Wissen in Europa

