Klaus Gilinther 7
Kampf gegen das Bose?

Zehn Thesen wider die ethische

Aufriistung der Kriminalpolitik’

Herbert Jiger zum 66. Geburtstag.

1. Vom Aggressionstrieb zum Triumph des Bésen

In der jungeren Vergangenheit hat man selten so ausgiebig wic zur Zeit uber Fragen
der angemessenen Reaktion auf abweichendes Verhalten 6ffentlich debattiert. Dabe
vermischen sich kriminalititstheoretsche, pidagogische, (welt-)politische und vor
allem normative Deutungen, Postulatec und Vorschlage fir zu ergreifende Mafinah-
men auf eine unklare Weise. In den Zeitungen kann man bei aufmerksamer Lektiire
taglich vielfach Hypothesen iiber dic Entstehung von und die Reaktion auf Phino-
mene der Mikro- und der Makrokriminalitat finden, ohne daff den Autorinnen und
Autoren iiber ein verstindliches und berechtigtes Gefiihl der Emp&rung hinaus in
jedem Fall bewuflt ist, was sie da eigentlich tun. Als Beispiele fiir diese Phanomene
greife ich willkirlich heraus: »ethnische Siuberungen«, Massenvergewaltigungen
und systematische Folter, Gewaltkriminalitit von Jugendlichen gegeniiber Minder-
heiten (Asylbewerber, Auslander, Behinderte), schwere Kriminalitar von Kindern
und unter Kindern (Gewalt bis zur schweren Korperverletzung in den Schulen,
»Kindermord« von Liverpool). Als Beispiele fiir die Deutungen greife ich ebenfalls
willktirlich heraus: Versagen der Erzichung, Verlust von Bindungen und Traditionen,
Zerriittung der Moral und Zerfall der sozialen Solidaritit, Auflésung der Familie,
Verfall der Autoritit und Abwesenheit von guten Vorbildern, ungeziigeltes Streben
nach individueller Selbstverwirklichung auch auf Kosten anderer, Entwohnung von
konvenuonellen Umgangsformen, dic ein Minimum an Zivilitit im Alltag etmég-
lichen, So wie Marion Grifin Dénhoff auf der ersten Seite der ZEIT vom t1. 3. 93,
unter der Uberschrift »Eine Gesellschaft ohne moralische Mafistibe gerit in Gefahr
~ Den Biirgern wieder Ziele setzen«, schreiben im Augenblick vicle: »Eine permis-
sive society, die keine Tabus duidet, keine moralischen Barrikaden errichtet und die
die Bindung an Sitte und Tradition vergessen har, geridt leicht >aufler Rand und
Band««. Peter Schneider hat in der FAZ vom 7. 9. 93 noch einmal die alte Geschichte
von der urspriinglichen Aggressionsneigung des Menschen crzahlt — mit starkem
Affekr gegen »Soziologen, Psychologen, Padagogen, Philosophen, Ethnologen«, dic
sich verschworen hitten, »das Phinomen durch Erklirung zu beseitigen«. Im redak-
tionellen Vorspann zu Schneiders Artikel wird, mit deutlich hérbarem hobbesiani-
schem Unterton, der Gegner genauer ins Visier genommen: »Die selbsternannten
Experten der »Zivilgesellschaftc scheinen zu meinen, das Problem durch Erklarung
bescitigen zu kdnnen. Was sie tatsichlich vorfithren, ist jedoch die besorgniscrre-

1 In diese Thesen sind Anregungen und Kritik der Redaknon der «Kriuschen Justiz« eingegangen. Zu
besonderem Dank bin ich Thomas Blanke, Monika Frommel, Ginter Frankenberg, Oliver Gerstenberg,
Henner Hess, Rainer Keller, Klaus Ludcrssen, Cornelius Nestler, Cornelius Pritewitz und Lorenz Schulz
verpflichter. Es ist mir weder gelungen, allen Einwanden gerecht zu werden, noch alle Milverstindnisse
auszuriumen, Fur das vorliegende Ergebnis bin ich allein verantwortlich.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

136

gende Selbstvergessenheit ciner Zivilisation, die nicht mehr weif}, warurn sie entstan-
den ist: nimlich um das menschliche Aggressionspotential unter Kontrolle zu
halten«.

Manche gehen noch einen Schritt weiter und greifen zu einem anderen Deutungs-
muster, das schnell die Gemiiter erfafit: das Bése. Dieses Deutungsmuster beherrscht
zumindest latent viele Aussagen iiber Gewaltkriminalitit von Jugendlichen, wird
vernchmlicher in der Berichterstattung iiber die Kriegsgreuel im fritheren Jugosla-
wien und bestimmte cxplizit die Reaktionen auf den »Kindermord« in Liverpool.
Und es scheint ja wirklich kaum eine andere Reaktion menschlicher zu sein. Wer mit
Fernsehbildern vom Burgerkrieg im fruheren Jugoslawien konfrontiert wird, die
Babies nach einer Amputation ihrer verletzten Gliedmafien zeigen oder Frauen, de-
nen sich die Spuren ciner Gruppenvergewaltigung ins Antlitz eingegraben haben,
wer Berichte Jiest iiber dic Gliicksempfindungen der Hooligans, wenn sic die Schi-
delknochen ihrer Opfer bersten horen, oder iiber Kinder, die scheinbar regungslos
ein Kleinkind tGten, kann sich nur schwer jenem Impuls entzichen, den der britsche
Premierminister angesichts des »Kindermordes« in Liverpool so ausgedriickt hat:
»Wir miissen aufhoren, zu verstehen.« »Verstehen« (oder besser: Erkliren) meint
hier, dafl man abweichendes Verhalten auf Faktoren zuriickfithrt, die es nichre als
einen freiwillig vollzogenen, absichtlich auf die Verletzung des Rechts zielenden
Normbruch erscheinen lassen. Verzicht auf das »Verstehen« bedeutet dann positiv,
dem Titer den Vorwurf zu machen, aus einer »bésen Absicht« gehandelt zu haben.
Dem entsprachen dann auch die 6ffentlichen Deutungen nach der Beweisaufnahme
im Prozef} von Liverpool: Die Untat der Kinder sei ein »Triumph des Bosen«, das
Bose sel, so der britische Erziechungsminister, »heraufgekrochen« und habe »von den
beiden Jungen Besitz ergriffen«*. Hat man sich auf dieses Deutungsmuster crst ein-
mal eingelassen, bleiben nur noch wenige Reakuonen méglich: Vergeltung, schlichte
Verteidigung oder eben Ausgrenzung. Ausgrenzen — »warum eigentlich nicht?«, so
lauter die rhetorische Frage im Untertitel des Arukels von Peter Schncider.

2. Menagerieluft

Das Bose — lange schien es vergessen; ein Ungeheuer, geboren aus dem Schlaf der
Vernunfr. Im aufgeklirten, demokratischen Wohlfahrtsstaat mochte man noch glau-
ben, die Rede vom Bdsen sei eine unaufgeklirte, den Geschehnissen nunmehr
unangemessene Moralisierung. Mit wissenschaftlichen Methoden seien Handlungen,
die falschlicherweise so bezeichner wiirden, als Symptome einer Erkrankung, sei sie
psychischer oder gesellschaftlicher Art, erkennbar. Als solche seien sie im Grunde
auch therapierbar, der konkrete Erfolg hinge ab vom Stand der wissenschaftlichen
Erkenntnis und von der Qualitit der Mafinahmen: der Bogen reichte von aufwendi-
gen Konzepten fur einc individuelle Psycho- und Soziotherapie bis zu umfangrei-
chen Programmen fur langfristige soziale Reformen. Das Bése schien also
verschwunden zu sein; ein letzter Schatten aus der Finsternis langst vergangener
Zeiten, der dem Licht der Aufklirung nicht standzuhalten vermag,.

So klar waren Licht und Schatten freilich nie geschieden. Denen, die das Bése ent-
moralisierten, um cs zu pathologisieren, wurde vorgehalten, selbst der Gefahr zu
erliegen, unaufgeklirte moralische Kategorien in ihren angeblich wertfreien Diagno-
sen zu verwenden. Das Bosc wiirde in der Gestalt des Kranken nur maskiert — und

2 Frankfurter Rundschau v. 26. 11.93.

4 4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

dergestalt sei es immer noch das Bose). Auch sei die Reaktion, Therapie statt Strafe,
in Wahrheit nur eines der vielen Instrumente, derer sich die um Macht ringenden
Krifte der sozialen Disziplinierung bedienten, und unter diesen sei die Therapie das
subtilste’. Sie wiirde nimlich erst das »Selbst« fabrizieren, das dann pathologisiert
und der Disziplinierungstechnik unterworfen wiirde. Wer auf den Vorwurf schuld-
hafren Handelns zugunsten therapeutischer Mafinahmen verzichte, wurde eine
objektivierende Einstellung zum Delinquenten einnehmen. Diese werden in Institu-
tionen und durch Mafinahmen realisiert, dic wiederum die Freiheit des einzelnen
bedrohten. Hans Magnus Enzensberger hat jetzt, da ihm das Licht der Aufklirung in
der » Abenddimmerung der Sozialdemaokratie« erlischt, die Summe aus dem »politi-
schen Kitsch dieser Allerweltserklirungen« gezogen, die von kritischen Kriminolo-
gen, Sozialarbeitern und Therapeuten versucht wurden: »Solche Vormiinder nehmen
in threr grenzenlosen Gutmitgkeit den Verirrten jede Verantwortung fur ihr Han-
deln ab«’. Umgekehrt kénnen die Kritiker jener angeblichen Vormiinder Freiheit
nur verteidigen, indem sie an der Zuschreibung von Verantwortung im strikten Sinne
des Anders-handeln-Kénnens festhalten. Vor diesem Hintergrund denunziert En-
zensberger den Blick des Therapeuten: »Da alle anderen fiir nichts etwas kénnen, am
allerwenigsten aber fiir sich selber, existieren sie als Personen nicht mehr, sondern
nur noch als Objelite der Fiirsorge«®. Wer eine Freiheit schiitzende Norm verletze,
habe sich, in der Regel, aus Freiheit fiir das Unrecht entschieden, kann etwas dafir.
Der Vorwurf, etwas dafiir zu konnen, ist die Minimaldefinition fiir »Schuld« im
Strafrecht.

Diese kritischen Tone im Prozefl der Aufklirung des Bosen sind niemals verstummt
und konnten sich selbst auf die besten Traditionen der Aufklarung berufen, so lange
sic dic Freiheit des Einzelnen vor dem biirokratischen Zugriff eines Flirsorgcestaates
bewahrten?. Dagegen scheint die gegenwirtige »Renaissance des Bosen«® die verges-
sene Summe wieder zu Gehdr bringen zu wollen. Sie geriert sich dabei als Asxfkli-
rung der Aufklirung; als miisse eine selbstvergessene, von ihren philanthropischen
Vorurteilen irregetiihrre Zivilisation erinnert werden an jene »andere Kraft«, von der
eine niemals endende Bedrohung fur das friedliche Zusammenleben ausgehe. In die-
sem Sinpe hatte sich schon Sigmund Freud iiber das »Eiapopeia vom Himmel«
derjenigen lustig gemacht, die dem Aggressionstrieb die Eigenschaft einer anthropo-
logischen Konstante absprachen®. Tief im Innern jedes cinzelnen Menschen, unter-

Vgl. zur keiminalwissenschatthichen Erzeugung des Bosen: Peter Strasser, Verbrechermenschen, Frankfurt
am Main/New York 1984, und jetzt ders., Entmonsterung, in: manuskripte. Zeitschrift fur Lireratur, Heft
121a (1993) (Sondernummer zum steinschen herbst 1993 mit dem Thema: »Wie werden aus Menschen
Monstren? — Wie werden aus Monstren Menschen?«); als historisches Beispiel s. Georg Buchner, » Woy-
zecks, und dazu: Norbert Abels, Dic Asthetik des Pathologischen, in: Diskussion Deutsch 1986/87,
S. 614 ff. Zur amhivalenten Rolle der Kriminologie generell: Henner Hess, Kriminologen als Moralunter-
nehmer, in: Lorenz Bollinger u. Rudiger Lautmann (Hrsg.), Vom Guten, das noch stets das Bose schallft,
Kriminalwissenschafthehe Essays zu Ehren von Herbert fager, Frankfurt am Main 1993, S. 32981,
Micbel Foucault, Uberwachen und Strafen, Frankfurt am Main 1976.

Hans Magnus Enzensberger, Aussichten auf den Burgerkrieg, Frankfurt am Main 1593, S. 37, 38.

Ebd., 5. 38.

Die Kontroverse ist daher auch niche neu. Vgl. statt vieler nur: Winfried Hassemer/Klaus Luderssen/Wolf-
gang Naucke, Fortschritte im Strafrecht durch die Sozialwissenschaften?, Heidelberg 19835 Klaus Luders-
sen u. Fritz Sack (Hrsg.), Vom Nutzen und Nachteil der Sozialwissenschaften fir das Strafrecht, 2 Bde.,
Frankfurt am Main 1980,

So der Untertitel des von Alexander Schuller und Wolfert von Rahden herausgegebenen Sammelbandes
2Die andere Krafts, Berlin 1993. Die Medien haben ¢s sofort aufgegrilfen. Fine kleine Auswahl: Interview
mit Alexander Schuller in: DER SPIEGEL 48/1993 (=Das Gute ist abgeschlaffi«), Roswin Finkenzeller,
»Warum das Bose so miichog iste (FAZ v. 29.12. 93, 5. 1), »Exzesse der Gewalt — Was Menschen aggressiv
macht« — DER SPIEGEL 3/94, »Bése Zeiten fur das Gute« — DER SPIEGEL 4/94.

Sigmund Freud, emne Wendung von Heinrich Heine ubernchmend, Das Unbehagen in der Kultur, Studien-
ausg. Bl 1X, Frankfurc am Main 1982, S. 249.

~

o N B

R

4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08413:27. © Inhak.
e mit, fir oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen Sprachmodallen.

137


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

halb der Vernunft und des Herzens, hause die widersacherische Unnatur und spucke
ihr drzendes Gift auf die Utopien der Menschheit. Als andere Natur kénne das Bése
nur gezihmt, bekampft und ausgegrenzt werden. Der Kampf gegen diesc andere
Natur ist Freiheir. Deshalb ist fiir bose Taten verantwortlich, wer in diesem Kampf
nachlafic.

Wie stets bei solchen grofien Vereinfachungen, gibt es lange Traditionen, die bis in die
Gegenwart fortwirken. Das Bose ist seit Platon Negation des Seins und des Guten,
deshalb ontologisch minderwertig. Aber es ist auch, seit der Gnosis, einc Macht, dic
in fortwihrendem Kampf mit dem Guten steht, ohne dafl der Ausgang gewifl wire.
Dazwischen der Mensch in der Paradoxie seiner Fretheit: Einerseits der freien Ent-
scheidung entsprungen, ist das Bose gleichzeitig eine Kraft, die den freien Willen
iiberwilugt. Ohne die Freiheit, zwischen gut und bése zu wihlen, gibe es das Gute
nicht. Nur wer das Gute wihlt, indem cr oder sie sich gegen das Bose entscheider,
bewahrt sich die Freiheit; aber wer sich freiwillig dem Bosen verschreibr, liefert sich
einer deterministischen Macht aus, dic seine Natur dauerhaft verunstalter und thn
seiner Fretheit beraubt. Bevor die Ubermacht des Bésen den freien Willen unterjoche
und den Menschen nolens volens in die Katastrophe treibr, gibt es eine actio libera in
causa; diese ist Grund fiir die Zurechnung auch der bésesten Tat des bosesten Men-
schen von Augustinus iiber Kant bis heute'®. Gewiff, wer heute eine Tat als »b6se«
bewertet und einen Titer als einen »Bosen« verurteilt, withnt sich nicht mehr als
Streiter gegen cin Heer von Dimonen. Aber jene uralte Soztalontologie wirkt auch in
sakularisierter Gestalt noch fort. Nun erscheinen plotzlich diejenigen, die »bose«
Taten als »abweichendes Verhalten« bezeichnen und durch jenscits von Gur und
Bose liegende Ursachen zu erkliren versuchen, als rousseauistische Priester und Ta-
schenspieler, dic ihre Augen vor der Existenz dieser anderen Kraft verschlicflen wie
einst die Kardinile vor dem Fernrohr Galileis.

So alt der Gestus ist, der die Persistenz des Bosen in Erinnerung ruft, so tief reichen
seine Motive selbst ins Unbewufite. Narzifitische Phantasien, Sozialangste, ent-
tduschte utopische Erwartungen vermischen sich zu der einen hintergriindig wirksa-
men Uberzeugung, dic als habitualisierte Gewifheir handlungsleitend wird und dic
Grenzen des je individuellen Blicks in dic soziale Mitwelt markiert. Sie verdichtet
sich in einer uralten Mctapher: Das Bild vom Menschen als Wolf. Es wire cinc eigene
Aufgabe, mit den Instrumenten einer historischen Metaphorologie dic Karriere die-
ser Metapher von Plautus bis heute zu untersuchen. Hier soll nur ihr politischer
Effekt interessieren. Thr deutscher Ursprung reiche tief ins rg. Jahrhundert zurtick,
als viele Intellekruelle nach dem schnellen Scheitern zaghafter Bemiihungen um die
politische Emanzipation des Biirgertums an den politischen Zustinden irre wurden
und sich die Uberlebensfahigkeir autoritirer Regimes nur noch damit erkliren konn-
ten, dafl die Natur des Menschen sie eben notwendig mache. Vielleicht war es auch
das Erschrecken iiber die nicht vorhergesehenen sozialen Folgen der Industrialisie-
rung, die das vorindustrielle Ideal einer klassenlosen Biirgergesellschaft miv der
harten Realitit der schnell sich verschirfenden Gegensirze einer biirgerlichen Klas-
sengesellschaft konfrontierte’’. Beide Erfahrungen mégen den zynischen Gestus
erkliren, die gegen sich selbst gekehrte Aggression, den affektiven Anti-Rousseauis-

1o Vgl. dazu Klaus Konhardt, Die Unbegreiflichkeit der Freiheit. Uberlegungen zu Kants Lehre vom Bosen,
in: Zeiwschrife fur philosophische Forschung 1988, S.397ff; sowie die Beitrige n: C.Colpe u.
V. Schmidt-Biggemann (Hrsg.), Das Bose. Eine istonische Phanomenologie des Unerklarlichen, Frank-
furt am Main 1993; und in: H. Holzhey u. J.-P. Leyvraz (Hrsg.), Die Philosophic und das Bése, studia
philosophica, vol. 52/i993.

1t Lothar Gall, Liberalismus und »Burgerliche Gesellschaft«. Zu Charakter und Entwicklung der liberalen
Bewegung in Deutschland, in: Histonsche Zeitschrift 220 (1975), S. 324-356 (S. 345 1)

1P 216.73.216.35, am 20.01.2026, 0813:27. © Inhatt.
g f0r oder In KI- Jsnerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

mus, welche mehr oder weniger deutlich in apodiktischen Bemerkungen wie derje-
nigen Schopenhauers zum Ausdruck kommen: »Kriminalgeschichten und Beschrei-
bungen anarchischer Zustinde mufl man lesen, um zu erkennen, was, in moralischer
Hinsicht, der Mensch eigentlich ist. Diese Tausende, die da, vor unsern Augen, im
friedlichen Verkehr sich durcheinander dringen, sind anzusehen als eben so viele
Tiger und Wolfe, deren Gebiff durch cinen starken Maulkorb gesichert ist. Daher,
wenn man sich die Staatsgewalt einmal aufgehoben, d. h. jenen Maulkorb abgewor-
fen denkt, jeder Ernsichuge zuriickbebt vor dem Schauspiele, das dann zu erwarten
stinde; wodurch er zu erkennen gibt, wie wenig Wirkung er der Religion, dem
Gewissen, oder dem natiirlichen Fundament dcr Moral, welches es auch immer seyn
mdge, im Grunde zutraut«'*. Wenig spiter gab eine sozialanthropologische Lektiire
der Entwicklungslehre Darwins dieser Obsession scheinbar ein naturwissenschaft-
liches Fundament. So gefestige, gehorte sie zur Grundausstattung des biirgerlichen
Angsthaushalts, die sich politisch in einer Priferenz fiir den autoritiren Sraat du-
Rerte. In diesem Sinne nahm Thomas Mann jenc Passage Schopenhauers in scinen
»Betrachtungen eines Unpolitischen« aus dem Jahre 1918 wieder auf: »Aber stich-
haltig ist sie, und individuelle Menschenfreundlichkeit ist kein Hinderungsgrund, ihr
wortlich zuzustimmen. «*}

3. Gegen die liberale Furcht vor der Entscheidung: Keine Freiheit fiir die
Feinde der Fretheit

Was die gegenwirtigen Protagonisten einer Renaissance des Bésen intellektuell und
politisch evozieren wollen, unterscheidet sich kaum von den Bestrebungen ihrer

12 Arthur Schopenhauer, Preisschrift uber die Grundlage der Moral, SW IIT (ed. E. Griscbach), Leipzig
1891, § 13 (S. §75). Es 1st crscaunhich, daf auch die Besonnenen dem Bann dieses Bildes erliegen und es
immer wieder evozieren mussen. So Antje Vollmer: »Es sind streunende Wolfe auf der Jagd nach neuer
Beute, die die alten Urszenen nachspielens (DER SPIEGEL, 26/93, 5. 253). Ratselhafe daran ist, wic man
am Ende des 20. Jahrhunderts, nach tausenden von Jahren kulwreller Uberformung, nach mehreren
weltumspannenden Modcernisierungswellen an dieses Raunen von ursprunglichen Leidenschalten (von
denen ja niemand genaues weil!}, die dann irgendwic muhsam gezahmt und zwvilisiert werden muften,
glauben kann. Mindestens ebenso nahe liegt die ebenso einfache Behauptung, dic angeblich so wolfischen
Begierden, Lerdenschaften, Aggressionen seien keine Urkrafte, die immerfort gegen die zivilisatorischen
Dimme branden und sie zu uberfluten drohen, sondern das Produkt eben jener Zivilisation, die jevat
gegen sie verteidigt werden soll. Das war schon mut dem Bild von den Wolfen so. Es steht am Beginn der
Modermne (Hobbes); es ist cine bewufe eingesetzte Fiktion, in welcher sich eine Gesellschaft metaphonsch
auslegt, dic bereits eine lange Geschichte der Disziplinierung und Individualisierung hinter sich bat und
nun zum ersten Mal in der Menschheitsgeschichte das Wagms eingeh, ein allgememes Recht auf subjek-
twe Freibert anzuerkennen. Ein solches Recht hatte es bis dahin nirgendwo gegeben, vor allem nicht in
der angeblich so sehr von indwviduellen Leidenschaften zerrissenen, in Wahrheit von massiven Tabus
regulierten Urhorde. Auf den Emfall, diese Metapher fur historisch-anthropolagische Wirklichkeit zu
nchmen, war noch nicht einmal derjenige gekommen, der sie als erster fur die Rechiferuigung des Levi-
athan verwendete, Es gab emmal aufgeklirtere Zeiten, da wurde dieses Bild als Widerspiegelung
frihkapitalistischer Verhaltmsse nentlarvee. Das war gewiff eine schr oberflachliche, holzschnittartige
Deutung, aber sie offenbarte doch cinen gewissen historischen Sinn, den gegenwartig aufzubringen
schwer fallt, da man sich von den Konungenzen komplexer Gesellschaften dumm machen laft und die
cigene Angst anthropologisch sulisiert.

Thomas Mann, Betrachtungen cines Unpolitischen, Ausg. Frankfurt am Main 1991, S. 243. Thomas
Mann fahrt fort: »Heute zeitigt die ungeheuere und lebensgefahrliche aufiere Bedrangnis des Staates im
Innern Zustande, die sich zum Teile und in gewisser Weise dem Anarchusten nahern, und sofort offenbart
es sich, was in moralischer Hinsicht dic Menschen ihrer grofen Mehrzahl nach - denn es gibt trostliche,
den Glauben aufrecht erhaltende Ausnahmen - »eigentlich sind« [...] Die grundlich miserable Natur der
[individualistischen Massen], ihre Feighew, Frechheit, Schlechtgkeit, Charakrerlosigkeit und Gemein-
heit. [...] Die demokratische Addition des Menschlichen ist nicht sowohl eine Addition des Guten, als
des Schlechten im Menschen, und je grofler die Summe ist, desto mehr nahert sie sich dem Bestialischen.
Das Sozale ist ein sitdlich schr fragwurdiges Gebiet; es herrscht Menagedieluft darin.« (243 1.)

(o

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhalt.
Inhatts I for oder

Erlaubnis Ist

139


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

140

Vorldufer aus dem r19. und vom Beginn dieses Jahrhunderts. Die Gewaltausbriiche
Jugendlicher, die sich dabei nazistischer Symbole bedienen, sind wie seinerzeir fiir
Thomas Mann die Unruhen in der enistechenden Weimarer Republik die beste »Ge-
legenheit, sich zu iberzeugen, welch ein Druck von Macht, Zwang, Furcht,
Autoritit notig ist, um dic grofle Uberzahl der Menschen zu moralischer Gesittung
anzuhalten«. Und diese Uberzeugung mochten sie gerne von jenen héren, die bisher
auf die Macht ein kririsches Auge warfen und fir politische Verstandigung plidier-
ten. Was sie horen wollen, ist das Bckenntnis eincs Konvertiten. Wer an einem
Verfahren zur Anerkennung als Wehrdienstverweigerer teilgenommen hat, kann sich
noch an die bevorzugte Strategie erinnern, auch den starrsinnigsten Pazifisten mit
der Trage aus der Fassung zu bringen, was er denn tun wiirde, wenn er einen lebens-
gefihrlichen Angriff auf seine Freundin nicht anders als durch die Térung des
Angreifers abwenden kénnte.

In diesem Stil war sich die FAZ-Redaktion nicht zu schade, den erwihnten Artkel
von Peter Schneider mit einem Foro von zweil Skinheads zu zieren, die den Arm zum
rechtsradikalen Grufl ausstrecken und ihre Springerstiefel frontal der Kamera zu-
wenden. Um keinen Zweifel aufkommen zu lassen, wurde dieses Bild mit der
ironischen Unterschrift versehen: »Ein Fall fir Jurgen Habermas. Diskurskomplika-
tion im Linienbus nach Corttbus: die sDeutsche Alternativer unterwegs zum >Gau-
treffen Brandenburg«. Man méchte die »selbsternannten Experten der Zivilgesell-
schaft« gern zum zerknirschten Bekenntnis treiben, dafl auch sic irgendwann mit
dem Diskurs Schluff machen und nach schierer Gewalt rufen. Etwas elaborierter hat
das Rudiger Safranski, ebenfalls in der FAZ (24. 12.92), mit Blick auf jugendliche
Gewalttater so ausgedriickt: »Das einzige, was sie beeindrucke, ist die Gewalt, die
ihnen entgegengesetzt wird. [...) Und deshalb wirke auf sie ein Staat, der zuriick-
weicht und »Verstindnise zeigt, nur um so verichtlicher. Sie verstehen nur eine
Sprache, und das ist die der Abschreckung und der Einschiichterung. Im Umgang
mit thnen st man besser beraten, wenn man auf Hobbes statt auf Habermas horte.
Damit auch jeder weiff, gegen wen sich die frohe Botschaft der entfesselten Staats-
gewalt richtet, fugr Safranski hinzu: »Es ist ein Symptom der [...] Harmlosigkeit des
Denkens in jlingster Vergangenheit, wenn etwa die Kommunikatonsphilosophic den
in Wechselrede erzielten verntinfrigen Ausgleich der Interessen nichr als Gliicksfall,
sondern als Apriori der menschlichen Vergesellschaftung anserzt. In der Windstille
befristeter Sekuritit wird der Normalfall, also der Kommunikationsabbruch, die
stumme Gewalt, die nicht mit sich reden lafit, ausgeblendet.«

Daf} der Ernstfall der Normalfall set — mit diesem Menetekel, das vom vielen Ge-
brauch schon etwas ruflig geworden ist, crinnern die Anhinger von Donoso Cortés
die impotenten Weichlinge der diskutierenden Klasse immer wieder an den Tag der
radikalen Verneinungen und souveranen Bejahungen. »Impotent fiir das Gute, weil
es ihr jeder dogmatischen Bejahung mangelt, und fiir das B6se, weil ihr jede absolute
und furchtlose Verneinung cin Grauen verursacht«, méchte die liberale Schule an
dem Tag, da es um »Jesus oder Barrabas« geht, lieber erst noch diskutieren's. Sie
vergifien, daf der Mann zugrunde ging, weil er sich mit dem Weib in eine Diskussion
einlieff, und das Weib, weil es mit dem Teufel diskutiert hawe's. Die in Erwartung
jenes Tages leben, haben sich vorbereitet mit existenticllem Ernst, mit emnem stum-
men Pathos, das mit zusammengebissenen Zihnen die schmerzliche Notwendigkeit
ciner Diktatur des Sibels bejahr, wenn irgendwo das Signal zum Kampf der Wolfe

14 Donoso Cortés, Essay uber den Katholizismus, den Liberalismus und den Sozialismus und andere Schrif-
ten aus den Jahren 1851 bis 1853, hrsg. ubers. u. komm. von G. Maschke, Weinheim 1989, S. 112.
15 Ebd., S.113.

4 4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

erténe. In einer solchen Welt scheider sich alles schnell nach Freund und Feind. Klare
Unterscheidungen ermoglichen rasche Entscheidungen und unnachsichtiges Zu-
schlagen.

Vor solchen Panikreaktionen bewahrt uns immerhin noch der Rechrsstaar. Das ge-
stehen auch diejenigen zu, fiir dic sich Anfang der achtziger Jahre der von der RAF
ausgeiibte Mord-Terror, Hausbesetzungen, den Straffenverkehr behindernde, ver-
mummte Demonstranten, die Fristenlsung, potentielle Gefahren fiir die Anlieger
von Kernkrafrwerken und andere die Umwelt gefahrdende Immissioncn zu einem
Unsicherheitssyndrom verdichteten, vor dem nur ein effektives »Grundrecht auf
Sicherheit«'¢ schiitzen kénne. Dieser Konsens, daf die mit der Sicherheirsgcwiahr
durch den Gewalt monopolisierenden Staat unvermeidlicherweise verbundenen
Freiheitseingriffe unter dem Vorbehalt des demokratisch zustandegekommenen Ge-
setzes stehen, droht nun briichig zu werden. Mit den Feinden reder man nichr: keine
Freiheit fiir die Feinde der Freiheit?

5. Auflere und innere Sicherheit: Verschwimmende Grenzen

Gewil sind die neuen Phinomene der Makro-Kriminalitit, der ncofundamentalisti-
sche Extremismus und Tribalismus, der sich in der gewaltritigen Unterdriickung
ethnischer Minderheiten aufert, nur schwer mit individuellen Gewalttaten ver-
gleichbar, Doch waren hier die Grenzen schon immer fliefend. Auch unter roralita-
rer Herrschaft lassen sich »Verbrechen« nachweisen; also individuell zurechenbares,
frei zu verantworrendes Handeln'®, Umgekehrt spricht Enzensberger vom »moleku-
laren Biirgerkrieg« und meint damit den flieflenden Ubergang von der Kriminalitit
in den westlichen Metropolen zu den Gewaltratigkeiten der Burgerkriegsbanden im
fritheren Jugoslawien™. Sc scheint es zwei nur auf den ersten Blick disparate Ent-
wicklungen zu geben: Dic Kriminalisierung politischen Handelns durch individuelle
Zurcchnung von Menschenrechtsverletzungen auf der einen und die Politisierung
knminellen Handelns durch Analogiebildungen mic Burgerkriegen auf der anderen
Seite. Betde Entwicklungen treffen sich, wenn sie ethisch gesteigert werden zum
Kampf gegen das Bose. Sie Josen dann gleichcrmafen dic Unterscheidung zwischen
innerer und duflerer Sicherheit auf.

Schon seit einiger Zeit nimmt die Bereitschaft ab, kollektive oder staatlich gesteuerte
Gewalt allcin nach dem Machtkalkiil oder nach politischen Erwigungen zu beurtei-
len. Was politisch-strategisch oder militirisch empfehlenswert ist, kann zugleich cin
menschenrechtswidriges Verbrechen sein. Je hiufiger indes kollektive Kenflikte
nicht mehr allein unter politischen Aspekten beurteilt, sondern auch an den Men-
schenrechren gemessen werden, desto tiefer gerdr man in die Logik der individuellen
Zurechnung von Normverletzungen. Freilich ist die Unsicherheit dabei gegenwirtig
noch sehr grof}. Wer gestern noch fiir massenhafte Greueltaten individuell verant-
wortlich gemacht, wer als Staatsterrorist aus dem »Reich des Bosen« verurteilt oder
als »Bandenfihrer« steckbrieflich mit Belohnungsversprechen gesucht wurde, kann

16 Josef Isensee, Das Grundreche auf Sicherheit, Berlin/New York 1983,

17 S. dazu: U.Rodel, G.Frankenberg, H. Dubiel, Die demokrausche Frage, Frankfuet am Main 1989,
S. 47

18 Herbert Jager, Verbrechen unter totaliarer Herrschalt, 1967, Nevaufl. Frankfurt am Main 1982; grund-
legend fur die Revision der traditionellen Grenze zwischen Mikro- und Makro-Krinunalitdt ders.,
Makro-Kriminalitat, Frankfurt am Main 1989.

19 Enzensberger (Un. 5), 5. 18 {f.

4 4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.

141


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

142

heute als politischer Verhandlungspartner, wenn auch zahncknirschend, respektiert
werden — oder umgekehrt. Honecker wird nie verstehen, warum er gestern noch als
Staatsmann behandelt wurde, heute jedoch als Anstfter zum Totschlag. Mit der
individuellen Zurechnung wandelt sich das Urteilsschema; politisches Handeln falle
unter das Strafrecht. Ein militdrischer Eingriff der Vereinten Nauonen zum Schutz
der Menschenrechte ist dann eine priventive polizeiliche Maffnahme oder eine re-
pressive Strafaktion. Umgekehrt kann das Unterlassen solcher Eingriffe schnell zur
Aufforderung oder Beihilfe, der Verzichr auf die Verfolgung geschehener Menschen-
rechtsverletzungen zur Beguinstigung oder Strafvereitelung werden. Das strafrechtli-
che Urreils- und Handlungsschema verdankt seine Funktionsfihigkeit vor allem
einer Bedingung: dafl eine politische Interpretation der Normverletzung axusgeschlos-
sen wird. Der Straftiter ist ausdrucklich kein politischer Verhandlungspartner, einc
politische Interpretation seiner Straftat findet vor Gericht kein Gehor®. Erst als am
Endc des Mittelalters cine Fehdehandlung nicht mehr politisch beurteilt wurde,
konnte sich das offentliche Strafrecht durchsetzen.

Wie am Ausgang des Mittelalters scheint auch heute nur die konsequente Unterwer-
fung politischen Handelns unter die Menschenrechte mit der Folge eines Welt-
Sanktionsrechts fur die Ahndung von Menschenrechtsverletzungen der Weg zum
Frieden zu sein. Aber er droht in einen Weltbiirgerkrieg zu eskalieren, wenn er als
Kampf gegen das Bése gefiihrt wird. Dafl fundamentalistische Normensysteme nach
dem Schema von »gut« und »bse« zurechnen, ist geradezu thr definierendes Merk-
mal. Darf man aber umgekehrt auch bei der Durchsetzung der Menschenrechte und
der Zurechnung von Menschenrechtsverletzungen so tun, als kimpfe man gegen das
Bose? Wire ein — sit venia verbo — »Menschenrechts-Fundamentalismus« die richtige
Reaktion auf einen Fundamentalismus, der sich durch massive Menschenrechtsver-
letzungen verwirklicht? Es fallt schwer, sich einer solchen Reaktion zu entziehen. Es
sind ja gerade diese Untaten, an dencn sinnfillig zu werden scheint, wie diinn die
humane Haut tiber der angeblichen Wolfsnatur des Menschen ist. Wic anders sollte
man denn einen Heckenschiitzen beurteilen, der auf cine Menge wartender Men-
schen vor einem Bickerladen schiefit oder auf die Trauergemeindc bei der Beerdi-
gung eines Heckenschiitzenopfers, als indem man thm eine bose Absichr unterstellt?
Und niemand glaube, das sei nur in jenen fernen Lindern unter anderen gesellschaft-
lichen und politischen Bedingungen so. Enzensberger hat schon einen untergriindi-
gen Mentalititswandel ausgemacht, der von Bosnien bis in die westlichen Metropo-
len reiche: »Wir machen uns etwas vor, wenn wir glauben, cs herrsche Frieden, nur
weil wir immer noch unscre Brétchen holen konnen, ohne von Fleckenschiitzen
abgeknallt zu werden«’'. Aus einem nur wenig verdnderten Blickwinkel werden

20 Wo dies dennoch versucht wird, wie ber den Versuchen der RAF, den sog. »Kombattantenstatuse zu
erlangen, wird dies vom politischen System ausdricklich zunickgewiesen. Der locus classicus der Kri-
minalisicrung politischen Handelns ist der Tatbestand des Hochverrats; seine Umkehrung ist der
gerechtfertigte Tyrannenmord. Wie schwierig die Unterscheidung sein kann, lafit sich an Friedrich Schil-
lers Drama »Wilhelm Tell« erkennen. Um den Eindruck zu bekrafugen (offenbar gegen nicht zu
unterdruckende Zweifel), Tells Mord an Gefler sex gerechtfertigter Tyrannenmord und kein Hochverrat,
konstruiert er am Schlufl eine Begegnung zwischen Tell und Johannes Parricida, den Morder Kaiser
Albrechis von Habsburg - Tell: »Geracht hab ich die heilige Natur, die du geschandet— Nichts teil ich mit
dir — Gemordet hast di, ich hab mein Teuerstes verteidigt« (V/2, 3180if.). Was Schiller noch mit pathe-
tischen Worten hervorheben muflee, 1st heute zu einer voraussetzungsreichen Begrindung im Falle des
zivilen Ungehorsams (wo es nicht um Mord geht) geworden. Die begrenzee Regelverletzung mufl die
Anerkennung der Leginmationsgrundlagen der demokratischen Ordnung erkennen lassen ~ und die
rechtliche Sanktionicrung der Regelverlctzung annehmen, d.h. auf eine politische Interpretauon der
Normverletzung vor Gericht verzichten. Vgl. dazu U.Rédel, G.Frankenberg, H.Dubiel {Fn.17),
S.2:2ff,

21 Enzensberger (Fn. ), S. 19.

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhalt.
Inhatts I for oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

entsetzliche Verbindungslinien zwischen den Ereignissen »auf dem Balkan« und un-
serer cigenen Unkultur sichtbar. Catherine MacKinnon berichter, dafl die in Gefan-
genenlagern organisierten Massenvergewaltigungen von den Tétern auf Videofilmen
festgehalten werden, um sic dann zum Zwecke der neuerlichen Snmulation unter
thren Kameraden zu verbreiten; dafl die Panzer, wenn sie ein Dorf ethnisch »sdu-
bern«, regelmiflig mit pornographischen Bildern beklebt sind**. Hier gab die
westliche »Kultur«, in der dic Porno-Industrie sprunghaft ansteigende Umsitze ver-
bucht, zumindest cinen Anreiz — diesmal, so erscheint es manchen, fiir den »Wolfs-
kampf« zwischen den Geschlechtern. Und sind die, die hier Pornographie dulden,
nicht zumindest mitschuldig? Fiir MacKinnon ist dies nur ein weitcrer Schrite in der
Manifestation der Gewale, die Manner an Frauen hier und anderswo riglich veriiben,
und die sic verleugnen, indem sic ihre Gewalwitigkeit pornographisch stilisieren, um
die den Minnern willkommene Illusion zu nihren, die Vergewaltigung sei von den
Opfern selbst gewollr®.

Wer sich dariiber nicht moralisch empéren kann, ist in einem Mafle unempfindlich,
das nicht mehr menschlich genannt zu werden verdient. Um so schwerer fillr es,
diese berechtigte moralische Emp6rung bei der rechtiichen Beurteilung solcher Un-
taten nach den positivierten Menschenrechien und bei ithrer Durchsetzung zuriick-
zuhalten. Zwar haben die Menschenrechte eine moralische Genese, doch miussen sie
als positivierte subjektive Rechte aufreten, damit sie wie geltendes Rechr angewen-
det und mit rechisférmigem Zwang durchgesetzt werden kdnnen®. Diese Gelrung
erlangen sie im inncrstaatlichen Recht durch demokratische Verfahren der Verfas-
sungsgebung. In zwischenstaatlichen Verhiltnissen gibt es vergleichbare Verfahren
bei den Vereinten Nationen. Obwohl die Menschenrechte in diesen Verfahren eine
demokratisch legitimierte positive Geltung crlangr haben, klafft eine grofle Liicke
zwischen ihrer Geltung und ihrer Implementation®!. Diese Liicke mufl gegenwiirtig
durch moralische Appelle geschlossen werden. Moralisch berechtigte Appelle dro-
hen jedoch fundamentalistische Zuge anzunchmen, wenn sie nicht auf die Imple-
mentation rechtlicher Verfahren fir die Anwendung und Durchsetzung der
Menschenrechre zielen, sondern unmittelbar auf das Deutungsschema durchgreifen,
mit dem Verlerzungen von Menschenrechten zugerechnet werden, und wenn sie die
einzige Quelle der geforderten Sanktionen sind. Ein unmirttelbarer moralischer
Durchgriff auf die Interpretation und Durchsetzung der Menschenrechte Jaufr auch
bei bester Absicht Gefahr, den Titer zum moralischen Feind zu erkliren. Fs fillt
dann zumindest leichter, einem »~Mauerschutzen« trotz »Vergatterung« und wider-
spriichlicher Rechts- und Befchlslage die Berufung auf cinen Verbotsirrtum zu
verweigern, weil die Menschenrechrswidrigkeit des tédlichen Schusses zur Verhinde-

22 Cathanina A. MacKinnon, Turning Rapc into Pornography: Postmodern Genocide, in: Ms., July/August
1993, S.24-30.

23 S. dazu Catherine A. MacKinnen, Only Words, Cambrnidge/Mass.: Harvard UP 1993; dagegen, das
Reche auf Meinungsfreihert auch angesichts von Pornographie verteidigend, die Rezension von Ronald
Dworkin, Women and Pornography, in: The New York Review of Books, vol. XL, No.17 (1993),
S. 36-42, und die daran anschlieflende Konwoverse zwischen MacKinnon und Dworkin, tn: The New
York Review of Books, March 3 (1994). S. 47-49.

24 Jurgen Habermas, Faktizitat und Geltung, Frankfurt am Main 1992, S. 136 1. 154.

23 Allgemeine Erklarung der Menschenrechte vom 10. 12. 19485 Internationaler Pakt uber burgerliche und
pelitische Rechte vom 19.12.1966; Internauonaler Pakt uber wirtschaliliche, soziale und kulwrelle
Rechte vom 19 12.1966. Uber Implementationsschwierigkeiten und bestehende Implementationsmog-
lichkeiten (sowie Perspektiven ihrer Erweiterung) informiert Roll Kmieper, Nauonale Souveranitat,
Frankfurt am Main 1991, insbes. 5. 206 ff. Konkret zu Implementauonsschwiengleiten am Beispiel des
Schufwaffencinsatzes an der DDR-Grenze ausfihchich: Jorg Polakiewicz, Verfassungs- und volkerrecht-
liehe Aspckie der stralrechilichen Ahndung des SchuRwaffencinsatzes an der innerdeutschen Grenze, 1n:
EuGRZ 1992, S. 17711,

4 4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.

143


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

144

rung eines Grenziibertritts evident gewesen sei*®. Dafl cine politische Interpretation
menschenrechtswidrigen Handelns ausgeschlossen wird, darf nicht bedeuten, daff
eine unmittelbare moralische Interpretation an ihre Stelle treten darf. Ansonsten
wird die Durchserzung der Menschenrechte zum Kampf gegen das Bose — mit der
wahrscheinlichen Folge, dafl diejenigen Recht behiclten, die in der Unterwerfung
politischen Handelns unter die Moral blof eine Steigerung der (Biirger-)Kriegsge-
fahr vermuteten. Wenn der Gegner zur Ausgeburt des Bésen werde, dann sei der
militdrische Gewaltakr auch per se gerechtfernigt, weil er schon moralisch geboten
sci’. Die Antwort darauf ist nicht die Entmoralisierung der Politik, sondern die
demokratische Transformation der Moral in ein positiviertes System der Rechre mit
rechtlichen Verfahren ithrer Anwendung und Durchserzung.

Wenn dic Sanktionierung von Menschenrechtsverlerzungen mit der Exekution eines
bosen Feindes gleichgesetzt wird, dann crscheint auch im Innern die Verbrechensbe-
kimpfung als Feindabwehr. Im Auflenverhaltnis war stets mehr erlaubr als im
Innenverhiltnis, solange es nur eine schwache volkerrechtliche, aber keine rechrs-
staatliche Disziplinierung des Gewalteinsarzes gab. Umgekehrt glaubt man, im
Innern jene rechtsstaatlichen Sicherungen lockern zu kdnnen, wenn man das Aufien-
verhiltnis nach innen wendet. Die sogenannte »organisierte Kriminalitit«, die
nationale Grenzen iiberschreitet, bietet dafiir cinen Anla, GewiR, Situationen wie in
Kolumbien, wo ein Drogen-Kartell dem Staat offen den Krieg erklirte (im Namen
der Menschenrechte!}, machen die Unterscheidung zwischen innerer und auflerer
Sicherheit wertlos. Aber ein Staat, der innere Sicherheit mit quasi-militarischen Mit-
teln herstellen will, mufl dann auch &ffentlich deklarieren, dafl er Biirgerkrieg im
Namen eines »Feindstrafreches« fihre, aber nicht mehr Rechtsgutverletzungen mit
den stets begrenzten Mitteln rechtsstaatlichen Strafrechts verfolg*®, Sonst verwischt
man heimlich die Grenzen zwischen innerer und duflerer Sicherheit. Diese Reaktion
liegt nahe, wenn man Analogien zwischen den Gemerzeln in Bosnien und der Ge-
waltkriminalitit Jugendlicher in den westlichen Metropolen zicht. Und so suggeriert
auch die gegenwirtige Beschwdrung der inneren Sicherheit, dafl dic Bekampfung der
Kriminalitdt im Grunde nichts anderes sci als die Abwehr eines militarischen An-
griffs. Es macht dann keinen Unterschied mehr, ob die Bundeswehr zur Abwehr
eines aufleren oder inneren Feindes eingescrzt wird, ob der Verfassungsschutz ver-
fassungsfcindliche Tangkeiten aufklart oder den unerlaubten Handel mit Drogen, ob
die Polizei priventiv oder repressiv titig wird.

6. Die Geschichte der Evnichterungen: Soziale Kontingenz des Sinns

»Du bist und bleibst emn furchtbarer Erklirer. «
Botho Straufl, Das Gleichgewicht

Die Weigerung, sich um Erklirungen zu bemiihen, schlicf3t nicht aus, daf Ursachen
benannt werden — »das Bose« wire ja auch, wie oben schon angedeuter, eine (wie
geheimnisvoll auch immer) wirksame Macht, dic von thren gewaltatigen Opfern

26 So geschehen im ersten der sogenannten »Mauerschutzenurteile«, BGH Strafverteidiger 1993, S. g ff.
(S. 171.). Vgl dazu Helga Wullweber, Die Mauerschuszen-Urteile, in: KJ 1993, S.49ff. (5.53f.) und
Klaus Gunther, Urteilsanmerkung zu BGH § StR 370/92, in: Strafverteidiger 1993, S. 18 ff.

27 Carl Schmitr, Die Wendung zum diskrirminterenden Kriegsbegriff (1938), 2. Aufl. Berlin 1988; Reinharc
Kosellek, Kritik und Krise (1959), Frankfurt am Main 1973.

28 Giinther Jakobs, Kriminalisierung im Vorfeld ciner Rechisgutsverletzung, in: ZStIW 97 (1985},
S.7suif.

4 4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

Besitz crgreifr. Negativ geineinsam ist jenen Deutungsmustern der weitgehende Ver-
zicht auf Erklirungshypothesen, dic von der modernen, kritischen Kriminologic
angebotcn werden. Peter Schneiders Affeke gegen Soziologen, Psychologen, Pidago-
gen, Philosophen und Ethnologen ist denn auch nur gegen cine bestimmre Sorte von
Ursachenforschung gerichtet. Diese untersucht soziale, 6konomische oder psychi-
sche Taktoren; vor allem aber wendet sie (selbst-)kritisch thren Blick auf die Art und
Weisc, wic die Gesellschaft und ihre Institutionen zur Entstchung und Verstiarkung
abweichenden Verhaltens beitragen, indem sie selektiv Verantwortung zuschreiben
und einzelne durch Ausgrenzung stigmatisieren®. Die Kenntnis dieser Ursachen ist
inzwischen so weit verbreitet, daf§ sie zum Klischee verkommen sind: zerriittetes
Elternhaus, Heimaufenthalte, fehlende Ausbildung, frithe Delinquenz, Verstirkung
der Stigmatisierung und Selbst-Stigmatisicrung durch Polize, Justiz, Strafvollcug,.
Von letzterem weifl inzwischen jeder, daf} dadurch zumeist die Katastrophen erst
herbeigefithrt werden, deren Bewiltigung er doch dienen soll. Dall sie zum Klischee
verkommen sind, |afit diese Erklirungen freilich nichr falsch werden. Gegen thre
empirisch bestitigte Evidenz 38t sich auch kaum etwas einwenden. Der Affeke rich-
tet sich denn auch auf erwas anderes, das Enzensberger so andeutet: »Dafl der
Mensch von Natur aus gut sei, diese merkwiirdige Idee hat in der Sozialarbeit ihr
letztes Reservat. Pastorale Motive gehen dabei eine seltsame Mischung ein mit ange-
jahrten Milieu- und Sozialisationstheorien und mit einer entkernten Version der
Psychoanalyse. Solche Vormiinder nehmen in ihrer grenzenlosen Gutmiitigkeit den
Verirrten jede Verantwortung fiir ihr Handeln ab. Schuld ist nie der Tater, immer die
Umgebung: das Elternhaus, die Gesellschatt, der Konsum, dic Medien, die schlech-
ten Vorbilder. [...] Auf diese Weise wird das Verbrechen aus der Welt geschafft, weil
es keine Tater mehr gibt, sondern nur noch Klienten«3®. Dafl man mit der Ursachen-
forschung das Phinomen, wie Peter Schneider sagt, »durch Erklarung beseitigen«
wolle, stiftet Unruhe. Damit kann natiirlich nicht gemeint sein, daft Erklirungen das
Verbrechen beseitigen wiirden. Aber sie werfen ein grelles Licht auf den symbo-
lischen Gehalt, der schon in der Frage: »Kain, wo ist Dein Bruder?«, und in der
anschliefflenden Stigmatisierung stak — und der bis heute in jedem Schuldvorwurf
stecke.

Der symbolische Gehalt des Schuldvorwurfs wird durch Erklirungen tangiert, weil
sie sowohl die verbrecherische Handlung als auch die Normen, dic cine Handlung
als Verbrechen beschreiben und verurteilen, sowic die mit der Verurteilung verbun-
dene Zuschreibung von Verantwortung als kontingent erscheinen lassen. Die Sicher-
heit, mit der man ein Verhaltensereignis als eine normverletzende Handlung einem
Titer individuell zurechnet und ihn als Verantwortlichen haften li8t, gchr im Lichte
von Alternativen verloren. Der Affeke richtet sich gegen die »soziologische Aufkli-
rung« des Verbrechens und seiner Verurteilung.

In einem Aufsatz aus dem Jahre 1967 hatte Niklas Luhmann einen der vielen Effekte
soziologischer Aufklarung beschrieben als die Entdeckung, »dafl die soziale Deter-
mination sehr viel weiter reicht, als man gemeinhin angenommen hatte und als
insbesondere der Handelnde selbst wahrhaben will. Soziale Determination sitzt
schon in den Wahrnehmungen und Bediirfnissen, in den Mythen, in den Selbstmord-
frequenzen und im Konsum, in der Sprache selbst und erst recht in den Selbstver-
standlichkeiten der offentlichen Moral«*'. Die soziologische Aufklirung fiihre, wie

29 Hierzulande bekannt spatestens seit der Ubersetzung von Howard S. Becker, AuBenseiter. Zur Soziolo-
gie abweichenden Verhaltens, Frankfurt am Main 1973.

30 Enzensberger (Fn. ), S. 371

31 Niklas Luhmann, Soziologische Aufklirung Band 1, Opladen 1970, S. 66 ff. (S. 68).

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.

145


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

146

jede Aufkldrung, durch die Entzauberung von Illusionen und die Entlarvung von
Vorurteilen zu Enttduschungen. Was ewig, allgemein und unbedingt galt, erweist sich
im Licht der Aufklirung als bedingt durch historisch wandelbare gesellschaftliche
Verhiltnisse. Man weif} also auch von der sozialen Determination der Kriminalitit,
der kriminalisicrenden Normen und der Reaktionen auf Kriminalitit, Luhmann
fahrt fort: »Beim Aufkliren diescs sozialen Kontextes, der allen Sinn trige, verliert
der Sinn selbst seincn kompakten, undurchsichtigen, substantiellea und insofern
wahrheitsfahigen Charakter als etwas, das so ist und nicht anders. Hinter so viel
Aufklarung wird ein noch verborgenes Problem spiirbar, die soziale Kontingenz der
Welt«i?, Dic Erfahrung, dafl die Welt sozial kontingent, also bei verinderten sozialen
Dcterminanten anders sein konnte, als sic ist, wirkt in mindestens zwei Richtungen:
Zum einen erscheint nun beides, das Mordverbot ebenso wie seine Verletzung, als
von bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen hervorgebracht, die einmal anders
waren, die anders sein kénnten und die man dndern kdnnte. Daraus folge, daf§ die
gegenwirtige soziale Ordnung, in welcher Mord verboten ist und in welcher eine
bestimmte Are und Weise der Verletzung dieses Verbots als individuell verantwortete
Handlung zugerechnet und bestraft wird, als ein soziales System erscheint, das sich
gegen stets mégliche Alternaniven historisch durchgesetzt hat — und sich auch kiinf-
tig gegen stets mogliche Alternativen erhalten mufl. Zum anderen — und das ist eine
Konsequenz aus jener Kontingenzerfahrung, die Luhmann nicht mehr ziehen wiirde
— wird das Festhalten an dieser sozialen Ordnung einschliefllich ihrer Verhaltens-,
Zurechnungs- und Sankrtionsnormen zu ciner Entscheidung, die aus Alternativen
auswihlt und angesichts moglicher Alternativen gerechtfertigt werden mufi.

An dicse Kontingenzerfahrung und ihre Konsequenzen, so trivial sie auch sein mé-
gen, scheinen wir uns nur schwer gewohnen zu kénnen. Anders ist die immer wieder
versuchte Flucht in die nachgeahmte Substantialitar festgefiigter Weltbilder kaum zu
crklaren. Dies wird weniger an den Fillen deutlich, in denen periphere Normen wie
die StVO verletzt werden — aber um so heftiger dann, wenn es um dic Reaktion auf
die Verletzung zentraler Tabus geht. Dann wird zur Flucht aus der Kontingenz in die
Restauration substanticller Sittlichkeit aufgerufen. Tabus wirken aber nur so lange
als Tabu, wie niemand ithre uncntrinnbare Notwendigkeit bezweifelt. Fir die sozio-
logische Aufklarung besitze kein Tabu diese Absolutheit. Was licgt da naher, als dic
soziologische Aufklirung selbst fiir den Inhalt ihrer Botschaft verantwortlich zu
machen, sie selbst zu den Ursachen des Wertezerfalls zu rechnen? Wenn sozialer Sinn
in der oben beschriebenen Weise als kontingent erscheint, dann, so lautet der vorei-
lige Schluff, habe ja auch das Mordverbot keine Verbindlichkeit mehr und kein
Marder kénne mehr fiir seine Tat verantwortlich gemacht werden. Offenbar ist es
schwer, zugleich Einsicht in dic Relativitir, Anderbarkeit und Begriindungsbediirf-
tigkeit aller Normen und Einsiche in die gleichwohl bestehende soziale Notwendig-
keit threr Befolgung zu vermitteln®’. Noch mehr zugespitzt: Dafl im Lichte der
Autklirung sozialer Sinn zwar kontingent wird, aber ein Mord dennoch verboten
bleiben muf, scheint nur als Paradoxie erfahrbar zu sein. Deswegen, so die Aus-
kunft, misse man jetzt dic Kontingenz des Sinnes aus dem Licht der Aufklirung

2 Ebd.

,}3 Als pragnantes Beispie! fur diese bekannte Einsicht vgl. statt vieler nur Fritz Bauer: «Der Schuldvorwurf
von Staat und Gesellschaft setzt voraus, dafl Recht und Gesetz absolute Werte sind. Menschliches Reche
und menschliche Gesetze sind aber relativ [...] Fluchten wir uns nicht in die bequeme, aber falsche
Vorstellung, es pebe unanfechtbare Geserzesbestimmungen. Mord sei Mord, und Diebstahl set Diebstahl.
In der Geschichte der Menschheit gab es tausenderler Morddefinitionen, und was im einen Lande Mord
ist, 15t im anderen Totschlag, Korperverletzung oder fahrlassige Totung«. Fritz Bauer, Dre Schuld im
Strafrecht, in: Club Voltaire I, Munchen 1963, S. 120 u. 122

4 4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

wieder in den Schatten des Substantiellen riicken und den Normadressaten deutlich
machen, dafl die Normverletzung etwas Boses sei und einen entsprcchenden Vor-
wurf nach sich ziche — unter Ausschlu der Frage, ob es auch noch andere Faktoren
gab, die jemanden dazu gebracht haben, einen Mord zu begehen, und ob es Alter-
nativen zur Verdinglichung von Tat und Titer als Ausgeburt des Bosen gebe.

7. Das Dilemma

Sollen wir aufhéren, einen Mord »Mord« und eine Vergewaltigung »Vergewalu-
gung« zu nennen; sollen wir Abscheu und Empérung tiber solche Unraten verber-
gen; sollen wir uns auch noch im Angesicht der bar jeder Empfindung und mit
genauer Berechnung der Folgen vollbrachten Gewaltrar auf die Position eines neu-
tralen Beobachrers zurtickziehen, der chne Mitleid nach Ursachen forscht, die cine
hinreichende Erklirung fiir solches Verhalten geben konnen? Und was bedeutete
dies fiir die Opfer? Wire es nicht cine zynische Zumutung und menschenverach-
tende VerhShnung, eine nochmalige Demiitigung des Opfers und seiner Angehori-
gen, jenc monstrésen Grausamkeiten erkliren zu wollen? Und verbirgt sich hinter
Erklirungen nicht Gleichgiiltigkeir gegeniiber den Angsten derjenigen, die leicht
zum Opfer krimineller Ubergriffe werden kénnen? Ermuntert, begiinstigt man nicht
durch Erklirungen diejenigen, dic anderen Leid zufligen? Wird cine Erklarung niche
um so furchtbarer, je leichter sie sich fiir eine Entschuldigung oder gar fiir eine
Rechtfertigung der Unraten verwenden [aflt? Kurz — heifit »alles verstehen« nicht in
Wahrheit »alles verzeihen«?

Daf Handlungserklirungen eine Handlung weder entschuldigen noch rechtfertigen
koénnen, ist eine logische Trivialitat. Umgekehrt schliefft eine Erklirung die norma-
tive Verurteilung der erklarten Handlung nichr aus. Dennoch scheinen beide Haltun-
gen sich in der Praxis zu widersprechen. Niemand kann sich vorstellen, in einer
Gesellschaft ohne Mordverbot zu leben. Ebensowenig kénnen wir uns vorstellen, in
ewner Gesellschaft zu leben, in der wir uns nicht wechselseitg als Subjekte behandeln
und einander fir unsere Handlungen verantwortlich machen. Aber wir wissen
gleichzeitig eben auch, daf jeder von uns cin Kriftefeld sich kreuzender sozialer und
psychischer Determinanten ist. Wie 1aflt sich diesem Dilemma entkommen?
Beides miisse sich, kdnnte man sagen, nicht ausschlieflen. Es sei kein Widerspruch,
auf der einen Seite offentlich festzustellen, dafl eine Norm, die geltendes Recht ist
und die wir fiir richtig halten, von einer Person verlctzt wurde, ohne dafl es dafiir
eine Rechtfertigung wic z. B. Notwehr gab, und auf der anderen Seite alle Faktoren
zu beriicksichtigen, die diese Normverletzung als Ergebnis einer Kette ungliicklicher
und iibermichtiger Ursachen erkliren. So liele sich die allgemeine Geltung des
Mordverbortes bestitigen und bekraftigen, indem wir 6ffentlich demonstrieren, daft
Mord nicht sein soll und daf wir einen geschehenen Mord verurteilen, wihrend der
individuelle Vorwurf angesichts der besonderen Umstande, unter denen der Tater
handelre, relativiert oder ganz zuriickgenommen wiirde. Dieser Logik folgr in viclen
Fillen die gegenwartige Praxis des Strafrechts. Sie funktioniert indes nur in einigen
Einzelfillen. Wiirde sie generalisiert werden zur Maxime »rechtswidrig, aber schuld-
los«, mit der Konsequenz der Straflosigkeir oder Strafmilderung in jedem Einzelfall,
wire das Vertrauen in die Stabilitat der Normen bedroht.

Wer eine Norm fiir richtig hilt und eine Normverlerzung einer handelnden Person
zurechnet, bewertet und verurteilt, muf in irgend einem Sinne voraussetzen, da8 es
die Freiheit gibr, sich fiir oder gegen die Befolgung einer Norm zu entscheiden. Es

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.

147


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

748

mufl allgemein erwartet werden kénnen, dafl wir veranrwortlich handeln. Das
schliefft Ausnahmen nicht aus; aber diese Ausnahmen, wie z. B. »Zurechnungsunfa-
higkeite, lassen sich nur vor dem Hintergrund des zurechnungsfahigen, verantwort-
lichen Handelns begriinden und anwenden. Wiren diese Ausnahmen die Regel, dann
hitte es so wenig Sinn, angesichts einer geschehenen Normverletzung diese offent-
lich zu verurteilen und die Geltung der Norm zu bekriftigen, wie eine Anklage des
Schicksals nach einem Erdbeben. Aber was positiv unter »Verantwortung« zu ver-
stchen sel, ist heute alles andere als klar. Vielmehr klaffr eine grofle Liicke zwischen
der begriindeten Empérung iiber die geschehene Verletzung von Normen und der
Hilflosigkeit, mit der wir vergeblich nach »Schuldigen« suchen und einige zu »Schul-
digen« machen. Daf} Verantwortung angesichts solcher Katastrophen zugeschrieben
wird, scheint unvermetdlich zu sein, aber die Zuschreibungen zielen ins Dunkle.
Alles moralische Pathos, die offentliche Emp6rung und der hartnackige Appell an
zivile Selbstverstandlichkeiten vermdgen nicht iiber das Dilemma hinwegzutius-
chen: auf die Verletzung evident gultiger Normen reagieren zu miissen, ohne zu
wissen, wie man ihre Verletzung individuell zurechnen soll. Dicse Liicke gab es
schon immer 1m Strafrechr, aber solange davon nur alltagliche Fille schwerer Krimi-
nalitat betroffen waren, lie man das auf sich beruhen. Allenfalls die Boulevardpresse
regte sich dariiber auf, wenn die psychologischen Gurachter sich iiber die Frage der
Schuldfahigkeit eines wegen sexuellen Milbrauchs seiner Tochter angeklagten Vaters
streiten oder ciner Mutter, die beschuldigt wird, ithre Kinder um des Geliebten willen
umgebracht zu haben. Jetzt aber, da ein allgemeines Bedrohungsgefiihl zunimmrt und
politisch verwertet wird, will man sich durch solche Skepsis nicht verunsichern las-
sen. Und deshalb, so scheint es, flieht man ins moralische Pathos. Die Frage nach Ob
und Wie der Verantwortung lafdt sich aussparen — wenn man schon vorher weif3, daff
solche Titer nur aus verabscheuungswiirdigen Motiven gehandelt haben konn-
ten.

Angesichts dicser Hilflosigkeit und Ungewiftheit mag es so scheinen, als ob dic
Gesellschaft selbst ciner undurchschauten, ehernen Notwendigkeir folge, wenn sie
nicht anders kann, als irgend jemanden herauszugreifen und in ffentlichen Verfah-
ren verantwortlich zu machen. So bliebe nur eine funktionale Erklarung: die
Gesellschaft so, wic sie ist, wiirde anders nichr iiberleben kénnen. Freilich wire dies
schon eine Erklirung, die der Zuschreibung von Verantwortung und dem Schuldvor-
wurf jeden symbolischen Gehalr raubte. Sie schliefit nicht aus, dafl es in anderen
Gesellschaften oder in der gleichen, aber unter anderen Umstinden zu einer anderen
Zeit, anders sein konnte. Verandern wiirden sich dann jeweils nur die Semantiken, in
welchen dic funktional notwendige Zuschreibung von Verantwortung jeweils inter-
pretiert wird: Das Schicksal, die Erlosungsbediirftigkcit der civitas terrena, die
Vernunfr. An deren Stelle kdnnte jerzt die funkrionale Erklarung selbst treten. Aber
sie 6ffnet, wie alle funktionalen Erklirungen, den Blick fiir Alternativen. Jemandem
Verantwortung zuschreiben, heiflt, andere und anderes von Verantwortung ent-
lasten’’. Und wenn man zwischen der Zuschreibung und der Entlastung von
Verantwortung wahlen kann, dann stellt sich die Frage nach dem »Warum?« - als
Frage nach der Rechtfertigung einer Entscheidung.

34 Vgl Giinther Jakobs, Strafreche Allgemeiner Teil, 2. Aufl. Berlin/New York 1991, 17. Abschn. Rdnr. 21
(S. 482 1.); ders., Strafrechtliche Schuld ohne Willensfreiheit, in: D. Henrich, Aspekte der Freiheit, Re-
gensburg 1982, S. 69 (1.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

8. Zuschreibung und Entlastung von Verantwortung

Der Terminus »Verantwortung« gehore zu den groflen Erzdhlungen moderner Ge-
sellschafien, die fest in das soziale Gewebe eingeflochten sind und die tigliche Praxis
tragen’. Fragt man nach seiner Bedeutung, gerat man schr schnell in die angedeute-
ten Untiefen. Der Vergleich mit der Zuweisung von »Zustindigkeiten« in Organisa-
tionen zeigt, dafl »Verantwortung« nicht etwas ist, was man von Natur aus hat oder
was irgendwie zum Wesen des Menschen gehért, sondern dafl Verantwortung zuge-
schrieben wird’®. Die Entdeckung, dafl »Verantwortung« niche festgestellt wird wie
ein empirischer Sachverhalt unter einer wahrheitsfahigen Beschreibung, hatte weit-
reichende Folgen: Zunichst die Einsicht, Verantwortung werde immer selektiv im
Vergleich mit anderen Faktoren zugeschrieben, die ebenfalls am Zustandekommen
des Verhaltensereignisses beteiligt waren. Sodann die Einsicht, Verantwortung werde
immer kontrafaktisch zugeschrieben im Vergleich zu einer Beschreibung des Verhal-
tensereignisses als Wirkung wverbaltensdeterminierender Faktoren, die es kausal
erklaren. Aus cinem verursachenden Faktorenbiindel wird ein einzelner herausge-
griffen und als »causa sui« — die klassische Definition fiir »Freiheit« — isoliert,
wihrend die anderen systematisch ausgeblendet werden. Aus der Selekrivitat und
Kontrafaktizitit der Zuschreibung von Verantwortung folgt, dafl cs immer die Al-
ternative gibt, denjenigen, dem man Verantwortung zuschreibt, zu entlasten, indem
man anderc verantwortlich macht, oder auf die Zuschreibung ganz verzichter und
nur eine Kausalerkldrung durch verhaltensdeterminicrende Faktoren zulafit. Letzte-
res schliellt nicht aus, wiederum andere nach der Art eines Organisationsverschul-
dens fir diese Verhaltensdetermination verantwortlich zu machen, thnen also
Verantwortung zuzuschreiben.

Wenn das der Fall ist, kann es weder um einen Kampf empiristischer Aufklirung
gegen Freiheitsmetaphysik noch umgekehrt um eine Verteidigung der Institution
»Verantwortunge« gegen die »furchtbaren« Erklirer, gegen »Psychologen, Soziolo-
gen erc.« gehen. Wire dies das Problem, gibe es nur zwei extreme Méglichkeiten,
von denen sich nicmand vorstellen kann, daf sie in irgendeiner Weise fiir Menschen
lebbar wiren: absolute Determination oder absolute Freiheit. Verhaltensdeterminan-
ten sind tmmer identifizierbar: Jeder noch so alltigliche Mordfall lifit sich ohne
grofle Muhe unter eine (nicht-strafrechtliche) Beschreibung bringen, die dem U'rtel-
lenden das Urteil »verantwortlich« im Halse stecken bleiben lafit. Dennoch schreibt
die Gesellschaft dem Mé&rder Verantwortung fiir seine Tat zu. Aus der bloflen Fest-
stellung verhaltensdeterminierender Ursachen folgt also nichts fiir die Zuschreibung
von Verantwortung — weder im affirmativen noch im negativen Sinnc. Ob die Ge-
sellschaft sich in cinem Fall mit einer kausalen Beschreibung begniigt und darauf
verzichtet, dem Einzelnen als schuldigem »Tater« Verantwortung zuzuschreiben,
oder ob sie trotz und in Kenntnis verhaltenswirksamer Ursachen daran festhilt, den
einzelnen verantwortlich zu machen, oder ob sic den Grad der zugeschriebenen
Verantwortung angesichts der verhaltensdeterminierenden Umstiande einschrankt —
diese Entscheidungen liegen nicht von vornherein fest. Vielmehr ist es die Gesell-
schaft selbst, die dariber entscheidet, welche verhaltensdeterminierenden Faktoren
sie als relevant fiir die Entlastung und als irrelevant fiir die Zuschreibung von Ver-

35 Vgl. z.B. Ernst-Joachim Lampe (Hrsg.), Verantwortlichkeit und Recht, Jahrbuch fur Rechissoziologie
und Rechtstheorie Band X1V, Opladen 1989.

36 Das ist spatestens seit dem Ende der funfziger Jahre bekannt: Fritz Heider, The Psychology of Interper-
sonal Relations, New York 1958 (dt. Ausg.: Psychologie der interpersonalen Bezichungen, Stuttgart
£977)-

4 4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.

149


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

150

antwortung auszeichnet — obwohl es sich nach wie vor um verhaltensdeterminie-
rende Faktoren handelt! Wenn »Verantwortung« eine selektive und eine kontrafak-
tische Zuschreibung ist, dann bedarf es der Begriindung, warum cin einzelner und
nicht andere oder anderes herausgegriffen wird und warum bestimmte verhaltensde-
terminierende Faktoren aus dem Urteil Giber menschliches Verhalten systematisch
ausgeblender werden und warum andere nicht.

Wenn diese Deutung angemessen ist, dann heiflt das, dafl neben dem Verantwor-
tungsdiskurs, in dem es um die Bedingungen kontrafaktischer Zuschreibung von
Verantwortung geht, bestindig ein zweiter Diskurs gefiihrt wird - sei es unbewufit
oder bewuflt, heimiich oder offen?”. In diesem zweiten Diskurs geht es um die aus-
geblendeten Faktoren. In dem Mafle, wie dieser zweite Diskurs offentlich gefiihrt
wird, berticksichtigt eine Gescllschaft die Alternativen, die sie zur Zuschreibung von
Verantwortung fiir Normverletzungen und zur Zuweisung der Haftung fiir die Fol-
gen an einen »freien« Einzelnen hat. Die Alternative ist stets die Entlastung des
Einzelnen; die Zustandigkeit fir die Normverletzung liegt dann woanders, und fur
die Folgen miissen andere haften — seien es andere Menschen, die Goteer, die indivi-
duelle Sozialisation, die Sozialstruktur oder generell die »Nature. Enzensberger
iibersieht in scinem Spotr iiber die angebliche Sozialarbeiter-Maxime, immer nur die
anderen, aber niemals den Tirter fiir schuldig zu erklaren, daf} die Gesellschaft in
vielen Bereichen dhnlich verfahrt, ohne dafl dies die gleiche Empérung hervorruft
wie bel einem gewalttdtigen Jugendlichen. Wenn ein plorzlich tiber die Strafie laufen-
des Kind von einem PKW mit der in geschlossenen Ortschaften zulissigen Ge-
schwindigkeit von 5o km/h tiberfahren wird, dann ist dies fiir den Fahrer oder die
Fahrerin »objektiv unvermeidbare, auch wenn es bei jo km/h méglich gewesen
wire, noch rechtzeitig zu bremsen. Das Kind, wenn es das Gliick hatte zu uberleben,
muf} es als Schicksal hinnehmen, und seine Eltern haben Verantwortung dafiir zu
tragen, dafl ihr Kind sein Verhalten an die Tatsache anpaflt, dafl Autos mit so km/h
durch geschlossene Ortschaften rasen diirfen. Tausende von Verkehrstoten pro Jahr
sind »Schicksal«, auch wenn eine Geschwindigkeitsbegrenzung schon zu einer Ver-
ringerung der Opferzahl fithren wiirde. An dieser »Dialektik« von Verantwortung
und Nicht-Verantwortung, von Verantwortungs-Zuschreibung und Verantwor-
tungs-Entlastung kommt nicht vorbei, wer sich einmal darauf eingelassen hat, mit
dem Begriff der »Verantwortung« zu operieren. Und wie sich am Wandel vom Er-
folgs- zum Schuldstrafrecht erkennen lafie, hat dicse » Dialektik« eine Geschichte, die
noch lange nicht zu Ende ist. Einer threr gegenwirtigen Austragungsorte ist der
tagliche Kampf um den Schuldbegriff im Gerichtssaal.

Im Hinblick auf die Alternative zwischen Zuschreibung und Entlastung von Verant-
wortung ldflt sich dann fragen: Warum, wann und wo ist es ndtig, Verantwortung
zuzuschreiben; wer hat es noug, andere verantwortlich zu machen? Diese Fragen
lassen sich durch cine Differcnzierung der schon oben angedeuteten funktionalen
Erklarung fiir die Zuschreibung von Verantwortung aus dem Stabilititsinteresse der
Gesellschaft beantworten. Dariiber hinaus lifit sich angesichts jener Alternative fra-
gen: Unter welchen Voraussetzungen ist ¢s normatv gerechtfertigt, Verantwortung
zuzuschreiben? Diese Frage liflt sich nicht durch eine funktionale Erklirung, son-
dern nur durch Angabe der Legitimationsbedingungen fur die Zuschreibung von
Verantwortung beantworten.

Funktional notwendig ist die Zuschreibung von Verantwortung fiir die Stabilicdt
individueller Freiheitsspielriume und damit fiir die Komplexitit und Differenzie-

37 Richard C. Boldy, The Construction of Responsibiluy in the Criminal Law, in: 140 University of Penn-
sylvania Law Review 2246-2332 (1992).

1P 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhalt.
Inhatts I for oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

rung einer Gesellschaft. Bestimmte riskante Verhaltensweisen (»Freiheit«), ohne die
eine differenzierte Gesellschaft nicht bestehen konnte, werden nur dadurch gesell-
schaftlich tolerabel, dal man zugleich Verantwortung fir den Freihcitsgebrauch
zuschreibr. Das ist ausfihrlich beschricben worden anhand der Bedeutungsverinde-
rungen, aus denen die moderne Semantik des »Individuums« als einer »black box«
freier Entscheidungen hervorgegangen ist’®. Das liberale Modell einer Gesellschaft
aus Individuen mufite aus der Perspektive einer Gesellschaft, die sich im wesent-
lichen tiber Statusunterschiede und Reziprozititsverpflichtungen integrierte, als eine
»Risikogescllschaft« erscheinen. [st es den Mitgliedern selbst iberlassen, wie sie ihre
sozialen Beziehungen gestalten, sind also thre Kommunikationen »dezentral« orga-
nisiert, dann muf ihnen zugleich abverlangt werden, sich so zu steuern, daff dabei
weder Leib und Leben noch Eigentum und Freiheir der anderen gegen deren Willen
geschidigt werden. Insosveit ist die Zuschreibung von Verantwortung ein Organisa-
uonsmittel fiir komplexe, funktional differenzierte Gesellschaften. Die Alternative
wire eine »zentrale Verwaltung«??, die ihre Blirger von der Verantwortung entlastete
und ihnen damit auch ihre Freiheit nahme.

Als solche Zurechnungseinheiten freier Entscheidung sind die freien und gleichen
Individuen zugleich gesellschaftlich produziert. Bestimmte Ereignisse werden vom
jeweiligen Teilsystem als »freie Entscheidung« des Individuums beschrieben und
diesem zugeschrieben, ungeachtet dessen, wie determiniert sie faktisch gewesen sein
mogen. Wer als Konsument im Supermarkr das exklusive, aber im Vergleich teuerste
Deodorant »wihlt«, mag durch eine ausgekliigelte Werbung vollstindig determiniert
sein (viclleicht braucht er oder sie iberhaupt kein Deodorant) - dennoch gilt dieses
Verhalten im Wirtschaftssystem als Ausiibung ciner individuellen Option, die im
Rechtssystem als freie Willenserklarung zum Abschlul} eines Kaufvertrages zuge-
schrieben wird.

In dieser Hinsicht hat die Zuschreibung von Verantwortung tatsichlich etwas mit
»Ausgrenzung« zu tun. Die Gesellschaft betrachtet die Handlung und ihre Folgen
als Angelegenhecit individueller Fretheit. Und sie will es, auch gegen dic Tatsachen, so
betrachten, weil sic es so braucht. Wo individuelle Freiheit und Verantwortung an-
erkannt werden, har sich die Gesellschaft zuriickgezogen, also selbst von der
Verantwortung entlastet. » Verantwortunge« heifft dann auch, daf derjenige, dem ein
Verhalten als freie Handlung zugeschrieben und anerkannt wird, sich nicht zur Ent-
lastung auf die Zustandigkeit der Gesellschaft berufen kann. Das jewecilige Teil-
system kann dic »Verantwortunge« dafir (z.B. fur die Kaufentscheidung des
Konsumenten) in seine Umwelt, ins psychische System abschicben, es wird als freie
Enuwscheidung des einzelnen behandelt, und das heift, systemintern nicht themati-
siert, oder wenn, dann nur unter systeminterncn Bedingungen (als »Irrtum« z. B.,
der zur Anfechtung berechtigt).

38 Niklas Luhmann, Individuum, Individualitat, Individualismus, in: ders., Gesellschaftsstruktur und Se-
mantik, Band 3, Frankfurt am Main 198y, S. t49ff.

39 Zur Alernative von »zentraler Verwaltungs und »dezentralisierter Verwaltung« in den je individuellen
Kopfen (mit der Folge der Zuschreibung individueller Verantwortung) s. Guinther Jakobs, Das Schuld-
prinzip, Vortrage der Rhein.-Westf. Akademie d. Wiss., G 319, Opladen 1993, insbes. die »Parabel« am
Ende, S. 34.

4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08413:27. © Inhak.
e mit, fir oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen Sprachmodallen.

151


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

152

9. Legitimationsbedingungen der Zuschreibung von Verantwortung

Wenn es eine solche »Dialeknk« der Verantwortungszuschreibung und -entlastung
gibt, dann gehen die Bedingungen fiir dic Zuschreibung von Verantwortung nicht
restlos in gesellschaftlicher Funktionalitdt auf. Ebensowenig wie Verantwortung et-
was unausweichlich Vorgegebenes ist, folgt die Gesellschaft bei der Verteilung der
Zuschreibungen und Entlastungen von Verantwortung blinder Notwendigkeit. Wie
Zuschreibung und Entlastung verteilt werden, welche Faktoren relevant sind und
welche ausgeblendet werden, ist selbst eine politische, also verantwortliche Entschei-
dung. Als solche ist sie legitimationsbediirftig und -fahig.

Deswegen sei hier an eine Einsicht von Rudolf Wietholter erinnert: Der Schuldbe-
griff des Strafrechts ist politisch®®. Das widerstreiter nicht der oben aufgestellten
These, das Strafrecht schliefe cine politische Interpretation der Tat aus. Politisch ist
der Schuldbegriff, weil es eine politische Entscheidung ist, welche Verhaltensereig-
nisse als Normverlctzungen beschrieben, bewertet und dann unter Ausschluff einer
politischen Interpretation als schuldhaftes Handeln individuell zugerechnet werden.
Erst wenn die politische Kontingenz der Zuschreibung von Verantwortung akzep-
tiert worden ist, Jafit sich die Frage nach ihrer gesellschaftlichen Funktionalitit und
nach threr politischen, moralischen und rechtlichen Legitimitit uberhaupt stellen.
Begniigt man sich mit dem Nachweis der Funktionalitit, wie dieser oben beschrie-
ben worden ist, bleibt der politische Charakeer als cine im Lichte von Alternativen
begriindungsbediirfrige Entscheidung verborgen. Es ist dann eben das Uberlebens-
interesse der Gesellschaft so, wie sie ist, das die Zuschreibung individueller Verant-
wortung funktional notwendig macht.

Die Frage nach der Legitimitat fithrt auch dies noch einmal auf eine rechtfertigungs-
bediirftige politische Entscheidung zuriick. Thre Antwort fihrt in einen Zirkel, der
fiir demokratische Verfassungsstaaten schlechthin konstitutiv ist. Die Zuschreibung
von Verantwortung liflt sich verantwortlich nur begriinden, wenn diejenigen, die
cinander wechselseitig Verantwortung zuschreiben, sich zugleich als diejenigen ver-
stehen konnen, die fiir die Organisation der Grundstruktur ihrer Gesellschaft
Verantwortung iibernommen haben. »Verantwortunge« kann nur demokratie-intern
begriindet werden?'. In der Demokratie sind es die Staatsbiirger, die politisch auto-
nom entscheiden, wie sie fiir sich im Umgang miteinander die Dialektik von
Verantwortungszuschreibung und Verantwortungsentlastung interpretieren, wo und
wie sie die Grenze zwischen der Relevanz und der Irrelevanz verhaltensdeterminie-
render Faktoren fiir dic Bewertung einer Handlung jewelils ziehen wollen**.

Eine politisch autonome Interpretation der »Dialektik« von Verantwortungszu-
schreibung und -entlastung kann nur dann stattfinden, wenn beide Diskurse offent-
lich getithrt werden. Die Entscheidung, bestimmte Normverletzungen als schuldhai-
tes Handeln einem Einzelnen zuzuschreiben, darf nicht ohne Beriicksichtigung der
entlastenden Alternativen getroffen werden. Dafir braucht man Erklarungen. Und
dafiir braucht man Sozialpolitik, um mogliche Ursachen normverletzenden Verhal-
tens korrigieren zu konnen. Dariiber hinaus koénnen die politisch autonomen
Staatsbirger die Dialektik von Verantwortungszuschreibung und -entlastung nur
rechtsformig interpretieren und ausgestalten. Politische Autonomie ist mit »Verane-

40 Rudolf Wictholter, Recheswissenschaft, Funk-Kolleg, Frankfurt am Main 1968 (Neuausg. Basel u.
Frankfurt am Main 1986}, 5. 96.

41 Zur Unterschied von demokratie-internen und -externen Begrindungswegen von Burgerrechten s. Oli-
ver Gerstenberg, Burgerrechte und deliberative Demokratie, Diss. jur. Frankfurt am Main 1994.

42 5. dazu Klaus Gunther, Individuelle Zurechnung im demokratischen Verfassungsstaae, in: Jahrbuch fiir
Recht und Ethik z (1994), S. 43.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27, ©

f0r oder enerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

wortung« konzeptuell notwendig verbunden — aber diese Verbindung ist nur der
Grund, nicht auch der Inhalt der individualisierenden Zuschreibung von rechtlicher
Schuld. Die Bedingungen der Zuschreibung rechtlicher Schuld miissen so ausgestal-
tet werden, dafl es auf die Art und Gute der Motive fur die Normbefolgung nicht
ankommt; rechtliche Schuld ist ethisch und politisch newntral®.

Vor diesem komplexen Hintergrund zeigt sich nun der fatale Effekt, den die gegen-
wirtige Rehabilitierung der Rede vom Bosen hat. Sic tabuisiert den zweiten Diskurs
durch Zuschreibungskategorien, deren Bedeutung schon die erfolgreiche Zuschrei-
bung von Verantwortung impliziert. Wird der, dem man Verantwortung zuschreibr,
zugleich als »bose« qualifiziert, braucht man die Alternative der Entlastung nicht
mehr zu thematisieren. Der zweite Diskurs wird auf diese Weise erfolgreich blok-
kiert. Um diese Blockade zu rechtfertigen, wird die rechtsformige Ausgestaltung der
Zuschreibung von Verantwortung ethisch autgeladen. Der Begriff des Bosen trigt
nicht umsonst religiose Konnotationen. Wer ihn verwendet, pladiert fir eine Entpo-
litisierung und im gleichen Zuge fiir eine substanualistische Ethisierung der Zu-
schreibung von Verantwortung. Es sind dann nicht mehr die Staawsbiirger, die
politisch autonom cntscheiden, wic sie fiir sich im Umgang miteinander dic Dialek-
tik von Verantwortungszuschreibung und Verantwortungsentlastung interpretieren,
wo sie die Grenze zwischen der Relevanz und der Irrelevanz verhaltensdeterminie-
render Faktoren fiir die Bewertung einer Handlung ziehen, sondern sie treten diese
Kompetenz an cine Ethik oder eine Religion ab. Dann lade sich die Politik reli-
gios/ethisch auf, wird selbst zur fundamentalistischen Politik. Oder der Leviathan
instrumentalisiert die Zuschreibung von Verantwortung fiir eine Feinderklirung.
Solchermaflen wird das Bose zu einer Kategoric der Ausgrenzung: der Feind als
inimicus humani generis*t. Wer bose ist, hat sich aus freicm Willen fiir den Widersa-
cher entschieden und verdient deshalb die Strafe bis zur (leiblichen) Vernichtung.
Vom Bosen kann man letztlich — die Christen beten es seit Jahrhunderten - nur erlése
werden. Uber einen semantisch derart festgezurrten Begriff 148t sich politisch nicht
mehr disponieren. Politisch verlangt ein solcher Begriff nur noch unmittelbar das
Aufspiliren und Exekutieren des Feindes. Das politische System entlastet sich selbst,
indem es sich das eigene martialische Handeln gegen den gesellschaftlichen Feind
von der Ethik oder der Religion als eine solche notwendige Exekution legitimicren
lafie.

Die gleiche Entlastung des politischen Systems durch Zuschreibung individueller
Verantwortung findet statt, wenn Armut plotzlich wieder als »selbstverschuldet«
gilt. Auch hier entlastet sich die Gesellschaft von Verantwortung, indem sie die Ar-
mut und soziale Benachteiligung dem einzelnen als freie (Fehl-)entscheidung zu-
schreibt¥. Es wire eine empirisch zu iberprifende Hypothese, dafl es eine
Korrelation gibt zwischcn dem Maf, in dem eine Gesellschaft materielle Ungleich-
heit als Ergebnis freier Entscheidungen interpretiert, und jenem, in dem sie Strafta-
ten als aus freiem Handeln hervorgebracht interpretiert. Ebenso scheinen eine
ethische Deutung abweichenden Verhaltens, Appelle ans Wertbewufltsein, an die

43 Vgl dazu Klaus Gunther, Maglichkeiten ciner éiskursethischen Begrindung des Strafrechts, in: H. Jung
u.a. (Hrsg.), Recht und Moral, Baden-Baden 1991, S. 205 {f.; Jiirgen Habermas, Fakrisitit und Gelwung
(Fn. 24), S. 144.

44 Zum Entstehungskontext dicses Terminus in der Phase der Konsolidierung des Christentums zur Staats-
religion und der damit verbundenen strafrechtlichen Achtung aller nicht spezifisech chrstlichen magi-
schen Praktiken, s. Marie Theres 'ogen, Dic Enteignung der Wahrsager. Studien zum kaiserlichen
Wissensmonopol in der Spatantike, Frankfurt am Main 1993, S. 22211

45 Vgl kritisch 2u diesen Tendenzen, den intcrnen Zusammenhang mit dem politischen Prozef reflektic-
rend, Michael Walzer, Exclusion, Injustice, and Democracy, in: Dissent 3/1992, S.55ff., sowie, im
Anschlufl an Walzer, Woll Lepenies, Weniger kann mehr werr sein, in: Die Zeir, Nr. 45, 5. 19f.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.

133


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

i54

individuelle Verantwortlichkeit, an die Erzichungsaufgaben der Familie kostengiin-
stige Schein-Losungen fiir soziale Probleme zu sein. Wenn der Wohlfahrtsstaat nicht
mehr unterstiitzend und helfend eingreifen kann, weil er an seine finanziellen Gren-
zen stofit, mufl abweichendes Verhalten als durch soziale Mafinahmen unkorrigier-
bar umdefiniert werden.

Eine solche Ethisierung und Entpolitisierung der Zuschreibung von Verantwortung
ist indes weder mit einer pluralistischen Gesellschaft noch mit dem Gebot der mo-
ralischen Neutralitdt der Rechtsbegriffe, insbesondere des Begriffs der Rechtsper-
son, vereinbar. Das heiflt nicht, dafl es keine Bekenntnisse oder Weltanschauungen
geben durfte, in denen das Bose eine mehr oder weniger grofie Rolle spielt. Fiir einen
religidsen Glauben, dem die Welt als ein erlésungsbediirftiges Jammertal erscheint,
kime eine Leugnung des Bosen einer Anmaflung gleich. Andere mogen diesen Glau-
ben in der sakularisierten Variante des anthropologischen Pessimismus pflegen und
sich ihr Bild vom Menschen als Wolf in jeweils verschiedenen Farben ausmalent. Sie
mogen sich auch, wie Enzensberger und Bernard Willms, uber diejenigen erregen,
die an Rousseaus »merkwirdige Idee« vom urspringlich guten Menschen glauben®’.
Eine solche Weltanschauung oder »comprehensive doctrine« darf jedoch nicht den
Personenbegriff ciner pluralistischen Gerechtigkeitskonzeption bestummen+!. Dic
Verantwortung, die das Strafrecht eines demokratischen Verfassungsstaates einem
Tater fiir seine Normverletzung zuschreibr, hat mit dem Bésen nichts zu tun.
Anderenfalls miflten diejenigen, die einen religios oder ethisch aufgeladenen Begriff
der Verantwortung restaurieren wollen, zhnliche Konsequenzen ziehen wie die klas-
sische Vorsatztheorie mit Blick auf das Unrechtsbewufltsein. Wer vorsatzlich eine Tat
begehe, die bdse sei, weil sie eine Norm verlerze, die evidentermafen sittlich geboten
und deshalb strafrechrlich bewehrt sei, habe allein durch die Kenntnis der Tatbe-
standsmerkmale schon Unrechtsbewulltsein. Bei delicta per se impliziere der Vorsatz
immer die Vermeidbarkeit des Verbotsirrtums*. Uber diese dogmatischen Feinhei-
ten hinaus reicht die Ethisierung bis in die Konstitution des Sachverhalts und die
Auslegung der Tatbestandsmerkmale. Wie leiche 136t sich ein Vorsarz zuschreiben,
wenn die Tatbestandsverwirklichung schon ethisch »bose« 1st.

ro. Sprachlosigkeit — die Misere der Demokratie?

Auch in der Demokratie gibt es Unrecht und Schuld, es gibt Karastrophen, die einem
die Sprache verschlagen, es gibt vermeidbares und unvermeidbarcs Leid - aber nicht
das Bose. Freilich gibt es in der Demokratie auch Gewalr — Gewalr, die legirimes
Rechr gegen unrechemifligen Widerstand durchsetzt, die einen rechtswidrigen An-
griff auf Leib, Leben, Freiheit abwehrt, es gibt die verzweifelte, tragische Gewalt im

46 Vgl. zu Genese des anthrogologischen Pessimismus: Elaine Pagels, Adam, Eva und die Schlange, Reinbek
bei Hamburg 1951; und dazu: Maric Theres Fogen, Revolution oder Devotion? Anmerkungen zum
Widerspruch der frihen Chnsten gegen das romische Kaisertum, Rechtshistorisches Journal 11 (1992),
S. 72 ff.; Klaus Gunther, Wie die Holle auf die Erde kam. Vom theologtschen Ursprung des anthropolo-
gischen Pessimismus’, in: Rechshistorisches Journal 11 (1992), S. 85 ff.

47 Enzensberger (Fn. ), S.17. Bernard Willms, Einleitung in: Thomas Hobbes, Dialog zwischen einem
Philosophen und emem Juristen dber das englische Recht, Weinheim 992, S.36f. (»Rousscaw’scher
Tarantelbif«).

48 Vgl. dazu John Rawls, Political Liberalism, New York 1993, S. s8ff.

49 A.Dalke, Ist nach der neuesten Preuflischen Strafgesetzgebung noch der Einwand der Unkennenis des
Strafgescizes zu berucksicbtigen?, in: GA 6 (1858), S.63{f; Arthur Kaufmann, Das Schuldprinzip,
2. Aufl. Heidelberg 1976, S. 130 ff.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

Notstand, die symbolische Gewalt der begrenzten Regelverletzung im zivilen Unge-
horsam, die passive Gewalt im Streik, es muf} legitime Gewalr zur Verteidigung der
Demokratic geben, es kann auch instrumentclle Gewalt geben, wenn bestehendes
Unrecht wie z. B. die massive Unterdriickung einer Minderheit sich anders nicht
thematisieren 1aflt. Allen dicsen Formen der Gewalt wohnt ein 6ffentlich zugang-
licher und mit Grunden zu rechtfertigender (oder zu bestreitender) Sinn inne. Es ist
eine sprechende Gewalt, welche dic Bedingungen moglicher gewaltloser Verstindi-
gung niemals zerstoren darf. Sie zielt auf ihre eigene Negation um der Sprache
willen. Anders die objektive Negation der Demokratic — die »Sprache« der schieren,
selbstzweckhaften Gewalt. Diese wird »gesprochen« von den Verstummten. Diese
Sprache hat, wie Enzensberger beobachtet, keine Bedeutung; die Sprache dieser
Form von Gewalt ist, wie Hannah Arendt sage, »stumm«®. Sie teilt nichts mit, sie
bedeutet nur sich setbst. Diese Gewalr ist der reine Signifikant. Sie ist keine andere
Sprache, die als artikulierte Differenz zur Pluralitit der Demokratie gehdrt und sich
ihre Anerkennung auf dem offentlichen Forum in Auseinandersetzung mit anderen
Sprachen crkiampft. Sie entzieht sich jeder Deutung; noch nicht einmal negatorisch
richtet sie sich gegen irgendeinen Sinn, sie ist weder rechtsetzend noch rechisver-
nichtend®', sondern nur noch Sclbstzweck. Sprachlose Gewalt ist nicht Negation der
Gewalt um der Sprache, sondern Negation der Sprache um der Gewalr willen.
Die Stummbheit dieser Gewalt schliefic niche aus, dafl sie mit einer grellen Semantik
wie der Nazi-Symbolik verkleider wird, dic einen Sinn blof suggeriert. Enzensber-
ger hat richtig erkannt, dafl dies blofle Maskerade ist; die Semantik des Fundamen-
talismus. Offentlich geduflert wird der Fundamentalismus zum Block, an dem
demokratische Rede zerschellt, an dem sich jedes meinungs- und willensbildende
Verfahren in eine Farce verwandelt. In diesem Sinne stumm ist auch eine bestimmte
Sorte verbaler Gewalt, die Hafirede mit rassistischer oder sexistischer Semantik. Ob-
wohl Sprache, negiert sie dic Differenz der anderen Sprachen, verweigert dem Opfer
den Status cincs Angesprochenen. Sie erwartet keine Antwort ~ unerwidert, stumm
kehre das ausgesprochene Haflwort zum Sprecher zuriick. Fundamentalistische Ge-
walt ist fur die Demokratie so unheimlich, weil es thr um nichts geht, das sich
offentlich artikulieren, erwidern und begriinden liefle. Deshalb ist sie der »Retrovi-
rus des Politischen«: »Was dem Burgerkrieg der Gegenwart eine neue, unheimliche
Qualitdc verleihre, ist die Tatsache, dafl er ohne jeden Einsarz gefithrt wird, daff es
buchstiblich um nichts geht.«’?

Aber die stumme Gewalt zieht eine Blutspur hinter sich her, und die lafit sich in einer
Demokratie dechiffrieren. Nicht nur das soziale Elend, die zerriitteten Familien und
die anderen Ursachen, die die Soziologen, Psychologen etc. anfiihren, erkliren dic
stumme Gewalr in der Demokratie. Entscheidend ist vielmehr der Effekr, den diese
Ursachen tur die Betroffenen haben: die Sprachlosigkeit. Sprachlosigkeit ist die M-
sere der Demokratie. Wer verstummt, sich &ffentlich nicht zur Geltung bringen
kann, wer den Weg in den &ffentlichen Raum nicht gefunden hat, wer den »Mut«
nicht hattc oder wem cr schon geraubt worden war, bevor sic oder er zum ersten Mal
den Mund aufmachte — sie sind performariv entmachtet und dadurch ausgeschlos-
sen’’. Sie kénnen das Elend, das sie stumm machte, noch nicht cinmal als Argument
fiir die Entlastung von Verantwortung geltend machen. Deswegen kiimmert es den

50 Hannah Arende, Vita activa oder vom tangen Leben, 4. Aufl. Munchen/Zurich 1985, 5. 29, 196; dies.,
Macht und Gewalr, 5. Aufl. Munchen/Zunch 1985, 8. 16 £[.

51 Gehére also noch nicht einmal in den Kontext einer -Rrrtik der Gewalts.

52 Enzensberger (Fn. 5}, S.35.

53 Hannah Arendt, Vita activa oder vom taugen Leben (Fn. 50), S, 178 £

4 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08413:27. © Inhak.
e mit, fir oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen Sprachmodallen.

155


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

156

Fundamentalismus nicht, daff zumeist schon der zweite gezuflerte Satz dem crsten
widerspricht, und daf jeder Fundamentalismus, ernst genommen, sich selbst negiert.
Der performative Selbstwiderspruch ist nur der Spiegel einer gewalttatigen Selbst-
destruktion. Fundamentalismus 1st die aggressive Selbsterhaltung der performativ
Entmachteten’+.

Um dieser Misere zu entkommen, gibt es fur die Demokratie nur einen Ausweg;:
Statt auf Hobbes zu héren und den schon geschehenen sozialen und performativen
Ausschluff noch einmal durch marualische Gegengewalt, durch institutionelle Ass-
grenzung zu bekriftigen und zu verdoppeln, muf} die Demokratie auf stumme
Gewalt so reagieren, dafd sie sich dabei niche selbst negiert. Und das vermag sie nur
dadurch, daf} sie den gewalteitig Verstummren zur Sprache verhilft, dafl sic thnen die
Mittel gibt, die sie brauchen, um ihre eigene Stimme zu finden, mut der sie sich
offentlich - unter Achtung der Wiirde anderer — Gehér verschaffen konnen. Dazu
muf sie das Recht auf Meinungsfreiheit ausdehnen und nicht einschrinken?s. Dazu
muf} sie jenen zweiten Diskurs fihren, um zu wissen, welche sozialen und psychi-
schen Bedingungen dazu fithren, dafl jemand die gewalttitige Verletzung seines
Mitbiirgers einer 6ffentlichen Nein-Stellungnahme vorzicht. Dazu muf sie auf St5-
rungen in der Sozialisation achten, die den einzelnen daran hindern, eine sozial
anerkannte Identitit auszubilden, und auf gesellschaftliche Anerkennungspatholo-
gien, die ganze Gruppen unter Marginalisierungsdruck serzen — jene mehr oder
weniger subtilen Entwertungen, welche die vielen Vereinzelten in ihrer Fahigkeit
lihmen, die sozialen Bindungskrifte des performativen Sprachgebrauchs fiir sich zu
mobilisieren’é. Dazu muf sie wissen, welche sozialen und symbolischen Mechanis-
men zur Ausgrenzung vom dffentlichen Forum und zum gewalttatigen Verstummen
fithren. Sie muf selbstkritisch aufmetksam sein auf solche Prozesse der sozialen
Schliefung, welche den Ausgeschlossenen thre Stimme rauben. Neben der Sprachbe-
raubung gibt es jedoch auch vielfache Arten der anfgedringten Sprache, mit welcher
die ohnehin schon performativ Entmachteten einer Dauverkommunikation unter-
worfen werden, in der die thnen geraubte Stimme blof simuliert und fir eine
symbolische Politik verwertet wird?.

Aus der Misere der Sprachlosigkeit vermag die Demokratie nur sich selbst zu be-
freien. Dazu bedarf es einer unausgeserzten Selbstkorrektur der Offentlichkeiten
durch die fortwihrend wiederholte demokratische Frage und ener redistributiven
Sozialpolitik, die allen Biirgern den gleichen Zugang zu Ressourcen erdfiner, die ein

54 Entscheideade Anregungen zu dieser Deurung verdanke ich Oliver Gerstenberg.

55 So, am Beispiel von Pornographie und ~discriminatory harassment«: Joshua Cohen, Freedom of Expres-
sion, in: Philosophy & Public Aftairs 1993, S.2071f. Vgl. auch dic hettige Kontroverse um das
Verhaltensreglement fiir mannliche Studenten am Antioch College (Ohio), U.S.A,, in: The New Yorker,
Nov. 29, 1993, 5. 8fL.

56 Axel Honneth, Die soziale Dynamik von Miflachtung, in: Leviathan 1994, S. 78 1f.

57 Murray J. Edelman, Constructing the Political Spectacle, Chicago 1988. — Anders verhald es sich, wenn

der Ekel angesichis des iglich durch die Medien verbreiteren Sprachmulls zum asthetischen Riickzug aus
der Sprache motiviert, wie dies gegenwirtig bei der Flucht in die Tiefe ciner »totalen Romantik« {Peter-
Rosei) der Fall zu sein scheint, beim Verzicht auf das Wort zugunsten des Schweigens {Peter Handke), hei
der Wiedererweckung des Neuheidentums (Botho Straufi, Anschwellender Bocksgesang, in: Der Pfahl
VIL <1993, S.9ff.). Fher ist die Kriuk der im offentlichen Gebrauch zerstorten Sprache auf eine
Wiederherstellung einer reinen Sprache gerichtet.
Problematisch erscheint dies crst, wenn sich die Sehnsuche nach unbeflecktem Sprechen mit simpler
Ethno-Folklore vermischt: »In diesen Minuten schien es thm unabweislich, daf es fur den Geist nur eine
Moglichkeit gab: russisch werden, sich hineinwihlen in das Unverstandliche, bis ¢s die Seele ganz erfully,
bis es reine Gewissensnot wird, Leidenskraft. Niemals wieder franzosisch. Auch amerikanisch oder
deutsch-heimatlich nicht. Am allerwenigsten newyorkerisch, das thm am meisten verhafte Idiom des
Geistes«. — Botho Straufl, Beginnlosigkeit, Miinchen 1992, 5.88.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Inhak.
m mit, fir oder in KI-Systemen, Ki-Modsllen oder Generativen Sprachmodailen.



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

Leben in Respekt vor sich selbst und vor anderen erméglichens®. Dariiber hinaus
wire noch zu erinnern an eine Erziehung, die den Staatsbiirgern zur effektiven
Wahrnehmung ihrer politischen Teilnahmerechte und damit zum Gewaltverzicht
verhelfen sollte. Aber nicht wiederum als aufgedringte Sprache, erst recht nicht als
politischer Drill, als gehorsames Anbeten irgendwelcher Vorbilder, als offentliche
Identifikation mit einer Partei und ihrer Ideologie, und auch nicht als unkritische
Einibung in das Ethos einer konkreten Gemeinschaft und ihrer Traditionen oder als
blinde Internalisierung von Tabus — sondern als individualisierende Bildung, als Er-
mutigung zum artikulierten Dissens, zum Nein-sagen-kénnen’. »Erzichung« in
einer demokratischen Streitkultur heifit zu lernen, sich fiir die eigene Nein-Stellung-
nahme gegeniiber anderen im buchstiblichen Sinne zu verantworten. Ohne diese
Perspektive bleibt jede Reaktion auf Gewalt blofe Gewalt®.

58

Rodel/Frankenberg/Dubiel (Fn.17); Jirgen Habermas, Faktizitat und Geltung (Fn. 24), S. 435 {f. Zur
Sozialpolitik s. jetzt: Gunw:r Frankenberg, Solidaritat in einer »Gesellschaft der Individuen«? Stichworte
zur Zivilisierung des Sozialstaats, in: ders. (Hrsg.), Auf der Suche nach der gerechten Gesellschaft,
Frankfurt am Main 1994, 5. 2101f.

Klaus Heinrich, Versuch uber die Schwierigkeit nein zu sagen, Basel/Frankfurt am Main 1982.

Einer der wenigen Protagonisten der schwachen deutschen demokrauschen Tradition des 19. Jahrhun-
derts, der junge Julius Frobel, hat dies devtlich ausgesprochen: Julius Frobel, System der socialen Politik,
Bd. 1, Mannheim 1847 (Neuddr. Aalen 1975), S. 1271f., insbes. S. 128 u. $. 138: »Das ganze Gebier des
sogenannten Strafrechts gehort gar nicht dem Rechte sondern der Sehule und zum Theil woh! auch der
Heilkunde an«. Eine machttheoretische Interpretation im Sinne der Erablierung von Disziplinierungs-
techniken scheitert daran, dafl Frobel diese Perspektive unter den Grundsatz stellt: »f. . .] das Recht will
die Freiheit, auch die des Verbrechers« (S.125). Frobel knupft an die republikamsche Tradition der
staatsburgerlichen Erziehung an, verfiigt aber bereirs ber cinen indwidualisierien Bildungsbegriff. Dall
staatsburgerliche Erziehung anders als bei Aristoteles im achten Buch seiner »Politik« das Recht auf
individuelle Freiheit voraussetzt, wird, im expliziten Gegensatz zur Antike, schon 1819 von Benjamin
Constan als ein wesentliches Merkmal der Moderne genanne: De la liberté des anciens comparée a celle
des modernes, in: Benjamin Constant, De I'esprit de conquéte et de Pusurpation (ed. E. Harpaz), Paris
1586, S. 265 fL. (284 u. 291).

216.73.216.36, am 20.01.2026, 08413:27. © Inhak.
flir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

157


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

