
Klaus Günther 
Kampf gegen das Böse? 
Zehn Thesen wider die ethische 
Aufrüstung der Kriminalpolitik I 

HerbertJäger wm 66. Geburtstag . 

I. Vom Aggressionstrieb zum Triumph des Bösen 

[n der jüngeren Vergangenheit hat man selten so ausgiebig wie zur Zeit über Fragen 

der angemessenen Reaktion auf abweichendes Verhalten öffentlich debattiert. Dabei 
vermischen sich kriminalitätstheoretische, pädagogische, (welt- )politische und vor 
allem normative Deutungen, Postulate und Vorschläge für zu ergreifende Maßnah­
men auf eine unklare Weise. [n den Zeitungen kann man bei aufmerksamer Lektüre 

täglich vielfach Hypothesen über die Entstehung von und die Reaktion auf Phäno­
mene der Mikro- und der Makrokriminalität fi.nden, ohne daß den Autorinnen und 

Autoren über ein verständliches und berech ti gtes Gefühl der Empörung hinaus in 
jedem Fall bewußt ist, was sie da eigentlich tun . Als Beispiele für diese Phänomene 
greife ich willkürlich heraus: »ethnische Säuberungen «, Massenvergewalt igungen 
und systematische Folter, Gewaltkriminalität von Jugendlichen gegenüber Minder­
heiten (Asylbewerber, Ausländer, Behinderte), schwere Kriminalität von Kindern 

und unter Kindern (Gewalt bis zur schweren Körperverletzung in den Schulen, 
»Kindermord« von Liverpool). Als Beispiele für die Deutungen greife ich ebenfall s 
willkürlich heraus: Versagen der Erziehung, Verlust von Bindungen und Traditionen, 
Zerrüttung der Moral und Zerfall der sozialen Solidarität, Auflösung der Familie, 

Verfall der Autorität und Abwesenheit von guten Vorbildern, ungezügeltes Streben 
nach individueller Selbstverwirklichung auch auf Kosten anderer, Entwöhnung VOn 

konventionellen Umgangsformen, die ein Minimum an Zivili tät im Alltag etmög­
lichen. So wie Marion Gräfin Dönhoff auf der ersten Seite der ZElT vom Ir. 3· 93, 
unter der Überschrift "Eine Gesellschaft o hne moralische Maßstäbe gerät in Gefahr 
- Den Bürgern wieder Ziele setzen. , schreiben im Augenblick viele: »Eine pennis­
sive society, die keine Tabus duldet, keine moralischen Barrikaden errichtet und die 

die Bi.ndung an Sitte und Tradition vergessen hat, gerät leicht ,außer Rand und 

Band",. Peter Schneider hat in der FAZ vom 7. 9. 93 noch einmal die alte Geschichte 
von der ursprünglichen Aggressionsneigung des Menschen er7.ählt - mit starkem 
Affekt gegen "Soziologen, Psychologen, Pädagogen, Philosophen, Ethnologen «, rue 
sich verschworen hätten, »das Phänomen durch Erklärung zu bese itigen«. Im redak­
tionellen Vorspann zu Schneiders Artikel wird, mit deutlich hörbarem hobbes iani­

sehern Unterton, der Gegner genauer ins Visier genommen : " Die selbsternannren 
Experten der ,ZiviIgesellsehaft, scheinen zu meinen, das Problem durch Erklärung 
beseitigen zu können. Was sie tatsächlich vorführen, ist jedoch die beso rgni serre-

I In diese ThcSC,fl sind Anregungen und Kririk der R"dakrJOn der -Kritischen Juni,...- eingcg3ngen. Zu 
besonderem Dank bin ich Thomas Blanke, Monika Fromme!, Gtinter Frankenberg, Oliver Gerstenberg, 
Hcn ner Hess. Rainer Keller, Klaus Luderssen. Cornelius Nestler, Cornelius Priuwi(,l und Loren 7. Schull. 
verpflich(et. "Es ist mir weder gelußgen1 allen Einw;:mden gerecht zu werden, noch alle Mißvers12nunissc 
aU$? ur:iumco.. Für das vorliegende Ergcbll is bin ich allein verantwortlich. 

f J 5 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


IJ6 gende Selbstvergessenheit einer Zivilisation, die nicht mehr weiß, warurn sie entStan­

den ist: nämlich um das menschliche Aggressionspotential unter Kontrolle zu 
halten«. 

Manche gehen noch einen Schritt weiter und greifen zu einem anderen Deutungs­
muster, das schnell die Gemüter erfaßt: da, Bö,e. Dieses Deutungsmuster beherrscht 
zumindest latent viele Aussagen über Gewaltkriminalität von Jugendlichen, wird 
vernehmlicher in der Berichterstattung über die Kriegsgreuel im früheren Jugosla­

wien und bestimmte explizit die Reaktionen auf den "Kindermord" in Liverpool. 
Und es scheint ja wirklich kaum eine andere Reaktion menschlicher zu sein . Wer mit 
Fernsehbildern vom Bürgerkrieg im früheren Jugoslawien konfrontiert wird, die 
Babies nach einer Amputation ihrer verletzten Gliedmaßen zeigen oder Frauen, de­

nen sich die Spuren einer Gruppenvergewaltigung ins Antlitz eingegraben haben, 
wer Berichte liest über die Glücksempfindungen der Hooligans, wenn sie die Sehä­
delknochen ihrer Opfer bersten hören, oder über Kinder, die scheinbar regungslos 
ein Kleinkind töten, kann sich nur schwer jenem Impuls entziehen, den der britische 

Premierminister angesichts des " Kindermordes« in Liverpool so ausgedrückt hat: 
"Wir müssen aufhören, zu verstehen .... Verstehen" (oder besser: Erklären) meint 
hier, daß man abweichendes Verhalten auf Faktoren zurückführt, die es nicht als 

einen freiwillig vollzogenen, absichtlich auf die Verletzung des Rechts zielenden 

Normbruch erscheinen lassen. Verzicht auf das "Verstehen« bedeutet dann positiv, 
dem Täter den Vorwurf zu machen, aus einer "bösen Absicht« gehandelt Zu haben. 
Dem entsprachen dann auch die öffentlichen Deutungen nach der Beweisaufnahme 
im Prozeß von Liverpool: Die Untat der Kinder sei ei.n .. Triumph des Bösen «, das 
Böse sei, so der britische Erziehungsminister, .. heraufgekrochen« und habe »von den 

beiden Jungen Besitz ergriffen«'. Hat man sich auf dieses Deutungsmuster erst ein­
mal eingelassen, bleiben nur noch wenige Reaktionen möglich: Vergeltung, schlichte 
Verteidigung oder eben Ausgrenzung. Ausgrenzen - »warum eigentlich nicht'''' so 
lautet die rhetorische Frage im Untertitel des Artikels von Peter Schneider. 

2. Menagerieluft 

Das Böse - lange schien es vergessen; ein Ungeheuer, geboren aus dem Schlaf der 
Vernunft. Im aufgeklärten, demokratischen Wohlfahrtsstaat mochte man noch glau­
ben, die Rede vom Bösen sei eine unaufgeklärte, den Geschehnissen nunmehr 
unangemessene Moralisierung. Mit wissenschaftlichen Methoden seien Handlungen, 

die fälschlicherweise so bezeichnet würden, als Symptome einer Erkrankung, sei sie 
psychischer oder gesellschaftlicher Art, erkennbar. Als solche seien sie im Grunde 

auch therapierbar, der konkrete Erfolg hänge ab vom Stand der wi ssenschaftlichen 
Erkenntnis und von der Qualität der Maßnahmen: der Bogen reichte von aufwendi­
gen Kom:epten für eine individuelle Psycho- und Soziotherapie bis zu umfangrei­

chen Programmen für langfristige soziale Reformen. Das Böse schien also 
verscbwunden zu sein; ein letzter Schatten aus der Finsternis längst vergangener 
Zeiten, der dem Licht der Aufklärung nicht standzuhalten vermag. 
So klar waren Licht und Schatten freilich nie geschieden. Denen, die das Böse ent­

moralisierten, um es zu pathologisieren, wurde vorgehalten, selbst der Gefahr zu 
erliegen, unaufgeklärte moralische Kategorien in ihren angeblich wertfreien Diagno­

sen zu verwenden. Das Böse würde in der Gestalt des Kranken nur maskiert - und 

2 Frankfurter Rundschau v. 26. [1.93 , 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


dergestalt sei es immer noch das Böse). Auch sei die Reaktion, Therapie statt Strafe, 

in Wahrheit nur eines der vielen Instrumente, derer sich die um Macht ringenden 

Kräfte der sozialen Disziplinierung bedienten, und unter diesen sei die Therapie das 

subtilste'. Sie würde nämlich erst das "Selbst« fabrizieren, das dann pathologisiert 
und der Disziplinierungstechnik unterworfen würde. Wer auf den Vorwurf schuld­

haften Handeins zugunsten therapeutischer Maßnahmen verzichte, würde eine 
objektivierende Einstellung zum Delinquenten einnehmen. Diese werden in Institu­

tionen und durch Maßnahmen realisiert, die wiederum die Freiheit des einzelnen 
bedrohten. Hans Magnus Enzensberger hat jetzt, da ihm das Licht der Aufklärung in 

der »Abenddämmerung der Sozialdemokratie« erlischt, die Summe aus dem "politi­

schen Kitsch dieser Allerweltserklärungen« gezogen, die von kritischen Kriminolo­
gen, Sozialarbeitern und Therapeuten versucht wurden: "Solche Vormünder nehmen 

in ihrer grenzenlosen Gutmütigkeit den Verirrten jede Verantwortung für ihr Han­
deln ab«j. Umgekehrt können die Kritiker jener angeblichen Vormünder Freiheit 

nur verteidigen, indem sie an der Zusehreibung von Verantwortung im strikten Sinne 

des Anders-handeln-Könnens festhalten. Vor diesem Hintergrund denunziert En­
zensberger den Blick des Therapeuten: "Da alle anderen für nichts etwas können, am 

allerwenigsten aber für sich selber, existieren sie als Personen nicht mehr, sondern 
nur noch als Objekte der Fürsorge(6. Wer eine Freiheit schützende Norm verletze, 
habe sich, in der Regel, aus Freiheit für das Unrecht entschieden, kann etwas dafür. 

Der Vorwurf, etwas dafür zu können, ist die Minimaldefinition für "Sehuld. im 

Strafrecht. 
Diese kritischen Töne im Prozell der Aufklärung des Bösen sind niemals verstummt 
und konnten sich selbst auf die besten Traditionen der Aufklärung berufen, so lange 

sie die Freiheit des Einzelnen vor dem bürokratischen Zugriff eines Fürsorgestaates 

bewahrten'. Dagegen scheint die gegenwärtige dZenaissane~ des Bösen«" die verges­
sene Stimme wieder zu Gehör bringen zu wollen. Sie geriert sich dabei als AufkU­
rung der Aufklärung; als müsse eine selbstvergessene, von ihren philanthropischen 
Vorurteilen irregeführte Zivilisation erinnert werden an jene »andere Kraft«, von der 
eine niemals endende Bedrohung für das friedliche Zusammenleben ausgehe. In die­

sem Sinne hatte sich schon Sigmund Freud über das »Eiapopeia vom Himmel« 

derjenigen lustig gemacht, die dem Aggressionstrieb die Eigenschaft einer anthropo­
logischen Konstante absprachen'- Tief im Innern jedes einzelnen Menschen, unter-

3 Vgl. zur krm1in:lhvl s:-;ensd1.l ftll \:hen f'.rz,cugl.1ng des Dosen: r etcr St ras5er, Verbrechcrmcmichcn, [7rank(un 
am Main/ New York 19&4, und jetzt Jers., Entmonstcrung, j:\: manuskripte. Zt'itschnf-t fur LI[eratur, Heft 
121:l (1993) (Sondcrnumm('r zum steinsehen herbst ]99 3 mit dem Them:t: .~ W1t' wL-rdcn aus Menschen 
Monstren? - Wie werden au:; Monstren Menschen? .. ); als historisches Beispiel s. Gcorg ßuchner, .. Woy­
zeck..:, und dazu: Norben Abcls, Die Asthc(ik des Palholo~u;chen, in: DiskUSSion Deutsch 1986187, 
S. 614 ff. Zur ambIValenten Rolle der Kriminologie generell: l-Icnner Hess, Kriminologen ab Mo ralunter­
nehmer, in: lorcnz Bollinger u. Rudiger Lautll1ann (Hrsg.), Vom Guten, das noch ~tet ~ da!.' ß llje schafft. 
Kri l"llill ;'t lwisscnschafdu::hc E.SS"J'S' zu Ehren von Hl.'rbtrt J:lSl'r, Fr :tnkfurt am Mam 1993, S. )29 ff. 
Micbel FOUCJuJt, Uberv. .. . l.chen und Strafen, Frankfurt ~m M,\lD 1976. 

5 Hans Magnus Enzcnsberger, Aussichten Juf den Burgerkrieg, Frankfurt am Main 1993 , S. 37, )8. 

6 Ebd., S. )8. 
7 Die Komrovt' r.'i c ist daher auch nicht neu. Vgl. stan vidt'r nur: Winfncd Hassemer/Klaus Luderss(.'n/Wolf­

gang Nauckc, f onst'hritte im St.rafrecht durch dlc Sozialwi.uC'n.schaflel1?, Hciddbcrg 198) ; Klaus Luders­
sen lI. Früz Sack (Hrsg. ), Vom Nutz.en und Nlchteil der Soz_i"lwissenscl1l.ften fü r d.1S StClfrecht, ! lide., 
Frlnkfurt am MJin 1980. 

8 So dt'r Umenitel des von Alexander Schulter und Wolh' f( \'()fl Rahden hera u:;gegebencn Sammelbandt's 
»Die andere Kraft .. , Bcrbn 199). Die Medien habtn es sofort aufgtgriffen. Eine kkint, Ausw3.h1: lmervlew 
mit Alexander Schuller m: DER SPIEGEL 48/1993 (,.Das Gute ist ~bgesc h h(ft .. ). Roswin finkell zcller, 
,.W.1rum das Bo~so miidHli; ist", (FAZ v. 1.9. T2.. 9» S. J), . Exzesse der Gt'walt - \'(las Menschen :l ggressiv 
macht>< - OcR SP[ EGEL )194, - Best" Zeiten (ur d,lS Gute ", - DER SPI EGEL 4i94 . 

9 Sigmund freud, eUle Wendung \fon Heinrich Hein\.' ubernehmcnd, Dou Unbehagen in der Kultur, Srudicn­
ausg. Ud. IX, Fr:l.nk1un am Main 1982., S. 249. 

IJ7 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


halb der Vernunft und des Herzens, hause die w idersacherische Unnatur und spucke 

ihr ätzendes Gift auf die Utopien der Menschheit. Al s andere Natur könne das Böse 

nur gcx.ähmt, bekämpft und ausgegrenzt werden . Der Kampf gegen diese andere 

Natur ist Freiheit. Deshalb ist für böse Taten verantwortlich, wer in diesem Kampf 
nachläßt. 

Wie stets bei solchen große n Vereinfachungen, gibt es lange Trad itionen , die bis in die 

Gegenwart forrwirken. Das Böse ist seit Platon Negation des Seins und des Guten, 

deshalb ontologisch minderwertig. Aber es ist auch, seit de r Gnosis , eine Macht, die 

in fortwä hrendem Kampf mit dem Guten steht, ohne daß der Ausgang gewiß wäre. 

Dazwischen der Mensch in der Paradoxie seiner Freiheit: Einerseits der freien Ent­
scheidung entsprungen, ist das Böse gleichzeitig ei ne Kraft, die den fr eien Willen 

überwältigt. Ohne die Freiheit, zwischen gut und böse zu wählen, gäbe es das Gute 
nicht. Nur wer das Gute wählt, indem er oder sie sich gegen das Böse entscheidet, 

bewahrt sich di e Freiheit; aber wer sich freiwilli g dem Bösen verschreibt, liefert. sich 

einer deterministischen Macht aus, die seine Natur dauerhaft verunstaltet und ihn 

seiner Freiheit beraubt. Bevo r d ie Übermacht des Bösen den freien Wi llen unterjocht 

und den Menschen rwlem volem in die Katastrophe treibt, gibt es eine actio libera in 
cal<sa; diese ist Grund für die Zurechnung auch der bösesten Tat des bösesten Men­
schen von Augustinus über Kant bis heute'o. Gewiß, wer heute eine Tat als ., böse« 

bewertet und eine n Täter als einen .,Bösen« verurteilt, wähnt sich nicht mehr als 

Streiter gegen ei n Heer von Dämonen. Aber jene uralte Sozialontologie wirkt auch in 

sä kularisierter Gestalt noch fort. Nun erscheinen plötzlich diejenigen, die .,böse« 

Taten als »abweichendes Verhalten« bezeichnen und durch jenseits von Gur und 

Böse liegende Ursachen :w erklären versuchen, als rousseauisnsche Pr iester und Ta­

schenspieler, die ihre Augen vor der Ex.isten"- dieser anderen Kraft verschließen w ie 

ei nst die Kardinäle vo r dem Fernrohr Galileis. 

So al t der Gestus ist, der die Persistenz des Bösen in Erinnerung ruft, so tief reichen 

seine Motive selbst ins Unbewußte. Narzißtische Phantasien, Sozialängste, ent­

täuschte utopische Erwartungen vermischen sic h zu der einen hintergründig wirksa­
men Überzeugu ng, d,e als habitualisierte Gcw,ßhe't handlungsleitend wird und d ,e 

GrenLCn des je ind,viduellen Blicks in die soziale Mitwelt markiert. Sie verdichtet 

sich in einer uralt.en Metapher: D as Bild vom Menschen als Woll. Es wäre eine eigene 

Aufgabe, mit den Instrumenten einer historischen Metaphorologie die Karriere die­

ser Metapher von Plautus bis heute zu untersuchen. Hier so ll nur ihr politischer 

Effekt imeressieren. Ihr deutscher Ursprung reicht tief ins 19.Jahrhundert zurück, 

als viele Intel lek tuelle nach dem schnellen Schei tern zaghafter Bemühungen um die 

politische Emanzipation des Bürgertums an den politischen Zuständen irre wurden 

und sich die Überlebensfähigkeit autoritäre r Regimes nur noch damit erklären konn­

ten, daß die N atur des Mensc hen sie eben notwendi g mache. Vielleicht war es auch 

das Erschrecken über die nicht vorhergesehenen sozialen Fo lgen der Indusrrialisie­

nmg, die das vorindustrielle Ideal einer klassen losen Bürgcrgesellschafr mit der 

harten Realität der schnel l sich verschärfenden Gegensätze einer bürgerlichen Klas­

sengesellschaft konfrontierte". Beid e Erfahrungen mögen den zynischen Gestus 

erklären, die gegen sich selbst gekehrte Aggression, den affektiven Anti -Rousseauis-

10 Vgl. dazu Klau s Konharch. Die Unbegrciflll::hkeit der Freiheit . Ubcrl cgungen zu Kants Lehre vom Basen, 
in: Zeitschrift fur philosophisr.:ht Forschung 1988, S'J97 H.; SOW Il: die Btitr.ige 111 : C.Colpc 1I. 

W. Schmidt-ßlggt'mann (Hrsg.), DaS" Bose. Eine 11ISlOrlSchc Phanomcnologic des Uncrkbrlichen, Fnmk­
(un am Main '993; und in: H . Holzhey u. j.-P. Leyvra7. (Hrsg.). Die Philosophie und dlS Bose, studia 
philosophica, va l. 5l/ 199J· 

I t LoLhar Gall , Uberaltsmus und )OBu rgerliche Gesellschaft • . Zu Charakter und Entwicklung der liberalen 
Bewegung in Deutschland, in: H is(onsd lC Zeitschrift 120 (1975), S. J24-3 S6 (5. HS H.), 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


mus, welche mehr oder weniger deutlich in apodiktischen Bemerkungen wie derje­
nigen Schopenhauers zum Ausdruck kommen: ',Kriminalgeschichten und Beschrei­

bungen anarchischer Zustände muß man lesen, um zu erkennen, was, in moralischer 
Hinsicht, der Mensch eigentlich ist. Diese Tausende, die da, vor unsern Augen, im 
fri edlichen Verkehr sich durcheinander drängen, sind anzusehen als eben so viele 
Tiger und \'(Iölfe, deren Gebiß durch einen starken Maulkorb gesichert ist. Daher, 

wenn man sich die Staatsgewalt einmal aufgehoben, d. h. jenen Maulkorb abgewor­
fen denkt, jeder Einsichtige zurückbebt vOr dem Schauspiele, das dann zu erwarten 
stände; wodurch er zu erkennen gibt, wie wenig Wirkung er der Religion, dem 

Gewissen, oder dem natürlichen Fundament der Moral, welches es auch immer seyn 
möge, im Grunde zutraut«". Wenig später gab eine sozialanthropologische Lektüre 
der Enrwicklungslehre Darwins dieser Obsession scheinbar ein naturwissenschaft­
liches Fundament. So gefestigt, gehörte sie z ur Grundauss tattung des bürgerlichen 

Angsthaushalts, die sich politisch in einer Präferenz für den autoritären Staat äu­
ßerte . In diesem Sinne nahm Thomas Mann jene Passage Schopcnhaucrs in seinen 
"Betrachtungen eines Unpol.itisehen. alls dem Jahre 1918 wieder auf: "Aber stich­
haltig ist sie, und individuelle Menschenfreundlichkeit ist kein Hinderungsgrund, ihr 
wörtlich zuzustimmen.c( 13 

J. Gegen die liberale Furcht vor der Entscheidung: Keine Freiheit für die 
Feinde der Freiheit 

Was die gegenwärtigen Protagonisten einer Renaissance des Bösen intellektuell und 
politisch evol.ieren wollen, unterscheidet sich kaum von den Bestrebungen ihrer 

12 Art_hur SchopC'nhauc:r. Prc::is-schrdt uber d.ic GrundlJ.ge der MOfal, SW In (ed. F... Griscbach), Leipz.ig 
tS9l, § I) (S, 575). Es ISI crst:\unhl:h, daß :luch die Bt'sonnellen dem Bann dieses B.Jdcs crlte~('n und es 
immer Wieder evoz.ieren mu!Osen. So Antje Vollmcr: ,.Es sind strcancndc WoUe auf der Jagd nach ncu('r 
Beute, die die al(('n UrS7.cnen nachspH:,lcn . (L)ER SPIEGEL, 46193, S.253). R,ltsclh:1fubr.lIl ist, wie man 
am Ende des 20. J:lhrhundens, n;'lch tausendc:n vo n jahn:" kuhurt'lIcr Ubcrformung, n;lch meh_reren 
weh-umspannenden Modumslerungswclh:n ,l n dics~s Raunl'n \-'on ursprunglll.:hcn Lcidenschaften (von 
denen ja niemand r;enaucs weiß! ), die dann irgend wie muh~m gezahrnt und 2'.lvdisiert werden mußten, 
gbuben kann. Mindestens ebensQ nahe ltc}!,t die ebenso ('i.nhehc Bdlluptung, die angeblic_h so woLfischen 
Begierden, Leidenschaften, Aggr<,ssloncn Se len keine Urkrafte, die immerfort gegen dll' l ivilis:no ri schen 
D:immc branden und Sie zu ubr.rfluten drohen, sondern dJS Produkt eben ;en(' r Zivil;~· ;ltIon, die Jetz.t 
gegen sie verteidigt werden soll. Das war schon mit dem Bild von den Wolfen so. Es stdn an! Begmn der 
Modeme (HobbC'!'i); es ist l,jnt.> brwußt eingesetzte FIktion, in welcher sich eine Gcscl1 s,h;'lft metaphOrisch 
auslegt, die bereitS cane I ~Ulbe Gcsl'hi chee der Disziplimcrull& und Individualisierung hinter sich bat und 
nun 7.um ersten Mal in da Menschh"lt sgeschicht(· das \,\I,l(;nlS eingeht, ein Illlgemcmt's Red)! rtl/f s'4b;cJ!­
lIve FredH°lt ~nz.uerkennen. Ein sokhl'S Recht haue es bis dahin ni rgendwo gC'gcbeo, vor allem nicht in 
der angeblich so sehr von individuellen LCldenschaften zernssenen, in W.:ah rlleit von nUS!ilVen Tabus 
rcgulienen Urhorde. Auf dl'll I?mfall, d 1i~:sc Metapher {ur historisch-anthropologis.che Wirklichkeit z.u 
nehmen, war noch nicht einmal derjeniGe g('kommen. der .t;le als e-I"~;a er fur die Rechtfertigung des Levi­
ath:ln vcrw('ndc.t('. Es gab ('Innul :lldgeklärt('re Zeiten, da wurde ruesC's Bild als Widerspiegclung 
frühkapitailSti$chcr Verhaltm::;sc »entl:lr\·t-. Das war g(,\\' ll~ eine st'hr oberrlach liehe, hol:tsdmitt;'lrtige 
Deul1..lng, aber sie offenbarte doch einC'n gewissen histori s('hen Sinn, den gegcllwartig aufzubringen 
schwer faUe, da man SICh von den Kontlngcn:t.en komplexer GescU~ch:\ftcn dumm m'h.,he.n I:illt und die 
eigene Angst anthropologisch stiliSten. 

13 Thonl:15 Mann, Betrachtungen eines Unpoliti schen, Ausg. Frankfurt :Im M:un '991,5, 243 . Thomas 
Mann fahn fort: .. Heute z.ei tig( dil' ungeheuere und lebcnsgdJ.hrlich(· außC'n= Bedrangni.s des Staates im 
lnnern Zustand", di<: Sich wrn Teile und in gewisser Weise dem Anarcluscen nahern, und sofort offenban 
('S sich, was In moraLscher Htn ~iJcht diC' Menschen ihrer großen Mehrzahl nach - denn es gi bt trostliche, 
den Glauben aurrccht erhaltende Au~n3hmcn - - eigentlich sind. f ... ] Die grundlic.h miserable Natur der 
(individualistischen Massen J, ihn.' Feigheit , F rechhC'it, Schlechtigkeit, Charakterlosigkeit und Gemein­
heil. [ ... ] Dll' dCnlokr.ni$che AdditiOIl des Menschl ichen ist mellt sowohl tinl' Addition des Guten, als 
des Schlechten im MC'nschcn, und je großer c:Lc Summe is-t, dcsw mehr n:lherl sie sich dem Bestialischen. 
Das 50".I3ll· ise ein SLltJich sehr fr::agwurdiges Gebiet; es hcrrscllt Mtnagerit'luft darin ... (143 L) 

1J9 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


Vorläufer aus dem 19. und vom Beginn dieses Jahrhunderts. Die Gewaltausbrüche 

Jugendlicher, die sich dabei nazistischer Symbole bedienen, sind wie seinerzeit für 

Thomas Mann die Unruhen in der entstehenden Weimarer Republik die beste »Ge­

legenheit, sich zu überzeugen, welch ein Druck von Macht, Zwang, Furcht, 

AutOrität nötig ist, um die große Ü berzahl der Menschen zu moralischer Gesittung 

anzuhalten«. Und diese Überzeugung möchten sie gerne von jenen hören, die bisher 

auf die Macht ein kritisches Auge wanen und für politische Verständigung plädier­

ten. Was sie hören wollen, ist das Bekenntnis eines Konvertiten. Wer an einem 

Verfahren zur Anerkennung als Wehrdienstverweigerer teilgenommen hat, kann sich 

noch an die bevorzugte Strategie erinnern, auch den starrsinnigsten Pazifisten mit 

der Frage aus der Fassung zu bringen, was er denn tun würde, wenn er einen lebens­

gefährlichen Angriff auf seine Freundin nicht anders als durch die Tötung des 

Angreifers abwenden könnte. 

In diesem Stil war sich die FAZ-Redaktion nicht zu schade, den erwähnten Artikel 

von Peter Schneider mit einem FotO von zwei Skinheads zu zieren, die den Arm zum 

rechtsradikalen Gruß ausstrecken und ihre Springerstiefel frontal der Kamera zu­

wenden. Um keinen Zweifel aufkommen zu lassen, wurde dieses Bild mit der 

ironischen Unterschrift versehen: »Ein Fall für Jürgen Habermas. Diskurskomplika­
tion im Linienbus nach Cottbus: die ,Deutsche Alternative, unterwegs zum ,Gau­

treffen Brandenburg,«. Man möchte die »selbstemannten Experten der Zivilgesell­

schaft« gern zum zerknirschten Bekenntnis treiben, daß auch sie irgendwann mit 

dem Diskurs Schluß machen und nach schierer Gewalt rufen. Etwas elaborierter hat 

das Rüdiger Safranski, ebenfalls in der FAZ (24. 12.92), mit Blick auf jugendliche 

Gewalttäter so ausgedrückt: "Das einzige, was sie beeindruckt, ist die Gewalt, die 

ihnen entgegengesetzt wird. [ ... ] Und deshalb wirkt auf sie ein Staat, der zurück­

weicht und ,Verständnis, zeigt, nur um so verächtlicher. Sie verstehen nur eine 

Sprache, und das ist die der Abschreckung und der Einschüchterung. Im Umgang 

mit ihnen ist man besser beraten, wenn man auf Hobbes statt auf Habermas hört«. 

Damit auch jeder weiß, gegen wen sich die frohe Botschaft der entfesselten Staats­

gewal.t rich tet, fügt Safranski hinzu: »Es ist ein SymptOm der [ .. . ) Harmlosigkeit des 

Denkens in jüngster Vergangenheit, wenn etwa die Kommunikationsphilosophie den 

in Wechselrede erzielten vernünftigen Ausgleich der Interessen nicht als Glücksfall, 

sondern als Apriori der menschlichen Vergesellschaftung ansetzt. In der Windstille 

befristeter Sekurität wird der Nonnalfall, also der Kommunikationsabbruch, die 

stumme Gewalt, die nicht mit sich reden läßt, ausgeblendet.« 

Daß der Ernstfall der Nonnalfall sei - mit diesem Menetekel, das vom vielen Ge­

brauch schon etwas rußig geworden ist, erinnern die Anhänger vOn Donoso Cortes 

die impotenten Weichlinge der diskutierenden Klasse immer wieder an den Tag der 

radikalen Verneinungen und souveränen Bejahungen. »Impotent für das Gute, weil 

es ihr jeder dogmatischen Bejahung mangelt, und für das Böse, weil ihr jede absolute 

und furchtlose Verneinung ein Grauen verursacht«, möchte die liberale Schule an 

dem Tag, da es um »Jesus oder Barrabas« geht, lieber erst noch diskutieren". Sie 

vergäßen, daß der Mann zugrunde ging, weil er sich mit dem Weib in eine Diskussion 

einließ, und das Weib, weil es mit dem Teufel diskutiert hatte". Die in Erwartung 

jenes Tages leben, haben sich vorbereitet mit existentiellem Ernst, mit einem stum­

men Pathos, das mit zusammengebissenen Zähnen die schmerzliche Notwendigkeit 

einer Diktatur des Säbels bejaht, wenn irgendwo das Signal zum Kampf der Wölfe 

14 Dono::;:o Cortes, ES S:lY tiber dtn Kuthul izi smus, den Liber:llismu $ und den So'Z i'lILSIllUS und andere Sch.if­
[cn aus den Jahren 185' bis l a 5 3. hng. ubers. u. komm. von G. Maschke, Weinheim 1989. S. 112. 

'5 Ebd .. S., 'J. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


ertönt. In einer solchen Welt scheidet sich alles schnell nach Freund und Feind. Klare 

Unterscheidungen ermöglichen rasche Entscheidungen und unnachsichtiges Zu­

schlagen. 
Vor solchen Panikreaktionen bewahrt uns immerhin noch der Rechtsstaat. Das ge­

stehen auch diejenigen zu, für die sich Anfang der achtziger Jahre der von der RAF 
ausgeübte Mord-Terror, Hausbesetzungen, den Straßenverkehr behindernde, ver­

mummte Demonstranten, die Fristenlösung, potentielle Gefahren für die Anlieger 
von Kernkraftwerken und andere die Umwelt gefährdende Immissionen zu einem 

Unsicherheitssyndrom verdichteten, vor dem nur ein effektives "Grundrecht auf 
Sicherheit«'6 schützen könne. Dieser Konsens, daß die mit der Sicherheitsgewähr 
durch den Gewalt monopolisierenden Staat unvermeidlicherweise verbundenen 

Freiheitseingriffe unter dem Vorbehalt des demokratisch zustandegekommenen Ge­

setzes stehen, droht nun brüchig zu werden. Mit den Feinden redet man nicht: keine 

Freiheit für die Feinde der Freiheit" 

5. Äußere und innere Sicherheit: Verschwimmende Grenzen 

Gewiß sind die neuen Phänomene der Makro-Kriminalität, der neofundamentalisti­
sche Extremismus und Tribalismus, der sich in der gewalttätigen Unterdrückung 
ethnischer Minderheiten äußert, nur schwer mit individuellen Gewalttaten ver­

gleichbar. Doch waren hier die Grenzen schon immer fließend. Auch unter totalitä­
rer Herrschaft lassen sich "Verbrechen« nachweisen; also individuell zurechenbares, 

frei zu verannvortendes Handeln ,8. Umgekehrt spricht Euzensberger vom »moleku­

laren Bürgerkrieg« und meint damit den fließenden Übergang von der Kriminalität 
in den westlichen Metropolen zu den Gewalttätigkeiten der Bürgerkriegsbanden im 
[rülleren Jugoslawien". So scheim es zwei nur auf Jen erSten Blick disparate Ent­
wicklungen zu geben: Die Kriminalisierung politischen Handeins durch individuelle 
Zurechnung von Menschenrechrsverletzungen auf der einen und die Politisierung 

kriminellen Handeins durch Analogiebildungen mit Bürgerkriegen auf der anderen 
Seite. Beide Entwicklungen treffen sich, wenn sie ethisch gesteigert werden Zum 
Kampf gegen das Böse. Sie lösen dann gleichermaßen die Unterscheidung zwischen 
innerer und äußerer Sicherheit auf. 

Schon seit einiger Zeit nimmt die Bereitschaft ab, kollektive oder staatlich gesteuerte 
Gewalt allein nach dem Machtkalkül oder nach politischen Erwägungen zu beurtei­
len. Was politisch-strategisch oder militärisch empfehlenswert ist, kann zugleich ein 
menschenrechtswidriges Verbrechen sein. Je häufiger indes kollektive Konflikte 
nicht mehr allein unter politischen Aspekten beurteilt, sondern auch an den Men­

schenrechten gemessen werden, desto tiefer gerät man in die Logik der individuellen 
Zurechnung von Normverletzungen. Freilich ist die Unsicherheit dabei gegenwärtig 
noch sehr groß. Wer gestern noch für massenhafte Greueltaten individuell verant­
wortlich gemacht, wer als Staatsterrorist aus dem »Reich des Bösen« verurteilt oder 
als »Bandenführer« steckbriefljch mit Belohnungsversprechen gesucht wurde, kann 

16 Josef hCTlscc, Da.~ Grundrecht auf Sicherheit, B('rliu/New York 198}. 
'7 $. dazu: U.RoJel, G.Frankenbcrg, H.Dubiel, Die demok ratISche Frage, frankfurt am Main 1989. 

s. 47 ff. 
IS Herben Jager, Verbrechen unter totall',H'cr Herrschaft, 1967, NeuJufl. Frankfurt am Maln 1981.; grund­

legend fur die Revision der traditione llen Grenze z.wischen Mikro- und Makro-Krimmalitat ders., 
Makro-Kriminalitat, Fr:mkJun am Matn [989. 

[9 En"i. cnsberger (h l. 5), S. ,8 L. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


142 heute als politischer Verhandlungspanner, wenn auch zähneknirschend, respektiert 
werden - oder umgekehrt. Honecker wird nie verstehen, warum er gestern noch als 
Staatsmann behandelt wurde, heute jedoch als Anstifter zum Totschlag. Mit der 
individuellen Zurechnung wandelt sich das Urteilsschema; politisches Handeln fällt 
unter das Strafrecht. Ein militärischer Eingriff der Vereinten Nationen zum Schutz 
der Menschenrechte ist dann eine präventive polizeiliche Mallnahme oder eine re­

pressive Strafaktion. Umgekehrt kann das Unterlassen solcher Eingriffe schnell 7.ur 
Aufforderung oder Beihilfe, der Verzicht auf die Verfolgung geschehener Menschen­
rechtsverletzungen zur Begünstigung oder Strafvereitelung werden. Das strafrechtli­
che Urteils- und Handlungsschema verdankt seine Funktionsfähigkeit vor allem 
einer Bedingung: daß eine politische Interpretation der Normverletzung a'Hgeschlos­

sen wird. Der Straftäter ist ausdrücklich kein politischer Verhandlungspartner, eine 
politische Interpretation sei.ner Straftat findet vor Gericht kein Gehöro. Erst als am 

Ende des Mittelalters eine Fehdehandlung nicht mehr politi<ch beurteilt wurde, 
konnte sich das öffentliche Strafrecht durchsetzen. 

Wie am Ausgang des Mittelalters scheint auch heute nur die konsequente Unterwer­
fung politischen Handelns unter di e Menschenrechte mit der Folge eines Welt ­
Sanktionsrechts für die Ahndung von Meoscbenrechtsverletzungen der Weg zum 
Frieden zu sein. Aber er droht in einen Weltbürgerkrieg zu eskalieren, wenn er als 
Kampf gegen das Böse geführt wird. Daß fundamentalistische Nonnensysteme nach 
dem Schema vOn .. gut« und .. böse« zurechnen, ist geradezu ihr definierendes Merk­
mal. Darf man aber umgekehrt auch bei der Durchsetzung der Menschen.rechte und 
der Zurechnung von Mcnschenrechtsvcrletzungen so lUn, als kämpfe man gegen das 
Böse? Wäre ein - sit venia verbo - .. Menschcnrechts-Fundamentalismus« die richtige 
Reaktion auf einen Fundamentalismus, der sich durch massive Menschenrechtwer­
letzungen verwirklicht} Es fällt schwer, sich einer solchen Reaktion zu entztehen . Es 

stnd ja gerade diese Untaten, an dencn sinnfälLig zu werden scheint, wie dünn die 

humane Haut über der angeblichen Wolfsnatur des Menschen ist. Wie anders sollte 
man denn einen Heckenschützen beurteilen, der auf eine Menge wartender Men­
schen vor einem Bäckerladen schießt oder auf die Trauergemeinde bei der Beerdi­
gung eines HeckenschülZenopfers, als indem man ihm eine böse Absicht unterstellt? 

Und niemand glaube, das sei nur in jenen fernen Ländern unter anderen gesellschaft­
lichen und politi schen Bedingungen so. Enzensberger hat schon etnen untergründi­
gen Mentalitätswandel ausgemacht, der von Bosnien bi s in d.ie westlichen Metropo­
len reiche: )~Wir machen uns etwas VOf, wenn wir glauben, es herrsche Frieden, nur 
weil wtr immer noch unscre Brötchen holen können, ohne von Heckenschützen 
abgeknallt zu werden «" . Aus einem nur wenig verändcrten Blickwinkel werden 

20 Wo dies dL:nnoch v(.'rsucht wird, wil' bel den Versuchen Jl'r RAF, den sog. "KombaU3mCßStaIUS " 2U 
crl:tngen, wird dies vom politischen System .lusJruckli c:.h l..unkkgtwiest!l. Der loeus cbss icus der Kri­
minali sierung politischen Hantll'ins ist dc:-r T:nbesland des Hochverr.lts; seine Umkehrung ist der 
gcrechcfcrt.igte Tyrannenmord. Wie schwierig die Unterscheidung .~cin kann, laßt sich an Fm·drich Schil­
lers Drama »Wilhe1m Tell" erkennen. Um den Eindruck tu bekraftlgcn {offenbar gegen nicht zu 
unterdruckende Zweifel}. Teils Mord:'ln GeßJer sei gerechtfertigter Tyrannenmord und kem Hochverra(, 
konStruiert cr 3m Schluß eme B~gegnung zwischen Tell und JohanllC:s Pani,'ida. den Morder Kaiser 
Albrtdm: von Habsburg - Tell ; ,.,Ccracht h:lb ich die heilige Natur, dic du gcschande[ - Nichts tcd ich mit 
dir - Gemordet hast dll , ,ch hab mein Teuerstc.'s verteidigt . (Vh., }I Soff.). W::.s SchiUer noch mit pathe­
tischen Wonen hervorheben mußte , ISt heute zu einer vor:tusse{7.ung~reich('n Begrundung Im FJ.llc d~ 
z.ivilen Ungehornms (wo es nichl um Mord geht) geworden. Dlc begrenzte Rcgclvcrlelzung muß die 
Anerkennung der Leginmauonsgrundlagcn der demokratischen Ordnung l'rkel1nen lassen - und die 
rechtliche S:tnkrionicrung der Rcgcl .... crlctzung annl'hmcn, d. h. :lUf eine polili.sche Interpretation der 
Nornwerletl.ung vor Gerichc "crz.ichtcn . Vgl. dazu U. Rodel, G. Frankenberg, H. Dubid (Fn.1 7), 
S. 22 H. 

21 Entensherger (Fn. 5), S. 19· 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


entsetzliche Verbindungslinien zwischen den Ereignissen »auf dem Balkan« und un­

serer eigenen Unkultur sichtbar. Catherine MacKinnon berichtet, daß die in Gefan­
genenlagern organisierten Massenvergewaltigungen von den Tätern auf Videofilmen 

festgehalten werden, um sie dann zum Zwecke der neuerlichen Stimulation unter 
ihren Kameraden zu verbreiten; daß die Panzer, wenn sie ein Dorf ethnisch »säu­
bern«, regelmäßig mit pornographischen Bildern beklebt sind". Hier gab die 

westliche »Kultur«, in der die Porno-Industrie sprunghaft ansteigende Umsätze ver­
bucht, zumindest einen Anreiz - diesmal, so erscheint es manchen, für den» Wolfs­

kampf« zwischen den Geschlechtern. Und sind die, die hier Pornographie dulden, 
nicht zumindest mitschuldig? Für MacKinnon ist dies nur ein weiterer Schritt in der 
Manifestation der Gewalt, die Männer an Frauen hier und anderswo täglich verüben, 
und die sie verleugnen, indem sie ihre Gewalttätigkeit pornographisch stilisieren, um 

die den Männern willkommene Illusion zu nähren, die Vergewalt.igung sei von den 

Opfern selbst gewollt'). 
Wer sich darüber nicht moralisch empören kann, ist in einem Marle unempfindlich, 
das nicht mehr menschlich genannt zu werden verdient. Um so schwerer fällt es, 
diese berechtigte moralische Empörung bei der rechtlichen Beurteilung solcher Un­
taten nach den positivierten Menschenrechten und bei ihrer Durchsetzung zurück­
zuhalten. Zwar haben die Menschenrechte eine moralische Genese, doch müssen sie 
als positivierte subjektive Rechte auftreten, damit sie wie geltendes Recht angewen­

det und mit rechtsförmigem Zwang durchgesetzt werden können'·'. Diese Geltung 
erlangen sie im innerstaatlichen Recht durch demokratische Verfahren der Verfas·· 
sungsgebung. In zwischenstaatlichen Verhältnissen gibt es vergleichbare Verfahren 
bei den Vereinten Nationen. Obwohl die Menschenrechte in diesen Verfahren eine 

demokratisch legitimierte positive Geltung erlangt haben, klafft eine große Lücke 

zwischen ihrer Geltung und ihrer Implementation" . Diese Lücke mull gegenwärtig 
durch moralische Appelle geschlossen werden. Moralisch berechtigte Appelle dro­
hen jedoch fundamentalistische Züge anzunehmen, wenn sie nicht auf die Imple­
mentation rechtlicher Verfahren für die Anwendung und Durchsetzung der 
Menschenrechte zielen, sondern unmittelbar auf das Deutungsschema durchgreifen, 
mir dem Verletzungen von Menschenrechten zugerechnet werden, und wenn sie die 

einzige Quelle der gefotderten Sanktionen sind. Ein unmitte.lbarer moralischer 
Durchgriff auf die Interpretation und Durchsetzung der Menschenrechte läuft auch 
bei bester Absicht Gefahr, den Täter zum moralischen Feind zu etklären. Fs fällt 
dann zumindest leichter, einem "Mauerschützen« trotz »Vergattcrung( und wider­

sprüchlicher Rechts- und Befehlslage die Berufung auf einen Verbotsirrtum zu 
verweigern, weil die Menschenrechtswidrigkeit des tödlichen Schusses zur Verhinde-

12 Carhanna A. M~cKlnnon, Turning Rapc into Po mography: Postmodern Genocide, in: M ~ ., july/AuguSl 
199)., S.14-30. 

1). S. dazu Cuherine A, MaeKinnon, Only \,<Iords, Cambndge/ Mass .: Harvard UP 1993; dagegen, das 
Recht auf Meinungsfrl'ih c'll :luch Jnl:jcs Lchts von Po rnographie verteidigend, die RC1.c!lsinn n)n RU!lold 
D \\1orkm, Womcn and Pornography , in: The New York Rcvlt:: '.v o( Books, vol.XL, N o . 17 (1 9!n ), 
S. ).6- 4 1, und die daran .1nschlicßende Kontrovcrse zwischcn MacKmnon und Dworkm, Ln: Thc New 
York Review of Books, March). (19 94). S. '17-49. 

24 Jl..lrgcn Haberma,,>, f J.kti zll:H und Geltung, Frankfurt am Mam 1991, S. 1).6 u, 154. 

:1.5 Allgemeine Erklarung der Menschenrechle vom 10.12.1948; internationaler Pakt uber burgerliche und 
politische Redlte vom 19.12.1966; Inlt'rnatlonaler Pakt ubcr wlft scha fl hche, soz iale und kulturelle 
Ret!Ht vom ' 9 .11_ 1966. Über rrnplerneflt;Hion ~s('h wit,rig kellt l\ und bestehende [mpJ ~' m c nt ~Hionsmo~­
hchkeiten (sow ie: Perspekt iven ih rer c.rwl.'il crung) inJornuC'rt Ralf Kml'per, N:llIon ale So uver:mltat , 
Frankfun am Main ' 991, IOsbl's. S. 2ofiH. Konkrc~ zu l mplemcmatlomschwierigkciten am ßcispu:- I des 
SchußwaHencinsat:tcS" an der DDR-Grenze ausftihrlich: Jo rg Polakiewic7., Verfas~ungs~ und volkcrrecht­
ltehe Aspekte der st rll.frc.: .: hthchen Ahndung des Schußw':lHenc ins3t Z e~ an der IOnerd c-utsch c.:n Grenz.e, In: 

EuGRZ '99'. s. '77 11. 

143 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


/44 rung eines Grenzübertritts evident gewesen sei,6. Daß eine politische Interpretation 

menschenrechtswidrigen Handeins ausgeschlossen wird, darf nicht bedeuten, daß 
eine unmittelbare moralische Interpretation an ihre Stelle treten darf. Ansonsten 

wird die Durchsetzung der Menschenrechte zum Kampf gegen das Böse - mit der 
wahrscheinlichen Folge, daß diejenigen Recht behielten, die in der Unterwerfung 
politischen Handeins unter die Moral bloß eine Steigerung der (Bürger-)Kriegsge­
fahr vermuteten. Wenn der Gegner zur Ausgeburt des Bösen werde, dann sei der 

militärische Gewaltakt auch per se gerechtfertigt, weil er schon moralisch geboten 
sei". Die Antwort darauf ist nicht die Entmoralisierung der Politik, sondern die 
demokratische Transformation der Moral in ein positiviertes System der Rechte mit 
rechrlichen Verfahren ihrer Anwendung und Durchsetzung. 
Wenn die Sanktionierung von Menschenrechtsverletzungen mit der Exekution eines 
bösen Feindes gleichgesetzt wird, dann erscheint auch im Innern die Verbrechensbe­
kämpfung als Feindabwehr. Im Außenverhältnis war Ste~ mehr erlaubt als im 

Innenverhältnis , solange es nur eine schwache völkerrechtliche, aber keine rechts­
staatliche Disziplinierung des Gewalteinsatzes gab. Umgekehrt glaubt man, im 

lnnern jene rech~staatlichen Sicherungen lockern zu können, wenn man das Außen­
verhiiltnis nach innen wendet. Die sogenannte »organisierte Kriminalität., die 
nationale Grenzen überschreitet, bietet dafür einen Anlaß. Gewiß, Situationen wie in 
Kolumbien, wo ein Drogen-Kartell dem Staat offen den Krieg erklärte (im Namen 
der Menschenrechte!), machen die Unterscheidung zwischen innerer und äußerer 

Sicherheit wertlos. Abcr ein Staat, der innere Sicherheit mit quasi-militärischen Mit­
teln herstellen will, muß dann auch öffendich dcklarieren, daß er Bürgerkrieg im 
Namen eines »Feindstrafrechts. führt, abcr nicht mehr Rechtsgutverletzungen mit 
den stets begrenzten Mitteln rechtsstaatlichen Strafrechts verfolg!". Sonst verwischt 

man heimlich die Grenzen zwischen innerer und äußerer Sicherheit. Diese Reaktion 
liegt nahe, wenn man Analogien zwischen den Gemetzeln in Bosnien und der Ge­
walrkriminalitätJugendlichcr in den westlichen Metropolen zieht. Und so suggeriert 
auch die gegenwärtige Beschwörung der inneren Sicherheit, daß die Bekämpiung der 

Kriminalität im Grunde nichts anderes sei als die Abwehr eines militäri schen An­
griffs. Es macht dann keinen Unterschied mehr, ob die Bundeswehr zur Abwehr 
eines äußeren oder inneren Feindes eingesetzt wird, ob der Verfassungsschutz ver­

fassungsfeindliche Tätigkeiten aufklärt oder den unerlaubten Handel mit Drogen, ob 
die Polizei präventiv oder repressiv tätig wird. 

6. Die Geschichte der Ernüchterungen: Soziale Kontingenz des Sinns 

"Du bist und bletlnt em furchtbarer Erklärer. < 

Botho Slrauß, Das Gleichgewicht 

Die Weigerung, sich um Erklärungen zu bemühen, schließt nicht aus, daß Ursachen 

benannt werden - ,>das Böse" wäre ja auch, wie oben schon angedeutet, eine (wie 
geheimnisvoll auch immer) wirksame Macht, die von ihren gewalttätigen Opfern 

26 $0 geschehen im erSten dtr sogenannten ,.Mauerschutzcnurttile .. , ßGH Strafverteidiger 1993 . S. 9 H. 
(S. 17 L). Vgl. d.1zU Helga \'(fuUwebcr, Die Mlut"rschul.zcn~Uncilc. in: KJ '993. S. 49 ff. (S. 53 f.) und 
Khus Gumher, Urteils:tnmerkung z.u BGH S StR 370/92, in: Strafverteidiger 19.93, S. 18 H. 

27 C;trl Schmitt, Die Wendung zum diskrirmnlcrenden Kriegsbtg,riff (1938),2 . Aun. Berlin 1988; Reinharc 
KoseUck, Kmik und Krise (1959). Frankfurt 3m M;;'Iin 1973-

28 Günther Jakobs, Kriminalisierung Im Vorfeld einer Rechtsgutsverletz.ung. in: ZStW 97 (1985), 
S·n df. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


Besitz ergreift. Negativ gemeinsam ist jenen Deunrngsmustern der weitgehende Ver­
zicht auf Erklärungshypothesen, die von der modernen, kritischen Kriminologie 
angeboten werden. Peter Schneiders Affekt gegen Soziologen, Psychologen, Pädago­
gen, Philosophen und Ethnologen ist den.n auch nur gegen eine bestimmte Sorte von 

Ursachenforschung gerichtet. Diese untersucht soziale, ökonomische oder psychi­
sche faktoren; vor a.llem aber wendet sie (selbst-)kritisch ihren Blick auf die Art und 
Weise, wie die Gesellschaft und ihre Institutionen Zur Entstehung und Verstärkung 
abweichenden Verhaltens beitragen, indem sie selektiv Verantwortung zuschreiben 
und einzelne durch Ausgrenz.ung stigmatisieren'9. Die Kenntnis dieser Ursachen ist 

inzwischen so weit verbreitet, daß sie zum Klischee verkommen sind: zerrüttetes 
Elternhaus, Heimaufenthalte, fehlende Ausbildung, frühe Delinquenz, Verstärkung 

der Stigmatisierung und Selbst-Stigmatisierung durch Polizei, Justiz, Strafvollzug. 
Von letzterem weiß inzwischen jeder, daß dadurch zumeist die Katastrophen erSt 

herbeigeführt werden, deren Bewältigung er doch dienen soll. Daß sie zum Klischee 
verkommen sind, läßt diese Erklärungen freilich nicht fal sch werden. Gegen ihre 
empirisch bestätigte Evidenz läßt sich auch kaum etwas einwenden. Der Affekt rich­
tet sich denn auch auf etwas anderes, das Enzensberger so andeutet: "Daß der 

Mensch von Natur aus gut sei, diese merkwürdige Idee hat in der Sozialarbeit ihr 
letztes Reservat. Pastorale Motive gehen dabei eine seltsame Mischung ein mit ange­
jahrten MiJieu- und Sozialisationstheorien und mit einer entkernten Version der 

Psychoanalyse. Solche Vormünder nehmen in ihrer grenzenlosen Gutmiitigkeit den 
Verirrten jede Verantwortung für ihr Handeln ab. Schuld ist nie der Täter, immer die 
Umgebung: das Elternhaus, die Gesellschaft, der Konsum, die Medien, die schlech­

ten Vorbilder. [ ... ) Auf diese Weise wird das Verbrechen aus der Welt geschafft, weil 
es keine Täter mehr gibt, sondern nur noch Klienren"jo. Daß man mit der Ursachen­
forschung das Phänomen, wie Peter Schneider sagt, »durch Erklärung beseitigen" 
wolle, stiftet Unruhe. Damit kann natürlich nicht gemeint sein, daß Erklärungen das 
Verbrechen beseitigen würden. Aber sie werfen ein grelles Licht auf den symbo­
lischen Gehalt, der schon io der Frage: »Kain, wo ist Dein Bruder?«, und in der 
anschließenden Stigmatisierung stak - und der bis heute in jedem Schuld vorwurf 
steckt. 

Der symbolische Gehalt des Schuldvorwurfs wird durch ErklänlOgen tangiert, weil 
sie sowohl die verbrecherische Handlung als auch die Normen, die eine Handlung 
als Verbrechen beschreiben und verurteilen, sowie die mit der Verurteilung verbun­

dene Zuschreibung VOn Verantwortung als kontingent erscheinen lassen. Die Sicher­

heit, mit der man ein Verhaltensereignis als eine normverletzende Handlung einem 
Tater individuell zurechnet und ihn als Verantwortlichen haften läßt, geht im Lichte 
von Alternativen verloren. Der Affekt richtet sich gegen die »soziologische Aufklä­
rung" des Verbrechens und seiner Verurteilung. 
In einem Aufsatz aus dem]ahre [967 hatte Niklas Luhmann einen der vielen Effekte 

soziologischer Aufklärung beschrieben als die Entdeckung, »daß die soziale Deter­
mination sehr viel weiter reicht, als man gemeinhin angenommen hatte lind als 

insbesondere der Handelnde selbst wahrhaben will. Soziale Determination sitzt 
schon in den Wahrnehmungen und Bedürfnissen, in den Mythen, in den Selbstmord­
frequenzen und im Konsum, in dcr Sprache selbst und erst recht in den Selbstver­
ständlichkeiten der öffentlichen Moral"J'. Die soziologische Aufklärung führt, wie 

29 HitfZubnde bekannt spatcstens seit dC'r Ubersetzung vQn 1~lo'9.·;'\rd S. Becker, Außenseiter. Zur 501,;010-
gie abweichenden Verhaltens, Frankfurt am M~lJn 1973. 

30 Enu:nsbecgcr (F n. 5). s. J 7 f. 
J I Niklas Luhm:'lnn, Soziologische Aufkl:irung Band I, Opladen 1970, S. 66 H. (5.6&). 

{ 45 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


jede Aufklärung, durch die Entzauberung von Illusionen und die Entlarvung von 
Vorurteilen zu Enttäuschungen. Was ewig, allgemein und unbedingt galt, erweist sich 
im Licht der Aufklärung als bedingt durch historisch wandelbare gesellschaftliche 
Verhältnisse. Man weiß also auch von der sozialen Determination der Kriminalität, 

der kriminalisierenden Nonnen und der Reaktionen auf Kriminalität. Luhmann 
fährt fort: »Beim Aufklären dieses sozialen Kontextes, der allen Sinn trägt, verliert 
der Sinn selbst seinen kompakten, undurchsichtigen, substantiellen und insofern 
wahrheitsfähigen Charakter als etwas, das so ist und nicht anders. Hinter so viel 
Aufklärung wird ein noch verborgenes Problem spürbar, die soziale Kontingenz der 

Welt« ". Die Erfahrung, daß die Welt sozial kontingtnt, also bei veränderten sozialen 
Determinanten anders sein könnte, als sie ist, wirkt in mindestens zwei Richtungen : 
Zum einen erscheint nun beides, das Mordverbot ebenso wie seine Verletzung, als 
von bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen hervorgebracht, die einmal anders 
waren, die anders sein könnten und die man ändern könnte. Daraus folgt, daß die 
gegenwärtige soziale Ordnung, in welcher Mord verboten ist und in welcher eine 
bestimmte Art und Weise der Verletzung dieses Verbots als individuell verantwortete 

Handlung zugerechnet und bestraft wird, als ein soziales System erscheint, das sich 
gegen stets mögliche Alternativen historisch durchgesetzt hat - und sich auch künf­
tig gegen stets mögliche Alternativen erhalten muß. Zum anderen - und das ist eine 
Konsequenz aus jener Kontingenzerfahrung, die Luhmann nicht mehr ziehen wurde 

- wird das Festhalten an die.ser sozialen Ordnung einschließlich ihrer Verhaltens-, 
Zureehnungs- und Sanktionsnormen zu einer Entscheidung, die aus Alternativen 
auswählt und angesichts möglicher Alternativen gerechtfertigt werden muß. 
An diese Kontingenzerfahrung und ihre Konsequenzen, so trivial sie auch sein mö­
gen, scheinen wir uns nur schwer gewöhnen zu können. Anders ist die immer wieder 

versuchte Flucht in die nachgeahmte Substantialität festgefügter Weltbilder kaum zu 
erklären. Dies wird weniger an den Fällen deutlich, in denen periphere Normen wie 
die StVO verletz.t werden - aber um so heftiger dann, wenn es um die Reaktion auf 

die Verletzung zentraler Tabus geht. Dann wird zur Flucht aus der Kontingtnz in die 
Restauration substantieller Sittlichkeit aufgerufen. Tabus wirken aber nur so lange 
als Tabu, wie niemand ihre unentrinnbare Notwendigkeit bezweifelt. Für die sozio­
logische Aufklärung besitzt kein Tabu diese Absolutheit. Was liegt da näher, als die 
soziologische Aufklärung selbst für den Inhalt ihrer Botschaft verantwortlich zu 

machen, sie selbst zu den Ursachen des Wertezerfalls zu rechnen? Wenn sozialer Sinn 
in der oben beschriebenen Weise als kontingent erscheint, dann, so lautet der vorei­

lige Schluß, habe ja auch das Mordverbot keine Verbindlichkeit mehr und ktin 
Mörder könne mehr für seine Tat verantwortlich gemacht werdtn. Offenbar ist es 
schwer, zugleich Einsicht in die Relativität, Änderbarkeit und Begründungsbedürf­

tigkeit aller Normen und Einsicht in die gleichwohl bestehende soziale Notwendig­

keit ihrer Befolgung zu vermitteln". Noch mehr zugespitzt: Daß im Lichte der 
Aufklärung sozialer Sinn zwar kontingent wird, aber ein Mord dennoch verboten 
bleiben muß, scheint nur als Paradoxie erf.hrbar zu sein. Deswegen, so die Aus­

kunft, müsse man jetzt die Kontingenz des Sinnes aus dem Licht der Aufklärung 

)l fbd . 
33 Als pragnamc$ Beispiel fur diese bekanntt: Finsicht "S I. Stall Vieler nur Fritz. Bauer: IO D e r Schuldvol''\\'urf 

... on St:lat und Gesdlschaft setz.t vorau .... daß Rt'cht und Gt.'.'i"ct z ab!;nlutl' Wcnc sind. MCllschitches Rcdll 
und menscbliche Gesetze sind aber rC'! :uiv [ ... ] Fluchten wir uns nicht Ln die bequeme, :lber fillschc 
Vorste llung. es eehe unanfechtbare Gesc('lt' sbestimmungcn. Mord sei Mord, und Diebstahl sei Dtebl;lahl. 
In der Geschichte der Menschheit gJ.b es tauscnderlt:l Morddefmitiom:n, und was im einen Lande Mord 
lSt, t$l im <lnderen Totschlag, Korpcrvcrlet7.ung oder f:ahrt:u sige TOlung..:. frit7. B'Jucr. Du.: Schuld Im 

StrafrCl'ht, In: Club Vohairc I, Mtincht;n 196), S. 120 u. 122. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


wieder in den Schatten des Substantiellen rücken und den Normadressa ten deutlich 
machen, daß die Normverletzung etwas Böses sei und einen entsprechenden Vor­

wurf nach sich ziehe - unter Ausschluß der Frage, ob es auch noch andere Faktoren 
gab, die jemanden dazu gebracht haben, einen Mord zu begehen, und ob es Alter­
nativen zur Verdinglichung von Tat und Täter als Ausgeburt des Bösen gebe. 

7. Das Dilemma 

Sollen wir aufhören, einen Mord »Mord« und eine Vergewaltigung" Vergewalti­
gung« zu nennen; sollen wir Abscheu und Empörung über solche Untaten verber­

gen; sollen wir uns auch noch im Angesicht der bar jeder Empfindung und mit 

genauer Berechnung der Folgen vollbrachten Gewalttat auf die Position eines neu­
tralen Beobachters zurück:tiehen, der ohne Mitleid nach Ursachen forscht, die eine 
hinreichende Erklärung für solches Verhalten geben können' Und was bedeutete 
dies für die Opfer? Wäre es nicht eine zynische Zumutung und menscbenverach­
tende Verhöhnung, eine nochmalige Demütigung des Opfers und seiner Angehöri­

gen, jene monströsen Grausamkeiten erklären zu wollen? Und verbirgt sich hinter 
Erklärungen nicht Gleichgültigkeit gegenüber den Ängsten derjenigen, die leicht 
zum Opfer krimineller Übergriffe werden können? Ermuntert, begünstigt man nicht 
durch Erklärungen diejenigen, die anderen Leid 7.ufügen? Wird eine Erklärung nicht 
um so furchtbarer, je leichter sie sich für eine Entschuldigung oder gar für eine 

Rechtfertigung der Untaten verwenden läßt? Kurz - heißt »a lles verstehen« nicht in 
Wahrheit »alles verzeihen«? 

Daß Handlungserklärungen eine Handlung weder entschuldigen noch rechtfertigen 
können, ist eine logische Trivialität. Umgekehrt schließt eine Erklärung die norma­
tive Verurteilung der erklärten Handlung nicht aus. Dennoch scheinen beide Haltun­
gen sich in der Praxis zu widersprechen. Niemand kann sich vorstellen, in einer 
Gesellschaft ohne Mordverbot z u leben. Ebensowenig können wir uns vorstellen, in 
einer Gesellschaft zu leben, in der wir uns nicht wechselseitig als Subjekte behandeln 

und einander für unsere Handlungen verantwortlich machen. Aber wir wissen 
gleichzeitig eben auch, daß jeder von uns ein Kräftefeld sich kreuzender sozialer und 
psychischer Determinanten ist. Wie läßt sich diesem Dilemma entkommen' 
Beides müsse sich, könnte man sagen, nicht ausschließen. Es sei kein Widerspruch, 
auf der einen Seite öffentlich festz.ustellen, daß eine Norm, die geltendes Recht ist 
und die wir für richtig halten, vOn einer Person verletzt wurde, ohne daß es dafür 

eine Rechtfertigung wie z. B. Notwehr gab, und auf der anderen Seite aUe Faktoren 
zu berücksichtigen, die diese Normverletzung als Ergebnis einer Kette unglücklicher 
und übermächtiger Ursachen erklären. So ließe sich die allgemeine Geltung des 
Mordverbotes bestätigen und bekräftigen, indem wir öffentlich demonstrieren, daß 
Mord nicht sein soll und daß wir einen geschehenen Mord verurteilen, während der 
individuelle Vorwurf angesichtS der besonderen Umstände, unter denen der Täter 
handelte, relativiert oder ganz zurückgenommen würde. Dieser Logik folgt in vielen 
Fällen die gegenwärtige Praxis des Strafrechts. Sie funktioniert indes nur in einigen 

Einzelfällen. Würde sie generalisiert werden zur Maxime »rechtswidrig, aber schuld­
los«, mit der Konsequenz der Straflosigkeit oder Strafmilderung in jedem Einzelfall, 
wäre das Vertrauen in die Stabilität der Normen bedroht. 
Wer eine Norm für ri ch tig hält und eine Normverletzung einer handelnden Person 
zurechnet, bewertet und ve rurtei lt, mull in irgend einem Sinne voraussetzen, daß es 

die Freiheit gibt, sich für oder gegen die Befolgung einer Norm zu entscheiden. Es 

147 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


muß allgemein erwartet werden können, daß wir verantwortlich handeln. Das 
schließt Ausnohmen nicht aus; aber diese Ausnahmen, wie z. B . .. Zurechnungsuofä­
higkeit«, lassen sich nur vOr dem Hintergrund des zlirechnungsfänigen, verantwort­
lichen Handeins begründen und anwenden. Wären diese Ausnahmen die Regel, dann 

hätte es so wenig Sinn, angesichts einer geschehenen Normverletzung diese öffent­
lich zu verurteilen und die Geltung der Norm zu bekräftigen, wie eine Anklage des 
Schicksals nach einem Erdbeben. Aber was positiv unter .. Verantwortung" zu ver­
stehen sei, ist heute alles andere als klar. Vielmehr klafft eine große Lücke zwischen 
der begründeten Empörung über die geschehene Verletzung von Normen und der 
Hilflosigkeit, mit der wir vergeblich nach "Schuldigen" suchen und einige zu -Schul­
digen« machen. Daß Verantwortung angesichts solcher Katastrophen zugeschrieben 

wird, scheint unvermeidlich zu sein, aber die Zuschreibungen zielen ins Dunkle. 
Alles moralische Pathos, die öffentliche Empörung und der hartnäckige Appell an 
zivile Selbstverständlicbkeiten vermögen nicht über das Dilemma hinwegzutäus­
chen : auf die Verletzung evident gültiger Normen reagieren zu müssen, ohne zu 
wissen, wie man ihre Verletzung individuell zurechnen soll. Diese Lücke gab es 
schon immer im Strafrecbt, aber solange davon nur alltägliche Fälle schwerer Krimi­
nalität betroffen waren, ließ man das auf sich beruhen . Allenfalls die Boulevardpresse 

regte sich darüber auf, wenn die psychologischen Gutachter sich über die Frage der 
Schuld fähigkeit eines wegen sexuelll'O Mißbrauch s seiner Tochter angeklagten Vaters 
streiten oder einer Mutter, die beschuldigt wird, ihre Kinder um des Geliebten willen 

umgebracht zu haben. Jetzt aber, da ein allgemeines Bedrohungsgefühl zunimmt und 
politisch verwertet wird , will man sich durch solche Skepsis nicht verunsichern las­
sen. Und deshalb, so scheint es, flieht man ins moralisene Pathos. Die Frage nach Ob 
und Wie der Verantwort ung läßt sich aussparen - wenn man senon vorher weiß, daß 

solche Täter nur aus verabscheuungswürdigen Motiven gehandelt haben konn­
ten. 

Angesichts dieser Hilflosigkeit und Ungewißheit mag es so scheinen, als ob die 
Gesellschaft selbst einer undurchschauten, ehernen Notwendigkeit folge, wenn sie 
nicht anders kann, als irgend jemanden herauszugreifen und in öffentlichen Verfah­
ren verantwortlich zu machen. So bliebe nur eine funktionale Erklärung: die 

Gc<ellsehaft so, wie sie ist, würde anders nichr überleben können. Freilich wäre di es 
schon eine Erklärung, die der Zuschreibung VOn Verantwortung und dem Schuldvor­
wurf jeden symbolischen Genalr raubte. Sie schließt nicht aus, daß es in anderen 
Gesellschaften oder in der gleichen, aber unter anderen Umständen zu einer anderen 
Zeit, anders sein könnte. Verändern würden sich dann jeweils nur die Semantiken, in 
welehen die funktional notwendige Zuschreibung von Verantwortung jeweils inter­

pretiert wird: D as Schicksal, die Erlösungsbedürftigkeit der civitas terrena, die 
Vernunft. An deren Stelle könnte jetzt die funktionale Erklärung selbst treten. Aber 

sie öffnet, wie alle funktionalen Erklärungen, den Blick fü r Alternativen. Jemandem 

Verantwortung zuschreiben, neißt, andere und anderes von Verantwortung ent­
lastenH Und wenn man zwischen der Zuschreibung und der Entlas tung von 
Verantwortung wählen kann, dann stellt sich die Frage nach dem "Warum)" - als 

Frage nach der Rechtfertigung einer Entscheidung. 

34 Vgl. Günther J~kobs. Strafrecht Ang~mcincr Tell, 2 . Aun . Berlin/Ncw York 199 [, 17. Abschn. Rdnr. 11 

($. 482 f.); dcrs., StfafrechdidlC' Schuld ohne \V.Jlensfr('iheit , in: D. Hcnrich, Aspekte der Freiheit, Re:­
gensburg 198" S. 69 rr. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


8. Zuschreibung und Entlastung von Verantwortung 

Der Terminus "Verantwortung« gehört zu den großen Erzählungen moderner Ge­
sellschaften, die fest in das soziale Gewebe eingeflochten sind und die tägliche Praxis 
tragen·H . Fragt man nach seiner Bedeutung, gerät man sehr schnell in die angedeute­

ten Untiefen. Der Vergleich mit der Zuweisung von "Zuständigkeiten« in Organisa­
tionen zeigt, daß l~ Vcranrworrung« nicht etwas ist, was man von Natur aus hat oder 

was irgendwie zum Wesen des Menschen gehört, sondern daß Verantwortung zuge­
schrieben wird)6. Die Entdeckung, daß» Verantwortung« nicht festgestellt wird wie 

ein empirischer Sachverhalt unter einer wahrheitsfähigen Beschreibung, hatte weit­

reichende Folgen: Zunächst die Einsicht, Verantwortung werde immer selektiv im 

Vergleich mit anderen Faktoren zugeschrieben, die ebenfalls am Zustandekommen 

des Verhaltensereignisses beteiligt waren. Sodann die Einsicht, Verantwortung werde 
immer kontra/akti"h zugeschrieben im Vergleich zu einer Beschreibung des Verhal­
tensereignisses als \Virkung verhaltemdeterminierender Faktoren, die es kausal 
erklären. Aus einem verursachenden Faktorenbündel wi.rd ein einzelner herausge­

griffen und als .causa sui« - die klassische Definition für "Freiheit< - isoliert, 
wäh.rend die anderen systematisch ausgeblendet werden. Aus der Selektivität und 
Kontrafaktizität der Zuschreibung von Verantwortung folgt, daß es immer die Al­

ternative gibt, denjenigen, dem man Verantwortung zuschreibt, zu entlasten, indem 

man andere verantwortlich macht , oder auf die Zuschreibung ganz verzichtet und 

nur eine Kausalerklärung durch verhaltensdeterminierende FaktOren zuläßt. Letzte­
res schließt nicht aus, wiederum andere nach der Art eines Organisationsverschul­
dens für diese Verhaltensdetermination verantwortlich .zu machen, ihnen also 

Verantwortung zuzuschreiben. 
Wenn das der Fall ist, kann es weder um einen Kampf empiristischer Aufklärung 
gegen Freiheitsmetaphysik noch umgekehrt um eine Verteidigung der Institution 

"Verantwortung<, gegen die .furchtbaren« Erklärer, gegen »Psychologen, Soziolo­

gen etc.' gehen. Wäre dies das Problem, gäbe es nur zwei extreme Möglichkeiten, 
von denen sich niemand vorstellen kann, daß sie in irgendeiner Weise für Menschen 
lebbar wären: absolute Detennination oder absolute Freiheit. Verhaltensdeterminan­
ten sind immer identifizierbar: Jeder noch so alltägliche Mordfall läßt sich ohne 
große Mühe unter eine (nicht-strafrechtliche) Beschreibung bringen, die dem Urtei­

lenden das Urteil »verantwortlich« im Halse stecken bleiben läßt. Dennoch schreibt 
die Gesellschaft dem Mörder Verantwortung für seine Tat zu. Aus der bloßen Fest­
stellung verhaltensdeterminierender Ursachen Folgt also nichts für die Zuschreibung 
von Verantwortung - weder im affirmativen noch im negativen Sinne. Ob die Ge­
sellschaft sich in einem Fall mit einer kausalen Beschreibung begnügt und darauf 

verzichtet, dem Einzelnen als schuldigem "Täter« Verantwortung zuzuschreiben, 
oder ob sie trotz und in Kenntnis verhaltenswirksamer Ursachen daran festhält, den 
einzelnen verantwortlich zu machen, oder ob sic den Grad der zugeschriebenen 
Verantwortung angesichts der verhaltcnsdeterminierenden Umstände einschränkt­
diese Entscheidungen liegen nicht von vornherein fest. Vielmehr ist es die Gesell­

schaft selbst, die darüber entscheidet, welche verhaltensdeterminierenden Faktoren 
sie als relevant für die Entlastung und als irrelevant für die Zuschreibung von Ver-

J5 VgJ. z. B. Ernst-Jo3chim Llmpe (Hrsg.), Ver.lntworrlichkeit und Recht, Jahrbuch fur Recht SSOZiologie 
und Rechtstlll.'orie Band XIV, Opladcn 1989. 

J6 Das ist sp3tcstens seit dem Ende der funfziger Jahre bekannt: Fril:i. Helder. Tht Ps)'chology cf Interper­
sonal Relarions, N e,,", York 1958 (dt. Aw-g.: Psychologie der imerpersonaJc:n Bezithungl.'o, Stungan 
(977). 

149 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


'jO antwortung auszeichnet - obwohl es sich nach wie vor um verhaltensdeterminie­
rende Faktoren handelt! \Venn »Verantwortung« eine selektive und eine kontrafak­
tische Zuscbreibung ist, dann bedarf es der Begründung, warum ein einzelner und 
nicht andere oder anderes herausgegriffen wird und warum bestimmte verhaltensde­
terminierende Faktoren aus dem Urteil über menschliches Verhalten systematisch 
ausgeblendet werden und warum andere nicht. 

Wenn diese Deutung angemessen ist, dann heißt das, daß neben dem Verantwor­
rungsdiskurs, in dem es um die Bedingungen kontrafak tischer Zuschreibung vOn 
Verantwortung geht, beständig ein zweiter Diskurs geführt wird - sei es unbewußt 
oder bewußt, heimlich oder offen". [n diesem zweiten Diskurs geht es um die aus­
geblendeten Faktoren. [n dem Maße, wie dieser ;"weite Diskurs öffentlich geführt 
wird, berücksichtigt eine Gesellschaft die Alternativen, die sie zur Zuschreibung von 
Verantwortung für Normverletzungen und zur Zuweisung der Haftung für die Fol­
gen an einen "freien « Einzelnen hat. Die Alternative ist stets die Entlastung des 
Einzelnen; die Zuständigkeit für die Normverletzung liegt dann woanders, und für 
die Folgen müssen andere haften - seien es andere Menschen, die Götter, die indivi­
duelle Sozialisation, die Sozialstruktur oder generell die »Natur«. Enzensberger 

übersieht in seinem SPOtt über die angebliche Sozialarbeiter-Maxime, immer nur die 
anderen, aber niemals den Täter für schuldig zu erklären, daß die Gesellschaft in 
vielen Bereichen ähnlich verfährt, ohne daß dies die gleiche Empörung hervorruft 

wie bei einem gewalttätigen Jugendlichen. Wenn ein plötzlich über die Straße laufen­
des Kind von einem PKW mit der in geschlossenen Ortschaften zulässigen Ge­
schwindigkeit von 50 km/h überfahren wird, dann ist dies für den Fahrer oder die 
Fahrerin »obje ktiv unvermeidbar«, auch wenn es bei }O km/h möglich gewesen 
wäre, noch rechtzeitig zu bremsen. Das Kind, wenn es das Glück hatte zu überleben, 
muß es als Schicksal hinnehmen , und seine Eltern haben Verantwortung dafü r zu 
tragen, daß ihr Kind sein Verhalten an die Tatsache anpaßt, daß Autos mit 50 km/h 
durch geschlossene Ortschaften rasen dürfen. Tausende von Verkehrstoten pro Jahr 
sind "Schicksal«, auch wenn eine Geschwindigkeitsbegrenzung schon zu einer Ver­

ringerung der Opferzahl führen würde. An dieser »Dialektik« von Verantwortung 
und Nicht-Verantwortung, von Verantwortungs-Zuschreibung und Verantwor­
tungs-Entlastung kommt nicht vorbei, wer sich einmal darauf eingelassen hat, mit 
dem Begriff der "Verantwortung« zu operieren. Und wie sich am Wandel vom Er­
folgs- zum Schuldstrafrecht erkennen läßt, hat diese »Dialek tik « eine Geschichte, die 

nocb lange nicht w Ende ist. Einer ihrer gegenwärtigen Austragungsorte ist der 
tägliche Kampf um den Schuldbegriff im Gerichtssaal. 
[m Hinblick auf die Alternative zwischen Zuschreibung und Entlastung von Verant­
wortung läßt sich dann fragen: Warum, wann und wo ist es nötig, Verantwortung 
zuzuschreiben; wer hat es nötig, andere verantwortlich zu machen? Diese Fragen 

lassen sich durch eine Differenzierung der schon oben angedeuteten funkt.ionalen 
Erklän,ng für die Zuschreibung VOn Verantwortung aus dem Stabilitätsintcresse der 
Gesellschaft beantworten. Darüber hinaus läßt sich angesichts jener Alternative fra­
gen: Unter welchen Voraussetzungen ist es normativ gerechtfertigt, Verantwortung 

zuzuschreiben' Diese Frage läßt sich nicht durch eine fun.ktionale Erklärung, son­
dern nur durch Angabe der Legitimationsbedingungen für die Zuschreibung von 

Verantwortung beantworten. 
Funktional notwendig ist die Zuschreibung von Verantwortung für die Stabilität 
individueller Freiheitsspielräume und damit für die Komplexität und Differenzie-

)7 Ri l.:hard C. Boldl, Thc Construclion of Responsibill\Y in rhe Criminal Law, )n: 140 Univcrsity of Penn­
sylvania Law Review 2246-2332 (1992). 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


rung einer Gesellschaft. Bestimmte riskante Verhaltensweisen (»Freiheit«), ohne die 
eine differenzierte Gesellschaft nicht bestehen könnte, werden nur dadurch gesell­
schaftlich rolerabel, daß man zugleich Verantwortung für den Freiheitsgebrauch 

zuschreibt. Das ist ausführlich beschrieben worden anhand der Bedeutungsverände­

rungen, aus denen die moderne Semantik des »Individuums« als einer »black box« 

freier Entscheidungen hervorgegangen istJs Das liberale Modell einer Ge,ellschafr 
aus Individuen mußte aus der Perspektive einer Gesellschaft, die sich im wesent­
lichen über Statusunrerschiede und Reziprozitätsverpflichtungen integrierte, als eine 
»Risikogesdlschaft« erscheinen. Ist e, den Mitgliedern selbst überlassen, wie sie ihre 

sozialen Beziehungen gestalten, sind also ihre Kommunikationen "dezentral« orga­

nisiert, dann muß ihnen zugleich abverlangt werden, sich so zu steuern, daß dabei 

weder Leib und Leben noch Eigentum und Freiheit der anderen gegen deren Willen 

geschädigt werden. Insoweit ist die Zuschreibung von Verantwortung ein Organ isa­
tionsmirre! für komplexe, funktional differenzierte Gesellschaften. Die Alternative 
wäre ei.ne »zentrale Verwaltung« J9 , die ihre Bürger von der Verantwortung entlastete 

und ihnen damit auch ihre Freiheit nähme. 

Als solche Zurechnungseinheiten freier Entscheidung sind die freien und gleichen 
Individuen zugleich gesellschaftlich produziert. Bestimmte Ereignisse werden vom 
jeweiligen Teilsystem als "freie Entscheidung« des Individuums beschrieben und 
diesem zugeschrieben, ungeachtet dessen, wie determiniert sie faktisch gewesen sein 

mögen. Wer als Konsument im Supermarkt das exklusive, aber im Vergleich teuerste 

Deodorant »wählt«, mag durch eine ausgek.lügelte Werbung vollständig determiniert 
sein (vielleicht braucht er oder sie überhaupt kein Deodorant) - dennoch gilt d.ieses 

Verhalten im Wirtschaftssystem als Ausübung einer individuellen Option, die im 
Rechtssystem als freie Willenserklärung zum Abschluß eines Kaufvertrages zuge­
schrieben wird. 

In dieser Hinsicht hat die Zuschreibung von Verantwortung tatsächlich etwas mit 

"Ausgrenzung« zu tun. Die Gesellschaft betrachtet die Handlung und ih.re Folgen 
als Angelegenheit individ lIeller Freiheit. Und sie will es, auch gegen die Tatsachen, so 
betrachten, weil sie es so braucht. Wo individuelle Freiheit und Verantwortung an­
erkannt werden, hat sich die Gesellschait zurückgezogen, also selbst von der 

Veranrwortung entlastet. .Verantwortung« heißt dann auch, daß derjenige, dem ein 
Verhalten als freie Handlung zugeschrieben und anerkannt wird, sich nicht zur Ent­

lastung auf die Zuständigkeit der Gesellschaft berufen kann. Das jeweilige Teil­
system kann die "Verantwortung« dafür (z. B. für die Kaufentscheidung des 
Konsumenten) in seine Umwelt, ins psychische System abschieben, es wird als freie 
Entscheidung des einzelnen behandelt, und das heißt, systemintern nicht themati­

siert, oder wenn, dann nur unter systeminternen Bedingungen (als »Irrtum« z. B., 
der zur Anfechtung berechtigt). 

38 Nikbs Luhm:J.nn, Indj",iduum, InJIvidu31itat, Individualismus. in: ders., Cl'scllschlhssuuktur und Se~ 
mantik, BanJ 3. Fnmkfurt am rvbin 1989. S. [49 rf. 

39 Zur Alternative von "' zentraler Vt'rw:tltung .. und "dez.entrali5ierter Verwaltung .. in den je indivlduellen 
Kopf('n (mit der Folge der Zuschreibung individueller Verai1twortung) s. Günther Jakobs, Das Schuld~ 
prinzip, Vortrage der RhelO.-Westf. Akademie d. Wiss .. G .)19. Opladcn 1993, IOsbes. die "Parabel" am 
Ende, S.)4. 

IJl 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


152 9. Legitimationsbedingungen der Zuschreibung von Verantwortung 

Wenn es eine solche »Dialektik« der Verantwortungszuschreibung und -entlastung 

gibt, dann gehen die Bedingungen für die Zuschreibung von Verantwortung nicht 
restlos in gesellschaftlicher Funktionalität auf. Ebensowenig wie Verantwortung et­
was unausweichlich Vorgegebenes ist, folgt die Gesellschaft bei der Verteilung der 
Zuschreibungen und Entlastungen von Verantwortung blinder Notwendigkeit. Wie 
Zuschreibung und Entlastung verteilt werden, welche Faktoren relevant sind und 
welche ausgeblendet werden, ist selbst eine politische, also verantwortliche Entschei­
dung. Als solche ist sie legitimations bedürftig und -fähig. 
Deswegen sei hier an eine Einsicht von Rudolf Wiethölter erinnert: Der Schuld be­
griff des Strafrechts ist politisch·o. Das widerstreitet nicht der oben aufgestellten 
These, das Strafrecht schließe eine politische Interpretation der Tat aus. Politisch ist 
der Schuldbegriff, weil es eine politische Entscheidung ist, welche Verhaltensereig­
nisse als Normverletzungen beschrieben, bewertet und dann unter Ausschluß einer 
politischen Interpretation als schuldhaftes Handeln individuell zugerechnet werden. 

Erst wenn die politische Kontingenz der Zuschreibung von Verantwortung akzep­
tiert worden ist, läßt sich die Frage nach ihrer gesellschaftlichen Funktionalität und 

nach ihrer politischen, moralischen und rechtlichen Legitimität überhaupt stellen. 
Begnügt man sich mit dem Nachweis der FunktionaJität, wie dieser oben beschrie­
ben worden ist, bleibt der politische Charakter als eine im Lichte von Alternativen 

begründungsbedürftige Entscheidung verborgen. Es ist dann eben das Überlebens­
interesse der Gesellschaft so, wie sie ist, das die Zuschreibung individueller Verant­
wortung funktional notwendig macht. 
Die Frage nach der Legitimität führt auch dies noch einmal auf eine rechrfertigungs­
bedürftige politische Entscheidung zurück. Ihre Antwort führt in einen Zirkel, der 
für demokratische Verfassungsstaaten schlechthin konstitutiv ist. Die Zuschreibung 
von Verantwortung läßt sich verantwortlich nur begründen, wenn diejenigen, die 
einander wechselseitig Verantwortung zuschreiben, sich zugleich als diejenigen ver­
stehen können, die für die Organisation der Grundstruktur ihrer Gesellschaft 
Verantwortung übernommen haben. »Verantwortung« kann nur demokratie-intern 
begründet werden". In der Demokratie sind es die Staatsbürger, die politisch auto­
nom entscheiden, wie sie für sich im Umgang miteinander die Dialektik von 

Verantwortungszuschreibung und Verantwortungsentlastung interpretieren, wO und 
wie sie die Grenze zwischen der Relevanz und der Irrelevanz verhaltensdeterminie­

render Faktoren für die Bewertung einer Handlung jeweils ziehen wollen". 
Eine politisch autonome Interpretation der »Dialektik« von Verantwortungszu­

schreibung und -entlastung kann nur dann stattfinden, wenn beide Diskurse öffent­
lich geführt werden. Die Entscheidung, bestimmte Normverletzungen als schuldhaf­
tes Handeln einem Einzelnen zuzuschreiben, darf nicht ohne Berücksichtigung der 

entlastenden Alternativen getroffen werden. Dafür braucht man Erklärungen. Und 
dafür braucht man Sozialpolitik, um mögliche Ursachen normverletzenden Verhal­
tens korrigieren zu können. Darüber hinaus können die politisch autonomen 
Staatsbürger dic Dialektik von Verantwortungszuschreibung und -entlastung nur 

rechtsförmig interpretieren und ausgestalten. Pol.itische Autonomie ist mit» Verant-

40 Rudolf WiClho!tc(, RcchrswlSscn!ichafr, Funk-Kolleg, Frankfurt am Main 1968 (Neuausg. Basel u. 
Frankfun am Maln 1986), $.96. 

41 Zur Untcrscruc-d von demokrJ.tie-internen und -externen Bcgn..indungswegen von Burgerrechten ~. Oli­
ver Gersteoberg, ßurgcrrechte und delibcrativc Demokratie, Diss. jur. frankfun am MaiD '994. 

42. S. dazu Klaus Gunther, lndividuellt' Zurechnung im dcmokratjschc_n Verbssungsstaat, in: Jahrbuch für 
Recht und Ethik, (1994). S. 4). 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


wortung« konzeptuell notwendig verbunden - ;1ber diese Verbindung ist nur der 
Grund, nicht auch der Inhalt der individualisierenden Zuschreibung vOn rechtlicher 
Schuld. Die Bedingungen der Zuschreibung rechdicher Schuld müssen so ausgesta.l­
tet werden, daß es auf die Art und Güte der Motive für die Normbefo.lgung nicht 
ankommt; rechtliche Schuld ist ethisch und politisch neutral< I. 
Vor diesem komplexen Hintergrund zeigt sich nun der fatale Effekt, den die gegen­
wärtige Rehabilitierung der Rede vom Bösen hat. Sie tabuisiert den zweiten Disk"r5 
durch Zuschreibungskategorien, deren Bedeutung schon die erfo.lgreiche Zuschrei­
bung von Verantwortung impliziert. Wird der, dem man Verantwortung zuschreibt, 
,.ugleich als "böse« qualifiziert, braucht man die Alternative der Entlastung nicht 
mehr zu thematisieren. Der zweite Diskurs wird auf diese Weise erfolgreich blok­
kiert. Um diese Blockade zu rechtfertigen, wird die rechtsfönnige Ausgestaltung der 
Zuschreibung von Verantwortung ethisch aufgeladen. Der Begriff des Bösen trägt 
nicht umsonst religiöse Konnotationen. Wer ihn verwendet, plädiert für eine Entpo­
litisierung und im gleichen Zuge für eine substantialistische Ethisierung der Zu­
schreibung von Verantwortung. Es sind dann nicht mehr die Staatsbürger, die 
politisch autOnom entscheiden, wie sie für sich im Umgang miteinander die Dialek­
tik von Verantwortungszuschreibung und Verantwortungsentlastung interpretieren, 
wO sie die Grenze zwischen der Relevanz und der Irrelevanz verhaltensdeterminie­
render Faktoren für die Bewertung einer Handlung ziehen, sondern sie treten diese 
Kompetenz an eine Ethik oder eine Religion ab. Dann lädt sich die Politik reli­
giös/ethisch auf, wird selbst zur fundamentalistischen Politik. Oder der Leviathan 
instrumentalisiert die Zuschreibung vOn Verantwortung für eine Feinderklärung. 
Solchennaßen wird das Böse zu einer Kategorie der Ausgrenzung: der Feind als 
inimicus humani generis". Wer böse ist, hat sich aus freiem Willen für den Widersa­
cher entschieden und verdient deshalb die Strafe bis zur (leiblichen) Vernichtung. 
Vom Bösen kann man letztlich - die Christen beten es seit Jahrhunderten - nur erlöst 
werden. Über einen semantisch derart festgezurrten Begriff läßt sich politisch nicht 
mehr disponieren. Politisch verlangt ei.n solcher Begriff nur noch unmittelbar das 
Aufspüren und Exekutieren des Feindes. Das politische System entlastet sich selbst, 
indem es sich das eigene martialische Handeln gegen den gesellschaftlichen Feind 
von der Ethik oder der Religion als eine solche notwendjge Exekution legitimieren 
läßt. 
Die gleiche Entlastung des politischen Systems durch Zuschreibung individueller 
Verantwortung findet Statt, wenn Armut plötzlicb wieder als .selbstverschuldet. 
gilt. Auch ruer entlastet sich die Gesellschaft von Verantwortung, indem sie die Ar­
mut und soziale Benachteiligung dem einzelnen als freie (Fehl-)entscheidung zu­
schreibt<!. Es wäre eine empirisch zu überprüfende Hypothese, daß es eine 
Korrelation gibt zwischen dem Maß, in dem eine Gesellschaft materielle Ungleich­
heit als Ergebnis freier Entschejdungen interpretiert, und jenem, in dem sie Strafta­
ten als aus freiem Handeln hervorgebracht interpretiert. Ebenso scheinen eine 
ethische Deutung abweichenden Verhaltens, Appelle ans Wertbewußtsein, an die 

4) Vgl. dazu Klaus Gunther, Möglic~k..:i{en einer (:::. kurst.!thL!ichen Begrundung des Sm~frech(s:, in: H.Jun~ 
u,n. (Hrsg.), Recht und Moral . B'aden-Baden '99', S. :tos ff .; Jürgcn Habcrmas. faktil..icat und Gelt-ung 
(Fn. ,,), S. '44. 

44 Zum Entsrehungskomext. di..:~l'~ Terminus in der Phase der Konsolidierung de~ Christentums zur Staats­
religion und der damit vl'rblLlhlcllcn strafrechtlidl(' n Ächtung aJkr nicht spe ... ifi!il'h chr:~tljchen m.lgi­
sehen Prnktiken, s. Marie Theres rogen, Dil' Enteignung der Wahrs.lgcr. Studic'n zum kaiserlichen 
Wisseosmonopol in der Sp3tantike, Frnnkfurt 3m Main 1993. S. 2U H. 

45 Vgl. kritiscb zu diesen Tendcnu:n, den internen Zusammenhang mit dem politischen Prozeß reflektie­
TC'nd, Michael Walzer, Exduslon, Inju.)üct', and D~mocracy > in : Disscnt 311992, S. 55 H., SOWie, im 
Anschluß an Walzer, Wolf Lcpcllia, Wcnigc.t 'k:)no mehr wen sein, in: Die Zeit, Nr.45, 5.19f. 

15] 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


154 individuelle Verantwortlichkeit, an die Erziehungsaufgaben der Familie kostengün­
stige Schein-Lösungen für soziale Probleme zu sein. Wenn der Wohlfahrtsstaat nicht 
mehr unterstützend und helfend eingreifen kann, weil er an seine finanziellen Gren­

zen Stößt, muß abweichendes Verhalten als durch soziale Maßnahmen unkorrigier­
bar umdefiniert werden. 

Eine solche Ethisierung und Entpolitisierung der Zuschreibung von Verantwortung 
ist indes weder mit einer pluralistischen Gesellschaft noch mit dem Gebot der mo­
ralischen Neutralität der Rechtsbegriffe, insbesondere des Begriffs der Rechtsper­

son, vereinbar. Das heißt nicht, daß es keine Bekenntnisse oder Weltanschauungen 
geben dürfte, in denen das Böse eine mehr oder weniger große Rolle spielt. Für einen 
religiösen Glauben, dem die Welt als ein erlösungsbedürftiges Jammertal erscheint, 
käme eine Leugnung des Bösen einer Anmaßung gleich. Andere mögen diesen Glau­

ben in der säkularisierten Variante des anthropologischen Pessimismus pflegen und 
sich ihr Bild vom Menschen als Wolf in jeweils verschiedenen Farben ausmalen,6 Sie 

mögen sich auch, wie Enzensberger und Bemard Willms, über diejenigen erregen, 

die an Rousseaus »merkwürdige Idee« vom ursprünglich guten Menschen glauben". 
Eine solche Weltanschauung oder »comprehensive doctrine« darf jedoch nicht den 
Personenbegriff einer pluralistischen Gcrechtigkeitskonzeption bestimmen". Die 
Verantwortung, die das Strafrecht eines demokratischen Verfassungsstaates einem 
Täter für seine Normverletzung zuschreibt, hat mit dem Bösen nichts zu tun. 

Anderenfalls müßten diejenigen, die einen religiös oder ethisch aufgeladenen Begriff 
der Verantwortung restaurieren wollen, ähnliche Konsequenzen ziehen wie die klas­
sische Vorsatztheorie mit Blick auf das Unrechrsbewußtsein. Wer vorsätzlich eine Tat 
begehe, die böse sei, weil sie eine Norm verletze, die evidentermaßen sittlich geboten 
und deshalb strafrechtlich bewehrt sei, habe allein durch die Kenntnis der Tatbe­

standsmerkmale schon Unrechrsbewußtsein. Bei delicta per se impliziere der Vorsatz 
immer die Vermeidbarkeit des Verbotsirrtums'9 Über diese dogmatischen Feinhei­

ten hinaus reicht die Ethisierung bis in die Konstitution des Sachverhalts und die 
Auslegung der Tatbestandsmerkmale. Wie leicht läßt sich ein Vorsatz zuschreiben, 
wenn die Tatbestandsverwirklichung schon ethisch .böse« ist. 

JO. Sprachlosigkeit - die Misere der Demokratie? 

Auch in der Demokratie gibt es Unrecht und Schuld, es gibt Katastrophen, die einem 
die Sprache verschlagen, es gibt vermeidbares und unvermeidbares Leid - aber nicht 

das Böse. Freilich gibt es in der Demokratie auch Gewalt - Gewalt, die legitimes 
Recht gegen unrechtmäßigen Widerstand durchsetzt, die einen rechtswidrigen An­

griff auf Leib, Leben, Freiheit abwehrt, es gibt die verzweifelte, tragische Gewalt im 

46 Vgl. zu Genese des anthrogologischen PeSSImismus: Elaine Page!s, Adam, Eva und die Schlange, Reinbck 
bei Hamburg '991; und dazu: Marie Thcrcs fogen, Revolution oder Devotion? Anmerkungen zum 
Widerspruch der fruhen Chmten gegen das: romische Kaisertum, Rechrshistorisches Journal I J (199.1), 
S. 72, ff.; Klaus Gumhcr, Wie die Hölle auf die Erde kam. Vom Iheologischen Ursprung des anthropolo­
gl.schcn Pc">simismus', in: Rcchtshi stOri ~ch c::; Journal 11 ('992), S. 85 H. 

47 Enz(,itsberger (Fn. 5), S. 37· BenJard Willms, Einleit-ung in: Thomas Hobbes, Dialog z.wischen emem 
Philosophen und emc.m Junstcn ubcr das cnglische Reche, Wcinhcim '992, S. 36 f. (. Rousseau'schcr 
Taramelbiß.,). 

48 Vgl. dazu John Rawls, Political Liber:ll ism, Ncw York 1993, S. 58 H. 
49 A. Dalke, Ist nach der neuesten Preußischen Strafgeset7.gc.bung noch der Einwand der Unkenntnls des 

Straft;CSClzes zu berucksichtigcn?, in: GA 6 (,8 ~S ), 5. (,[f.; Anhur Kaufmann, Das Schuldprinzip, 
2. t\uf!. Heiddberg 1976, S. Ijoff. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


Notstand, die symbolische Gewalt der begrenzten Regelverletzung im zivilen Unge­
horsam, die passive Gewalt im Streik, es muß legitime Gewalt zur Verteidigung der 
Demokratie geben, es kann auch instrumentelle Gewalt geben, wenn bestehendes 
Unrecht wie z. B. die massive Unterdrückung einer Minderheit sich anders nicht 
thematisieren läßt. Allen diesen Fonnen der Gewalt wohnt ein öffentlich zugäng­
licher und mit Gründen zu rechtfertigender (oder zu bestreitender) Sinn inne. Es ist 
eine sprechende Gewalt, welche die Bedingungen möglicher gewaltlose,. Verständi­
gung niemals zerstören darf. Sie ziel t auf ihre eigcne Negation um der Sprache 
willen. Anders die objektive Negation der Demokratie - die »Sprache« der schieren, 
selbstzweckhaften Gewalt. Diese wird »gesprochen« von den Verstummten. Diese 
Sprache hat, wie Enzensberge r beobachtet, keine Bedeutung; die Sprache dieser 
Form von Gewalt ist, wie Hannah Arendt sagt, »stumm.IO. Sie teilt nichts mit, sie 
bedeutet nur sich selbst. Diese Cewalt ist der reine Signifikant. Sie ist keine ande,·e 
Sprache, die als artikulierte Differenz zur Pluralität der Demokratie gehört und sich 
ihre Anerkennung auf dem öffentlichen Forum in Auseinandersetzung mit anderen 
Sprachen crkämpft. Sie entzieht sich jeder Deutung; noch nicht einmal negatorisch 
richtet sie sich gegen irgendeinen Sinn, sie ist weder rechtsetzend noch rechtsver­
nichtend" ,sondern nur noch Selbstzweck. Sprachlose Gewalt ist nicht Negation der 
Gewalt um der Sprache, sondern Negation der Sprache um der Gewalt willen. 
Die Stummheit dieser Gewalt schließt nicht aus, daß sie mit einer grellen Semantik 
wie der Nazi-Symbolik verkleidet wird, dic einen Sinn bloß suggeriert. Enzensber­
ger hat richtig erkannt, daß dies bloße Maskerade ist; die Semantik des Fundamen­
talismus. Öffentlich geäußert wird der Fundamentalismus zum Block, an dem 
demok.ratische Rede zerschellt, an dem sich jedes meinungs- und willensbildende 
Verfahren in eine farce verwandelt. In diesem Sinne stumm ist auch eine bestimmte 
Sorte verbaler Gewalt, die Haßrede mit rassistischer oder sexistischer Semantik. Ob­
wohl Sprache, negiert sie die Differenz der anderer. Sprachen, verweigert dem Opfer 
den Status eines Angesprochenen. Sie erwartet keine Antwort - unerwidert, stumm 
kehrt das ausgesprochene Haßwort zum Sprecher zurück. Fundamentalistische Ge­
walt ist für die Demokratie so unheimlich, weil es ihr um nichts geht, das sich 
öffentlich artikulieren, erwidern und begründen ließe. Deshalb ist sie der »Retrovi­
tuS des Politischen«: »Was dem Bürgerkrieg der Gegenwart eine neue, unheimliche 
Qualität verleiht, ist die Tatsache, daß er ohne jeden Einsatz geführt wird, daß es 
buchstäblich um nichts geht .• !' 
Aber die stumme Gewalt zieht eine Blutspur hinter sich her, und die läßt sich in einer 
Demokratie dechiffrieren. Nicht nur das soziale Elend, die zerrütteten Familien und 
die anderen Ursachen, die die Soziologen, Psychologen etc. anführen, erklären die 
Stumme Gewalt in der Demokratie. Entscheidend ist vielmehr der Effekt, den diese 
Ursachen für die Betroffenen haben: die Sprachlosigkeit. Sprachlosigkeit ist die Mi­
sere der Demokratie. Wer verstummt, sich öffentlich nicht zur Geltung bringen 
kann, wer den Weg in den öffentlichen Raum nicht gefunden hat, wer den •• Mut« 
nicht hatte oder wem er schon geraubt worden war, bevor sie oder er zum erstcn Mal 
den Mund aufmachte - sie sind performativ entmachtet und dadurch ausgeschlos­
senIl. Sie können das Elend, das sie stumm machte, noch nicht einmal als Argument 
für die Entlastung von Verantwortung geltend machen. Deswegen kümmert es den 

jO Hlnnah An:ndt, Vita a..:ti\'~\ oder vom tallgen Ldll'Jl. 4 . Auf! . \ lum:hC:ll / Zurich 1985,5.1.9, 196; dies., 
)"lldlt und Gewalt, 5. AuO. Mum:heniZunch 1985. S. ,6 ff. 

51 Gehört also noch nicht einmal In den Kontext einer ·Krltik der Gewah1<. 
52 Enzensbcrger (Fn. S), S'}5' 
13 Hannah Artndt, Vita aet..iva ouer vom tJtLgen Leben (Fn. 50), S. 178 f. 

155 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


Fundamentalismus nicht, daß zumeist schon der zweite geäußerte Satz dem ersten 
widerspricht, und daß jeder Fundamentalismus, ernst genommen, sich selbst negiert. 
Der performative Selbstwiderspruch ist nur der Spiegel einer gewalttätigen Selbst­
destruktion. Fundamentalismus ist die aggressive Selbsterhaltung der performativ 
Entmachteten" . 
Um dieser Misere zu entkommen, gibt es für die Demokratie nur einen Ausweg: 
Statt auf Hobbes zu hören und den schon geschehenen sozialen und performativen 
Ausschluß noch einmal dureh martialische Gegengewa.lt, durch institutionelle Aus­
grenzung zu bekräftigen und zu verdoppeln, muß die Demokratie auf stumme 
Gewalt so reagieren, daß sie sich dabei nicht selbst negiert. Und das vermag sie nur 
dadurch, daß sie den gewalttätig Verstummten zur Sprache verhilft, daß sie ihnen die 
Mittel gibt, die sie brauchen, um ihre eigene Stimme zu finden, mit der sie sich 
öffentlich unter Achtung der Würde anderer - Gehör verschaffen können. Dazu 
muß sie das Recht auf Meinungsfreiheit ausdehnen und nicht einschränken!!. Da.zu 
muß sie jenen zweiten Diskurs führen, um zu wissen, welche sozialen und psych.i­
sehen Bedingungen dazu führen, daß jemand die gewalttätige Verletzung seines 
Mitbürgers einer öffentlichen Nein-Stellungnahme vorzieht. Dazu muß sie auf Stö­
rungen in der Sozialisation achten, die den einzelnen daran hindern, eine sozial 
anerkannte Identität auszubilden, und auf gesellschaftliche Anerkennungspatholo­
gien, die ganze Gruppen unter Marginalisierungsdruck setzen - jene mehr oder 
weniger subtilen Entwertungen, welche die vielen Vereinzelten in ihrer Fähigkeit 
lähmen, die sozialen Bindungskräfte des performauven Sprachgebrauchs für sich zu 
mobilisierenl6 . Dazu muß sie wissen, welche sozialen und symbolischen Mechanis­
men zur Ausgrenzung vom öffentlichen Forum und zum gewalttätigen Verstummen 
führen. Sie muß selbstkritisch aufmetksam sein auf solche Prozesse der sozialen 
Schließung, welche den Ausgeschlossenen ihre Stimme rauben. Neben der Sprachbe­
raubung gibt es jedoch auch vielfache Arten der aufgedrängten Sprache, mit welcher 
die ohnehin schon performativ Entmachteten einer Dauerkommunikation unter­
worfen werden, in der die ihnen geraubte Stimme bloß simuliert und für eine 
symbolische Politik verwertet wird!7. 
Aus der Misere der Sprachlosigkeit vermag die Demokratie nur sich selbst zu be­
freien. Dazu bedarf es einer unausgesetzten Selbstkorrektur der Öffentlichkeiten 
durch die fortwährend wiederholte demokratische Frage und einer redistributiven 
Sozialpolitik, die allen Bürgern den gleichen Zugang zu Ressourcen eröffnet, die ein 

54 Entscheidende Anregungen zu dIeser Deurung verdanke ich Oliver Ger:;.(cnneq.;. 
55 So, ~m Beispiel von Pornographie und·.dLscriminawry hMassml"m«: Joshu'3. Cohen, heedom of t.xpres~ 

sion, in: Philosophy & Publte Aft,lir~ l<)<)~, S. 207 H. Vgl. auch dit" heilige KOntrOVel"Sl' um das 
Verhaltensreglement fur mannliehe Studenten am Anlioch College (Ol1io), USA., in: 111f' New Yorker, 
No". '9, '99), S.8ff. 

56 Axcl Honncth, Die soziale Dynamik von M_ißachtung, in: Leviathan '994, S. 78 ff. 
57 Murray J.Edeiman, Construcring [he PolilicaJ Spe":l:.l.cle, Chic:lgo 198B. _. Anders verhall e" sich, wenn 

der Ekel angesichts des täglich durch die Medien vcrbreiteren Sprachmülls 7.um isthetischl"1l Rücb.u~ aus 
der Sprache mütiviert, wie dies gcgellw:irtig bei der Fluchl in die Tide einer ,·tOtalen Romantik·, (Peter­
Rosei) der Fall zu sein scheim, beim Verzicht auf das Wort zugunstcn d~s Schwt:igclls (Pc[cr Handke), hei 
der Wiedererweckllng des Neuheidemums (BOlho Strauß, Anschwellender Bocksges:mg, in: Der Pfahl 
vn <1993>, S. 9 ff.). Hier in die Kritik der im oUentlichen Gebrauch zerstOrten Sprache auf eine 
Wiederherstellung einer reinen Sprache gerichtet. 
Problematisch erschein[ dies erst, welln sich die Sehnsucht nach unbcflc(ktcm Sprt'chcn mit simpler 
Ethno-FolkJore vamischr: r-In diesl'n Minuten .~(hien es ihm unabv.·tislich, daß tS rur den Geist nur eillt' 
Moglichkeit g<1b: russisch werdl'n, sich hineinwuhlcn in das Unv('rstandliche, bis es die Seele g;:tnz. erfullr, 
bis es reine Gewissensnot wird, Leidl·nskrah. N iemals wieder franzosisch. Auch amerikanisch oder 
deutseh-heimatlich nicht. Am allerwenig$ren ncwyorkerisch, das ihm am meisten verhaßte Idiom des 
Geistes .. . - Botho Strauß, Bcginnlösigkeir, München 1992, S. 88. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135


Leben in Respekt vor sich selbst und vor anderen ermöglichen'!. Darüber hinaus 

wäre noch zu erinnern an eine Erziehung, die den Staatsbürgern zur effektiven 

Wahrnehmung ihrer politischen Teilnahmerechte und damit zum Gewaltverzicht 
verhelfen sollte. Aber nicht wiederum als aufgedrängte Sprache, erst recht nicht als 

politischer Drill, als gehorsames Anbeten irgendwelcher Vorbilder, als öffentliche 
Identifikation mit einer Partei und ihrer Ideologie, und auch nicht als unkritische 

Einübung in das Ethos einer konk.reten Gemeinschaft und ihrer Traditionen oder als 
blinde Internalisierung vOn Tabus - sondern als individualisierende Bildung, als Er­

mutigung zum artikulierten Dissens, zum Nein-sagen-können" .• Erziehung« in 
einer demok.ratischen Streitkultur heißt zu lernen, sich für die eigene Nein-Stellung­

nahme gegenüber anderen im buchstäblichen Sinne zu verantworten. Ohne diese 
Perspektive bleibt jede Reaktion auf Gewalt bloße Gewalt6o . 

58 Rodellfrankcnbcrg/Du blel (Fn. 17)i Jürgl'n Habermas. Faktizil:l( und Geltung (Fn,l4), 5'435ff. Zur 
S07.ialpolitik s. jetzt: Gtint(',· h:mkcnbc::rg, Sol.idarirat in einer ", G esellschaft der Individuen '!? Sti~hworte 
zur Zivilisierung des Sozial.'i(aat~. in: ders. (Hrsg.), Auf der Suche nach der gerechten {)(·sdl. .. t:haft, 
Frankfurt 31T'I Main 1994. S. 2 I:::' ff. 

59 Klaus Heinrich, Versuch ilber die Schwierigkeit nein z.u ug,cn, IhsellFrankfun am Main '981 . 
60 Einer der wcoigen Protagonisten der schwachen deutschen demokratischen Tradition dt:s 19.Jahrhun. 

derts, der junge J ulius Frobel, hat dies deutlich ausgesp rocben: Juliu s frobel , System der socialen Polirik, 
Md. I, M3nnheim 1847 (Neuddr. Aalen 1975). S. u7ff., insbcs. S. n8 u. S.IJ8: .. D3S ganz.e Gebiel des 
socenannten Strafrechts gehort gar nicht dem Rechte sondern der Schule und ~um Theil wohl auth der 
Heilkunde 30«. Eine m3chltheoreti.~chc Imerprtrarion Im Sinne der Et:\blicrung von Disziplinierungs. 
tt:chniktn scheitert dar3n, daß Frohe! diese Perspektiyc unu:r den C;rundsat~ stel lt: »[ ... ] das Recht will 
die Freiheit. auch die des Verbrecher!i« (S. 1 :19). Frobe! knupfl :UI die republikanische Tradition dcr 
staatsburgerlichen Erziehung an, verfügt ;a ber bereits übel' einen mdL'Vlduald lerun Bildun~sbegriff. Daß 
s t3at.~bu rgerlichc Erziehung ;l.ndcrs :\ls bei Arinolclcs Im :1chten Buch seiner .. Politik . das Recht :\uf 
individuelJe Freiheit voraussetzt, wjrd, im expli z.iten Gcg<,'nsatz zur Antike, schon 1819 von Benjamin 
Constant als ein wesendiches Merkmal der Moderne genannt: De Ia liberte des :mciclls comp;trct! a ecHt' 
des modemes, in : Bt.'nj3min Const;'UJ{, De I' esprit dt: conquetc et de \'usurpation (ed. t. Harpaz), Paris 
'986, s. ,6j rr. (,84 u. '9'). 

157 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:27. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-2-135

