
Felix Rösch

Entpolitisierung in der Moderne. Zur Zentralität des Begriffs des
Politischen im Denken Hans J. Morgenthaus1

I. Einleitung

Seit gut 20 Jahren durchleben die Internationalen Beziehungen (IB) erstaunliche Wen-
dungen. Konstruktivistische, ästhetische, linguistische und emotionale Wendungen ver-
änderten das Erscheinungsbild der Disziplin dramatisch, doch war keine so überraschend
wie das Wiederaufleben des klassischen Realismus. Diese Wendungen hatten ihren Ur-
sprung gerade in der Ablehnung positivistischer Wissenschaften, als deren Sinnbild vielen
Vertretern der kritischen Theorie auch heute noch der klassische Realismus gilt.2 Den-
noch entwickelte sich in den letzten Jahren eine realistische »cottage industry«3, wie
Oliver Jütersonke dieses zunehmende Interesse für das Verhältnis von Hans Morgenthau
und Carl Schmitt charakterisierte. Wie konnte es zu diesem Wiederaufleben eines an-
geblich überkommenen IB-Verständnisses kommen?

Neuere Forschungen zum klassischen Realismus widerlegen diese, der Dominanz des
Neorealismus geschuldeten Fehlinterpretation und -assoziation,4 durch die Neuveror-
tung des klassischen Realismus und seiner Konzepte. Die resultierenden »wilful«, »re-
flexive«, »rhizomatic« und »progressive« Lesarten des Realismus5 unterscheiden sich
zwar um Nuancen in Richtung und Tiefe, gemeinsam ist aber allen, dass sie dessen skep-
tisch-(selbst)kritisch epistemologisches Potential hervorheben und somit die Annahme
des klassischen Realismus als IB-Theorie, basierend auf einer universalistischen Onto-

1 Teile des Manuskripts entstanden während eines Forschungsaufenthalts an der Tokyo
University of Foreign Studies. Für die freundliche Aufnahme ist der Autor Kunihiro Wakamatsu
sowie der Great Britain Sasakawa Foundation und der Political Studies Association zu Dank
verpflichtet.

2 Beispiele finden sich in: Erik Ringmar, Identity, Interest and Action. A Cultural Explanation of
Sweden’s Intervention in the Thirty Years War, Cambridge 1996; Roland Bleiker, Aesthetics and
World Politics, Basingstoke 2009 und Alex Prichard, »What can the Absence of Anarchism tell
us about the History and Purpose of International Relations?« in: Review of International Stu-
dies 37 (2011).

3 Oliver Jütersonke, Morgenthau, Law and Realism, Cambridge 2010, S. 66.
4 Hartmut Behr, »Misreading in International Relations Theory. Ideologiekritische Anmerkun-

gen zum Realismus und Neo-Realismus« in: Zeitschrift für Politikwissenschaft 15, Nr. 1 (2005).
5 Michael C. Williams, The Realist Tradition and the Limits of International Relations, Cambridge

2005; Brent J. Steele, »‘Eavesdropping on Honored Ghosts’: From Classical to Reflexive Real-
ism« in: Journal of International Relations and Development 10, Nr. 3 (2007); Seán Molloy,
»From The Twenty Years’ Crisis to Theory of International Politics: a Rhizomatic Reading of
Realism« in: Journal of International Relations and Development 13, Nr. 4 (2010) und William
E. Scheuerman, The Realist Case for Global Reform, Cambridge 2011.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


logie, widerlegen. Dieses Potential wird gegenwärtig in der Realismusforschung zu einer
Ethik und sogar Theologie weiter ausgebaut, um irrationalen und emotionalen Elemen-
ten menschlichen Handelns Rechnung tragen zu können.6 Umso erstaunlicher ist es, dass
in der deutschsprachigen IB dieses Wiederaufleben, bis auf vereinzelte Ausnahmen, bis-
her kaum Beachtung gefunden hat,7 zumal die Anfänge dieses Wiederauflebens auf die
Morgenthaubiographie von Christoph Frei zurückgehen.8 Alexander Reichweins Plä-
doyer »Morgenthau wieder [zu] lesen«9 hat in Anbetracht dieses Hintergrundes zwei-
fellos seine Berechtigung und die nachfolgende Diskussion soll dazu einen Beitrag leisten.

Um dies zu gewährleisten, wurden Morgenthaus Leben und Werk einer kritischen
Langzeitanalyse unterzogen, in der publizierte und unveröffentlichte Materialien aus all
seinen Schaffensperioden konsultiert wurden. Ebenso wurde seine private Korrespon-
denz gesichtet. Die Fülle des Materials und die Berücksichtigung der zeitlichen Dimen-
sion lassen Rückschlüsse auf Morgenthaus konzeptionelles Verständnis (internationaler)
Politik und deren Bedeutung für sein Denken zu. Dabei zeigt sich, dass mehr noch als
der Begriff der Macht, der relativ unbestritten als der Fixstern im Morgenthauschen
Denkkosmos gilt,10 das Politische eine zentrale Bedeutung in seinem Werk, aber auch
Leben einnahm. Bereits in seinem Frühwerk, wie seiner Dissertation über die interna-

6 Richard Ned Lebow, The Tragic Vision of Politics. Ethics, Interests, and Orders, Cambridge
2003; ders. »Reason, Emotion and Cooperation« in: International Politics 42, Nr. 3 (2005); Ty
Solomon, »Human Nature and the Limits of the Self: Hans Morgenthau on Love and Power«
in: International Studies Review 14 (2012); Andrew A. G. Ross, »Realism, Emotion, and Dy-
namic Allegiances in Global Politics« in: International Theory 5, Nr. 2 (2013); Nicholas Reng-
ger, »On Theology and International Relations. World Politics beyond the Empty Sky« in:
International Relations 27, Nr. 2 (2013) und Jodok Troy (Hg.), Religion and the Realist Tra-
dition. From Political Theology to International Relations Theory and Back, London 2013.

7 Christoph Rohde, Hans J. Morgenthau und der weltpolitische Realismus,Wiesbaden 2004;
Christian Hacke et al. (Hg.), The Heritage, Challenge and Future of Realism: In Memoriam
Hans J. Morgenthau (1904–1980), Göttingen 2005; Ellen Thümmler, Katholischer Publizist und
amerikanischer Politikwissenschaftler. Eine intellektuelle Biografie Waldemar Gurians, Baden-
Baden 2011 und Jana Puglierin, John H. Herz. Leben und Denken zwischen Idealismus und
Realismus, Deutschland und Amerika, Berlin 2011.

8 Christoph Frei, Hans J. Morgenthau: Eine intellektuelle Biographie, Bern 1994.
9 Alexander Reichwein, »Morgenthau wieder lesen! Eine realistische Kritik an der neokonser-

vativen Programmatik in der US-Außenpolitik«, Vortrag zur zweiten offenen Tagung der
Sektion Internationale Politik der DVPW, Technische Universität Darmstadt, 13.-14. Juli
2007.

10 Hans J. Morgenthau, »The Nature and Limits of a Theory of International Relations« in:
William Fox (Hg.), Theoretical Aspects of International Relations, Notre Dame 1959. Neueste
Forschungsergebnisse zu seinem Machtbegriff finden sich in: Robert Schuett »Freudian Roots
of Political Realism: The Importance of Sigmund Freud to Hans J. Morgenthau’s Theory of
International Power Politics« in: History of the Human Sciences 20, Nr. 4 (2007); Solomon,
Human Nature and the Limits of the Self, aaO. (FN 6) und Felix Rösch, »Pouvoir, Puissance,
and Politics. Hans Morgenthau’s Dualistic Concept of Power?« in: Review of International
Studies 40 (2014) (im Erscheinen).

431 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 431

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


tionale Rechtspflege11 und einer weiteren Schrift über la notion du politique12, setzte er
sich intensiv mit der Definition und Praktikabilität des politischen Raums auseinander.
Einer Aufgabe, der er sich, nicht zuletzt wegen seiner eigenen Weimarerfahrungen, zeit-
lebens widmete. Morgenthau war ein Kritiker der Moderne, die er verantwortlich machte
für eine fortschreitende Entmenschlichung auf Grund reduzierender Möglichkeiten der
Subjektivitätsentfaltung. Die resultierende lebensweltliche Verdinglichung im Sinne ei-
nes Anerkennungsverlusts nach Axel Honneth13 hat eine Entpolitisierung des öffentli-
chen Raumes zur Folge, die Morgenthau als grundlegende Bedrohung für Demokratien
begriff. Für Morgenthau war das Politische eine »arena of contestation«14, wie es William
Galston unlängst umriss, in der Menschen ihren Interessen nachgehen, sie zur Sprache
bringen und dabei in einem intersubjektiven Verhandlungsprozess kollektiv an der For-
mulierung eines gemeinsamen Guts und damit an der Ausgestaltung ihrer politischen
Gemeinschaft mitwirken können. Das Politische zeichnet sich daher nicht durch Kon-
fliktfreiheit aus, wie es liberale Nationalstaaten durch Fremdheitskonstruktionen und
›bordering practices‹15 anstreben, sondern durch Differenzen bei der Kompromissfin-
dung als Grundlage für gesellschaftlichen Frieden. Morgenthaus Konzeptualisierung des
Politischen nimmt daher kritisch-normative und postmoderne Diskurse über den Nexus
zwischen öffentlichen Raum, Frieden und Konflikt vorweg.16

Eine Rekonstruktion des Morgenthauschen Realismus als Kritik an der Moderne lädt
jedoch auch ein, ein differenzierteres Bild über den klassischen Realismus zu gewinnen.
Morgenthau war nicht der einzige, dem Realismus zuzurechnende Wissenschaftler, der
sich kritisch mit der Moderne auseinandersetzte und dabei vor allem epistemologische
Fragestellungen in den Vordergrund rückte. Ähnliches lässt sich zum Beispiel im Werk
Hannah Arendts, Arnold Wolfers, Reinhold Niebuhrs oder Georg Schwarzenbergers

11 Hans Morgenthau, Die internationale Rechtspflege, ihr Wesen und ihre Grenzen, Leipzig 1929.
12 Hans Morgenthau, La notion du “politique” et la théorie des différends internationaux, Paris

1933. Siehe auch: ders., Einige logische Bemerkungen zu Carl Schmitts Begriff des Politischen,
1934-35 (Container 151, Manuscript Division, Library of Congress, Washington D.C.). Eine
englische Übersetzung erschien vor Kurzem: ders., The Concept of the Political, herausgegeben
von Hartmut Behr und Felix Rösch, Basingstoke 2012.

13 Axel Honneth, Verdinglichung. Eine anerkennungstheoretische Studie, Frankfurt 2005.
14 William A. Galston, »Realism in Political Theory« in: European Journal of Political Theory 9,

Nr. 4 (2010), S. 391.
15 Siehe hierzu: Kyle Grayson, »How to Read Paddington Bear: Liberalism and the Foreign Sub-

ject in A Bear Called Paddington« in: British Journal of Politics and International Relations 15,
Nr. 3 (2013).

16 Rosemary E. Shinko, »Agonistic Peace: A Postmodern Reading« in: Millennium – Journal of
International Studies 36, Nr. 3 (2008); Hartmut Behr, »Peace, Temporality, and the Vivacity
of Differences« in: E-International Relations (bit.ly/15VSPxS, abgerufen am: 9.8.2013) und
Reiko Shindo, »Rethinking Community: Translation Space as a Departure from Political
Community« in: International Political Sociology 6, Nr. 2 (2012).

432 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 432

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


finden.17 In Anbetracht der kürzlich von Robert Schuett gestellten Frage – »what is po-
litical realism?«18 – impliziert der vorliegende Beitrag daher, klassischen Realismus als
Weltanschauung zu konstruieren, wie es bereits Michael Smith vorschlug,19 ohne die
Möglichkeit an dieser Stelle zu haben, dies weiter zu erörtern. Obwohl auch noch neueste
Forschung Morgenthaus Denken im Sinne einer IB-Theorie begreift, kann, nicht zuletzt
auf eigene Aussagen von Morgenthau gestützt, davon keine Rede sein.20 Auch Politics
Among Nations erfuhr die Hinzufügung der sechs Prinzipien des klassischen Realismus
erst in der zweiten Auflage, nachdem Morgenthau dazu aufgefordert wurde, den Text
leserfreundlicher zu gestalten, um ihn besser als Textbuch für Studienanfänger vermark-
ten zu können.21

Nachfolgend wird der Morgenthausche Begriff des Politischen in drei Schritten ana-
lysiert. Im ersten Teil erfolgt eine Rekonstruktion dieses Begriffs durch eine Kontext-
ualisierung Morgenthaus in das Denken der Weimarer Republik. Ziel dieser Rekon-
struktion ist es, Morgenthau von Schmitt abzugrenzen und den Nachweis zu erbringen,
dass Morgenthau das Politische als notwendigen Gestaltungsraum zur Entstehung und
Fortbestehung von Demokratien erachtete. In einem zweiten Schritt wird dieser Begriff
des Politischen mit Morgenthaus Kritik an der Moderne abgeglichen. Wie viele seiner
Zeitgenossen befürchtete Morgenthau eine fortschreitende Entmenschlichung und da-
durch auch eine Zerstörung des Politischen. Nach seiner Emigration in die USA behielt
Morgenthau seine kritische Haltung bei, wandelte jedoch seine Einschätzung. Er strebte
dabei keine politische Theologie an, wie es Schmitt vorschwebte, sondern, im Zusam-
menspiel mit anderen Emigrationswissenschaftlern, eine kollektive Wiederherstellung
des Politischen durch menschliche Autopoiesis. Im letzten Schritt werden Morgenthaus
Ansätze das Politische wiederherzustellen einer kritischen Bestandsaufnahme unterwor-
fen. Morgenthau wollte diesen Prozess der Gestaltung einer intellektuellen Elite über-
lassen. Neueste Forschungen im Umfeld der globalen Finanzkrise stellen jedoch Mor-
genthaus Überlegungen in Frage.

17 Winfried Thaa, »Kulturkritik und Demokratie bei Max Weber und Hannah Arendt« in: Zeit-
schrift für Politik 52, Nr. 1 (2005); Vibeke Schou Tjalve, Realist Strategies of Republican Peace.
Niebuhr, Morgenthau, and the Politics of Patriotic Dissent, Basingstoke 2008; Patrick Hayden,
Political Evil in a Global Age: Hannah Arendt and International Theory, London 2009 und
Scheuerman, A Realist Case for Global Reform, aaO. (FN 5).

18 Robert Schuett, »Chasing Morgenthau, or: What is Political Realism« in: International Studies
Review 14, Nr. 1 (2012).

19 Michael J. Smith, Realist Thought from Weber to Kissinger, Baton Rouge 1986, S. 226.
20 Morgenthau, The Nature and Limits of a Theory of International Relations, aaO. (FN 9).

Beispiele für die Rekonstruktion des Morgenthauschen Denkens als Theorie der Internatio-
nalen Beziehungen finden sich u.a. bei: Mihaela Neacsu, Hans J. Morgenthau’s Theory of In-
ternational Relations: Disenchantment and Re-enchantment, Basingstoke 2010; Joseph M.
Parent und Joshua M. Baron, »Elder Abuse: How the Moderns Mistreat Classical Realism« in:
International Studies Review 13, Nr. 2 (2011) und Yutaka Miyashita, Hansu jē mōgensō no
kokusai seiji shisō,Tokio 2012.

21 Container 121, Manuscript Division, Library of Congress, Washington D.C.

433 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 433

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


II. Das Politische als demokratischer Gestaltungsraum

Mit der institutionellen Verankerung der ›critical theory‹ erwuchs in den IB um die Jahr-
tausendwende auch eine breite Diskussion um eine demokratische Neuorientierung des
politischen Raumes, die ihren Stimulus vor allem aus französischer Philosophie der
Postmoderne bezog.22 Gleichwohl nehmen neuere Beiträge, gerade in der Friedens- und
Konfliktforschung, in ihrem Bemühen, das Politische als öffentlichen Raum des Aus-
tausches und der Akzeptanz von Gegensätzen zu konstruieren,23 Bezug zu geisteswis-
senschaftlichen Debatten der Weimarer Republik, da um den Begriff des Politischen be-
reits damals interdisziplinär gerungen wurde.24

Schmitt, der sich 1927 erstmals mit dem Begriff des Politischen beschäftige, leistete zu
dieser Debatte einen entscheidenden Beitrag, der noch heute kontrovers diskutiert wird.
So legt Manfred Gangl dar, dass Schmitt, spätestens in der Fassung von 1933, gegenüber
der Entpolitisierung der Moderne das Politische als das Totale begriff, »das aus dem ihm
traditionell zugewiesenen staatlichen Bereich hinausgreift und den Menschen ganz er-
fasst«25. Die Unterscheidung zwischen Freund und Feind26 als Alleinstellungsmerkmal
des Politischen dient somit zur Aufrechterhaltung und Homogenisierung einer politi-
schen Ordnung, was totalitäre Züge nicht ausschließt, wie Schmitts Nähe zum Natio-
nalsozialismus verdeutlicht. Ein nuancierteres Bild zeichnet jedoch Klaus Roth. Bereits
zu Beginn hebt Roth hervor, dass Schmitt kein Apologet des Bellizismus war, sondern
vielmehr ein Mahner, der den Krieg »als eine reale Möglichkeit, auf die man immer gefasst
sein musste«27 begriff. Im Gegensatz zu Gangl stellt Roth die Kritik an der Moderne in
das Zentrum seiner Schmitt-Analyse und argumentiert, dass Schmitt als Ursache der
›Entzauberung der Welt‹ im Sinne Max Webers, wie viele seiner Zeitgenossen auch, die
zunehmende Bürokratisierung und Entpolitisierung in einer kapitalistisch durchorgani-
sierten Welt erachtete. In Übereinstimmung mit Gangl, hebt auch Roth das Paradox im
Denken Schmitts hervor, dass er trotz dieser Erkenntnis politisch eine innergesellschaft-
liche Homogenität anstrebte, wofür er seine politische Theologie ersann.28 Das Politische
hingegen war demnach für Schmitt auf den Bereich der Außenpolitik beschränkt und die

22 Oliver Marchart, Post-foundational Political Thought: Political Difference in Nancy, Lefort,
Badiou and Laclau, Edinburgh 2007 und Stuart Elden, »There is a Politics of Space because
Space is Political: Henri Lefebvre and the Production of Space« in: Radical Philosophy Re-
view 10 (2007).

23 Chantal Mouffe, Über das Politische, Frankfurt 2007; Shinko, Agonistic Peace, aaO. (FN 16)
und Hartmut Behr Politics of Difference: A Phenomenological Approach to Peace, London 2013.

24 Manfred Gangl, »Einleitung« in: ders. (Hg.), Das Politische. Zur Entstehung der Politikwis-
senschaft während der Weimarer Republik, Frankfurt 2009, S. 14.

25 Manfred Gangl, »Das Politische ist das Totale. Carl Schmitts Bestimmung des Politischen« in:
ders. (Hg.), Das Politische. Zur Entstehung der Politikwissenschaft während der Weimarer Re-
publik, Frankfurt 2009, S. 42-3.

26 Carl Schmitt, The Concept of the Political, Chicago 1996, S. 26.
27 Klaus Roth, »Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund? Seine Stellung zur Weimarer Republik in

der Phase der relativen Stabilisierung (1924-29)« in: Zeitschrift für Politik 52, Nr. 2 (2005),
S. 144.

28 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin 2004.

434 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 434

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


Dichotomie von Freund und Feind sollte zur Herausbildung einheitlicher Staaten bei-
tragen, deren Innenpolitik nicht von öffentlich ausgetragenen Interessensgegensätzen
geprägt war, sondern von absoluter Herrschaft, auch um, wie Roth schreibt, »die Wei-
marer Reichsverfassung wasserdicht zu machen«29. Das Politische wird folglich, wie
Andreas Kalyvas schreibt, bei Schmitt auf einen Bereich außerhalb von Verfassungen
reduziert, der innerhalb politischer Gemeinschaften nur als deren Entstehungsmoment
auftreten soll, bevor das Politische institutionell verankerter Politik weicht.30 Schmitt
nahm damit ein Verständnis des Politischen vorweg, das, wie Jenny Edkins verdeutlicht,
in postmodernen IB-Diskursen großen Anklang findet.31

Als junger, aufstrebender Jurist beteiligte sich auch Morgenthau an dieser Debatte um
das Politische und setzte sich kritisch mit Schmitts Beitrag auseinander.32 Diese Beschäf-
tigung mit Schmitt wird in der IB als ein, der Disziplin grundlegender »hidden dialo-
gue«33 dargestellt, was nicht zuletzt daran liegt, dass beide dem Politischen eine ent-
scheidende Bedeutung für die Bildung politischer Gemeinschaften beimaßen. Auch
Morgenthau sah das Politische als Vorbedingung für die Entwicklung politischer Insti-
tutionen an und sprach letzteren die Befähigung ab, zur Erschaffung des Politischen bei-
tragen zu können.

Auf Grund dieser Übereinstimmung wird jedoch übersehen, dass Morgenthau kei-
neswegs Zustimmung zu Schmitts dichotomisch-reduktionistischen Begriff des Politi-
schen äußerte. Das liegt auch an persönlicher Abneigung, wie es Morgenthau in seinem
biographischen Abriss verdeutlicht,34 aber vor allem inhaltlich teilte er Schmitts Annah-
men nicht. Für Morgenthau war das Politische keineswegs der singuläre Moment der
Erschaffung eines politischen Gemeinwesens – also das Kalyvasche ›politics of the ex-
traordinary‹ – sondern Demokratien müssen kontinuierlich einen Bereich gewährleisten,

29 Roth, Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?, aaO. (FN 27), S. 155.
30 Andreas Kalyvas, Democracy and the Politics of the Extraordinary. Max Weber, Carl Schmitt,

and Hannah Arendt, Cambridge 2008, S. 85.
31 Jenny Edkins, Poststructuralism and International Relations. Bringing the Political back in,

Boulder 1999, S. 2.
32 Allerdings beschränkte sich Morgenthau nicht nur auf Schmitt, sondern grenzte sich mit seinem

Begriff des Politischen auch von Hans Kelsens Rechtspositivismus ab. Mehr dazu: Jütersonke,
Morgenthau, Law and Realism, aaO. (FN 3).

33 William E. Scheuermann, Carl Schmitt. The End of Law, Lanham 1999, Kapitel 9. Siehe auch:
Hans-Karl Pichler, »The Godfathers of “Truth”: Max Weber and Carl Schmitt in Morgenthau’s
Theory of Power Politics« in: Review of International Studies, 24, Nr. 2 (1998); Chris Brown,
»The Twilight of International Morality? Hans J. Morgenthau and Carl Schmitt on the End of
the Jus Publicum Europaeum« in: Michael C. Williams (Hg.), Realism Reconsidered. The Le-
gacy of Hans J. Morgenthau in International Relations, Oxford 2007 und Hauke Brunkhorst,
»Vom Staatsrecht zur Politikwissenschaft« in: Manfred Gangl (Hg.), Das Politische. Zur Ent-
stehung der Politikwissenschaft während der Weimarer Republik, Frankfurt 2009.

34 Hans J. Morgenthau, Der Kampf der deutschen Staatsrechtslehre um die Wirklichkeit des Staa-
tes, 1932 (Container 110, Hans J. Morgenthau Papers, Manuscript Division, Library of Con-
gress, Washington D.C.), S. 26. Ähnliches bringt Morgenthau in einem Brief an Arendt vom
14. Januar 1965 zur Sprache (Container 5, Manuscript Division, Library of Congress, Wa-
shington D.C.).

435 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 435

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


in dem kollektiv ein durchaus gegensätzlicher, aber gewaltfreier Austausch über die vor-
handenen ›antagonism of interests‹ stattfinden kann.35

Dies wird ersichtlich, wenn wir uns den Definitionen des Poltischen in den frühen
Schriften Morgenthaus zuwenden. Dort charakterisiert er das Politische als »Färbung«
und »tonalité«,36 welches prinzipiell alle Bereiche und Objekte eines Gemeinwesens be-
treffen kann, sofern ein kollektives Interesse an einer öffentlichen Diskussion besteht.
Das Politische ist also ein Bereich, in dem verschiedene Interessen aufeinandertreffen,
sich gemeinsam austauschen und in einem Wettstreit um die Möglichkeit ihrer Verding-
lichung treten. Damit kann das Politische für Morgenthau gar nicht als Freund-Feind
Unterscheidung charakterisiert werden, da für Schmitt diese Unterscheidung absolut-
universellen Charakter hatte.37 Für Morgenthau hingegen war das Politische auf Grund
seines ständig wechselnden Charakters und wechselnder Akteure einem kontinuierlichen
Wandel unterworfen, der auch eine permanente Möglichkeit der Neuausrichtung der
Vergesellschaftungen38 beinhaltete.

Dies wird deutlich, wenn wir eines der bekanntesten Konzepte Morgenthaus näher
betrachten. Der ›national interest‹ war für Morgenthau keineswegs ein diffuser Verle-
genheitsbegriff, der immer dann von politischen Entscheidungsträgern rekurriert wird,
wenn Partikularinteressen als der Gemeinschaft zuträglich und somit die getroffenen
Entscheidungen als unabdingbar dargestellt werden. Im Gegenteil, nationales Interesse
war für Morgenthau, wie Richard Ned Lebow verdeutlicht,39 ein Konzept, das inhaltlich
ständig dem Wandel unterliegt. Je nachdem, welche Interessen von einer Mehrheit der
Bevölkerung getragen werden, die sich in einem demokratischen Prozess im Bereich des
Politischen herauskristallisiert haben, richtet sich das nationale Interesse neu aus. Diese
Majoritätsinteressen unterliegen jedoch der Veränderung, da sich inner- und extragesell-
schaftliche Parameter ändern, die auf die Interessen einwirken. Damit besteht auch die

35 Oliver Marchart hat vor Kurzem diesen Gedanken zu einer Theorie der minimalen Politik
weiter ausgearbeitet. Majoritär-Werden, Strategie, Organisation, Kollektivität, Konfliktualität
und Parteilichkeit führt er als minimale Gegebenheiten an, um das Politische in Demokratien
zu gewährleisten. Vgl. Oliver Marchart, Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen
bei Nancy, Lefort, Badiou, Laclau und Agamben, Berlin 2010, S. 289-328.

36 Morgenthau, Die internationale Rechtspflege, aaO. (FN 11), S. 67 und ders., La Notion du
Politique, aaO. (FN 12), S. 32.

37 Morgenthau, Einige logische Bemerkungen, aaO. (FN 12), S. 5.
38 Nicht nur deswegen ist Georg Simmels Konzept hier zu bevorzugen, denn für Morgenthau

entsprang nicht nur diese inhaltliche Neuausrichtung der Standortgebundenheit des Denkens
im Sinne Karl Mannheims, sondern auch die Struktur unserer gegenwärtigen Vergesellschaf-
tungen. Das heißt, Morgenthau erachtete Nationalstaaten keineswegs als gegebene Strukturen
der internationalen Politik, sondern fasste dieses »blind and potent monster« lediglich als zur
Zeit vorherrschende, aber unbedingt zu überwindende Form auf. Vgl. Hans J. Morgenthau,
Politics in the Twentieth Century. Volume I. The Decline of Democratic Politics, Chicago 1962,
S. 61.

39 Lebow, The Tragic Vision, aaO. (FN 6), S. 245.

436 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 436

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


Möglichkeit, dass Minoritätsinteressen künftig von einer Mehrheit getragen werden.40

Es ist unter anderem diese demokratische Möglichkeit des Wandels, die, wie angedeutet,
neuere Beiträge zur Friedens- und Konfliktforschung zu einem ›agonistic‹ und ›pheno-
menoloigcal peace‹ ausformulieren. Frieden ist in diesen Beiträgen nicht die Vorstellung
der Abwesenheit von Konflikt, mit all ihren universalistischen Implikationen und ihrer
Vorstellung des Menschen als essentialistisches Wesen, sondern die Akzeptanz von Dif-
ferenz und Konflikten sowie einer Vorstellung von Subjektivität als intersubjektives
Werden.

Obwohl Morgenthaus Wortwahl nicht nur in diesem Fall zumindest unglücklich,
wenn nicht sogar fahrlässig war, da Michael Oakeshott ihn bei Zeiten darauf hinwies,41

verdeutlicht doch eine nähere Betrachtung des nationalen Interesses, dass die Konstruk-
tion des Politischen als Raum eines interessengeleiteten Austausches keineswegs als ab-
zugrenzender oder abgrenzbarer Raum aufzufassen ist, wie es Schmitt in seiner Distink-
tion zwischen Außen- und Innenpolitik nahelegt. Das Politische charakterisiert vielmehr
den postmodernen Gedanken einer ›community as a line‹, wie es Reiko Shindo im Rück-
griff auf Jean-Luc Nancy vor Kurzem ausführte.42 Das Politische ist demnach – und das
wird auch in Morgenthaus Wortwahl einer »sphėre d’élasticité«43 deutlich – von flexibler
Natur, in der sich prinzipiell jeder einbringen kann, der elementaren Grundsätzen der
Empathie folgt. Dadurch können alle an der Vergesellschaftung und der Gestaltung der
eigenen Lebenswelten beitragen.

Dieser durchweg positiv besetzte Begriff des Politischen bei Morgenthau als kollek-
tiver Raum des Werdens, der keinerlei nationalstaatlichen Restriktionen unterliegt, ist
auch seinen eigenen Erfahrungen der »double exile«44 geschuldet und so finden ähnliche
Konzeptionen sich auch bei anderen Emigrationswissenschaftlern. Basierend auf ihren
positiven Town Hall-Erfahrungen,45 propagierte auch Arendt einen »enthusiastische[n]
Begriff des Politischen«46, der auf einem Machtbegriff gemeinsamen Handelns fußte.
Neuere Untersuchungen zu Arendt und Morgenthau47 verdeutlichen, dass Macht für

40 Véronique Pin-Fat, »The Metaphysics of the National Interest and the ‘Mysticism’ of the Na-
tion-State: reading Hans J. Morgenthau« in: Review of International Studies 31 (2005) und
Felix Rösch, »The Human Condition of Politics. The Legacy of Hans J. Morgenthau for In-
ternational Relations« in: Journal of International Political Theory 9, Nr. 1 (2013).

41 Hans J. Morgenthau, »Brief an Michael Oakeshott«, 22. Mai 1948 (Container 44, Manuscript
Division, Library of Congress, Washington D.C.).

42 Shindo, Rethinking Community, aaO. (FN 16).
43 Hans Morgenthau, La Notion du Politique, aaO. (FN 12).
44 Felix Frankfurter, »Brief an Nathan Greene«, 9. Dezember 1937 (Container 22, Manuscript

Division, Library of Congress, Washington D.C.).
45 Hannah Arendt, Denken ohne Geländer. Texte und Briefe, München 2005, S. 243-5.
46 Ernst Vollrath, »Hannah Arendt« in: Karl Graf Ballestrem und Henning Ottmann (Hg.),

Politische Philosophie des 20. Jahrhunderts, München 1990, S. 18.
47 Douglas Klusmeyer, »The American Republic, Executive Power and The National Security

State: Hannah Arendt’s and Hans Morgenthau’s Critiques of the Vietnam War« in: Journal of
International Political Theory 7, Nr. 1 (2011) und Felix Rösch, »Realism as Social Criticism.
The Thinking Partnership of Hannah Arendt and Hans Morgenthau« in: International Politics
50, Nr. 6 (2013).

437 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 437

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


beide ein temporäres, intersubjektiv geschaffenes Moment der Zusammenarbeit war, das
aus antagonistischen Interessensgegensätzen des Politischen entsteht.48 Macht im Sinne
von Arendt und Morgenthau steht damit im Gegensatz zum Weberschen Machtbegriff
einer potentiell gewaltsamen Dominanz, denn Macht befähigt zum gemeinsamen Han-
deln. Folglich kreiert Macht, wie Winfried Thaa schreibt, »einen pluralistisch geprägten
›öffentlichen Erinnerungsraum‹... [hervor]... der Narration und Sinnstiftung ermög-
licht«.49

III. Entpolitisierung in der Moderne

Diese herausragende Stellung des Politischen hatte Morgenthau bereits in seinen frühen
Schriften herausgearbeitet. Nach seiner Emigration in die USA widmete er sich insbe-
sondere der Frage nach der Aufrechterhaltung dieses politischen Raums. Bevor dies im
abschließenden Kapitel eingehender untersucht wird, steht die Beantwortung der Frage
aus, warum Morgenthau den Begriff des Politischen zeitlebens in den Mittelpunkt seines
Denkens stellte?50

Morgenthau durchlief seine akademische Ausbildung in »interesting times«, wie sein
kürzlich verstorbener Zeitgenosse Eric Hobsbawm seine Memoiren betitelte.51 Die Mo-
derne hatte zu tiefgreifenden sozio-ökonomischen, aber auch politischen Veränderungen
in Deutschland geführt. Vor allem die intellektuelle Elite nahm diese Veränderungen als
Kulturkrise wahr, da sie nicht zuletzt, wie Fritz Ringer einst schrieb, zu einem »decline
of the German mandarins«52 beitrug. Zwar verweist neuere Forschung zu Recht auf das
eurozentrische Selbstverständnis, auf dem diese Wahrnehmung beruhte,53 doch stellte
sich die Kulturkrise als Lebensrealität dar, die viele, auch Morgenthau nahestehende In-
tellektuelle, als Bedrohung empfanden. Diese Bedrohung wurde von konservativen

48 Hannah Arendt, On Violence, Orlando 1970, S. 44.
49 Thaa, Kulturkritik und Demokratie, aaO. (FN 17), S. 45. Siehe auch Frank Nullmeier, »Ago-

nalität – Von einem kultur- zu einem politikwissenschaftlichen Grundbegriff?« in: Michael Th.
Greven, Herfried Münkler und Rainer Schmalz-Bruns (Hg.), Bürgersinn und Kritik. Festschrift
für Udo Bermbach zum 60. Geburtstag, Baden-Baden 1998, S. 101.

50 Vgl. Hans Morgenthau, Über den Sinn der Wissenschaft in dieser Zeit und über die Bestimmung
des Menschen, 1934 (Container 151, Manuscript Division, Library of Congress, Washington
D.C.); ders., Scientific Man vs. Power Politics, London 1947; ders., »The Decline of Democratic
Government« in: University of Chicago Magazine 1 (1959), ders., »The Social Crisis in Ame-
rica: Hedonism of Status Quo« in Chicago Review 14, Nr. 2 (1960); ders., Die Krise der Insti-
tutionen als Glaubenskrise, 1970 (Container 174, Manuscript Division, Library of Congress,
Washington D.C.); ders., Science: Servant or Master?, New York 1972 und ders., »Decline of
Democratic Government«, in The New Republic, 9. November 1974.

51 Eric Hobsbawm, Interesting Times. A Twentieth-Century Life, London 2002. Die deutsche
Übersetzung trägt den Titel Gefährliche Zeiten, wird der begrifflichen Weite des englischen
Titels jedoch nicht gerecht.

52 Fritz Ringer, The Decline of the German Mandarins. The German Academic Community,
1890-1933, Cambridge 1969.

53 Vgl. Gurminder K. Bhambra, Rethinking Modernity. Postcolonialism and the Sociological Ima-
gination, Basingstoke 2007 und John M. Hobson, The Eurocentric Conception of World Politics,
Western International Theory, 1760-2010, Cambridge 2012.

438 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 438

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


Kräften, aber auch von fortschrittlicher gesinnten Wissenschaftlern empfunden und the-
matisiert. Sowohl Weber und Schmitt, aber auch Arendt oder Helmuth Plessner und
Franz Neumann, um nur einige wenige zu nennen, setzten sich intensiv, zum Teil auch
polemisch, wie Roth im Falle Schmitts verdeutlicht,54 mit der Moderne auseinander.55

Obwohl sich Kritikpunkte und Lösungsansätze zum Teil deutlich unterschieden, ist je-
doch allen gemein, dass sie von einer grundlegenden Sorge über eine zunehmende Ent-
menschlichung, die letztlich eine Entpolitisierung der Gesellschaft mit sich bringt, ge-
tragen werden. Unter dieser Prämisse muss die Debatte um das Politische in der Wei-
marer Republik verortet werden.

Morgenthau selbst war der Moderne gegenüber nicht per se ablehnend eingestellt. Er
schätzte durchaus die raumüberbrückenden Möglichkeiten, die technologische Ent-
wicklungen boten.56 Im Unterschied zu gegenwärtigen Kritiken, wie Byung-Chul Hans
»Entterranisierung«57, hoffte Morgenthau auf gesteigertes kulturelles Verständnis durch
die Vereinfachung zwischenmenschlichen Austausches. International, so glaubte er,
könnte dies zu einem friedlicheren Zusammenleben führen. Dennoch sah Morgenthau
in der zunehmenden Technologisierung menschlicher Lebenswelten auch die Gefahr,
dass sukzessive menschliche Entfaltungs- und Gestaltungsmöglichkeiten reduziert wer-
den würden. Für Morgenthau trug Technologisierung dazu bei, dass Menschen die Ver-
antwortung darüber aus den Händen genommen wurde. Anstatt selbstbestimmt sein/ihr
Leben zu gestalten, ist der Mensch der Moderne regulativen Rahmen unterlegen. Diese
verfolgen nicht nur das Ziel seine/ihre Arbeitsleistung zu optimieren, sondern im zu-
nehmenden Maße auch Freizeit und Privatleben zu ökonomisieren. Die Folge ist, dass
abweichende Lebensentwürfe kaum mehr zur Entfaltung kommen können. Diese zu-
gegebenermaßen rudimentär entwickelten Gedankengänge verdichteten sich bei Mor-
genthau erst zu einem stringenteren normativen Ansatz, nachdem er in den USA Be-
kanntschaft mit Arendt geschlossen hatte. In Anbetracht der Tatsache, dass Morgenthau
die Terminologie von homo faber und animal laborans übernahm, wie Arendt es in ihrer
Vita Activa ausformulierte,58 ist es berechtigt anzunehmen, dass Morgenthaus Ansatz
sich mit Arendts deckte.59 Auch Morgenthau stellte diese durch die Technologisierung
hervorgerufene Verdinglichung des Lebens als eine »Verfallsgeschichte«60 dar, wie es

54 Roth, Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?, aaO. (FN 27), S. 145.
55 Siehe z. B.: Helmuth Plessner, Die verspätete Nation. Über die Verführbarkeit bürgerlichen

Geistes, Stuttgart 1959; Thaa, Kulturkritik und Demokratie, aaO. (FN 17) und Gangl (Hg.),
Das Politische. Zur Entstehung der Politikwissenschaft während der Weimarer Republik,
Frankfurt 2009. Siehe auch die Beiträge in: Felix Rösch (Hg.), Émigré Scholars and the Genesis
of International Relations. A European Discipline in America?, Basingstoke 2014 (im Erschei-
nen).

56 Hans J. Morgenthau, »Macht und Ohnmacht des Menschen im technologischen Zeitalter« in:
Oskar Schatz (Hg.), Was wird aus dem Menschen? Der Fortschritt – Analysen und Warnungen
bedeutender Denker, Graz 1973.

57 Byung-Chul Han, Duft der Zeit. Ein philosophischer Essay zur Kunst des Verweilens, Bielefeld
2009, S. 27.

58 Hannah Arendt, Vita activa, oder, Vom Tätigen Leben, München 1981.
59 Morgenthau, The Social Crisis in America, aaO. (FN 50) und ders., Science, aaO. (FN 50).
60 Alfons Söllner, Deutsche Politikwissenschaftler in der Emigration, Opladen 1996, S. 241.

439 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 439

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


Alfons Söllner für Arendt anmerkte, in deren Verlauf Menschen auf ihre physische Leis-
tungsfähigkeit reduziert werden. Diese Reduktion auf Körperlichkeit wiederum führte
für Morgenthau dazu, dass Menschen die Möglichkeit genommen wurde, ihrer eigenen
Identität bewusst zu werden. Diesen Mangel machte sich die Konsumgüterindustrie zu
Nutze, indem sie zur Bildung einer »society of waste«61 beitrug. Menschen, so die Kritik
Morgenthaus, werden angehalten, ihren Verlust an Identität durch den permanenten Er-
werb von Verbrauchsgütern zu kompensieren.

Eine weitere entmenschlichende und lebensweltverdinglichende Entwicklung der
Moderne sah Morgenthau in der Bürokratisierung. Diese basiert auf einer, wie Hartmut
Behr schreibt, »scientification«62 des Lebens, die nicht zu sozio-politischen Verände-
rungen befähigt, sondern im Gegenteil der Absicherung des status quo dient. Unter der
Zuhilfenahme positivistischer Methoden, die Morgenthau polemisch als »method of the
single cause«63 abkanzelte, werden in der Moderne vorgeblich objektive Leitsätzen ge-
wonnen, die die legitimatorische Grundlage dafür bilden, dass der Staat seinen Einfluss
auf weite Teile des öffentlichen und privaten Lebens ausdehnen konnte. Bereits in meh-
reren Beiträgen in der Frankfurter Zeitung, die Morgenthau kurz nach Fertigstellung
seiner Promotion veröffentlichte, deutet sich sein Unbehagen mit der Bürokratisierung
an, in dem er kritisch auf das Studium an rechtswissenschaftlichen Fakultäten deutscher
Universitäten, einem Teil seiner eigenen Lebenswelt, einging.64 Kurz nach seiner Emi-
gration ließ er 1938 in der Neue Zürcher Zeitung einen weiteren Artikel über die ameri-
kanische Universität folgen, wobei er seine bisherige Kritik nochmals durch den Vorwurf
verstärkte, dass diese Entwicklung zu einem fehlgeleiteten Demokratieverständnis bei-
trüge.65 Dieser Vorwurf blieb damals unbegründet, was wohl daran lag, dass der Artikel
keine wissenschaftliche Abhandlung war. Möglicherweise fehlten Morgenthau zu diesem
Zeitpunkt jedoch noch die persönlichen Erfahrungen die Auswirkungen dieser Büro-
kratisierung einer fundierten Analyse zu unterziehen. Dem kam er vor allem gegen Ende
seiner Karriere nach. In Modern Science and Political Power argumentierte Morgenthau,
dass diese Verwissenschaftlichung des Lebens zur Herausbildung einer Elite beigetragen
habe, die, weitgehend unbeachtet von der Öffentlichkeit, großen Einfluss auf Regie-

61 Siehe u.a. Hans J. Morgenthau, The Purpose of American Politics, New York: 1960, S. 215. Seine
Argumentation ist hier wiederum auf einer Linie mit Arendt, die den gleichen Umstand als
»waste economy« bezeichnete. Siehe: Hannah Arendt, The Human Condition, Chicago 1958,
S. 134.

62 Hartmut Behr, A History of International Political Theory: Ontologies of the International,
Basingstoke 2010.

63 Hans J. Morgenthau, »The Limitations of Science and the Problem of Social Planning« in: Ethics
54, Nr. 3 (1944), S. 174-5 und ders., Scientific Man vs. Power Politics, aaO. (FN 50), S. 95-105.

64 Hans Morgenthau, »Zur Krise des akademischen Unterrichts« in: Frankfurter Zeitung, 9. März
1930, S. 8 und ders., »Drei Kräfte an einem Strang« in: Frankfurter Zeitung, 9. November 1930,
S. 6.

65 Hans Morgenthau, »Das Problem der amerikanischen Universität« in: Neue Zürcher Zeitung,
10. Januar 1938, S. 5.

440 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 440

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


rungsentscheidungen nehme.66 Ekkehart Krippendorff versinnbildlichte diesen Um-
stand später als »Kissinger-Syndrome«67. Diese Spezialisierung der Politik, sowohl the-
matisch als auch im Hinblick auf ihre Akteure, die die Öffentlichkeit als Bürokratisierung
erfährt, führte für Morgenthau dazu, dass die Wissen-Macht-Relationen, die hinter po-
litischen Entscheidungen stehen, nicht mehr wahrgenommen und/oder verstanden wer-
den können, da dem Einzelnen der Sachverstand fehle. Damit wird Politik in einer De-
mokratie auf eine Ebene von Verwaltungsfragen reduziert, denen sich der einzelne Bür-
ger zu beugen hat, anstatt dass politische Entscheidungsträger dazu beitragen einen po-
litischen Raum zu gestalten, der die Teilnahme aller an der sozio-politischen Gestaltung
der eigenen Lebenswelten bewerkstelligt.

Die letzte entmenschlichende Entwicklung, die Morgenthau in der Moderne aufkom-
men sah, lässt sich als Ideologisierung bezeichnen.68 Dabei beschränkten sich Morgent-
haus Analysen nicht nur auf den Totalitarismus, dessen Verständnis er wiederum von
Arendt übernahm, und den Nationalismus, obgleich Letztgenannter einen großen Stel-
lenwert in Morgenthaus Werk einnahm.69 Douglas Klusmeyers Einschätzung,70 dass im
Gegensatz zu Arendt die Shoah keinen Einfluss auf Morgenthaus politisches Denken
hatte, mag diesbezüglich zwar oberflächlich betrachtet Sinn ergeben, da er nie ein Werk
wie Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft vorlegte, dennoch war die Shoah natür-
lich präsent in seinem Werk. Politics Among Nations, da lassen die Vorworte zu den
einzelnen Ausgaben und die Korrespondenz, die Morgenthau mit seinem Verleger führ-
te, keinen Zweifel, war keine IB-Theorie, die dem ungehinderten Machtstreben von Na-
tionalstaaten in einem anarchischen System huldigte, sondern im ersten Teil eine Be-
standsaufnahme internationaler Politik, wie sie sich zu Lebzeiten Morgenthaus gestal-
tete. Dies erklärt auch, warum Morgenthau sich mehrere Monate sträubte einer Neu-
ausgabe zuzustimmen. Politics Among Nations »[had] served its needs«71 schrieb er in
einem dieser Briefe. Über die Gründe dafür schwieg Morgenthau sich aus, doch ist an-
zunehmen, dass mit der Schaffung der Vereinten Nationen und Vorläuferorganisationen
der EU Ende der 1940er und Anfang der 1950er Jahre für Morgenthau durchaus noch
die Möglichkeit gegeben war, dass die Ära der Nationalstaaten ein Ende finden könnte.

66 Hans J. Morgenthau, »Modern Science and Political Power« in: Columbia Law Review 64,
Nr. 8 (1964), S. 1391-8 und ders., »Der Watergate-Geist nur scheintot?« in: Der Spiegel 5 (1975),
S. 78.

67 Ekkehart Krippendorff, »The Dominance of American Approaches in International Relations«
in: Hugh C. Dyer und Leon Mangasarian (Hg.), The Study of International Relations. The
State of the Art, London 1989.

68 Rösch, The Human Condition of Politics, aaO. (FN 40), S. 4.
69 Siehe z.B.: Hans Morgenthau, Der Selbstmord mit gutem Gewissen. Zur Kritik des Pazifismus

und der neuen deutschen Kriegsphilosophie (Container 96, Manuscript Division, Library of
Congress, Washington D.C.); ders., »Introduction« in: David Mitrany, A Working Peace Sys-
tem, Chicago 1966 und ders., Politics among Nations. The Struggle for Power and Peace, New
York 1985.

70 Douglas Klusmeyer, »Hannah Arendt’s Critical Realism: Power, Justice, and Responsibility«
in: Anthony F. Lang und John Williams (Hg.), Hannah Arendt and International Relations,
Basingstoke 2005.

71 Container 121, Manuscript Division, Library of Congress, Washington D.C.

441 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 441

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


Im zweiten Teil von Politics Among Nations breitete er all die Möglichkeiten aus, um das
ungehinderte Machtstreben der Nationalstaaten einzuschränken. Inwiefern klassische
Diplomatie, Morgenthaus bevorzugtes Mittel,72 dazu noch unter den veränderten Vor-
aussetzungen des 21. Jahrhunderts beitragen kann, müssen empirische Untersuchungen
klären. Morgenthaus Gedankengänge zur Etablierung einer Weltgemeinschaft können
aber auch heute noch einen wichtigen Beitrag zu Fragen der internationalen politische
Theorie leisten. William Scheuerman erbrachte diesbezüglich kürzlich den Nachweis,
dass der epistemologische Skeptizismus des Realismus kantianisches Weltbürgertum
positiv-kritisch begleiten kann, da es vor den Gefahren einer normativen Verabsolutie-
rung bewahrt.73

Allerdings ging Morgenthaus Ideologisierungskritik noch weiter, da er auf Grund der
Verdinglichung in der Moderne in jeglicher menschlicher Betätigung die Bewahrung des
sozio-politischen status quo verhaftet sah. Realität wird zwar als gestaltbare, aber den-
noch gegebene, in ihrer Absolutheit nicht wandelbare Ontik aufgefasst, die keine Mög-
lichkeit der Vorstellung anderer Lebenswelten zulässt. Morgenthaus Ideologisierungs-
kritik lässt sich daher unter Cornelius Castoriadis ›imaginary‹-Konzept subsumieren,
der es wie folgt definierte:

»It gives a specific orientation to every institutional system, which overdetermines the
choice and the connections of symbolic networks, which is the creation of each his-
torical period, its singular manner of living, of seeing and of conducting its own exis-
tence, its world, and its relations with this world … it is the source of that which
presents itself in every instance as indisputable and undisputed meaning, the basis for
articulating what does matter and what does not«.74

Der moderne ›imaginary‹ erlaubt es, Verständnis für gesellschaftliche Prozesse zu ent-
wickeln, die zeit- und ortsgebundenen Realitätsvorstellungen als immanente Wahrheiten
verabsolutieren, da kognitive, juristische und emotionale Elemente bedacht werden, die
Menschen benutzen, um ihre Welt vorzustellen und ihr Sinn zu geben.75 Allerdings wird
der ›imaginary‹ nicht selbst verdinglicht, da er in kommunikativen Prozessen gebildet
und festgeschrieben wird. Er konstituiert aber Lebenswelten durch die Vorschreibung
von Bedeutungs- und Normalitätsrahmen. Laut Andrew Hom und Brent Steele ge-

72 Vgl. Hans J. Morgenthau, »Diplomacy« in: Yale Law Journal 55 (1945-1946); ders. »The art
of diplomatic negotiation« in: Leonard D. White (Hg.), The State of the Social Sciences, Chicago
1956; ders., RIAS Funk-Universität. Wirkungsformen traditioneller und demokratisch legiti-
mierter Diplomatie, gesendet am 6. November 1956 (Container 199, Manuscript Division, Li-
brary of Congress, Washington D.C.) und ders., »The Permanent Values in the Old Diplo-
macy« in: Stephen D. Kertesz and M. A. Fitzsimons (Hg.) Diplomacy in a Changing World,
Westport, 1974.

73 William E. Scheuerman, »Realism and the Kantian Tradition: A Revisionist Account« in: In-
ternational Relations 26, Nr. 4 (2012). Siehe auch: ders., The Realist Case for Global Reform,
aaO. (FN 5).

74 Cornelius Castoriadis, The Imaginary Institution of Society, Cambridge 1987, S. 145.
75 Judith Bessant »Political in the Age of the Digital: Propositions for Empirical Investigation«

in: Politics 2013 (Online-Publikation vor Drucklegung), S. 2.

442 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 442

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


schieht dies durch »aesthetic markers«76, die wir bereits bei Morgenthau als »cultural
blinders«77 finden. Durch diese a priori Rahmensetzung werden öffentliche Diskurse
ihrer gesellschaftsverändernden Vorstellungskraft entzogen, da Wissensbildungsprozes-
se begrenzt und vorgegeben werden. Bereits in Morgenthaus unveröffentlichter Pazifis-
muskritik findet sich ein Beispiel für einen ›cultural blinder‹.78 Dort kritisierte Morgent-
hau den überbordenden Maskulinitätskult im Deutschen Kaiserreich als einen der Grün-
de, warum der Ausbruch des I. Weltkrieges von der breiten Öffentlichkeit, aber auch
von vielen Intellektuellen, begrüßt wurde.

Resultat dieser entmenschlichenden Entwicklungen in der Moderne ist eine gesell-
schaftliche Entpolitisierung, wie Morgenthau bereits in seiner Schrift zum Begriff des
Politischen schlussfolgerte.79 Morgenthau kam zu diesem Ergebnis, da der Mensch der
Moderne seiner Auffassung nach der Möglichkeit beraubt wurde physisch und psychisch
die Grenzen seiner/ihrer Fähigkeiten durch das Streben nach Meisterschaft auszutesten
und dazu bestimmt ist, in Mittelmäßigkeit zu verharren.80 Infolgedessen kann er/sie je-
doch auch kein gesichertes Verständnis über seine/ihre Subjektivität erlangen, was wie-
derum dazu führt, dass der Mensch der Moderne in kein intersubjektives, produktives
und damit positives Verhältnis eintreten kann. Diese, von Han81 gegenwärtig populär
vertretene These bedeutet, dass auf Grund fehlender Selbstsicherheit der Andere nicht
anerkannt werden kann und vielmehr in der Schmittschen Diktion als Feind wahrge-
nommen wird. Ein politischer Raum, in dem ein als Befreiung empfundener Austausch
mit dem Anderen, der durchaus konfliktbehaftet sein kann, stattfindet, kann so allerdings
nicht entstehen. Dadurch, so war Morgenthau überzeugt, fehlt den Menschen die Mög-
lichkeit, sich aktiv und gemeinsam an der Gestaltung ihrer Lebenswelten einzubringen
und, durch Vergewisserung über deren Temporalität und Kontextgebundenheit, Be-
wusstsein über deren prinzipielle Veränderbarkeit zu erlangen.

IV. Verantwortungsethik und das Problem der elitären Tugendlehre

Obwohl Morgenthau das Politische als zentralen Funktionsrahmen von Demokratien
konzipierte, war er, was dessen Praktikabilität betrifft, weniger optimistisch als andere
Emigrationswissenschaftler. Während Arendt dies als radikaldemokratischen Raum ei-
nes durchaus konfliktbeladenen Austausches und der kollektiven Zusammenarbeit be-
griff,82 war Morgenthau nicht in der Lage, das Politische freien interessengeleiteten Kräf-

76 Andrew R. Hom und Brent J. Steele, »Open Horizons: The Temporal Visions of Reflexive
Realism« in: International Studies Review 12 (2010), S. 286.

77 Hans J. Morgenthau, Political Theory and International Affairs. Hans J. Morgenthau on Aris-
totle’s The Politics, herausgegeben von Anthony F. Lang Jr., Westport 2004, S. 36.

78 Morgenthau, Der Selbstmord mit gutem Gewissen, aaO. (FN 69), S. 15-40.
79 Morgenthau, The Concept of the Political, aaO. (FN 12), S. 135.
80 Morgenthau, The Social Crisis in America, aaO. (FN 50).
81 Byung-Chul Han, Agonie des Eros, Berlin 2012.
82 Arendt, On Violence, aaO. (FN 48), S. 41. Auch: Patricia Owens, »Hannah Arendt, Violence,

and the Inescapable Fact of Humanity« in: Anthony F. Lang und John Williams (Hg.), Hannah
Arendt and International Relations, Basingstoke 2005, S. 53.

443 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 443

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


ten zu überlassen. Er forderte, aber fürchtete gleichzeitig die Unkontrollierbarkeit der
Massen und ersann Schranken innerhalb derer Interessen zur Sprache und Entfaltung
kommen können. Es ist nicht abschließend zu klären, warum Morgenthau in seinen
Forderungen hier weniger weit ging als andere Wissenschaftler in seinem Umkreis. Si-
cherlich spielten Erfahrungen des Niedergangs der Weimarer Republik, der Shoah und
seiner Emigration eine Rolle, doch trifft dies auch beispielsweise auf Arendt zu. Es
scheint vielmehr als hätte Morgenthaus Sorge um die Ideologisierbarkeit der Massen
psychologische Ursachen. In einem Interview sprach er selbst ausgiebig von seiner Scheu
auf Menschen zu- und soziale Bindungen einzugehen;83 eine Einschätzung die sein per-
sönliches Umfeld teilte.84 Diese Schranken, die Morgenthau ersann, um das Politische
im Rahmen zu halten, finden wir vor allem bei zwei Akteuren wieder: Politiker und
Gelehrte. Beide stehen in einem wechselseitigen Kontrollverhältnis zueinander.

Um die Aufgabe des Politikers zu charakterisieren, griff Morgenthau immer wieder
auf den Begriff des »statesman«85 zurück. Aus heutiger Sicht mag der Begriff, nicht zu-
letzt im Hinblick auf die Gleichbehandlung der Geschlechter, antiquiert wirken. Doch
verdeutlicht Morgenthaus Wortwahl sehr wohl die Qualitäten, die seiner Meinung nach
notwendig waren, um dieser Aufgabe gerecht zu werden. Im Rückgriff auf Weber war
dies vor allem ihren Handlungen durch ein feinfühliges Austarieren von Gesinnungs-
und Verantwortungsethik Legitimität zu verleihen. In Morgenthaus bekannten Rubi-
kon-Zitat wird dies deutlich: »The statesman has to cross the Rubicon not knowing how
deep and turbulent the river is, or what he will find on the other side.«86 Wie Cäsar, ist
es demnach Politikern geboten, den Fluss zu überqueren. Für Morgenthau war demnach
der Ursprung der Taten eines Politikers einer inneren Gesinnung geschuldet. Im Ge-
gensatz zu Weber sah Morgenthau jedoch diese Gesinnung nicht als überzeitlich an,
sondern als in einem spezifischen Kontext gebunden. Das erklärt auch, warum Mor-
genthau in einem Brief an Gottfried-Karl Kindermann zwar vermerkte, dass »I would
assume that mine [Werte] stem from the Judeo-Christian tradition, fortified by Greek
and German philosophy«,87 er diesen Werten aber nie eine eigenständige Untersuchung
widmete. Die Begrifflichkeiten blieben zeitlebens schwammig und reduzierten sich auf

83 Hans J. Morgenthau, »Postscript to the Transaction Edition: Bernard Johnson’s Interview with
Hans J. Morgenthau« in: Kenneth W. Thompson and Robert J. Myers (Hg.) Truth and Tra-
gedy. A Tribute to Hans J. Morgenthau, New Brunswick 1984, S. 339-41.

84 Siehe z. B.: George Eckstein, »Hans Morgenthau: A Personal Memoir« in Social Research 48,
Nr. 4 (1981), S. 641.

85 Siehe z. B.: Hans J. Morgenthau, »The Evil of Politics and the Ethics of Evil« in Ethics 56,
Nr. 1 (1945); ders., Scientific Man vs. Power Politics, aaO. (FN 50) und ders., »What is the
National Interest of the United States?« in: Annals of the American Academy of Political and
Social Science 282 (1952).

86 Hans J. Morgenthau, Politics in the Twentieth Century, Volume III: The Restoration of Ame-
rican Politics, Chicago 1962, S. 103.

87 Der Brief stammt vom 18. April 1961 (Container 33, Manuscript Division, Library of Congress,
Washington D.C.).

444 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 444

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


Freiheit und die Bewahrung des Lebens.88 Das mussten sie auch sein, denn solange Men-
schen frei ihr Leben gestalten können, akzeptierte Morgenthau, dass unterschiedliche
Kulturen zu unterschiedlichen Zeiten unterschiedliche Wertvorstellungen entwickelten,
die es als Außenstehender zu akzeptieren gilt. Dass Morgenthau diesem Punkt weniger
Beachtung schenkte verdeutlicht damit auch, dass er einem utilitaristischen Politikver-
ständnis, der einer moralistischen Außenpolitik zu Grunde liegt, kritisch gegenüber-
stand.89

Weit wichtiger als die Gesinnungsethik war Morgenthau die Verantwortungsethik,
wie es in der Literatur auch immer wieder hervorgehoben wird.90 Politiker mussten für
Morgenthau bereit sein Verantwortung für ihr Tun – die Rubikonüberschreitung – zu
übernehmen. Er sah es als ihre Aufgabe an, die verschiedenen Interessen gemäß den Zu-
stimmungsraten innerhalb der Gesellschaft in ihren politischen Entscheidungen zu be-
rücksichtigen. Diese Entscheidungen können jedoch niemals alle Gesellschaftsmitglieder
vollumfänglich zufriedenstellen, weshalb Politik für Morgenthau stets eine Abwägung
des kleineren Übels war.91 Jegliche politische Entscheidung kann das Leben von Men-
schen positiv, aber auch negativ beeinflussen. Politiker benötigen daher die Fähigkeit
Entscheidungen zu treffen, die nicht Partikularinteressen bevorzugen, sondern dem Ge-
meinwohl dienen. Gleichwohl dürfen sie nicht als alternativlos dargestellt werden, son-
dern müssen der Bevölkerung vermitteln, dass bei wechselnden Interessenlagen es auch
zu wechselnden Entscheidungskonstellationen kommen kann.92 Um dieser Aufgabe ge-
recht zu werden und um mit der nötigen Flexibilität auf veränderte Gegebenheiten re-
agieren zu können, benötigen Politiker, so Morgenthau, vor allem eine Eigenschaft:
Weisheit.

»Wisdom is the gift of intuition, and political wisdom is the gift to grasp intuitively
the quality of diverse interests and power in the present and future and the impact of
different actions upon them. Political wisdom, understood as sound political judge-
ment, cannot be learned; it is a gift of nature … As such, it can be deepened and de-
veloped by example, experience, and study.«93

88 Hans J. Morgenthau, Human Rights and Foreign Policy, New York 1979, S. 25. Siehe auch den
Brief an Edward Dew vom 22. August 1958 (Container 17, Manuscript Division, Library of
Congress, Washington D.C.).

89 Hartmut Behr und Felix Rösch, »The Ethics of Anti-Hubris in the Political Philosophy of
International Relations: Hans J. Morgenthau« in: Jodok Troy (Hg.), Religion and the Realist
Tradition. From Political Theology to International Relations Theory and Back, London 2013,
S. 114-5.

90 Vgl. Smith, Realist Thought from Weber to Kissinger, aaO. (FN 19), S. 51; Klusmeyer, The
American Republic, Executive Power and The National Security State, aaO. (FN 47), S. 86 und
Jodok Troy, »Getting Theory? Realism and the Study of Religion in International Rela-
tions« in: ders., Religion and the Realist Tradition. From Political Theology to International
Relations Theory and Back, London 2013, S. 10.

91 Hans J. Morgenthau, The Evil of Politics and the Ethics of Evil, aaO. (FN 85), S. 18.
92 Morgenthau, Political Theory and International Affairs, aaO. (FN 77), S. 91 und 106.
93 Hans J. Morgenthau, »Thought and Action in Politics« in: Social Research 38, Nr. 4 (1971),

S. 620 und ders., Science, aaO. (FN 50), S. 45.

445 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 445

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


Dadurch hoffte Morgenthau, würden Politiker die Möglichkeit besitzen, unter Berück-
sichtigung des Gemeinwohls ihr Hauptaugenmerk auf die Folgen ihres Tuns zu lenken,
statt einem diffusen höheren Gut zu folgen, welches – dem Utilitarismus verpflichtet –
dazu benutzt wird zum Teil schreckliche Folgen gutzuheißen, solange sie dem anvisierten
Ziel dienen. Dies erklärt auch Morgenthaus Kritik am Vietnam-Krieg94 und verdeutlicht,
wie sehr sein Denken auch heute noch aktuell ist, wie die Rhetorik um die jüngsten
militärischen Eingriffe der Vereinigten Staaten, Großbritanniens und Frankreichs im
Irak, Libyen und Mali zeigt. »We are deluding ourselves«95, so fasste Morgenthau seine
Kritik am amerikanischen Militäreinsatz in Vietnam zusammen, denn die amerikanische
Regierung, das war seine Überzeugung, wusste nicht, wie sie mit den Geschehnissen in
Vietnam umzugehen hatte.96 Durch die Truman-Doktrin sah sie sich jedoch gezwungen,
gegen die Möglichkeit jeglicher Ausbreitung des Kommunismus vorzugehen, auch wenn
der Aufstand der Vietnamesen gegen Frankreich zu Beginn ein anti-kolonialer Befrei-
ungskrieg war.97

Morgenthau war sich jedoch im Klaren, dass nur wenige Politiker einer solchen Ver-
antwortungsethik gerecht werden und ein öffentliches Korrektiv benötigen. Als Träger
dieses Korrektivs sah Morgenthau sein eigenes Metier. Aufgabe der Wissenschaft sei es,
so Morgenthau, die Politik unabhängig von deren Entscheidungsträgern kritisch zu hin-
terfragen, öffentliche Diskussionen über Alternativen anzustoßen und sich dabei der
Wahrheitsfindung zu verpflichten.98 Wahrheit ist jedoch nicht in einem objektiv-uni-
versellen Sinne zu verstehen, sondern entsteht durch einen kollektiven Kommunikati-
onsprozess, dessen Resultate flexibel und von zeitlich begrenzter Dauer sind. Das Kol-
lektiv, dass einen Sachverhalt als Wahrheit akzeptiert, unterliegt einem ständigen Wechsel
und befindet sich im Austausch mit anderen Kollektiven. Aufgabe der Wissenschaftler
war es für Morgenthau daher auch nicht, der Öffentlichkeit eine universelle Wahrheit zu
vermitteln, sondern ihr in einem mäeutischen Prozess bei der Interessensformulierung
und standortgebundenen Wahrheitsfindung beiseite zu stehen.99 So war Morgenthau
darum bemüht breiteren Bevölkerungsschichten Zugang zu Bildung zu ermöglichen,

94 Viel wurde zu Morgenthaus Vietnam-Kritik bereits geschrieben: Jennifer W. See, »A Prophet
without Honour: Hans Morgenthau and the War in Vietnam, 1955-1965« in: Pacific Historical
Review 70, Nr. 3 (2001); Ellen Glaser Rafshoon, »A Realist’s Moral Opposition to War: Hans
J. Morgenthau and Vietnam« in: Peace & Change 26, Nr. 1 (2001) und Lorenzo Zambernar-
di, »The Impotence of Power: Morgenthau’s Critique of American Intervention in Vietnam« in:
Review of International Studies 37, Nr. 3 (2011).

95 Hans J. Morgenthau, »We Are Deluding Ourselves in Vietnam« in: New York Times Maga-
zine, 18. April 1965.

96 Hans J. Morgenthau, »Firing Line Interview with William F. Buckley: LBJ and the Intellec-
tuals« (gesendet am: 12. Januar 1967), S. 2, http://stanford.io/1esVW42, abgerufen am:
19. September 2013.

97 Hans J. Morgenthau, Vietnam and the United States, Washington 1965.
98 Hans J. Morgenthau, »The Purpose of Political Science« in: James C. Charlesworth (Hg.), A

Design for Political Science: Scope, Objectives, and Methods, Philadelphia 1966.
99 Rösch, The Human Condition of Politics, aaO. (FN 40), S. 12.

446 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 446

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


damit sie das kritische Potential entwickeln, ihre Aufgaben als Bürger wahrzuneh-
men.100 Jahrzehntelang war er deshalb in der Erwachsenenbildung tätig. Während seiner
Zeit an der Universität in Kansas City gab Morgenthau Kurse für die Keneseth Israel
Beth Shalom Gemeinde und in Chicago arbeitete er bis zu seiner Emeritierung auch für
das Adult Education Council of Greater Chicago.101 Am deutlichsten wird Morgenthaus
Mäeutik jedoch, wenn wir uns nochmal seiner Vietnam-Kritik zuwenden. Im Mai 1965
nahm er an einem teach-in teil. Bedeutsam daran ist nicht, dass er auch hier seine Kritik
am Vietnamkrieg zur Sprache brachte, sondern dass er zusammen mit Arthur Schlesinger,
einem Verfechter der amerikanischen Involvierung, auftrat.102 Die Teilnehmer wurden
also mit Argumenten für und gegen den Vietnamkrieg konfrontiert und hatten die Mög-
lichkeit, darauf aufbauend ihre eigene Position zu formulieren.

Wissenschaft als kritisches Korrektiv des politischen status quo, da machte Morgent-
hau sich keine Illusionen,103 bezahlt diese öffentliche Rolle aber mit einem hohen Preis
und setzt sich damit zum Teil persönlichen Angriffen aus. So schrieb Morgenthau:

»A political science which is true to its moral commitment ought at the very least to
be an unpopular undertaking … It cannot help being a subversive and revolutionary
force with regard to certain vested interests … For it must sit in continuous judgment
upon political man and political society, measuring their truth, which is in good part
a social convention, by its own. By doing so, it is not only an embarrassment to society
intellectually, but it becomes also a political threat to the defenders or the opponents
of the status quo or to both; for the social conventions about power, which political
science cannot help subjecting to a critical – and often destructive – examination, are
one of the main sources from which the claims to power, and hence power itself,
derive.«104

Morgenthau selbst wiederfuhr dies mehrere Male. Für sein Eintreten für die Oder-Nei-
ße-Grenze wurde er von konservativer Seite in Deutschland scharf kritisiert,105 während
1970 seine Kandidatur für die Präsidentschaft der American Political Science Association

100 Dies trifft auch auf Arendt zu, weswegen Karl-Heinz Breier ihr Wissenschaftsverständis als
Bürgerwissenschaft charakterisiert. Siehe: ders., Hannah Arendt zur Einführung, Hamburg
2011, S. 7.

101 Siehe: Container 3 und 91, Manuscript Division, Library of Congress, Washington, D.C.
102 Louis B. Zimmer, Vietnam War Debate: Hans J. Morgenthau and the Attempt to Halt the

Drift into Disaster, Lanham 2011, S. 120. Ähnliches findet sich in Morgenthaus Beteiligung
am The University of Chicago Roundtable zur »Crisis in Indo-China«, der von der NBC am
21. März 1954 gesendet wurde (Container 87, Manuscript Division, Library of Congress
Washington D.C.).

103 Diese Erkenntnis findet sich auch in neuerer Forschung. Vgl. Brent Steele, »Of “Witch’s
Brews” and Scholarly Communities: The Dangers and Promises of Academic Parrhesia« in:
Cambridge Review of International Affairs 23, Nr. 1 (2010), S. 53.

104 Hans J. Morgenthau, »Reflections on the State of Political Science« in: Review of Politics 17,
Nr. 4 (1955), S. 446–7.

105 Joachim Freiherr von Braun, »Einführung« in: Hans J. Morgenthau, Das Interesse der At-
lantischen Gemeinschaft: Der Status Quo in Deutschland? (Archiv für Christlich-Demokra-
tische Politik, Konrad-Adenauer-Stiftung, 01-156-022/2).

447 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 447

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


auf Grund seines Vietnam-Engagements scheiterte.106 Das Vietnam eine Zäsur in der
öffentlichen Wahrnehmung Morgenthaus darstellt, lässt sich auch aus folgendem Zitat
aus der National Review vom 15. Juni 1965 ablesen: »Professor Hans Morgenthau’s hy-
peractive role as a protester against our policy in Vietnam is embarrassing many of his
friends, and may even be embarrassing to himself, who is not used to the kind of self-
exposure he is submitting to or to the company he finds himself keeping.«107

Unpopularität war jedoch nicht die einzige Folge seines Engagements. Auch vor per-
sönlichen Übergriffen blieb Morgenthau nicht gefeit. Nach Beginn seiner Kritik am
Vietnamkrieg wurde seine Expertise von keiner Regierungsorganisation mehr angefragt,
woran er, dies zeigen Briefe aus seinem Nachlass, zeitlebens schwer trug. Am bekann-
testen jedoch ist die sogenannte ›Operation Morgenthau‹108. Diese FBI-Operation diente
dem Sammeln von belastendem Material, um es gegen Morgenthau verwenden und sei-
nem Ruf als Wissenschaftler gefährden zu können. Allerdings, so scheint es, wurde nichts
Verwertbares gefunden, da es nie zu einer öffentlichen Anklage kam.

Mit diesem elitistischen Ansatz, dass die Praktikabilität des Politischen auf ein Kon-
trollsystem aus Politikern und Wissenschaftlern reduzierte, führte Morgenthau parado-
xerweise jedoch seinerseits das Politische in eine Krise, aus der er es nicht befreien konnte.
Morgenthau ließ mit seinem Ansatz, der stark auf einzelne Individuen setzte, die als
›freischwebende Intelligenz‹ im Sinne Karl Mannheims agieren, irrationale und emotio-
nale Elemente des menschlichen Handelns unberücksichtigt, die er an anderer Stelle so
vehement einforderte.109 Auch auf Grund seiner eigenen Erfahrungen, war seine Furcht
vor einer Vermassung der Gesellschaft zu groß, als dass er auf die Gewährleistung des
Politischen durch die Gesellschaft selbst vertrauen konnte. Seine radikaldemokratische
Konzeption des Politischen, die auf die Etablierung einer Weltgemeinschaft zielte und
auf seinem Machtverständnis als menschliche Autopoiesis fußte,110 blieb seltsam unge-
nutzt, als fürchtete Morgenthau seine eigene Courage. Erst neuere Ansätze ebnen hierfür
den Weg. Zwar lässt sich aus Roland Bleikers Analyse zivilgesellschaftlichen Engage-
ments schließen,111 dass Morgenthaus Furcht nicht unbegründet war, doch zeigen An-
tonio Negri and Michael Hardt in ihren Studien, dass eine Differenzierung zwischen
Menschenansammlung (›crowd‹), Mob, Masse und ›multitude‹ konzeptionelle Klarheit
schaffen kann und die Möglichkeit bietet Morgenthaus ›enthusiastischen Begriff des Po-

106 Lebow, The Tragic Vision, aaO. (FN 6), S. 245 und Murielle Cozette, »Reclaiming the Critical
Dimension of Realism: Hans J. Morgenthau and the Ethics of Scholarship« in: Review of
International Studies 34, Nr. 1 (2008), S. 17. Siehe auch: Container 4, Manuscript Division,
Library of Congress, Washington D.C.

107 Container 20, Manuscript Division, Library of Congress, Washington D.C.
108 So Morgenthau in einem Brief an Martin F. Herz vom 14. Mai 1969 (Container 27, Manuscript

Division, Library of Congress, Washington, D.C.). Auch: Michael Cox, »Hans J Morgenthau,
Realism, and the Rise and Fall of the Cold War« in: Michael C. Williams (Hg.), Realism
Reconsidered. The Legacy of Hans Morgenthau in International Relations, Oxford 2007,
S. 184 und Cozette, Reclaiming the Critical Dimension of Realism, aaO. (FN 106), S. 17.

109 Hans J. Morgenthau, »Reaction to the Van Doren Reaction« in: New York Times Magazi-
ne, 22. November 1959.

110 Vgl. Morgenthau, Politics among Nations, aaO. (FN 69), S. 559.
111 Vgl. Roland Bleiker, Popular Dissent, Human Agency and Global Politics, Cambridge 2000.

448 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 448

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


litischen‹ vor einer elitistischen Eingrenzung zu bewahren. Die drei erstgenannten Be-
griffe sind bei Hardt und Negri negativ besetzt und symbolisieren Morgenthaus Furcht.
Die Masse zerstört jegliche Möglichkeit der subjektiven Selbstwahrnehmung, denn »the
essence of the masses is indifference: all differences are submerged and drowned.«112 Und
obwohl auch Menschensammlungen und der Mob soziale Effekte haben können, so
agieren doch beide, dass impliziert schon der alltägliche Sprachgebrauch, nicht als Summe
der Entscheidungen selbstbestimmer Menschen, sondern sind für Hardt und Negri pas-
siv und bedürfen der Führung.113 Die ›multitude‹ hingegen ist, ähnlich Morgenthaus
Machtbegriff, ein der Zukunft zugewandter Begriff,114 der das Zusammenkommen von
Individuen charakterisiert, die sich aktiv und gemeinsam an der Gestaltung ihrer Le-
benswelten beteiligen wollen und diesem Bedürfnis räumlichen Ausdruck verleihen. Auf
diese Weise, so zeigt sich Costas Douzinas überzeugt,115 lassen sich neue Erkenntnisse
über die gegenwärtigen Demonstrationen auf den Plätzen dieser Welt gewinnen. Tahrir,
Taksim, Syntagma, Koenji, Zuccotti, und der Schlossplatz116 sind keine existentiellen
Gefahren für Demokratien, wie es von Politikern immer wieder impliziert wird, sondern
der räumliche Ausdruck von Dissens, dessen Entfaltungsmöglichkeit für Demokratien
existentiell ist, da der Moment des Politischen, der sich in diesen Demonstrationen ent-
lädt, in einen konstanten Raum der Elastizität, um in Morgenthaus Diktum zu bleiben,
überführt wird und die Möglichkeit bietet politische Subjektivität zu generieren.

V. Schlussbemerkungen

Zu Beginn dieses Artikels wurde Reichwein beigepflichtet, dass die IB davon profitieren
würde Morgenthau wieder zu lesen. Das bedeutet jedoch nicht, wie Michael Williams
anmerkte, lediglich eine pflichtbewusste, dem IB-Kanon geschuldete Referenz zu vor
allem Politics Among Nations, sondern ein kritisches Studium von Morgenthaus gesam-
ten Werk unter der Prämisse welchen Beitrag dies zu einem nuancierteren Verständnis
internationaler Politik im 21. Jahrhundert leisten kann.117

Neuere Realismus-Lesarten beziehen sich dabei vor allem auf Morgenthaus episte-
mologische Beiträge, die Erkenntisgewinn durch Skeptizismus und Selbstreflexivität
diskutierten. Damit schliesst der klassische Realismus eine Lücke in den IB, da die meis-
ten anderen Theorien auf einer vorgegebenen Ontologie basieren und epistemologischen
Fragestellungen kaum Beachtung schenken. Ziel dieser Realismus-Lesarten ist es jedoch

112 Michael Hardt und Antonio Negri, Insurrections. Constitutent Power and the Modern Sta-
te, Minneapolis 1999, S. xiv.

113 Ibid., S. 100.
114 Michael Hardt und Antonio Negri, Commonwealth, Cambridge 2009, S. 244.
115 Costas Douzinas, Philosophy and Resistance in the Crisis, Cambridge 2013. Siehe auch:

Christian Volk, »Zwischen Entpolitisierung und Radikalisierung – Zur Theorie von Demo-
kratie und Politik in Zeiten des Widerstands« in: Politische Vierteljahresschrift 54, Nr. 1
(2013).

116 Zu Stuttgart 21 siehe: Winfried Thaa, »Stuttgart 21 – Krise oder Repolitisierung der reprä-
sentativen Demokratie?« in: Politische Vierteljahresschrift 54, Nr. 1 (2013).

117 Williams, The Realist Tradition and the Limits of International Relations, aaO. (FN 5), S. 82.

449 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 449

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


nicht nur zu einem tiefergehenden Verständnis der internationalen Politik zu gelangen,
sondern auch aktiv zu einer demütigeren, dabei aber mehr an den Bedürfnissen der Men-
schen orientierten Politikgestaltung beizutragen. Dieser Aufgabe widmet sich unter an-
derem gegenwärtig ein internationales Forschungsnetzwerk und erste Ergebnisse werden
mittlerweile sichtbar.118

Ein Studium von Morgenthaus Werk lohnt sich jedoch nicht nur um epistemologi-
schen Fragestellungen in den IB mehr Gewicht zu verleihen, sondern trägt auch normativ
dazu bei, Politikwissenschaft als wichtiges Korrektiv sozio-politischer Entscheidungs-
prozesse gesellschaftlich zu verankern. Hierzu hat dieser Artikel einen Beitrag geleistet.
Trotz seiner Unzulänglichkeiten, stärkt Morgenthaus Begriff des Politischen unser Be-
wusstsein für die zunehmende Entpolitisierung in der Moderne und führt uns dessen
Konsequenzen für Demokratien vor Augen. Die Reduktion von Demokratien auf Ver-
waltungsfragen, deren Lösungen von einer positivistisch geprägten, scheinbar absoluten
Rationalität vorbestimmt werden und politische Entscheidungen als alternativlos prä-
sentieren, führt mitnichten zu einem friedlicheren Zusammenleben. Im Gegenteil, der
Hochmut zu glauben, dass mittels sozialer Planung119 sozialer Frieden zu erzeugen sei,
führt laut Morgenthau bei den Bürgern entweder zu Aphatie oder Gewaltexessen.120

Steigende Politikverdrossenheit und globale Protestbewegungen legen nahe, dass Mor-
genthaus Schlussfolgerungen auch heute noch Gültigkeit besitzen. Stattdessen erlaubt es
Morgenthaus Begriff des Politischen menschlichen sozio-politischen Gestaltungswillen
zur Entfaltung kommen zu lassen, in dem es den Raum bietet, in einem kollektiven Ar-
gumentationsprozess um die gesellschaftliche Ausgestaltung zu ringen. Dieser Prozess
ist, wie angedeutet, durchaus konfliktbeladen, da Gegensätze offen zu Tage treten, aber
gewaltfrei, da alle, auch gegensätzliche Interessen diesen Prozess mitgestalten und somit
gesellschaftlichen Einfluss nehmen können.121 Um diesen Prozess gewährzuleisten und
die Entpolitisierung rückgängig zu machen, ist eine kritische wissenschaftliche Evaluie-
rung allerdings nicht ausreichend, sondern bedarf einer pluralen Strategie aus individu-
eller humanistischer Bildung und gesamtgesellschaftlichen Lernprozessen, die es Bür-
gern selbst ermöglicht in lokalen Austauschprozessen sich aktiv an der Gestaltung ihrer
Lebenswelten zu beteiligen.122

118 Siehe: http://bit.ly/1aQhMus, abgerufen am 19. September 2013 und z.B. Hartmut Behr,
»Global Security and Public Discourse: A Morgenthauian Approach« in: Oliver Daddow,
Ian Hall, und Mark Bevir (Hg.), Interpreting Global Security, London 2013.

119 Hans J. Morgenthau, »The Limitations of Science and the Problem of Social Planning« in:
Ethics 54, Nr. 3 (1944).

120 Morgenthau, Decline of Democratic Government, aaO. (FN 50).
121 Ähnliches findet sich bei: Frank-Olaf Radtke, Kulturen sprechen nicht. Die Politik grenz-

überschreitender Dialoge, Hamburg 2011.
122 Siehe hierzu: Behr, Peace, Temporality, and the Vivacity of Differences, aaO. (FN 16).

450 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 450

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430


Zusammenfassung

Der Begriff des Politischen ist ein bisher wenig beachteter, doch zentraler Begriff im
Denken von Hans Morgenthau. Bereits vor seiner Emigration setzte er sich kritisch mit
Carl Schmitts Begriff des Politischen auseinander und argumentierte, dass nicht alle
Konflikte durch Rechtsprechung gelöst werden können und müssen. Im Gegenteil, die
Austragung von Konflikten, jedoch nicht im absoluten Schmittschen Sinne, war für
Morgenthau Grundlage für die Aufrechterhaltung des politischen Raumes; für Mor-
genthau die Basis für Demokratien. Durch seine Erfahrungen in der Weimarer Republik
fürchtete Morgenthau die sukzessive Abschaffung dieses Raumes durch eine fortschrei-
tende Ideologisierung, Technologisierung und Szientifizierung. Um dieser Entwicklung
entgegenzutreten, trat Morgenthau für eine Tugendlehre für Politiker ein und sah Wis-
senschaftler in der Pflicht, sich in einem mäeutischen Prozess kritisch an der Aufrecht-
erhaltung des Politischen zu beteiligen.

Summary

Hans Morgenthau’s concept of the political is a relatively little addressed, though being
central to his thought. Even before his emigration to the United States, he critically en-
gaged with Carl Schmitt’s conceptualisation, arguing that not all conflicts can or have to
be solved through jurisdiction. Rather, conflicts, but not in the absolute Schmittian sense,
were for Morgenthau the fundament for the perpetuation of the political realm; a realm
which Morgenthau considered to be the basis of democracies. However, due to his
Weimar experiences, Morgenthau saw the political in danger and aimed to confront this
rising depoliticisation. In order to do so, Morgenthau promoted an ethics of responsi-
bility for politicians and considered it the duty of scholars to critically accompany this
process of repoliticisation through a maieutic process.

Felix Rösch, Depoliticisation and Modernity. On the Centrality of the Notion of the
Political in the Thought of Hans J. Morgenthau

451 Felix Rösch · Entpolitisierung in der Moderne 451

ZfP 60. Jg. 4/2013

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 10:36:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2013-4-430

