
268 Hegemonie und sozialer Wandel

die ausOpfern selbstbewusste Aktivistinnenmachen.Und dieMachtverhältnisse stellen

dieZitierungspraktikendesEmpörungsdiskurses aufDauer.Auf dieseWeise lassennor-

mierendeMachtverhältnisseDiskurse für Praktiken sprechenundPraktiken fürDiskur-

se handeln.Die kollektive Zitierung jedesDiskurses, selbst eines radikaldemokratischen

wie den der Empörung, geht mit Asymmetrien undMachteffekten einher.Macht stiftet

soziale Verhältnisse, so die Devise, die sich ethnographisch erhärtete. In dieser Hinsicht

ist das theoretisches Axiom »Keine Praxis ohne Diskurs, kein Diskurs ohne Praxis« wie

folgt zu erweitern: Wo Diskurse von Praktiken zitiert werden, da ist eine normierende

Macht amWerk. Und diese Macht heißt hier: Versammlung.

3.2 Wiederholung, Erfahrung und Raum

An diesem Punkt stellt sich die Frage: Wie sedimentieren die prinzipiell fluiden Macht-

verhältnisse in den Gruppen? Wie werden aus anfangs losen Beziehungen von Ak-

tivistinnen jahrelang aktive Versammlungen? Um dies zu klären, hilft der Blick auf

das scheinbar Selbstverständliche: dieWiederholung von Praktiken. Wenn ständig wie-

derholte Praktiken dort eine Ordnung stabilisieren, wo zuvor keine war, dann ist das

erklärungsbedürftig. Die Tatsache, dass sich die beobachteten Protestkollektive durch

ständig wiederholte Praktiken reproduzieren, ist nicht selbstverständlich. Vor allem

im hiesigen Fall: Es sind alles Versammlungen, die 2011 mit den Mobilisierungen der

Indignados entstanden und zumindest bis Mitte 2017 fortbestehen. Damit bilden die

beobachteten Gruppen Ausnahmen. Sie bestehen fort, während sich fast alle anderen

Empörtengruppen in der Großstadt Barcelona bereits vor Jahren auflösten.17 Was hält

diese drei Asambleas lebendig?Was treibt diese Aktivistinnen an, sichmehr als drei Jahre

nach den ursprünglichen Protesten der Indignados weiter zu engagieren?

Die herkömmliche Protestforschung würde drei Faktoren unterstreichen, die das

Überleben der beobachteten Gruppen begünstigen. An erster Stelle steht der geogra-

phische Faktor. Gerade die beiden Empörtenversammlungen, die Assemblea La Marina

und die Assemblea Sant Martí, bilden sich in ärmeren Quartieren, in denen zwar die

Folgen der Wirtschaftskrise besonders stark spürbar ist, in denen es aber vor den Pro-

testen der Indignados kaum Gruppen gibt, die den Unmut der ansässigen Bevölkerung

politisieren (vgl.Mansilla 2015a: 86f.). BeideGruppen verschaffen sich deshalb eine hohe

Legitimität, weil sie konkrete und lokale Fragen aufgreifen. Eng damit verbunden ist,

zweitens, der humane Faktor. Alle Kollektive besitzen charismatische Führungsfiguren,

welche die restlichen Aktivistinnen antreiben und für sie als Vorbild agieren. Die lang-

jährige offizielle Sprecherin der PAH Barcelona, Ada Colau, ist dafür ein prägnantes

Exempel. Colau zeichnet sich so sehr als öffentliches Gesicht der PAH aus, dass sie

Mitte 2014 die linksalternative Wählerplattform Guanyem Barcelona (später: Barcelona en

Comú) anführt und ein Jahr später sogar zur Bürgermeisterin Barcelonas gewählt wird.

Drittens scheint der thematische Faktor zentral. Die Kollektive greifen Fragen auf, die

der Protestzyklus von 2011 zwar aufgeworfen hatte, die aber damals meist abstrakt und

17 Die Dynamik der Empörtengruppen fiel in Spanien sehr unterschiedlich aus. In Madrid, der Hoch-

burg der Proteste von 2011, blieben die Versammlungen von Indignados auf Quartiersebene sehr

viel längere Zeit als in Katalonien aktiv (vgl. García 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IV Wütende Körper, empörte Praxis 269

vage blieben. Diese Unbestimmtheit mochte sich 2011 noch als Vorteil erweisen und als

breite Identifikationsfläche fungieren (Kap. III.2).Doch in den Folgejahren, als dieWirt-

schaftskrise nicht abklingt, sind zusehends konkrete Positionierungen vonnöten. Das

tut die PAHbesonderswirksam, indemsie in ganzSpanien gegendasMassenphänomen

der Zwangsräumungen politisiert und ganz konkret tausende Zwangsräumungen im

Land verhindert. Damit werden viele Betroffene politisiert und an Praktiken des zivilen

Ungehorsams herangeführt.

So relevant diese Faktoren sind,man darf sie nicht schlicht aufzählen, sondernmuss

sie präziser einordnen.Anders als herkömmliche Ansätze unterstreicht die hiesige post-

strukturalistische Perspektive, dass es keine reine Wiederholung gibt, sondern dass je-

de Reproduktion von Praktikenmit ihrer Transformation einhergeht. Dass die Kollekti-

ve Führungsfiguren besitzen und prägnante Fragen artikulieren, ist somit eher als Fol-

ge denn als Ursache ständig wiederholter Praktiken zu betrachten. Stabilisierte Praxis-

muster wirken performativ, sie selbst bringen charismatische Anführerinnen, prägnan-

te ForderungenundüberraschendeProtestrepertoires hervor.Der geographische Faktor

trifft seinerseits einen wichtigen Punkt: Die beobachteten Gruppen antworten gleich-

sam auf eine räumliche Leerstelle. Die Asambleas von La Marina und Sant Martí artiku-

lieren politische Forderungen, die in ihren Quartieren als implizite, aber sehr mächtige

Bedürfnisse – nach einer funktionierenden Infrastruktur – präsent waren. Diese Arti-

kulation impliziter Bedürfnisse wird in diesem Schritt noch eine wichtige Rolle spielen.

Zunächst jedochmöchte ich grundsätzlicher ansetzen.Wie es denbeobachtetenVer-

sammlungen gelingt, zu sedimentieren, kann sich vielleicht klären, wenn die Praktiken

untersucht werden, die sich dort fortwährend wiederholen.Was zeichnet die ständig wie-

derholtenPraktikenaus?DieserLeitfragegehtder vorliegendeSchritt nach.Esdürfteüber-

raschen,dass sich die Praktiken in allen drei Versammlungenweniger durch eine beson-

dere Radikalität auszeichnen als vielmehr durch eine gewisse Ausrichtung ihrer Prak-

tiken. Im Rekurs auf Ulle Jäger (2014) verteidige ich eine provokante Kernidee: Die be-

obachteten Protestgruppen halten sich deshalb so gut, weil ihre Versammlungen einem

Therapiesetting gleichen. In den Gruppen artikulieren die Mitglieder ihre Erfahrungen

aus und teilen sie mit anderen. Trotz der stets präsenten Machtverhältnisse fühlen sich

die Teilnehmerinnen im Gruppenalltag (meist) regelrecht aufgehoben, sie machen aus

ihrem Zusammenkommen einen geschützten Raum, in dem sie die eigene Verletzlich-

keit ausdrücken und mit anderen teilen. Diese Erfahrung prägt die Aktivistinnen zu-

tiefst. Eine solche basale Erfahrung von Gemeinschaft und die damit verbundene Über-

windung eines vereinzelten Leidens zeichnet ihre Alltagspraktiken aus.18 Die drei Grup-

pen erringen eine solche Stabilität,weil sie sich,mit Jäger gesagt, als »Frei-Räume« kon-

stituieren, in denen sich sowohl Leidens- als auch Ermächtigungserfahrungen kollektiv

artikulieren lassen. Beides trägt den Gegenentwurf zumStatus quo, dem sich alle Grup-

pen verschreiben.

Dies scheint mir die Kernerklärung für die überraschende Langlebigkeit der beob-

achteten Asambleas. Die folgenden Ausführungen untermauern den ersten Teil dieser

18 Zu meiner kulturalistischen, anWolfgang Eßbach angelehnten Konzeption des Erfahrungsbegrif-

fes und seiner Einbindung in das hier entwickelte Praxis- und Artikulationsverständnis: Kap. VI.3.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


270 Hegemonie und sozialer Wandel

These, indem ich darauf eingehe, wie die Aktivistinnen Verletzlichkeiten kollektiv aus-

drücken undwie sich die Versammlung verräumlicht.DieThese lässt sich allerdings erst

in ihrer vollen Reichweite verstehen, wenn dazu der nächste Schritt hinzugenommen

wird.Und auch der spätere Schritt zur Subjektivierung (Kap. IV.5) wird ein besseres Ver-

ständnis für die Leidenserfahrungen, aber auch die kollektive Ermächtigen derjenigen

erlauben, um die sich diese Ethnographie dreht.

In diesem Schritt sei zunächst dargestellt, wie in den Gruppen eine emotionale, ex-

pressive und kollektiv geprägte Praxis Gestalt annimmt.Dafür hilft der Blick in die PAH,

und zwar anhand des Ausschnittes aus einem Interviewmit der langjährigen Aktivistin

Anna Sans.19 Auf die Einstiegsfrage, wie sie zur Aktivistin wurde, antwortet sie:

Es war ein langsamer Prozess. Bei der PAH gibt es keine Aktivisten im klassischen Sin-

ne. Zur Plattform gehen Leute, die Angst haben, die das Grundlegendste zu verlieren

drohen. Als ich zur PAH Barcelona kam, spürte ich in der Willkommensversammlung

eine riesige Beklommenheit. Alle Teilnehmerinnen teilten dieselbe Angst. Ich hielt

das nicht durch, verließ das Treffen, stieg in die U-Bahn. Und dann dachte ich mir:

»Aber Anna, wohin gehst Du, was machst Du nur? Ich muss sprechen, mir Hilfe ho-

len.« Also ging ich zurück. Just als ich in den Raum trat, wurde ich aufgerufen: »Die

nächste Rednerin in der Liste: Anna Sans.« Ich nahm das Mikro und sprach. Und dann

geschah ein Hilfsbombardement: »Tu dies Anna, tu jenes Anna.Morgenwirst Du nicht

arbeiten können, sondern Dir einen Anwalt holen müssen, der Dir in Deinem Fall wei-

terhilft.«

So fing alles an. Ich war zuvor weder Aktivistin gewesen nochMitglied einer Partei.

Zur PAH kommst Du mit Deinem Problem. Dort siehst Du dann, was vor sich geht,

was für ein soziales Drama sich abspielt. Ein Drama mit Gesichtern und Eigennamen.

(Sans, 14.4.2017)

Die Passage versprachlicht, was bei jeder Versammlung der PAH eine schwer fassbare

Atmosphäre von »Beklommenheit« und »Angst« bleibt, die viele Neuankömmlinge wie

Anna oft auf Anhieb nicht zu versprachlichen wagen. Anfangs traut sich kaum jemand,

die eigene Krisenlage gegenüber anderen offenzulegen undmit ihnen zu überlegen,was

sich dagegen unternehmen ließe. Eindrücklich ist hierfür der zweite Zitatabschnitt, der

mit dem Wechsel vom Pronomen »Du« und »Deinem Problem« zur Passivkonstrukti-

on »was vor sich geht« die existentielle Krisensituation verallgemeinert und zum gesell-

schaftlichen Phänomen macht: »Dort [bei der PAH] siehst Du dann, was vor sich geht,

was für ein soziales Drama sich abspielt. Ein Dramamit Gesichtern und Eigennamen.«

Sans verschiebt sodenFokus vomsubjektivenErlebenhin zueinemallgemeinenGesche-

hen (»ein soziales Drama«), während sie zugleich dieses Geschehen vermenschlicht, es

mit Eigennamen – hier: ihre eigene Geschichte – ausstattet.

Sans’ Worte zeigen, wie es den allermeisten Betroffenen geht, die zur PAH stoßen.

Sie haben Angst, fühlen sich hilflos und sind verunsichert. Jeder und jede trägt Leidens-

erfahrungen in die Versammlung hinein (vgl. Suárez 2017). Die Neuankömmlinge stoßen

meist in einem desolaten Zustand zur Plattform. Viele weinen, schluchzen, schaffen es

19 Anders als üblich führe ich hier die Interviewte in ihremEigennamenan, da das Leitfadeninterview

mit ihr auch publizistischen Zwecken diente. Siehe: Lluis 2017a.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IV Wütende Körper, empörte Praxis 271

zuweilen kaum, ihren Fall inWorte zu fassen (dazu: Kap. IV.5). Dass Teilnehmende ähn-

lichwie Sans die Sitzung abrupt verlassen, gehört zurNormalität bei der PAH.Die Platt-

form adressiert dieseHilflosigkeit aktiv, schonmit der Eröffnungsfrage jeder Versamm-

lung: »Wie geht es uns heute?« Regelmäßig betonen die erfahrenen Aktivistinnen: »Jetzt

seid Ihr nicht mehr allein! Jetzt beginnt der gemeinsame Kampf!« Diese Aufforderung

ist mehr als ein Hilfsangebot, sie verweist auf die grundsätzliche Gesellschaftsdiagnose

der PAH – und ihr Politisierungsangebot, um den festgestellten Zustand der Hilflosig-

keit zu überwinden. Oftmals bleibt beides zwar implizit, bisweilen kommt es aber sehr

klar zur Sprache. So etwa bei einerDiskussion rund umdie Rolle der Sozialämter bei der

Bereitstellung sozialenWohnraums (PAH, 14.7.2015). Alle Versammelten sind sich einig,

dass die Ämter angesichts einer »Lawine von Fällen« (Zwangsräumungen) handlungs-

unfähig seien. Sodann stellt die Moderatorin fest: »Man muss es klar sagen: Heute ste-

hen wir vor einer neuen sozialen Wirklichkeit. Viele ausgegrenzte Menschen sind nicht

mehr in der Lage, sich allein zu verteidigen.« Es folgt allgemeine Zustimmung.Eine jun-

ge ecuadorianische Frau fügt dem emphatisch hinzu: »Und gerade deshalb müssen wir

die Handlungschancen der PAHweiter stärken!«

Die kollektive Artikulation einer geteilten Verletzlichkeit Hier das vereinzelte Leiden der Be-

troffenen,dortdiePAHalskollektiverErmächtigungshebel–unterderBrillediesesDua-

lismus behandelt die Plattform die Leidenserlebnisse derjenigen, die zu ihr stoßen. Vor

allem sprengt diese existenzielleHilflosigkeit dieGrenzen vondivergentenKlassenlagen

und separaten Milieuzugehörigkeiten. Menschen der untersten sozialen Schichten sto-

ßen zur Plattform, von der aus Pakistan eingewanderten fünfköpfigen Familie über den

Langzeitarbeitslosen bis hin zur Drogenabhängigen. Doch bei der PAH beteiligen sich

ebenfalls Leute, die früher zur Mittelschicht zählten und wohl niemals geglaubt hätten,

jemals in die ausweglose Lage zugeraten,nichtmehr ihreHypothek oder ihreMiete zah-

len zu können. Zu letzteren gehört die Interviewpartnerin Anna Sans. Zur Frage,wie die

PlattformMenschen unterschiedlicher Herkunft zusammenführe, erzählt Sans:

Das war für mich eine weitere Lernerfahrung. Als ich mich etwa stundenlang mit an-

deren PAH-Aktivistinnen in eine Bankfiliale einschloss, merkte ich erst, wie verschie-

den meine Mitstreiterinnen waren. Es wurde geschrien, Papiere zerrissen, Parolen

skandiert. Anfangs verletzte mich das, ich dachte mir: »Was ist hier los? Ich halte es

nicht mehr aus.« Langsam lernte ich, mich wohlzufühlen und anzupassen. Ich lernte,

mit anderen umzugehen, sie so zu nehmen, wie sie sind. Und auch mich selbst zu ak-

zeptieren – all das war eine Herausforderung. Am Ende wurden all diese Fragen fast

wichtiger als mein »eigentlicher« Fall. (Sans, 14.4.2017)

Die Passage legt dar, dass die Plattform zwar in ihrem Diskurs eine Wir-Identität

schafft, die a priori alle einschließt und als handlungsfähige Akteure würdigt, dass aber

de facto diese neue Identität nur schwer zu verwirklichen ist. Auf der einen Seite stehen

jene, die schreien, Papiere zerreißen und Parolen skandieren, auf der anderen Seite

jene anderen wie Anna Sans, denen das (noch) schwerfällt. Diese Unterschiede lassen

sich aber durch gemeinsame Protestpraktiken überwinden. Die Leidenserfahrungen

der Einzelnen lassen sich mittels kollektiver Lernprozesse verarbeiten, die aus dispa-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


272 Hegemonie und sozialer Wandel

raten Denk- und Handlungsschemata verbindende, ja regelrecht vergemeinschaftende

Horizonte schaffen.20

Die Aktivistinnen der Plattform teilen Erfahrungen der Verarmung und des sozialen

Abstiegs. So gut wie alle Aktivistinnen der über 200 PAH-Versammlungen in Spanien

erfahren, wie ihr Lebensalltag durch drohende Zwangsräumungen geschädigt, gerade-

zu blockiert wird. Diese Verletzung ist nicht abstrakt, sondern drängt sich unmittelbar

auf, wird buchstäblich am eigenen Körper erlitten. Zwangsräumungen, Drohungen der

Gläubiger, ökonomischePrekarität undArbeitslosigkeitwerden vondenSubjekten sinn-

lich erfahren, sie legen eine geteilte Verletzlichkeit offen. Der schillernde, von Butler (vgl.

2016: 171ff.) geprägte und auf theoretischemTerrain (siehe: Kap.VI.3) noch einzuführen-

de Begriff der Verletzlichkeit unterstreicht:Menschen sind sinnlicheWesen, ihre Körper

haben Bedürfnisse, die verletzt werden und erneut eingefordert werden müssen. Stän-

dig tobt ein Kampf um den Schutz menschlichen Lebens, um die Überwindung der er-

littenen Verletzungen – vor allem in Krisenkontexten wie dem spanischen.

Eine besonders dramatische und bei der PAH sehr alltägliche Verletzungserfahrung

geschieht dort, wo Menschen zwangsgeräumt werden oder unmittelbar vor einer sol-

chen Räumung stehen. Das Grundbedürfnis, »A benötigt eine Unterkunft, um ein wür-

devolles Leben zu führen«, ist in diesen Fällen gebrochen.21 Die Verletztheit der Betrof-

fenen zeigt sich am ganzen Körper. Stärker als dieWorte, diemeist gebrochen,mit Zorn

und Tränen, artikuliert werden, sprechen die Gesichter und Körper der Versammelten.

Augenringe in bleichenGesichtern, zitterndeHände, nervöse Gesten,Ungeduld, Erwar-

tung unmittelbarer Hilfe, Wutausbrüche und Stimmungsschwankungen verraten un-

mittelbar, dass bei den Betroffenen soziale Notstände herrschen, die bis zum Suizid-

versuch führen können. Diese elementare Verletztheit versetzt die Betroffenen in einen

Ausnahmezustand und blockiert ihre Subjektivität.

Nun werden bei der PAH Verletzungen nicht nur passiv erlitten, sondern auch aktiv

zur Sprache gebracht und mit anderen geteilt. Das kollektive Teilen von Verletzungs-

erfahrungen stemmt sich gegen die Vereinzelung, der man sich ausgesetzt fühlte, bevor

manzurVersammlung stieß.Kann ichmeine Leidenserfahrungen inWorte fassen,kann

ichdasgegenüber anderen tunundsogarnochoffen für ihreErlebnissebleiben?Das sind

die Lernprozesse, von denen Anna spricht und von denen sie behauptet: »AmEnde wur-

den sie fastwichtiger alsmein ›eigentlicher‹ Fall.« (Sans, 14.4.2017) Immerwiederwird in

den Gruppen festgestellt, dass die gesellschaftliche Wirklichkeit von rauem Individua-

lismus und unerbittlichen Konkurrenzkämpfen geprägt sei.

Ein gelingendes und »weniger verletztes« Leben ist nicht in dieser Gesellschaftmög-

lich, sondern nur in einer anderen, gerechteren und solidarischeren, so lautet der ge-

meinsame Grundtenor aller Asambleas. Sie treten alle an als ein Gegenentwurf zu einer

Gesellschaft, die als vereinzelnd, ungerecht und entwürdigend erfahren wird. Dies ver-

deutlichen die in den Gruppen gerufenen Slogans. DasMotto Luchar, crear, poder popular!

20 Erfahrungen sindmit Artikulationspraktiken verwoben, sie bewegen sich auf ihrer Rückseite (Kap.

IV.4).

21 Den Begriff der gebrochenen Bedürfnisstruktur habe ich dem Ansatz von Nancy Fraser (1994:

252–256) entnommen.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IV Wütende Körper, empörte Praxis 273

(Kämpfen, schaffen, populareMacht!) bei der Assemblea SantMartí genausowie die Lo-

sungen Sí se puede! (Ja, es geht!) oder Im-pah-rables! (Unaufhaltbar!) der PAH fallen so gut

wie immer in aufgeladenen Augenblicken, wenn Erfolge gefeiert oder Krisen bewältigt

werdenmüssen.Diese Slogans werden nicht nur skandiert, sie lösen Emotionen bei den

Teilnehmerinnen aus. Als etwa ein langjähriger Aktivist namens Paco nach jahrelangem

Streit mit der Verwaltung und dank dem Engagement der PAH endlich in eine Sozial-

wohnung ziehen darf, erlebt die Versammlung einen affektiven Ausbruch.Minutenlang

wird gerufen: Sí se puede! Paco, sí se puede!Der Angesprochene bricht in Tränen aus, er um-

armt die um ihn herum Sitzenden – Bekannte wie Unbekannte – und stimmt selbst in

die Siegesrefrains ein (PAH, 21.4.2015).

Diese Versprachlichung und das Teilen der eigenen Verletzlichkeit sind für alle

Versammlungen typische, stetig wiederholte Praktiken. Locker angelehnt an Jürgen

Habermas definiere ich sie als expressive Praktiken. Expressiv meint, dass die Subjekte

mit derartigen Praktiken ein ihnen »privilegiert zugängliches Erlebnis vor einem Pu-

blikum enthüllen« (Habermas 1982: 436). Die Bezeichnung »expressiv« weist auf zwei

zentrale Aspekte hin. Wenn einerseits die Subjekte ihre Verletzlichkeit gegenüber an-

deren offenlegen, dann überschreiten sie hiermit eine Grenze. Leidenserfahrungen und

Verletzlichkeiten werden nicht mehr als eine private Angelegenheit zurückgehalten,

sondern gegenüber anderen enthüllt. Andererseits ist diese Enthüllung daran geknüpft,

in der Gruppe Resonanz zu mobilisieren. Die Tränen, das Schluchzen oder die Bitte

um Hilfe eines Betroffenen muss von den restlichen Versammelten als glaubwürdig

eingeschätzt werden, zuweilen löst es bei ihnen sogar ähnliche Zustände aus. Dann

wird das Leid einer Person nicht als ein nur privates Unglück betrachtet, für das nur sie

verantwortlich ist, sondern als Symptom struktureller Ungleichheiten. So sensibel die

Versammlungen gegenüber einzelnen Leidenserfahrungen sind, ihre Antwort darauf ist

stets die einer politischen Artikulationspraxis, die auf strukturelle Veränderungen zielt.

Expressive Praktiken ziehen eine Grenze zwischen einem Innen- und einem Außen-

raum, sie unterscheiden eine feindliche Umwelt von der freien Innenwelt der Versamm-

lung. Dabei vollziehen sich diese Grenzziehungen oft sehr unscheinbar. Bei der Assem-

blea La Marina etwa gehört es zur Routine, dass die Teilnehmerinnen bei ihrer Ankunft

und noch vor Versammlungsbeginn, sich ein Bier, einen Tee oder ein anderes Getränk

aus dem Kühlschrank ihres Lokals holen und dann mit den anderen anstoßen. Schnell

stellt sich (mit und ohne Alkohol) eine lockere Stimmung ein, über dies und jenes wird

gesprochen und gewitzelt, Hände geschüttelt, Wangen geküsst und Körper umarmt.

Eher denn nur als ein politisches Kollektiv versteht sich nicht nur diese Versammlung

als Gemeinschaft von Vertrauten, sie hält Nähe, gegenseitiges Verständnis und Unter-

stützung für mindestens genauso wichtig wie die Forderungen, die sie erhebt und die

Aktionen, die sie durchführt. Der Innenraum aller Gruppen wird damit wahrlich, mit

Sprache und stummen Praktiken, bewusst und unbewusst, von allen gemeinsam zum

Anderen der feindlichen Außenwelt gemacht. Der Raum der Versammlung erscheint als

eine solidarische(re)Wirklichkeit, in der eine relative Autonomie herrscht, in der relativ

symmetrische soziale Beziehungen bestehen (vgl. Polletta 1999: 11ff., auch: Kap. III.4).22

22 Dies heißt nicht, wie im vorherigen Schritt betont, dass die Kollektivemachtfreie Räume sind, aber

dass dort die Machtverhältnisse weniger als illegitime Unterdrückung denn als Notwendigkeit er-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


274 Hegemonie und sozialer Wandel

Um zu verstehen, wie die Versammlungen zu einer solidarischen Wirklichkeit wer-

den, hilft der Ansatz Ulle Jägers (2014) weiter. Jäger beschreibt auf der Subjektebene ei-

nen Prozess, der sich auch kollektiv bei den beobachteten Gruppen vollzieht. Um inten-

sive, schwer artikulierbare Erlebnissewie die besprochenen zu artikulieren, bedarf es ei-

nes langwierigenProzesses,den Jäger als »Frei-Raum-Schaffen«bezeichnet.Bei Jäger ist

es ein therapeutisches Setting,hier sind es dieVersammlungen,denen es jeweils gelingt,

»die Aufmerksamkeit auf den Körper in seiner leiblichen Dimension, auf das Hier-und-

Jetzt, zu lenken« (Jäger 2014: 246). Die Aufmerksamkeit wird ganz auf das eigene Kör-

perempfinden zentriert. Die Beteiligten konzentrieren sich auf das,was sie unmittelbar

somatisch und emotional erleben, darauf, wie sich ihr Körper anfühlt. So entfaltet sich

ein Prozess der Selbstfokussierung, in dem die Teilnehmerinnen aktiv aus ihrem kör-

perlichen Erleben heraus gewisse Themen und Fragen »zum Sprechen« bringen (s.u.).

Hier kommteszunächstdarauf an,dassdieseSelbstfokussierungauf einen schützenden

Raumangewiesen ist, den Jäger voraussetzen kann,der aber imhiesigen Fall erst entste-

henmuss. Es sind die Versammlungen. Sie sind die gefühlten »Frei-Räume«, die relativ

abgeschirmten Kontexte, in denen die Versammelten ihre Verletzlichkeit teilen können,

in denen über Gefühlslagen und Bedürfnisverletzungen gesprochen werden kann.

Es kommt darauf an, den Charakter der Versammlungen als »Frei-Raum« und ihre

oben besprocheneVermachtung nicht gegeneinander auszuspielen, sondern sie als zwei

Seiten eines Phänomens zu betrachten.23 Bei denAsambleas herrscht beides vor,Macht-

verhältnisse und gelebte Solidarität. Diese speist sich aus einem basalen Gleichheitsan-

spruch. Anders als im Rest der Gesellschaft legt bereits das räumliche Setting der Ver-

sammlung ein nichthierarchisches Arrangement der Beteiligten nahe. Die Gleichwer-

tigkeit der Versammelten realisiert sich im Raum, so lässt es sich pointieren. Die simple

Anordnung der Beteiligten im Kreis ist bereits ein Versprechen darauf, dass die in der

Versammlung realisierte Ordnung symmetrischer und von größerer Empathie geprägt

sein könnte als die hegemonialen sozialen Verhältnisse.Die Abbildung einer Sitzung der

Assemblea La Marina versinnbildlicht es:

scheinen, um die Kohäsion der Kollektive zu stärken, sie zeitlich wie räumlich zu stabilisieren (vgl.

Scott 1990: 118f., dazu: Kap. VI.4.

23 Die Charakterisierung der Versammlungen als »Frei-Raum« ist nur ein – freilich wichtiges – Merk-

mal dieses sozialen Raumes. Die politischen Versammlungen, die diese Studie betrachtet, lassen

sich auch als Räume der Macht, der Performativität oder sogar der Demokratie fassen. Eine Be-

zeichnung schließt die anderen nicht aus.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IV Wütende Körper, empörte Praxis 275

Abb. 15: Assemblea LaMarina im Jahr 2015

Quelle: ateneuengranatge.com (mit freundlicher Genehmigung der Mit-

glieder des Ateneu L’Engranatge)

Die Versammlung als sozialer Raum Das obige Bild hält eine typische (größere) Sitzung der

Assemblea La Marina fest. Das Setting soll kurz beschrieben werden: Eine Gruppe von

vielleicht 30 Menschen sitzt im Kreis. Alle sehen sich, alle werden gesehen. Die Mode-

ratorinnen heben sich nicht räumlich ab, prinzipiell kann jeder das Wort ergreifen und

als Sprecher agieren. So einfach diese Ordnung ist, so unwahrscheinlich ist sie zugleich.

In einer Versammlung von Gleichen zu sitzen (oder zu stehen), ist keineswegs selbstver-

ständlich, sondern für diemeisten Teilnehmerinnen etwas sehr Besonderes.Wo sonst in

der Gesellschaft lässt sich in einer Gruppe – relativ – frei und gleichberechtigt sprechen

und anderen zuhören? Wo sonst legt schon allein die räumliche Ordnung, in der man

sich bewegt, nahe, dassman dieselben Rechtewie das Gegenüber besitzt, dass hier prin-

zipiell alle gleichrangig sein könnten? Gerade in Spanien, wo weder an Schulen noch an

Universitäten oder an Arbeitsplätzen demokratische Strukturen eine traditionell starke

Rolle spielen, indenenvieleRäumlichkeiten selbstHierarchien (etwa inFormvonPulten)

enthalten, stechen solche auf Gleichberechtigung zielende Arrangements hervor. Einen

derartigenOrt anzutreffen,andembasisdemokratischeVersammlungen stattfinden, ist

bereits in sich selbst ein politisches Ausnahmephänomen. Und als solches wird es von

den zahlreichen Menschen wahrgenommen, die ab 2011, mit der Entstehung des Em-

pörungsdiskurses, in solchen symmetrischen Settings erstmals zu politisch handlungs-

mächtigen Aktivistinnen subjektiviert werden.

Nun sind die Versammlungen nicht a priori geschützte und relativ symmetrische

Räume, sie werden erst zu solchen gemacht. Wie Jägers Begriff des »Frei-Raum-Schaf-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


276 Hegemonie und sozialer Wandel

fens« unterstreicht, schaffen sich die Praktiken, die Verletzlichkeiten und Leidenserleb-

nisse kollektiv ausdrücken,»ihre«Räume.DiesePraktikenwirken verräumlichend, sie las-

sen durch ihre gemeinsame Praxis ein spezifisches Gefüge von Zeichen, Ritualen, Kör-

pern und Infrastrukturen entstehen, den physischen Versammlungsraum. Mit Marti-

na Löw (2001: 224) gesprochen, ist jede verräumlichende Praxis eine Syntheseleistung,

die materielle und symbolische Komponenten verknüpft. Im hiesigen Fall gehören zur

VerräumlichungHandlungsroutinenwiedieAufmerksamkeit unddasErnstnehmendes

Gegenübers genauso wie Sprachregelungen, etwa die ständige Nachfrage, wie es denn

denVersammelten gehe. Zur verräumlichenden Praxis gehört aber auch, dass der physi-

scheOrt geschaffenwird, an demsie sich abspielt: Die Stühle, auf denen die Versammel-

ten sitzen, sowie deren kreisförmige Anordnung, die ihre prinzipielle Gleichheit mar-

kiert, gehören genauso dazu wie die unproblematische Bereitstellung eines physischen

Ortes, an demman sich relativ abgeschirmt von der Außenwelt versammeln kann.

Sobald die Versammlung als ein abgeschirmter Raumentstanden ist,wirkt sie selbst

stabilisierend auf die Praktiken zurück, die sie hervorbrachten und ständig neu hervor-

bringen. Schon allein die Tatsache, dassman sich trifft, dass den Anwesenden ein physi-

scher Ort zur Verfügung steht, der nur für den Versammlungszweck gemietet oder ge-

kauftwurde undder keiner Einzelperson, sondern formal allen gehört,24 fordert die Ver-

sammelten implizit dazu auf, sich symmetrischundexpressiv auszutauschen.Dies zeigt

sich, wenn man einige Minuten vor Sitzungsbeginn zum Ort kommt, in dem die Ver-

sammlung stattfinden wird. Einige Aktivistinnen arrangieren bereits die Stühle kreis-

förmig. Informell tauscht man sich bereits darüber aus, welche Fragen für die heutige

Sitzungwichtig seinkönnten.Neuankömmlingewerdenproaktiv angesprochenundda-

zu angeregt, sich möglichst am Anfang vorzustellen und kurz darzustellen, was sie zur

Plattformgebracht hat.Die Versammlung begünstigt, vor demBeginn der Sitzung, aber

vor allen indieser,ganzbestimmtePraktiken–während sie andere sanktioniert.Als zum

Beispiel bei derAssembleaLaMarina einMitglied allzuharschdasWort an sich reißtund

seine Meinung (über das Grundeinkommen) gegenüber den anderen durchsetzen will,

wird ihmEinhalt geboten (LaMarina, 16.12.2014).Er sei, so dieModeratorin,nicht allein,

sondern müsse, dass sehe er wohl selbst, wenn er die vielen Gesichter um sich herum

sehe, anderen auch zuhören können. In dieser Hinsicht Sinne darf die Charakterisie-

rung der Versammlungen als »Frei-Räume« nicht vergessenmachen, dass der kollektive

Ausdruck der Verletzlichkeit in den Versammlungen klaren normativen Mustern folgt,

die auch als solche eingefordert werden. Die normierendeMacht in der Gruppe panzert

nicht nur interne Asymmetrien, sondern zudemdenCharakter der Versammlung als ei-

nen symmetrischen »Frei-Raum«.

Nun ist nicht jede Person unmittelbar begeistert von den Möglichkeiten, die sich in

einer symmetrischen Versammlung bieten. Viele stellt es vor gehörige Herausforderun-

gen. Den wenigsten ist anfangs klar, wie sich an diesem Ort mit seinem ungewohnten

Setting und seinen ungewohnten Dynamiken zu verhalten haben. Man versetze sich in

dieGedankenwelt einesMenschen,der erstmals an einerSitzungderPAHteilnimmt: Ich

komme her, damitmirmit derHypothek geholfenwird, die ich nichtmehr zahlen kann.

24 Die Versammlungen nehmen dann die juristische Form von Vereinen (asociaciones) an.

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


IV Wütende Körper, empörte Praxis 277

Mir geht es schlecht, ich schlafe seitWochen kaum, ich bin seit Monaten oder sogar Jah-

ren arbeitslos – und jetzt muss ich mich auch noch in dieser komplizierten Versamm-

lung zurechtfinden, in der so viel von mir verlangt wird, in der ich mich auch noch für

andere als Aktivist einbringen soll? Derartige Reaktionen zeigen gerade bei der PAH vie-

le Neuankömmlinge. Dies äußern sie meist weniger durchWörter als durch nonverbale

Gesten wie Kopfschütteln, Verwunderung oder Unverständnis für die komplexen Deli-

berationsverfahren.Oft verlassen die sogenannten »Neuen« die Treffen abrupt, oft nicht

(nur) ausAngstwieAnnaoben,sondern (auch) imÄrgerdarüber,dass siedieHilfe,die sie

unmittelbar erwarteten, erst dann bekommen werden, wenn sie sich auf die Asamblea

einlassen. Solche anfänglichen Irritationserfahrungen geschehen bei allen Gruppen.25

Die je nachdem irritierende oder anziehende Innenwelt der Versammlung zwingt

die Teilnehmerinnen dazu, ihren Lebensalltag zu unterbrechen. An Treffen teilzuneh-

men, an denen man mit Anderen konfrontiert ist, die sich in einer Situation befinden,

die der eigenen mehr oder weniger gleicht, verändert die Perspektive. Die eigenen Er-

fahrungen werden dezentriert und kontextualisiert – dies nicht nur in dramatischen Si-

tuationen, sondern ganz regelmäßig im Versammlungsalltag. Beispielsweise bewertet

die Assemblea LaMarina regelmäßig in ihren Sitzungen ihre öffentlichen Aktionen oder

Demonstrationen. Zunächst kommen sehr persönliche Perspektiven, je nachdem posi-

tiver oder negativer geprägt, zum Zuge. Beispielhaft dafür ist eine Sitzung, zu der ei-

ner der Sprecher der Gruppe, Víctor, verspätet hinzustößt (LaMarina, 19.3.2015). Dieser

wirkt fahrig und angespannt. Sichtlich zerstreut hört er zunächst der Debatte zu, die

anfangs unverfänglich um Tagespolitik kreist. Doch nach kaum fünf Minuten fällt allen

auf, dass Víctor etwas loswerden möchte. »Was ist denn?«, fragt Paco, ein älterer Akti-

vist, einer der Iaioflautas der Gruppe.26 »Buff, schwer zu sagen, ich war gerade bei einem

Treffen der Quartiersvereine. Die sind alle passiv und unwillig, sich zu mobilisieren –

von uns verlangen sie aber ganz viel, sie fragen schon, wann die nächste Demo für die

Metro stattfindet…« (ebd.), so Víctors zunächst noch wortkarge Antwort.

Im Anschluss beginnt aber eine interessante Debatte, die der nächste Schritt wei-

ter untersuchen wird. Hier kommt es auf die Raschheit an, mit der allen Anwesenden

auffällt, dass Víctor augenscheinlich bedrückt ist. Prompt bricht der Redefluss ab, alle

Aufmerksamkeit richtet sich auf die Befindlichkeit des Sprechers, obwohl es dafür kei-

nen wichtigen inhaltlichen Anlass gibt. Das Setting der Versammlung selbst fordert da-

zu auf, dass die Teilnehmerinnen sich gegenseitig ihre Erfahrungen erzählen. Es geht in

diesem prinzipiell offenen Raum nicht nur, aber auch darum, sich gegenseitige Erleb-

nissemitzuteilen, vergangene, aktuelle oder eben noch zumachende. Vergleichbar zum

25 So trauen sich die Putzfrauen, die zur Assemblea La Marina stoßen, um die Korruption in der

Wohnsiedlung Can Clos publik zu machen und dafür bei der Aktivistengruppe Unterstützung zu

mobilisieren, anfangs kaum (etwa am 4.12. und 11.12.2014 vor je 17 Anwesenden), öffentlich zu

sprechen – stetsmuss eine Sprecherin der Versammlung,María, als ihr Sprachrohr fungieren. Zwei

Jahre später gehören dann diese Frauen zu den etablierten Aktivistinnen der Assemblea und sind

regelmäßig an deren Sitzungen wie Aktionen beteiligt.

26 Unter Iaioflautas versteht man in Spanien politisierte Seniorengruppen, die im Zuge der Proteste

der Indignados entstanden. Sie engagieren sich vornehmlich gegen Rentenkürzungen, mobilisie-

ren sich aber auch für viele andere Anliegen, oft – wie hier – als Teil von Empörtenversammlungen

(vgl. Schwarz 2019, Aranguren et al. 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


278 Hegemonie und sozialer Wandel

Therapiesetting, das Jäger beschreibt, richtet sich der Fokus der Versammelten konsti-

tutiv auf das Gegenüber und dessen Befindlichkeit.

Mindestens genausowichtigwie die Forderungen,die dieseVersammlungen artiku-

lieren, ist, wie ihre Artikulationen zustande kommen, wie die Gruppen diskutieren und

mobilisieren.Und diesesWie führt zu einemProzess, in demalle Teilnehmerinnen dazu

aufgefordert sind, sich einzubringen, sich gegenüber den Anderen »zu öffnen«. Genau

diese Expressivität des eigenen Erlebens und das damit verbundene Eingehen auf das

Gegenüber erweist sich als ein entscheidendes Merkmal der Praktiken in den beobach-

teten Versammlungen. Allerdings ist damit erst eine Facette der Praktiken begriffen, die

in den Asambleas fortwährend wiederholt werden. Der von Jäger adaptierte Begriff des

»Frei-Raum-Schaffens« weist darauf hin, dass die Artikulation der eigenen Verletzlich-

keit weit mehr als nur eine individuelle oder kollektive Bewältigungsstrategie ist. Durch

diekollektiveAusführungvonVerletzungenwirdetwasNeuesgeschaffen:DieVersamm-

lung als ein symmetrischer und solidarischer Raum, in dem sich die Aktivistinnen ge-

genüber dem bedrohlichen Außenraum der Gesellschaft geborgen fühlen. Zwar ist zur

Beschaffenheit des Raumes der Asamblea noch einiges zu sagen (dazu: Kap. IV.6), der

nächste Schritt verfolgt jedoch zunächst eine konkrete Frage weiter: Was bringen die

Praktiken inderVersammlung,außerdieser selbst,nochalles hervor?Was entstehtNeu-

es durch dieWiederholung?

3.3 Fokussierung, die geordnete Performativität

Bislang wurde rekonstruiert, wie Praktiken über Zitierungen undWiederholungen eine

relativ gefestigte Gestalt annehmen. Zunächst zeigte die Auseinandersetzung mit den

Machtverhältnissen in den Versammlungen, wie das Verhalten in den beobachteten

Gruppen asymmetrisch reguliert wird und bestimmte Zitierungen auf Dauer gestellt

werden. Dann wurde ersichtlich, wie kollektive Praktiken, die eine geteilte Verletz-

lichkeit ausdrücken, ebenfalls die Versammlung als geschützten Raum hervorbringen.

Dieser wird als »Frei-Raum« erfahren – was wiederum Praktiken verstetigt. Beide

Schritte zeigen, wie Praktiken in Zeit und Raum so sedimentieren, dass sie Kollektive

schaffen. In der Tat ist der Sedimentierungsbegriff eine wichtige Säule dieser Studie. Er

historisiert den formalistischen Artikulationsbegriff von Laclau/Mouffe und legt offen,

wie Artikulationen alsmaterialisierte Praktiken geschehen,wie sie imDurchgang durch

konkrete Machtverhältnisse, verletzliche Körper und physische Räume wirken.

Doch das ist nur der eine Teil des Arguments. Der andere lautet, dass der Artikulati-

onsbegriff von Laclau/Mouffe unvollständig zeigt, wie neue Bedeutungen entstehen. Für

die Hegemonietheorie entsteht das schöpfende Moment von Artikulationen stets durch

die Abgrenzung gegenüber einem konstitutiven Außen, das Bedeutungsketten unter-

bricht, destabilisiert und zur Reartikulation zwingt. Allerdings bleibt hiermit nur un-

vollständig geklärt, wie neuer Sinn entsteht. Diese Leerstelle wiegt gerade im Kontext

aktuellerTheoriedebatten schwer, in denen der Begriff der Emergenz als –meist obskur

bleibende –Formel fällt, umdie Gebrochenheit undDynamik sozialer Strukturen zu be-

zeichnen. Diese Leerstelle gilt es zu bearbeiten, indem der Begriff der Performativität

von Judith Butler aufgegriffen wird. Jede Praxis wiederholt oder zitiert, so Butler, nicht

nur tradierteBedeutungen,siebringtdesgleichenneueBedeutungenhervor.Mittels iro-

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

