268

Hegemonie und sozialer Wandel

die aus Opfern selbstbewusste Aktivistinnen machen. Und die Machtverhiltnisse stellen
die Zitierungspraktiken des Emporungsdiskurses auf Dauer. Auf diese Weise lassen nor-
mierende Machtverhiltnisse Diskurse fiir Praktiken sprechen und Praktiken fiir Diskur-
se handeln. Die kollektive Zitierung jedes Diskurses, selbst eines radikaldemokratischen
wie den der Empé6rung, geht mit Asymmetrien und Machteffekten einher. Macht stiftet
soziale Verhiltnisse, so die Devise, die sich ethnographisch erhirtete. In dieser Hinsicht
ist das theoretisches Axiom »Keine Praxis ohne Diskurs, kein Diskurs ohne Praxis« wie
folgt zu erweitern: Wo Diskurse von Praktiken zitiert werden, da ist eine normierende
Macht am Werk. Und diese Macht heif3t hier: Versammlung.

3.2 Wiederholung, Erfahrung und Raum

An diesem Punket stellt sich die Frage: Wie sedimentieren die prinzipiell fluiden Macht-
verhiltnisse in den Gruppen? Wie werden aus anfangs losen Beziehungen von Ak-
tivistinnen jahrelang aktive Versammlungen? Um dies zu kldren, hilft der Blick auf
das scheinbar Selbstverstindliche: die Wiederholung von Praktiken. Wenn stindig wie-
derholte Praktiken dort eine Ordnung stabilisieren, wo zuvor keine war, dann ist das
erklirungsbediirftig. Die Tatsache, dass sich die beobachteten Protestkollektive durch
stindig wiederholte Praktiken reproduzieren, ist nicht selbstverstindlich. Vor allem
im hiesigen Fall: Es sind alles Versammlungen, die 2011 mit den Mobilisierungen der
Indignados entstanden und zumindest bis Mitte 2017 fortbestehen. Damit bilden die
beobachteten Gruppen Ausnahmen. Sie bestehen fort, wihrend sich fast alle anderen
Empértengruppen in der GroRstadt Barcelona bereits vor Jahren auflésten.”” Was hilt
diese drei Asambleas lebendig? Was treibt diese Aktivistinnen an, sich mehr als drei Jahre
nach den urspriinglichen Protesten der Indignados weiter zu engagieren?

Die herkémmliche Protestforschung wiirde drei Faktoren unterstreichen, die das
Uberleben der beobachteten Gruppen begiinstigen. An erster Stelle steht der geogra-
phische Faktor. Gerade die beiden Empértenversammlungen, die Assemblea La Marina
und die Assemblea Sant Marti, bilden sich in 4rmeren Quartieren, in denen zwar die
Folgen der Wirtschaftskrise besonders stark spiirbar ist, in denen es aber vor den Pro-
testen der Indignados kaum Gruppen gibt, die den Unmut der ansidssigen Bevolkerung
politisieren (vgl. Mansilla 2015a: 86f.). Beide Gruppen verschaffen sich deshalb eine hohe
Legitimitit, weil sie konkrete und lokale Fragen aufgreifen. Eng damit verbunden ist,
zweitens, der humane Faktor. Alle Kollektive besitzen charismatische Fithrungsfiguren,
welche die restlichen Aktivistinnen antreiben und fiir sie als Vorbild agieren. Die lang-
jahrige offizielle Sprecherin der PAH Barcelona, Ada Colau, ist dafiir ein prignantes
Exempel. Colau zeichnet sich so sehr als offentliches Gesicht der PAH aus, dass sie
Mitte 2014 die linksalternative Wihlerplattform Guanyem Barcelona (spiter: Barcelona en
Comu) anfithrt und ein Jahr spiter sogar zur Biirgermeisterin Barcelonas gewihlt wird.
Drittens scheint der thematische Faktor zentral. Die Kollektive greifen Fragen auf, die
der Protestzyklus von 2011 zwar aufgeworfen hatte, die aber damals meist abstrakt und

17 Die Dynamik der Emportengruppen fiel in Spanien sehr unterschiedlich aus. In Madrid, der Hoch-
burg der Proteste von 2011, blieben die Versammlungen von Indignados auf Quartiersebene sehr
viel lingere Zeit als in Katalonien aktiv (vgl. Garcia 2018).

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IV Wiitende Kérper, empérte Praxis

vage blieben. Diese Unbestimmtheit mochte sich 2011 noch als Vorteil erweisen und als
breite Identifikationsfliche fungieren (Kap. I11.2). Doch in den Folgejahren, als die Wirt-
schaftskrise nicht abklingt, sind zusehends konkrete Positionierungen vonnéten. Das
tut die PAH besonders wirksam, indem sie in ganz Spanien gegen das Massenphinomen
der Zwangsriumungen politisiert und ganz konkret tausende Zwangsriumungen im
Land verhindert. Damit werden viele Betroffene politisiert und an Praktiken des zivilen
Ungehorsams herangefiihrt.

So relevant diese Faktoren sind, man darf sie nicht schlicht aufzihlen, sondern muss
sie praziser einordnen. Anders als herkdmmliche Ansitze unterstreicht die hiesige post-
strukturalistische Perspektive, dass es keine reine Wiederholung gibt, sondern dass je-
de Reproduktion von Praktiken mit ihrer Transformation einhergeht. Dass die Kollekti-
ve Fithrungsfiguren besitzen und priagnante Fragen artikulieren, ist somit eher als Fol-
ge denn als Ursache stindig wiederholter Praktiken zu betrachten. Stabilisierte Praxis-
muster wirken performativ, sie selbst bringen charismatische Anfiithrerinnen, prignan-
te Forderungen und tiberraschende Protestrepertoires hervor. Der geographische Faktor
trifft seinerseits einen wichtigen Punkt: Die beobachteten Gruppen antworten gleich-
sam auf eine riumliche Leerstelle. Die Asambleas von La Marina und Sant Marti artiku-
lieren politische Forderungen, die in ihren Quartieren als implizite, aber sehr michtige
Bediirfnisse — nach einer funktionierenden Infrastruktur — prisent waren. Diese Arti-
kulation impliziter Bediirfnisse wird in diesem Schritt noch eine wichtige Rolle spielen.

Zunichstjedoch mochte ich grundsitzlicher ansetzen. Wie es den beobachteten Ver-
sammlungen gelingt, zu sedimentieren, kann sich vielleicht kliren, wenn die Praktiken
untersucht werden, die sich dort fortwihrend wiederholen. Was zeichnet die stindig wie-
derholten Praktiken aus? Dieser Leitfrage geht der vorliegende Schritt nach. Es diirfte itber-
raschen, dass sich die Praktiken in allen drei Versammlungen weniger durch eine beson-
dere Radikalitit auszeichnen als vielmehr durch eine gewisse Ausrichtung ihrer Prak-
tiken. Im Rekurs auf Ulle Jiger (2014) verteidige ich eine provokante Kernidee: Die be-
obachteten Protestgruppen halten sich deshalb so gut, weil ihre Versammlungen einem
Therapiesetting gleichen. In den Gruppen artikulieren die Mitglieder ihre Erfahrungen
aus und teilen sie mit anderen. Trotz der stets prasenten Machtverhiltnisse fithlen sich
die Teilnehmerinnen im Gruppenalltag (meist) regelrecht aufgehoben, sie machen aus
ihrem Zusammenkommen einen geschiitzten Raum, in dem sie die eigene Verletzlich-
keit ausdriicken und mit anderen teilen. Diese Erfahrung pragt die Aktivistinnen zu-
tiefst. Eine solche basale Erfahrung von Gemeinschaft und die damit verbundene Uber-
windung eines vereinzelten Leidens zeichnet ihre Alltagspraktiken aus.™ Die drei Grup-
pen erringen eine solche Stabilitit, weil sie sich, mit Jager gesagt, als »Frei-Riume« kon-
stituieren, in denen sich sowohl Leidens- als auch Ermichtigungserfahrungen kollektiv
artikulieren lassen. Beides trigt den Gegenentwurf zum Status quo, dem sich alle Grup-
pen verschreiben.

Dies scheint mir die Kernerklirung fiir die iiberraschende Langlebigkeit der beob-
achteten Asambleas. Die folgenden Ausfithrungen untermauern den ersten Teil dieser

18 Zumeiner kulturalistischen, an Wolfgang Effbach angelehnten Konzeption des Erfahrungsbegrif-
fes und seiner Einbindung in das hier entwickelte Praxis- und Artikulationsverstandnis: Kap. VI.3.

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN

269


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

270

Hegemonie und sozialer Wandel

These, indem ich darauf eingehe, wie die Aktivistinnen Verletzlichkeiten kollektiv aus-
driicken und wie sich die Versammlung verraumlicht. Die These ldsst sich allerdings erst
in ihrer vollen Reichweite verstehen, wenn dazu der nichste Schritt hinzugenommen
wird. Und auch der spitere Schritt zur Subjektivierung (Kap. IV.5) wird ein besseres Ver-
stindnis fur die Leidenserfahrungen, aber auch die kollektive Ermichtigen derjenigen
erlauben, um die sich diese Ethnographie dreht.

In diesem Schritt sei zunichst dargestellt, wie in den Gruppen eine emotionale, ex-
pressive und kollektiv gepragte Praxis Gestalt annimmt. Dafiir hilft der Blick in die PAH,
und zwar anhand des Ausschnittes aus einem Interview mit der langjahrigen Aktivistin
Anna Sans.” Auf die Einstiegsfrage, wie sie zur Aktivistin wurde, antwortet sie:

Es war ein langsamer Prozess. Bei der PAH gibt es keine Aktivisten im klassischen Sin-
ne. Zur Plattform gehen Leute, die Angst haben, die das Grundlegendste zu verlieren
drohen. Als ich zur PAH Barcelona kam, spiirte ich in der Willkommensversammlung
eine riesige Beklommenbheit. Alle Teilnehmerinnen teilten dieselbe Angst. Ich hielt
das nicht durch, verlie das Treffen, stieg in die U-Bahn. Und dann dachte ich mir:
»Aber Anna, wohin gehst Du, was machst Du nur? Ich muss sprechen, mir Hilfe ho-
len.« Also ging ich zurlick. Just als ich in den Raum trat, wurde ich aufgerufen: »Die
nidchste Rednerin in der Liste: Anna Sans.« Ich nahm das Mikro und sprach. Und dann
geschah ein Hilfsbombardement: »Tu dies Anna, tujenes Anna. Morgen wirst Du nicht
arbeiten kénnen, sondern Dir einen Anwalt holen miissen, der Dir in Deinem Fall wei-
terhilft.«

So fing alles an. Ich war zuvor weder Aktivistin gewesen noch Mitglied einer Partei.
Zur PAH kommst Du mit Deinem Problem. Dort siehst Du dann, was vor sich geht,
was fiir ein soziales Drama sich abspielt. Ein Drama mit Gesichtern und Eigennamen.
(Sans, 14.4.2017)

Die Passage versprachlicht, was bei jeder Versammlung der PAH eine schwer fassbare
Atmosphire von »Beklommenheit« und »Angst« bleibt, die viele Neuankommlinge wie
Anna oft auf Anhieb nicht zu versprachlichen wagen. Anfangs traut sich kaum jemand,
die eigene Krisenlage gegeniiber anderen offenzulegen und mit ihnen zu iiberlegen, was
sich dagegen unternehmen lief3e. Eindriicklich ist hierfiir der zweite Zitatabschnitt, der
mit dem Wechsel vom Pronomen »Du« und »Deinem Problem« zur Passivkonstrukti-
on »was vor sich geht« die existentielle Krisensituation verallgemeinert und zum gesell-
schaftlichen Phinomen macht: »Dort [bei der PAH] siehst Du dann, was vor sich geht,
was fir ein soziales Drama sich abspielt. Ein Drama mit Gesichtern und Eigennamen.«
Sansverschiebt so den Fokus vom subjektiven Erleben hin zu einem allgemeinen Gesche-
hen (»ein soziales Drama«), wihrend sie zugleich dieses Geschehen vermenschlicht, es
mit Eigennamen - hier: ihre eigene Geschichte — ausstattet.

Sans’ Worte zeigen, wie es den allermeisten Betroffenen geht, die zur PAH stof3en.
Sie haben Angst, fithlen sich hilflos und sind verunsichert. Jeder und jede trigt Leidens-
erfahrungen in die Versammlung hinein (vgl. Sudrez 2017). Die Neuankdémmlinge stofRen
meist in einem desolaten Zustand zur Plattform. Viele weinen, schluchzen, schaffen es

19 Andersalsiblich fiihreich hierdie Interviewte in ihrem Eigennamen an, da das Leitfadeninterview
mitihr auch publizistischen Zwecken diente. Siehe: Lluis 2017a.

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IV Wiitende Kérper, empérte Praxis

zuweilen kaum, ihren Fall in Worte zu fassen (dazu: Kap. IV.5). Dass Teilnehmende dhn-
lich wie Sans die Sitzung abrupt verlassen, gehért zur Normalitit bei der PAH. Die Platt-
form adressiert diese Hilflosigkeit aktiv, schon mit der Eroffnungsfrage jeder Versamm-
lung: »Wie geht es uns heute?« Regelmiflig betonen die erfahrenen Aktivistinnen: »Jetzt
seid Ihr nicht mehr allein! Jetzt beginnt der gemeinsame Kampfl« Diese Aufforderung
ist mehr als ein Hilfsangebot, sie verweist auf die grundsitzliche Gesellschaftsdiagnose
der PAH - und ihr Politisierungsangebot, um den festgestellten Zustand der Hilflosig-
keit zu iberwinden. Oftmals bleibt beides zwar implizit, bisweilen kommt es aber sehr
klar zur Sprache. So etwa bei einer Diskussion rund um die Rolle der Sozialimter bei der
Bereitstellung sozialen Wohnraums (PAH, 14.7.2015). Alle Versammelten sind sich einig,
dass die Amter angesichts einer »Lawine von Fillen« (Zwangsriumungen) handlungs-
unfihig seien. Sodann stellt die Moderatorin fest: »Man muss es klar sagen: Heute ste-
hen wir vor einer neuen sozialen Wirklichkeit. Viele ausgegrenzte Menschen sind nicht
mehr in der Lage, sich allein zu verteidigen.« Es folgt allgemeine Zustimmung. Eine jun-
ge ecuadorianische Frau fiigt dem emphatisch hinzu: »Und gerade deshalb miissen wir
die Handlungschancen der PAH weiter stirken!«

Die kollektive Artikulation einer geteilten Verletzlichkeit Hier das vereinzelte Leiden der Be-
troffenen, dort die PAH als kollektiver Ermichtigungshebel — unter der Brille dieses Dua-
lismus behandelt die Plattform die Leidenserlebnisse derjenigen, die zu ihr stof3en. Vor
allem sprengt diese existenzielle Hilflosigkeit die Grenzen von divergenten Klassenlagen
und separaten Milieuzugehorigkeiten. Menschen der untersten sozialen Schichten sto-
Ren zur Plattform, von der aus Pakistan eingewanderten finfkopfigen Familie iiber den
Langzeitarbeitslosen bis hin zur Drogenabhingigen. Doch bei der PAH beteiligen sich
ebenfalls Leute, die frither zur Mittelschicht zihlten und wohl niemals geglaubt hitten,
jemals in die ausweglose Lage zu geraten, nicht mehr ihre Hypothek oder ihre Miete zah-
len zu konnen. Zu letzteren gehort die Interviewpartnerin Anna Sans. Zur Frage, wie die
Plattform Menschen unterschiedlicher Herkunft zusammenfiihre, erzihlt Sans:

Das war flir mich eine weitere Lernerfahrung. Als ich mich etwa stundenlang mit an-
deren PAH-Aktivistinnen in eine Bankfiliale einschloss, merkte ich erst, wie verschie-
den meine Mitstreiterinnen waren. Es wurde geschrien, Papiere zerrissen, Parolen
skandiert. Anfangs verletzte mich das, ich dachte mir: »Was ist hier los? Ich halte es
nicht mehr aus.« Langsam lernte ich, mich wohlzufithlen und anzupassen. Ich lernte,
mit anderen umzugehen, sie so zu nehmen, wie sie sind. Und auch mich selbst zu ak-
zeptieren — all das war eine Herausforderung. Am Ende wurden all diese Fragen fast
wichtiger als mein »eigentlicher« Fall. (Sans, 14.4.2017)

Die Passage legt dar, dass die Plattform zwar in ihrem Diskurs eine Wir-Identitdt
schafft, die a priori alle einschlief3t und als handlungsfihige Akteure wiirdigt, dass aber
de facto diese neue Identitit nur schwer zu verwirklichen ist. Auf der einen Seite stehen
jene, die schreien, Papiere zerreiflen und Parolen skandieren, auf der anderen Seite
jene anderen wie Anna Sans, denen das (noch) schwerfillt. Diese Unterschiede lassen
sich aber durch gemeinsame Protestpraktiken iiberwinden. Die Leidenserfahrungen
der Einzelnen lassen sich mittels kollektiver Lernprozesse verarbeiten, die aus dispa-

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN

2N


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

272

Hegemonie und sozialer Wandel

raten Denk- und Handlungsschemata verbindende, ja regelrecht vergemeinschaftende
Horizonte schaffen.?

Die Aktivistinnen der Plattform teilen Erfahrungen der Verarmung und des sozialen
Abstiegs. So gut wie alle Aktivistinnen der iiber 200 PAH-Versammlungen in Spanien
erfahren, wie ihr Lebensalltag durch drohende Zwangsraumungen geschidigt, gerade-
zu blockiert wird. Diese Verletzung ist nicht abstrakt, sondern dringt sich unmittelbar
auf, wird buchstiblich am eigenen Kérper erlitten. Zwangsriumungen, Drohungen der
Glaubiger, okonomische Prekaritit und Arbeitslosigkeit werden von den Subjekten sinn-
lich erfahren, sie legen eine geteilte Verletzlichkeit offen. Der schillernde, von Butler (vgl.
2016:171ff.) geprigte und auf theoretischem Terrain (siehe: Kap. VI.3) noch einzufiithren-
de Begriff der Verletzlichkeit unterstreicht: Menschen sind sinnliche Wesen, ihre Kérper
haben Bediirfnisse, die verletzt werden und erneut eingefordert werden miissen. Stin-
dig tobt ein Kampf um den Schutz menschlichen Lebens, um die Uberwindung der er-
littenen Verletzungen — vor allem in Krisenkontexten wie dem spanischen.

Eine besonders dramatische und bei der PAH sehr alltigliche Verletzungserfahrung
geschieht dort, wo Menschen zwangsgeriumt werden oder unmittelbar vor einer sol-
chen Riumung stehen. Das Grundbediirfnis, »A benétigt eine Unterkunft, um ein wiir-
devolles Leben zu fithren, ist in diesen Fillen gebrochen.* Die Verletztheit der Betrof-
fenen zeigt sich am ganzen Korper. Stirker als die Worte, die meist gebrochen, mit Zorn
und Trinen, artikuliert werden, sprechen die Gesichter und Kérper der Versammelten.
Augenringe in bleichen Gesichtern, zitternde Hinde, nervose Gesten, Ungeduld, Erwar-
tung unmittelbarer Hilfe, Wutausbriiche und Stimmungsschwankungen verraten un-
mittelbar, dass bei den Betroffenen soziale Notstinde herrschen, die bis zum Suizid-
versuch fithren konnen. Diese elementare Verletztheit versetzt die Betroffenen in einen
Ausnahmezustand und blockiert ihre Subjektivitit.

Nun werden bei der PAH Verletzungen nicht nur passiv erlitten, sondern auch aktiv
zur Sprache gebracht und mit anderen geteilt. Das kollektive Teilen von Verletzungs-
erfahrungen stemmt sich gegen die Vereinzelung, der man sich ausgesetzt fithlte, bevor
man zur Versammlung stief3. Kann ich meine Leidenserfahrungen in Worte fassen, kann
ich das gegeniiber anderen tun und sogar noch offen fiir ihre Erlebnisse bleiben? Das sind
die Lernprozesse, von denen Anna spricht und von denen sie behauptet: »Am Ende wur-
den sie fast wichtiger als mein eigentlicher« Fall.« (Sans, 14.4.2017) Immer wieder wird in
den Gruppen festgestellt, dass die gesellschaftliche Wirklichkeit von rauem Individua-
lismus und unerbittlichen Konkurrenzkimpfen gepragt sei.

Ein gelingendes und »weniger verletztes« Leben ist nicht in dieser Gesellschaft mog-
lich, sondern nur in einer anderen, gerechteren und solidarischeren, so lautet der ge-
meinsame Grundtenor aller Asambleas. Sie treten alle an als ein Gegenentwurf zu einer
Gesellschaft, die als vereinzelnd, ungerecht und entwiirdigend erfahren wird. Dies ver-
deutlichen die in den Gruppen gerufenen Slogans. Das Motto Luchar, crear, poder popular!

20 Erfahrungen sind mit Artikulationspraktiken verwoben, sie bewegen sich auf ihrer Riickseite (Kap.
IV.4).

21 Den Begriff der gebrochenen Bediirfnisstruktur habe ich dem Ansatz von Nancy Fraser (1994:
252—-256) enthommen.

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IV Wiitende Kérper, empérte Praxis

(Kimpfen, schaffen, populare Macht!) bei der Assemblea Sant Marti genauso wie die Lo-
sungen Si se puede! (Ja, es geht!) oder Im-pah-rables! (Unaufthaltbar!) der PAH fallen so gut
wie immer in aufgeladenen Augenblicken, wenn Erfolge gefeiert oder Krisen bewaltigt
werden miissen. Diese Slogans werden nicht nur skandiert, sie l6sen Emotionen bei den
Teilnehmerinnen aus. Als etwa ein langjahriger Aktivist namens Paco nach jahrelangem
Streit mit der Verwaltung und dank dem Engagement der PAH endlich in eine Sozial-
wohnung ziehen darf, erlebt die Versammlung einen affektiven Ausbruch. Minutenlang
wird gerufen: Si se puede! Paco, si se puede! Der Angesprochene bricht in Trinen aus, er um-
armt die um ihn herum Sitzenden - Bekannte wie Unbekannte — und stimmt selbst in
die Siegesrefrains ein (PAH, 21.4.2015).

Diese Versprachlichung und das Teilen der eigenen Verletzlichkeit sind fiir alle
Versammlungen typische, stetig wiederholte Praktiken. Locker angelehnt an Jirgen
Habermas definiere ich sie als expressive Praktiken. Expressiv meint, dass die Subjekte
mit derartigen Praktiken ein ihnen »privilegiert zugingliches Erlebnis vor einem Pu-
blikum enthiillen« (Habermas 1982: 436). Die Bezeichnung »expressiv« weist auf zwei
zentrale Aspekte hin. Wenn einerseits die Subjekte ihre Verletzlichkeit gegeniiber an-
deren offenlegen, dann iiberschreiten sie hiermit eine Grenze. Leidenserfahrungen und
Verletzlichkeiten werden nicht mehr als eine private Angelegenheit zuriickgehalten,
sondern gegeniiber anderen enthiillt. Andererseits ist diese Enthiillung daran gekniipft,
in der Gruppe Resonanz zu mobilisieren. Die Trinen, das Schluchzen oder die Bitte
um Hilfe eines Betroffenen muss von den restlichen Versammelten als glaubwiirdig
eingeschitzt werden, zuweilen 16st es bei ihnen sogar dhnliche Zustinde aus. Dann
wird das Leid einer Person nicht als ein nur privates Ungliick betrachtet, fiir das nur sie
verantwortlich ist, sondern als Symptom struktureller Ungleichheiten. So sensibel die
Versammlungen gegeniiber einzelnen Leidenserfahrungen sind, ihre Antwort daraufist
stets die einer politischen Artikulationspraxis, die auf strukturelle Verinderungen zielt.

Expressive Praktiken ziehen eine Grenze zwischen einem Innen- und einem AufSen-
raum, sie unterscheiden eine feindliche Umwelt von der freien Innenwelt der Versamm-
lung. Dabei vollziehen sich diese Grenzziehungen oft sehr unscheinbar. Bei der Assem-
blea La Marina etwa gehort es zur Routine, dass die Teilnehmerinnen bei ihrer Ankunft
und noch vor Versammlungsbeginn, sich ein Bier, einen Tee oder ein anderes Getrink
aus dem Kiihlschrank ihres Lokals holen und dann mit den anderen anstof3en. Schnell
stellt sich (mit und ohne Alkohol) eine lockere Stimmung ein, iiber dies und jenes wird
gesprochen und gewitzelt, Hinde geschiittelt, Wangen gekiisst und Kérper umarmt.
Eher denn nur als ein politisches Kollektiv versteht sich nicht nur diese Versammlung
als Gemeinschaft von Vertrauten, sie hilt Nihe, gegenseitiges Verstindnis und Unter-
stittzung fiir mindestens genauso wichtig wie die Forderungen, die sie erhebt und die
Aktionen, die sie durchfiithrt. Der Innenraum aller Gruppen wird damit wahrlich, mit
Sprache und stummen Praktiken, bewusst und unbewusst, von allen gemeinsam zum
Anderen der feindlichen Auflenwelt gemacht. Der Raum der Versammlung erscheint als
eine solidarische(re) Wirklichkeit, in der eine relative Autonomie herrscht, in der relativ
symmetrische soziale Beziehungen bestehen (vgl. Polletta 1999: 11ff., auch: Kap. I11.4).**

22 Dies heifst nicht, wie im vorherigen Schritt betont, dass die Kollektive machtfreie Riume sind, aber
dass dort die Machtverhiltnisse weniger als illegitime Unterdriickung denn als Notwendigkeit er-

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN

273


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

274

Hegemonie und sozialer Wandel

Um zu verstehen, wie die Versammlungen zu einer solidarischen Wirklichkeit wer-
den, hilft der Ansatz Ulle Jagers (2014) weiter. Jiger beschreibt auf der Subjektebene ei-
nen Prozess, der sich auch kollektiv bei den beobachteten Gruppen vollzieht. Um inten-
sive, schwer artikulierbare Erlebnisse wie die besprochenen zu artikulieren, bedarfes ei-
neslangwierigen Prozesses, den Jiger als »Frei-Raum-Schaffen« bezeichnet. Bei Jiger ist
es ein therapeutisches Setting, hier sind es die Versammlungen, denen es jeweils gelingt,
»die Aufmerksamkeit auf den Kérper in seiner leiblichen Dimension, auf das Hier-und-
Jetzt, zu lenken« (Jiger 2014: 246). Die Aufmerksamkeit wird ganz auf das eigene Kor-
perempfinden zentriert. Die Beteiligten konzentrieren sich auf das, was sie unmittelbar
somatisch und emotional erleben, darauf, wie sich ihr Korper anfithlt. So entfaltet sich
ein Prozess der Selbstfokussierung, in dem die Teilnehmerinnen aktiv aus ithrem kor-
perlichen Erleben heraus gewisse Themen und Fragen »zum Sprechen« bringen (s.u.).
Hier kommtes zunichst daraufan, dass diese Selbstfokussierung auf einen schiitzenden
Raum angewiesen ist, den Jiger voraussetzen kann, der aber im hiesigen Fall erst entste-
hen muss. Es sind die Versammlungen. Sie sind die gefithlten »Frei-Riumex, die relativ
abgeschirmten Kontexte, in denen die Versammelten ihre Verletzlichkeit teilen kénnen,
in denen iiber Gefithlslagen und Bediirfnisverletzungen gesprochen werden kann.

Es kommt darauf an, den Charakter der Versammlungen als »Frei-Raum« und ihre
oben besprochene Vermachtung nicht gegeneinander auszuspielen, sondern sie als zwei
Seiten eines Phinomens zu betrachten.?® Bei den Asambleas herrscht beides vor, Macht-
verhiltnisse und gelebte Solidaritit. Diese speist sich aus einem basalen Gleichheitsan-
spruch. Anders als im Rest der Gesellschaft legt bereits das rdumliche Setting der Ver-
sammlung ein nichthierarchisches Arrangement der Beteiligten nahe. Die Gleichwer-
tigkeit der Versammelten realisiert sich im Raum, so lisst es sich pointieren. Die simple
Anordnung der Beteiligten im Kreis ist bereits ein Versprechen darauf, dass die in der
Versammlung realisierte Ordnung symmetrischer und von gréfRerer Empathie geprigt
sein konnte als die hegemonialen sozialen Verhiltnisse. Die Abbildung einer Sitzung der
Assemblea La Marina versinnbildlicht es:

scheinen, um die Kohasion der Kollektive zu starken, sie zeitlich wie raumlich zu stabilisieren (vgl.
Scott 1990: 118f., dazu: Kap. VI.4.

23 Die Charakterisierung der Versammlungen als »Frei-Raum« ist nur ein — freilich wichtiges — Merk-
mal dieses sozialen Raumes. Die politischen Versammlungen, die diese Studie betrachtet, lassen
sich auch als Rdume der Macht, der Performativitit oder sogar der Demokratie fassen. Eine Be-
zeichnung schliefdt die anderen nicht aus.

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IV Wiitende Kérper, empérte Praxis

ADbb. 15: Assemblea La Marina im Jahr 2015

Quelle: ateneuengranatge.com (mit freundlicher Genehmigung der Mit-
glieder des Ateneu LEngranatge)

Die Versammlung als sozialer Raum Das obige Bild hilt eine typische (grofiere) Sitzung der
Assemblea La Marina fest. Das Setting soll kurz beschrieben werden: Eine Gruppe von
vielleicht 30 Menschen sitzt im Kreis. Alle sehen sich, alle werden gesehen. Die Mode-
ratorinnen heben sich nicht rdumlich ab, prinzipiell kann jeder das Wort ergreifen und
als Sprecher agieren. So einfach diese Ordnung ist, so unwahrscheinlich ist sie zugleich.
In einer Versammlung von Gleichen zu sitzen (oder zu stehen), ist keineswegs selbstver-
stindlich, sondern fiir die meisten Teilnehmerinnen etwas sehr Besonderes. Wo sonst in
der Gesellschaft lisst sich in einer Gruppe — relativ — frei und gleichberechtigt sprechen
und anderen zuhdren? Wo sonst legt schon allein die rdumliche Ordnung, in der man
sich bewegt, nahe, dass man dieselben Rechte wie das Gegeniiber besitzt, dass hier prin-
zipiell alle gleichrangig sein kénnten? Gerade in Spanien, wo weder an Schulen noch an
Universititen oder an Arbeitsplitzen demokratische Strukturen eine traditionell starke
Rolle spielen, in denen viele Riumlichkeiten selbst Hierarchien (etwa in Form von Pulten)
enthalten, stechen solche auf Gleichberechtigung zielende Arrangements hervor. Einen
derartigen Ort anzutreffen, an dem basisdemokratische Versammlungen stattfinden, ist
bereits in sich selbst ein politisches Ausnahmephinomen. Und als solches wird es von
den zahlreichen Menschen wahrgenommen, die ab 2011, mit der Entstehung des Em-
pérungsdiskurses, in solchen symmetrischen Settings erstmals zu politisch handlungs-
michtigen Aktivistinnen subjektiviert werden.

Nun sind die Versammlungen nicht a priori geschiitzte und relativ symmetrische
Riume, sie werden erst zu solchen gemacht. Wie Jigers Begriff des »Frei-Raum-Schaf-

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN

275


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

276

Hegemonie und sozialer Wandel

fens« unterstreicht, schaffen sich die Praktiken, die Verletzlichkeiten und Leidenserleb-
nisse kollektivausdriicken, »ihre« Riume. Diese Praktiken wirken verrdumlichend, sie las-
sen durch ihre gemeinsame Praxis ein spezifisches Gefiige von Zeichen, Ritualen, Kor-
pern und Infrastrukturen entstehen, den physischen Versammlungsraum. Mit Marti-
na Loéw (2001: 224) gesprochen, ist jede verrdumlichende Praxis eine Syntheseleistung,
die materielle und symbolische Komponenten verkniipft. Im hiesigen Fall gehéren zur
Verriumlichung Handlungsroutinen wie die Aufmerksamkeit und das Ernstnehmen des
Gegeniibers genauso wie Sprachregelungen, etwa die stindige Nachfrage, wie es denn
den Versammelten gehe. Zur verrdaumlichenden Praxis gehort aber auch, dass der physi-
sche Ort geschaffen wird, an dem sie sich abspielt: Die Stithle, auf denen die Versammel-
ten sitzen, sowie deren kreisférmige Anordnung, die ihre prinzipielle Gleichheit mar-
kiert, gehéren genauso dazu wie die unproblematische Bereitstellung eines physischen
Ortes, an dem man sich relativ abgeschirmt von der Aufienwelt versammeln kann.

Sobald die Versammlung als ein abgeschirmter Raum entstanden ist, wirkt sie selbst
stabilisierend auf die Praktiken zuriick, die sie hervorbrachten und stindig neu hervor-
bringen. Schon allein die Tatsache, dass man sich trifft, dass den Anwesenden ein physi-
scher Ort zur Verfiigung steht, der nur fiir den Versammlungszweck gemietet oder ge-
kauft wurde und der keiner Einzelperson, sondern formal allen gehért,* fordert die Ver-
sammelten implizit dazu auf, sich symmetrisch und expressiv auszutauschen. Dies zeigt
sich, wenn man einige Minuten vor Sitzungsbeginn zum Ort kommyt, in dem die Ver-
sammlung stattfinden wird. Einige Aktivistinnen arrangieren bereits die Stithle kreis-
formig. Informell tauscht man sich bereits dariiber aus, welche Fragen fiir die heutige
Sitzung wichtig sein konnten. Neuankommlinge werden proaktiv angesprochen und da-
zu angeregt, sich moglichst am Anfang vorzustellen und kurz darzustellen, was sie zur
Plattform gebracht hat. Die Versammlung begiinstigt, vor dem Beginn der Sitzung, aber
vor allen in dieser, ganz bestimmte Praktiken — wihrend sie andere sanktioniert. Als zum
Beispiel bei der Assemblea La Marina ein Mitglied allzu harsch das Wort an sich reift und
seine Meinung (itber das Grundeinkommen) gegeniiber den anderen durchsetzen will,
wird ihm Einhalt geboten (La Marina, 16.12.2014). Er sei, so die Moderatorin, nicht allein,
sondern miisse, dass sehe er wohl selbst, wenn er die vielen Gesichter um sich herum
sehe, anderen auch zuhéren kénnen. In dieser Hinsicht Sinne darf die Charakterisie-
rung der Versammlungen als »Frei-Riume« nicht vergessen machen, dass der kollektive
Ausdruck der Verletzlichkeit in den Versammlungen klaren normativen Mustern folgt,
die auch als solche eingefordert werden. Die normierende Macht in der Gruppe panzert
nicht nur interne Asymmetrien, sondern zudem den Charakter der Versammlung als ei-
nen symmetrischen »Frei-Raumc.

Nun ist nicht jede Person unmittelbar begeistert von den Moglichkeiten, die sich in
einer symmetrischen Versammlung bieten. Viele stellt es vor gehérige Herausforderun-
gen. Den wenigsten ist anfangs klar, wie sich an diesem Ort mit seinem ungewohnten
Setting und seinen ungewohnten Dynamiken zu verhalten haben. Man versetze sich in
die Gedankenwelt eines Menschen, der erstmals an einer Sitzung der PAH teilnimmt: Ich
komme her, damit mir mit der Hypothek geholfen wird, die ich nicht mehr zahlen kann.

24  Die Versammlungen nehmen dann die juristische Form von Vereinen (asociaciones) an.

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

IV Wiitende Kérper, empérte Praxis

Mir geht es schlecht, ich schlafe seit Wochen kaum, ich bin seit Monaten oder sogar Jah-
ren arbeitslos — und jetzt muss ich mich auch noch in dieser komplizierten Versamm-
lung zurechtfinden, in der so viel von mir verlangt wird, in der ich mich auch noch fir
andere als Aktivist einbringen soll? Derartige Reaktionen zeigen gerade bei der PAH vie-
le Neuankdommlinge. Dies duflern sie meist weniger durch Worter als durch nonverbale
Gesten wie Kopfschiitteln, Verwunderung oder Unverstindnis fiir die komplexen Deli-
berationsverfahren. Oft verlassen die sogenannten »Neuen« die Treffen abrupt, oft nicht
(nur) aus Angst wie Anna oben, sondern (auch) im Arger dariiber, dass sie die Hilfe, die sie
unmittelbar erwarteten, erst dann bekommen werden, wenn sie sich auf die Asamblea
einlassen. Solche anfinglichen Irritationserfahrungen geschehen bei allen Gruppen.*

Die je nachdem irritierende oder anziehende Innenwelt der Versammlung zwingt
die Teilnehmerinnen dazu, ihren Lebensalltag zu unterbrechen. An Treffen teilzuneh-
men, an denen man mit Anderen konfrontiert ist, die sich in einer Situation befinden,
die der eigenen mehr oder weniger gleicht, verindert die Perspektive. Die eigenen Er-
fahrungen werden dezentriert und kontextualisiert — dies nicht nur in dramatischen Si-
tuationen, sondern ganz regelmifig im Versammlungsalltag. Beispielsweise bewertet
die Assemblea La Marina regelmifig in ihren Sitzungen ihre 6ffentlichen Aktionen oder
Demonstrationen. Zunichst kommen sehr persénliche Perspektiven, je nachdem posi-
tiver oder negativer geprigt, zum Zuge. Beispielhaft dafiir ist eine Sitzung, zu der ei-
ner der Sprecher der Gruppe, Victor, verspitet hinzust63t (La Marina, 19.3.2015). Dieser
wirkt fahrig und angespannt. Sichtlich zerstreut hort er zunichst der Debatte zu, die
anfangs unverfinglich um Tagespolitik kreist. Doch nach kaum fiinf Minuten fillt allen
auf, dass Victor etwas loswerden mochte. »Was ist denn?«, fragt Paco, ein ilterer Akti-
vist, einer der Iaioflautas der Gruppe.?® »Buff, schwer zu sagen, ich war gerade bei einem
Treffen der Quartiersvereine. Die sind alle passiv und unwillig, sich zu mobilisieren -
von uns verlangen sie aber ganz viel, sie fragen schon, wann die nichste Demo fir die
Metro stattfindet...« (ebd.), so Victors zunichst noch wortkarge Antwort.

Im Anschluss beginnt aber eine interessante Debatte, die der nichste Schritt wei-
ter untersuchen wird. Hier kommt es auf die Raschheit an, mit der allen Anwesenden
auffillt, dass Victor augenscheinlich bedriickt ist. Prompt bricht der Redefluss ab, alle
Aufmerksambkeit richtet sich auf die Befindlichkeit des Sprechers, obwohl es dafiir kei-
nen wichtigen inhaltlichen Anlass gibt. Das Setting der Versammlung selbst fordert da-
zu auf, dass die Teilnehmerinnen sich gegenseitig ihre Erfahrungen erzihlen. Es geht in
diesem prinzipiell offenen Raum nicht nur, aber auch darum, sich gegenseitige Erleb-
nisse mitzuteilen, vergangene, aktuelle oder eben noch zu machende. Vergleichbar zum

25  So trauen sich die Putzfrauen, die zur Assemblea La Marina stofRen, um die Korruption in der
Wohnsiedlung Can Clos publik zu machen und dafiir bei der Aktivistengruppe Unterstiitzung zu
mobilisieren, anfangs kaum (etwa am 4.12. und 11.12.2014 vor je 17 Anwesenden), 6ffentlich zu
sprechen—stets muss eine Sprecherin der Versammlung, Maria, als ihr Sprachrohr fungieren. Zwei
Jahre spater gehéren dann diese Frauen zu den etablierten Aktivistinnen der Assemblea und sind
regelmafiig an deren Sitzungen wie Aktionen beteiligt.

26  Unter laioflautas versteht man in Spanien politisierte Seniorengruppen, die im Zuge der Proteste
der Indignados entstanden. Sie engagieren sich vornehmlich gegen Rentenkiirzungen, mobilisie-
ren sich aber auch fiir viele andere Anliegen, oft—wie hier—als Teil von Empértenversammlungen
(vgl. Schwarz 2019, Aranguren et al. 2016).

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN

271


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

278

Hegemonie und sozialer Wandel

Therapiesetting, das Jiger beschreibt, richtet sich der Fokus der Versammelten konsti-
tutiv auf das Gegeniiber und dessen Befindlichkeit.

Mindestens genauso wichtig wie die Forderungen, die diese Versammlungen artiku-
lieren, ist, wie ihre Artikulationen zustande kommen, wie die Gruppen diskutieren und
mobilisieren. Und dieses Wie fithrt zu einem Prozess, in dem alle Teilnehmerinnen dazu
aufgefordert sind, sich einzubringen, sich gegeniiber den Anderen »zu 6ffnen«. Genau
diese Expressivitit des eigenen Erlebens und das damit verbundene Eingehen auf das
Gegeniiber erweist sich als ein entscheidendes Merkmal der Praktiken in den beobach-
teten Versammlungen. Allerdings ist damit erst eine Facette der Praktiken begriffen, die
in den Asambleas fortwihrend wiederholt werden. Der von Jiger adaptierte Begrift des
»Frei-Raum-Schaffens« weist darauf hin, dass die Artikulation der eigenen Verletzlich-
keit weit mehr als nur eine individuelle oder kollektive Bewaltigungsstrategie ist. Durch
diekollektive Ausfithrung von Verletzungen wird etwas Neues geschaffen: Die Versamm-
lung als ein symmetrischer und solidarischer Raum, in dem sich die Aktivistinnen ge-
geniiber dem bedrohlichen Aufenraum der Gesellschaft geborgen fithlen. Zwar ist zur
Beschaffenheit des Raumes der Asamblea noch einiges zu sagen (dazu: Kap. IV.6), der
nichste Schritt verfolgt jedoch zunichst eine konkrete Frage weiter: Was bringen die
Praktiken in der Versammlung, aufler dieser selbst, noch alles hervor? Was entsteht Neu-
es durch die Wiederholung?

3.3 Fokussierung, die geordnete Performativitat

Bislang wurde rekonstruiert, wie Praktiken iiber Zitierungen und Wiederholungen eine
relativ gefestigte Gestalt annehmen. Zunichst zeigte die Auseinandersetzung mit den
Machtverhiltnissen in den Versammlungen, wie das Verhalten in den beobachteten
Gruppen asymmetrisch reguliert wird und bestimmte Zitierungen auf Dauer gestellt
werden. Dann wurde ersichtlich, wie kollektive Praktiken, die eine geteilte Verletz-
lichkeit ausdriicken, ebenfalls die Versammlung als geschiitzten Raum hervorbringen.
Dieser wird als »Frei-Raum« erfahren — was wiederum Praktiken verstetigt. Beide
Schritte zeigen, wie Praktiken in Zeit und Raum so sedimentieren, dass sie Kollektive
schaffen. In der Tat ist der Sedimentierungsbegrift eine wichtige Siule dieser Studie. Er
historisiert den formalistischen Artikulationsbegriff von Laclau/Mouffe und legt offen,
wie Artikulationen als materialisierte Praktiken geschehen, wie sie im Durchgang durch
konkrete Machtverhiltnisse, verletzliche Kérper und physische Riume wirken.

Doch das ist nur der eine Teil des Arguments. Der andere lautet, dass der Artikulati-
onsbegrift von Laclau/Mouffe unvollstindig zeigt, wie neue Bedeutungen entstehen. Fir
die Hegemonietheorie entsteht das schopfende Moment von Artikulationen stets durch
die Abgrenzung gegeniiber einem konstitutiven Auflen, das Bedeutungsketten unter-
bricht, destabilisiert und zur Reartikulation zwingt. Allerdings bleibt hiermit nur un-
vollstindig geklirt, wie neuer Sinn entsteht. Diese Leerstelle wiegt gerade im Kontext
aktueller Theoriedebatten schwer, in denen der Begriff der Emergenz als — meist obskur
bleibende — Formel fillt, um die Gebrochenheit und Dynamik sozialer Strukturen zu be-
zeichnen. Diese Leerstelle gilt es zu bearbeiten, indem der Begriff der Performativitit
von Judith Butler aufgegriffen wird. Jede Praxis wiederholt oder zitiert, so Butler, nicht
nur tradierte Bedeutungen, sie bringt desgleichen neue Bedeutungen hervor. Mittels iro-

https://dol.org/10.14361/9783839466254-047 - am 14.02.2026, 05:57:20. https://www.lnllbra.com/de/agh - Open Access - [ RN


https://doi.org/10.14361/9783839466254-047
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

