
4. Die politische Ethik des Utilitarismus

Eine zur strategischen Konkurrenz alternative Darstel­
lung der Entscheidungsproblematik angesichts von Kon­
fliktsituationen findet sich in der Wohlfahrtsökonomie 
und ihrer gegenwärtig vorgenommenen Ausweitung zu 
einer allgemeinen Theorie sozialer Wahl1. Mit der ver­
änderten Darstellung verbindet sich folgerichtig auch 
eine veränderte Lösung der Entscheidungssituation. Die 
Sozialwahltheorie betrachtet die Spieler nicht als auto­
nome Entscheidungseinheiten, die, mit unterschiedlichen 
Machtpotentialen ausgestattet, je für sich ihren Nutzen 
zu maximieren trachten. Die Spieler gelten vielmehr als

1 Aus der umfangreichen Literatur :A. Bergson, Essays in Normative 
Economics, Cambridge/Mass. 1966; K. Boulding, Einführung in die 
Wohlfahrtsökonomie, in: G. Gäfgen (Hg.), Grundlagen der Wirt­
schaftspolitik, Köln - Berlin 1966, 77-109; E. J. Mishan, Ein 
Überblick über die Wohlfahrtsökonomik. 1939-1959, ebd. 110-176; 
P. A. Samuelson, Foundations of Economic Analysis, Cambridge/ 
Mass. 1948, bes. c. 8; K. J. Arrow, Social Choice and Individual 
Values, New York 1951; ders., Values and Collective Decision- 
Making, in: P. Laslett, W. G. Runciman (Hg.), Philosophy, Poli- 
tics, and Society, Bd. III, Oxford 1967, 215-232; Luce-Raiffa 
(1957), bes. c. 14; J. de Graaf, Theoretical Welfare Economics, 
Cambridge 1957; I. M. D. Little, A Critique of Welfare Econo­
mics, Oxford 21957; J. Rothenberg, The Measurement of Social 
Welfare, Englewood Cliffs/N. J. 1961; E. v. Beckerath, H. Giersch 
u. a. (Hg.), Probleme der normativen Ökonomik und der wirt­
schaftspolitischen Beratung, Berlin 1963 (mit Beiträgen von E. Soh- 
men, E. Lauschmann, R. Jochimsen, H. K. Schneider, G. Gäfgen, 
P. Streeten u. a.); Gäfgen (1968) c. 8, 14; A. K. Sen, Collective 
Choice and Social Welfare, San Franzisko 1970.

100

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mitglieder einer sozialen Gruppe, die trotz konkurrie­
render individueller Zielfunktionen - die wertplurali­
stische Ausgangssituation bleibt erhalten - als Gruppe 
eine gemeinsame Zielordnung anstrebt. Eine solche kol­
lektive Zielordnung, Sozialwahlfunktion genannt, soll 
durch einen Interessenausgleich ohne Berücksichtigung 
der individuellen Kräfteverhältnisse: durch eine Aggre- 
gation der individuellen Zielfunktionen realisiert wer­
den. Die Aggregation wird durch Regeln bestimmt, die 
gewissen Postulaten der Fairneß genügen, ansonsten aber 
der Prämisse rationaler Theorien, der Nutzenmaximie­
rung, verhaftet bleiben. Der Unterschied zu den bisher 
diskutierten Formen rationaler Entscheidungstheorie be­
steht darin, daß zur Maximierung nicht ein individuel­
ler, sondern ein sozialer Nutzen, der kollektive Gesamt­
nutzen, kommen soll.
Definiert man Fairneß als Ausschluß einer unterschied­
lichen Behandlung der Beteiligten, dann hat der Begriff 
schon innerhalb der Spieltheorie und ihres rein strategi­
schen Denkens einen Sinn. Fair sind Spiele, deren Re­
geln keinen Partner diskriminieren, sondern jedem die­
selbe Rolle und damit dieselben Möglichkeiten zuweisen. 
Fair sind Spiele, in denen die Spieler zu Beginn unter­
einander austauschbar sind. Fairneß auf Seiten der Spie­
lerrollen garantiert aber keine faire Lösung: keine sym­
metrische Verteilung der Nutzenanteile. Durch Koali­
tionsbildung und andere Formen der Absprache versucht 
man im Verlauf des Spieles, den Kreis derer zu verklei­
nern, die am Gewinn zu beteiligen sind. Man bemüht 
sich um eine asymmetrische, für sich selbst aber vorteil­
haftere Verteilung der Nutzenmenge. Im Unterschied 
zur Spieltheorie sind in der Sozialwahltheorie Fairneß- 
Gesichtspunkte nicht nur für den Beginn, sondern auch 
für den Verlauf des Entscheidungsprozesses und damit 

101

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für die Bestimmung der Spielresultate maßgeblich. Die 
Theorie untersucht die Entscheidungsfindung von Grup­
pen, deren Interaktion nicht durch Parteienbildung und 
Macht-Konstellationen geprägt ist. Die Rationalität 
von Kollektiv-Entscheidungen folgt nicht dem Muster 
von machtdeterminierten, sondern dem von fairneßbe­
stimmten Kompromissen. Im Rahmen des Paradigmas 
Nutzenkalkulation wird ein erster Schritt in Richtung 
auf eine an Humanität orientierte öffentliche Entschei­
dungsfindung getan.
In der Entwicklung der Sozialwahltheorie lassen sich 
vier Stufen unterscheiden: die utilitaristische Ethik 
(Bentham, Mill, Sidgwick), die ältere Wohlfahrtsökono­
mie (besonders Pigou), die neuere Wohlfahrtsökonomie 
(Pareto, später A. Bergson, Samuelson, Kaldor, Hicks) 
und die sich von der engeren, der ökonomischen Orien­
tierung lösende Sozialwahltheorie (Arrow, Goodman, 
Markowitz, Sen, Gäfgen)2.
Die erste Stufe, die utilitaristische Ethik, ist nicht nur 
eine von heute aus gesehen naive Vorstufe der Sozial­
wahltheorie. Denn der Utilitarismus ist für die Theorien 
rationaler Wahl insgesamt von historischer und systema­
tischer Bedeutung. Geistes- und wissenschaftsgeschicht­
lich gesehen, verdanken sich diese Theorien der Konver­
genz mehrerer Entstehungslinien. Vor allem die mathe­
matische Wahrscheinlichkeitstheorie3 und die in der klas­
sischen Nationalökonomie angesetzte methodische Fik­
tion des homo oeconomicus4 haben den rationalen Ent­

2 Vgl. auch A. Bohnen, Die utilitaristische Ethik als Grundlage der 
modernen Wohlfahrtsökonomie, Göttingen 1964.
3 Die wichtigsten Beiträge stammen von den schon erwähnten 
Autoren: D. Bernoulli, Th. Bayes, F. B. Ramsey, B. de Finetti, J. 
Savage, J. v. Neumann.
4 Vgl. v. Neumann - Morgenstern (1961) c. 1.

102

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Scheidungstheorien in hohem Maße vorgearbeitet. Der 
Grundgedanke, mit dem Paradigma Nutzenkalkula­
tion könnten Entscheidungsprozesse normativ ange­
messen verstanden werden, gehört noch zur dritten Her­
kunftslinie, zum utilitaristischen Denken des 18. und 
19. Jahrhunderts5. Der besonders in England entwik- 
kelte, aber auch in Frankreich aufgegriffene utilitari­
stische Ansatz charakterisiert nicht nur eine der bedeu­
tenden ethischen und sozialphilosophischen Strömungen 
der Neuzeit. Er ist darüber hinaus für einen Teil der 
Entwicklung der Nationalökonomie6 sowie für viele so­
ziale und politische Reformen in den westlichen Indu­
striegesellschaften die - bewußt oder unbewußt - lei­
tende ethische Grundkonzeption.
Obwohl sich utilitaristisches Gedankengut schon früher, 
etwa bei Cumberland und Hume, bei Gay, Tucker, Pa- 
ley und Priestley sowie Helvetius und Beccaria findet, 
kann doch Bentham beanspruchen, den Utilitarismus 
zum ersten Male systematisch entwickelt und dargestellt 
zu haben7.
Während denn auch im anglo-amerikanischen Sprach­
raum die Theorie seitdem zwar nicht immer als die 
richtige moralphilosophische Position akzeptiert, aber 
als zumindest diskussionswürdiger Ansatz anerkannt 
und vielfach differenziert und verbessert worden ist, hat 

5 Vgl. Bohnen (1964).
6 Etwa über H. Sidgwick, Principles of Political Economy, Lon­
don 31901 (11883), dessen 3. Buch auf die in „The Methods of 
Ethics“, London 71907 (4874) ausgearbeitete utilitaristische Moral­
philosophie zurückgreift. - Vgl. auch Bohnen (1964).
7 J. Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and 
Legislation, London 1789. Angeregt wurde Bentham durch J. Priest­
ley, in dessen „Essay on Government“ sich die Formulierung „the 
greatest happiness of the greatest number“ findet. Vgl. M. Warnock 
(Hg.), Utilitarianism, Cleveland/Ohio 71970, Introduction.

103

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Philosophie in Deutschland den Utilitarismus wenig 
rezipiert, überdies durchwegs polemisch8. In der Um­
gangssprache nennt man den einen Utilitaristen, der nur 
auf den eigenen und kurzfristigen Nutzen schaut und 
dabei keine „höheren Werte und Ideale“ kennt. Der 
Ausdruck kann geradezu denunziatorisch wirken: wer 
als Utilitarist bezeichnet wird, soll damit moralisch oder 
politisch disqualifiziert werden. Während in Logik und 
Wissenschaftstheorie, in Sprachphilosophie und neuer­
dings auch in der Meta-Ethik die Barriere unterschied­
licher Traditionen zwischen anglo-amerikanischem und 
deutschem Sprachraum überwunden wird, bleibt die nor­
mativ-ethische Diskussion davon noch weitgehend aus­
genommen. Trotz einiger Ansätze zu einer Rezeption 
des Utilitarismus9 ist die zunehmende Beschäftigung der 
Philosophie mit Fragen der Politik und Gesellschaft, 
sind die teilweise in polemischer Schärfe geführten Dis­
kussionen um den Begriff und die methodische Explika­
tion vernünftiger Kommunikation und Interaktion ohne 
wesentliche Rückgriffe auf die utilitaristische Theorie 
ausgekommen.

8 Eine ausgewogene Auseinandersetzung bei W. Dilthey, System 
der Ethik, in: Gesammelte Schriften Bd. X, Stuttgart - Göttingen 
1958, c. 3; eine kürzere Diskussion bei M. Scheier, Der Formalis­
mus in der Ethik und die materiale Wertethik, Bern51966,187-189. 
Polemische Bemerkungen bei F. Nietzsche. Jenseits von Gut und 
Böse, Nr. 225, in: Werke ed. Schlechta II 689 f. u. a.; K. Marx, F. 
Engels, Die Deutsche Ideologie, in: MEW III 394ff. u. a.; N. Hart­
mann, Ethik, Berlin 31949, c. 9-10.
9 H. Albert, Politische Ökonomie und rationale Politik. Vom wohl­
fahrtsökonomischen Formalismus zur politischen Soziologie, in: 
Theoretische und institutionelle Grundlagen der Wirtschaftspolitik. 
Th. Wessels zum 65. Geburtstag, Berlin 1967 a, 59-87; G. Patzig, 
Ethik ohne Metaphysik, Göttingen 1971, 32-61; N. Hoerster, 
Utilitaristische Ethik und Verallgemeinerung, Freiburg - München 
1971 (dazu die ausführliche Besprechung von G. Patzig in: Zeit­
schrift für philosophische Forschung 26 [1972] 622-627).

104

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um die erste und zudem philosophische Entwicklungs­
stufe der Sozialwahltheorie und um darüber hinaus die 
ethischen Grundlagen der rationalen Theorien überhaupt 
zu untersuchen, soll im folgenden die politische Ethik 
rekonstruiert werden, die dem Paradigma Nutzenkal­
kulation immanent ist. Diese Rekonstruktion ist weni­
ger von einem historischen10 11 als einem systematischen In­
teresse geleitet. Sie will zeigen, inwieweit die Kritik an 
den rationalen Entscheidungstheorien die Basis-Ethik 
selbst, den Utilitarismus, trifft und inwieweit nur seine 
zeitgenössischen Modifikationen.

4.1 Einige Grundthesen des Utilitarismus

In der im englischen Sprachraum gegenwärtig wieder 
sehr lebhaft geführten Diskussion taucht der Titel „Uti­
litarismus“ im allgemeinen nicht allein, sondern nur mit 
zusätzlichen Qualifikationen auf. Man spricht von ne­
gativem und von positivem, von subjektivem und ob­
jektivem, von hedonistischem und von idealem Uti­
litarismus, und vor allem wird zwischen einem Hand- 
lungs- und einem Regel-Utilitarismus (act-, rule-utili- 
tarianism) unterschieden11. Der Ausdruck „Utilitaris­

10 Zur Geschichte des Utilitarismus: E. Albee, A History of English 
Utilitarianism, New York 21957 (4902); L. Stephen, The Eng­
lish Utilitarians, 3 Bde., London 1900; F. Jodi, Geschichte der Ethik, 
Bd. I 3, II 3, Stuttgart - Berlin 21906, 21912; E. Halevy, The 
Growth of Philosophical Radicalism, London 21952 (orig.: La 
formation du radicalisme philosophique, 3 Bde., 1901, 1904); J. 
Plamenatz, The English Utilitarians, Oxford 21958; A. Quinton, 
Utilitarian Ethics, London 1973.
11 Einen ersten konzisen Überblick über die utilitaristische Ethik 
vermittelt J. J. C. Smart, Utilitarianism, in: Encyclopedia of Philo- 
sophy, Hg. P. Edwards, New York - London 1967, VII 206-212 
(Literatur); einige der neueren Darstellungen und Auseinanderset­

105

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus“ ist also weniger die Bezeichnung für eine einzige, 
in sich homogene Theorie als der Sammeltitel für eine 
Vielzahl von teils erheblich divergierenden ethischen 
Positionen. Ohne die Mannigfaltigkeit, Differenziert­
heit und hohe analytische Subtilität in der Utilitaris­
mus-Diskussion zu unterschätzen12, ist es für eine kriti­
sche Auseinandersetzung unumgänglich, die Komplexi­
tät zu reduzieren und - hier vor allem im Ausgang von 
Bentham13 und einigen der zeitgenössischen Diskussions­
themen - den Kern des Utilitarismus herauszufiltern.
Die utilitaristische Ethik erklärt das größte Glück der 
Betroffenen zum Kriterium moralisch richtigen Han­
delns14 und beurteilt die Richtigkeit nach den tatsäch­
lichen oder zu erwartenden Folgen. Wie es die jüng­
sten Diskussionen im englischen Sprachraum zeigen, ist 
diese Formulierung für sich genommen unpräzise und 
problematisch. Trotzdem kann man sich schon von ihr 

Zungen: D. Lyons, Forms and Limits of Utilitarianism, Oxford 
1965; D. H. Hodgson, Consequences of Utilitarianism, Oxford 
1967; M. D. Bayles (Hg.), Contemporary Utilitarianism, Garden 
City/N. Y. 1968 (mit Beiträgen von J. O.Urmson, J. Rawls, J. J. C. 
Smart, H. J. McCloskey u. a.); N. Hoerster (1971); J. J. C. Smart, 
B. Williams, Utilitarianism - For and Against, Cambridge 1973 
(mit kommentierter Bibliographie). - Zum Begriff des Glücks: 
K. Hammacher, Glück, in: Krings u. a. (1973/74) II 606-614; 
J. Ritter, O. H. Pesch, R. Spaemann, Glück, Glückseligkeit, in: Hi­
storisches Wörterbuch III 679-707.
12 Vgl. Verf. (Hg), Einführung in die utilitaristische Ethik, Mün­
chen 1975.
13 Zu Bentham: D. H. Monro, Bentham, in: Edwards (1967) 
I 280-285; Halevy (1952); D. Baumgardt, Bentham and the Ethics 
of Today, Princeton 1952; M. P. Mack, Jeremy Bentham. An Odys­
see of Ideas. 1748-1792, Bd. I: London 1962 (enthält eine wert­
volle Bibliographie zur Person und zur Sozialgcschichte der Zeit); 
D. Lyons, In the Interest of the Governed. A Study in Bentham’s 
Philosophy of Utility and Law, Oxford 1973; B. Parekh (Hg.), 
J. Bentham. Ten Critical Essays, New York 1973.
14 Vgl. Bentham (1789) Anmerkung zu c. 1.1 (vom Juli 1822).

106

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus der wesentlichen Qualifikationsmerkmale einer uti­
litaristischen Ethik vergewissern. Im Utilitarismus liegt 
eine normative Ethik, genauer eine Theorie der Ver­
pflichtungsurteile vor; es handelt sich ferner um eine 
teleologische Theorie, die sozial orientiert ist und von 
Bentham mit dem Instrumentarium einer rationalen So­
zialwahl, dem hedonistischen Kalkül, verknüpft wurde. 
Erstens: Während sich die Meta-Ethik darauf konzen­
triert, die Bedeutung und den Gebrauch praktischer 
Wörter (richtig, gut, moralisch) oder die formale Logik 
von Imperativen und Sollenssätzen zu analysieren15, 
geht es dem Utilitarismus als einer Theorie moralisch 
richtigen Handelns in erster Linie keineswegs um die 
spezifische Rationalität oder Irrationalität der sprach­
lichen Formen praktischer Rede. Noch weniger handelt 
es sich hier um die Probleme empirischer Sozialwissen­
schaften, die untersuchen, wie sich die Menschen tat­
sächlich verhalten oder wie sie faktisch glauben, sich 
verhalten zu sollen. Statt dessen wird die Frage „Was 
soll ich tun?“ aufgegriffen und der Versuch unternom­
men, Kriterien und Prinzipien zu bestimmen, die die 
beiden einander komplementären Funktionen erfüllen: 
die Beurteilung menschlicher Entscheidungen, Handlun­
gen, Normen und Institiutionen als moralisch richtig 
oder falsch und damit auch die Beurteilung moralischer 
Argumente, jedoch nicht auf ihre formale, sondern auf 
ihre materiale Gültigkeit.
Während die rationalen Entscheidungstheorien gleicher­
weise deskriptive, explikative und präskriptive Ver­

15 Zur Meta-Ethik: Ph. Foot (Hg.), Theories of Ethics, Oxford 
1967; A. Pieper, Analytische Ethik. Ein Überblick über die seit 
1900 in England und Amerika erschienene Ethik-Literatur, in: Phi­
losophisches Jahrbuch 78 (1971) 144-176; G. Grewendorf, G. Meggle 
(Hg.), Seminar: Sprache und Ethik. Zur Entwicklung der Meta­
ethik, Frankfurt a. M. 1974.

107

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wendungen zulassen, ist die utilitaristische Ethik von 
vornherein eine präskriptive Theorie. Gegenüber den 
meta-ethischen Kontroversen ist sie deshalb auch nicht 
vollständig indifferent. Auch wenn sie nicht eindeutig 
Partei ergreift, stellt sie sich doch gegen all jene meta­
ethischen Positionen, die die moralische Verbindlichkeit 
auf eine rein subjektive, letztlich bloß willkürliche Ein­
stellung oder Gefühlslage reduzieren. Schon aufgrund 
der Intention, eine normative oder präskriktive Ethik 
zu entwerfen, setzt der Utilitarismus voraus, daß man 
nichtwillkürliche Aussagen über die Richtigkeit von 
Handlungen machen kann. Selbst dem moralischen Han­
deln wird eine, wenn auch eigentümliche Rationalität 
zugesprochen. In dem Bemühen, diese Rationalität zu 
bestimmen, reiht sich der Utilitarismus in das kontra­
szientistische Unterfangen ein, auch die Fragen norma­
tiver Orientierung in den Aufgabenbereich methodisch 
disziplinierten und intersubjektiv kontrollierten Spre­
chens aufzunehmen16.
Zweitens: In der englischsprachigen Diskussion unter­
scheidet man drei Arten normativer Urteile und entspre­
chend drei Formen normativer Ethik: (a) Urteile über 
das, was in sich und wahrhaft gut ist: die außermorali­
schen Werturteile (z. B. „Vergnügen ist etwas in sich Gu­
tes“), die denen der traditionellen Theorie des summum 
bonum als funktional äquivalent gelten; (b) Urteile 
über Handlungen, Normen und Institutionen unter dem 
Gesichtspunkt des Richtigen und Falschen, des Erlaub­
ten und Unerlaubten, also Urteile über das, was mora­
lisch geboten, verboten oder freigestellt ist. Zu diesen 
moralischen Verpflichtungsurteilen gehören Urteile wie: 

16 Damit wird jedoch kein Anspruch auf strikte Letztbegründung 
erhoben.

108

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


du sollst nicht lügen; man soll ein Versprechen halten; 
jeder hat das Recht auf ein menschenwürdiges Leben; 
(c) Urteile über die sittliche Qualität von Handlungs­
intentionen und Charaktereigenschaften, die in morali­
schen Werturteilen wie „Wohlwollen ist eine Tugend“, 
„Eifersucht ist ein niederer Beweggrund“ vorgenomme­
nen Beurteilungen menschlicher Interessen und Disposi­
tionen17. Auf der Grundlage dieser Klassifizierung ver­
steht sich die utilitaristische Ethik nicht primär als eine 
Theorie moralischer oder außermoralischer Werte, son­
dern als eine Theorie moralischer Verpflichtung (moral 
Obligation). Sie untersucht, wozu man vom moralischen 
Standpunkt aus inhaltlich angehalten ist.
Drittens: Nach der Vorstellung des Utilitarismus be­
stimmt sich die Richtigkeit von Praxis nach ihren Resul­
taten, gleichwie in den verschiedenen Arten des Utilita­
rismus die Beziehung der Handlungen auf ihre Folgen 
noch des näheren gesehen und bestimmt wird. Richtig­
keit gilt als eine Funktion der Auswirkungen. Es ist die­
ser Rekurs auf die „Utilität“ von Handlungen, die der 
Ethik ihren mißverständlichen Namen eingetragen hat. 
Eine leichtfertige Kritik schließt sogar aus der Bezeich­
nung, daß Moralität mit kruder Nützlichkeit identifi­
ziert, die Ethik auf die Dimension des Funktionalen und 
Zweckdienlichen beschränkt und somit der moralische 
Standpunkt, die Anerkennung einer uneingeschränkten 
Verbindlichkeit, von vornherein verfehlt sei.
In ihrem genuinen, dem englischsprachigen Diskussions­
kontext steht die utilitaristische Ethik im Gegensatz zu 
allen deontologischen Positionen. Der Ausdruck „Deon- 
tologie“ hat heute zwei Bedeutungen: eine meta-ethische 

17 Zur Unterscheidung verschiedener Arten normativer Urteile: 
W. K. Frankena, Analytische Ethik. Eine Einführung, München 
1972, 27 f.

109

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und eine normativ-ethische. Während die Deontologie 
im Sinne einer Meta-Ethik in Analogie zur Modallogik 
von Aussagesätzen die Modallogik von Sollenssätzen 
analysiert18, nimmt die Deontologie im Sinne einer nor­
mativen Ethik - und der Utilitarismus ist nur gegen sie 
gerichtet - Zuflucht zu angeblich prima facie gültigen 
Verpflichtungen, zu Geboten oder Werten, die, wie 
Ehrlichkeit, Treue und Dankbarkeit, so fundamental 
sind, daß sie, moralisch betrachtet, unabhängig von den 
Konsequenzen ihrer Befolgung von jedem Gutwilligen 
eingesehen und akzeptiert werden, und daß sie, vom 
Standpunkt der Philosophie, sich nicht weiter ableiten 
oder rechtfertigen lassen19. Gegen einen solchen dogma­
tischen Abbruch der Argumentation polemisch, gegen 
das „trockene Versichern“ von intuitiv und nur intuitiv 
gültigen Verpflichtungen und die damit gesetzte Im­
munisierungsstrategie ablehnend eingestellt, versucht die 
utilitaristische Ethik, die Vielzahl handlungsleitender 
Normen systematisch, nämlich von einem einzigen Kri­
terium aus, auf ihre Gültigkeit hin zu beurteilen.
Für die philosophische Diskussion in Deutschland mag 
ein anderer Gesichtspunkt wichtig sein. Im Unterschied 
zur Ethik Kants wird der Begriff des Moralischen nicht 
aus einer Analyse der moralischen Subjektivität gewon­
nen. Als moralisch gilt hier nicht eine bestimmte Quali­
fikation der Triebfeder menschlichen Tuns. „Moralisch“ 
ist in erster Linie nicht ein Index von Handlungsznterc- 
tionen, sondern einer von Handlungs/oZgen. Wenn aber 

18 Vgl. G. H. v. Wright, An Essay in Deontic Logic and the Ge­
neral Theory of Action, Amsterdam 1968; P. Lorenzen, Normative 
Logic and Ethics, Mannheim 1969, c. 6; und schon Bentham in „Of 
Laws in General“, dazu: H. L. A. Hart, Bentham’s ,Of Laws in 
Genera?, in: Rechtstheorie 2 (1971) 55-66 und Lyons (1973) c. 6.
19 Als Hauptvertreter einer normativ-deontologischen Ethik gilt 
W. D. Ross: The Right and the Good, Oxford 1930.

110

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


all die Praxis als moralisch verbindlich gilt, die Gutes 
hervorbringt und Übel oder Leid vermeidet, dann 
erscheint die moralische Handlung nur als ein Mittel, 
moralische Verbindlichkeit tatsächlich auf Zweckratio­
nalität verkürzt und der Vorwurf berechtigt, die Di­
mension des Moralischen sei überhaupt verfehlt.
Die Berechtigung des Vorwurfs entscheidet sich am Ver­
hältnis der Verpflichtungsurteile zu den Werturteilen. 
Indem die Unterscheidung dieser beiden theoretischen 
Ebenen aus analytischem Interesse getroffen ist, darf 
sie auch nur anlytisch: als diairetisch mögliche und als 
diskussionsstrategisch klärende Unterscheidung verstan­
den werden. Ontologisch interpretiert, würde sie zu ei­
ner Hypostasierung der Differenz und damit zu jenem 
szientistischen Mißverständnis führen, daß es wertneu­
trale Mittel und davon strikt geschieden werthaft be­
setzte Ziele gibt. Die analytische Unterscheidung soll 
aber kein Verhältnis strikter Neutralität oder Indiffe­
renz begründen und das Moralische auf die eine, die 
funktionale Ebene festlegen. Wenn auch die utilitaristi­
sche Ethik mit verschiedenen Interpretationen eines 
höchsten Gutes vereinbar ist, bleibt sie doch grundsätz­
lich an irgendeine Interpretation zurückgebunden. Die 
Utilität einer Praxis bestimmt sich gerade nicht in ei­
nem wertneutralen Raum, sondern allein nach Maßgabe 
dessen, was als wahrhaft gut gilt.
Um die utilitaristische gegen die kantische Ethik abzu­
heben, ist die grobe Gegenüberstellung von Moralität 
und Zweckrationalität nicht geeignet. Dagegen könnte 
man den Unterschied zu Kant in einem ersten Zugang 
mit Hilfe des Kategorienpaares formal/material ver­
deutlichen. Bei der utilitaristischen Ethik handelt es sich 
deshalb um eine materiale, nicht um eine formale Theo­
rie, weil sie in erster Linie die Inhalte sittlicher Ver­

111

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pflichtung bestimmt, nicht die Form eines Begehrens, 
das die Qualität moralisch verdient. So ist sie zunächst 
nur die Theorie eines richtigen oder pflichtgemäßen 
Handelns, in der Terminologie Kants die Theorie der 
legalen, nicht der moralischen Praxis. Man kann natür­
lich auch meinen, daß im Utilitarismus die Differenz für 
moralphilosophisch falsch oder unerheblich, bei Kant 
dagegen für zentral gehalten wird. Aber eine solche 
Vorstellung würde dem Utilitarismus nicht gerecht. 
Denn auch Bentham stellt die Frage nach dem adäqua­
ten Motiv menschlichen Handelns und bestimmt es als 
(aufgeklärtes) Wohlwollen20. Innerhalb der Argumenta­
tion kommt jedoch der utilitaristischen Maxime der Pri­
mat zu. Die Motivation muß sich gegenüber der Maxime 
erst noch als (mehr oder weniger) konform legitimie­
ren21.

20 Bentham (1789) c. 10, § 4.
21 Diese Gegenüberstellung von kantischer und utilitaristischer 
Ethik macht nur auf eine, aber fundamentale Differenz aufmerk­
sam. Eine nähere Analyse müßte die Differenz weiterverfolgen, 
auch andere Unterschiede herausheben und schließlich untersuchen, 
ob beide Ansätze, der kantische und der utilitaristische, sich wider­
sprechen oder ergänzen. Gegen die Vermutung eines strikten Wider­
spruchs scheinen gewichtige Gründe zu sprechen: Erstens ist auch 
nach Kant die utilitaristische Maxime, die Beförderung des Wohles 
aller Betroffenen, eine sittliche Maxime; zweitens könnte man im 
Anschluß an Kant (Metaphysik der Sitten, 2. Teil, VII, Akad. 
Ausg. VI 393 f.) das durchzuführen suchen, was bei Bentham, Mill 
und anderen für nicht möglich gehalten wurde: eine Legitimation 
der utilitaristischen Maxime; drittens ist gegenüber einer irrefüh­
renden Interpretation Kants festzuhalten, daß die wahrscheinlichen 
Folgen einem überlegten und freiwilligen, somit auch verantwort­
lichen Tun als ein integraler Bestandteil zuzurechnen sind. Nur be­
hauptet Kant, daß das Moralische im Unterschied zum Legalen 
einer Handlung nicht an der Handlung selbst, sondern nur an 
einem der formalen Momente, nämlich am Willen „festzustellen“ 
ist. Als ein Begriff des Unbedingten, als ein nooumenaler Begriff, 
läßt sich der gute Wille aber nie eindeutig als solcher verifizieren. 

112

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Utilitarismus das größte Glück der Betrof­
fenen zum Kriterium moralisch richtigen Handelns er­
klärt, dann ist diese Bestimmung nicht schon deshalb un­
präzis, weil der Inhalt des gesuchten Glücks nicht näher 
bezeichnet ist. Ob Gesundheit, Reichtum oder Macht, 
ob Bildung oder soziale Anerkennung oder aber eine 
Kombination dieser oder anderer Ziele und Werte ge­
meint ist, bleibt zwar offen. Doch ist es gerade diese 
Offenheit, die die partielle Neutralität des Utilitaris­
mus als einer Theorie der Verpflichtungsurteile gegen­
über den Theorien außermoralischer Werturteile be­

Vgl. Kants Kritik der praktischen Vernunft, Von der Typik der 
reinen praktischen Urteilskraft, Akad. Ausg. V 67 ff. - Die neuere 
Forschung versucht, die beiden grundverschiedenen Denktradi­
tionen, die kantische und die utilitaristische, aufeinander zu be­
ziehen und die Annahme eines strikten Gegensatzes aufzulösen. Im 
Ausgang von der Behauptung, es sei unmöglich, Handlungen nur 
aufgrund ihres inneren Charakters (so Kant) oder aber aufgrund 
ihrer Folgen (so der Utilitarismus) moralisch zu beurteilen, man 
müsse vielmehr verschiedene Arten intendierter Folgen unterschei­
den, wird ein sachlicher Konflikt zwischen Kant und dem Utilita­
rismus bestritten. Beide Theorien seien nicht alternativ, sondern 
komplementär zu verstehen; es käme darauf an, ein „System der 
Moral“ zu entwerfen, das in seiner Form kantisch, in seinem Inhalt 
aber utilitaristisch sei: R. M. Hare, Freedom and Reason, Oxford 
1963, 123 f.; ähnlich Patzig (1971) 52ff. Mit dem Utilitarismus 
wäre zu bestimmen, wozu man inhaltlich verpflichtet ist, und mit 
Kant, warum man dazu verpflichtet ist und warum man überhaupt 
Verpflichtungen untersteht. - Ob in einer solchen harmonisierenden 
Interpretation schon die wesentlichen Eigenschaften der kantischen 
Ethik: der Ausgang beim Begriff des Willens, die Frage nach einem 
schlechthin Unbedingten, die transzendental-reduktive Methode 
hinreichend zur Sprache kommen, müßte aber noch näher geprüft 
werden. - Zur Ethik Kants: G. Krüger, Philosophie und Moral in 
der Kantischen Kritik, Tübingen 21967; H. J. Paton, The Catego- 
rical Imperative, A Study in Kant’s Moral Philosophy, New York 
51965 (dt. Berlin 1962); L. W. Beck, Kants „Kritik der praktischen 
Vernunft“, München 1974 (egl. 41966); G. Prauss (Hg.), Kant. Zur 
Deutung seiner Theorie von Erkennen und Handeln, Köln 1973, 
Teil II.

113

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründet. Gleichwohl knüpft der Utilitarismus als moral­
philosophische Position an eine Theorie des höchsten Gu­
tes an, und die verschiedenen Theorien begründen eben­
so viele Arten des Utilitarismus. Dabei stehen drei Ar­
ten im Vordergrund: (a) In dem vor allem durch Ben- 
tham entwickelten hedonistischen Utilitarismus gilt das 
als geboten, was möglichst viel Vergnügen (pleasure) 
und möglichst wenig Leid (pain) schafft. Mit Hilfe einer 
rationalen Kalkulation sucht man das Vergnügen zu 
maximieren und sein Leid zu minimieren. Um alterna­
tive Handlungsmöglichkeiten zu beurteilen, dient die 
im hedonistischen Kalkül näher definierte Gratifika­
tionsbilanz als einziges Kriterium. Auch wenn Bentham 
somit ein rationales Selbstinteresse zur einzigen Trieb­
feder menschlichen Handelns erklärt, legt er es inhalt­
lich nicht auf einen Egoismus fest. Gegenüber einer vor­
schnellen Kritik ist darauf hinzuweisen, daß in Ben- 
thams Katalog der verschiedenen Arten von Freude 
auch genuin soziale Arten aufgezählt werden22. Aber 
die verschiedenen Arten werden unterschiedslos aufge­
listet, ohne die einen als empfehlenswert, die anderen 
als verwerflich zu qualifizieren23. Deshalb kann es bei 
Bentham auch keinen Gegensatz von Pflicht und Nei­
gung geben, sondern nur den Widerstreit konfligieren- 
der Neigungen. Vom Standpunkt der modernen Ent­
scheidungstheorie aus formuliert: Bentham wendet sich 
gegen eine substantielle Nutzentheorie. Sein Rationali­
tätskriterium ist das der formalen Wahlrationalität. 
Während bei den aufgeklärten Vertretern der zeitge­

22 Bentham (1789) c. 5.7: pleasures of a good name; c. 5.10: plea- 
sures of benevolence or good will.
23 Gleichwohl kennt Bentham in anderem Zusammenhang eine 
Rangordnung von Motiven, die von der „(most extensive and 
enlightened) benevolence“ angeführt wird: ebd. c. 10, § 4.

114

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nössischen Entscheidungstheorie der Begriff der forma­
len Wahlrationalität aber aus methodischen Gründen 
eingeführt wird24, ist er bei Bentham noch in einer frag­
würdigen Psychologie verankert. Bentham unterstellt 
dem Menschen zwei psychische Eigenschaften nicht nur 
als generell, sondern auch als universal gültig: einerseits 
Bedürfnisse und Wünsche und andererseits das General- 
Interesse, die Bedürfnisse möglichst risiko- und frustra­
tionsarm zu befriedigen25. Ohne weitere Begründung 
wird das rationale Selbstinteresse nicht als methodisch 
sinnvolle Abstraktion, sondern als anthropologisches 
Apriori oder Quasi-Apriori behauptet. Damit verfällt 
Bentham dem Verdikt gegen jede „induktive Metaphy­
sik“, das für ein Apriori auszugeben, was bestenfalls ein 
generelles Aposteriori bedeutet.
(b) Von Benthams Position läßt sich der ideale Utilita­
rismus eines Moore unterscheiden. Hier werden be­
stimmte Werte angenommen, die, wie Einsicht, unab­
hängig davon, ob sie Freude machen, als wahrhaft gut 
und in sich selbst sinnvoll gelten .26
(c) Eine dritte, dem hedonistischen Utilitarismus sehr 
ähnliche, gegen einige Kritikansätze aber geschützte Po­
sition überläßt es den Betroffenen, ob sie ein Höchst­
maß an Vergnügen suchen oder ob sie als Korrektiv 
oder gar davon unabhängig in sich sinnvolle Ziele (wie 
Gesundheit, Schönheit, Einsicht und Bildung) anerken­
nen. In einem solchen liberalen Utilitarismus gelten die 
gegebenen Handlungsintentionen als Bezugspunkt und 
ihre höchstmögliche Befriedigung als höchstes Ziel 
menschlichen Handelns.

24 So Gäfgen (1963) Teil I.
25 Vgl. Bentham (1789) c. 1.1.
26 G. E. Moore, Principia Ethica, Cambridge 1903 (dt. Stuttgart 
1970), c. 3.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Viertens: Seit Benthams Formel vom „größten Glück 
der größten Zahl“ bestimmt der Utilitarismus im Unter­
schied zu jedem egoistischen Ansatz die Utilität nicht im 
Hinblick auf einen einzelnen, auch nicht in Relation auf 
Gruppen, Schichten, Klassen oder Nationen, sondern 
im Hinblick auf alle von der Handlung Betroffenen27. 
Ob sich dabei der Begriff „alle“ nur auf Menschen be­
zieht oder ob er jedes Wesen meint, das Empfindungen 
hat; ob der kollektive Gesamtnutzen, so Bentham und 
Sidgwick, oder der durchschnittliche Pro-Kopf-Nutzen 
der Betroffenen, so J. St. Mill, als Kriterium gilt, bleibt 
kontrovers28. Über den genuin anti-egoistischen Ansatz, 
daß nicht die einen bevorzugt und die anderen zurück­
gestellt werden sollen, besteht jedoch Übereinstim­
mung29.
Als eine präskriptive Theorie, derzufolge Empfehlungen 
über richtiges Handeln nach Maßgabe der Handlungs- 
folgen, nicht der Handlungsm£en£zo/zen zu gewinnen 
sind, schafft der Utilitarismus den theoretischen Bezugs­
rahmen für die rationalen Entscheidungstheorien ins­
gesamt. Durch das anti-egoistische Moment wendet er 

27 Zur Problematik des Verhältnisses von hedonistischer Motiva­
tion und anti-egoistischer Norm vgl. Lyons (1973) Teil I.
28 Vgl. Smart-Williams (1973) I 4: Average happiness versus total 
happiness; aber auch Sidgwick (1907) c. IV 1, 413-417. - Solange 
man von einer konstanten Personenzahl ausgeht, entfällt die Dif­
ferenz: eine Erhöhung des Gesamtnutzens erhöht auch den durch­
schnittlichen Pro-Kopf-Nutzen. Die Differenz wird nur in bezug 
auf einen m. E. exzentrischen Aspekt bei Überlegungen zur Ge­
burtenkontrolle relevant: „Ist es, sofern der durchschnittliche Pro- 
Kopf-Nutzen dadurch nicht betroffen wird, moralisch geboten, die 
Bevölkerungszahl zu vermehren?“ Eine Ethik-Diskussion, die sich 
auf solche Fragen konzentriert, würde sich wohl selbst disqualifi­
zieren.
29 Vgl. Benthams berühmtes, von J. St. Mill zitiertes Diktum: 
„Everbody to count for one, nobody to count for more than one.“ 
(Utilitarianism, London 1863, c. 5).

116

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich aber zugleich gegen zwei ihrer Formen: gegen die 
Theorie rationaler Individualentscheidungen sowie ge­
gen eine zwar sozial orientierte, aber allein durch stra­
tegische Rationalität bestimmte Theorie. Im Rahmen 
der Theorien rationaler Entscheidung begründet das 
anti-egoistische Moment den spezifischen Ansatz von 
Wohlfahrtsökonomie und Sozialwahltheorie.
Fünftens: Wenn im Utilitarismus vom größten Glück 
gesprochen wird, dann ist diese Rede noch ungenau, weil 
mehrdeutig. Daß beim Ausdruck „größtes Glück“ an ein 
Optimum gedacht ist, versteht sich von selbst. Ob es 
aber als ein Ideal der Einbildungskraft, als eine Idee der 
Vernunft oder als ein Verstandesbegriff zu interpretieren 
ist, bleibt ungeklärt30.
Unter dem größten Glück als einem Ideal der Einbil­
dungskraft verstehe ich ein Ziel, über das hinaus sich 
auch die größte Phantasie keine Vorstellung mehr ma­
chen kann: jene ihrer Mannigfaltigkeit, ihrem Grad und 
ihrer Dauer nach vollständige Erfüllung aller je auf­
tretenden Bedürfnisse, Interessen, Wünsche und Hoff­
nungen, die auf die vielfältigen Grenzen der Realisie­
rung keine Rücksicht nimmt. Das Glück ist hier als ein 
Rundum-Zufriedensein im Sinne eines uneingeschränk­
ten und prinzipiell nicht mehr überbietbaren Wohlemp­
findens verstanden. Eine solche Zielvorstellung ist in ei­
nem emphatischen Sinne utopisch. Sie zeigt sich um 
Konflikte zwischen den verschiedenen Neigungen eines 
Subjekts genauso unbekümmert wie gegenüber den Kon­
flikten zwischen verschiedenen Subjekten und gegen­
über den natürlichen, technisch-ökonomischen und sozio­
kulturellen Problemen der Verwirklichung.

30 Die Doppeldeutigkeit des deutschen „Glück“ kann hier außer 
Betracht bleiben, weil sie für das Englische nicht zutrifft. Glück be­
deutet hier nur happiness, nicht auch luck.

117

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unter dem Glück als einer Idee der praktischen Ver­
nunft verstehe ich ein Ziel, über das hinaus nichts ge­
dacht werden kann, den formalen und transzendentalen 
Begriff eines Optimum, das als ein Unbedingtes zu wer­
tende Sichselbstgenugsein, etwa im Sinne des aristoteli­
schen Begriffs von autarkeia31.
Mit dem Glück als einem Verstandesbegriff schließlich 
ist nicht mehr ein absolut Höchstes gemeint, weder in 
dem utopischen noch in dem transzendentalethischen 
Sinn. Wenn angesichts der gegebenen Ressourcen die je­
weils optimal mögliche Befriedigung der tatsächlich vor­
handenen, auch miteinander rivalisierenden Bedürfnisse, 
Interessen und Neigungen gesucht ist, so wird das mo­
ralische Handeln als eine rationale Wahl vorgestellt, die 
angesichts gegebener Handlungsmöglichkeiten die ma­
ximale Interessen- und Bedürfnisbefriedigung sucht. Das 
Glück ist kein absolut größtes, sondern nur ein relativ 
größtes Glück. Es liegt ein komparativer, kein superla­
tivischer Begriff von Optimum vor.
Der dreifachen Bedeutung des Glücksbegriffs folgend, 
könnte man - und zwar quer zu den in der englisch­
sprachigen Diskussion üblichen Unterscheidungen - drei 
Arten von Utilitarismus konstruieren: einen utopischen, 
einen apriorischen oder transzendentalen und einen 
aposteriorischen oder empirisch-pragmatischen Utilita­
rismus. Aber in den historisch aufgetretenen Utilitaris­
men ist der Begriff des Glücks weder auf Wunschvor­
stellungen noch auf transzendentale Begriffsanalysen 
bezogen. Als mögliche Konsequenz von Praxis ist das 
Glück empirisch und komparativ aufgefaßt.

31 Nikom. Ethik I 5; die dort unternommene Bestimmung, die als 
eine in Ansätzen transzendentale Analyse zu interpretieren ist, ist 
aber nicht die einzige aristotelische Auskunft zum Begriff des Glücks; 
weitere Aussagen findet man vor allem in Buch I und X 6-9.

118

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie vor ihm schon Hobbes, dann auch Hume und Hel- 
vetius, verfolgt Bentham das Interesse, die Methode der 
Mathematik und Naturwissenschaften auf den Bereich 
der Moral und der Politik zu übertragen32. Mit dem 
Ziel, die utilitaristische Maxime in jeder Situation ein­
deutig anwenden zu können, hat Bentham - und darin 
ist überhaupt sein charakteristischer Beitrag zur utili­
taristischen Theorie und zur ersten Stufe der Sozial­
wahltheorie zu sehen - den sogenannten hedonisti­
schen Kalkül entworfen. Nach diesem Schema einer ra­
tionalen Wahl wird die moralisch verbindliche Entschei­
dung, jene, die zu einem maximalen Kollektivnutzen 
führt, aus der Summe der individuellen Nutzenmengen 
bestimmt. Auf der Basis von Informationen über die 
Bedürfnis- und Interessenlage der Betroffenen ist die 
Gratifikation bzw. die Frustration, die eine Handlung 
hervorruft, für Bentham nach sieben Kriterien zu er­
rechnen: nach ihrer Intensität; ihrer Dauer; nach der 
Gewißheit oder Ungewißheit, mit der man die Gratifi­
kation erwartet; nach der Nähe; nach der Folgenträch­

32 Zu Hobbes u. a. De cive, Vorwort an die Leser; zu Hume vgl. 
schon den Titel „Treatise of Human Nature, being an attempt to 
introduce the experimental method of reasoning into moral sub- 
Jects“, 1739-40; zu Helvetius: De l’esprit, Vorwort: „On devait 
traiter la morale comme toutes les autres Sciences et faire une mo­
rale comme une physique experimentale“ (CEuvres completes I, Pa­
ris 1818, vii) und „Si l’univers physique est soumis aux lois du 
mouvement, l’univers morale ne Fest pas moins ä celles de l’interet“ 
(ebd., discours II, chap. 2, 49); zu Bentham vgl. eine Bemerkung in 
seinen Manuskripten: „The present work (bezieht sich wohl auf 
,An Introduction‘) as well as any other work of mine that has been 
or will be published on the subject of legislation or any other 
branch of moral Science is an attempt to extend the experimental 
method of reasoning from the physical branch to the moral“ (nach 
Baumgardt [1952] 24). Vgl. auch R. B. Brandt, Some Merits of one 
Form of Rule-Utilitarianism, in: University of Colorado Studies 
in Philosophy 3 (1967), 39-65 (41).

119

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tigkeit (fecundity) und Reinheit (purity), das heißt 
nach der Chance, daß die Gratifikation sekundäre Gra­
tifikationen oder aber Frustrationen im Gefolge hat; 
und schließlich nach dem Wirkungsradius, das heißt 
nach der Zahl der Betroffenen. Sind Gratifikationen und 
Frustrationen für einen einzelnen bestimmt, wird durch 
schlichte Subtraktion der Frustrationsmenge von der 
Gratifikationsmenge die individuelle (positiv oder ne­
gativ ausfallende) Gratifikationsbilanz und durch Addi­
tion der individuellen Gratifikationsbilanzen die kollek­
tive Gratifikationsbilanz errechnet33. Der soziale Wert 
einer Handlung bemißt sich nach dem mathematisch 
gleicherweise einfach wie exakt kalkulierbaren Gratifi- 
kations-Netto. Als gesellschaftlicher Nutzen gilt nichts 
anderes als die arithmetische Summe des Wohlbefindens 
aller einzelnen. In diesem Schema rationaler Sozialwahl 
läßt sich das Paradigma Nutzenkalkulation leicht 
identifizieren. Die präskriptiv verbindliche Entschei­
dung wird aus Informationen über individuelle Nut­
zenwerte und einer mathematisch geradezu simplen An­
weisung zur Informationsverarbeitung abgeleitet. (Übri­
gens ist der hedonistische Kalkül nicht an den kruden 
Hedonismus von Bentham gebunden. Er ist auch mit 
dem qualifizierten Hedonismus von J. St. Mill verein­
bar. Seine Unterscheidung von höheren und niederen 
Freuden34 bedeutet, in die Sprache des Kalküls übersetzt: 
die kleinste Menge der höheren Freuden überwiegt auch 

33 Bentham (1789) c. 4. - Die Grundvorstellung des hedonistischen 
Kalküls ist zum Teil schon bei Platon, Protagoras 355 efF. entwik- 
kelt, dort auch ein Hinweis auf die Gefahr, das augenblicklich An­
genehme höher als das zukünftige einzuschätzen und deshalb, mo­
dern gesprochen, die Gratifikationsbilanz falsch zu berechnen. Im 
Protagoras fehlt allerdings das für den Utilitarismus konstitutive 
anti-egoistische Moment.
34 Mill (1863) c. 2.

120

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die größte Menge der niederen. Mit anderen Worten: 
Wenn höhere: ästhetische oder intellektuelle und niede­
re: sinnliche Freuden gleichzeitig zur Disposition stehen, 
sind nur die höheren relevant.)

Das zeitgenössische Interesse an einer immanenten Dif­
ferenzierung und Perfektionierung der utilitaristischen 
Position hat zu der Unterscheidung eines Handlungs­
und eines Regel-Utilitarismus und zu einer intensiven 
Kontroverse um die Präferenz geführt35. Nach dem 
Handlungsutilitarismus, in der zeitgenössischen Diskus­
sion z. B. von J. J. C. Smart vertreten, ist das äußerste 
Kriterium sittlicher Praxis, das allgemeine Wohlerge­
hen, zugleich der unmittelbare, nach dem Regelutilitaris­
mus dagegen der vermittelte Maßstab. Während für die 
erste Position jede einzelne Handlung nach ihren Kon­
sequenzen zu beurteilen ist, vertritt der Regelutilitaris­
mus eines Brandt gegenüber dem einstufigen Kalkula­
tionsprozeß einen zweistufigen: die einzelnen Hand­
lungen müssen mit solchen HandlungsregeZn konform 
gehen, die ihrerseits, aufgrund allgemeiner Befolgung, 
überwiegend günstige bzw. ungünstige Konsequenzen 
zeigen. Es wird vom Handelnden erwartet, daß er sich 
nicht auf die Konsequenzen seines individuellen Tuns 
konzentriert, daß er sich vielmehr überlegt, welche Fol­
gen einträfen, wenn jeder in seiner Situation genauso 
handelte: „But suppose everybody did the same“36. Die 
handlungsutilitaristische Maxime lautet: „Eine Hand­
lung, die schlechtere Folgen hat, sollte nicht ausgeführt 

35 Die Kontroverse zwischen Handlungs- und Regelutilitarismus 
hat eine Fülle von Beiträgen hervorgebracht, deren wichtigste bei 
Bayles (1968) und Verf. (1975) gesammelt sind.
3(3 So der Titel eines Beitrages von A. K. Stout in: The Australa- 
sian Journal of Philosophy 32 (1954) 1-29.

121

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden“; die regelutilitaristische Maxime, auch Prinzip 
der Verallgemeinerung genannt, dagegen: „Eine Hand­
lung, deren regelmäßige Ausführung schlechtere Folgen 
hat, sollte nicht ausgeführt werden.“
Nach Patzig sind die beiden Positionen nicht als plane 
Konkurrenz zu betrachten. Handlungs- und Regelutili­
tarismus sind nicht nur miteinander verträglich, sondern 
müssen sogar einander ergänzen. So ist im Bereich wohl­
definierter Institutionen, wie der Rechtsordnung, dem 
einzelnen kein Spielraum der Abschätzung möglicher 
Folgen offen; das richtige Verhalten besteht in der Be­
folgung der Instiutionen, die nur als ganze utilitaristisch 
legitimiert oder kritisiert und verändert werden kön­
nen. Außerhalb dieser Institutionen gibt es Verhaltens­
weisen, die, wie ein Versprechen, wegen der sozialen 
Erwartungen, die sich daran knüpfen, ebenfalls eine 
möglichst ausnahmslose Befolgung verlangen. Dann gibt 
es Regeln, die nur den Status von Faustregeln haben; sie 
erleichtern die oft zeitraubende Analyse der Handlungs­
folgen, erfordern aber trotzdem in vielen Fällen eine 
Überprüfung ihrer Angemessenheit für die konkrete 
Situation. Dort schließlich, wo es weder wohldefinierte 
formelle Institutionen noch soziale Erwartungshaltun­
gen gibt und auch überzeugende Faustregeln fehlen, ist 
der Handlungsutilitarismus ungeschmälert anzuwenden. 
Patzig geht also von einem „Spektrum mit fließenden 
Übergängen“ aus37.

37 Hare (1963) c. 7.6, Lyons (1965) c. 3 und Patzig (1972) 625 
vertreten die extensionale Äquivalenz von Handlungs- und Regel­
utilitarismus; D. C. Emmons hält an der Differenz fest, die er je­
doch auf zwei verschiedene Fragerichtungen zurückführt: Mind 82 
(1973) 226-233. - Gegen eine vorschnelle Harmonisierung steht 
aber das Problem, ob z. B. Versprechen grundsätzlich, so der Regel­
utilitarismus, oder nur bis zu einer gewissen „Konflikt-Schwelle“, so 
der Handlungsutilitarismus, zu halten sind. Gegenüber der Vorstel­

122

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im folgenden steht der Utilitarismus nur unter dem 
Aspekt einer Ethik öffentlicher Entscheidungsprozesse 
zur Diskussion. Die Untersuchung versteht sich nicht als 
eine vollständige Auseinandersetzung mit dem Utilita­
rismus. Vor allem der Aspekt, der in den gegenwärtigen 
Kontroversen um den Utilitarismus im Mittelpunkt 
steht, die Legitimation eines zwar sozial wirksamen, 
aber doch primär den persönlichen Aspekt menschlichen 
Handelns bestimmenden moralischen Kodex tritt gegen­
über einer Ethik öffentlich relevanter Entscheidungs­
findung in den Hintergrund.

4.2 Rationale Gesellschaflsreform

Die utilitaristische Ethik ist keine Theorie, die, ohne 
einen historischen Zusammenhang und eine politische 
Intention, ausschließlich immanent: nach Maßgabe von 
Widerspruchsfreiheit und Triftigkeit zu beurteilen wäre. 
Dem Utilitarismus liegt das Votum für einen bestimm­
ten Begriff von Moral und zugleich und noch entschie­
dener eine spezifische Vorstellung von philosophischer 
Aufklärung zugrunde. Um die utilitaristische Ethik an­
gemessen zu beurteilen und sie nicht vom Standpunkt 
einer Philosophie, die den Anspruch auf Selbstbegrün­
dung erhebt, um sie nicht von der Moralphilosophie 
Kants und des Deutschen Idealismus aus durch ein Defi­
zit an philosophischer Theorie von vornherein zu dis­
qualifizieren, ist sie nicht nur auf ihre explizite Argu­
mentation, sondern auch auf jenes Interesse hin zu un­

lung, Handlungs- und Regelutilitarismus würden in ihren Impli­
kationen über das sittlich Verbindliche nicht differieren, skeptisch: 
Brandt (1967) 58 f.

123

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tersuchen, das ihre charakteristische Argumentationsart 
hervortreibt und leitet. Weit davon entfernt, hier eine 
solche Analyse im einzelnen durchzuführen, sollen we­
nigstens einige Thesen im Umriß skizziert werden. Sie 
gehen von dem Autor aus, der die ethische und die po­
litische Bedeutung des Utilitarismus in hohem Maß be­
stimmt hat: von Bentham, und seiner grundlegenden 
Schrift „An Introduction to the Principles of Morals 
and Legislation“.
Wie schon Hobbes, Locke und Adam Smith, so ist auch 
Bentham nicht an einem rein akademischen Philosophie­
ren interessiert, an einem Denken, das als interesseloses 
Zusehen wesentlich in sich selbst sinnvoll sein soll. Schon 
die Liste seiner Schriften zeigt, daß Bentham, ganz in 
der Tradition der britischen Ethik und politischen Phi­
losophie, weniger von den spekulativen Fragen einer 
transzendentalen oder dialektischen Selbstbegründung 
und Selbstrechtfertigung der praktischen Vernunft als 
von den juristischen und politischen Problemen seiner 
Zeit angeregt war. In einer Vielzahl von Publikationen 
hat Bentham zu den Problemen des Straf- und des Zi­
vilrechts, zu Verfassungsfragen und zum internationa­
len Recht Stellung genommen38 und vor allem Black­
stone, den damals führenden Rechtswissenschaftler Eng­
lands, heftig angegriffen39. Aber selbst den rechtstheore­
tischen Schriften liegt nicht bloß eine wissenschaftliche, 
sondern ebenso eine praktisch-reformatorische Intention 
zugrunde. Im Vordergrund steht nicht die theoretische 

38 Um nur einige Titel zu nennen: Of Laws in General; General 
View of a Complete Code of Laws; Fragment on Government; 
Principles of Penal Law; Penal Code; Thcory of Punishment; 
Principles of the Civil Code; Constitutional Code.
39 Insbesondere in „A Fragment on Government“ und in „Com- 
ment on the Commentaries“.

124

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begründung und Rechtfertigung von Recht, die Frage, 
warum es überhaupt Recht und nicht Rechtlosigkeit ge­
ben soll. Gegenüber dem bestehenden britischen Recht 
äußerst kritisch, kommt es Bentham vielmehr darauf an, 
es kraft einer sicheren wissenschaftlichen Grundlage40 zu 
verbessern. Bentham ist nicht bloß ein bedeutender 
Rechtstheoretiker, sondern darüber hinaus einer der 
großen Inspiratoren britischer Rechtsreform.
Von den Mißständen im öffentlichen Leben seiner Zeit 
betroffen, hat sich Bentham sein Leben lang bemüht, 
mit den Mitteln wissenschaftlicher Argumentation die 
Mißstände aufzudecken und auszumerzen. In seinem 
umfangreichen Oeuvre finden sich denn auch neben den 
im weiteren Sinn theoretischen Schriften (zur Ethik und 
Rechtsphilosophie, zur Sozialphilosophie und politischen 
Ökonomie) eine Vielzahl von Abhandlungen und Auf­
sätzen zur Gesellschaftspolitik. Bentham hat sich nach­
drücklich für eine Milderung des Strafvollzuges und für 
eine Begrenzung der Todesstrafe eingesetzt; er hat für 
die Emanzipation der Frauen, für eine Erweiterung der 
öffentlichen Gesundheitsfürsorge, für bessere Armenge­

40 Im Rahmen des Gesamtzieles, die Kunst der Gesetzgebung wis­
senschaftlich lehr- und lernbar zu machen, hat auch die sprachana­
lytische Arbeit ihren gewichtigen Platz. In der zu Lebzeiten nicht 
veröffentlichten Schrift „Of Laws in General“ (jetzt im Rahmen 
der Collected Works von H. L. A. Hart herausgegeben, London 1970) 
führt Bentham eine Fülle von scharfsinnigen Analysen zu einigen 
Grundproblemen aus der Rechtstheorie und der Theorie mensch­
licher Handlung durch. Die fast erdrückende Zahl von begrifflichen 
Diairesen und Differentialanalysen verfolgt die von empirischen 
und normativen Untersuchungen zu unterscheidende Aufgabe, noch 
vieldeutige und komplexe Begriffe aufzulösen und zu präzisieren. 
Damit soll der Gesetzgeber eine Hilfe und zugleich das Vorbild er­
halten, selbst begrifflich klare Gesetze aufzustellen: Auch die manch­
mal geradezu penible analytische Strenge ist für Bentham kein 
Selbstzweck; sie ordnet sich vielmehr in seine politischen Reform­
interessen ein.

125

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setze und die Befreiung der Kolonien plädiert41 und dar­
über hinaus einen großen Teil von Zeit und Geld in den 
Entwurf eines Mustergefängnisses investiert42. Schließ­
lich gipfelten die Bemühungen der „Benthamites“43, ei­
ner politisch einflußreichen Gruppe um Bentham, in der 
großen Reform Bill, die zu mehr Demokratie in Eng­
land führte44. Von den Publikationen, der Tätigkeit und 
dem politischen Einfluß her gesehen, ist Bentham nicht 
bloß Philosoph, sondern genauso Rechtstheoretiker, po­
litischer Schriftsteller und Sozialreformer par excel- 
lence45.
In diesem Praxisbezug steht auch die in „An Introduc- 
tion“ unternommene Exposition der utilitaristischen 
Ethik. Ursprünglich als Einleitung in eine Abhandlung 
„Elements of Critical Jurisprudence“ vorgesehen (sie 
sollte auch „Principles of Legal Polity“ heißen46), ent­
faltet sie das Ziel, die Methode sowie das begriffliche 

41 Vgl. die Titel: Essay on Political Tactics; Emancipate your Co- 
lonies!; Pauper Management Improved; Observations on the Poor 
Bill usf.
42 Vgl. Monro (1967) 281.
43 Ein Treffen mit James Mill, dem Vater von John Stuart, hatte 
zur Bildung dieser Gruppe geführt, die auch „Utilitarian Refor­
mers“ oder „Philosophical Radicals“ genannt wurde. Die Bentha­
mites gaben eine eigene Zeitung heraus, den Westminster Review, 
den Bentham selbst gegen die „Edinburgh“ der Whigs und die 
„Quarterly“ der Tories begründet hatte. Sie gründeten auch eine 
eigene Universität, das University College in London, dessen er­
ster Professor für Jurisprudenz, J. Austin, einer der bemerkens­
wertesten Schüler von Bentham war.
44 Zum politischen Einfluß von Bentham: Stephen (1900); Halevy 
(1952); Mack (1962); dazu gehört es z. B., daß Bentham im Jahre 
1792 Ehrenbürger der jungen französischen Republik wurde.
45 Vgl. J. St. Mill, Bentham, in: Warnock (1970) 78-125. Ferner 
L. Radzinowicz, A History of English Criminal Law: The Move- 
ment for Reform 1750-1833, London 1948, c. 11; L. Robbins, The 
Theory of Economic Policy in English Classical Political Economy, 
London 1952.
46 Vgl. H. L. A. Hart, Introduction zu: Bentham (1970) xxxviif.

126

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Instrumentarium für eine umfassende systematische Re­
form des Rechtssystems, der staatlichen Verwaltung und 
der Gesetzgebung. Die utilitaristische Ethik in ihrer Ge­
stalt bei Bentham bemüht sich weniger um eine Revo­
lution der philosophischen oder wissenschaftlichen Denk­
weise als um eine Reform der Gesellschaftsverhältnisse. 
Diese Reform soll ausdrücklich von einem rationalen 
und säkularen, nicht von einem religiösen Standpunkt 
(etwa dem der christlichen Kirchen) unternommen wer­
den. Der Utilitarismus ist Philosophie in politisch-re­
formerischer Absicht. Seine politisch engagierte Theorie 
besteht vor allem aus zwei Elementen: aus dem Utili- 
tätsprinzip als dem Kriterium der Gesellschaftsreform 
und aus einer rationalen Methode, dem hedonistischen 
Kalkül, das die Gesellschaftskritik und Gesellschafts­
politik wissenschaftlich anleiten soll.
Indem das größte Glück aller Betroffenen Kriterium 
einer moralisch verantwortlichen Politik ist47, wird Mo­
ralität von vornherein als ein soziales Phänomen ange­
sprochen. Moralvorstellungen, die in einer manchmal 
geradezu grotesken Privatisierung die Sittlichkeit zu 
einer politisch folgenlosen Innerlichkeit verkümmern 
lassen, und auch jene Ethiken, die einen abstrakten 
Pflichtenkanon aufstellen, ohne sich um das tatsächliche 
Wohlergehen geschichtlich handelnder Menschen zu be­
kümmern, werden strikt abgewehrt. Und der Zusam­
menhang zwischen persönlicher Motivationsstruktur 
(bei Bentham dem rationalen Selbstinteresse) sowie dem 
Kriterium richtigen Handelns, der Beförderung des all­
gemeinen Wohlergehens, wird nicht gerade geleugnet, 
aber der Schwerpunkt der Theorie liegt weniger bei der 
Frage nach der persönlichen Vollkommenheit als sol­
cher als bei ihrer sozialen Relevanz. Pointiert formu­
47 Bentham (1789) Anm. zu c. 1.1 vom Juli 1822.

127

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liert: der Utilitarismus ist keine Moralphilosophie im 
engen Sinn, sondern eine normative Rechts- und Sozial­
philosophie. Zwar glaubte Bentham, im Utilitarismus 
den Schlüssel zu einer allgemeinen Wissenschaft der Mo­
ral gefunden zu haben. Aufgrund der Formel vom größ­
ten Glück der Betroffenen und zusammen mit dem me­
thodischen Instrumentarium des hedonistischen Kalküls 
wollte er eine rationale Ethik sowohl des privaten als 
auch des öffentlichen Handelns begründen48. Aber im 
Gegensatz zu diesem umfassenden Programm hat sich 
Bentham tatsächlich auf den Raum öffentlich relevanter 
Entscheidungsprozesse und darin vor allem auf eine 
wissenschaftlich ausgewiesene Rechtsprechung und Ge­
setzgebung beschränkt49. Später wird durch J. St. Mill50 
eine Theorie moralisch richtiger Gesetzgebung und staat­
licher Verwaltung, eine Theorie der „öffentlichen Mo­
ral“, in eine Theorie persönlicher Moral umgewandelt. 
Aber auch bei Mill nehmen Fragen der Gerechtigkeit, ge­
sellschaftlich relevante Fragen also, einen wichtigen Platz 
ein51. Die zeitgenössische Diskussion hat sich zwar auf 
Fragen konzentriert, die man als utilitaristische Grund- 
lagen-Forschung bezeichnen kann. In den Kontroversen 

48 Ebd. c. 17, § 1.
49 Diese Konzentration ist wohl dafür verantwortlich, daß Bent­
ham nicht hinreichend diskutiert, ob die einzige Triebfeder mensch­
lichen Handelns, das rationale Selbstintercsse, mit der utilitaristi­
schen Maxime als anti-egoistischer Handlungsnorm vereinbar ist 
(nur sehr kurz: c. 17, § 1 (6.) ff.). Zwar liegt bei Bentham (etwa 
(1789) c. 1.1) kein formallogischer Widerspruch vor, aber ohne die 
Annahme einer natürlichen oder künstlichen Intcrcssenkonvergcnz 
zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft: kommt cs zu unlösbaren 
Konflikten.
50 Mill (1863). - Zu Mill: J. B. Schneewind (Hg.), Mill: A Collec­
tion of Critical Essays, Garden City/N. Y. 1968, 145-250; A. 
Ryan, The Philosophy of J. St. Mill, London 1970, c. 11-12; Quin- 
ton (1973) c. 3.
51 Mill (1863) c. 5.

128

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um Regel- und Handlungs-Utilitarismus sowie in der 
Kritik des Utilitarismus von einem Prinzip der Fairneß 
aus tritt die Untersuchung konkreter Anwendungsmög­
lichkeiten gegenüber der Frage nach einer verbesserten 
Formulierung des Moral-Kriteriums zurück. Die Bei­
spiele, auf die sich die Diskussion immer wieder bezieht, 
die Problemfelder von Versprechen, Strafen und distri­
butiver Gerechtigkeit, zeigen jedoch, daß auch diese 
Grundlagen-Diskussion sich nicht als Selbst-Zweck ver­
steht. Sie dient einer angemessenen Theorie von Verbind­
lichkeit für das persönliche und das öffentliche Handeln. 
- Im Zusammenhang mit der Frage nach dem adäquaten 
Grundmuster für Strategien der Humanität wird der 
Utilitarismus nur als Sozial-Ethik oder politische Ethik: 
als normative Theorie politischer Entscheidungsprozesse 
erörtert.
Der Utilitarismus hebt nicht nur allgemein bei einer 
gesellschaftsbezogenen Definition von Moral an. Durch 
das Kriterium „Glück aller Betroffenen“ spricht er sich 
genauer für eine Gesellschaftreform aus, in der jeder Be­
achtung findet. Darüber hinaus fordert er im hedoni­
stischen Kalkül, daß jeder einzelne mit gleichem Gewicht 
berücksichtigt wird. Dem Utilitarismus entspricht eine 
Gesellschaftsreform, für die nicht länger einzelne Per­
sonen, nicht bestimmte Gruppen, Stände oder Schichten, 
auch nicht Klassen, Staaten oder Staatengruppen vor den 
anderen ausgezeichnet werden. Was wir von heute aus 
leicht übersehen: in ihrem historischen Kontext, im spät­
feudalen und frühkapitalistischen England, so bei Bent- 
ham, und im vorrevolutionären Frankreich, so bei Hel- 
vetius, hat die Maxime „everybody to count for one, 
and nobody to count for more than one“52 eine geradezu 

52 Mill (1863) c. 5.

129

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


revolutionäre Gesellschaftskritik formelartig ausgespro­
chen. Indem die Träger öffentlich relevanter Entschei­
dungsprozesse aufgefordert werden, die Bedürfnisse und 
Interessen von jedermann mit gleichem Gewicht anzu­
erkennen und zur Grundlage der Entscheidungen zu 
machen, richtet sich der Utilitarismus gegen die Konzen­
tration von Macht und Reichtum in den Händen einer 
dünnen Schicht Privilegierter: des Adels, der Geistlich­
keit und des Juristenstandes53. Auch heute stellt der Uti­
litarismus aufgrund seines egalitären oder radikal-demo­
kratischen Engagements noch eine Kritikformel gegen 
partikulare Interessen bereit, die sich als allgemeine 
einrichten. Er ist eine fortdauernde Instanz gegen Privi­
legien und chancenungleiche Rollenverteilung, gegen 
Überbleibsel oder neue Formen von feudalistischen und 
ständischen Strukturen, gleich ob diese innerhalb der 
Staaten oder zwischen den Staaten und Staatengruppen 
auftreten54.
Das radikal-demokratische Engagement des benthami- 
tischen Utilitarismus verbindet sich mit der methodischen 
Absicht, das gesellschaftspolitische Ziel wissenschaftlich 
kalkulierbar und damit rational verfügbar zu machen. 
Wie schon erwähnt, stellt der Begriff des Glücks kein 
Ideal der Vernunft oder der Einbildungskraft dar55, kein 
Ideal, das vom Standpunkt empirischer Realisierung aus 
entweder unbestimmt oder aber unerfüllbar bleibt. Der 

53 Zum Beispiel gegen die Konzentration von Reichtum und Macht 
bei Alexander Wedderburn, dem Generalstaatsanwalt und späteren 
Kanzler: Bentham (1789) c. 1, Anm. 4.
54 Das kritische Potential der utilitaristischen Ethik gilt den tat­
sächlichen Gesellschaftsverhältnissen. Ob es auch für die herrschen­
den Moralvorstellungen zutrifft, müßte eine andere Untersuchung 
erweisen. Sidgwick hat gezeigt, daß dieses weder notwendigerweise 
noch gewöhnlich der Fall ist: Sidgwick (1907) c. IV 3, 423 ff.
55 Siehe oben Kap. 4.1 (5).

130

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff ist vielmehr zur höchstmöglichen Befriedigung 
aller oder wenigstens aller relevanten, aber tatsächlich 
vorhandenen Bedürfnisse, Interessen und Neigungen 
operationalisiert. Der dasUtilitäts-Prinzip operationali­
sierende hedonistische Kalkül stellt einen rationalen Test 
im Sinn eines quantitativen Meßverfahrens dar, eine 
rationale Sozialwahl, durch die eine wissenschaftlich 
exakte, die Willkür von Entscheidungsinstanzen besei­
tigende Gesetzgebung möglich werden soll.
Zusammen mit dem hedonistischen Kalkül ist die utili­
taristische Maxime gegen eine Vielzahl von dogmati­
schen Ansätzen kritisch, Ansätzen, die meta-ethisch als 
intuitionistisch zu qualifizieren sind und die Bentham 
unter dem globalen Titel „principle of sympathy and 
antipathy“ erörtert56. Der Utilitarismus wendet sich ge­
gen eine letzte Berufung auf Emotionen und subjektive 
Gefühlsäußerungen, unabhängig davon, ob sie eine mehr 
individuelle oder eine mehr soziale Herkunft haben. 
Weder das Gewissen noch ein Moralsinn, weder der ge­
sunde Menschenverstand noch einfach Mitgefühl und 
Abneigung stellen als solche eine hinreichende Legiti­
mationsinstanz menschlichen Handelns dar. Indem man 
sich dort letztlich bloß auf die eigenen Gefühle beruft, 
wird nicht nur etwas Faktisches, wie die Äußerungen des 
Gewissen, des Moralsinns usf., zu einer letzten Norm- 
Instanz verfälscht, sondern strenggenommen wird auch 
die Prinzipienlosigkeit zum Prinzip erklärt. Denn die 
Aussagen des Gewissens, des gesunden Menschenver­
standes oder des Moralsinns stehen für persönliche Ge­
fühlsäußerungen, die, auf einen einzelnen bezogen, un­
beständig und unter sozialem Aspekt höchst unterschied­
lich sind. Wenn sie tatsächlich die letzte Auskunft über 

56 Bentham (1789) c. 2.

131

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralische Verbindlichkeit darstellen sollen, so ist eine 
Argumentation, die intersubjektive Gültigkeit bean­
sprucht, so ist überhaupt jede Argumentation von vorn­
herein unmöglich. - Der Utilitarismus ist ferner gegen 
die distanzlose Anerkennung des positiven Gesetzge­
bers skeptisch, und selbst die Annahme ewiger und un­
veränderlicher Naturrechte, für Bentham ein Kanon 
willkürlicher oder nichtssagender, gleichwohl apriori 
gültiger Normen, wird abgelehnt57.
Auch die Polemik gegen absolute Wahrheiten und un­
fehlbare Beurteilungsinstanzen persönlicher, politischer 
oder theoretischer Herkunft wird ausdrücklich mit einem 
gesellschaftspolitischen Argument begründet. Die Dog­
matismus-Kritik steht selbst im Dienst der Gesellschafts- 
Kritik. Ein Denken, so lautet Benthams ideologiekriti­
sches Argument, das seine Zuflucht bei Moralvorstel­
lungen oder Moralinstanzen sucht, die - jeder Kritik 
entzogen - rein aus sich selbst richtig sind, kann als 
Deckmantel oder Vorwand für Gewalt- und Herrschafts­

57 Bentham kritisiert das Naturrecht in der Form, wie er es bei 
Blackstone im Anschluß an Justinian vertreten sieht. Danach lasse 
sich die ganze Rechtslehre auf drei Vorschriften reduzieren: „We 
should live honostly, hurt nobody, render to everybody his due.“ 
Solche Aussagen sind, so Bentham, entweder tautologisch (sie iden­
tifizieren die Form eines ethischen Urteils mit sich selbst: was man 
tun soll, soll man tun), oder sie setzen die Naturgesetze mit dem 
existierenden Recht, genauer mit den Gefühlen des jeweiligen 
Rechtsgebers gleich: A Comment on the Commentaries, hier nach 
Baumgardt (1952) 92-98. Dabei kommt ohne Zweifel eine sehr 
krude Auffassung von Naturrecht zum Vorschein; das zeigt schon 
ein Vergleich mit Hobbes, Wolff und den anderen rationalistischen 
Naturrcchtsdenkern des 17. und 18. Jahrhunderts; ein gedrängter 
Überblick bei W. Röd, Rationalistisches Naturrecht und praktische 
Philosophie der Neuzeit, in: Riedel (1972) 269-295, eine umfang­
reichere Analyse bei Röd (1970). Vgl. auch R. Spaemann, Die Ak­
tualität des Naturrechts, in: F. Böckle, E. W. Böckenförde (Hg.), 
Naturrecht in der Kritik, Mainz 1973, 262-276.

132

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhältnisse mißbraucht werden58. Die nicht bloß vor­
läufige, sondern letzte Berufung auf intuitiv plausible 
Normen und Instanzen hilft, Vorurteile gutzuheißen 
und überlieferte Gewohnheiten zu verfestigen. Sie er­
schwert die Kritik an den bestehenden Institutionen und 
Verhaltensformen. In offener oder versteckter Form ist 
sie ein willfähriges Instrument der Unterdrückung. 
Hierin kommt der Utilitarismus mit dem kritischen Ra­
tionalismus, mit dem Transsubjektivitätsmodell der 
Erlanger Schule und dem Diskurs-Modell von Habermas 
überein: Er stellt in seinem Kern die Aufforderung dar, 
vorgefundene oder vorgeschlagene Verhaltensmuster 
nicht grundsätzlich wegen ihres Herkommens, ihrer vor­
geblichen Plausibilität oder ihrer naturwüchsigen Gel­
tung zu befolgen, sie vielmehr ausdrücklich für eine 
rationale Überprüfung offenzuhalten.

4.3 Grenzen der utilitaristischen Sozialpragmatik

4.3.1 Zum Verhältnis von Ethik und Pragmatik

Die Überzeugungskraft, die sich mit dem Utilitarismus 
verbindet: in den Industriegesellschaften als „Hinter­
grundtheorie“ der Sozialpolitik und in den englisch­
sprachigen Ländern darüber hinaus als Ansatz der Ethik 
und Sozialphilosophie, ist leicht zu verstehen. Der Utili­
tarismus ist in einer Zeit politisch und philosophisch 
wirksam geworden, als die herkömmlichen Instanzen 
für das moralisch Rechte, als die Auskünfte von Reli­
gion, Metaphysik oder der Tradition zu einem über­
individuellen Sinnzusammenhang ihre generelle Aner­

58 Bentham (1789) c. 2, Anm. vom Juli 1822.

133

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kennung verloren. In dieser Situation wird eine Bestim­
mung von sittlichem Handeln vorgeschlagen, die ohne 
Bezug auf die fragwürdig gewordenen Autoritäten aus­
kommt und zugleich mit einem Grundzug des Menschen 
überhaupt konform geht: mit dem Streben nach Glück. 
Überdies greift der Utilitarismus auf eine Tendenz zu­
rück, die für die Neuzeit insgesamt charakteristisch ist: 
die Suche nach rationaler Verfügung. Die utilitaristische 
Forderung, eine am Wohlergehen der Betroffenen orien­
tierte und zudem wissenschaftliche Politik einzurichten, 
der Versuch, ein gegen Dogmatismen und Ideologien ab­
geschirmtes und gegenüber politischen Privilegien kriti­
sches Verfahren zu entwerfen, ist auch ohne Zweifel ein 
intellektuell wie emotional höchst ansprechendes Unter­
nehmen: Das Leitziel menschlichen Handelns, das Glück, 
erscheint endlich einer rationalen Kalkulation unter­
worfen59.
Jedoch; der im Utilitarismus enthaltene Anspruch, eine 
vorwissenschaftlich wirksame Absicht mit den Mitteln 
einer wissenschaftlichen Methode einlösen zu können, 
bleibt noch zu prüfen. In einer politischen Ethik lassen 
sich strukturanalytisch zwei Komponenten, eine im en­
geren Sinn ethische und eine pragmatische Komponente, 
unterscheiden. Zur Ethik im engeren Sinn gehört es, das 
höchste Prinzip oder letzte Kriterium moralischer Praxis 
zu formulieren und zu rechtfertigen: einen höchsten 

50 Gegen manche Mißverständnisse: nach einem in der Neuzeit 
immer wieder auflebenden naiven Fortschrittsglauben soll eine ad­
äquate Politik das menschliche Wohlergehen zunehmend befördern 
und endlich das vollkommene Glück herstellen können (eine neuere 
Kritik an dieser Vorstellung: Tenbruck [1972]). Mit dem Utilita­
rismus ist eine solche These jedoch weder mit Notwendigkeit noch 
in der Regel verbunden. - Schon Aristoteles ging davon aus, daß 
alle: sowohl die Gebildeten als auch die Menge nach Glück streben. 
Über das, was das Glück sei, beginne allerdings der Streit: Niko- 
machische Ethik I 2, 1095 a 14 ff.

134

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wert, einen unbedingten Zweck oder eine Fundamental­
norm.-Der Ausdruck „Pragmatik“ wird heute in mehr­
facher Bedeutung: vor allem in einem semiotischen, 
einem erkenntnistheoretischen, einem a-moralischen und 
in einem moralisch indifferenten Sinn verwendet60. Hier

60 (a) Im semiotischen Sinn meint Pragmatik die Theorie des 
Sprechhandelns, jenes Teilgebiet einer allgemeinen Lehre der Zei­
chenvermittlung, in der - im Unterschied zur Semantik und zur 
Syntaktik - die Beziehung von Zeichen zu ihren Subjekten unter­
sucht wird. - (b) In der erkcnntnistheoretischen Position des Prag­
matismus wird von der sogenannten pragmatischen Maxime ge­
sprochen. Ihr zufolge muß „jeder Satz, der nicht purer metaphysi­
scher Jargon und Geschwätz ist, irgendeinen möglichen Bezug auf 
Praxis haben“ (Peirce, Praktische und theoretische Überzeugungen, 
5.539, Schriften, 2 Bde., Hg. K. O. Apel, Frankfurt a. M. 1967ff., 
II 283). - (c) Kant unterscheidet in der Grundlegung zur Meta­
physik der Sitten (2. Abschnitt, Akad. Ausg. IV 413 ff.) technische 
von pragmatischen und moralischen Imperativen. Während mit 
den technischen Imperativen die Regeln der Geschicklichkeit und 
mit den moralischen Imperativen die Gesetze der Sittlichkeit be­
zeichnet werden, gelten die pragmatischen Imperative als Rat­
schläge der Klugheit. Durch sie werden die Mittel zum eigenen 
größten Wohlsein bestimmt. Eine Pragmatik als Theorie solcher 
Klugheitsregeln ist eine kontra-ethische Theorie, da sie das Han­
deln bloß nach der Nutzanwendung für das eigene Glück bewer­
tet. Probleme der Normativität werden hier auf Fragen von per­
sönlichem Vorteil und dessen rationaler Kalkulation reduziert. 
Würde eine solche Pragmatik zu einer allgemeinen Theorie mensch­
licher Verpflichtung extrapoliert, dann würde die Idee einer unbe­
dingten, dem Selbst-Interesse nicht unterworfenen Verpflichtung 
geleugnet. Das Verhältnis von Ethik und Pragmatik läge jedenfalls 
in dem Problem, wie sich Sittlichkeit und rationaler Egoismus zu­
einander verhalten. Auch die Frage, ob sich Sittlichkeit evtl, ganz 
in die Sprache rationalen Selbstinteresses übersetzen lasse: ob sich 
vernünftige Gesetze der Interaktion aus einer Logik kalkulierter 
Selbsterhaltung ableiten lassen, wäre hier zu untersuchen. - (d) Die 
Pragmatik wird endlich als eine ethisch indifferente Theorie über 
den möglichen Spielraum des Handelns bestimmt: B. Waldenfels, 
Ethische und pragmatische Dimension der Praxis, in: Riedel (1972) 
375-393. Danach gibt die Ethik die Richtung oder das Sollen, die 
Pragmatik den Spielraum oder das Können von Praxis an, und 
das Verhältnis von Ethik und Pragmatik liegt im Problem, wie sich 
Können und Sollen von Praxis miteinander vermitteln lassen. 

135

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegt noch eine weitere Bedeutung zugrunde: Während 
die Ethik ein höchstes Sollen definiert, sucht die Pragma­
tik die angemessene Konkretion des moralischen Prinzips 
oder der obersten praktischen Regel sicherzustellen. Einer 
so bestimmten Pragmatik geht es darum, die Relevanz 
und die Anwendungsfähigkeit des Prinzips auf Praxis 
zu garantieren - soweit das möglich ist. Dies geschieht 
nicht, indem man eine Art Sittenkanon ausarbeitet, der 
das Moralprinzip einmal für immer in inhaltlich kon­
kretere und zugleich unfehlbar gültige Normen, Maxi­
men oder Institutionen übersetzt. Die Pragmatik sucht 
vielmehr ein rationales Verfahren, das jede Übersetzung 
in historische Praxis leitet. Das Verhältnis von Ethik 
und Pragmatik läßt sich auch so kennzeichnen: Die Ethik 
sucht ein kultur- und situationsinvariant gültiges Krite­
rium oder Ziel. Menschliches, gerade auch öffentliches 
Handeln hat die Aufgabe, das Ziel bzw. Kriterium in­
nerhalb von soziokulturellen und situationsspezifischen 
Bedingungen zu verwirklichen. Die Pragmatik versucht, 
den Abstand von einem reinen Sollen zu einem historisch 
bedingten Sollen zu überbrücken. Sie stellt eine (selbst 
situations- und kulturinvariante) Methode dar, kraft der 
das allgemeine Ziel kultur- und situationsbezogen zu be­
stimmen ist. Während die Ethik analysiert, worin sittli­
che Verbindlichkeit überhaupt besteht, sucht die Pragma­
tik, das jeweils Verbindliche, das Verbindliche angesichts 
des historischen, gesellschaftlichen und situativen Kontex­
tes festzulegen. In gewisser Weise will eine Pragmatik 
die Moralität oder praktische Vernunft lehr-und lernbar 
machen. Zwar kann sie es nicht in dem ehrgeizigen Ver­
ständnis, daß sie die praktische Vernunft ursprünglich 
hervorruft61. Doch will sie den, der zu moralischer Pra­

61 Siehe u. Kap. 9.2. Vgl. auch Aristoteles, Nikomachische Ethik I 1, 
1095 a 2-11.

136

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xis schon grundsätzlich entschlossen ist, lehren, wie er 
diesen Entschluß in concreto verwirklichen kann.
Nach dieser strukturanalytischen Unterscheidung sind 
Ethik und Pragmatik weder unmittelbar identisch noch 
schlicht disparat. Was für eine praktische Philosophie 
auch sinnlos wäre: Ethik zieht sich nicht auf eine auto­
nome Provinz zurück, die, bar jeder sittlichen und poli­
tischen Verantwortung, anwendungs-irrelevante Prinzi­
pien untersucht. Komplementär dazu ist die Pragmatik 
keine prinzipienlose Methode, die bloß um der intersub­
jektiven Verständlichkeit eines konsistenten Verfahrens 
willen entwickelt wird. Die Pragmatik übt zwischen 
Ethik und historisch konkreter sittlicher Praxis von vorn­
herein eine Vermittlungsfunktion aus. Methodisch ge­
sehen, stehen Ethik und Pragmatik grundsätzlich in 
einem Verhältnis wechselseitiger Rückbeziehung: die 
Ethik ist auf ihre Operationalisierung in einer Pragma­
tik und die Pragmatik auf die Prinzipien einer Ethik 
angewiesen.
Bentham hat dies ohne Zweifel gesehen, insofern er sich 
um beide Komponenten: um die Formulierung eines 
letzten Kriteriums moralischen Handelns, des Glücks 
aller Betroffenen, und um seine Operationalisierung in 
eine präzise Methode, den Glücks-Kalkül, bemüht hat. 
Der ethische Aspekt politischen Handelns ist gleich in 
seiner Verbindung mit dem pragmatischen Aspekt ge­
sehen. Die damit gesetzte Absicht, pragmatische Pro­
bleme nicht herunterzuspielen oder gar zu beseitigen, ist 
in hohem Maße sinnvoll. Denn was hilft in politischen 
Entscheidungsprozessen die beste Zielvorstellung, wenn 
man sie nicht ernsthaft und mit der angemessenen Me­
thode verfolgt. Gerade angesichts der wachsenden Kom­
plexität und Interdependenz der gesellschaftlichen Ver­
hältnisse ist es erforderlich, die kurz- und langfristig zu 

137

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erwartenden Folgen und Nebenfolgen von Entscheidun­
gen systematisch zu überlegen. Andernfalls könnte man, 
wenn überhaupt, nur in einer höchst rudimentären Be­
deutung von verantwortlicher Entscheidung sprechen. 
Der Sinn einer (Sozial-)Pragmatik soll hier auch nicht 
weiter hinterfragt, die Intention, hypothetisch zumin­
dest, akzeptiert und der Utilitarismus nur darauf unter­
sucht werden, ob er seinem Anspruch genügt und das 
schon vorwissenschaftlich gegebene Interesse an einer 
sowohl ethisch als auch pragmatisch angemessenen Theo­
rie tatsächlich wissenschaftlich einholt. Der Utilitarismus 
gehört zum Paradigma Nutzenkalkulation. Eine kriti­
sche Analyse seines Anspruchs und der mit ihm verbun­
denen Überzeugungskraft bringt deshalb zugleich syste­
matische Grenzen des leitenden Paradigmas gegenüber 
dem Problemfeld „Strategien der Humanität“ zur Spra­
che. Diese Analyse soll sich in vier Stufen fortschreiten­
der Radikalität vollziehen:
Erstens ist die pragmatische Komponente des Utilitaris­
mus immanent zu beurteilen: Liegt im hedonistischen 
Kalkül tatsächlich ein operationales Verfahren vor (Kap. 
4.3.2.)?
Zweitens ist die utilitaristische Pragmatik in Beziehung 
zur utilitaristischen Ethik zu prüfen: Handelt es sich im 
hedonistischen Kalkül um eine adäquate Operationali­
sierung des Kriteriums „maximales Glück aller Betrof­
fenen“ (Kap. 4.3.3)?
Drittens sind neuere Entwicklungen zur (Sozial-)Prag- 
matik zu untersuchen: Werden die Vorbehalte, die ge­
genüber Bentham anzumelden sind, durch die Transfor­
mation des Utilitarismus zu Wohlfahrtsökonomie und 
Sozialwahltheorie (Kap. 5) oder durch Rawls’ Verfahren 
einer rationalen Wahl von Gerechtigkeitsprinzipien 
(Kap. 6) gegenstandslos?

138

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Viertens ist das Kriterium selbst zu erörtern: Handelt 
es sich beim maximalen Glück aller Betroffenen wirklich 
um einen des Dogmatismus und der Ideologie unver­
dächtigen letzten Maßstab öffentlich relevanter Ent­
scheidungsprozesse (Kap. 7)?

4.3.2 Pragmatisches Defizit

Das mit dem hedonistischen Kalkül geforderte Verfah­
ren politischer Entscheidungsfindung enthält genauge­
nommen vier methodische Schritte:
(a) Information über die Bedürfnis- und Interessenlage 
der einzelnen Betroffenen;
(b) Entwurf alternativer Entscheidungsmöglichkeiten;
(c) mit Hilfe des mathematischen Instrumentariums der 
Addition und Subtraktion: Bestimmung der Gratifika­
tionsbilanz einer jeden Entscheidungsmöglichkeit ange­
sichts der Bedürfnis- und Interessenlage der Betroffenen, 
und zwar nach Maßgabe der genannten sieben Kriterien: 
nach Intensität, Dauer und Sicherheit, nach Nähe, Frucht­
barkeit, Reinheit und schließlich der Ausdehnung;
(d) Vergleich der Gratifikationsbilanzen und Wahl jener 
Entscheidungsmöglichkeit, der der maximale Gesamt­
nutzen zukommt.
Ein solches Entscheidungsmodell arbeitet mit verschiede­
nen Idealisierungen, die für eine theoretische Bewälti­
gung der Anwendungsproblematik zwar förderlich sind, 
die die tatsächliche Anwendbarkeit jedoch an Randbe­
dingungen knüpfen, die auch in Annäherung nur selten 
zutreffen. Dabei macht Bentham nicht einmal Voraus­
setzungen, die vom Standpunkt der modernen, probabi­
listisch definierten Entscheidungstheorie ohne weiteres 
als naiv bezeichnet werden könnten. Indem unter den 
Kriterien der Gratifikationsbewertung ausdrücklich jene 

139

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewißheit oder Ungewißheit erscheint, mit der man die 
Gratifikation erwartet62, ist kein vollständiges Wissen 
über die gratifikationsrelevanten Resultate der Entschei­
dungsalternativen vorausgesetzt63. Benthams Kalkül 
geht jedoch davon aus, daß der Begriff „Betroffener“ ge­
nau bestimmt sei. Indessen fehlt eine Regel, die diese 
Bezugsgruppe definiert. Bentham überspielt nur die 
Schwierigkeit, wenn er lapider von „persons whose 
interests appear to be concerned“ spricht64. Dieser Ein­
wand betrifft nicht nur das in der Utilitarismus-Diskus­
sion selbst aufgeworfene Problem, ob es beim Wohl­
ergehen der Betroffenen nur um humane oder aber um 
alle mit Empfindung begabten Lebewesen geht65. Von 
Fragen abgesehen, bei denen sich Tierschutzvereine oder 
ähnliche Organisationen mit Recht zu Wort melden, geht 
es in politischen Entscheidungsprozessen nicht nur pri­
mär, sondern ausschließlich um das Wohlergehen von 
Menschen. Aber gerade dann erscheint der Begriff „Be­
troffener“ als ungenau. So bleibt es zwar nicht qualitativ, 
wohl aber quantitativ ungeklärt, wie bei öffentlichen 
Entscheidungen die indirekt Betroffenen gegenüber den 
direkt Betroffenen, wie die nachfolgenden Generationen 
im Vergleich zur gegenwärtigen zu bewerten sind. Über­
dies lassen sich oft nicht einmal die unmittelbar Betrof­
fenen ermitteln: die Studenten und Dozenten bei Ent­
scheidungen über eine künftige Hochschule, die Bewohner 
und Geschäftsleute einer neuen Trabantenstadt.

02 Bentham (1789) c. 4.2 (3.): „its (sc. of a pleasure or pain) cer- 
tainty or uncertainty“; vgl. auch c. 4.8.
63 Weitere probabilistische Anklänge in c. 4.3 (5./6.), c. 4.5, c. 12, 
§ 1.2, dort Rede von „chance“, „which appears“ und „certain con- 
sequences or the probable“.
64 c. 4.5 (6).
05 Bentham (1789) c. 17, § 1.4 und die Anmerkung dazu; Sidgwick 
(1907) Buch IV c. 1.2; Brandt (1967) 39 u. a.

140

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine grundlegendere Schwierigkeit findet sich in dem 
stillschweigend angesetzten Postulat der Meßbarkeit und 
Vergleichbarkeit aller Gratifikationen. Sicher ist es plau­
sibel, daß man die Entscheidungsalternativen auf ihren 
subjektiven Gratifikationswert hin beurteilen, sie in 
einer persönlichen Präferenzskala ordnen, die Gratifi­
kationen miteinander vergleichen und die beste Möglich­
keit dann auswählen soll. Die Plausibilität entspringt 
dem immer wieder selbst geübten und auch bei anderen 
zu beobachtenden Verfahren der rationalen Überlegung 
und Wahl. Der hedonistische Kalkül, als universales Ent­
scheidungsverfahren angesetzt, macht aber eine stärkere 
Annahme. Es verallgemeinert ein alltägliches Verhalten 
und behauptet, daß es überall anwendbar und für alles 
geeignet sei. Es geht davon aus, daß sich bei jedem Ent­
scheidungsproblem alle Möglichkeiten miteinander ver­
gleichen und als mehr oder weniger wertvoll beurteilen 
lassen. So formuliert, ist das Postulat einer universalen 
Meßbarkeit und Vergleichbarkeit aller Gratifikationen 
noch vage und unbestimmt. Es präzisiert nicht den zen­
tralen, in sich noch mehrdeutigen Begriff des Messens 
bzw. der Meßskala. Heute unterscheidet man vor allem 
vier Arten66. Die primitivste Form eines Meßinstrumen­
tes ist die Nommalskala, in der die Zahlen lediglich als 
Klassifizierungssymbole, etwa zur Kennzeichnung von 
Warentypen, verwendet werden. Der Gebrauch von 
Zahlen ist hier nicht erforderlich; Worte, Buchstaben 
oder andere Symbole können dieselbe Funktion aus­
üben. - In der Ordinalskala werden Gegenstände im 
Hinblick auf bestimmte Eigenschaften oder Aspekte in 
einer Rangfolge eingestuft; die Ordinalzahlen (1., 2., 
3. . ..) spiegeln in ihrer Reihenfolge die Rangordnung 

r,li Vgl. Gäfgen (1968) 144-165.

141

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Objekte wider. - Überall dort, wo es möglich ist, die 
Gleichheit und Ungleichheit von Differenzen wahrzu­
nehmen und festzuhalten, läßt sich eine Intervallskala 
aufstellen; die entsprechenden Kardinalzahlen (1,2,3...) 
definieren nicht bloß Rangfolgen, sondern auch präzise 
Intervalle. - Sofern man nicht bloß Intervalle, sondern 
zudem einen festen Nullpunkt angeben kann, ist nicht 
bloß ein „relatives“, sondern auch ein „absolutes“ Mes­
sen, ist das Messen mit einer Verhältnisskala möglich.
Man kann das Meßbarkeits-Postulat nun dahingehend 
interpretieren, daß man jede einzelne Gratifikation für 
kardinal quantifizierbar hält. Dadurch setzt man vor­
aus, alle Gratifikationen ließen sich auf eine einheitliche 
Maßeinheit von Angenehm und Unangenehm beziehen, 
womit jede intrapersonale und jede interpersonale Gra­
tifikationsverrechnung ohne Schwierigkeit durchzufüh­
ren wäre. Jede Freude, die man sucht, und jedes Leid, 
das man meidet, wird auf einer Präferenzskala geordnet, 
wobei Leid als negative Freude und der Übergangspunkt 
von Freude zu Leid, der Punkt vollständig neutralen 
Gefühls, als der hedonistische Nullpunkt gilt. Wenn sich 
jede Alternative durch präzise Größen darstellen und 
auf einen gemeinsamen Nullpunkt beziehen läßt, wirft 
weder die Aufstellung einer individuellen noch die einer 
kollektiven Präferenzordnung grundsätzlich unlösbare 
Probleme auf. Ein solcher Kalkül ist jedoch so lange illu­
sorisch, wie sich die entsprechende objektive Maßeinheit 
für subjektive Gratifikationswerte nicht exakt angeben 
läßt. Heute gilt die Annahme, Nutzenmengen seien kar­
dinal meßbar, in der ökonomischen Theorie als geradezu 
hoffnungslos realitätsfremd67. Gerade diese Annahme 

67 Für viele: Sohmen, Grundlagen, Grenzen und Entwicklungsmög­
lichkeiten der Welfare Economics, in: Beckerath-Giersch (1963) 
69-98 (73).

142

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird aber von Bentham gemacht. Denn ohne kardinale 
Nutzenmessungen läßt sich das von ihm angesetzte ma­
thematische Instrumentarium der Addition und der Sub­
traktion von Nutzengrößen nicht einsetzen. Indem Bent­
ham die Aufgabe der subjektiven Gratifikationsmessung 
in sieben Elemente oder Dimensionen von Messungen 
aufgliedert, gibt er eine gewisse Hilfestellung, ohne je­
doch die mindestens dreifache Schwierigkeit auszuräu­
men. Sie wird im Gegenteil nur noch deutlicher. Als er­
stes ist für jede Dimension ein Teilmaßstab erforderlich: 
einer für die Intensität, einer für die Dauer der Gratifi­
kation usf., Teilmaßstäbe, die Bentham nicht erarbeitet 
hat und gegenüber deren Erarbeitungsmöglichkeit (etwa 
bei dem Maßstab für Intensität) man skeptisch sein muß. 
Als zweites sind empirische Kenntnisse in einer Genauig­
keit erforderlich, die die Verwendung kardinaler Maß­
stäbe überhaupt möglich machen. Schließlich muß das 
Verhältnis der Teilmaßstäbe zueinander bestimmt wer­
den, um die durch die Teilmaßstäbe gewonnenen Werte 
zu einem Gesamtgratifikationswert zusammenfassen zu 
können. Zu Fragen der Art: „Welcher Einheit von Grati­
fikationsdauer entspricht genau eine Einheit von Grati­
fikationsintensität?“ liegen aber genauso wenig objektiv 
gültige Kriterien vor wie zur Bestimmung der Einheit 
von Gratifikationsdauer oder -Intensität als solchen.
Auch wenn sich eine kardinale Messung subjektiver 
Gratifikationswerte nicht im entfernten erwarten läßt, 
ist noch nicht jede Form eines wertenden Vergleichs aus­
geschlossen. Dort, wo sich Handlungsfolgen nicht kardi­
nal quantifizieren lassen, kann man Rangordnungen 
aufstellen, die Ränge nach ihrer Reihenfolge beziffern 
und so Präferenzskalen unter Verwendung von Ordinal­
zahlen gewinnen. Bei wenigen und deutlich unterschie­
denen Alternativen und angesichts einer geringen Zahl 

143

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Betroffenen scheint ein solches Verfahren auch prak­
tikabel. Aber dort, wo sich Alternativen noch verändern 
und wo sich Kompromisse (im Sinne von Zwischenwer­
ten) finden lassen, ist das Verfahren zu grob. Vor allem 
aber ist dort, wo der Kreis der Betroffenen sehr groß ist, 
die Methode nicht bloß unhandlich, sondern sie kann 
sogar zu falschen Entscheidungen, nämlich zu solchen 
führen, die nicht den maximalen kollektiven Gratifi­
kationswert verfolgen. Denn in den Ordinalskalen 
kommt nicht zum Ausdruck, ob etwa angesichts von 
zwei Möglichkeiten (A,B) die Präferenzpriorität gegen­
über der einen Möglichkeit sehr groß oder nur minimal 
ist. Dann aber kann es geschehen, daß die Möglichkeit A, 
die von einer sehr knappen Mehrheit und nur minimal 
bevorzugt wird, für eine starke Minderheit aber in ho­
hem Maße unangenehm ist, gewählt wird, obwohl gar 
nicht sie, sondern die andere Möglichkeit (B) das kollek­
tive Gratifikationsmaximum erbringt.
In dem letzten Einwand kommt schon die größte 
Schwierigkeit des hedonistischen Kalküls, das Problem 
des interpersonellen Nutzenv er gleich s, zur Sprache68. 
Auch wenn jeder einzelne für sich eine widerspruchsfreie 
ordinale oder kardinale Präferenzskala aufstellen kann, 
bleibt die Frage, wie man die Skala des einen mit der 
des anderen verrechnen soll. Nicht alles, was an der 
Spitze der individuellen Präferenzen steht, wird not­
wendig mit gleicher Intensität erstrebt. Während einer 
zu seinen Bedürfnissen keine Distanz hat, jede versagte 
Befriedigung daher eminent frustrationsreich empfindet, 
kann ein anderer seine Bedürfnisse stärker rationalisie­
ren. Und selbst wenn man den schwer operationalisier­

08 Eine scharfe Ablehnung der Möglichkeit von interpersonellen 
Nutzenvergleichen bei L. C. Robbins, An Essay on the Nature and 
Significancc of Economic Sciences, London 1932.

144

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


baren Aspekt der Selbstkontrolle ausklammert, bleibt 
die Tatsache bestehen, daß die Empfindungsintensitäten 
verschiedener Personen höchst unterschiedlich sein kön­
nen, jede Verrechnung, gerade auch die nach einem Egali­
tätsprinzip, ein in diesem Zusammenhang weder legiti­
miertes noch auch legitimes Werturteil darstellt. Sie be­
inhaltet eine hedonistische Ungleichbehandlung: weil 
gleiche Behandlung von Ungleichen. Zugleich ist das kol­
lektive Gratifikationsmaximum bedroht.
Überschaut man die verschiedenen Idealisierungen des 
Kalküls, so ist das Urteil nicht zu vermeiden: das für 
rationale politische Entscheidungsprozesse erforderliche 
operationale Niveau hat Bentham nicht erreicht; eine 
exakte Definition von Utilität ist ihm noch bei weitem 
nicht gelungen69. Schon immanent, nur als politische 
Arithmetik betrachtet, ist die utilitaristische Sozial­
pragmatik unzureichend: Ein nicht nur widerspruchs­
freies, sondern auch operationales Verfahren für poli­
tische Entscheidungen stellt sie nicht zur Verfügung. 
Zwar hat die spätere Entwicklung des hedonistischen 
Kalküls ein verfeinertes und auch komplizierteres for­
males Instrumentarium hervorgebracht, das die An­
wendung des Kalküls auch für weniger ideale Situatio­
nen ermöglicht, als sie bei Bentham implizit voraus­
gesetzt sind. Ob das verbesserte Instrumentarium aber 
auch alle Probleme, vor allem die der interpersonellen 
Nutzenverrechnung lösen kann, bleibt noch zu prüfen.

69 Dem entspricht die sehr vorläufige und von einem kruden Rea­
lismus getragene Definition von pain und pleasure als „names of 
homogenous real entities“: Bentham (1789) c. 6.6 Anm.

145

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.3.3 Kruder Empirismus

Der hedonistische Kalkül geht davon aus, daß Ethik 
und Pragmatik miteinander harmonieren. Der Kalkül 
gilt als die angemessene und eindeutige Operationalisie­
rung der utilitaristischen Maxime. Wer genau wissen 
will, was Wohlergehen aller Betroffenen heißt, braucht 
nur der Kalkulation Vorschrift zu folgen; wer ihr folgt, 
findet eo ipso das maximale kollektive Wohlergehen. 
Kalkül und ethische Maxime stehen, so der Anspruch, 
im Verhältnis eindeutiger Entsprechung. Selbst wenn 
man die pragmatischen Schwierigkeiten des Glücks- 
Kalküls übergeht und Bentham ein generell anwend­
bares operatives Kalkulationsverfahren unterstellt, 
bleibt zu prüfen, ob die angenommene Entsprechung 
zutrifft und das Verfahren eine adäquate Operationali­
sierung des utilitaristischen Zieles vornehmen kann: 
Garantiert die Kalkulation ihren Zweck, die für das 
Wohlergehen aller Betroffenen beste Handlungsalterna­
tive zu bestimmen? - Wurde bisher das Verfahren der 
Kalkulation betrachtet, so ist in diesem Zusammenhang 
die Basis der Kalkulation zu untersuchen: Die Operatio­
nalisierung der utilitaristischen Maxime in einen hedo­
nistischen Kalkül will jeden ethischen Disput auf eine 
Instanz beziehen, die eine Verifikation oder zumindest 
eine Falsifikation durch evidente Beobachtungsdaten zu­
läßt. Die Beobachtungsdaten, die der Utilitarismus an­
setzt, sind jene Gefühle oder Vorstellungen von Ver­
gnügen und Mißbehagen bei den Betroffenen, die man 
heute mittels individueller Introspektion und aufgrund 
von empirischer Sozialforschung politisch verfügbar 
machen würde. Hier liegt auch ohne Zweifel ein großer 
Vorteil des Utilitarismus: seine normativen Anweisun­
gen für politisches Handeln werden nicht rein deduktiv 

146

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewonnen, sondern berücksichtigen empirische Tat­
bestände und fordern für sie eine methodisch diszipli­
nierte Erhebung. Nun kann man im vorhinein nicht von 
dem tatsächlich eintretenden, sondern nur von dem bei 
bestimmten Handlungen erwarteten Wohl- und Miß­
behagen ausgehen. Und hier fragt es sich, ob den durch 
Introspektion gewonnenen und durch Sozialforschung 
abgefragten Lust/Unlusterwartungen der Betroffenen 
die Bedeutung von kritikenthobenen Protokollsätzen 
zukommt. Ist das Feststellen der Erwartungen ein inter­
pretationsneutraler Vorgang des Protokollierens, und 
geben die protokollarisch festgehaltenen Ergebnisse tat­
sächlich eine im absoluten oder probabilistischen Sinn 
sichere Kalkulations-Basis ab? Der Utilitarismus, und 
auch darin zeigt er sich als Hintergrundphilosophie der 
modernen Entscheidungstheorien, verfährt in intentione 
recta: Die Betroffenen haben die Erwartungen ihrer 
Gratifikationsempfindungen sowie deren Intensität, 
Dauer, usf. vor sich, können sie richtig bestimmen, wer­
den sie auch wahrheitsgemäß artikulieren und den Ent­
scheidungsträgern zur Kalkulation überantworten. Über 
die der Kalkulation zugrunde liegenden Präferenzen 
entscheiden die Betroffenen selbst. Zum Postulat der 
universalen Meßbarkeit tritt als zweites Postulat das 
der Präferenzsouveränität der Betroffenen. In einer 
kritischen Analyse kommen Vorbehalte zur Sprache, die 
gegenüber der Theorie rationaler Wahl ganz allgemein 
zu erheben sind.
Ich will diese Analyse nicht bloß abstrakt, sondern zu­
gleich an einem relevanten Beispiel durchführen. Wenn 
alternative Bildungspläne zur Entscheidung stehen, so 
kann man den hedonistischen Kalkül auf sie zunächst 
gar nicht sinnvoll anwenden. Ohne geeignete Beurtei­
lungskriterien, rein intuitiv und aus dem Stegreif wäre 

147

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es absurd, etwa eine bestimmte Konzeption Ki von Ge­
samtschulen für angenehmer als eine andere zu halten. 
Man muß sich schon vermittelnde Kriterien überlegen: 
Durchlässigkeit, Chancengerechtigkeit; Förderung der 
psychisch und sozial Benachteiligten, der Höchst- und 
der Spezialbegabungen; Überschaubarkeit der Schule 
von Seiten der Schüler, der Eltern, der Lehrer; usw. Erst 
mit ihrer Hilfe kann man die alternativen Schulkonzep­
tionen für jeden einzelnen vernünftig gewichten und die 
aus diesem Prozeß hervorgehenden Werte individueller 
Gratifikationsbilanzen interpersonell verrechnen. Ein 
solcher Verrechnungsprozeß verspricht nur dann Er­
folg, nämlich eine am kollektiven Wohlergehen orien­
tierte Entscheidung, wenn sich jeder die Sache auch wirk­
lich nach allen Seiten hin überlegt und ein qualifiziertes 
Urteil bildet. Der erforderliche Prozeß der Urteilsbil­
dung ist aber einer Vielzahl von Verzerrungsmöglich­
keiten ausgesetzt, Verzerrungsmöglichkeiten, die je für 
sich ein qualifiziertes Urteil und die in toto die absolute 
Präferenzsouveränität der Betroffenen in Frage stellen. 
Dafür, daß die Betroffenen nicht immer selbst die besten 
Richter ihres eigenen Wohlergehens sind, sprechen min­
destens vier Argumente:
(a) Die individuellen Erwartungen sind durch subjek­
tive Meinungen über Tatbestände und über Zusammen­
hänge dieser Tatbestände mitbestimmt. Eine Meinung 
wie „die Konzeption Ki von Gesamtschulen verfolgt die 
im Verhältnis zu den anderen Schulkonzeptionen maxi­
mal mögliche Chancengerechtigkeit“ kann auf sach­
lichen Irrtümern beruhen. Deshalb ist es notwendig, 
zwischen der tatsächlich vorhandenen und einer von 
Irrtümern über Tatbestände befreiten Gratifikations­
erwartung zu unterscheiden. Diese Unterscheidung legt 
die Aporie eines kruden Empirismus offen: Während 

148

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur die tatsächlichen Erwartungen empirisch beobacht­
bar sind, gilt gerade von den anderen, daß sie wirklich 
dem Wohlergehen dienen.
(b) Die Gratifikationserwartungen können nicht bloß 
kognitiv, sondern auch emotional entstellt sein. Um aus 
Chancengerechtigkeit einen Lustgewinn zu erwarten, 
muß man seine Aufmerksamkeit auf diese Problematik 
überhaupt richten und die Aufmerksamkeit auch gegen 
momentane Ablenkungen, gegen Ängste und Leiden­
schaften, Trägheit oder Erregtheit aufrechterhalten. Zu 
diesen durch Techniken der Innensteuerung wenigstens 
im Prinzip selbst kontrollierbaren Arten affektiver Ver­
zerrung treten solche, die dem bewußten und freiwilli­
gen Handeln entzogen sind: neurotische und psycho­
tische Entstellungen, die etwa in der Form masochisti­
scher Tendenzen die Orientierung am eigenen Wohl­
ergehen nicht nur zufällig und im Augenblick, sondern 
systematisch einschränken oder gar verhindern.
Die Präferenzen, die das Interesse am eigenen Wohl­
ergehen repräsentieren, sind weder in einer unfehlbaren 
Introspektion nur zu beobachten, noch liegen sie je 
schon artikuliert vor. In Prozessen der Selbstbesinnung 
und Selbstklärung sind sie allererst herauszupräparieren 
und in solchen der Selbstpräsentation anderen mitzutei­
len. Aufgrund dieser Vermittlungsprozesse sind sowohl 
in einem mehr zufälligen als auch in einem schon krank­
haften Sinn Selbsttäuschungen möglich; aufgrund der 
vermittelnden Sprache sind soziokulturell bedingte Ver­
zerrungen, aufgrund der persönlich kontrollierbaren 
und damit auch manipulierbaren Artikulation sind end­
lich auch taktische und strategische Überlegungen und 
damit verbunden: Täuschung und Betrug der Mitmen­
schen möglich - und sicher auch nicht unwahrscheinlich. 
Dann aber verbietet es sich, gerade im Sinn der utilita­

149

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ristischen Maxime, daß man die Betroffenen als einzige 
Entscheidungsinstanz für Präferenzen zuläßt, die fak­
tische Artikulation der Präferenzen für die hält, die 
dem Wohlergehen wirklich dienen, und sie kritiklos als 
Daten übernimmt.
(c) Der hedonistische Kalkül geht von individuellen 
Lust/Unlusterwartungen aus, die ohne Schwierigkeiten 
aufgegriffen und gegeneinander verrechnet werden kön­
nen. Allein: im Zuge der Aufgabe, die individuellen Er­
wartungen zu erfüllen, entstehen kommunikative Be­
züge, die für die Erfüllung nicht nur instrumentale und 
strategische Bedeutung haben und die schon gar nicht, 
gegenüber der Lust/Unlust neutral, das System der Er­
füllung nur organisieren. In den kommunikativen Be­
zügen werden bestimmte Erwartungen geweckt, andere 
transformiert und wieder andere in ihrer Präferenz­
intensität verändert. Obwohl Lust und Unlust indivi­
duell empfunden werden, sind die Empfindungen wie 
die Erwartungshaltungen durch die Umgebung mit­
geprägt. Das im einzelnen höchst komplizierte Wechsel­
verhältnis zwischen den Individuen und seinen sozialen 
Bezügen wird im Utilitarismus unterschlagen. Das 
soziale System kommt nur unter dem Gesichtspunkt der 
summativen Aggregation von Individuen in den Blick . 
Die darin enthaltene absolute Priorität des einzelnen 
vor seinen sozialen Bezügen ist jedoch nicht haltbar. Zu 
Recht wird angenommen, daß eine soziale Zielordnung 
unabhängig von den Zielordnungen der einzelnen nicht 
sinnvoll ist. Die Gültigkeit sozialer Zielordnungen wird

70

70 „The community is a fictitious body, composed of the individual 
persons who are considered as constituting as it were its members. 
The interest of the community then is, what? - the sum of the in- 
terests of the several members who compose it“ (Bentham [1789] 
c. 1.4).

150

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die individuellen Zielordnungen und letztlich 
durch die Gratifikationserlebnisse der Mitglieder der 
Gesellschaft gestützt. Aber gleichzeitig gilt auch, daß 
individuelle Zielordnungen und Gratifikationserlebnisse 
unabhängig von der Zielordnung der Gesellschaft nicht 
möglich sind. Insofern aber Bedürfnisse, Interessen, mit 
ihnen auch die Lust/Unlusterwartungen und endlich die 
individuellen Gratifikationserlebnisse soziokulturell 
vermittelt sind, insofern sie sowohl eine Antriebskraft 
als auch das Ergebnis historischer und sozialer Verände­
rungsprozesse darstellen, darf eine verantwortliche poli­
tische Entscheidungsfindung die aus dem mehr oder 
weniger zufälligen Stand der Sozialisation folgenden 
Erwartungen und Empfindungen nicht als grundsätzlich 
sakrosankte Basisinstanz anerkennen. Das menschliche 
Wohlergehen ist weder eine rein individuelle noch eine 
rein statische Angelegenheit. Zu Recht nennt man je-, 
manden glücklich, wenn ihm „alles nach Wunsch und 
Willen“71 geht: ein Rundumzufriedensein auf der 
Grundlage der gegenwärtigen Wünsche und Interessen. 
Man kann allerdings an die Interessenlage selbst einen 
normativen Maßstab legen. Denn das menschliche Glück 
erschöpft sich weder im Erwerben und Besitzen oder 
Verbrauchen von Gütern, noch kommt es schon dadurch 
dauerhaft zustande, daß man die augenblicklichen Wün­
sche und Interessen erfüllt. Als Sinnkategorie mensch­
lichen Daseins besteht das Glück in einem vollen und 
erfüllten Leben, zu dem auch die Entwicklung sowie die 
Erweiterung und Verfeinerung der eigenen Möglichkei­
ten und Kräfte gehört. Ohne sich inhaltlich auf be­
stimmte Ziele, Werte und Interessen als die einzig rich­
tigen festzulegen, kann man von jedermann die Entfal­

71 I. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Akad. Ausg. V 124.

151

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung seiner humanen Potenzen: die Entwicklung der 
ihm möglichen sprachlichen und formalen, emotionalen, 
sozialen und kreativen Fähigkeiten erwarten und diesen 
Entwicklungsprozeß selbst für ein wesentliches Moment 
des typisch menschlichen Glücks halten. Verzichtet man 
auf einen solchen formalen Maßstab des Normativen, 
so wird der Mensch statisch: als Bündel der jeweils ge­
gebenen Triebe, Bedürfnisse und Interessen gesehen. Im 
anderen Fall erscheint er dynamisch: als ein Wesen, das 
sich nicht auf einen bestimmten Stand von Glückserwar­
tungen und Glücksfähigkeiten fixieren läßt, vielmehr 
die Erfüllung von Interessen wie auch deren Artikula­
tion, Ordnung, Überprüfung und Verbesserung sucht 
und gerade darin erst im vollen Sinn glücklich wird: 
Das Glück ist in einem lebenslangen, inhaltlich offenen 
Bildungs- und Selbstfindungsprozeß immer wieder neu 
zu bestimmen und zu verfolgen. Sicher dürfen öffent­
liche Entscheidungsprozesse den dynamischen Gesichts­
punkt nur mit Vorbehalt berücksichtigen, damit das 
politische Leben nicht totalitär wird. Es ist aber auch 
nicht ihre Aufgabe, den Menschen auf seine je gegebenen 
Glücksfähigkeiten festzuschreiben. Wenigstens wird man 
eine Bildungspolitik, für die nur die Befriedigung vor­
handener Interessen und nicht auch deren Entfaltung im 
Mittelpunkt steht, nicht als „der Humanität letzte Weis­
heit“ bezeichnen können.
Die gegenwärtigen Lust/Unlusterwartungen eines Indi­
viduums haben für sein eigenes Wohlergehen nicht die 
Bedeutung selbstevidenter, das eigene Glück verspre­
chender Einsichten. Zu den kognitiven und emotionalen 
Verzerrungsmöglichkeiten treten solche sozialer Natur. 
Die Phänomene sind ja nicht neu: Publizistisch vorherr­
schende intellektuelle Strömungen, auch die gesellschaft­
lichen Strukturen privilegieren nicht nur bestimmte 

152

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gruppen und teilen ihnen einen überproportionalen 
Anteil an den Mitteln der Bedürfnisbefriedigung und 
Wunscherfüllung zu. Sie schieben auch hinter dem Rük- 
ken des einzelnen einige seiner Bedürfnisse und Inter­
essen in den Aufmerksamkeitsraum, um andere aus ihm 
zu verdrängen. Die sich in den jeweils vorherrschen­
den Reizwörtern niederschlagenden kollektiven Stim­
mungslagen entscheiden mit darüber, welche Wünsche 
manifest werden und welche latent bleiben; sie bevor­
zugen die einen (in der Bildungspolitik etwa das Inter­
esse an Chancengerechtigkeit) und benachteiligen andere 
(etwa das Interesse an Selbstverwirklichung). Kollektive 
Stimmungslagen sind ambivalent: für das Wohlergehen 
der Betroffenen sind sie Ermöglichung und Bedrohung 
zugleich.
(d) Mit der Annahme einer absoluten Präferenzsouverä­
nität der Betroffenen ist nicht nur das individuelle, son­
dern auch das kollektive Gratifikationsmaximum be­
droht. Denn die Annahme führt zu der schon grotesken 
Konsequenz, auch solche Interessen anzuerkennen, die 
ihrem Inhalt oder ihrer Intensität nach unsozial sind. 
In einem nicht weiter qualifizierten hedonistischen Kal­
kül müssen sowohl überspannte: exzentrische oder fana­
tische Intentionen als auch die verschiedenen Formen 
von Neid, Eitelkeit und Herrschsucht, von Aggression, 
Destruktion und Sadismus mit gleichem Gewicht in die 
Kalkulation übernommen werden wie die sozial Indif­
ferenten oder die sozial engagierten Interessen. Sicher 
ist es nicht leicht, in jedem Fall genau anzugeben, welche 
Interessen überhaupt und welche ab einem bestimmten 
Grad von Intensität und Distanzlosigkeit als unsozial 
gelten müssen und sich für eine Berücksichtigung im 
öffentlichen Entscheidungsprozeß disqualifizieren. Für 
die gegenwärtige Argumentation ist es auch nur ent­

153

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheidend, daß es überhaupt Interessen gibt, die unmit­
telbar als solche sinnvollerweise nicht in den Kalkula­
tionsprozeß einbezogen werden. Wenn es aber nicht an­
geht, alle Lust/Unlustempfindungen zu berücksichtigen, 
sondern bestimmte von vornherein auszuschließen oder 
einzuschränken, geben die Empfindungen in ihrem na­
turwüchsigen Vorhandensein nicht schon die richtige 
Grundlage der Kalkulation ab. Nicht erst in der Dimen­
sion der Befriedigung, sondern schon in der der Bedürf­
nisse und Wünsche stellt sich das Problem sittlicher Legi­
timation. Bedürfnisse und Wünsche sollen nur insofern 
und insoweit in den Kalkül eingehen, als sie sozial aner­
kannt werden können. Gleichwie die Bedürfnisse oder 
Präferenzgefühle noch des näheren als sozial akzepta­
belbestimmt werden können: nicht sie selbst, sondern nur 
die sozial Qualifizierten sind „kalkulationswürdig“.
Eine ernstzunehmende politische Ethik darf die Mög­
lichkeit und nur allzu häufige Realität von Verzerrun­
gen in den genannten vier Dimensionen nicht unter­
schlagen. Der Begriff des Glücks ist nicht in dem Sinn 
ein emprischer Begriff, daß er sich auf die Befriedigung 
aller jeweils artikulierten subjektiven Präferenzen zu­
rückführen ließe. Dem Anspruch des hedonistischen 
Kalküls, die utilitaristische Maxime angemessen zu ope­
rationalisieren, liegt ein kruder Empirismus zugrunde72, 
der zwischen artikuliertem und tatsächlichem Interesse, 
der zwischen vermeintlichem und wohlverstandenem, 
zwischen naturwüchsig vorhandenem und sozial ver­
tretbarem Interesse nicht unterscheidet oder sich jeweils 
auf die erste Seite schlägt, obwohl nur die zweite Seite 
das ermöglicht, worumwillen das Kalkül existiert: eine 

72 Vgl. auch H. Wasmus, Ethik und gesellschaftliche Ordnungs­
theorie. Kritik des Liberalismus als Lebensform einer entwickelten 
Gesellschaft, Meisenheim a. G. 1973, 95 ff.

154

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rationale Methode zur Bestimmung des menschlichen 
Glücks.
Zwischen dem Resultat des Kalküls und seinem Sinn, 
zwischen der pragmatischen und der ethischen Kompo­
nente des Utilitarismus besteht das vorausgesetzte Har­
monieverhältnis nicht mit Notwendigkeit. Wenn aber 
zwischen beiden Komponenten Konfliktsituationen 
denkbar sind, stellt sich die Frage, wem im Konfliktfall 
die Priorität gebührt. Hebt man den Kalkül in den Vor­
dergrund, dann setzt die Rationalität der Methode ihren 
ethischen Sinn, das Leitziel „gesellschaftliches Glück“, 
aufs Spiel; gibt man aber der utilitaristischen Maxime 
den Vorrang, so setzt das ethische Ziel seine im engeren 
Sinn rationale Verwirklichung in Gefahr. In jedem Fall 
ist die Entwicklung eines tragfähigen operationalen Ver­
fahrens für die Kalkulation menschlichen Glücks nicht 
gelungen. Der hedonistische Kalkül ist genauso unter 
dem Aspekt einer Operationalisierung der utilitaristi­
schen Maxime ein defizientes Verfahren wie unter dem 
Gesichtspunkt einer anwendbaren Pragmatik. Der An­
spruch, aufgrund einer exakten Informations- und Kal­
kulationsvorschrift das menschliche Glück berechnen 
und insoweit rational verfügbar machen zu können, ist 
bei weitem überzogen. Daß individuelle Präferenzen 
Daten sind, über die sich öffentliche Entscheidungspro­
zesse nur informieren müssen, ist eine glatte Illusion.

155

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100 - am 17.01.2026, 12:41:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993682-100
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1  Einige Grundthesen des Utilitarismus
	4.2  Rationale Gesellschaftsform
	4.3  Grenzen der utilitaristischen Sozialpragmatik
	4.3.1  Zum Verhältnis von Ethik undPragmatik
	4.3.2  Pragmatisches Defizit
	4.3.3  Kruder Empirismus


