VOLKER SCHURMANN

Grenzen der Sprache

In unserem Beitrag Sprache der Bewegung (Fikus/Schiirmann i.d.B.) ha-
ben wir programmatisch eine zeichentheoretische Konzeption mensch-
licher Bewegung vertreten. Der Grundsatz lautet, dafy auch koérperliche
Bewegungen Zeichen eines je besonderen Zeichensystems, einer je be-
sonderen Bewegungskultur sind. Dann ist das Sprechen einer Sprache
eine Art Prototyp dessen, was fiir uns Kultur heifist und was es heifst, ei-
ne Kultur zu verstehen.

Nun klingt das ein wenig so, als wollten wir sagen, daf eine Bewe-
gungskultur eine Sprache ist. Das steht da zwar nicht - denn da steht,
daf3 >Sprache« ein Modell ist fiir das, was eine Kultur sei und fiir das,
was es heif3t eine Kultur zu verstehen —, aber das Klima, in dem der cul-
tural turn seine Wellen schlégt, ist gelegentlich etwas schwiil. Daf8 es
eines Modells bedarf, um Irgendetwas zu verstehen, kann in zwei
Richtungen hin geleugnet werden - metaphysisch-realistisch und als
Banalisierung.

Dafs exzentrisch positionierte Wesen - Kant sprach noch schlicht
von uns Menschen — keinen unmittelbaren, sprich: unvermittelten Zu-
gang zur Welt haben, sondern dafi all unser Tun ein Umgang mit
Phainomena, und nicht mit Dingen an sich selbst ist, gilt heutzutage in
den feineren theoretischen Kreisen schon fast als Banalitit. Dort zeigt
man den sogenannten metaphysischen Realisten nasertiimpfend die
kalte Schulter - und auch ich will nicht in die Kélte vermeintlich ausre-
chenbarer geschichtlicher Gesetzméfiigkeiten zurtick. Nimmt man den
Kantschen Grundsatz aber als Banalitit, und nicht als streitbare These,
dann kann man durch die Modellhaftigkeit unseres Tuns (im mathe-
matischen Sinn) kiirzen. Schwiil wird das Klima des cultural turn dann,

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | VOLKER SCHURMANN

wenn es nicht nur heifit, Kulturen wie Sprachen zu verstehen, sondern
wenn man - klammheimlich kiirzend - Kulturen so traktiert, als seien
sie Sprachen.

Und dann macht ein kldrendes Gewitter die Sache erheblich ertrag-
licher. Alkemeyer (1997: 366) hat die fallige Abgrenzung klar und
deutlich formuliert - wir kénnen es nur wiederholen und unterstrei-
chen: »Folgt man Eco, so erforscht die Semiotik nicht nur alle Kultur-
phénomene als Zeichensysteme, sondern geht auch von der Hypothese
aus, >dafs in Wirklichkeit alle Kulturphé&nomene Zeichensysteme sind,
d.h. das Kultur im wesentlichen Kommunikation ist< [Eco]. Diese Auf-
fassung zu akzeptieren, heifst aber, die gesamte kulturelle Welt als ein
Universum des symbolischen Austauschs zu betrachten.«

Wir meinen also nicht, dafs Bewegungskulturen Sprachen sind, d.h.
wir meinen nicht, daff menschliche Bewegungen darauf reduzierbar
sind, Akte von Kommunikation zu sein. Bewegungskulturen wie eine
Sprache zu verstehen, mochte nicht leugnen, dafd es in Zeichensyste-
men durchaus un-kommunikative resp. un-kulturelle Momente gibt,
wie »zum Beispiel die ungleiche Verteilung von 6konomischem, kultu-
rellem und sozialem Kapital in einer Gesellschaft, die jeweiligen Pro-
duktionsverhiltnisse usw.« (Alkemeyer 1997: 367). Wer heutzutage von
>Bewegungskulturen« redet, darf von der Kulturindustrie nicht schwei-
gen. Auch Bewegungskulturen sind technologisch-industriell imple-
mentiert (vgl. anschaulich Bockrath 2001: insbes. 98ff.) - und das ist
mehr und anderes als Kommunikation.

Doch es nicht so zu meinen, hilft im Zweifel nicht. Es miifite in der
Logik der Theoriebildung verankert sein, daf$ Bewegungskulturen kei-
ne Zeichensysteme sind. Das Verhiltnis des kulturellen und jener un-
kulturellen Momente eines Zeichensystems wire so zu bestimmen, daf8
es eben nicht ein dualistisches oder reduktionistisches Verhaltnis ist.
Alkemeyer bringt das sachliche Problem zu Papier, wenn er von »au-
Bersemiotischen Umstdnden« spricht, was »selbstverstindlich« nicht
heifle, dafy es sich deshalb um eine »objektiv zugidngliche Realitdt«
handelt (ebd.). Und das — wie denn das Aufiersemiotische resp. Un-
Kulturelle weder ontisch noch rein zeichenhaft zu verstehen ist — ist ein
nicht gerade geringfiigiges theoretisches Problem, bei dem das Meinen
allein nicht recht weiterhilft. Als Problemtitel werde ich das Un-
Kulturelle als Grenze des Kulturellen ansprechen.

Solcherart Grenzen sind dann mindestens zweierlei zu bedenken.
Wenn eine Bewegungskultur keine Sprache ist, sondern nur wie eine
Sprache zu verstehen ist, dann ist erstens das Verhiltnis des zeichen-
haften und der nicht-zeichenhaften Momente einer Bewegungskultur
zu bestimmen. Ich werde in bezug auf diese nicht-zeichenhaften Mo-
mente metaphorisch vom Auflen einer Kultur sprechen: Auffen, insofern

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER SPRACHE | 93

es um die nicht-zeichenhaften Momente eines Zeichensystems geht; me-
taphorisch, insofern diese nicht-zeichenhaften Momente gar nicht als
Nicht-Zeichen zugénglich sind, sondern je schon mimetisch tibersetzt
sind in nicht-zeichenhafte Momente eines je bestimmten Zeichensystems.

Zweitens ist von inneren Differenzierungen des Sprache-seins aus-
zugehen. Das korpergebundene Ausdrucksgeschehen (im Sinne von
Plessner/Buytendijk 1925) ist nicht nur eine andere >Sprache« als die
Formalsprache der Mathematik, sondern es diirfte klug sein, davon
auszugehen, daff beide auch als Sprachen andere sind. Im Kontrast:
Englisch und Deutsch sind zweifellos andere Sprachen, aber es spricht
wenig dafiir, daff man dort auch einen Unterschied im Sprachtypus
unterstellen sollte. Demgegeniiber springt der logische Unterschied
zwischen der Sprache der Worte und der Sprache der Musik so ins Au-
ge, daf3 hier wenigstens ein Unterschied im Sprachtypus vorliegen
sollte. Manche meinen sogar, man konne iiberhaupt nicht im strengen
Sinne, sondern bestenfalls illustrativ, von einer Sprache der Musik re-
den. Dann ldge nicht einmal ein Unterschied im Sprachtypus vor, son-
dern schlicht ein Unterschied zwischen Sprache und Nicht-Sprache.
Das von Hildenbrandt aufgeworfene Problem (vgl. Fikus/Schiirmann
i.d.B.) ist genau hier verortet, wenn er sportlichen Bewegungen aus lo-
gischen Griinden - sie seien durch blofie >Autoreflexivitdt: gekenn-
zeichnet - ihren Sprachcharakter bestreitet.

Eine Kultur und ihr AuBen

Bis hierher war unsere Rede von >Kultur< hinreichend formal, um aus-
schliefilich die Minimalbestimmungen einer zeichentheoretischen Kon-
zeption menschlicher Bewegung zu fassen. Dementsprechend setzten
die Reden von >Kultur¢, >Sprache« und >Zeichensystem« zwar unter-
schiedliche Akzente, waren aber im Kern synonym. Diese Synonymie
kann und mufS sogar noch erweitert werden, wie sich das z.B. in der
Rede von »gesellschaftlichen Bedeutungen< andeutet. Statt >Kultur<
konnen wir auch >menschliche Welt« bzw. >Gesellschaft< sagen. Diese,
ihrer Formalitdt verdankten, synonymen Verwendungsweisen bezeu-
gen keinen Mangel an Differenzierungsvermogen, sondern sind eine
theoretische Stiarke. Namlich jene Stirke von Strukturwissenschaften
(wie Mathematik, Linguistik etc.), von materialen Unterschieden abse-
hen zu konnen, um Gemeinsames sehen zu kénnen.

Dies zu betonen, ist nicht unwichtig, weil dieses formale Minimum
bestimmte Probleme gerne vermeiden mochte. Jorn Riisen hat soeben
eine Art Bestandsaufnahme von »Kultur und Kulturwissenschaft am
Anfang des 21. Jahrhunderts« gegeben (vgl. Riisen 2004). Um Mifsver-
stindnisse zu vermeiden: Riisen krittelt nicht. Er hat keinerlei Problem,
den cultural turn hinreichend zu wiirdigen: »In der Tat hat die kultur-

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | VOLKER SCHURMANN

wissenschaftliche Wende in den Humanwissenschaften zu neuen Fra-
gestellungen und Einsichten gefiihrt.« (Ebd.: 534) Was Riisen aber ganz
unaufgeregt festhilt, ist der Sachverhalt, dafl nicht »hinreichend klar«
geworden sei, worin das »Neue wirklich besteht« (ebd.). Bei Riisen
wird deutlich, dafi dieses Neue sicher nicht dadurch entspringt, dafs
man >Kultur« gegen >Geschichte« oder >das Soziale« profiliert. Der cultu-
ral turn kann sinnvollerweise kein Uberbietungsgestus sein, wie er je-
doch héufig daher kommt - sowohl heutzutage nach 1989 als auch zu
Beginn des 20. Jahrhunderts, wo es ihn schon einmal gab, gerichtet ge-
gen die Geschichtsphilosophie (vgl. Konersmann 1996).

Jenes formale Minimum >Kultur¢, von dem die Rede ist, meint
schlicht: Nicht-Natur. »Kultur ist ein Gegenbegriff zur Natur und be-
zeichnet insofern den Gesamtbereich aller nicht-natiirlichen Sachver-
halte der menschlichen Welt.« (Riisen 2004: 535) Und eben darin ist
dieser Begriff synonym mit anderen Gegenbegriffen zur Natur, wie et-
wa Geschichte, das Soziale, Gesellschaft, das Politische, das Okonomi-
sche, Sprache. Und dann und damit ist >Kultur« nicht nur ein moglicher
Begriff jenes Gesamtbereichs aller nicht-nattirlichen Sachverhalte, son-
dern zugleich ein Gegenbegriff, der »diesen Bereich in einer bestimm-
ten Hinsicht [ordnet], die sich von andern [...] unterscheidet. Diese Hin-
sicht bezieht sich auf die sinnbildenden Tatigkeiten des menschlichen
Geistes in allen Formen und Dimensionen der Lebenspraxis« (ebd.).

Unser Ansatz, Sportwissenschaft als Kulturwissenschaft zu forma-
tieren, schwimmt eindeutig auf der Welle des cultural turn. Aber jene
Betonung eines formalen Minimums insistiert darauf, daff es lediglich
heiflen soll: Kultur, und nicht Natur. Insofern wire der Name >Hu-
manwissenschaft« passender. Aber erstens hétten wir dann jene Welle
achtlos vorbeirollen lassen, und zweitens ist die Rede vom Humanum
oder von der Welt der Menschen ebenfalls notorisch mifsverstandlich.
Gesellschaft ist der Bereich von Nicht-Natur - klar. Aber daf§ dieser Be-
reich aus Menschen besteht, ist alles andere als klar. Nur ganz be-
stimmte Sozial- und Subjekt-Theorien lassen diesen Bereich aus Men-
schen bestehen (vgl. dagegen Rottgers 2002: insb. 17); und spatestens seit
Plessner (1931) und allerspétestens seit Lindemann (2002) ist klar, dafs
es in Gesellschaft einen Mechanismus gibt, der die Grenzen des Sozia-
len bestimmt - weder ist zu allen Zeiten und allen Orten klar, daf alle
Exemplare der Gattung homo sapiens zu den sozialen Entitdten geho-
ren, noch ist klar, daf8 nur Exemplare dieser Gattung dazu gehoren.
Deshalb werde ich im folgenden nicht von >Menschen« (als Biirger ei-
ner Gesellschaft) reden, sondern von dem formalen Minimum sozialer
Individua, ndmlich von exzentrischer Positionalitit (Plessner).

Zweifellos liegt uns auch an der spezifischen von Riisen genannten
Hinsicht >Kultur< im Unterschied zu den anderen. Nicht umsonst haben

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER SPRACHE | 95

wir dasjenige Moment X, das nicht auf den rein physischen Bewe-
gungsvollzug reduzierbar ist, -Bedeutung« genannt. Aber klar ist, daf3
»>Kultur< dann eben eine spezifische Hinsicht des Gesamtbereichs ist,
nicht aber ein Teilbereich. Das Ganze der Nicht-Natur wird in spezifi-
scher Weise geordnet - so dafs auch und u.a. die Rede von gesellschaftli-
chen Bedeutungen génzlich unproblematisch ist.

Genauso zweifellos ist dann aber zu kldren, worin »Eigenart und
Stellenwert des spezifisch Kulturellen im Verhiltnis zu anderen Hin-
sichten« besteht (Riisen 2004: 535). Und das heifit einfach: was ist an-
ders? Jener Uberbietungsgestus, der meint, gerade das Kulturelle schaf-
fe irgendeinen Mehrwert gegeniiber dem Historischen, Sozialen, Oko-
nomischen, und erst recht eine darin angelegte »umstandslose Verall-
gemeinerung des Kulturellen zum schlechthin Menschlichen handelt
sich zwei hochst problematische Defizite ein: Zum einen wird das kul-
turwissenschaftliche Denken naturvergessen und steht hilflos vor den
dramatischen Erkenntnissen [z.B.] der Biologie und Gehirnphysiologie.
[...] Die schwierige Vermittlung oder gar Synthese der beiden ganz un-
terschiedlichen Denkweisen und Forschungsverfahren wird dabei im
Ernst gar nicht erst versucht.« (Ebd.) - Weit entfernt, schon konkrete
Methoden der Analyse anbieten zu konnen, ist immerhin methodolo-
gisch klar, dafi ein diakritischer Ansatz, anders als ein Synthesis-
Konzept, das Kulturelle >im Inneren< des physischen Bewegungsvoll-
zugs verortet.

Das zweite Defizit: »Eine undifferenzierte Verallgemeinerung
menschlicher Deutungsleistungen zur entscheidenden Triebkraft der
Lebensfithrung [triibt] den kulturwissenschaftlichen Blick.« So ver-
standene Humanwissenschaften leisten »einer Entpolitisierung Vor-
schub. Das kann in die Néhe einer ideologietrdchtigen Verstellung von
Wirklichkeit fithren (wenn man z.B. soziale Konflikte nur noch durch
die Brille kultureller Differenz betrachtet).« (Ebd.: 536)

Die auftretenden Probleme bei der angemessenen Bestimmung des
Aufen einer Kultur konnen exemplarisch anhand der Cultural Studies
studiert werden (vgl. Horning/Winter 1999). Diese waren innerhalb ei-
nes marxistischen Theoriekontextes angetreten, gegen reduktionisti-
sche Lesarten des Basis-Uberbau-Theorems die Eigenbedeutsamkeit
kultureller Uberbauten in und fiir die Entwicklung von Gesellschaften
geltend zu machen. Zugleich wappnete der marxistische Kontext da-
vor, die Autonomie des Kulturellen als dessen Autarkie zu traktieren:
es ging immer auch und zugleich um die soziale, politische und 6ko-
nomische Grundierung des Kulturellen. »Die forschungspolitische Fra-
ge der Cultural Studies handelt davon, wie die >Leute< von den beson-
deren Strukturen ihres Alltagslebens und den verschiedenen Wider-
stinden und Maichten, denen sie dabei begegnen - sowohl dkonomi-

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | VOLKER SCHURMANN

scher als auch politischer Provenienz —, entmiindigt oder erméchtigt
werden und ferner wie sie selbst ihre Situation auslegen, darstellen, be-
greifen und zum Ausdruck bringen.« (Gottlich 2001: 17)

Freilich ist das in der Entwicklung der Cultural Studies immer auch
ein Spannungsverhiltnis, eher die Eigenbedeutsamkeit des Kulturellen
zu betonen - mit der Tendenz, nur noch meinend zwischen Autonomie
und Autarkie zu unterscheiden; oder aber auf der >auflerkulturellen
Grundierung des Kulturellen zu bestehen - mit der Tendenz zum Re-
duktionismus. Jene Schwiile eines kulturalistischen Klimas zeigt sich
dort in den Formulierungen gegen das Basis-Uberbau-Theorem. Insze-
niert wurde »der radikale Bruch« (ebd.: 29; vgl. 28) mit diesem Theo-
rem. Es ging also nicht so sehr um eine nicht-reduktionistische und
nicht-dualistische Lesart dieses Theorems, als vielmehr gegen das
Theorem selbst. Damit aber geht auch die - wie problematisch auch
immer - postulierte Asymmetrie zwischen einer Okonomie und ihren
Uberbauten verloren. Uberbauten sind dann, modernistisch gespro-
chen, >Kopien ohne Original«. Der marxistische Kontext gerdt zum
Mantelchen, mit dem man, je nach Bedarf, kokettieren kann oder das
man ablegen kann, wenn man aufier Haus geht.

Heutzutage scheint es dagegen nun wiederum eine Gegenbewe-
gung zu geben, die sich gleichsam auf die Wurzeln der Cultural Studies
besinnt. Dieser Gegenbewegung reicht es nicht, beliebige Phanomene
lediglich im Rahmen des cultural turn zu lesen - und selbst die Cultural
Studies nur noch als Verfahren der Kontextualisierung zu begreifen.
Gegen solch kulturalistische Tendenzen wird nun wieder jene Asym-
metrie eingebracht: »Die Herausforderung durch die Cultural Studies
besteht ndmlich keineswegs in deren radikaler Kontextualitidt, sondern
diese ist mit ihrem spezifischen Erkenntnisinteresse gegeben, kulturelle
Praktiken in ihrer Beziehung und Begrenzung durch soziale Strukturen
und Prozesse zu begreifen.« (Ebd.: 16; vgl. C. Winter 2001) Das zentrale
theoretische Problem manifestiert sich als Unbehagen. Grossberg for-
dert, daB8 die Cultural Studies »explizit zu Fragen der politischen Oko-
nomie zuriickkehren« miifiten, was sie lange vernachldssigt hitten (n.
C. Winter 2001: 295). Gleichwohl wird von der Grenze des Kulturellen
nur der Innenaspekt thematisert: »Wir miissen - noch radikaler - sogar
erkennen, dass Okonomie selbst ein Diskurs ist, dass die Wirtschaft
selbst immer auf komplexe Weise durch kulturelle Praktiken artikuliert
ist.« (Grossberg, n. ebd.: 296) Gegen Okonomisten mag das eine, gar
radikale, festzuhaltende Einsicht sein; im Hinblick auf Marx ist es ein
Weichspiiler. Gesucht war einst eine Weise, iiberzeugend sagen zu
konnen, dafs >Kultur selbst immer auf komplexe Weise durch 6konomi-
sche Praktiken grundiert ist«.

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER SPRACHE | 97

Jetzt im nachhinein 1463t es sich gleichsam quasi-axiomatisch sagen:
Unter einer >Kultur« verstehen wir ein je bestimmtes Ensemble sich
bewegender exzentrisch positionierter Individua. Macht man von ei-
nem solchen Prozefs eine Momentaufnahme, stellt sich eine Kultur als
Ensemble von Verhiltnissen sich bewegender Individua dar; ein sol-
ches Ensemble von Verhiltnissen (eine Gesellschaft) hat sich, Exzentri-
zitdt unterstellt, je schon in »symbolischen Formen« (Cassirer) wie
Sprache, Religion, Recht, Wissenschaft, Technik, kurz: in dem, was He-
gel den »objektiven Geist« nennt, manifestiert. In bezug auf Bewe-
gungskulturen im engeren Sinne wird man von einer symbolischen
Form >reflexive Korperbewegungen« reden kénnen, die wir gewshn-
lich, wenn auch problematisch, >Sport< nennen.! Hebt man solche Mo-
mentaufnahmen wieder auf und betrachtet >Kultur< als Prozef3, kann
man einfach sagen, dafl exzentrisch positionierte Naturkorper in einer
Kultur ihr Leben produzieren, genauer: je bestimmte Momente ihres
Lebens. Fiir >Kultur als Prozefi<« kann man daher auch >Lebensweise«
sagen. Das Verhiltnis von Produktionsweisen exzentrischen Lebens
und ihren objektiven Geistern kann also in einer Terminologie von
Prozefs und Produkt (geronnenem Prozef3) gefafit werden: Der Arbeiter
»hat gesponnen und das Produkt ist ein Gespinst.« (Marx 1867: 195).

Gesellschaften, also Ensemble von Verhiltnissen exzentrischer In-
dividua, sind somit (als Momentaufnahmen eines Prozesses) in einem
zeitlichen und rdumlichen Verlauf situiert,2 mithin mit einem histori-
schen und kulturellen Grenz-Index (Gegenwart; Zivilgesellschaft) ver-
sehen. >Kultur als Produkt« hat je gegenwértig ihre Vergangenheit und
Zukunft, und je bestimmt (= diese citoyen und nicht jene) simultane
Kulturen neben sich. Intern sind Zivilgesellschaften zudem, und histo-
risch differenziert, mit einem 6konomischen, sozialen, rechtlichen, reli-
giosen, technischen, geschlechtlichen, volkssprachlichen, politischen,
agonal-spielerischen etc. Index versehen, was sich in der Regel, wenn
auch nicht zwingend, in der Ausdifferenzierung entsprechender Sub-
systeme manifestiert. In der Regel kann der jeweilige materiale Gehalt
jener Indizes anhand der Okonomie, der durchschnittlichen Sozial-
struktur, des Rechtssystems, der gebrduchlichsten Technologie, der ty-
pischen Geschlechterverhiltnisse, der Amtssprache(n), der staatlichen
und nicht-staatlichen politischen Institutionen, des Sports bestimmt
werden, was gerade nicht heifst, dafs der Sport nicht seine Okonomie,
Sozialstruktur etc. hitte und vice versa.

1 In diesem (minimalen) Sinne ist dann auch die antike Gymnastik Sport, was
ansonsten bei ungeschiitztem Sprachgebrauch die entscheidende konzep-
tionelle Differenz zum modernen Sport verwischt.

2 Das Phianomen ist selbstverstindlich eine Banalitit. Das »somit« bezieht
sich auf die Spezifik der theoretischen Modellierung.

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | VOLKER SCHURMANN

Falls nun, wie hier unterstellt, die Produktionsweisen exzentrischen
Lebens nicht nicht vermittelt sein konnen, ist in der Produktion der Le-
bensmittel »die Anatomie der biirgerlichen Gesellschaft« (Marx 1859: 8)
zu suchen.

Der Sprachtypus der Sprache der Bewegung

Wir haben in unserem gemeinsamen Beitrag weitgehend ausgeblendet,
inwiefern den Zeichen ein ihnen eigentiimlicher semantischer Gehalt
zuwdchst. Wir hatten mit Konig und gegen strukturalistische Lesarten
lediglich insistiert, daf} sich dieser Gehalt nicht in die Beziehungen zu
den anderen Zeichen desselben Zeichensystems auflost. Im Allgemei-
nen, und in allen Zuschreibungstheorien ganz fraglos, wird der se-
mantische Gehalt eines Zeichens durch eine Referenz-Beziehung ge-
wihrleistet: den Zeichen wéchst ein solcher Gehalt insofern zu als Zei-
chen eben etwas bezeichnen. Eine Referenz-Beziehung scheint wie
selbstverstandlich eine Beziehung zwischen einem einzelnen Zeichen
und einem einzelnem Bezeichneten zu sein. Inwiefern nun bezeichen
korperliche Bewegungen etwas? Oder bezeichen sie tiberhaupt in die-
ser Weise?

Manche Worte scheinen insofern zu bezeichnen, als sie auf Etwas
referieren, was nicht selbst ein Zeichen desselben Systems ist und in
diesem Sinne >auflerhalb« dieser Zeichenwelt liegt. Das Zeichen Hund
bellt bekanntlich nicht, aber es referiert, so sagt man naheliegenderwei-
se, auf jenes Tier, das bellt. Bei anderen Worten fillt einem nicht so
recht ein Etwas in unserer realen Auflenwelt ein - Einhorn etwa diirfte
eher auf eine Vorstellung unserer Gedankenwelt referieren. Manch an-
dere Worte — brrr! — bezeichnen wohl Situationen, und nicht Dinge in
Situationen; wieder andere Worte bedeuten nur im Vollzug des Aus-
sprechens - wenn man beispielsweise »achtzehn!« beim Skatspielen
sagt. Inwiefern bedeuten korperliche Bewegungen?

Hildenbrandt hat darauf bestanden, dafs korperliche Bewegungen
nur sich selbst bezeichnen. Er hat deshalb den Bewegungskulturen ih-
ren Sprachcharakter abgestritten. Wenn man das ganz wortlich nimmt,
dann wire unsere Rede von der »Sprache der Bewegung« ohne Rechts-
grund, und bestenfalls im schonen Sinne plakativ. Wenn man umge-
kehrt unsere Rede wortlich nimmt, dann wiére jeder Unterschied im
Zeichencharakter korperlicher Bewegungen, auf dem Hildenbrandt zu
recht beharrt, verschwunden. Genau deshalb ist unsere Rede von
»Sprache« am Fall der »Sprache der Worte« orientiert — >das Sprechen
einer Sprache ist hier eine Art Prototyp dessen, was es heifst, eine Kul-
tur zu verstehenc« (s.0.) —; und genau deshalb enthilt die Rede von der
»Sprache der Bewegung« ein metaphorisches Moment. Zu zeigen blie-
be also, daf} es sich dabei dann immerhin um eine Bedeutungsverschie-

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER SPRACHE | 99

bung von >Sprache« handelt, so daff nicht jeder Rechtsgrund ver-
schwunden wire, von »Sprache der Bewegung« zu reden.

Die Annahme eines solchen Rechtsgrundes ist eine Vermutung. Sie
ergibt sich im Zusammenhang mit aktuellen Debatten um das Verhalt-
nis von Koénnen und Wissen sowie um >Korperliche Erkenntnis«. Es
gibt Verstehensweisen, die nicht im engeren Sinne diskursiv sind, ohne
deshalb schon >intuitiv< im Sinne von >unmittelbar< zu sein. Oder in ei-
nem anderen Vokabular: so manches Kénnen dokumentiert ein pra-
reflexives Wissen, ohne daf} dieses Wissen deshalb nicht-reflexiv wire.
Programmatisch gesprochen: Mit Hegel, Georg Misch, Helmut Plessner
und Josef Konig kann man zwischen hermeneutischem und fest-
stellendem Sprechen unterscheiden. Dieser Unterschied ist ein ontolo-
gisch-logischer: beide Weisen des Sprechens bilden andere Typen des
Sprechens, sie sind als Sprechen anders. Der zentrale Punkt liegt darin,
dafl hermeneutisches Sprechen von der Struktur vermittelter Unmittel-
barkeit ist (vgl. Schiirmann 1999).

Diese Vermutung mochte ich im folgenden anhand eines Sym-
ptoms plausibilisieren, um sie dann in der Form einer Arbeitshypothe-
se expliziter und operationalisierbar zu machen.

Das Symptom ist das folgende: Wir miifsten mit gutem Recht sagen
konnen, daff wir eine Bewegungskultur nicht genau so wie eine Sprache
der Worte verstehen, sondern analog dazu. Kénnte man nun zeigen,
dafl man Bewegungskulturen nur und ausschliellich dadurch versteht,
daf8 korperliche Bewegungen in der Sprache der Worte interpretiert
werden miissen, dann spriache das m.E. sehr stark gegen einen eigen-
standigen Sprachtypus von Bewegungskulturen. Minimalbedingung
eines eigenstidndigen Sprachtypus scheint mir zu sein, daf§ eine Bewe-
gungskultur in irgendeinem Sinne aus sich heraus, d.h. ohne notwendi-
gen Riickgriff auf die Sprache der Worte, verstandlich sein miifste.

Ob dem nun so ist, genau dazu gibt es eine Debatte. Huschka (2003)
thematisiert das Verhiltnis von Tanz und Wortsprache, weil »das
Fliichtige des Tanzes« (ebd.: 87) dieses Verhaltnis von vornherein pro-
blematisch macht. »Der Tanz fiihrt dank seiner Eigenheit, Tdnze nur im
Tanzen produzieren zu konnen, eine eigenwillige kulturelle und pha-
nomenologische Existenz.« (Ebd.: 82, vgl. 84) Zugédnglich ist er - Hil-
denbrandt hatte es allgemein fiir korperliche Bewegungen herausge-
stellt — primér kindsthetisch und visuell; und »man kann - mit Geduld
und gewisser Ubung - die Bewegungen der Tanzer erinnern und mit-
tels verschiedener Aufzeichnungstechniken analysieren« (ebd. 82). Klar
ist, daf$ eine Beschreibung des Tanzes in der Sprache der Worte eine je-
ner »sekunddren Semiotisierungen« ist; ganz klar ist das - denn es
diirfte dann bereits eine tertidre Semiotisierung vorliegen —, wenn es
erkldrtermafien um »theoretische|..] Einsichtnahme in den Tanz« in der

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | VOLKER SCHURMANN

»Perspektive als Wissenschaftlerin (und ebenso als Kritikerin)« geht
(ebd.: 86, 83). Die entscheidende Frage ist, ob das >primédre« Phanomen
des Tanzens >aus sich< heraus verstindlich ist, oder nur vermittels der
Beschreibung in der Sprache der Worte. Der Verdacht ist - von Daly als
»Tatsache« behauptet, und von Huschka als Motto gewahlt —, daf$ be-
reits das >primdre< Phdnomen des Tanzens nicht ohne Worte aus-
kommt: »The fact is, dance is constituted by words as much as by mo-
vement.« (Zit. n. ebd.: 71) - Genau hier rechnet Huschka allerdings
auch »mit groffem Widerstand« (ebd.: 89).

Nun gibt es ein sehr geldufiges Verstdndnis dessen, was >aus sich
heraus verstehen« heifien soll, gegen das sich Huschka vehement und
zu Recht wendet. Ihre eigene Zuspitzung, »dass der Tanz gar keine rein
wortlose Kunst ist« (ebd. 75), ist (nur) verstdndlich in der Entgegenset-
zung zu verbreiteten Auffassungen, korperliche Bewegung »bewirke
einen unmittelbaren Kommunikationsprozess, der zwei Korper ohne
mediale Vermittlung korrespondieren lédsst« (ebd. 71). Eine solche Be-
schworung von Unmittelbarkeit ist weitaus mehr als blof$ ein Pladoyer
fiir eine wortlose Kunst des Tanzes. Dieses Plddoyer ist dort namlich
unterlegt durch die typisch lebensphilosophische Auffassung, dafs die
Sprache der Worte nicht an den >eigentlichen< Bedeutungsgehalt des
Tanzes heranreiche und seinen eigentiimlichen Gehalt sogar zerstore.
Verfangen in der Sprache der Worte, kénne man das Geheimnis des
Tanzes nicht liiften - verlangt sei ein beschworener unmittelbarer Zu-
gang, der dann freilich Eingeweihten vorbehalten ist, und, weil nicht
medial vermittelt, auch nicht weiter mitteilbar wire. In dieser Auffas-
sung bleibt der Tanz »fern jeglicher Sprachlogik« ein »Mysterium«;
immer wieder wird dem Tanz so der »Nimbus des Geheimnisvollen«
verliehen (ebd.: 73). Wire das die Alternative, dann miifite man alles
daran setzen zu zeigen, dafi der Tanz keine wortlose Kunst ist. Schon
Hegel dtzte gegen solcherart Geraune: »Indem jener sich auf das Ge-
fiihl, sein inwendiges Orakel, beruft, ist er gegen den, der nicht iiber-
einstimmt, fertig; er mufS erkldren, dafd er dem nichts weiter zu sagen
habe, der nicht dasselbe in sich finde und fiihle; — mit anderen Worten,
er tritt die Wurzel der Humanitat mit Fiilen.« (Hegel 1807: 64f.) Dafs es
sich dabei nur »beinahe« um einen »reaktiondren Diskurstypus«
handle (Huschka 2003: 90), dtirfte nicht sachlich begriindet, sondern
nur akademischen Vorsichtsspielregeln geschuldet sein.

Nun ist die Alternative >Vermittlung durch Wortsprache« oder »un-
mittelbares Verstehen< keinesfalls erschépfend. Zum einen sind Ver-
mittlungen durch andere, nicht wortsprachliche »symbolische Formen«
(Cassirer) hinreichend bekannt und herausgestellt. Das allein ist aller-
dings nicht hinreichend, um der fraglichen Eigenheit, die bei und mit
Bewegungskulturen im Blick ist, gerecht zu werden. Denn dann wiir-

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER SPRACHE | 101

den diese anderen symbolischen Formen immer noch genau so ver-
standlich sein wie die Wortsprache. Zu zeigen wire vielmehr, daf3 die
Art der Vermittlung in Bewegungskulturen eine andere ist. Gesucht ist
somit eine vor-diskursive Vermittlung. Koérper wiirden dann innerhalb
einer Bewegungskultur durchaus medial vermittelt »korrespondieren«
(s.0.), aber diese Vermittlung kdme nicht durch eine Beschreibung auf
zweiter Stufe, also nicht durch sekundire Semiotisierung zustande.

Eine solche Suche kann z.B. bei Georg Misch fiindig werden. Dort
ist innerhalb der Lebensphilosophie die direkt gegenteilige Position zu
den lebensphilosophischen Unmittelbarkeitsbeschworern formuliert.3
Misch macht es an Gedichten sinnfillig: keine Gedichtinterpretation
(also: keine Beschreibung des Gedichts auf zweiter Stufe) ist mit der
Bedeutung des Gedichts in Gedichtform identisch. Dennoch liegt die ei-
gentiimliche Bedeutung des Gedichts nicht als ein Mysterium jenseits
des Gedichts. Seine Bedeutung liegt, wie man so sagt, zwischen den, al-
so weder in den noch jenseits der Zeilen.

Hermeneutische Beschreibungen im Sinne von Misch, von ihm
»Evokationen« genannt, sind in anderer Weise diskursiv als Beschrei-
bungen zweiter Stufe. Kénnte man dieses Theorieangebot auch auf
Bewegungskulturen beziehen, dann konnte man sagen, daff wir kor-
perliche Bewegungen im Modus der vermittelten Unmittelbarkeit (vgl.
Plessner 1928: 321ff.) verstehen: ihre Bedeutung wiirde auf erster Stufe
»geweckt«, und nicht festgestellt.

Es sind die Texte von Elk Franke, die in den letzten Jahren wesent-
lich dafiir stehen, sportliche Bewegungen in einer solchen Weise als
vor-diskursiv vermittelt erweisen zu wollen. Mit Franke ist das Anlie-
gen, der Eigenheit von Bewegungskulturen dadurch Rechnung zu tra-
gen, dafl man die Bewegungskiinste eben doch - gegen Huschka - als
wortlose Kiinste begreift, was gleichwohl - mit Huschka - nicht einer
vermeintlichen Unmittelbarkeit ihres Verstehens das Wort redet.

3 »Man konnte an dieser Universalitdt der Ausdrucksmoglichkeit des Innern
nur irre werden, wenn die Romantiker recht hétten, die von dem gestaltlo-
sen, bild- und wortlosen menschlichen Innenleben als einer formlosen und
strukturlosen rein intensiven girenden und stromenden Lebendigkeit
sprechen, die durch jeden Ausdruck festgemacht, verfestigt und damit ver-
falscht werde. Aber das ist eine romantische Theorie, die den mystischen
ekstatischen religiosen Erlebnissen entnommen ist und zwar einer be-
stimmten Auslegung dieser Erlebnisse, von einem vorgefafiten Begriff des
religiosen Lebens aus, wonach das religiose Erlebnis etwas rein Subjektives
in einem isolierten Binnenleben des Ichs ohne urspriinglichen Bezug zur
Gemeinschaft wire. Aber so gefafit wire es dann auch nichts universal
Geistiges mehr. Das ist ein unhaltbarer Begriff von Leben, da zum Leben
als Geistigem wesentlich gehort die Beziehung von Tun und Wissen um
den Sinn dieses Tuns.« (Misch 1994: 79)

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | VOLKER SCHURMANN

Signifikant und exemplarisch fiir diese Haltung hat Franke (2001)
die Frage gestellt, ob sportliche Bewegungen ironisch sein kénnen. Die
Figur der Ironie steht dabei fiir einen solchen Vollzug, der sich in sei-
nem Vollzug zugleich distanzierend einklammert und gleichsam
kommentiert. Damit ist die Frage gestellt, ob sportliche Bewegungen
»nur Anlafs oder auch Medium einer solchen distanzierenden Bedeu-
tung werden koénnen, d.h.,, ob in der Realisierung oder Rezeption
sportlicher Handlungen ohne einen >Umweg tiber die Sprache« die
>Handlungen selbst« ein solches distanzierendes, reflexiv-ironisches
Potential entwickeln konnen« (ebd.: 24).

Charakteristisch ist nun zunéchst, in welchem Sinne sportliche Be-
wegungen nicht ironisch sein kénnen. Die Eigenheit sportlicher Bewe-
gungen - ihre nunmehr wiederholt diagnostizierte >Fliichtigkeit< —
zwinge zu einem Bruch mit dem Text-Modell von Ironie. Es diirfe
»nicht tibersehen werden, daf es im Sport im strengen Sinne keine Ob-
jektivierung des Handlungsverlaufs im Sinne einer formalisierten
»>Sprache¢, dhnlich der Partitur in der Musik, gibt.« Daher »entfallt in
der Regel auch die Moglichkeit [...] von textorientierter Ironie. Es gibt
nicht den >urspriinglichen Text« analog zur Partitur der Musik, z.B. in
einem Fufsballspiel, gegeniiber dem eine weitere oder andersartige
Ausfithrung ironisch erscheinen konnte« (ebd. 34). Insofern mufs Fran-
ke ein anderes Konzept skizzieren, »das sich nicht an der untauglichen
Text-Analogie orientiert, sondern die zwei zentralen Voraussetzungen
ironischer Aussagen tiber die Welt - Distanzierung und Reflexivitit - in
anderer Weise expliziert: iiber Differenzerfahrungen des Menschen im Er-
kenntnisprozef§ von Welt« (ebd. 36).

Dieses Grundprinzip soll nun noch in die angekiindigte Arbeitshy-
pothese operationalisiert werden. Die Grundidee stiftet ein Vergleich
zum Verstehen einer Sprache.

Man konnte formulieren, daff jemand eine Sprache versteht, wenn
sie in einem in dieser Sprache gefiihrten Gesprach mit-reden kann. Sol-
ches Mit-Reden kann ggf. merk-wiirdige Formen annehmen, etwa bei
Stummen, nach Kehlkopf-Operationen, bei spastisch Geldhmten etc.,
aber in der Regel ist auch in solchen Féllen schon >klar¢, ob dort jemand
mit-redet oder nicht. Zu dieser Regel gehort, dafs man die Ausnahmen
des Nicht-Mit-Redens erkldaren mufs, wiahrend der Regelfall eben >klar«
ist. Mit-Reden ist mehr als blof8 horen, dafs dort (z.B.) deutsch gespro-
chen wird. Mit-Reden dokomentiert vielmehr ein Verstehen der Be-
deutungen. Der prototypische Fall von Nicht-Mit-Reden-Kénnen liegt
dann vor, wenn jemand einen Witz nicht versteht, und daher nicht
mitlachen kann. Freilich gibt das auch sofort die Schwierigkeiten dieses
Kriteriums zu Protokoll: Das faktische Nichtmitlachen kann genauso
gut Ausdruck eines anderen Humors sein: So Jemand hat dann den

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZEN DER SPRACHE | 103

Witz, und nicht nur dessen Worte, durchaus verstanden, findet ihn
aber gar nicht witzig und lacht deshalb nicht mit. So jemand redet dann
durch ein beredtes Schweigen mit. Es ist ein vollig anderer Fall als jenes
Nicht-Mit-Reden-Konnen, das den Witz erst gar nicht kapiert hat. Ob
jemand verstanden hat - also mit-redet oder nicht-mit-redet - mufs, bei
Strafe von Inhumanitét, notorisch als Hypothese formuliert sein. Das
Faktum des Schweigens z.B. sagt als solches gar nichts; verlangt ist eine
geradezu detektivische Spurenlese, um zum Urteil des Nicht-
Verstehens zu kommen: Autisten werden gemacht, und nicht als solche
geboren (vgl. Jantzen 1990).

Analog konnte man formulieren, daff jemand eine Bewegungskul-
tur versteht, wenn er in einem in dieser Kultur gespielten Bewegungs-
spiel mit-spielen kann. Die grundlegende Differenzerfahrung ist die,
den Witz eines solchen Spiels zu verstehen oder eben nicht. Und auch
hier ist das Faktum des Nichtmitspielens kein Beweis fiir Nichtverste-
hen; ebenso gut kann darin zum Ausdruck kommen, daf8 so jemandem
dieses Spiel >einfach zu blod ist<. Was freilich bei Insidern vollig zu
Recht den Verdacht nihrt, daf$ so jemand eben nicht verstanden habe -
sonst konnte er es ja nicht blod finden.

Ob die Art der Vermitteltheit beim Mit-Spielen eine grundsatzlich
andere als beim Mit-Reden ist, weif8 ich nicht. Die Vermutung ist, daf$
auch das Verstehen einer Sprache der Worte auf erster Stufe eben nicht
ein sekundédrer Kommentar, keine feststellende Beschreibung, sondern
ein Mit-Spielen ist. Wittensteins Sprachspiel-Paradigma jedenfalls zieht
daraus sein theoretisches Kapital und seine Popularitt.

Literatur

Alkemeyer, Thomas (1997): »Sport als Mimesis der Gesellschaft. Zur Auffiih-
rung des Sozialen im symbolischen Raum des Sports«. In: Zeitschrift fiir
Semiotik 19, S. 365-395.

Bockrath, Franz (2001): »Mythisches Denken im Sport«. In: Franz Bockrath/
Elk Franke (Hg.), Vom sinnlichen Eindruck zum symbolischen Ausdruck - im
Sport. Hamburg: Czwalina, S. 95-105.

Franke, Elk (2001): »Ironie im Sport? Ein Beitrag zur Bedeutungsanalyse
nicht-verbaler Symbole«. In: Georg Friedrich (Hg.), Zeichen und Anzeichen
— Analysen und Prognosen des Sports, Hamburg: Czwalina, S. 23-44.

Gottlich, Udo (2001): »Zur Epistemologie der Cultural Studies in kulturwis-
senschaftlicher Absicht: Cultural Studies zwischen kritischer Sozialfor-
schung und Kulturwissenschaft«. In: Géttlich et al. 2001, S. 15-42.

Gottlich, Udo/Mikos, Lothar/Winter, Rainer (Hg.) (2001): Die Werkzeugkiste
der Cultural Studies. Perspektiven, Anschliisse und Interventionen, Bielefeld:
transcript.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1807/1986): Phéinomenologie des Geistes. In:
Werke 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | VOLKER SCHURMANN

Horning, Karl H./Winter, Rainer (Hg.) (1999): Widerspenstige Kulturen. Cultu-
ral Studies als Herausforderung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Huschka, Sabine (2003): »Reflexive Begegnungen: TanzBewegungen be-
schreiben«. In: Franke, Elk/Bannmiiller, Eva (Hg.), Asthetische Bildung,
0.0.: Afra, S. 71-91.

Jantzen, Wolfgang (1990): »Isolation«. In: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), Euro-
piische Enzyklopidie zu Philosophie und Wissenschaften, Bd. 2, Hamburg:
Meiner, S. 714-716.

Konersmann, Ralf (1996): »Aspekte der Kulturphilosophie«. In: Ralf Koners-
mann (Hg.), Kulturphilosophie, Leipzig: reclam 21998, S. 9-24.

Lindemann, Gesa (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen Kon-
struktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, Miinchen: Fink.

Marx, Karl (1859/1975): Zur Kritik der Politischen Okonomie. Vorwort. In: Werke
(MEW) 13, Berlin: Dietz, S. 7-11.

Marx, Karl (1867/1982): Das Kapital. Kritik der Politischen Okonomie. In: Werke
(MEW) 23, Berlin: Dietz.

Misch, Georg (1994): Der Aufbau der Logik auf dem Boden der Philosophie des Le-
bens. Gottinger Vorlesungen tiber Logik und Einleitung in die Theorie des Wis-
sens. Hg. v. Gudrun Kiihne-Bertram/Frithjof Rodi, Freiburg, Miinchen:
Alber.

Plessner, Helmuth (1928/1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin/New York: de
Gruyter.

Plessner, Helmuth (1931/1981): Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur
Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht. In: Gesammelte Schriften. Hg. v.
Giinter Dux u.a., Bd. V, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 135-234.

Plessner, Helmuth/Buytendijk, Frederik J.J. (1925/1982): »Die Deutung des
mimischen Ausdrucks. Ein Beitrag zur Lehre vom Bewufitsein des ande-
ren Ichs«. In: Gesammelte Schriften. Hg. v. Gunter Dux u.a., Bd. VII, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 67-129.

Rottgers, Kurt (2002): Kategorien der Sozialphilosophie, Magdeburg: Scriptum.

Riisen, Jorn (2004): »Sinnverlust und Transzendenz — Kultur und Kulturwis-
senschaft am Anfang des 21. Jahrhunderts«. In: Friedrich Jaeger/Jorn Rii-
sen (Hg.), Handbuch der Kulturwissenschaften. Band 3, Stuttgart/Weimar:
Metzler, S. 533-544.

Schiirmann, Volker (1999): Zur Struktur hermeneutischen Sprechens. Eine Be-
stimmung im Anschluf$ an Josef Konig, Freiburg, Miinchen: Alber.

Winter, Carsten (2001): »Kulturimperialismus und Kulturindustrie ade? Zur
Notwendigkeit einer Neuorientierung der Erforschung und Kritik von
Medienkultur in den Cultural Studies«. In: Gottlich et al. 2001, S. 283-322.

https://dolorg/10:14361/9783839402610-004 - am 14,02.2026, 16:01:49, https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402610-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

