
2. Subjektivierung: Sein oder Werden?

»Jeder ist der, dem er nicht entrinnen

kann.«

(Kudszus 2002: 48)

»Soziologisch betrachtet ist das Selbst kein dauerhaftes, vorgegebenes Wesen, das

von einer Situation zur nächsten fortschreitet, sondern ein dynamischer Prozeß,

etwas das in jeder neuen gesellschaftlichen Situation neu geschaffen wird.« (Berger

1971: 118, zit.n. Keller 2014: 83) Doch wer ist eigentlich dieses Selbst, das auch als

Subjekt bezeichnet wird?Mit den Begriffen Selbst, Subjekt und Subjektivierung gehen

in den unterschiedlichen historischen Epochen wie auch in verschiedenen wissen-

schaftlichen Disziplinen sich stetig verändernde Bedeutungen einher. Die Vorstel-

lung vom Selbst, vom Subjekt, wandelt sich immer wieder. Das Subjekt scheint also

nicht statisch zu sein. Ist es etwas, das ›ist‹ oder das ›wird‹? Passt sich das Subjekt

an historische Veränderungen an? Verändern sich die Denkweisen über das Sub-

jekt im Zuge von gesellschaftlichen Wandlungsprozessen? Oder wandelt sich das

Subjekt in sich so sehr, dass es regelmäßig neu konzipiert werden muss? Die Ant-

worten hierauf fallen je nachdem, welche Subjektkonzeption herangezogen wird,

unterschiedlich aus.

Das Subjekt ist ein komplexes Phänomen, ein komplexes Konzept, das lange

Zeit vor allem in der Philosophie diskutiert wurde. Mittlerweile wird das Subjekt

– und vor allem die Vorstellung von der Subjektivierung, dem Prozess, wie das

Subjekt entsteht – auch in vielen anderen Disziplinen erörtert. Das Auftauchen

des Subjektbegriffs und verschiedener Subjektivierungskonzeptionen in den So-

zialwissenschaften überrascht daher nicht. »Tatsächlich wohnt der Subjektbegriff

[mittlerweile, M.B.] nahezu allen theologischen, philosophischen, psychologi-

schen, soziologischen und literaturwissenschaftlichen Ansätzen inne.« (Zima

2000: 30) Jedoch wird er längst nicht überall ausdrücklich dargelegt. Vielfach wirkt

er implizit in theoretischen Ansätzen wie auch in empirischen Untersuchungen

– dies gilt auch für intersektionale Ansätze und Studien (vgl. Kap. 1). Durch die

Vielfalt an existierenden Begriffsdefinitionen und -konzepten des Subjekts ist es

jedoch nötig, die eigene Auslegung vom Subjekt bzw. die Subjektivierungstheorie

darzulegen, auf der die wissenschaftliche Arbeit basiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Im Folgenden gebe ich zunächst einen ersten Einblick in die Vielfalt der Sub-

jektivierungskonzeptionen und -debatten in den letzten Jahrhunderten (Kap. 2.1).

Dabei erhebe ich keinen Anspruch auf Vollständigkeit, es geht mir an dieser Stel-

le darum, die Vielschichtigkeit und die Bandbreite der Subjektivierungskonzepte

zu skizzieren, um zu veranschaulichen, wie sehr das Selbst bzw. die Vorstellung

vom Selbst stetigen Wandlungen ausgesetzt ist. Ausführliche(-re) und vollständi-

ge(-re) Überblicke über das Subjekt (und seine Tücken) finden sich bspw. bei Beer

(2016) und Zima (2000). Zu beachten ist dabei, dass es sich bei den Debatten um

das Subjekt um einen westlichen Diskurs handelt, der sich nicht ohne weiteres

auf andere Gesellschaften bzw. Gesellschaftskonzeptionen übertragen lässt. Dar-

an anschließend erläutere ich ausführlich Butlers Subjektivierungskonzept (Kap.

2.2), welches die Basis meines methodologischen Vorschlags zur Analyse komple-

xer Subjektivierungen bilden wird.

2.1 Das Subjekt in seiner Zeit: Wie kann es sein? Wer kann es werden?

Mit der Bezeichnung Subjekt sind zu verschiedenen historischen Zeiten und in un-

terschiedlichen Kulturen mannigfache Bedeutungen verbunden, die sich in stetem

Wandel befinden (vgl. Reichertz 2014: 102). »Subjekt ist, etymologisch betrachtet,

ein zweideutigesWort, das sowohl Zugrundeliegendes (hypokeímenon, subiectum)

als auch Unterworfenes (subiectus = untergeben) bedeutet, so daß in der Philo-

sophie beide Aspekte zum Tragen kommen, bisweilen sogar in demselben Dis-

kurs.« (Zima 2000: 3) Die doppelte Wortbedeutung des Begriffs wird dabei in un-

terschiedlichemMaße berücksichtigt: Während einige Ansätze hauptsächlich oder

sogar ausschließlich die Konnotation des ›Zugrundeliegenden‹ hervorheben, beto-

nen andereTheorien deutlich den Aspekt der ›Unterwerfung‹. Insbesondere zeitge-

nössischere Zugänge beziehen stärker beide Wortkonnotationen mit ein und kon-

zipieren damit die Ambivalenzen mit, die dem Subjektbegriff zugrunde liegen.1 So

schreibt Foucault beispielsweise, »[d]as Wort Subjekt hat einen zweifachen Sinn:

vermittels Kontrolle und Abhängigkeit jemandem unterworfen sein und durch Be-

wußtsein und Selbsterkenntnis seiner eigenen Identität verhaftet sein« (Foucault

1994a: 246).

Die konkrete Bedeutung dessen, was das Subjekt meint, zeigt sich erst im his-

torischen Verlauf durch Auslegungen, in denen epochenspezifisch signifikante Be-

1 »Dem Subjekt steht der BegriffObjekt gegenüber. Der lateinischen Bedeutung nach bezeich-

net Objekt das Entgegengeworfene […]. Das Objekt ist das Seiende, als und insofern es von

mir objiziert, das heißt vonmir vor-gestellt wird. […] Das Objektive bezeichnet das allgemein

Gültige, im Gegenzug zur subjektiv bedingten Auffassung.« (Schulz 1979: 239, Herv. i.O.) Mit

dem sichwandelnden Subjektbegriff vollzieht auch der Objektbegriff eine Veränderung und

wird fortan als Gegenstand schlechthin verstanden.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 85

grifflichkeiten wie »Person, Aktvollzieher, Geist, Bewußtsein, Selbstbewusstsein,

Ich, Selbstverhältnis, Existenz« debattiert werden (Schulz 1979: 237). Alltagssprach-

lich – wie auch teils in wissenschaftlichen Diskursen – wird das Subjekt zudem

häufig mit dem Individuum gleichgesetzt und als Ursprung aller Handlungen er-

achtet, die die soziale Welt strukturieren (vgl. Distelhorst 2009: 49).

Für die Philosophie ist die Auseinandersetzung mit dem Subjekt(-begriff) ein

zentrales Thema. Die in den unterschiedlichen historischen Epochen entwickelten

Subjektvorstellungen basieren z.T. auf Differenzen in den theoretischen Zugängen,

z.T. auf Weiterentwicklungen bisheriger Ansätze und verweisen auf kulturelle und

historische Veränderungen. Dabei changieren die Debatten zwischen der Frage,

ob das Subjekt mit einem genuinen Kern versehen ist, oder ob es gänzlich sozi-

al konstruiert wird. Es geht um das ›Sein‹ oder das ›Werden‹ des Subjekts. Wäh-

rend Anhänger*innen des seienden Subjekts Menschen als immer schon subjekti-

viert denken, die ihre Fähigkeiten zu denken und fühlen nur noch zu kultivieren

brauchen, konzipieren Anhänger*innen des werdenden Subjekts dieses als Work

in Progress. »Jedes konkrete Subjekt steht und entsteht [dann,M.B.] in Ordnungen

des Wissens, der Macht und der Selbstführung, die ihrerseits historisch spezifisch

sind.« (Saar 2013: 22) Das hat insbesondere Foucault herausgearbeitet, der sich –

indem er Objektivierungsformen untersucht hat, die den Menschen zum Subjekt

machen – mit der Geschichte der verschiedenen Formen der Subjektivierung der

Menschen in ihrer Kultur befasst hat (vgl. Foucault 2005: 240).

Historisch betrachtet hat sich die Beschäftigung mit der Idee des Subjekts und

den Möglichkeiten, wie dieses begriffen werden sollte, insbesondere in den letz-

ten Jahrhunderten intensiviert. Soeffner fasst dies pointiert zusammen, wenn er

schreibt: »Die Entwicklung des immer neue Metamorphosen durchlaufenden Hel-

den, des Subjekts, schreitet zunächst nur sehr langsam voran, bis sie imVerlauf der

letzten drei Jahrhunderte immer mehr beschleunigt. Tragisches und Komisches,

Heroisches und Pragmatisches, Außergewöhnliches und Banales wechseln in die-

ser Geschichte einander ab« (Soeffner 2014: 25). Die vielfältigen Subjekttheorien

bzw. Subjektvorstellungen in denen die verschiedenen Subjektkonzeptionen dar-

gestellt werden, sollten daher stets vor dem Hintergrund ihrer jeweiligen Epoche

und ihren (welt-)gesellschaftlichen Rahmenbedingungen erschlossen werden.2 In

ihnen spiegeln sich gesellschaftliche und/oder wissenschaftliche Debatten und sie

greifen bestimmte (wissenschaftliche) Diskurse ihrer Zeit auf und grenzen sich zu

2 In den folgenden Teilkapiteln erfolgt diese Einordnung lediglich schematisch und grob skiz-

ziert. Zentrale historische Ereignisse jedes Jahrhundertswerden kurz benannt unddienen als

Rahmung zur Einordnung der Subjektivierungsansätze. Interessant wäre es sicherlich, jeden

Ansatz vor seinem jeweiligen präzisen (historischen) Entstehungshintergrund einzuordnen.

Im Rahmen dieser Arbeit kann ein solch umfangreiches Unterfangen jedoch nicht erfolgen.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

anderen ab. Sie lassen sich gewissermaßen als Antworten auf politische und/oder

gesellschaftliche Herausforderungen ihrer jeweiligen Epoche denken.

Subjekt und Subjektivität sind damit allgemeine Begriffe, die ihre konkreten Be-

deutungen erst in der Auslegung des geschichtlichen Verlaufs erhalten (vgl. Schulz

1979: 237). Sie sind in die sozialen Verhältnisse ihrer Zeit eingelassen (vgl. Reichertz

2014: 106). Die jeweilige Gültigkeit und Reichweite subjekttheoretischer Zugänge

ist deshalb an die Subjektordnungen und -diskurse sowie an die Subjektivierungs-

praktiken und -formen der spezifischen historischen Konstellation gebunden.Die-

se werden insbesondere über Ausschlüsse produziert und sind permanenten Ge-

genbewegungen ausgesetzt, die zu diskontinuierlichen Transformationen der Sub-

jektordnungen führen können (vgl. Reckwitz 2006: 632). Subjektivierungskonzep-

te können daher nur so lange Gültigkeit für sich beanspruchen, wie sie konkre-

ten gesellschaftlichen Sinn und/oder Wandel und daraus entstehende neue oder

veränderte Subjektformen theoretisch zu fassen vermögen. Zudem kann auch zu

einem gegebenen historischen Zeitpunkt keineswegs von einer einheitlichen Sub-

jektvorstellung ausgegangen werden, es existieren i.d.R. unterschiedliche, z.T. ge-

gensätzliche und/oder konkurrierende Ansätze, die für sich einen gewissen Wahr-

heitsgehalt beanspruchen. Grundsätzlich gilt es, die Zugänge kritisch daraufhin

zu befragen, für welche Subjektformen eine Theorie greift bzw. welche Subjekti-

vierungspraktiken sich mit dieser erklären lassen und damit aufzeigen zu können,

wo die Grenzen der Theorie sind. Der nachfolgende Einblick in verschiedene Sub-

jektkonzeptionen beginnt mit dem 17. Jahrhundert. Frühere Subjektvorstellungen

finden sich z.B. bei Zima (vgl. 2000).3 Alle skizzierten Subjektkonzepte sind als ex-

emplarische Ansätze ihrer Zeit zu verstehen.Die Geschichte des Subjekts ließe sich

auch auf der Basis andererTheoretiker*innen umreißen. Es geht hier vornehmlich

darum, einen groben Rahmen zu zeichnen, innerhalb dessen sich die Subjektkon-

zeptionen bewegen.

2.1.1 Das 17. Jahrhundert: Das Subjekt zwischen Vernunft und Körper

Als Begründer dermoderneren Subjektvorstellung, die das Subjekt vornehmlich als

Ergebnis erkenntnistheoretischer Überlegungen konstituiert, gilt Descartes (vgl.

Zima 2000: 94ff.). Das Subjekt versteht er – seinem berühmten Ausspruch ›Ich

3 Zima beginnt seine Abhandlung über das Subjekt historisch noch deutlich vor Descartes und

weist darauf hin, dass in archaischen Gesellschaften die Einzelnen in kollektiv praktizierten

Mythen aufgehen, die von der Ähnlichkeit der Mitglieder leben – Durkheim beschreibt dies

als mechanische Solidarität (vgl. Durkheim 1992). Auch im Feudalismus denken, sprechen

und handeln die Einzelnen im kollektiven Kontext religiöser Gemeinschaften, Sippen oder

Gilden. Zimas Auffassung nach setzt erst die moderne Marktgesellschaft die Einzelnen frei

(vgl. Zima 2000: 4ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 87

denke, also bin ich‹ (ego cogito, ergo sum) folgend – als intellektuelles Prozessie-

ren, als freies und aktives Subjekt, als reflexives cogito, das aus seinem Verstand

heraus wahre Aussagen treffen kann. Erkenntnisse entstehen bei Descartes durch

den Verstand und das Denken. Den Körper erachtet er als nicht zum Subjekt gehö-

rend, als Außenwelt des Subjekts, demdie unsterbliche Seele innewohnt.Mit dieser

Trennung von Subjekt und Körper wird es Descartes möglich, das Subjekt als frei

und autonom zu denken, zugleich aber ein mechanistisches Körperbild beizube-

halten, das den religiösen Verhältnissen seiner Zeit entspricht (vgl. Beer 2016: 13).

Das Subjekt ist bei Descartes »vor allem durch seine Fähigkeit zu logischem Den-

ken gekennzeichnet, die es ihm ermöglicht, sich seiner eigenen Existenz und der

Existenz in der Welt zu widmen« (Distelhorst 2009: 49). Descartes entwickelt sei-

ne Subjektkonzeption in einer Zeit, die durch beginnende globale Handelsvernet-

zungen und die Ausbreitung von Kommunikationsmedien, wie Bücher und Zeit-

schriften, geprägt ist. Es entsteht eine bürgerliche Öffentlichkeit und die Idee eines

autonomen, vernunftbegabten Staatsbürgers, die in etwa mit Descartes Denken

übereinstimmt. Zudem wird eine staatliche Rechtsordnung entwickelt und bür-

gerliche Lebensstile sind zunehmend durch Privatheit und Individualisierung ge-

kennzeichnet. Zugleich ist das 17. Jahrhundert durch Religionskriege und daraus

resultierende Forderungen nach religiöser Toleranz und Demokratie geprägt (vgl.

Beer 2016: 7f., 161f.).

Für Spinoza hingegen stellt das Subjekt keineswegs ein vernunftbegabtes We-

sen dar, es erweist sich für ihn vielmehr als eine affektgetriebene Entität ohne

freien Willen, als ein Gegenstand der Naturwissenschaften, der einer logischen

Notwendigkeit unterliegt (vgl. ebd.: 176; Russel 1999: 580). Demgegenüber beto-

nen Hobbes und Locke die Relevanz des Körpers und der Objekte für die Erkennt-

nis: Ihrer Auffassung nach kann nichts ins Bewusstsein gelangen, das nicht zuvor

über die Sinne – und damit über den Körper – wahrgenommen wurde. Für Lo-

cke ist das Subjekt die Entität, die jegliche sinnesvermittelten Wahrnehmungsak-

te begleitet und auf Erfahrungen basiert, ein vernunftbegabtes Wesen (vgl. Beer

2016: 17, 167). Mit Hobbes und Locke »manifestiert[e] sich das durch Männlichkeit,

Geist und sprachlich durch die Farbe Weiß gekennzeichnete europäische Selbst-

bild« (Husmann-Kastein 2006: 52).

Insgesamt lässt sich das 17. Jahrhundert erkenntnistheoretisch als besonders

durch den cartesianischen Rationalismus und die Methode der Deduktion, aber

auch als von Weißen männlichen Vernunftsubjekten geprägt, beschreiben (vgl.

Beer 2016: 22; Husmann-Kastein 2006: 56). Die dominierenden Subjektkonzeptio-

nen des 17. Jahrhunderts changieren damit zwischen der Vorstellung, das Subjekt

erlange Erkenntnisse nur durch die Vernunft, und der Idee, Erkenntnisgewinn

erfolge über den Körper.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

2.1.2 Das 18. Jahrhundert: Das Subjekt zwischen Maschine,

Erziehung und Erfahrung

Das 18. Jahrhundert ist ein Jahrhundert, das insbesondere durch das Experiment

als Methode und durch ein induktives Vorgehen gekennzeichnet ist. Erklärende

Prinzipien werden nicht mehr deduktiv hergeleitet, sondern aus beobachteten Tat-

sachen (vgl. Cassirer 2007: 4ff.). Leitend für das 18. Jahrhundert ist zunächst die

von La Mettrie vertretene Auffassung, der Mensch sei eine Maschine. La Mettrie

verwirft die Idee des Menschen als mit einem freien Willen ausgestattet, er ent-

wirft den Menschen vielmehr »als biologisches Wesen, das zwar über mentale Ei-

genschaften verfügt, die aber keineswegs auf einen der materiellen Außenwelt ge-

genüberstehenden, immateriellen Verstand oder Geist verweisen« (Beer 2016: 27).

Damit knüpft er an Spinoza an.

Aufgegriffen wird dieser Ansatz von Helvétius, der den Geist als das Ergeb-

nis inkorporierter Empfindungen denkt – ein Gedanke, der bei Bourdieu im 20.

Jahrhundert zentral wird. Helvétius interessiert sich besonders dafür, wie die Un-

gleichheiten des Geistes entstehen und kommt zu dem Schluss, dass die unter-

schiedliche Erziehung und die Verortung in verschiedenen Ständen als Grund der

differenten Entwicklungen des Geistes erachtet werden muss. Er folgert entspre-

chend, dass die bestehende soziale Ungleichheit nur durch veränderte Erziehungs-

praktiken überwunden werden kann. »Die Legitimationslast für real existierende

soziale Ungleichheiten verschiebt sich damit ideengeschichtlich von der göttlich-

sanktioniertenOrdnung über die liberalistisch gedachte Leistungsgerechtigkeit […]

hin zu den gesellschaftlichen Verhältnissen sui generis.« (Ebd.: 30f.)

Damit ist Helvétius gewissermaßen ein ›Kind seiner Zeit‹: Im 18. Jahrhundert,

das auch als das Zeitalter der Aufklärung bezeichnet wird, löst sich die ständische

Gesellschaft weiter auf, die durch eine starre, als gottgegeben propagierte Sozial-

struktur geprägt ist (vgl.Mosse 2006: 28).4 Die Französische Revolution ermöglicht

die Entstehung von Rechtsubjekten, die aus der als göttlich imaginierten ständi-

schen Ordnung herausgelöst werden. Die moderne Wirtschaftstheorie des libe-

ralistischen, laissez-faire-orientierten Modells des homo oeconomicus wird ent-

wickelt, der Kapitalismus mit einer großen Anzahl an (Fabrik-)Arbeitern etabliert

und ein neues Verständnis von Erziehung und Kindheit ausgebildet.5 Mit diesen

4 Die bürgerliche Gesellschaft, die durch Leistungs- und Aufstiegsbestrebungen charakteri-

siert ist, tritt zunehmend an deren Stelle (vgl. Henecka 2006: 44). Jedoch bleibt die Macht

ganz überwiegend beim Adel.

5 Dem liegt eineAbwendung vonder BevormundungdurchdenAdel zugrunde.Dasmännliche

Bürgertum strebt danach, die eigenen Angelegenheiten selbst zu lenken. »Es ist das mit sich

selbst identische Subjekt, das in der Öffentlichkeit seine Interessenwahrnimmt.« (Beer 2016:

24)

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 89

einher geht die Entdeckung des Selbst und die Selbstreflexion, die sich auch in

literarischen Epochen spiegelt, wie bspw. dem ›Sturm und Drang‹.

Während für Fichte das Subjekt im Handeln existiert, spiegeln sich in Kants

Ansatz die skizzierten politischen und gesellschaftlichen Entwicklungen deutlich.

Kant interessiert sich für die subjektiven Bedingungen von Erkenntnis, die aus Er-

fahrungen heraus entstehen. Er setzt das Subjekt als stets existent voraus. Dabei

geht er davon aus, dass unsere Wahrnehmung von unserer individuellen Konstitu-

tion abhängig ist (vgl. Russel 1999: 720f.). Das Subjekt ist ein Sinneswesen, welches

zugleich intelligibel ist und über einen freien Willen verfügt. Sinnliche Erfahrun-

gen werden zudem erst durch Zeit und Raum möglich. Seiner Auffassung nach

entstehen Erkenntnisse, indemErfahrungen in unterordnende Prinzipien oder Be-

griffe gebracht werden, »die die mannigfaltigen Erfahrungsinhalte so aufeinander

beziehen, dass ein Erkenntnisurteil möglich wird« (Beer 2016: 33). In Bezug auf

das (moralische) Handeln der Subjekte formuliert Kant seinen kategorischen Im-

perativ: »Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip

einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne.« (Kant 1788/1993: 7, zit.n. Beer 2016:

198) Er setzt dabei Vernunft und Kultur mit Weißsein gleich, womit er in der vor-

herrschenden Logik seiner Zeit verbleibt (vgl. Husmann-Kastein 2006: 54). Mit der

Erklärung derMenschen- und Bürgerrechte (1789) geht ein formaler Ausschluss so-

wohl verschiedener Gruppen von Männern als auch aller Frauen von diesen einher

(vgl. Maihofer 2001: 120). Zugleich strebt die Wissenschaft danach, die Menschen

in hierarchisierte Rassen einzuteilen, die auf der bereits in der Renaissance und

dem 17. Jahrhundert gängigen Schwarz-Weiß-Unterteilung basiert.6 Im 18. Jahr-

hundert wird darüber hinaus die biologisch begründete Differenz der Geschlechter

etabliert, die als »Geschlechtscharaktere« bezeichnet werden (Hausen 2007: 173)7.

2.1.3 Das 19. Jahrhundert: Disziplinierte Subjekte

in kapitalistischer Gesellschaft

Am Übergang vom 18. ins 19. Jahrhundert entwickelt sich die Romantik, die zu-

nächst darauf drängt, über die Kunst das Individuelle und das Ästhetische aufzu-

werten und sich nicht dem Nützlichkeitsideal zu unterwerfen, das die Einzelnen

in einen mechanisierten und routinierten Lebenslauf zwängt (vgl. Beer 2016: 41f.;

Bourdieu 1999). Allerdings hält die Orientierung zum Individuellen nicht lange.

Der Fokus verschiebt sich auf die Suche nach Sicherheiten im (gesellschaftlichen)

6 Der moderne Rassismus entsteht und die rassistisch geprägte hierarchische Naturalisierung

von Schwarz –Weiblich – Materie gegenüberWeiß – Männlich – Geist als Ideal wird verbrei-

tet (vgl. Husmann-Kastein 2006: 53, 55f.; Mosse 2006: 28f.).

7 Sie geht mit der Vorstellung zweier qualitativ verschiedener psychischer und intellektueller

Konstitutionen und daraus abgeleiteter verbindlicher Normen einher (vgl. Maihofer 2001:

123f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

Kollektiv oder einer vernunftbasierten Republik. Das 19. Jahrhundert ist durch et-

liche Revolutionen geprägt. Die Märzrevolution von 1848/49 führt bspw. zu mehr

Pressefreiheit, der Bildung von politischen Vereinen und Interessensgruppen, ei-

ner Agrarreform und der Durchsetzung des Verfassungsprinzips. Zudem vollzieht

sich im 19. Jahrhundert die sog. industrielle Revolution, die zahlreiche technische

Neuerungen mit sich bringt, die Grundlagen der Wirtschaft verändert, tradierte

Herrschaftsmechanismen auflöst und diese durch kapitalistische Marktregularien

ersetzt (vgl. Ziegler 2009; Beer 2016: 44).8 Das Nützlichkeitsdenken, das alles auf

seine Verwertbarkeit hin betrachtet, und der Konkurrenzkampf dominieren.

Neben Feuerbach und Comte, die Kritik an der Religion üben,mit der zuvor die

soziale Ungleichheit legitimiert wurde, beschäftigt sich Marx mit den skizzierten

gesellschaftlichen Strukturen seiner Zeit, welche seines Erachtens die menschen-

unwürdigen Bedingungen erzeugen, unter denen die Arbeiter leben. Für Marx ver-

wirklicht der Mensch seine Fähigkeit zum freien Willen über die Arbeit. Er verge-

genständlicht sich in dieser, wird jedoch durch die industrielle Produktion davon

entfremdet. Seine Subjektivität wird durch objektive Strukturen und Dynamiken

konstituiert (vgl. Meißner 2010: 221). Damit greift die Gesellschaft auf das Subjekt

zu. »Das Subjekt ist zwar zur Aktivität befähigt, bedarf zur Realisierung dieser Be-

fähigung jedoch entgegenkommender gesellschaftlicher Verhältnisse«, es ist also

sowohl aktiv als auch passiv (Beer 2016: 53). Durch den Druck der kapitalistischen

Verhältnisse kann das Subjekt nur in eben jener Weise denken und handeln, wie es

dies tut. Appelle, sich individuell aus der Lage zu befreien, sind für Marx zwecklos,

es bedarf einer gesamtgesellschaftlichen Transformation. Erst in der Überwindung

der kapitalistischen Verhältnisse, die Marx als Entwicklung verschiedener ökono-

mischer Epochen denkt, bei denen sich die Produktivkräfte verändern, wird eine

klassenlose Gesellschaftmöglich (vgl.Marx/Engels 1848: 12f.).Das als frei und auto-

nom imaginierte Subjekt der Aufklärung ist damit obsolet. Es wird der subtil agie-

renden Herrschaftsform seiner Zeit unterworfen, wenn auch es zugleich aus reli-

giösen und gesellschaftlichen Institutionen und Denksystemen befreit wird (vgl.

Beer 2016: 67f.).

Erkenntnistheoretisch ist das 19. Jahrhundert das Jahrhundert der Naturwis-

senschaften. Die Naturwissenschaften, diemit ihren Entdeckungen und Erfindun-

gen die Industrialisierung vorantreiben, gewinnen an Bedeutung (vgl. Henecka

2006: 39ff.). Damit tragen sie zur wirtschaftlichen Steigerung des gesamtgesell-

schaftlichen Reichtums bei (vgl. Beer 2016: 46). Zugleich verliert die Philosophie an

Relevanz und mit der Entfaltung der Soziologie entsteht eine neue Wissenschaft,

8 Das Bürgertum, welches den überwiegenden Teil der Unternehmer der großen Industriebe-

triebe stellt, wird zur dominierenden gesellschaftlichenGruppe, der Adel verliert an Einfluss.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 91

die den Fokus auf den vergesellschafteten Menschen richtet.9 »Das 19. Jahrhundert

entdeckt die Gesellschaft.« (Ebd.: 46)

Durkheim, einer der Begründer der Soziologie, setzt eben dort an, indem er

neue Formen der sozialen Integration ins Zentrum seines Denkens rückt, die er

als mechanische Solidarität bezeichnet. Da die neue bürgerliche Gesellschaft eine

zunehmende Tendenz zur Atomisierung aufweist, beschäftigt er sich mit den Fol-

gen der veränderten Arbeitsteilung für die normative Integration der Gesellschaft

(vgl. Durkheim 1992). Das Subjekt ordnet er dem Kollektivbewusstsein unter. Zu

einem voll entwickelten Subjekt wird es erst innerhalb der Gesellschaft. Als Motor

für die gesellschaftliche Integration sieht Durkheim die Erziehung durch die staat-

lichen Schulen, welche gesellschaftliche Interessen vertreten sollen. Dabei erachtet

er den Geist der Disziplin, mit dem die Triebe des Subjekts begrenzt werden, den

Anschluss an die sozialen Gruppen Familie, Vaterland und Menschheit sowie die

Autonomie des Willens als zentral (vgl. Durkheim 1984: 72ff.). Bei Durkheim wird

das Subjekt als passiv imaginiert, »weil es von der Gesellschaft erst erhält, was es

zum Subjektsein im Sinne einer Persönlichkeitsentwicklung benötigt« (Beer 2016:

57). Es ist also durch diese geprägt, weshalb er davon ausgeht, dass das Subjekt

auch innerhalb seines jeweiligen Kontextes die Normen und Werte dieses Kontex-

tes übernimmt – so bspw. in der Schule. Zudem werden für ihn erst durch die

Unterordnung unter das Kollektiv stabile soziale Verhältnisse möglich, die im In-

teresse des Subjekts sind. Beers Auffassung zufolge findet Durkheim mit der Er-

ziehung einen neuen Modus, das Subjekt nach seiner Freisetzung aus religiösen

und staatlichen Machtstrukturen dennoch an die Gesellschaft zu binden: »Nicht

das gesellschaftliche Sein bestimmt bei Durkheim das Bewusstsein, sondern das

gesellschaftliche Geworden-Sein.« (Ebd.: 59) Zeitgleich gibt es im 19. Jahrhundert

in Deutschland bzw. dem damaligen Deutschen Reich –wie auch in anderen über-

wiegend europäischen Nationen – ein starkes Bestreben, Kolonien zu besitzen,

was zum Ende des Jahrhunderts auch umgesetzt wird. Die im 18. Jahrhundert eta-

blierten dichotomen Geschlechterkonstruktionen bleiben im 19. Jahrhundert rela-

tiv konstant und werden durch die Bildungspolitik noch vertieft (vgl. Hausen 2007:

178, 191).

2.1.4 Das 20. Jahrhundert: Kulturell produzierte Subjekte

In jüngerer Zeit, im 20. Jahrhundert, haben sich die Subjektkonzeptionen verviel-

facht und werden u.a. auch in den Sozialwissenschaften aufgegriffen, weiterent-

wickelt, neu konzipiert. Das 20. Jahrhundert ist zunächst durch den ersten Welt-

krieg, die Oktoberrevolution, die den ersten sozialistischen Staat nach sich zieht,

9 Die im 18. Jahrhundert entwickelte Idee, der Mensch könne durch die Gesellschaft geprägt

sein, wird im 19. Jahrhundert zum anerkannten Wissen.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

wie auch die Gründung derWeimarer Republik gekennzeichnet. Es folgen inhuma-

ne Ereignisse wie der Holocaust mit dem zweitenWeltkrieg und der Vietnamkrieg.

»Zwei Ereignisse, die kaum mit der Vorstellung eines starken, aktiven Subjekts in

Zusammenhang gesetzt werden können.« (Beer 2016: 71) Horkheimer und Adorno

betrachten das Subjekt vor dem Hintergrund der historischen Situation entspre-

chend auch als Resultat vonDisziplinierungs- und Selbstdisziplinierungsprozessen

(vgl. Bürger 1998: 17).

Nach dem zweiten Weltkrieg ist das 20. Jahrhundert durch Demokratisie-

rungsbestrebungen, Europäisierung und die Idee geprägt, die Wirtschaft zum

Wohl der Allgemeinheit zu steuern. Bereits in den Anfängen des 20. Jahrhunderts

wird der Rundfunk breit eingeführt, später folgt das Fernsehen. Die sogenannten

68er-Bewegungen entstehen. Sie erreichen eine kulturelle Liberalisierung im

Hinblick auf die Geschlechterrollen, Sexualität an sich und Homosexualität. In

den 1980er Jahren nimmt die wirtschaftliche Liberalisierung zu, es entwickelt sich

das, was unter dem modernen Globalisierungsbegriff gefasst wird: »Das Subjekt

wurde, überspitzt formuliert, den internationalen Märkten ausgeliefert und damit

anonymen Mechanismen, auf die es keinen Einfluss hat.« (Beer 2016: 72) Mit dem

Zusammenbruch der Sowjetunion endet der sogenannte Kalte Krieg.

In etwa parallel dazu beginnen auch Theoretiker*innen des Strukturalismus

und des Poststrukturalismus sich kritisch mit dem Subjekt und Subjekttheorien

auseinanderzusetzen. Seit den 1970er Jahren hat die Konzeption des autonomen

Subjekts gänzlich ihre Selbstverständlichkeit verloren. Die ontologischen Konzep-

tionen der vergangenen Jahrhunderte werden zu relational orientierten Ansätzen

weiterentwickelt. Subjektansätze beschäftigen sich zunehmend mit der Frage da-

nach, wie Subjekte erzeugt, wie sie produziert werden (vgl. Saar 2013: 17). Dabei

zeichnen sich insbesondere zwei Strömungen ab: poststrukturalistische Positio-

nen, die davon ausgehen, dass das Subjekt niemals existiert hat und postmoderne

Auffassungen, die argumentieren, dass das Subjekt seine einstige Integrität heute

verloren hat (vgl. Butler 1993: 47). Das Subjekt wird als fragiles Gebilde imaginiert

und dezentriert, indem beideWortbedeutungen, sowohl das Zugrundeliegende als

auch das Unterworfene, berücksichtigt werden. Es wird nicht mehr einfach als

vorhanden, sondern als permanente kulturelle Produktion gedacht. Und es wird

nicht mehr als Eigenschaft einer Substanz verstanden, sondern als ein praktischer

Modus, in dem Menschen miteinander sind (vgl. Müller 2013: 61). Verfolgt wird

dieser Zugang zum Subjekt von Theoretiker*innen, die sich mit Subjektivierung

als Produkt von Machtkonstellationen und Ideologien befassen. Hier sind beson-

ders Foucault (1993; Foucault 1994a), Deleuze (2007) und Derrida (1976) zu nennen,

aber auch Althusser (1977), Butler (2001) und – aus einer anderen Richtung kom-

mend – Bourdieu und Passeron (1973). Zum Ende des 20. Jahrhunderts entwickeln

sich Computer- und Internettechnologien rasant. Diese vielfältigen neuen Medi-

en verändern das Verhalten der Menschen und die Praxis, wie sozialer Austausch

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 93

erfolgt. »Die Subjekte sind jetzt nicht mehr nur Empfänger von Informationen,

sondern können diese selbst bzw. interaktiv mitgestalten – was die Hoffnungen

auf einen umfassenden Demokratisierungsprozess nährt.« (Beer 2016: 75) Haber-

mas vollzieht vor diesemHintergrund eine Abkehr von der Subjektphilosophie und

wendet sich dem Paradigma intersubjektiver Kommunikation zu (vgl. Habermas

2011a; Habermas 2011b; Bürger 1998: 19).

In den Auseinandersetzungen mit dem Subjekt-Begriff im 20. Jahrhundert

liegt der Fokus damit stärker auf den kulturellen Formen, die Individuen in ihren

jeweiligen historischen Kontexten prägen (vgl. Reckwitz 2008a: 15). Kulturelles

Wissen, aber auch die Folgen von historischen Ereignissen, werden zunehmend

mitgedacht. So setzt sich Spivak im Kontext Postkolonialer Theorien mit dem

Subjekt auseinander (vgl. Kniffki/Zifonun 2014: 211), Simmel und Mead entwickeln

einen relationalen Subjektbegriff (vgl. Wagner 2006: 173) und Goffman betont die

Historizität des Subjekts (vgl. Bosančić 2013: 190). Während systemtheoretische

Ansätze das Subjekt als eine alteuropäische funktionale Semantik denken, wird

in der Diskurstheorie die Macht der sprachlichen Formierung jeglicher Selbst-

und Weltverhältnisse diskutiert (vgl. Keller 2005, zit.n. Poferl/Schröer 2014: 3).

Die Akteur-Netzwerk-Theorie löst die Subjektivität auf und richtet ihren Fokus

stattdessen auf Mensch-Artefakte-Verknüpfungen und Feministische Ansätze dis-

kutieren das Verhältnis von Subjektivität zu Differenz, Identität, Normativität und

Performativität, um nur einige neuere Debatten zu nennen (vgl. Poferl/Schröer

2014: 3f.).

2.1.5 Das Subjekt in der Gegenwart: Subjekte 2.0

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts haben sich die Debatten um das Subjekt auch au-

ßerhalb der Philosophie fest verankert. Zwar wird der Begriff des Subjekts erst seit

relativ kurzer Zeit in den Sozial- und Kulturwissenschaften benutzt – hier wurde

stärker der Identitätsbegriff verwendet – die Debatten sind jedoch bereits viel-

schichtig und zunehmend unübersichtlich (vgl. Knoblauch 2014: 37). Dabei zeich-

nen sich weniger völlig neue Konzeptionen der Subjekt-Vorstellungen ab, vielmehr

liegt der Fokus gegenwärtig verstärkt auf der empirischen Untersuchung dieser.

Insbesondere die Diskrepanz zwischen den theoretisch erarbeiteten Erkenntnis-

sen, »dass Menschen durch machtvolle diskursive, kulturelle, sprachliche, disposi-

tive und gouvernementale Ordnungen subjektiviert werden, das heißt diesen Sym-

bolsystemen –mehr oder weniger – ›unterworfen‹ werden« und den überwiegend

fehlenden empirischen Arbeiten, die untersuchen, »inwiefern sich diese implizit

als machtvoll gedachte Wirkungen auf der Ebene von tatsächlich lebenden, han-

delnden und verkörperten Menschen untersuchen und erfassen lassen« (Bosančić

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

2016: 96, Herv. i.O.), trägt zu einer gegenwärtigen Konjunktur der Subjektivie-

rungsforschung in den Sozialwissenschaften bei.10

Viele zeitgenössische Autor*innen, die sich mit dem Thema Subjekt befassen,

beziehen sich auf Foucaults Subjektivierungsansatz (vgl. z.B. Foucault 1993; Fou-

cault 1994a). Dies dürfte dem früheren Erscheinen seiner Werke und seiner größe-

ren Popularität gegenüber Butlers ebenfalls zentralem Werk zuzuschreiben sein,

die zunächst durch ihre gendertheoretischen Überlegungen bekannt wurde und in

den letzten Jahren zunehmend auch durch ihre Ansätze zu Prekarisierung disku-

tiert wird (vgl. Butler 2016; Butler 2010; Butler/Athanasiou 2014). Für Reichertz ist

die neuere Debatte um die Eigenschaften und Besonderheiten des Subjekts ins-

besondere durch die Werke von Luhmann, Bourdieu und Foucault entstanden. Er

sieht die Arbeiten von Weber und Simmel wie auch Husserl und Schütz zwar als

relevant für die neuere Debatte um das Subjekt, jedoch verortet er die Veränderung

des Fokus von der Struktur zum Subjekt in der phänomenologisch ausgerichteten

Wissenssoziologie und im Aufstieg der qualitativen Sozialforschung (vgl. Reichertz

2014: 97).

Insgesamt lässt sich gegenwärtig nicht von einer einheitlichen subjekttheo-

retischen Grundlage sprechen. Verschiedene Strömungen der Sozialwissenschaf-

ten und Soziologie rekurrieren auf sehr unterschiedliche Subjektvorstellungen, die

sich in theoretischer und empirischer Perspektive häufig auch noch zusätzlich un-

terscheiden (vgl. Reichertz 2014: 101). Die hermeneutische Wissenssoziologie, die

eine Fortführung und Weiterentwicklung des interpretativen Paradigmas ist, er-

achtet beispielsweise die sozialen Strukturen als subjektbildend, ihr Ansatz ba-

siert jedoch auf keinem einheitlichen Subjektverständnis (vgl. Schröer 2014; Po-

ferl/Schröer 2014). In der (wissenssoziologisch orientierten) qualitativen Sozialfor-

schung gilt das Subjekt als abhängig von Zeit und Kultur und wird in Relation

zur Gruppe gedacht, wodurch ihm ein sozialer Ursprung zugeschrieben wird (vgl.

Reichertz 2014: 101).11 Die wissenssoziologische Diskursforschung erachtet Sub-

jektpositionen als sozial erzeugte Identitäten, die in kommunikativen Praktiken

10 Zwar existieren bereits erste empirische Arbeiten, die sich damit beschäftigen, wie Subjekti-

vierungspraktiken und -formen in die konkreten Alltagspraktiken eingelassen sind, in denen

Subjekte produziert, trainiert und stabilisiert werden. Verglichen mit der Vielzahl empiri-

scher Studien in anderen sozial- und kulturwissenschaftlichen Bereichen, existiert jedoch

nur eine geringe Anzahl an Publikationen.

11 In der Empirie werden jedoch meist der subjektive Sinn wie auch subjektive Sichtweisen re-

konstruiert, »vor allem geht es immer wieder um das kommunikative Handeln dieser empi-

rischen Subjekte, wie sie Leben vorfinden, wahrnehmen und deuten, wie sie ihr Leben (kom-

munikativ) ändern, und wie sieWelt und die Anderen (mit-)gestalten« (Reichertz 2014: 101).

Die Aufmerksamkeit richtet sich insbesondere »auf die Lebensformen, die Ausdrucksweisen,

Deutungsleistungen und Aneignungspraktiken dieser empirischen Subjekte« (ebd.). Zu kurz

kommt dabei die Vorstellung, was ein Subjekt ausmacht.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 95

und Konstruktionen entstehen (vgl. Bosančić 2013: 186, 191). Im Sozialkonstrukti-

vismus sind Subjekte die Grundlage der Kommunikation, welche die Basis der Ge-

sellschaftsbildung ist (vgl. Knoblauch 2014: 39). Für die Praxeologie erfolgt die Sub-

jektivierung durch soziale Praktiken in Form von Anforderungen, Normen, Sinn-

mustern etc. (vgl. Schmidt 2013).12

(Empirisch) Untersucht werden gegenwärtig vor allem Subjektivierungsprakti-

ken. Butler vollzieht dies beispielsweise für das Geschlecht (vgl. Butler 1997; Butler

2003a), Reckwitz beschreibt u.a. Subjektivierungspraktiken, die über Erwerbsar-

beit vollzogen werden13 (vgl. Reckwitz 2006) und in dem von Gelhard et al. her-

ausgegebenen Band zu Techniken der Subjektivierung finden sich u.a. Beiträge

zu Subjektivierung in der Rechtsprechung (vgl. Hackler 2013), in Prüfungen (vgl.

Meyer-Drawe 2013; Kaminski 2013), als Körpererfahrung (vgl. Murard 2013) oder

in der Obdachlosigkeit (vgl. Girola 2013). Geimer und Amling untersuchen mit-

tels einer rekonstruktiven Subjektivierungsanalyse Subjektnormen und Habitus,

die sie zu Typen verdichten (vgl. Geimer/Amling 2019). Rose bezeichnet deshalb

die Gegenwart als eine Phase »der Konzeption von Ansätzen dezidierter empirisch

arbeitender Subjektivierungsforschung« (Rose 2019: 67).

In Teilen der Wissenschaft wird das Subjekt demzufolge gegenwärtig analy-

siert, indem nach den spezifischen kulturellen Form gefragt wird, »welche die Ein-

zelnen in einem bestimmten historischen und sozialen Kontext annehmen, um zu

einem vollwertigen, kompetenten, vorbildlichen Wesen zu werden, nach dem Pro-

zess der ›Subjektivierung‹ oder ›Subjektivation‹, in dem das Subjekt unter spezifi-

schen sozial-kulturellen Bedingungen zu einem solchen ›gemacht‹ wird« (Reckwitz

12 Schmidt weist darauf hin, dass es sich bei sozialen Praktiken um öffentliche Akte handelt,

die an bestimmte Umstände, Orte, Kontexte undmaterielle Rahmungen gebunden sind und

sich überwiegend als Gewohntes und Selbstverständliches vollziehen. »In sozialen Praktiken

spielen körperliche Performanzen und Routinen, ein gemeinsam geteiltes praktisches Wis-

sen und die beteiligten Artefakte eine wichtige Rolle. […] Soziale Praktiken sind durch eine

sich immer wieder aufs Neue bildende Regelmäßigkeit gekennzeichnet.« (Schmidt 2012: 10)

13 Reckwitz interessiert sich dafür, welche Subjektkulturen die Moderne hervorgebracht hat.

Sein Fokus liegt auf den kulturellen Kriterien der Subjekthaftigkeit, die sich jeder Einzelne

antrainiert. Er kann zeigen, dass die bürgerliche Moderne des 18. und 19. Jahrhunderts ver-

sucht, in Abgrenzung zur aristokratischen Kultur, die als abhängig von den proletarischen

und kolonialisierten Subjekten betrachtet wird, ein moralisiertes, souveränes und respekta-

bles Subjekt verbindlich zu machen. Für die Postmoderne ab den 1980er Jahren konstatiert

er eine kreativ-konsumtorische Subjektivität. Die dominanten Subjekte sind gegenwärtig

marktorientiert und grenzen sich einerseits gegen »das konformistisch-regelorientierte, an-

dererseits das expressionslos-handlungsunfähige,mithin das rigide und das depressive Sub-

jekt« ab (Reckwitz 2006: 635). Deutlich wird in seiner Arbeit, dass die »diskontinuierlichen

Transformationen der Subjektordnungen«, wie er schreibt, erst verstehbar werden, wenn die

»minoritären kulturellen Gegenbewegungen der Moderne« betrachtet werden, »welche je-

weils versuchen, einen ›neuen Menschen‹ zu imaginieren« (ebd.: 17).

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

2008a: 9f.; vgl. auch Wiede 2014: 1).14 Subjektivierung wird dabei als Ensemble von

Kräften gedacht, die auf die Einzelnen wirken und bewirken, dass diese sich in

einer spezifischen Weise selbst begreifen15 (vgl. Bröckling 2012: 131), als einerseits

durch Unterwerfung unter Regeln und andererseits durch Praktiken der Selbst-

führung charakterisiert, als Prozess, in dem Individuen sich in Wissens-, Macht-

und Selbstpraktiken als Subjekt zu verstehen lernen (vgl. Ricken 2013b: 32f.). Das

Subjekt wird nicht mehr als unabhängig von seinen äußeren Bedingungen konzi-

piert, sondern »über die äußeren, öffentlichen und beobachtbaren Bedingungen

seiner fortlaufenden soziokulturellen und soziomateriellen Produktion analytisch

erschlossen«, insbesondere über »Sprachspiele, symbolische Ordnungen, Selbst-

techniken, Diskurse und Praktiken« (Schmidt 2013: 93). Subjektivierung wird da-

her als ein Prozess beschrieben, an dem alltägliche Praktiken, Verhaltensweisen,

Gesten, Haltungen, Körperbewegungen, Kommunikationsformen sowie medizini-

sche und psychologische Diskurse u. ä. beteiligt sind (vgl. ebd.), »ohne dass al-

lerdings ein systematischer, methodisch-methodologisch elaborierter Ansatz zur

empirischen Analyse der alltäglichen Aneignungs- und Aushandlungspraxis aus-

gearbeitet wurde« (Geimer/Amling 2019: 23). Damit liegen die Ansätze im Trend

ihrer Zeit, sie spiegeln die gegenwärtigen gesellschaftlichen Pluralisierungen und

Ausdifferenzierungen, die bereits im letzten Jahrhundert zunehmend relevant ge-

worden sind und seitdem an Dynamik noch hinzugewonnen haben.

2.1.6 Das Subjekt in seiner Zeit: Vom ›Sein‹ zum ›Werden‹

Mit der Subjektauffassung der Frühen Moderne, die das Subjekt in verschiede-

nen Varianten der Grundvorstellung eines autonomen Subjekts konzipiert, ist die

Vorstellung verbunden, das Subjekt sei eine irreduzible Instanz der Reflexion, des

Handelns und des Ausdrucks,welches seine Grundlage nicht in äußeren Bedingun-

gen, sondern in sich selbst findet. »Das klassische Subjekt ist als Ich eine sich sel-

ber transparente, selbstbestimmte Instanz des Erkennens und des – moralischen,

interessengeleiteten oder kreativen –Handelns.« (Reckwitz 2008a: 12) Im Kern be-

sitzt es mentale und geistige Qualitäten, die den Ort seiner Rationalität markie-

ren und esmit universalen, allgemeingültigen Eigenschaften ausstatten (vgl. ebd.).

14 Auf Foucault Bezug nehmend schreibt Reckwitz dazu weiter: »Das Subjekt ist weder eine

Transzendentalie mit Eigenschaften, die ihm a priori, d.h. vor aller Erfahrung, zukommen,

noch lässt es sich in seiner mentalen Struktur unabhängig vom kulturellen Kontext zum Ob-

jekt empirischer Forschung machen.« (Reckwitz 2008a: 13)

15 Für Bröckling ist mit der Form, sich selbst zu begreifen, auch »ein spezifisches Verhältnis zu

sich selbst zu pflegen und sich in spezifischer Weise selbst zu modellieren und zu optimie-

ren« verbunden (Bröckling 2012: 131). Die Facette der Selbstoptimierung in der Subjektivie-

rung wird jedoch nicht allgemein geteilt.

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Subjektivierung: Sein oder Werden? 97

Diese Subjekt-Vorstellung der Autonomie basiert insbesondere auf drei philosophi-

schen Zugängen: 1. Descartes’ Modell des Ich als reflexives cogito und dem deut-

schen Idealismus von Kant, Fichte und Schelling, die das Subjekt als Zugrundelie-

gendes denken, als Quellgrund der Wahrheit, als rational und mit einem Wesens-

kern ausgestattet; 2. Hobbes und Lockes vertragstheoretischem Individualismus,

bei dem die Gesellschaft als Produkt der eigeninteressierten Individuen betrachtet

wird; 3. dem Subjekt der Romantik, das als Selbst mit expressivem Kern der Selbst-

verwirklichung konzipiert ist (vgl. Reckwitz 2008a: 11f.; Zima 2000: 3f.; Wiede 2014:

1).

Für die Moderne ab dem Ende des 17. Jahrhunderts, die Reckwitz als hetero-

genen Komplex sozialer Praktiken und Diskurse Westeuropas und Nordamerikas

beschreibt, ist es kennzeichnend, dass diese Praktiken und Diskurse »spezifische

kulturelle Formen produzieren, denen entsprechend sich der Einzelne als ›Subjekt‹,

das heißt als rationale, reflexive, sozial orientierte, moralische, expressive, grenz-

überschreitende, begehrende etc. Instanz zu modellieren hat und modelliert wird«

(Reckwitz 2006: 10, Herv. i.O.). Das Subjekt kann damit als eine Art Katalog kul-

tureller Formen beschrieben werden, die definieren, was unter einem vollwerti-

gen Subjekt zu verstehen ist (vgl. ebd.). Zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert

betonen die verbreiteten Subjektvorstellungen somit die Begriffskonnotation des

Zugrundeliegenden und imaginieren das Subjekt als Träger eines Emanzipations-

prozesses. »Die Moderne produziert [jedoch, M.B.] keine eindeutige, homogene

Subjektstruktur, sie liefert vielmehr ein Feld der Auseinandersetzung um kultu-

relle Differenzen bezüglich dessen, was das Subjekt ist und wie es sich formen

kann«, schreibt Reckwitz, »[k]ennzeichnend für die Moderne ist gerade, dass sie

dem Subjekt keine definitive Form gibt, sondern diese sich als ein Kontingenzpro-

blem, eine offene Frage auftut, auf die unterschiedliche, immer wieder neue und

andere kulturelle Antworten geliefert und in die Tat umgesetzt werden« (Reckwitz

2006: 14). Dies führt zu einem Wandel in der Auffassung des Subjekts ab Mitte

des 20. Jahrhunderts: der Aspekt der Unterwerfung rückt seitdem stärker in den

Fokus.

Gegenwärtig interessieren sich Subjektheoretiker*innen neben historischen

Faktoren und Bedingungen, durch die Einzelne zu gesellschaftlich akzeptierten

und handlungsfähigen Subjekten werden, dafür, wie Subjekte im Gefüge sozialer

und kultureller Dispositionen produziert werden und sich selbst produzieren

(vgl. Wiede 2014: 1). In jüngerer Zeit werden dementsprechend weniger die

Charakteristika des Subjekts an sich debattiert, der Fokus liegt stärker auf den

Subjektivierungsprozessen, -formen und -praktiken. Dabei geht es besonders um

die Frage, »ob die Menschen eigenständige Subjekte sind, die zumindest idealiter

das tun (können), was sie im Sinn haben, oder ob sie das wollen, was sie aufgrund

von sozialen, biologischen oder chemischen Prozessen und sozialen Strukturen

wollen müssen« (Reichertz 2014: 96). In Bezug auf die empirische Untersuchung

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Komplexen Subjektivierungen auf der Spur

von Subjektformen, Subjektivierungsprozessen und -praktiken etc. existieren

bislang nur wenige methodologische Anhaltspunkte, wie diese untersucht werden

können.

Die hier lediglich grob skizzierte Geschichte des Subjekts zeigt bereits deut-

lich, dass sich Bergers Beschreibung des Selbst bestätigt, das »kein dauerhaftes,

vorgegebenes Wesen [ist, M.B.], das von einer Situation zur nächsten fortschrei-

tet, sondern ein dynamischer Prozeß« (Berger 1971: 118, zit.n. Keller 2014: 83). Das

Subjekt ist nicht statisch, es vollzieht fortlaufend eine Art Gestaltwandel. Daher

lässt sich schwer beschreiben, wer es ist. Ihm fehlt gewissermaßen die innere Sub-

stanz. Seine imaginierte Seinsweise ist abhängig vom jeweiligen historischen Kon-

text. GesellschaftlicheWandlungsprozesse und Veränderungen in den Denkweisen

entstehen parallel, was wiederum zu sich stetig ändernden Konzeptionsweisen des

Subjekts über die Epochen führt. Wie das Subjekt sein kann bzw. wer es werden

kann, hängt von den jeweiligen Denkbewegungen der Subjekttheoretiker*innen

ab, die wiederum in ihrer konkreten historischen Zeit verhaftet sind.

Für eine Arbeit, die sich mit komplexen Subjektivierungen in der Gegenwart

beschäftigt, empfiehlt es sich demzufolge, auf einen zeitgemäßen Subjektivie-

rungsansatz zurückzugreifen.16 Im Folgenden wird der zeitgenössische Subjekti-

vierungsansatz von Judith Butler vorgestellt, der die theoretische Grundlage für

den im fünften Kapitel entfalteten methodologischen Vorschlag zur Untersuchung

komplexer Subjektivierungen bildet.

2.2 Judith Butler: Intelligible Subjekte

Mit den Arbeiten von Judith Butler liegt eine Subjektkonzeption vor, die lange tra-

dierte Grundannahmen der Philosophie überdenkt (vgl. Bublitz 2002: 7). Mitte der

1950er Jahre im US-amerikanischen Bundesstaat Ohio in eine jüdische Familie ge-

boren, beginnt Butler in den 1980er Jahren – vor demHintergrund der Debatten in

der US-amerikanischen Frauenbewegung um die rechtliche Gleichstellung und die

Kriminalisierung von Gewalt gegen Frauen, der Auseinandersetzungen innerhalb

der Bewegung und der AIDS-Krise – ihre Ansätze zu formulieren (vgl. Redecker

2011: 23ff.). Erste Berührungen mit der Philosophie erfolgen bereits in Butlers Ju-

gend (vgl. Butler 2009: 375).17

16 Es wäre ebenfalls möglich, mit einem historischen Ansatz zu arbeiten. Unter Berücksichti-

gung der beschriebenen Relevanz der jeweiligen gesellschaftlich-historischen Situation für

das Entstehen einer Subjekttheorie, kann auch auf sogenannte Klassiker zurückgegriffen

werden. Meines Erachtens bedarf es dafür allerdings zwingend einer Reflexion des Entste-

hungskontextes dieser Theorie und einer Diskussion ihrer Übertragbarkeit in die Gegenwart.

17 »Als junger Mensch kam ich auf die Philosophie, weil ich in ihr eine Form sah, die Frage zu

stellen, wie man leben sollte, und ich nahm die Vorstellung ernst, das Lesen philosophi-

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013 - am 14.02.2026, 14:24:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454527-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

