Johanna Hodde

EIN BILD UND
SEIN DOPPELGANGER

Zur Medialitat der Narziss-Darstellung
von Caravaggio



https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johanna Hodde
Ein Bild und sein Doppelginger

Image | Band 220

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johanna Hodde (Dr. phil.) lehrt an der BSP Business & Law School am Campus Ham-
burg Kultur- und Medienpsychologie und ist als Kunstcoach im Feld der dsthetischen
Bildung und psychologischen Beratung titig. Als Kunst- und Kulturwissenschaftle-
rin liegen ihre Forschungsschwerpunkte in morphologischen Wirkungsanalysen von
Kunstwerken, tiefenpsychologischer Medienforschung und psychologischen Untersu-
chungen von Alltagspraktiken der Gegenwartskultur.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johanna Hodde

Ein Bild und sein Doppelganger

Zur Medialitat der Narziss-Darstellung von Caravaggio

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Dissertation wurde von der Humanwissenschaftlichen Fakultit der Universitit
zu Koln am 22.02.2022 (Tag der miindlichen Priiffung) angenommen.

Gutachter: Prof. Dr. Herbert Fitzek, Prof. Dr. Jiirgen Zirfas

The EOSC Future project is co-funded by the European Union Hori-
- zon Programme call INFRAEOSC-03-2020, Grant Agreement number

101017536

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch das Projekt EOSC Future.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Li-
zenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Verviel-
filtigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir beliebige Zwecke,
auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fir Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B.
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2022 im transcript Verlag, Bielefeld
© Johanna Hodde

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Umschlagabbildung: Caravaggio, »Narcissus«. Gallerie Nazionali di Arte Antica, Roma
(MiC) - Bibliotheca Hertziana, Istituto Max Planck per la storia dell'arte/Enrico
Fontolan

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-6515-4

PDF-ISBN 978-3-8394-6515-8

https://doi.org/10.14361/9783839465158

Buchreihen-ISSN: 2365-1806

Buchreihen-eISSN: 2702-9557

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

EINflRrUNg ... 13
FOrSCRUNGSINTEIESSE ...ttt e 16
Fokus der UntersuChung ..........eoiirnnitiii e e e e 16
AUTDAU dEF STUIE ... eee et 18
I.  Gegenstandsbestimmung und Fragestellung ...........................ooiiiiiinL.. 2
1. Phanomene der Bildrezeption ........coveiieiiiiii i e 22
1.1 (K)ein Caravaggio? Eine kurze Geschichte der Werkzuschreibung................... 22
1.2 EinBild und tausend Fragen ..........ooviiiiiiiiiiiiii e 25
1.3 Hinschauen und Wegblenden: Ein Bild zwischen Ideal und Wirklichkeit ............. 29
2. »Inbegriffe« des Narziss: Bild (Caravaggio) und Text (Ovid) ..........ccoevveiininninne.n. 31
2.1 Die paradigmatische Stellung des Textes (Ovid)...........ccoeviiniiiiniinninnnns 32
2.1 Der Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid ........................... 32
212 Eine kleine Rezeptionsgeschichte des Narziss-Mythos..................... 35
2.2 Die paradigmatische Stellung des Bildes als »Inbegriff« des Narziss ............... 36
2.21  Varianz der Bildrezeption im Spiegel der Deutungsbreite des Mythos....... 37
2.2.2  Fragen der Medialitat in der Auslegung des Mythos (Bild und Text).......... 39
3. Untersuchungsperspektiven auf den Gegenstand .............ccooviiiviiiiiiiiiiinnnnnn, 42
ST Der KUNSHIE ..t e 45
3.1 Erkldrungsansétze des Kunstwerks iber Biographie

und Intention des KUnStlers. .......cooeeeneiiie e 45
3.1.2  Die »Caravaggiovitac. ....oueeeere i e 48
3.1.3  Ein »caravaggesker« Narziss ........oeeiueeeeeiiiieiiiiie i eiaaen 51
3.2 Der ZeitKONTEXt . .v ettt e 54

3.2.1  Der (stil- und kultur-)geschichtliche Ansatz zur Erklarung
€iNeS KUNSTWEIKS ...ttt b4
3.2.2  Caravaggio, ein Kiinstler des Barock ..............cooviiiiiiiiinnann... 57
3.2.3  Ein »barocker« Narziss.........oovueeviiiiiiiiiiiiiiiiceaieenaens 66
3.2.4  Ein »moderner« Narziss?.........coeeiuiiiiieneiiiiii e, 69
3.2.5  Der »zeitlose« Narziss. Konstruktionsziige eines Bildes ................... 13
3.3 Dieliterarische QUelle .......ooueeniii e 77

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3.1  Der ikonographisch-ikonologische Erklarungsansatz ...................... 77

3.3.2  Das Narziss-Bild in der Auslegung des Narziss-Mythos nach Ovid .......... 80
Fragestellung und Vorstellung des Untersuchungsrahmens ............cccovvvvvveeennnn. 85
41  Bildwirkungsanalyse (Teil ll) und Bildreflexionen (Teil IV)

im Verhaltnis zueinander.........oouviinieii e 88

411 Das>Sujet« der Narziss-Darstellung..........cceeeviniieiiiieiiiinnnn, 88

4.1.2  Das>Subjektc der Untersuchung.........oooeueeiiiiieiiiiie i 89
4.2 BildwirkungsanalySe .. ........evieeniieeiii s 89

427 Fragestellung .....ooeereeiiie i 90

4.2.2  Bildwirkung als Verlaufsgestalt ...........cooiiiiiiiiii 91

4.2.3  Bildwirkung als Bewegung zwischen Bild und Betrachter.................... 91
4.3  Gegenstandshestimmung und Untersuchungsparadigmen ......................... 93

4.3.1  Das apersonale Paradigma: Eine iberindividuelle Erlebensexploration ..... 94

4.3.2  Das Einzelfallparadigma .........ccoveeiiiiiiiiiiii e 95

4.3.3  Erkenntnisoffene Erlebensexploration ...........ccoviiiiiiiiiiiiinaa, 95
Theorieund Methode .............cooiiiiiii s 97
Grundlagen der Morphologischen Psychologie ............ooviiiiiiiiiiiiiii i, 98
11 Methodische Paradigmen der Morphologie.............oooeeiiiiiiiiiii ... 98

111 Anschauung und Mitbewegung (Goethe) ...........ccevvviniiinninnnn.. 99

112 Konstruktion und Drehbarkeit (Nietzsche)..........ccoovveiiniiinninnnn.. 101
1.2 Theoretische Fundamente und Leitsatze der Morphologischen Psychologie......... 103

121 Das Primat der Ganzheit (Ehrenfels):

Morphologie als Ganzheitspsychologie .............ccooveiiiiiiiiinnnn... 103

122 Die Evidenz seelischen Geschehens (Dilthey):

Morphologie als beschreibende Psychologie............ccooeeiieiniinne 105

1.3 Morphologische Gegenstandshildung ...........ooooiiiiiiiiiiiii i 107
1.3.1  Psychoanalytische Einfliisse auf die morphologische

Gegenstandsbildung ........ooeeiiiii i 108

1.3.2  Der Subjektbegriff in der Morphologie...........coovvveiiiiiiiiiiinan, 109

1.3.3  Morphologie als Gestaltpsychologie ............ccoeiiiiiiiiiiiiiiiaan m

1.3.4  Die Untersuchungseinheiten der Morphologischen Psychologie ............ n3
Morphologische Kunstpsychologie. .....oveeeeiiiii e e e 115
2.1 Die psychésthetischen Gesetze des Seelischen ...........ccoviiiiiiiiiiiiin... 116
2.2 Kunst als Kénigsweg zum Seelischen...........coocvvviiiiiiiiii i n7
2.3 Kunstanaloge Methode.........oooviiiiiiiiiiiii e n9
Das methodische Vorgehen ........oo oo 120
3.1 Methodische Richtlinien fir Erhebung und Auswertung .............ccooeeineinnn 120

3.01  Das Tiefeninterview als Explorationsverfahren ......................oel 2

3.1.2  Besonderheiten morphologischer Beschreibung.................ocooiiiit 125
3.2 Beschreibung in vier VErsionen ............cceeviiiiiiiiiieiiiiieiiiieeainnenns 126

3.2.1  Erste Version: Grundqualitaten (Eigenlogik/Inkarnation) ................... 127

3.2.2  Zweite Version: Figuration (Stdrungsform) ..........ccooviviiiiinan.. 127

3.2.3  Dritte Version: Konstruktion (Konstruktionserfahrung).................... 128

3.2.4  Vierte Version: Typisierung (Realitatsbewequng)..................c.oeeess 130

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.3 Gegenstandsspezifischer Untersuchungsaufbau ...t 130
3.3.1  Versionengang und Auslegung der Bildwirkungsanalyse

mit dem Narziss-Mythos ........cooeiiiiii 130
3.3.2  Probandenauswahl und Interviewdurchfiihrung ......................... 131
Bildwirkungsanalyse............ccooiiiiiiiiiiii e 133
Grundqualitat: Bannung.........ooeeoiii e 133
LT € 1 11 SO PR 134
1.2 VErbanDt .o e 136
Transfiguration einer Spiegelerfahrung ...........ccooiiiiiiiiiiiiii e 139
2.1 Hauptfiguration: Zwischen Sinnsuche und Sinnerfillung ................cooeaee. 139
201 BeSTALIGEN vttt e 140
212 Vergleichen/UBerpriifen ..........o.vvueieieieiee e 142
210.3  Verschieben/Erganzen.........covuueeiiiiieeeiie e e eans 145
214 Entdecken/Erweitern ..........ooieiiiiiiiiiiiiii e 147
215 Verschmelzen/Uberschreiten ...........c.ovveveniiniiniiiieieeeeins 150
2.2 Nebenfiguration: Zwischen schmerzlicher Selbsterkenntnis
UNG SEIDSIVEIIUST ..ttt 153
2.21  Sich Entziehen/Verweigern .........ooviniiiiiiii e 153
2.2.2 VerrGcken/Verzerren .......eeeeeeee et e 157
2.2.3  Vereinseitigen/Abspalten ..........ccoiiiiiiiiiii 160
2.2.4 Nicht-Durchdringen/FiXieren .........oooeeeiiiiiiiiiii e, 163
KONSTTUKLION ..ot e 167
3.1 Rekonstruktion einer Spiegelerfahrung: Vom Betrachter zum Selbstbetrachter...... 167
3.1.1  Hauptfiguration: Vom Identifizieren zum Verschmelzen................... 168
3.1.2  Nebenfiguration: Vom belebenden Verriicken zum Abspalten .............. 170
3.1.3  Die Erfahrung von Einheit und Teilung im Bilderleben...................... m
3.4 Verschmelzen und Erstarren als Extrempole der Selbst-Schau ............. 172
3.2 Vergleichvon Bild und TeXt ...vnneeieee e 173
3.21  Entwicklungsgang der Erzahlung (Ovid) anhand der Komplexe:
Einheit und Teilung, Wahrheit und Téuschung ...............cociiiiee.. 174
3.2.2  Die Grundqualitat der Bildwirkung (Bannung) im Vergleich
mit den Gbergreifenden Erlebensqualitaten der Erzdhlung ................. 184
3.2.3  Haupt-und Nebenfiguration im Vergleich mit der Komplexentwicklung .... 185
3.3 Konstruktionsproblem einer Selbstschau: Die Unhaltbarkeit eines Bildes .......... 189
Typisierende BeSChIeibuNg .......viiiei i e e 192
41  Symbolisieren (Als-Ob-Konstruktionen)............oevvviiriiiiiiiiiiinenns, 193
L | (1111 -] -1 PP 193
4.3 Intellektualisieren (Metaperspektiven)............ooeviiiiiiiiiiiii i 194
L (0] 141011 =] 195
45 MIteinbeZIBNEN ...veee e 196
46  Verlagern (Konstruktion des inneren Bildes) ..........c.cooeviiiiiiiiniiniinn, 198
47  Fabulieren (Einbetten in eine Geschichte) .........ccvveviiiiiiiiiiiienenns, 199
48  (Impulsartiges) Handeln und Sich-LOSeN...........oovvveiviiiiiiniineennns, 201

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bildreflexionen ..............ccooiiiiii i
Bin ich's? Zum Verhéltnis von Bild und Betrachter............cooeiiiiiiiiiiiinen...
11 Vereindeutigungen und Vermittlungen des Verhaltnisses von Bild und Betrachter ..
1.1.1 Bild = Betrachter (Eins=Sein)........ccevveiiriiiiiiii e
112 Bild # Betrachter (Uneins-Sein) .........ccovevvriiiviniiiniinenne.
11.3  Zwischen Bild und Betrachter..........ccooieiiiiiiiii s
114 Das Ineinanderwirken von Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter) .....
1.2 Konstruktionserfahrung der wechselseitigen Abhangigkeit
von Bild und Betrachter.........ooeinnieiii e
121 Die Betrachterabhédngigkeit des Bildes und das Spiegelstadium
NACh AIDBITi ..
1.2.2  Die Bildabhangigkeit des Betrachters und das Spiegelstadium
NACh LACAN ...t
1.3 Ein Spiegel-Bild und sein Schatten ..........coevieiiiiiiiiiiien
Die (Spiegel-)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre« .............cceeveeniennnn...
2.1 Rimbaud: Die Entgrenzung (Verflissigung) des >Ich¢
oder der unbekannte Andere .........ooeeiiniiii i
2.2 Hegel: Die dialektische Bestimmung des Selbstbewusstseins
durch sein ANAEISSEIN . ...n ettt
2.3 Sartre: Ich-Entdeckung und Dezentrierung im Erblickt-Werden
durch den ANEreN ..ot
2.4 Lacan: Blick als Begehren und Erfasst-Werden durch den Anderen ................
2.5  Salber: Der Blick in seiner Erganzungsfunktion und seinem Bildversprechen.......
»Was ist ein Bild?« Ein Bild im Spiegel ......c.ooviiiiiiiiiii e
3.1 Bildcharakteristika im Spiegel des Narziss-Bildes.............cooooiiiiiiiiiit,
3.1.1  Die Verkorperung des Dargestellten.........c.eeveeiiieiieiieinnnanns
3.1.2  lkonische Differenz und Bildparadoxon: Die Unhaltbarkeit eines
Bildes inein Bild gebannt...........oooiiiiii
3.1.3  Aushandlung von Figur und Grund: Der schwarze Seins-Grund
und die Kiinstlichkeit der Figur ........coovvviiiiiiiiiiiiiiiiiii e,
3.1.4  Negativitadt und immanenter [konoklasmus............oooeeiiiiieiiiit
3.2 Die Selbstbehauptung der Malerei gegeniiber dem (optischen) Spiegel ............
3.2.1  Falsche Spiegelungen ........oovinriiiiii e
3.2.2  Malerei und optischer Spiegel in Konkurrenz ..............cooooiieiiit
3.2.3  Das Vorenthalten des Spiegelbildes (Narziss-Darstellungen im Vergleich)..
3.3 Das Bild als Selbsthild (Seins-Ontologie des Bildes) ............c.cccevvievinnn.n..
Das Bild als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen im Ubergang ................
41 Erkenntniswege: Zwischen Augenund Hand ............ccooiiiiiiiiiiiiine..
411  Die Kluft zwischen Sehen (Erkennen) und Beriihren (Erfahren) ............
412  Die Mittelstellung des Bildes zwischen Erfahren (>Beriihren«)
und Erkennen (>Sehen<) ........cooiiiiiiiiii
4.2 Das erkenntniskritische Potential des Narziss-Bildes ............cc.ccevieiin.
421 Zum Verhéltnis von Wahrheit und Tauschung, Spiegel und Schatten.......
4.2.2  Die bildinterne Kritik am reflexiven Bewusstsein .................c...c..
4.2.3  Skepsis gegeniiber dem Bildmedium in philosophischer Tradition.........

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2.4  »Wesens-Schau« und Konstruktion von Wirklichkeit...................... 283

4.2.5  Perspektivitat und »Storungsforme.........ccoviiiiiiiiiii 285
4.3 Das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache ......................... 286
4.3.1  Die Autonomie des Bildmediums gegentiber der literarischen Vorlage ..... 287
4.3.2  Argumente gegen das Bild als Erkenntnismedium

aus der Perspektive der Sprache............ccooviiiiiiiii i 289

4.3.3  >Abstraktion (und Einfiihlung)« als Erkenntnisvoraussetzung
im Bild und Sprachmedium ..o 291
4.3.4  Die Potentialitat des Bildes in Abgrenzung zu Sprache.................... 296
4.3.5  Reflexion einer Bilduntersuchung ..., 299
SCRIUSSWOI . ... e 303
Literaturverzeichnis. ..........ooooiiii e 307
Abbildungsverzeichnis ...............oiiiiiii i e 315
DANKSAQUNG ...ttt ettt ettt et 317

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access -



https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 1: Narziss, um 1600, Ol auf Leinwand, 113,3 cm x 95cm

Rom, Galleria Nazionale d’Arte Antica di Palazzo Barberini

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access -



https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfiihrung

Gegenstand dieser Untersuchung ist das berithmt-beriichtigte Bild: der Narziss des Mi-
chelangelo Merisi da Caravaggio.

Viele Anekdoten ranken sich um dieses Gemalde und seine Einschitzungen kénnten
nicht weiter auseinander liegen. Um 1600 datiert, erscheint es vielen Autoren aus der
Zeit gefallen, andere wiederum erkennen im Narziss ein typisch barockes Gemailde.
Umstritten ist auch, ob es aus der Hand Caravaggios stammt. Hier teilen sich die Lager
in Fiir- und Gegensprecher.! Das Interesse am caraveggesken Narziss geht weit iiber die
Kreise von Kunstgeschichte und Kunstwissenschaft hinaus. Aufgrund seines Sujets, des
Bezugs zum Narziss-Mythos, sowie seiner Reduziertheit auf die Bild- bzw. Blickszene
des Mythos scheint es grundsitzlich die Fragen nach der Konstitution des Subjekts
mit der des Bildes zu verbinden und diesen Zusammenhang wiederum emblematisch
als Bild zu verkérpern. Es siedelt sich hier im interdiszipliniren Forschungsfeld der
Subjekt- und Bildtheorien an. So zielen etwa psychoanalytisch versierte Bilddeutungen
nicht nur auf ein Bildverstindnis ab, sondern loten am Narziss spezifische Aspekte des
Narzissmus aus.”

Der paradigmatische Status des Bildes als »Inbegriff des Narziss« wird auch darin
erkennbar, dass das Gemailde oftmals zur Visualisierung des Narziss-Mythos herange-
zogen wird. In Textanalysen der berithmten Metamorphosen-Schrift des Ovid, darunter
die Erzihlung von Narziss und Echo, fungiert das Narziss-Bild des Caravaggio mal als
bildnerisches Duo und Vergleichspunkt, mal als Schaubild, um die Textdeutung zu un-
termauern, wihrend zahlreiche andere Narziss-Darstellungen der Kunstgeschichte in
der Regel unerwihnt bleiben.? Wie aber erlangt es auch hier eine solch paradigmatische
Stellung, wenn doch im Bild viele narrative Stringe des Narziss-Mythos fehlen?

1 Inzwischen wird das Gemalde grofitenteils Caravaggio zugesprochen. Eine ausfithrliche Darstel-
lung des Diskurses folgt im ersten Kapitel der Studie.

2 Vgl. DAMISCH HUBERT: »D'un Narcisse I'autre«, Narcisses, Paris: Gallimard 1976 (Nouvelle Revue De
Psychoanalyse, Numéro13),S.109-146; vgl. LyPP, BERNHARD: »Spiegel-Bilder«,in: BOEHM, GOTTFRIED
(Hg.): Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Fink 2006, S. 411-442.

3 Vgl. DE RIEDMATTEN, HENRI: »Zur Quelle des Narziss. Ovid, Metamorphosen, Ill, 339-510«, in: GOE-
BEL, ECKART und BRONFEN, ELISABETH (Hg.): Narziss und Eros. Bild oder Text?, Gottingen: Wallstein
2009, S. 41-76, hier S.53-66; Vgl. SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Bild und sein Doppelgénger

Einen festen Platz hat das Bild in einschligigen Medientheorien. Hier vermag es die
narkotische Wirkung der Medien auf den Menschen zu symbolisieren.* Zugleich wird
in ihm ein Urbild der Medienerkenntnis gesehen.” Als treffendes Bild, das die Medi-
enabhingigkeit der Subjektkonstitution zur Anschauung bringt, wurde es als Titelbild
der Aufsatzsammlung »Automedialitit: Subjektkonstitution in Schrift, Bild und neuen Medi-
en<® gewihlt. In den Kontext eines post-cartesianischen Subjektbegriffs gesetzt, wird
in ihm offensichtlich eine treffende Verbildlichung der Reflexivitit und Medienabhin-
gigkeit einer solchen Konstitution gesehen.

Die Erkenntnisfragen, die es aufwirft, macht es zudem zu einem Gegenstand der
Kunstphilosophie — im engeren Sinne ontologischer und erkenntnistheoretischer Eror-
terungen. Das Narziss-Bild ziert den Einband der Aufsatzsammlung, »Die Kunst Den-
ken«, einem Sammelband, herausgegeben vom Deutschen Forum fir Kunstgeschichte
in Paris.” Darin treten Kunstgeschichte und Asthetische Theorie in einen Dialog. Erdr-
tert wird u.a. die Frage der Autonomie des Bildes — ein Diskurs im Zeichen des soge-
nannten >Iconic Turn<.® Aufbauend auf der Annahme einer Eigengesetzlichkeit des Bil-

des Abendlandes. Europa und Narziss, Bd. 20, Sonnenberg 2005 (Exemplarische Reihe Literatur und
Philosophie), S. 67-77.

4 Vgl. hierzu auch MCLUHAN, MARSHALL: Die magischen Kandle. Understanding Media, ibers. von. Am-
NANN, MEINRAD, 1. Aufl., Disseldorf/Wien: Econ 1968, S.50-57. Nach McLuhan erkennt sich der
Mensch in seiner Technik nicht wieder, sondern siehtin ihr eine fremde Erscheinung. Damit bleibt
unbewusst, dass die Ausweitungen des Kérpers als dessen Bestandteile existieren und ihn ebenso
bestimmen wie seine natirlichen Organe. Unfihig zur Selbsterkenntnis ist der Mensch ihren Wir-
kungen ausgeliefert. Es handelt sich nicht um eine etymologische Begriffs-Herleitung, sondern
den Einfall von McLuhan, »Narkose« mit Narziss in einen Zusammenhang zu stellen.

5 Vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und
Caravaggio«, in: Marburger Jahrbuch fiir Kunstwissenschaft 26 (1999), S. 99-116. Besonders auffalligin
der medientheoretischen Beschlagnahme des Bildes ist die Polaritiat von Erkenntnis und »Narko-
se«.

[3 Vgl. DUNNE, JORG und MOSER, CHRISTION (Hg.): Automedialitit. Subjektkonstitution in Schrift, Bild
und neuen Medien, Miinchen: Fink 2008.

7 Vgl. BEYER, ANDREAS und COHN, DANIELE (Hg.): Die Kunst Denken. Zu Asthetik und Kunstgeschichte,
Bd. 41, Miinchen: Deutscher Kunstverlag 2012 (Passagen/Passages).

8 Angelehnt an den Begriff des »Linguistic Turn«, den Richard Rorty 1967 pragt, ist den nachkom-
menden »turns« gemeinsam, dass sie jeweils auf die Eigengesetzlichkeit eines Mediums hinwei-
sen. Im Falle der linguistischen Wende ist es die Sprache, die durch die Vertreter des L.T. nicht mehr
als Mittel philosophischen Denkens angesehen wird, sondern als ein Medium, durch das hindurch
sich philosophisches Denken erst konstituiert. Der implizite Medienbegriff ist dabei stark an die
McLuhan’sche Formel>the medium is the message<angelehnt, wonach ein Medium der Wahrneh-
mung/Erkenntnis seine Wahrnehmung/Erkenntnis bedingt. 1994 ruft der Bildtheoretiker Gottfried
Boehm 1994 den »lconic Turn« aus. Ein Bild, so Boehm, erzeuge auf seine spezifisch eigene Wei-
se »Sinn«. Wie Boehm, so argumentieren auch viele weitere Vertreter der Ikonischen Wende die
medialen Eigenarten des kiinstlerischen Bildes in Abgrenzung zur Domane der Sprache und des
Denkens. So will beispielsweise der Kunsthistoriker Max Imdahl mit seinem Begriff der »lkonik«
ein Analogon zur »Logik« erzeugen. Mit der postulierten Bildautonomie wird bei zahlreichen Ver-
tretern der Ikonischen Wende im gleichen Atemzug auch das epistemische Vermdgen des Bildes
argumentiert. Das Bild istin dieser interdisziplindren Denkschule nicht Ergdnzung, Hilfsmittel, Er-
satz oder Visualisierung sprachlicher Formen, sondern erzeugt auf seine eigene Weise »Sinn« und
fithrt zu»Erkenntnis«— Leistungen, die sich zudem, so einige Autoren, nicht vollstindig in sprach-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

des, wird in diesem Zusammenhang oftmals das epistemische Vermégen des Bildlichen
betont - ein Bildcharakteristikum, das namhafte Bildtheoretiker Caravaggios Werken
zusprechen.® Als Titelbild des Sammelbandes eignet sich die Narziss-Darstellung offen-
sichtlich auch hier als emblematisches Beispiel einer eigenstindigen Bildlogik, sowie
der aufgeworfenen Erkenntnisfragen. Das Gemailde des Caravaggio gilt nicht nur als
der Inbegriff des Narziss. Es offenbart dariiber hinaus eine Deutungsbreite, die es als
Anschauungsbeispiel der aufgefithrten Diskurse eignet, fiir die es jeweils zum Emblem
wird.

Neben den interdiszipliniren Diskursen ist auch die kunstgeschichtliche Forschung
zum Bild duferst umfangreich und facettenreich, wie auch die kaum zu iberblicken-
de Caravaggio-Forschung im Ganzen. Interessant ist es, dass die Analysen der Werke
des Caravaggio oftmals den Rahmen dessen, was kunstgeschichtliche Forschung im
engeren Sinne zum Forschungsgegenstand machen kann, in den Blick riicken. Dies
lasst sich auf die Werke des Caravaggio und somit auch auf Narziss beziehen — Wer-
ke, die, so die breit geteilte Meinung, die »Grenzen des Darstellbaren« thematisieren.'®
Hierunter ist das caravaggeske Spiel mit dem Tauschungsgehalt malerischer Mimesis,
das Hineinholen und Heraushalten des Betrachters angesprochen, aber auch ein den
Bildwerken unterstellter ikonoklastischer Zug.™ Die Kunsthistorikerin Margrit Brehm
macht in ihrer umfangreichen Rezeptionsgeschichte des Caravaggio auf den jeweiligen
Entwurf des kulturgeschichtlich variierenden Caravaggio-Bildes aufmerksam und stellt
heraus, wie das historische Paradigma ihrer Wissenschaft bei Caravaggio ins Wanken
gerit.'” Kunstgeschichte dringt an derartigen Kunstwerken offensichtlich darauf eine

liche Formen lbersetzen lassen. vgl. GRAVE, JOHANNES: »Hubert Damisch«, in: BuscH, KATHRIN und
DARMANN, IRIS (Hg.): Bildtheorien aus Frankreich, Miinchen: Fink 2011 (Eikones), S. 103-112.

9 Vgl. BOLOGNA, FERDINANDO: Lincredulita del Caravaggio e I'esperienza delle »cose naturali«, Mailand:
Bollati Boringhieri 2006, Kap. 4. Bologna spricht der Malerei des Caravaggio eine objektive Evi-
denz (»evidenza objectiva«) zu. Dieser epistemische Gehalt der Bildwerke erwachse aus der &s-
thetischen und kognitiven malerischen Praxis des Caravaggio.

10 Vgl. voN ROSEN, VALESKA: Caravaggio und die Grenzen des Darstellbaren. Ambiguitit, Ironie und Per-
formativitat in der Malerei um 1600, 3. Aufl., Berlin: De Gruyter 2021; vgl. RAABE, RAINALD: Der Ima-
ginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios romischem Werk, Bd. 72, Hildesheim: Olms 1996 (Studien
zur Kunstgeschichte), S. 59; vgl. PICHLER, WOLFRAM: » Die Evidenz und ihr Doppel. Uber Spielriume des
Sehens bei Caravaggio«, in: BEYER, VERA, VOORSHOEVE, JUTTA, und HAVERKAMP, ANSELM (Hg.): Das
Bild ist der Konig. Reprdsentation nach Louis Marin, Miinchen: Fink 2006, S.125-156, hier S.133.

11 Dieser ist eng verkniipft mit dem >Naturalismus-Vorwurfc seitens der Zeitgenossen des Carava-
ggio, wonach die Kunst in Bezug auf die Wirklichkeit ihren veredelnden Charakter verliere. Der
Kunstphilosoph Louis Marin greift die Aussage des Malers Poussin auf, Caravaggio habe die Male-
rei zerstort, und verortet den Zerstérungsmoment im Snap-Shot-Charakter der Bildwerke, durch
die sie ihren Reprasentationscharakter einbiifdten: »In diesem Sinne ist der Augen-Blick im Gedu-
Rerten bei Caravaggio eine Anzeigegeste, ein satzloses >dies-das, das jeden zusitzlichen Diskurs
annuliert und das hier-jetzt trifft. Ja, tatsdchlich, dieser Mann ist auf die Welt gekommen, um die
Malerei zu zerstoren.« vgl. MARIN, Louls: Die Malerei zerstoren (1977), libers. von. NESSLER, BERN-
HARD, Berlin: Diaphanes 2003. S. 224

12 Kunstgeschichte vermag demnach nicht, so Brehm, »die eigenen Ideen am historisch Méglichen
zu Uberpriifen« vgl. BREHM, MARGIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, Frankfurt a.M.:
Peter Lang 1992, S. 417.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

15


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Bild und sein Doppelgénger

Wandlung in das breitere Feld der Kunstwissenschaft zu vollziehen. Werke des Cara-
vaggio, so lisst sich festhalten, laden nicht nur zu einer Reflektion des Bildmediums
ein und lenken auf den Betrachter (»Rezeption«), sondern hinterfragen das Medium
ihrer Exploration. Dass sich diese Charakteristik in besonderem MafRe im Narziss-Bild
niederschligt, sei an dieser Stelle nur angedeutet. Sie liefert einen moglichen Begriin-
dungszusammenhang der Interdisziplinaritit der Diskurse, in denen das Narziss-Bild
besprochen wird.

Angesichts der umfangreichen Bild-Forschung noch eine weitere Studie zum Narziss?

Forschungsinteresse

Ausgangspunkt dieser Untersuchung ist die Uberlegung, ein solch paradigmatisches
Bild, jenseits aller theoretischen Uberformungen, von seiner Wirkung auf den Betrach-
ter zu erschlieflen. Der Weg fiihrte also nach Rom, in die Galleria Barberini, in der das
Bild seinen festen Platz hat. Mein Vorhaben war es, vor dem Original ausgedehnte circa
zweistiindige Tiefeninterviews zu fithren, um iiber den Erlebensverlauf der einzelnen
Interviewpartner hinweg seine tiberindividuelle Wirkstruktur zu explorieren.

Nach aufwendiger Vorbereitung meines fiitnfwochigen Rom-Aufenthalts und im en-
gen Email-Kontakt mit dem freundlichen Museumsdirektor, der mir die Interview-
durchfithrung zusagte, stand ich bei meiner Ankunft vor einer leeren Stelle an der
Wand, an der das Bild hitte hingen miissen. Dieses Fehlen des Bildes war umso scho-
ckierender, da ich noch am Tag zuvor mit dem Direktor eine klare Absprache getroffen
hatte. Das Bild, so erfuhr ich, war zu der Zeit meines geplanten Romaufenthaltes fir
eine Ausstellung in Vicenza verliehen worden. Der Museumsdirektor, sichtlich betrof-
fen, ging wie selbstverstindlich davon aus, dass ich dauerhaft in Rom lebe und die
zwischenzeitliche »Abwesenheit« des Bildes folglich kein Problem fiir mich sei. Als ich
dann noch erfuhr, dass es sich womdéglich um keinen echten« Caravaggio handelt, wie-
derholte sich die Enttiuschung. Ein Bild nicht an seinem Ort und nicht aus der Hand
des berithmten Malers?

Fokus der Untersuchung

Ein die gesamte Untersuchung leitender Gedanke ist die Annahme, dass die zahlrei-
chen Diskurse, in welchen Caravaggios Narziss behandelt wird — die Fragen von Bild
und Subjekt, der Medialitit von Erkenntnis etc. — nicht unabhingig von seiner Bild-
wirkung sind. Was ist unter einer Bildwirkung zu verstehen? Sie meint Wirkqualititen
des Bildes im Erleben des Betrachters, die mit dem Bild und seiner Erscheinungsform
zusammenhingen und zugleich auf spezifische Erfahrungsmomente und Lebensfragen
des Betrachters treffen. Das Narziss-Bild zeigt dieses Double als eine Zweieinheit und
verbildlicht wiederum das Moment einer Bildbetrachtung, wodurch Bildsujet und Bild-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

objekt™ auf eigentiimliche Weise miteinander verbunden und voneinander abgehoben
werden. Denn das Bild hat zwei Betrachter: den Betrachter im Bild und den Betrachter
des Bildes. Beide werden hier als der Doppelginger des Bildes verstanden.

Der Begriff des Doppelgingers ist in der Psychologie/Psychoanalyse eng verkniipft
mit einem Werk des Schriftstellers E.T.A. Hoffmann. In seinem Roman, Elexiere des
Teufels, ringt der Protagonist mit einem inneren Anteil wie mit einer eigenstindigen
Person, die wiederum als stindiger Verfolger, Begleiter und Schatten auftritt. Inwieweit
es auch im Narziss-Bild um das Beschaubarwerden einer solchen seelischen Doppel-
konstruktion geht, wird die Analyse zeigen. Als ein weiterer Doppelginger des Bildes
ist der Narziss-Mythos anzusehen. Als Bildsujet einerseits untrennbar mit dem Bild ver-
bunden, steht der Mythos in seinen verschiedenen literarischen Uberlieferungen doch
als Bezugspunkt auflerhalb - dies gilt im Ubrigen fiir jedes Kunstwerk, das tragende
kulturgeschichtliche Erzihlungen zum Thema hat. Ungeklirt ist aber auch hier das Ver-
hiltnis von Bildsujet und Bildobjekt: Der Kunsthistoriker und Kunstsammler Roberto
Longhi hat das Gemalde bei seiner Entdeckung spontan »Narziss« getauft. Ebenso kon-
ne es sich aber auch, so Longhi belustigt, um die Darstellung einer Alltagsszene handeln
und unter dem Titel »Unbesorgter Knabe, sich in einem Tiimpel betrachtend«** ausge-
stellt werden. Der Kunsthistoriker Gustav Friedrich Hartlaub fiihlte sich beim Anblick
des Bildes lediglich an einen Neapolitaner Fischerjungen erinnert.” Der Wunsch, die-
se eigentiimliche Doppelkonnotation zu verstehen, leitet die Untersuchung. Sie steht
unter der iibergreifenden Fragestellung:

Was hat der Fischerjunge am Tiimpel mit den Erkennensmythen unseres Abendlandes
zu tun?

Eine Antwort auf diese Frage wird von einer empirischen, psychologisch-morphologi-
schen Bildwirkungsanalyse erhoftt, welche das Herzstiick der Gesamtstudie bildet. Die
Besonderheit einer Bildwirkungsanalyse liegt darin, dass Kontexte >auerhalb«< der Bild-
erfahrung zunichst unberiicksichtigt bleiben. Ungewohnlich, aber dennoch erkennt-
nisoffen ist somit auch, ob die Bildwirkung irgendetwas mit dem Narziss-Mythos zu
tun hat. Diese Frage beantwortet die Bildwirkungsanalyse erst auf der Ebene ihrer Er-
klirungskonstruktion, die sich ausschliefilich aus dem Erleben der Bildbetrachter her-
leitet. Die ibergreifende Forschungsfrage zielt zudem auf die Medialitit des Bildes.
In ihr wird die Frage bewegt, inwiefern ein Bild, dem viele narrative Stringe des My-
thos fehlen, dennoch als eine Verkérperung des Narziss gesehen werden kann. Wie
schafft es dies mit bildlichen Mitteln und worin bestehen diese? Inwiefern thematisiert

13 Diese begriffliche Differenzierung ist wesentlich durch Husserl gepragt. Er unterscheidet in sei-
nem Werk, Phianomenologie des Bildbewusstsein, den Bildtriger, vom Bildobjekt und das Bild-
objekt vom Bildsujet. Das Bildobjekt bezeichnet das Dargestellte, welches sich vom Bildsujet als
Bildthema nochmals abhebt. vgl. HuSSERL, EDMUND: »Phantasie und Bildbewusstsein (1904/05)«,
Phantasie und Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phinomenologie der anschaulichen Vergegenwirtigung,
Den Haag, Boston, London: Martinus Nijhoff Publischers 1980, S. 1-169.

14 LONGHI, ROBERTO: Caravaggio, Dresden: Verlag der Kunst 1968, S. 32.

15 Vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf
Nicolai«, Kiel: Christian-Albrechts-Universitat 2002, S. 48.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein Bild und sein Doppelgénger

sich hier ein Bild (Malerei) selbst — wie vielfach in der Literatur betont? Was sagt es
tiber sich? Und auch hier erscheint eine Bildwirkungsanalyse, die das Erleben wihrend
der Bildbetrachtung zum Gegenstand macht, als geeignetes Medium zur Exploration
eines Bildmediums. Sie gibt dem Sehen des Bildes in der doppelten Konnotation von
Wahrnehmen und Vorstellen Raum — und doppelt wiederum das, was das Bild auf Dar-
stellungsebene zeigt: Eine Bildexploration. Ein Unterschied zur Darstellungsebene des
Bildes: Sie iberfiihrt das, was sich in der Betrachtung ereignet, in eine psychologische
Beschreibung.

Eine Klirung der Frage der Medialitit des Narziss-Bildes wird dariiber hinaus von
einem Vergleich zwischen dem Narziss-Bild und der Metamorphosen-Schrift des Ovid
erhofft. Das Werk kann, wie oben bereits erliutert, als eine Art literarisches Double des
Bildes gelten. Gelingt es herauszuarbeiten, was beide Medien zu Paradigmen des My-
thos werden lisst und zugleich die Differenzen zwischen Bild und Text zu benennen,
lasst sich - so die Uberlegung — der Blick auf die Spezifitit des Bildmediums schirfen.
Die hermeneutischen Bahnen, die jeder inhaltliche Teil der Studie zieht, miinden so-
mit jeweils in einer Gegeniiberstellung des Bildes mit dem einschligigen literarischen
Werk. Wihrend der erste inhaltliche Teil zu Thesen gelangt, erfolgt in der Bildwirkungs-
analyse ein Vergleich auf der Ebene der psychologischen Tiefendimensionen von Bild
und Text. Der letzte Teil der Arbeit lotet schliefilich das dem Werk unterstellte epis-
temische Vermdgen des Bildlichen aus, das in philosophischer Tradition oftmals der
Medialitit der Sprache und des Denkens entgegengesetzt wird. Somit miindet die Stu-
die auch unter diesem Fokus in einem medialen Vergleich der Doppelginger: Bild und
Text.

Aufbau der Studie

Die empirische, psychologisch-morphologische Bildwirkungsanalyse bildet das Herz-
stiick der Studie. Sie wird, wie bereits angekiindigt, von den zwei inhaltlichen Teilen,
einer Darlegung des Forschungsstands und einem Bildreflexionsteil gerahmt. Ihr je-
weiliger Fokus und ihre Stellung zur empirischen Forschung sei kurz skizziert.
Bereits im ersten inhaltlichen Teil der Arbeit, Stand der Forschung (I), wird die
Spur der Wirkungen des Bildes verfolgt. Als leitende These unterstellt sie der brei-
ten kunstwissenschaftlichen Forschung Wirkungen und entwickelt hieriiber ihre Hypo-
thesen. Aus einer Sammlung der verschiedenen Perspektiven und Erklirungsversuche
des Bildes heraus, in denen Wirkgehalte des Bildes durchscheinen, wird die besonde-
re Eignung einer empirischen, psychologisch-morphologischen Studie begriindet und
der Untersuchungsgegenstand der Studie festgelegt. Inwiefern die Bildwirkungsana-
lyse eine Forschungsliicke der umfangreichen Bildforschung zu schlieflen verspricht,
wird zum Ende des ersten inhaltlichen Teils dargelegt. Nach der Vorstellung von Theorie
und Methode (II) der empirischen Arbeit, erfolgt die Darlegung der Bildwirkung (II).
Die Bildwirkungsanalyse soll im Riickblick auf den Forschungsstand Unklarheiten und
Widerspriiche in der Bildforschung aus einem zusammenhingenden Erlebensprozess
heraus erkldren. Ziel ist es, die Konstruktionsziige dieser Erlebensgestalt nachzuzeich-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einfihrung

nen.’® Wihrend im Sinne einer hermeneutischen Riickschleife Fragen aus dem ersten
Teil der Studie in der Bildwirkungsanalyse beantwortet werden, nimmt auch der letzte
Teil der Arbeit, die Bildreflexionen (IV), seinen Ausgangspunkt bei der Bildwirkungs-
analyse, der sogenannten »Konstruktionserfahrung« der Betrachter. Dabei handelt es
sich verkiirzt gesagt um den Erkenntnisgehalt des Bildes, wie er sich im Erleben der Be-
trachter niederschligt.”” Im Sinne eines Gedankenexperiments werden von hier aus-
gehend die Kontexte, in denen das Narziss-Bild einen festen Platz beansprucht, der
oben skizzierte interdisziplinire Diskurs wieder aufgegriffen und seine metapsycho-
logischen und philosophischen Gehalte ausgelotet. Damit verlisst die Studie zwar den
Boden der empirischen Wirkungsanalyse, bleibt jedoch im Sinne eines Vergleichs auf
sie bezogen. Der Austausch mit einschligigen Bild- und Subjekttheorien nimmt das
Narziss-Bild in seiner Wirkstruktur hier jeweils zur Grundlage, um die Frage nach der
Medialitit des Bildes, seiner Eigengesetzlichkeit und seinem epistemischen Vermogen
aus einer verdnderten, durch die empirische Forschung gereiften Sichtweise zu bewe-

gen.’®

16 Ohne zuviel vorwegnehmen zu wollen, ergibt die Analyse riickblickend eine starke Uberein-
kunft der Expertenbeschreibungen und Erlebensbeschreibungen der Probanden — mitdem Unter-
schied, dass ein zweistiindiges Bilderleben durch eine hohe Erkenntnisoffenheit gepragt ist und
ihren Gegenstand aus der Empirie erst herausmodelliert.

17 Mit einer Konstruktionserfahrung ist ein Kennzeichen von Kunst nach Wilhelm Salber benannt,
das Kunst von gewdhnlichen Alltagsgegenstinden abhebt. Kunst, so Salber, biete Einblick in die
Konstruktion, das Getriebe seelischer Wirklichkeit. Das Kunstkriterium der Konstruktionserfah-
rung stellt also den jeweiligen Erkenntnisgehalt des Kunstwerks im Erleben des Betrachters her-
aus. vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, 1. Aufl., Bonn: Bouvier, S.102.

18  Genderhinweis: Personenbezogene Bezeichnungen sind als genderneutral zu verstehen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access -



https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

In diesem ersten Teil der Studie wird der Stand der Forschung zum Narziss-Bild um-
rissen und hieraus das Untersuchungsvorhaben abgeleitet.

Das erste Kapitel versteht sich als eine Sammlung auffilliger Phinomene der Bildre-
zeption; es fokussiert die sich wiederholenden und durchgingigen Ziige der Rezeption,
welche den kunstgeschichtlichen Diskurs seit der Entdeckung des Bildes prigen. Die
sich zeigenden Phinomene werden vorsichtig als Wirkungsqualititen des Bildes ge-
deutet und die hier verfolgte Spur der Untersuchung aufgenommen. Das zweite Kapitel
sucht, ebenfalls vor dem Hintergrund der Wirkqualititen, die durch die kunstwissen-
schaftlichen Beschreibungen hindurchscheinen, die paradigmatische Stellung des Bil-
des zu ergriinden. Die Narziss-Darstellung als bildliches Paradigma tritt dabei dem
Ovid-Text als literarisches Paradigma gegentiber. Aus diesem Bezug zweier Medien,
die jeweils emblematisch fiir den Narziss-Mythos stehen, gelangt die Studie zu vor-
ldufigen Einschitzungen und Thesen hinsichtlich der tibergreifenden Frage nach der
Medialitit des Narziss-Bildes. Das dritte Kapitel fokussiert unterschiedliche Untersu-
chungsperspektiven auf das Gemilde. Sie macht drei vornehmliche Kategorien ausfin-
dig: die Erklirung des Werkes iiber den Kiinstler, seine Einordnung in den Zeitkontext/
Entstehungszeit und seine Interpretation mithilfe der literarischen Quelle.! An den Er-
gebnissen wird der jeweilige Erklirungsgehalt der Perspektiven diskutiert. Dabei setzt
sich die Sammlung derjenigen Aspekte, die — implizit — der Bildwirkung zuzurechnen
sind, weiter fort und schirft das >Bild« auf die Narziss-Darstellung. Die Diskussion
miindet schlieRlich im vierten Kapitel in eine Argumentation des Untersuchungsvorha-
bens, das Narziss-Bild ohne aufierbildliche Beziige moglichst erkenntnisoffen in einer
ausgedehnten Bildbetrachtung zu explorieren. Wurden bislang Wirkungen unterstellt
und zur Deutung sowohl der Rezeptionsphinomene, wie der Erklirungskonstrukte
herangezogen, soll hier der Vorzug einer methodisch kontrollierten Wirkungsexplo-

1 Diese Erklarungskonstrukte sind nicht einzelnen Wissenschaften (Kunstgeschichte, Philosophie,
Psychologie/Psychoanalyse) eindeutig zuzuordnen; vielmehr (ibergreifen sie die unterschiedli-
chen Wissenschaftsdisziplinen, in denen das Narziss-Bild besprochen wird, und treten oftmals
in einer Verbindung miteinander auf.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Ein Bild und sein Doppelgénger

ration im Rahmen des methodischen Programms morphologischer Kunstanalysen ar-
gumentiert werden.

1. Phanomene der Bildrezeption
1.1 (K)ein Caravaggio? Eine kurze Geschichte der Werkzuschreibung

Eine ausfithrliche Beschreibung der Wegstrecken, die das Narziss-Bild zuriicklegt, stellt
der Kunsthistoriker Maurizio Marini vor. Das Bild wird, so Marini, in einem romischen
Zolldokument aus dem 17. Jahrhundert erstmals erwdhnt. Danach sei es von einer ge-
nueser Familie Valdibella im Jahr 1645 bestellt worden.> Bis zum Anfang des 19. Jahr-
hunderts verliert sich die Spur des Gemaildes. Ein Bankier erwirbt es in den ersten Jahr-
zehnten des 19. Jahrhunderts fiir eine florentinische Sammlung. Danach geht es nach
Mailand an Paulo DAnconna. Um 1916 entdeckt es in dessen Sammlung der Kunsthis-
toriker Roberto Longhi und schreibt es Caravaggio zu. Er datiert das Bild auf 1590-1595
in die frithe rémische Schaffensphase des Caravaggio. 1913 erwirbt das Gemalde der
Kunstsammler Khvoshinsky. Er schenkt es ein Jahr darauf der Galeria Nationale d’Arte
Antica in Rom, in deren Besitz es bis heute ist. Das Bild ist dauerhaft ausgestellt im
Palazzo Barberini.?

Die Frage, ob es sich tatsichlich um einen Caravaggio handelt, beschiftigt die
Kunstwelt seit seiner Zuschreibung durch Longhi. Sie spaltet die Lager in Fiir- und
Gegensprecher.* Auf der einen Seite wird die Autorenschaft Caravaggios in zahlrei-
chen Studien zwischen 1943-1968 vorwiegend bestitigt. Zweifel an der Urheberschaft
Caravaggios duflern Stefano Bottari und der prominente Caravaggio-Forscher Lio-
nello Venturi, ohne sich jedoch auf eine Seite zu schlagen. Daneben verschaffen sich
Gegenstimmen Gehor. Erwin Panofsky schreibt es 1949 Orazio Gentileschi zu. Alfred
Moir hilt das Bild fir ein Werk des Bartolomeo Manfredi. Cesare Brandi bringt 1972
den Zweifel auf, dass das Bild moglicherweise aus dem Werk von Giovanni Antonio
Galli genannt Lo Spadarino stammt. Dieser Eindruck verfestigt sich bei Gianni Papi
(1986) und Mina Gregori (1991). Gregori hilt es aufgrund technischer Details fiir das
Machwerk des Lo Spadarino, wihrend Papi die Zuschreibung iiber Ahnlichkeiten mit
einem Bild aus seinem Werk, »Die Taufe des Konstanting, begriindet.56 Nach der
Restaurierung des Bildes im Jahr 1995 mehren sich die Stimmen, die im Narziss nicht
nur die Handschrift Caravaggios erkennen, sondern es fiir sein Machwerk halten. Ein
Blick in aktuelle Monographien offenbart jedoch den anhaltenden Zweifel beziiglich
der Urheberschaft. Wihrend es in der umfangreichen Monographie von Sebastian

2 Marini sieht darin ein Indiz fir die Autorenschaft, da zahlreiche Bilder von Caravaggio durch ge-
nueser Familien in Auftrag gegeben wurden.

3 Es handelt sich um eine Schenkung von Basile Khvoshinsky.

4 Die folgende Skizze der Kontroverse ist der ausfithrlichen Recherche von Maurizio Marini entnom-
men. vgl. MARINI, MAURIZIO: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstel-
lung, hg. v. CARoOLI, FLAVIO, Mailand: Skira Artificio 2000.

5 Vgl. GREGORI, MINA: Come nascono i Capolavori. Katalog zur Ausstellung, Mailand 1991, S. 359-386.

6 Vgl. MARINI, MAURIZI0: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstellung.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Schiitze (2015) Caravaggio zugesprochen wird, bleibt es in der Werkiibersicht von
Sybille Ebert-Schifferer (2009) unerwihnt; so auch in der kiirzlich neu erschienen
Caravaggio-Werkanalyse von Valeska von Rosen (2021). Gilles Lambert (2000) fithrt den
Narziss auf, liefert jedoch im Gegensatz zu allen anderen Bildern keine Werkanalyse.”
Die Datierungen schwanken, je nach Zuschreibung, zwischen 1593-1615. Die meisten
Autoren datieren den Narziss kurz vor 1600 in seine frithe Schaffensphase.®

Neben der Idee, es handle sich woméglich um das Bild eines anderen Malers, kur-
siert die Uberlegung, es kénne sich um eine Kopie handeln. Die Begriindungen, mit
denen das Bild zur Kopie wird, fallen jedoch ebenfalls kontrir aus. Mal fungieren sie
als Pro-, mal als Contra-Argumente Caravaggios Urheberschaft.

Ein Gegenargument, das Bild Caravaggio abzusprechen, stellt die ausgesprochen
»caravaggeske« Formensprache dar. So geht die Kunsthistorikerin Claudia Nordhoft da-
von aus, dass es sich, wenn schon nicht um einen Caravaggio, so doch um ein Bild
handeln muss, das nach dem Vorbild eines verloren gegangenen Originals Caravaggi-
os gemalt wurde.’ In dhnlicher Weise argumentiert Marini, der jedoch daran festhilt,
dass es sich um einen rechten< Caravaggio handelt. Im Vergleich des Bildes mit dem
Werk von Lo Spadarino vermag er keine Ahnlichkeit festzustellen. Er riumt ein — sollte
es abschlieflend Lo Spadarino zugesprochen werden - so kdnne es sich nur um eine Ko-
pie eines Gemildes von Caravaggio handeln — verstanden als »ikonographisches Zitat«
[»citazione iconographica«].®

Neben der vehementen Verteidigung des Bildes als Caravaggio, ob von ihm oder
nach ihm gemalt, werden oftmals Beschidigungen oder Altersspuren des Bildes (teils
auch nach seiner Restaurierung) als Argumente angefiihrt, die Urheberschaft Carava-
ggios in Zweifel zu ziehen. Arslan hilt es fir eine beschidigte Kopie unbestimmter Her-
kunft — womdglich mit einigen Strichen von Caravaggio. Noch vager fillt die Einschat-
zung nach Schudt aus, wonach es sich um eine alte Kopie von einem Bild handle, das
man nicht kennt.” In dhnlicher Weise bestreitet Moir die Autorenschaft Caravaggios:
er hilt das Narziss-Bild nicht nur fiir ein Machwerk eines anderen Malers, nimlich des
Bartholomeo Manfredi, sondern zusitzlich fiir eine Kopie.

Die Frage nach dem Original ist, wenn auch nicht gleichzusetzen, so doch mit der
Echtheit des Bildes assoziiert. Sie lisst an ein zentrales Thema denken, das der Narziss-
Mythos als Szene einer Bildtiuschung und Medienerkenntnis vorfithrt. Zudem hat das
Oszillieren der Meinungen, die mithevolle Verortung des Bildes zwischen Kopie und
Original, in der die Frage des Urhebers letztlich ungeklirt bleibt, auf eigentiimliche

7 LAMBERT, GILLES (2000): Caravaggio, hg. v. NERET, GILLES, KéIn: Taschen 2019; vgl. SCHUTZE, SEBAS-
TIAN: Caravaggio. Das vollstindige Werk, KoIn: Taschen 2015, S. 253-254; EBERT-SCHIFFERER, SYBILLE:
Caravaggio.Sehen-Staunen-Glauben. Der Maler und sein Werk (2009), Miinchen: Beck 2019. vgl. voN
ROSEN, VALESKA: Caravaggio und die Grenzen des Darstellbaren. Ambiguitit, Ironie und Performativitit
in der Malerei um 1600.

8 Vgl. NoRDHOFF, CLAUDIA: NarzifS an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.
Jahrhunderts, Hamburg: Lit-Verlag 1992, S. 94.

9  Vgl.ebd.

10 Vgl. MARINI, MAURIZIO: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstellung,
S. 486.

1 Vgl ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

23


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Ein Bild und sein Doppelgénger

Weise mit dem zu tun, was das Bild darstellt: Es zeigt ein Bild im Bild und wirft die
Frage nach dem Verhiltnis dieser beiden Bilder auf. Der Betrachter im Bild scheint sich
zu fragen, was er dort erblickt, ob das Bild ihn zeigt, kopiert bzw. einen anderen zeigt.

Begreift man in dieser Weise die Frage um Kopie und Original vor dem Hintergrund
der Wirkung des Bildes, so wird noch ein weiterer Aspekt der Diskussion deutlich. Das
Narziss-Bild zur Kopie zu erkliren, geht auf der einen Seite in die Richtung einer Re-
habilitierung des Bildes als echter< Caravaggio. Dadurch wird es gleichsam der Zeit-
lichkeit enthoben und der Bildentwurf — jenseits der aktuellen physischen Erscheinung
des Bildes - betont: als Idee und zeit-itberdauernder Stil eines Malers. In diesem Sinne
verweist die Kopie sogar auf den ikonenhaften Status des Bildentwurfs von Caravaggio,
welcher das konkrete Bild (in seiner Verginglichkeit als Ding) beinahe eriibrigt. In der
anderen Richtung scheint das Kopiehafte des Bildes zu einem Sammelbegriff fir all
das, was am Bild »alt«, »beschidigt« und »dunkel« wirkt. Als Kopie wird es in dieser
Wendung zu einem Abklatsch von einem anderen, einem besseren Bild. So wird oft-
mals der schlechte Zustand des Bildes angefiihrt, um die Mingel des Bildes quasi im
Namen von Caravaggio zu entschuldigen. So liege nach Jullian all das, was als stilistisch-
technische Schwiche erscheint, in der Nachdunklung des Bildes begriindet. Die »Affi-
nititen« des Narziss-Bildes zu den ersten Bildern von Caravaggio sei aber nach Jullian
zu grof$, um es ihm absprechen zu kénnen. Er datiert es entsprechend ungewdhnlich
frith auf 1593. In vergleichbarer Weise argumentiert Hibbard: Da der Zustand des Bil-
des keine exakte Zuschreibung erlaube, ist er dagegen, es Caravaggio abzusprechen.™
Wie ein Kompromiss erscheint die Festlegung, dass es sich zwar um einen Bildentwurf
Caravaggios handelt, jedoch um eine Kopie dieses verloren gegangenen Originals."
Bilderscheinung und Bildidee geraten in dieser Argumentationsrichtung in einen Kon-
trast zueinander. Oder anders gesagt: die Frage nach der Urheberschaft fithrt zu einem
Ausloten dieses Verhiltnisses. Auch hier lisst sich die Vermutung anstellen, dass es sich
dabei um ein Thema handelt, dass das das Gemalde auf Darstellungsebene thematisiert
und das sich als Wirkung in der Bildrezeption fortsetzt.

Allerdings lassen sich nicht alle Ungereimtheiten iiber die Zeitlichkeit des Bildes,
das physische, alternde Bild-Objekt, hinreichend begriinden'* — ganz abgesehen davon,
dass die Dunkelheit ein Stilelement der caravagessken >Hell-Dunkel-Malerei< (Chiaros-
curo) bildet. Sie verschwindet also auch nach der Restaurierung in 1995 nicht ganz.*s
Im iibertragenen Sinne >im Dunkeln< liegen die Fragen um den ungewdhnlichen Bild-
aufbau, Ungereimtheiten auf Darstellungsebene, sowie — hierauf bezogen der Zusam-
menhang zur literarischen Quelle, dem Narziss-Mythos.

12 Vgl.ebd,, S. 486.

13 Vgl. NORDHOFF, CLAUDIA: Narzif3 an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.
Jahrhunderts, S. 94.

14 Aufeigentiimliche Weise lasst die Sterblichkeit des Bildes an das Narziss-Thema denken—an den
Erhalt der Jugend, der Unberiihrtheit des Narziss und dem Fluch der Bildbegegnung. Teilung als
ein Gegenubertreten des Ichs, so Otto Rank, sei phylogenetisch der»Vorbote des Todes«. Dabei soll
das Bild selbst unsterblich machen, wie es Oskar Wilde in seinem Roman >Das Bildnis des Dorian
Grey<erzahlt.

15 Soalswerde nach Marini mit der Restaurierung 1995 die Dunkelheit und mitihr der Zweifel an der
Autorenschaft des Caravaggio ganzlich beseitigt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Das folgende Kapitel liefert eine Sammlung von Bildbeschreibungen, die das »Un-
gewohnliche« des Bildes betonen. Bei der Sammlung handelt es sich um Ausschnit-
te aus kunstgeschichtlichen und kunstphilosophischen Erérterungen/Untersuchungen
des Narziss-Bildes. Die Auswahl fillt gezielt auf diejenigen Textstellen der Studien, die
Bildbeschreibungen im engeren Sinne darstellen.'®

1.2 Ein Bild und tausend Fragen

Vielfach wird zunichst das Ritselhafte des Bildes hervorgehoben. Mal staunend, mal
befremdet, mal resigniert davorstehend lasst sich vieles zunichst nicht einordnen und
Widerspriiche tun sich auf.

Karl Neuffer versteht seine Caravaggio-Forschung als den »Versuch einer kunstphi-
losophischen Werkanalyse«. Die Bildbesprechung des Narziss im Rahmen dieser Werk-
analyse beginnt mit dem einleitenden Satz, das Narziss-Bild werfe viele Fragen auf. Am
Anfang der Uberlegungen stehen auch hier die umstrittene Autorenschaft des Bildes."”
Fir die Urheberschaft Caravaggios spreche, so Neuffer »die Verwandtschaft von The-
men und Malweisen mit der Konzeption des Frithwerks«. Damit sei allerdings nicht
vereinbar, dass Caravaggio, wie seine zeitgendssischen Biographen annahmen, nach
dem lebenden Modell gemalt habe. »Er miisste, nehmen wir das Bild ernst, in seinem
Atelier einen Teich installiert haben.«!® Diese Beschreibung zielt indirekt auf den Bild-
aufbau, der einer >realen< Szene widerspricht — wozu auch die kiinstliche Lichtinszenie-
rung beitragt. Die Anlayse dieses besonderen Lichts gibt der Kunstgeschichtsforschung
weitere Ritsel auf. So trifft die Kunsthistorikerin Margit Brehm in der Rekonstrukti-
on des Lichts auf einen Widerspruch: Das angestrahlte Knie im Bildmittelpunkt lisst
die Lichtquelle knapp oberhalb des Wasserspiegels vermuten. Ganz abgesehen von der
offenen Frage, woher ein solches Licht in einer natiirlichen Situation stammt, wiirde
die Position der Lichtquelle aber bedeuten, dass der Betrachter das Abbild gar nicht
sehen kénnte: der Lichtstrahl wiirde sich im Wasser brechen und das Abbild iiberstrah-
len.” Und auch der Bildaufbau als solcher wirft viele Fragen auf. Die Kunsthistorikerin
Christiane Kruse bezeichnet ihn als »ungewéhnlich«, die im Gemilde angelegte hori-
zontale Spiegelsymmetrie als »irritierend«*°. Margit Brehm erscheint es »gewagt«*,
die Wasserfliche um 90 Grad aus der Horizontalen nach unten zu kippen. Der Spiegel

16  Beidiesem Vorgehen konnte die Kontextualitat der einzelnen, vornehmlich kunstgeschichtlichen
Studien nicht vollstindig erhalten bleiben.

17 Vgl. NEUFFER, CARL: Caravaggio — Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen Werkana-
lyse, hg. v. KNECHT, JOHANNES VINCENT, Berlin: Dahlemer Verlagsanstalt 2016, S. 72.

18 Ebd.

19 Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — Narzifs als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, in: DOMBROWSKI, DAMIAN (Hg.):
Zwischen den Welten. Beitrige zur Kunstgeschichte fiir Jiirg Meyer zur Capellen, Weimar: Verlag und
Datenbank fiir Geisteswissenschaften 2001.

20  Vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzif3 an der Quelle bei Alberti und
Caravaggio«, S.111.

21 Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 338.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

25


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Ein Bild und sein Doppelgénger

wirke, so Maurizio Marini, seltsam aperspektivisch »wie eine Spielkarte« [»una carta
da gioco«].?* Bildkompositorisch fragwiirdig erscheinen auch die beiden kriftigen Un-
terarme des Protagonisten. Dies stellt die Kunsthistorikerin Claudia Nordhoff in ihrer
Bildbeschreibung heraus. Die Unterarme bilden, so Nordhoff, einen Rahmen, die aber
nur zwei Knie zeigen, das eine nackt, das andere mit einem Stoff bedeckt?? — ohne dass
sich hierzu ein Bild-Sinn erschlief3e. Der von Claudia Nordhoff beschriebene »Rahmen«
setzt sich in eine vollstindig durchgezogene Umrisslinie fort und erscheint als Kreis-
form, die Narziss und sein Spiegelbild einschliefRt. Diese kompositorische Entschei-
dung wird in der kunstwissenschaftlichen Bildforschung oftmals hervorgehoben und
als auflergewdhnlich bezeichnet. Margrit Brehm spricht von einer »innovativen Ideex,
die in der »Verschmelzung von zwei Figuren zu einer Doppelfigur« liege.”* Mit dem
Knie in der Bildmitte erinnere es, so die Anmutung des Kunsthistorikers und Kunst-
kritikers Matteo Marangoni, an ein Kutschenrad. Dabei stelle das Knie in der Mitte die
Achse dieses Rades dar.”® Dieses Knie gibt weitere Ritsel auf. Claudia Nordhoff be-
zeichnet es als »seltsam«. Unverstindlich bleibe, weshalb hier Schatten auf dem Knie
erscheinen, »die wohl Knochen modellieren sollen [und] doch eher willkiirlich verteilt
wirken«. Seltsam sei auch die leichte Aufwirtsbewegung, mit der das Knie auf dem
Boden aufliege und an einen Phallus erinnere.2®

Weitere Fragen ergeben sich in den Rekonstruktionen der Betrachter-Positionen:
Die Haltbarkeit der Pose des Betrachters im Bild erscheint fragwiirdig. Sein Gewicht las-
te zu stark nur auf einem Arm und wiirde die Figur vorniiberfallen lassen.?” In der Re-
konstruktion der Perspektive des auenstehenden Betrachters befinde sich nach Magrit
Brehm der Betrachter in einer sonderbaren Froschperspektive — er stehe im Wasser,
unterhalb des Narziss.?® Diese Rekonstruktion deckt sich auch mit der des Kunsthis-
torikers Rainald Raabe: »Die Differenz der Entfernungen entspricht der Differenz der
Armverkiirzungen. Auf dem Bild sind es etwa 2,5 cm, was fiir den Betrachter, der auf
ein Objekt und gleichzeitig auf dessen Spiegelung schaut, bedeutet, daf er von einem
Punkt aus beobachtet, der wenige Zentimeter iiber der Spiegelfliche liegt. Das ist aber

22 MARINI, MAURIZIO: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstellung, S. 486.

23 NORDHOFF, CLAUDIA: Narzif3 an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-
hunderts, S. 92-93.

24 Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 338.

25  Zit.n. DAMISCH HUBERT: »Barocker Narzif3?«, in: BEYER, VERA, HAVERKAMP, ANSELM, und JUTTA
VOORHOEVE (Hg.): Das Bild ist der Knig. Reprdsentation nach Louis Marin, Miinchen: Fink 2006, S. 191-
204, hier S.193.

26  Vgl. NORDHOFF, CLAUDIA: NarzifS an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.
Jahrhunderts, S. 97.

27  BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sichtweise
eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

28  Ebd,, S.339. »Als Betrachter stehen wir aufierhalb dieses Zwiegesprachs und sind doch Teil der
intimen Szene, weil die kompositorisch vorgegebene Perspektive auch unsin die Knie zwingt, und
sogar mehr als das: Da wir nicht auf Narzif$ schauen, sondern ihn von schrag unten betrachten,
liegt unser Augpunkt nur wenig oberhalb des Wasserspiegels. Es gibt keinen sicheren Ort fiir den
Betrachter...«

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

nur méglich, wenn man sich den Betrachter bis zum Kinn im Wasser denkt.?® Das
Bild im Ganzen erscheint fragmentiert. In der Beschreibung von Christiane Kruse sind
es zahlreiche Fragen, die verdeutlichen, wie schwer sich insbesondere der Kérper der
Figur rekonstruieren lisst:

»Der Jingling hat sich auf seine Hiande gestiitzt, neigt sich nach unten und schaut.
Kniet er oder liegt er? Wo ist sein Unterkdrper? Was bedeutet der grofie helle Fleck
zwischen seinen Armen?<° Nach Margrit Brehm handelt es sich um eine »durch Licht
und Schatten fragmentierte Figur«3'

Claudia Nordhoffs Verwunderung ist uniiberhérbar, wenn sie beschreibt, dass die Brust
des Protagonisten im Schatten liege und kaum auszumachen sei — so als wire sie ge-
geniiber dem »aufgeblasenen, flatternden Armel und der Rundung des Nackens dem
Maler unwichtig gewesen.«<** Andere, nicht unbedeutende Bilddetails fehlen — so sind
Teile des Kopfes des Spiegelbilds »jih vom unteren Bildrand abgeschnitten«®?; eben-
so der Daumen der linken Hand.>* Auffillig wird auch eine Uberschattung der Augen,
die ein wesentliches Bilddetail, den Blick des Narziss, verdeckt hilt.3> Die folgende Be-
schreibung von Claudia Nordhoff unterstreicht nicht nur die Fragmentierung der Figur,
sondern auch ihre Unférmigkeit:

»An den muskulésen Nacken schliefRen breite Schultern an, dahinter wolbt sich die
Muskulatur des Rickens, Brust und Bauch verschwinden im Dunkeln. Der Kérper
wirkt angespannt und anatomisch verzerrt: Die rechte Schulter, betont noch durch
den pluderigen Armel, scheint zu ausladend; fast iibertrieben gewélbt wirkt der
Riicken, der von einem enganliegenden, mit goldenen Arabesken verzierten Wams
bedeckt wird.«3%

Der Bezug zum Narziss-Mythos ist ebenfalls nicht ganz eindeutig. Karl Neuffer weist
auf folgende Unstimmigkeit hin: »Das Bild auf der Wasseroberfliche zeigt ein anderes
Gesicht als das des darin sich vermeintlich spiegelnden Narziss«.’” Ganz abgesehen
davon, dass es laut Mythos das gleiche Gesicht in der Spiegelung sein miisste, findet

29  RAABE, RAINALD: Der Imaginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios romischem Werk, S. 57.

30  KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzif3 an der Quelle bei Alberti und Cara-
vaggio«, S.111.

31 BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sichtweise
eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 338.

32 NORDHOFF, CLAUDIA: Narzifs an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-
hunderts, S. 92.

33 Vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzif3 an der Quelle bei Alberti und
Caravaggio«, S.111.

34 Vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf
Nicolaic, S. 31.

35  KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und Cara-
vaggiog, S.111.

36  NORDHOFF, CLAUDIA: NarzifS an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-
hunderts, S. 92.

37  NEUFFER, CARL: Caravaggio—Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen Werkanalyse,
S.73.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

21


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Ein Bild und sein Doppelgénger

sich noch ein weiterer Widerspruch zur mythologischen Erzahlung: »Nach gingiger
Auffassung kénnen wir den Gespiegelten als schon, sein Abbild im Wasser hingegen als
hiRlich, als Wasserleiche bezeichnen.«3® Sollte es nicht aber das eigene, schone Antlitz
sein, das Narziss in der Spiegelung entgegenblickt? Auf diese Abweichung von Bild und
Text weist auch der Psychoanalytiker Christian Gaillard in seiner Bildbeschreibung hin:

»Shall we say thatin this painting, asin Ovid’s text, Narcissus dives into the bewildering
embrace of the perfect image that fascinates him? On the contrary, this young man is

leaning on both arms, peering over the vision that is rising up an frightening him.3°

Wihrend Gaillard Angst im Blick des Narziss erkennen will, unterstreicht folgende an-
schauliche Beschreibung von Nordhoff diese mit dem literarischen Text unvereinbare
Qualitit des Spiegelbildes:

»Was auffillt, ist zunichst die Gesichtsfarbe, die zu einem erdigen, wenig an junge
Haut erinnernden Braun geworden ist [..] Die blonden Haare des Hauptes sind nur
noch als ungeteilte, dunkle Masse zu erkennen, in der sich keine Locken mehr aus-
machen lassen. Solcherart rahmen sie ein Profil, dessen Auge im Gegensatz zum su-
chenden Blick dariiber nun eher geschlossen scheint. Verleihen ein Lichtfleck auf dem
Oberlid, der gedffnete Mund und die Schatten auf der Stirn dem Gesicht Narzissens
einen Ausdruck von angespannter Konzentration, so wirkt das Spiegelbild im Kontrast
dazu stumm und erloschen: Die schweren, nachgedunkelten Haare, das geschlossene
Auge und zusatzlich die (nach wie vor) betonte Falte am Nasenfliigel lassen es alt und
erschopft erscheinen; ein dunkler Schatten liber dem Kinn und die betonte Sehnig-
keit des ausgestreckten Halses sprechen von durchlebter Anstrengung, von Alter und
Auszehrung.«*°

Dass sich gegeniiber dem Spiegelbild Narziss nicht nur strahlend abhebt, wie von ei-
nigen Autoren beschrieben, wird in dieser Passage der Bildbeschreibung von Nordhoff

deutlich:

»Narzissens Gesicht ist weder ausgesprochen schon, wie es Ovid entsprechen miiss-
te, noch zeigt es unbekiimmerte Eitelkeit: Die Falte auf der Stirn spricht gegen ju-
gendliche Gedankenlosigkeit, desgleichen eine am Nasenfliigel ansetzende Furche,
die scharf die Wange konturiert und in ihrem abwértsweisenden Verlauf den gesenk-
ten Winkel des verschobenen Mundes verstarkt.«*'

38 EBD.

39  GAILLARD, CHRISTIAN: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, in: MATTOON, MARY ANN (Hg.):
The Archetype of Shadow in a split world, Zirich: Daimon 1987 (Proceedings of The Tenth Interna-
tional Congress For Analytic Psychology, Berlin, 1986), S. 349-360, hier S. 351. Diese Richtung der
Bilddeutung bei Gaillard beleuchtet das Bild aus der Perspektive einer bedrohlichen Dezentrie-
rung des Menschen, die ihm begegnet, ohne dass er sie als zu sich gehérend erkennt; die ideale
Qualitatdes Bildes, die aus anderen Bildbeschreibungen spricht, wird zugunsten dieser Deutungs-
richtung ausgeblendet.

40  NORDHOFF, CLAUDIA: NarzifS an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-
hunderts, S. 93-94.

41 Ebd., S.93.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Trotz dieser Unschéonheiten des Bildes, die eine Abwendung vom Bild seitens beider
Betrachter (!) rechtfertigen wiirde, wird eine Anziehung und Sogwirkung beschrie-
ben. Auch hier entsprechen sich auf eigentiimliche Weise die beiden Betrachter-
Positionen — so wie sich die Bildrezeption im Ganzen auf die Situation des Bildan-
schaulichen als seine Wirkung beschreiben lief3.

Margrit Brehm versetzt sich in den Betrachter des Bildes hinein und beschreibt
zwei gegenteilige Bewegungen: einen »Sogx, der durch die »geschlossene Kreisforme
die »magische Anziehungskraft« unterstreiche, wihrend das »kraftvolle Sich-Stiitzen«
die Gegenbewegung bilde.** Die Kunsthistorikerin Marin Welsch spricht von einem
»Tiefensog«, den das Bild auf den auflenstehenden Betrachter ausiibe. Dieser befinde
sich auf der anderen Seite des Ufers, blicke ebenfalls aus nichster Nihe auf die Was-
serfliche und kénne sich darin wie Narziss spiegeln. Die Herstellung einer solchen
»Nihe und Intimitit zwischen Dargestelltem und Betrachter« tiberrascht die Autorin.
Sie sieht darin ein »typisch modernes Phinomen« und geht davon aus, dass das Bild
von den Zeitgenossen Caravaggios wohl nicht verstanden worden sei.*?

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die Bildforschung, beinahe wie Narziss
vor seinem Bild vor der Aufgabe steht, dieses Bild in seinen kontrapunktischen Ei-
genschaften zu begreifen. Wie vor einem Flickenteppich versucht sie sich iiber jeweils
unterschiedliche Sinngebungen an einer Rekonstruktion der exzentrischen und frag-
mentierten Bilddarstellung, an einer Aufklirung der Widerspriiche im Bild, einer zeit-
geschichtlich-kontextualen Verortung. Sie ringt um die Vereinbarung der dichotomen
Qualititen eines Bildes, das sowohl anzieht, als auch abstéf3t. Das folgende Kapitel skiz-
ziert nun Umgangsformen mit diesen Ambiguititen an ausgewihlten Beispielen.

1.3 Hinschauen und Wegblenden: Ein Bild zwischen Ideal und Wirklichkeit

Wie bereits in der Diskussion um die Urheberschaft anklang, gehen die Meinungen
in der Einschitzung des Narziss-Bildes weit auseinander. Viele Autoren tiberschlagen
sich in Superlativen; dicht daneben finden sich abschitzige Bemerkungen, sowie ei-
ne vehemente Abwendung vom Bild. Auf eigentiimliche Weise erinnert diese Polaritit
an die Bewegung des Betrachters im Bild, die — wie von Brehm beschrieben — zwischen
Anziehung und Abstoffung hin und her geht. Die gegensitzliche Einschitzung in der
Bildrezeption des Narziss’ geht, so die These, aus der Wirkung des Bildes hervor und
findet ein Spielfeld in der Diskussion um die umstrittene Urheberschaft (s.0.). Diese
beiden gegensitzlichen Positionen werden symptomatisch an zwei Beispielen vorge-
fithre.

Eine Anekdote erzihlt, dass eine Kunsthistorikerin wutentbrannt eine Ausstellung
verlassen habe, nachdem sie dort den Narziss als ein Werk des Caravaggio ausgestellt
sah. Dass es in der Bildrezeption zu einer solch vehementen Gegenreaktion kommt, ver-
wundert nicht angesichts der vielen Unstimmigkeiten und schwer vertraglichen Bild-

42 Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — Narzif3 als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 338.

43 WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nico-
lai«, S. 31.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

29


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Ein Bild und sein Doppelganger

qualititen sowie einer kompromittierenden Nihe, in der sich das Bild sowohl auf-
dringt, als auch seinen Betrachter in Distanz hilt. Demgegeniiber erscheint das Bild
anderen Autoren in einem strahlenden Licht. Und oftmals verbindet sich ein ideali-
sierender Duktus der Bildbeschreibung mit der Uberzeugung, es miisse sich um einen
Caravaggio handeln. In dieser Weise schwiarmt Maurizio Marini von der Farbintensitit.
Das Blau der Hose, das Weif der Armel, die goldenen Striche in den Haaren, die Briu-
nung der rechten Hand, ebenso der ungewdhnliche Faltenwurf lieRen eindeutig die
Handschrift des Caravaggio erkennen. Dariiber hinaus betont er den »auflergewshn-
lichen ikonographischen Einfallsreichtum« [»straordinaria inventione icongraphica«].
Auch die »lyrische Melancholie« [»malinchonia lyrica«] spreche dafiir, dass es sich um
einen Caravaggio handeln miisse. Denn dieser habe (im Gegensatz zu Lo Spadarino)
eine kiinstlerische Hohe erreicht, die es ihm erméglichten, solche leonardesken Ge-
miitsbewegungen [»moti del’annimo«] darstellen zu kénnen.**

Neben diesen auffilligen Richtungen der Bildrezeption lassen sich grob zwei grund-
sitzliche Behandlungsformen mit einer Bilddynamik, die sich zwischen Anziehung und
Abstofiung bewegen, unterscheiden. Die verschiedenen Bildqualititen, die oben be-
schriebene Fragmentierung und auch die vereinheitlichende Kreisform, rufen nach 15-
senden, wie verbindenden Behandlungsformen. So wird das Bild zum einen nach ei-
ner Bestitigungslogik rekonstruiert. Dieses Vorgehen erfordert jeweils ein Wegblenden
der storenden Bilddetails und miindet oftmals in einer Idealisierung des Narziss. Dabei
wird entweder an den unschonen Realititen des Bildes vorbeigesehen oder diese rii-
cken ins Zentrum und machen es zu einem exzeptionellen Bild. An den folgenden Be-
schreibungsbeispielen wird diese Bestitigungslogik besonders deutlich. Der Wunsch
nach Ubereinkunft — entweder der Bilder im Bild (Rossella Vodret) oder des Bildent-
wurfs im Ganzen mit der Person des Malers (Karl Neuffer) — verbindet sich mit der
Tendenz, die Autorenschaft des Caravaggio zu bejahen.* Beide Autoren begriinden in
einer jeweils kontrareren Argumentation die Urheberschaft Caravaggios iiber das Ver-
haltnis von Narziss mit seinem Spiegelbild. Neuffer setzt in seiner Beschreibung des
Narziss-Bildes die Ungleichheit von Bild und Abbild ins Zentrum und sieht darin das
Gegensatzpaar von schon und hisslich einander gegeniibergestellt. Hieraus leitet er die
Autorenschaft ab:

»Allein dieser ritselhafte Umstand der Unzusammengehdrigkeit spricht sicher dafiir,

dafd es sich wirklich um ein Bild Caravaggios handelt, denn die Selbsterfahrung im

Spiegelbild ist auf diese Weise eben keine lustvolle, sondern eine schreckliche Erfah-
46

rung.«

44 Vgl. MARINI, MAURIZI0: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstellung.

45  Dieses Phanomen wiederum zeigt eine eigentiimliche Analogie zu der Gleichsetzung des Betrach-
ters des Bildes (Narziss) als dem Maler eines ersten Bildes; siehe Teil IV, Kapitel 1.2.

46  Aus einer strukturellen Perspektive stellt sich die Frage, ob die Selbstbetrachtung, wenn sie hier
eine leidvolle Erfahrung des Kiinstlers darstellt, nicht grundsitzlich eine Unangenehme ist und
Hassliches in den Blick riickt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Demgegeniiber begriindet die Kunsthistorikerin Rossella Vodret die Autorenschaft itber
die tiuschende Gleichheit von Bild und Spiegelbild. Die gekonnte illusionistische Dar-
stellung der Spiegelung liege eindeutig in der Meisterschaft eines Caravaggio:

»Es ist erstaunlich zu beobachten, wie weit die Tiuschung visuell gelingt und wie sehr
von der Seite des Betrachters keine auffallige Anomalie in der Darstellung der Spiege-
lung wahrzunehmen ist.<*’

Wihrend Vodret komplett am Spiegelbild vorbeigesehen hat, ist aber auch die scheren-
schnitt-hafte Einteilung in schon und hisslich durch Neuffer bei genauem Hinschauen
nicht haltbar. Denn folgen wir z.B. der Bildbeschreibung Nordhofts, so wirkt Narziss,
also die obere Gestalt, zumindest nicht uneingeschrinkt schon. Sie trigt Ziige einer
gestauchten, tierhaften und in Teilen amorphen Gestalt.*8

2. »Inbegriffe« des Narziss: Bild (Caravaggio) und Text (Ovid)

Untrennbar mit der oben skizzierten Kontroverse um das Narziss-Bild verbunden ist
der Narziss-Mythos als solcher. Er bildet das offenkundige Sujet des Bildes. So wurde
das Bild sogleich nach seiner Entdeckung durch Longhi als »Narziss« identifiziert.
Der Abgleich des Bildes mit einschldgigen Quellentexten des Narziss-Mythos, die
der (unbekannte) Maler kannte, sowie die Frage nach der zeitgeschichtlichen Rezep-
tion des Mythos in der Entstehungszeit des Bildes, stellt ein gingiges Verfahren der
Kunstinterpretation, die ikonologische Analyse, dar. (Sie wird im dritten Kapitel noch-
mals aufgegriffen). Wie vielfiltig und kontrovers aber die Argumentationsrichtungen
sind - vergleichbar mit denen der umstrittenen Urheberschaft — wird im Folgenden er-
liutert. An ihnen wird deutlich, dass es mit der Identifikation des Bildes als »Narziss«
nicht getan ist. Denn in der zeitgeschichtlichen Rezeption wird eine enorme Deutungs-
breite des Mythos offenbar, die stark an die Dialektik der Bildrezeption des Gemal-
des erinnert. Ein auffilliges Vermdgen des Bildes liegt darin, die Arten, in denen der
Mythos kulturgeschichtlich in Beschlag genommen wird, jeweils emblematisch verkér-
pern zu konnen. Narziss wird hier jeweils zum >Inbegriff« des Narziss. Dies verbindet
das Gemélde mit einer literarischen Quelle, die in gleichem Mafe wie das Bild eine
paradigmatische Stellung innehat: die Metamorphosen-Schrift von Ovid (Narziss und
Echo, Metamorphosen, Drittes Buch, 8. Jhd. n. Chr.). Auf eine Formel gebracht: Ovid
gilt als der Dichter, der den Mythos in seinen Tiefendimensionen am anschaulichsten
beschreibt und Caravaggio als der Maler bzw. das umstrittene Geméilde als das Bild, das
den Narziss am stirksten verkérpert. Die paradigmatische Stellung des Bildes wird
mal in einer Verkorperung des ovidschen Narziss, mal in seiner Bildautonomie, seiner
Unabhingigkeit des Bildes von jedweder literarischen Vorlage gesehen.

47  Vodretzit.n. Marini MARINI, MAURIzI10: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur
Ausstellung, S. 488. Aus dem Italienischen Ubersetzt von Ettore Prandi.

48  Auf diese Differenzen der Bildrezeption wird an spiterer Stelle der Arbeit noch eingegangen. Sie
liegen nicht oder zumindest nicht nur in individuellen Unterschieden der Rezipienten des Bildes
begriindet, sondern sind Anzeichen einer starken Ambiguitit des Bildes.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

31


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Ein Bild und sein Doppelgénger
2.1 Die paradigmatische Stellung des Textes (Ovid)

2.1.1  Der Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid

Ovid ist der Dichter, der den Narziss-Mythos in den Metamorphosen am ausfithrlichs-
ten von der Geburt bis zur Wandlung in eine Narzisse beschrieben hat. Er soll auch der
erste gewesen sein, der die Mythen von Echo und Narziss miteinander verkniipft.*’
Seine Metamorphosen-Schrift gilt als Meisterwerk der Dichtkunst. Eine kurze Zusam-
menfassung des Mythos:

Narziss, der Sohn einer wunderschénen Nymphe, wird aufgrund seiner Schénheit von
vielen begehrt. Er lasst sich jedoch hiervon nicht rithren und geniigt sich selbst. Auch
mit voranschreitendem Alter bleiben ihm kindliche Unschuld und Unbedarftheit er-
halten. Wie andere Nymphen verliebt sich auch Echo in Narziss. Die Annidherung ist
jedoch erschwert, da auf ihr der Fluch lastet, lediglich die Worte anderer wiederho-
len zu diirfen. Uber die echohafte Wiedergabe der Worte des Narziss in einer beson-
deren Intonation gelingt es ihr den Celiebten anzulocken. Er weist sie jedoch bei der
Begegnung zuriick, sodass sie sich gekrankt in die Walder zuriickzieht und zu Stein
wird. Daraufhin wird auch Narziss mit einem Fluch belegt. Ihm soll die gleiche Lie-
besqual und Zuriickweisung zuteilwerden, die er selbst verursacht. Bei einem Spazier-
gang trifft er auf eine wunderschéne und noch unberiihrte Quelle und sieht im Wasser
sein Spiegelbild. Vom schonen Anblick wie gebannt wird er selbst »wie zu einer Statue
aus parischem Marmor«. Er erkennt jedoch nicht, dass es sich um eine Wasserreflekti-
on handelt und verliebt sich in sein Bild. Mit Worten und Gesten versucht er sein Ge-
geniiber zu rithren und halt die Verdnderung des Spiegelbildes fiir eine Entgegnung.
In einem plétzlichen Umschwung bemerkt er, dass er es selbst ist. Dennoch halt das
Liebesbegehren an und er kann sich nicht vom Bild l6sen. SchlieRlich stirbt er an der
Quelle, indem er zu Wachs schmilzt. An seiner Stelle wachst eine Narzisse. Das Liebes-
begehren setzt sich in der Unterwelt weiter fort: Echo ruft und Narziss betrachtet sich
weiterhin im Wasser der Styx.

Worin liegt die paradigmatische Stellung des Textes begriindet?

Auf ein besonderes stilistisches Merkmal weist Winfried Schindler hin. Er betont in
seiner inhaltsanalytischen Interpretation der Verse des Narziss-Mythos die Bedeutung
des auktorialen Erzihlers, der den Protagonisten mitfithlend begleitet und dadurch den
Leser beriihrt und involviert. Schindler beschreibt, wie das erkenntnistheoretische Pro-
blem von Wahrheit und Tiuschung durch Ovid hautnah erzihlt werde. Immer wieder
will der Erzihler in das Geschehen eingreifen und Aufklirung iiber die Beschaffenheit
des Bildes, das Narziss tduscht, leisten. Er kann jedoch Narziss, der in sein Bild vernarrt
ist, mit seiner Ansprache nicht erreichen. Schindler verdeutlicht diese Dialogform an
folgendem Vers:

49 Vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf
Nicolai«, S. 28.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Leichtglaubiger! Was greifst du vergeblich nach dem fliichtigen Bild! Was du erstrebst,
ist nirgends; was du liebst, wirst du verlieren, sobald du dich abwendest. Was du siehst
ist nur Schatten, nur Spiegelbild. [435] Es hat kein eigenes Wesen: Mir dir kam es, mit

dir bleibt es, mit dir wird es fortgehen —wenn du nur fortgehen kénntest!>°

In dieser kunstvollen Dopplung der Problematik der Bildszene, seiner Ubertragung in
einen literarischen Dialog, wird, so Schindler, gleichzeitig Nihe, wie Distanz zum Ge-
schehen unterstrichen. Dabei macht Ovid auf das eigene Medium, die Sprache, die
Fiktionalitit der Erzihlung und damit ganz allgemein auf den medialen Anteil am Er-
kennen und Verkennen von Welt, aufmerksam:

»Das ist ein raffiniertes poetologisches Spiel mit der Illusion, und zwar gerade in dem
Moment, da Narziss sich besonders intensiv an sein Abbild verliert; indem der Erzah-
ler, scheinbar aufgewiihlt von dessen Fehleinschidtzung, selbst in das Geschehen ein-
zutreten versucht, macht er um so starker auf sich selbst und damit auf den fiktiven

Charakter des erzihlten Mythos aufmerksam.«’

Mit seinen einfithlenden und gleichermafen die Szenerie reflektierenden Versen, so-
wie der medialen Doppelbodigkeit der Lyrik erweist sich der Ovid-Text als weitgehend
frei von normativer Bewertung. Weder in Richtung einer moralischen Verurteilung, wie
ihn beispielsweise der mittelalterliche »Ovide Moralisé« zeichnet, noch in Richtung ei-
ner Idealisierung des Topos in der Autonomieisthetik des 18./19. Jahrhunderts lenkt
der antike Text den Blick auf ein Zeiten und Kulturen tibergreifendes Grunddilemma
menschlichen Daseins: Selbsterkenntnis vollzieht sich an einem Medium (oder als Me-
dienerkenntnis) und scheitert an ihm. Denn auch nachdem Narziss erkennt, dass es
sich bei dem Gegeniiber nicht um einen Anderen handelt (»Ich bin es selbst!« Ich habe
es begriffen!«)*?, vermag er sich nicht von seinem Bild zu lésen. Damit behandelt der
Ovid-Text als Metamorphosen-Schrift die Frage des Festhaltens von Wirklichkeit. In
ihr wiederum wird die philosophische Streitfrage bewegt, ob sich ein Erkenntnisinhalt
vom Prozess des Erfahrens ablosen lisst. Auf die Bildszene zuriickkommend besteht
ja die Tragik des Narziss gerade darin: Das Erkennen hilft nicht, sondern lisst den,
der sich im Bild sieht, nicht mehr los.> Indem Ovid diesen Umschlag »vor und nach
der Erkenntnis« in den Mittelpunkt der Dramaturgie des Textes riickt, macht er auf
diesen Gehalt des Mythos, der Medialitit von (Selbst-)Erkenntnis und seinen Grenzen
aufmerksam. Dabei trigt der Prozess, der sich zwischen Erkennen und Verkennen be-

50  PuBLIUS OvIDIUS NASO: Metamorphosen, libers. von. VON ALBRECHT, MICHAEL, 3. Aufl., Stuttgart:
Reclam 2003, S.155. Vers [435]: Credule, quid frustra simulacra fugacia captas? Quod petis, est
nusquam; quod amas, avertere, perdes. Ista repercussae, quam cernis, imaginis umbra est: nil ha-
bet ist sui: tecum venitque manetque, tecum discedet, sit u discedere possis.

51 SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und Narziss,
S. 43.

52 PuBLIUS OVIDIUS NASO: Metamorphosen, S.157. Vers [463]: Iste ego sum: sensi, nec mea fallitimago!

53  Diesgreiftnicht nureinem modernen Diskurs der Medienabhéngigkeit unserer Subjektkonstituti-
on, sondern auch konstruktivistischer Epistemologie voraus, wonach die Medien uns konstituieren
und eine klare Trennung in Erkenntnis-Subjekt und Erkenntnis-Objekt unhaltbar werden lassen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

33


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Ein Bild und sein Doppelgénger

wegt, sowohl den Charakter des Erhaben-Schénen, also isthetische Ziige, als auch die
Qualitdt des Archaisch-Begehrlichen.

Die paradigmatische Stellung der ovidschen Narziss-Erzihlung griindet noch auf
einer weiteren Qualitit des Textes: auf der Metamorphose. Der Autor erzihlt die Ge-
schichte aus einer Verwandlungslogik heraus, die dem Thema eingeschrieben ist. Diese
bewegt sich zwischen den Gestaltqualititen des Erstarrens und Verschmelzens. Nach
unerwiderter Liebe wird Echo zu Stein. Gleichermafien erstarrt die Sehnsuchtsgestalt
Narziss zwischenzeitlich vor dem wunderschénen Bild wie zu einer Statue aus Marmor.
Sie ist schlieflich (in ihren Grenzen) nicht haltbar und schmilzt »zu Wachs«. Insbe-
sondere die hier dargestellten Extrempunkte einer Verwandlungswirklichkeit, der er-
starrten Gestalt und der sich auflésenden Gestalt, machen die Auslegung des Narziss-
Mythos zu einem zeitiiberdauernden und kulturunabhingigen Stoff. Schindler weist
darauf hin, dass gerade der Metamorphosen-Charakter des Ovid-Textes die vielfilti-
gen Deutungsrichtungen des Mythos bedinge, es hieriiber aber auch zu einer »Ver-
schattung« des literarischen Stoffs durch literarische, wie wissenschaftliche Deutungen
gekommen sei.>*

Die Wandlungsrichtungen der verschiedenen Interpretationen und wissenschaft-
licher Erklirungen sind jedoch nicht beliebig und wiederholen die kontrapunktischen
Bewegungen im Mythos selbst: Einerseits ist da der idealisierende Zug, ein wun-
derschéner Knabe und eine gleichermaflen unberithrte Quelle, sowie die Anziehung
und Gebanntheit durch ein zunichst unerkanntes Bild. Direkt daneben erzihlen die
Metamorphosen von Abwehr, Nicht-Erwiderung, fehlender Anerkennung und vom
ZuriickgestoRen-Werden. Auch dies erleiden alle Protagonisten im Narziss-Mythos:
die verschmihten Liebhaber, Echo und Narziss selbst. Es handelt sich dabei um
eine Erzihlung, die in besonderer Weise die Verbundenheit von Leiden und Leiden-
schaft zusammenfiihrt. Als ein Mythos, der von (Selbst-)Erkenntnis handelt, verbindet
er —bei Ovid bildreich beschrieben — den isthetischen, wie den begehrlichen Zug
von (Selbst-)Erkenntnis.”> Das Schone, noch ganz gebliebene fithrt im Mythos zur
Erstarrung; das Archaisch-Begehrlich lisst den Protagonisten >schmelzenx.

In der Metamorphosen-Schrift iiber Narziss und Echo wird die Zeitunabhiangigkeit
dieser iibergreifenden Fragen von Erkenntnis und des Menschseins deutlich; die kul-
turgeschichtlichen Perspektiven auf den Mythos wiederum lassen spezifische Aspekte
an ihm in Abhingigkeit zu den dringenden Fragen einer Epoche oder Kultur mehr oder
weniger virulent und explizit werden. Sie werden im Folgenden in Form einer Rezep-
tionsgeschichte kurz skizziert.

54  Vgl. SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und
Narziss, S. 35.

55  Kruse macht auf die Verbindung eines »dsthetischen Blicks« mit dem »erotischen Blick« im
Narziss-Mythos nach Ovid aufmerksam vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Mediener-
kenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und Caravaggio«.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

2.1.2 Eine kleine Rezeptionsgeschichte des Narziss-Mythos

Ein Blick in die kulturgeschichtliche Rezeption des Narziss-Mythos macht auf seinen
Deutungsspielraum aufmerksam.5® Die Umbriiche und Kehrtwendungen in den Auf-
fassungen des Topos seien hier kurz skizziert. In einer mittelalterlichen Buchmalerei,
dem »Ovide moralisé«, zwischen 1316 und 1328 entstanden, wird dem antiken Text ei-
ne christlich-moralisierende Konnotation verlichen.5” Narziss wird hier zum Mahnbild
eines gottlosen Menschen, der aufgrund seines Egoismus seine gerechte Strafe erhilt.

Zu einer Umbewertung des mythologischen Stoffs kommt es um 1800 im Zuge des
Deutschen Idealismus. Narziss wird hier zu einer Figur der kontemplativen Innen-
schau, an der sich das idealistische Menschenbild eines autonomen und schépferischen
Einzelindividuums versinnbildlicht. Mif3iggang (Schlegel) und Spiel (Schiller) werden
zu dsthetischen und positiv konnotierten Daseinsformen und Entwicklungsvorausset-
zungen des Menschen; der kontemplative Zug der Bildbeschauung im Narziss-Mythos
zu seinem Emblem. In dieser Weise deutet Schlegel in seinem Roman »Lucinde« den
Mythos gegeniiber dem moralisierenden Duktus der mittelalterlichen Rezeption neu.5®
Narzissens Einsambkeit ist nicht Strafe, sondern eine selbstgewihlte kontemplative In-
nenschau, aus der heraus Narziss sein kiinstlerisches Potential schopft.

Einen dritten Umschwung markiert das 20. Jahrhundert, wonach Narziss zum In-
begriff der Selbstentfremdung des Menschen wird.>® Diese (vermeintlich neue) Sicht
auf Narziss vollzieht sich nicht unabhingig von den kulturellen Umschwiingen dieser
Zeit: so geht die industrielle Revolution mit einschneidenden Entfremdungserfahrun-
gen in der Massen- und Maschinenproduktion einher; mit der Erfindung der Fotografie
ist zudem die Flut schnell reproduzierbarer Bilder entfacht. Mit ihr riickt die Frage der
Medienkonstitution des Menschen ins Zentrum philosophischer Diskurse.

Einen groflen Anteil an dieser Deutungsrichtung des Mythos hat die psychoanaly-
tische Theoriebildung im Riickgriff auf den Mythos.®® Das im Narzissmus an einem
Bild entdeckte »Ich« stellt nach Freud eine wackelige Instanz unter diversen seelischen
Strebungen dar. Der Mensch sei zwar im Ich-Bewusstsein seiner fest umrissen geglaub-
ten Grenzen, aber er iiberblicke einen Grofiteil seiner Strebungen nicht.* Freud bringt

56  Die Darstellung hat keinen Anspruch auf Vollstandigkeit, da eine ausfiihrliche Erérterung der ver-
schiedenen Auslegungen des Mythos sicherlich Buchformat annehmen wiirde. Die Auswahl be-
zieht sich hier lediglich auf die Rezeption des Ovids-Textes und markiert grobe Umbriche in der
Bewertung der Schrift.

57  Dies bedeutet nicht zwingend, dass auch die Darstellungen den moralischen Impetus wie die Er-
zahlung haben, wie Panofsky an den Illustrationen des »Ovide moralisé«zeigt. vgl. Erwin Panofsky,
Ikonographie und lkonologie. In Ekkehard Kaemmerling (Hg.), lkonographie und lkonologie. Bil-
dende Kunst als Zeichensystem Band |, K6In 19979, S. 224

58  Vgl. SCHLEGEL, FRIEDRICH: Lucinde (1799), 7. Aufl., Berlin: Insel 2020, S. 103ff.

59  Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 339.

60  Der Begriff ist von Paul Nacke (1899) geprigt worden und seit Freuds Narzissmus-Studien (Fall
Schreber 1911) ein eigenes Forschungsfeld der Psychoanalyse. Freud fiithrt ihn »offiziell< in seiner
Studie »Zur Einfiihrung des Narzissmus« [1914] in die Psychoanalyse ein.

61 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, Fragen der Gesellschaft Urspriinge der Re-
ligion, Bd. IX, Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

35


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Ein Bild und sein Doppelganger

dies auf die bekannte Formel, »Das Ich ist nicht Herr im eigenen Haus«.®* Diese neue
Sicht auf den Menschen erginzt zwei menschheitsgeschichtlich bahnbrechende Theo-
rien: die Evolutionstheorie nach Darwin, wonach der Mensch seine Vorrangstellung
gegeniiber den Tieren verliert, und die astronomischen Erkenntnisse des Galilei, mit
denen die Erde aus dem Zentrum des Universums riickt. Alle drei Verriickungen han-
deln von der Dezentrierung des Menschen und wirken insofern auf ihn (narzisstisch)
krinkend. Narziss, der den Moment einer solchen Ich-Entdeckung versinnbildlicht, ist
also in einer modernen Perspektive auf den Mythos zugleich derjenige, der sich nie-
mals vollumfinglich zu erblicken vermag. Dass diese Perspektive — ich mdochte sie als
eine nicht normative Auslegung des Mythos bezeichnen — eng an den antiken Text an-
kniipft, also keine im engeren Sinne >moderne« Sicht darstellt, wird spiter im Text aus-
gefithrt. Nur vordergriindig erfihrt der Narziss-Mythos eine Umdeutung gegeniiber
dem antiken Text, da im (primiren) Narzissmus der Wunsch, sich selbst sehen zu wol-
len, ins Zentrum riickt, wihrend Narziss in der Blickszene des Mythos dariiber verzwei-
felt, dass das Bild ihn und keinen anderen zeigt. Diese Auslegung entspricht dennoch
den psychologischen Dimensionen des Mythos, da das Sich-selbst-Geniigen, das Auft-
rechterhalten einer unberithrbaren Ganzheit — analog zum Ich-Bewusstsein des Nar-
zissmus — den Frevel darstellt, fiir den Narziss mit der Bild- und Blickbannung bestraft
wird. Diesen Ausschluss vom Leben, der Wahn sich iiberall selbst zu sehen und in sich
selbst eingeschlossen zu sein, beschreibt als Krankheitsform der sekundire Narzissmus
im Riickgriff auf Mythos.®

Nach diesem Exkurs in die zeitgeschichtliche Rezeption des Mythos wird nun die
paradigmatische Stellung des umstrittenen Bildes diskutiert. Worin wird sie gesehen
und in welchem Zusammenhang steht sie zum Ovid-Text?

2.2 Die paradigmatische Stellung des Bildes als »Inbegriff« des Narziss

Unabhingig von der Frage, wer der Maler ist, herrscht in der Kunstwelt weitgehend
Einigkeit in der Auffassung, es handle sich bei dieser Narziss-Darstellung um den >In-
begriff« des Narziss (vgl. Einfithrungstext). In der Durchsicht der Literatur, die Text
(Ovid) und Bild (Caravaggio) zu einem gegenseitigen Bezugspunkt macht, trifft der Le-
ser auf ein auffilliges Phinomen: Trotz der attestierten Nihe zum Quellentext wird
dem caravaggesken Narziss eine mediale Autonomie gegeniiber der literarischen Quel-
le zugesprochen. Die Nihe manifestiert sich unter anderem in der Varianz der Bildre-
zeption, die der Deutungsbreite der mythologischen Erzihlung entspricht. Sie griindet
jedoch nicht auf einer Bebilderung des Mythos durch eine Visualisierung der narrativen
Strange der ovidschen Erzihlung. Vielmehr legen die kommenden Beschreibungen na-
he, dass sich Bild und Text in iibergreifenden Wirkqualititen gleichen. Dabei lenkt das
Narziss-Thema den Blick auf die mediale Vermittlung des Mythos. Wie im Folgenden
dargelegt wird, verweisen die Differenzen zwischen Bild und Text vorrangig auf diese
medialen Unterschiede.

62 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die drei Krinkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«Band V, S. S.1-7.
63 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Zur Einfiihrung des Narzissmus (1914)«, Psychologie des Unbewussten, Bd. Ill, 7.
Aufl., Frankfurt a.M. 1994 (Studienausgabe), S.37-68, hier S. 42.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

2.2.1 Varianz der Bildrezeption im Spiegel der Deutungsbreite des Mythos
Bezogen auf die kulturabhingige Rezeption des mythologischen Stoffs, wie er im vor-
herigen Kapitel dargelegt wurde, wird das Narziss-Bild des Caravaggio zu einem Ana-
logon der kulturhistorischen Rezeption des mythologischen Stoffs: Mal fungiert es als
Sinnbild fiir den eitlen Menschen und die Abgriinde menschlichen Daseins, mal werden
in ihm der kontemplative Schopfergeist und Entdecker gesehen, dann wieder steht der
Narziss des Caravaggio fir Tiuschung/Selbstillusion und die Entfremdung des Men-
schen schlechthin.

Ein Beispiel, bereits im Einfihrungstext erwihnt, macht deutlich, wie der caravag-
geske Narziss zu einem Sinnbild einer idealistischen Auffassung des Mythos avanciert:
In der Aufsatzsammlung mit dem Titel »Die Kunst Denken. Zu Asthetik und Kunst-
geschichte« — einem Sammelband, herausgegeben vom Deutschen Forum fiir Kunstge-
schichte in Paris, geht es nicht nur um die dsthetischen Parameter einer Kunstgeschich-
te, sondern darum, die Kunst als eine Herausforderung des Denkens zu begreifen.®* In
ihr werden neben der Eigenlogik des Bildlichen, das epistemische Vermégen des Bil-
des diskutiert. Der Herausgeber der Reihe begriindet die Wahl des Narziss-Bildes als
Titelbild wie folgt:

»Raphaél Bouvier hat uns, mit untriiglichem Bildsinn, dazu animiert, das Thema an-
schaulich unter dieses Bild zu stellen. Nicht, weil es als moralisierende Warnung vor
verwerflicher Selbstbespiegelung und Selbstliebe diente, sondern vielmehr, weil das
»Sich-selber-sehen«verstanden werden darfals philosophisch-erzieherische Selbstbe-
trachtung, als philosophisch-dsthetisches Exempel.«>

Das Narziss-Bild als Titelbild der Aufsatzsammlung, im Schwellenbereich von Kunst-
geschichte und Asthetik anzusiedeln, wird hier also explizit in den Kontext einer idea-
listischen Konzeption des Narziss-Mythos gesetzt, wie er im 18. Jahrhundert aufkommt
(s.0.) und gegeniiber einer moralisierenden Wertung des mythologischen Stoffs abge-
hoben. Beyer bezieht sich zudem auf die Narziss-Rezeption von Herbert Marcuse und
André Gides sowie Paul Valéry, wenn er zu folgendem Schluss kommt:

»Es handelt sich um ein dsthetisch-symbolisches Freiheitsversprechen, einen konkre-
ten Sehnsuchtsentwurf, der die epistemische Kraft der Anschauung und der Betrach-
tung beschwaért und damit die Kunst als kraftvolle Denkfigur begreifen l3sst.«®®

Zuriickkommend auf die kontroversen Bildbeschreibungen des Gemildes, stellt sich
die Frage, inwieweit das Narziss-Bild (als Titelbild) zu einer solchen »kraftvollen Denk-
figur« passt — denken wir an die vielen Liicken, das Absacken ins Dunkle und Schat-
tenhafte zuriick, Bildwirkungen, wie sie im vorherigen Kapitel beschreiben wurden.
Und ein weiterer auffilliger Aspekt: Die im Einleitungstext des Sammelbandes beton-
te epistemische Kraft des Anschaulichen, das Herausheben der 4sthetischen Seite von
Erkenntnis, stiitzt sich in der Argumentation auf zahlreiche literarische Texte, die das

64  Vgl.Beyer BEYER, ANDREAS/COHN, DANIELE (Hg.): Die Kunst Denken. Zu Asthetik und Kunstgeschichte,
S IX.

65 Ebd.

66 Ebd.,S. Xl

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

37


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Ein Bild und sein Doppelgénger

Schlaglicht auf eine Seite des Mythos richten und, wie oben ausgefiihrt, anderes (das
Schattenhafte) im Titelbild, also im Anschauungsbeispiel fir die Anschauung, iber-
gehen. Entsprechend ist das Narziss-Bild nicht ganz abgedruckt: Die Spiegelung fehlt
komplett und auch ein Teil des Kopfes. Einer solchen Vereindeutigung des Narziss als
Idealbild der schopferisch-kontemplativen Innenschau, ganz im Sinne einer spezifi-
schen Rezeption des Narziss-Topos, steht eine hierzu kontrire Bildbeschreibung des
Psychoanalytikers Christian Gaillard gegentiber. Er bespricht das Narziss-Bild im Rah-
men eines Internationalen Psychoanalytischen Kongresses zum Thema »The archetype
of shadow in a Split world, 1986 in Berlin abgehalten. Gaillard betont ausschliefilich
das Schattenhafte des Bildes. In Narziss’ Blick will er Angst erkennen.

»Here, shadow reigns manifestly over the bottom of the painting, where it takes the
shape of a body: the fearsome body and visage of that other Narcissus, in whom he will
soon recognize himself. From there, the shadow tends to overcome the whole picture.
It rises and threatens the figure of the young man in the light; this figure, in turn, is
altered by it.<%7

Gemif} der psychoanalytischen Auslegung des Mythos bringt Gaillard das Bild mit dem
frithen narzisstischen Stadium in Verbindung, das seit Lacan auch als Spiegelstadi-
um bezeichnet wird und bekanntlich fiir die freudige Ich-Entdeckung des Siuglings an
einem Spiegelbild steht. Allerdings verweigere das Bild dieses Spiegel-Ideal. Es hand-
le vielmehr von einem Betrachter, der auf bedrohliche Weise mit seiner konstitutiven
Teilung und Dezentrierung konfrontiert werde. »The painting is a close-up of this se-
paration with occurs in all of us.«®® Damit rekurriert er als Psychoanalytiker auf die
im Narzissmus vollzogene Trennung des Ichs, das sich selbst zum Objekt nimmt sowie
auf die Liicken dieses Bewusstseins. Hierzu vergleichbar sieht Margrit Brehm im Nar-
ziss eine moderne und postmoderne Lesart des Narziss-Mythos vorweggenommen.
Die Darstellung greife nicht nur der psychoanalytischen Rezeption des Narziss-Mythos
voraus, sondern auch der »Bedrohung des Ichs«, der »empfundenen Selbstfremdheit«
und »existentiellen Verunsicherungs, die das 20. Jahrhundert pragt.”®

Wie gezeigt schlagen sich in den Deutungsrichtungen des Bildes als spezifische
Auslegungen des Mythos die gleichen Dichotomien nieder, auf die wir bereits in der
Sammlung der Phinomene der Bildrezeption getroffen sind. Insbesondere die Ver-
kniipfung der Sorten von Bild-Rezeption mit der kulturgeschichtlichen Rezeption des
Mythos weist eine vergleichbare Variation auf. Dies legt die Nihe zwischen literarischer
Quelle und bildlicher Darstellung nahe. Bild und Text, so die These, vereinen eine in-
haltliche Bandbreite: Narziss zum einen als Verkorperung einer sehnsiichtig-kontem-
plativen Innenschau und zum anderen als haltlose Figur, die sich selbst entgeht.

Neben dieser Variationsbreite bildet die Uberzeugung, das Narziss-Bild verkérpere
die Thematiken jeweils in besonderer Weise, das auffillig Invariante. Zudem stellt sich

67  GAILLARD, CHRISTIAN: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, S. 352.

68 Ebd.,S.355.

69  Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 338.

70 Ebd,, S.339.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

bei den Autoren immer wieder Bewunderung ein — auch gegeniiber dem Abgriindigen,
des Bildes, wenn es in Augenschau genommen wird. Bezogen auf das Bildanschauliche
hat es den Anschein, als wire das Bild in der Lage vieles in seine geschlossene Kreisform
aufzunehmen. Es verspricht nicht nur einen Blick aufs Ganze, sondern bietet sich als
tibergreifendes Bild fiir Themen an, fiir die es zum Inbegriff im wahrsten Sinne des
Wortes wird. In dieser Art vermag das Gemailde ganze Epochen und Zeitstromungen
zu verkorpern — mal verkorpert es die epistemische Kraft der Anschauung (Beyer), mal
wird in ihm eine prophetische Vorausschau einer modernen Sicht auf den Menschen
gesehen (Brehm, Welsch), mal wird Narziss auf seine barocke Gestalt hin anprobiert. An
einem solchen Bild, so der Psychoanalytiker und Bildtheoretiker Hubert Damisch, lasse
sich erst erkennen, was Barock sei — nicht aber, ohne dem Titel »Barocker Narzif$?« ein

Fragezeichen hinzuzusetzen.”

2.2.2 Fragen der Medialitat in der Auslegung des Mythos (Bild und Text)

Die paradigmatische Stellung des caravaggesken Narziss ist mit der oft vertretenen
Meinung verkniipft, dass die Narziss-Darstellung besonders stark an die literarische
Quelle, die Metamorphosen des Ovid, angelehnt ist. Daneben finden sich Bildbeschrei-
bungen, die die Differenz zum antiken Text betonen. Ein Gemeinsames liegt darin, dass
die Ovid-Quelle in der einen wie in der anderen Richtung zu einem festen Bezugs-
punkt zahlreicher Bilddeutungen wird. Eine Bildinterpretation erfolgt entsprechend
selten ohne Riickgriff auf die literarische Quelle (oder die Narzissmus-Theorie). Steht
umgekehrt der lyrische Text von Ovid im Mittelpunkt des Interesses, wird oftmals als
weiterer Bezugspunkt oder als Anschauungsbeispiel Caravaggios Narziss gewihlt.””

Magrit Brehm macht auf die eigentiimliche Bewandtnis aufmerksam, dass diese
Nihe der Darstellung zur literarischen Quelle unmittelbar spiirbar wird, obwohl in
der reduzierten Darstellung viele narrative Stringe der Erzihlung fehlen, die in an-
deren Bilddarstellungen hineingenommen sind - unter anderem die Figur Echo. Auch
die dem Bild attestierte Alltagsnihe scheint einer einfachen Bebilderung des mytholo-
gischen Textes zu widersprechen. Christian Gaillard betont das Fehlen alles Erzihle-
rischen im Bild, sowie jeglicher Hinweise, die auf die mythologische Szene schliefRen
lassen (bis auf die Wasserlinie). Das Bild sei zudem auch durch andere Qualititen als
die Erzihlung bestimmt: Wihrend Ovid das Ideale der Figur Narziss in schillernder
Bildsprache entstehen lasse, finde sich bei Caravaggio ein Schatten, der das gesamte
Bild durchziehe (s.0.).

Wie bereits im Einfithrungstext erwihnt, ist diesem Bild, trotz der Abweichungen
vom mythologischen Text, bei seiner Entdeckung spontan der Titel »Il Narciso« ge-
geben worden. Der Bildtheoretiker Hubert Damisch sieht das unmittelbare Erkennen
der mythologischen Szene in einem »anthropologischen Wissen« des Betrachters be-
griindet, der sogleich in der reduzierten Spiegelszene Narziss identifiziere. Es funk-
tioniere in einem »emblematischen Modus und als ein Bild, das sich dem Geist direkt

71 Vgl. DAMISCH HUBERT: »Barocker Narzif3?«

72 Vgl. SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und
Narziss, S. 67-77; vgl. DE RIEDMATTEN, HENRI: »Zur Quelle des Narziss. Ovid, Metamorphosen, 111, 339-
510, S. 53ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

39


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Ein Bild und sein Doppelgénger

erschliefft.«” In einem Vergleich mit einer zeitnahen Narziss-Darstellung von Pous-
sin (Echo und Narziss, um 1627, Paris/Louvre) betont Damisch die Bildautonomie des
caravaggesken Narziss. Wihrend die Narziss-Darstellung des Poussin der literarischen
Quelle als Bezugssystem bediirfe, mit ihm im »Dialog« stehe”4, erhalte der caravaggeske
Narziss seinen Status als »Ikone« aufgrund seiner Bildlichkeit:

»Das caravaggeske Gemalde nutzt nur visuelle Ressourcen der Oberflache der Malerei,
wihrend das von Poussin eine andere Okonomie der Reprisentation verrit, da es sich
nur durch die Instanz und unter dem Urteil eines Textes beschreiben laft.«”>

Worin aber liegt die spiirbare Verbindung zwischen Bild und Text? Bild und Text ent-
sprechen sich in tibergreifenden Wirkqualititen, wie es die folgenden Beschreibungen
nahelegen. Christiane Kruse erkennt eine Analogie in der Metaperspektive des Bildre-
zipienten. Dieser iiberblicke die Szenerie gleichermafien wie der auktoriale Erzihler
des Mythos und zeige sich gleichermaflen involviert bzw. emotional beriihrt:

»Narzif ist unwissend, doch der Betrachter weif3, dafd Narzifd seiner Illusion erliegt.
Der Bildbetrachter entspricht folglich dem auktorialen Erzihler in Ovids Vorlage.«’®

Dass sich diese Metaebene nicht halten lisst, verdeutlichen Bildbeschreibungen, bei
denen vom unsicheren Standpunkt des Betrachters und seinem Involviert-Werden in
die Szenerie die Sprache ist (vgl. Kapitel 1.2.). Darin kiindigen sich spezifische mediale
Unterschiede zwischen Bild und Text an.

Eine weitere Nihe zum antiken Text liegt in der wertfreien Umsetzung des my-
thologischen Stoffs. Im Vergleich zu Narziss-Darstellungen, die etwa in die gleiche
Entstehungszeit fallen, verzichte das Bild, so Margrit Brehm, auf eine moralische Bot-
schaft — entweder in der Richtung einer moralischen Verurteilung der Selbstverliebtheit
und Verweigerung der Fortpflanzung oder in Richtung eines Idealbildes einer kontem-
plativen und schépferischen Innenschau fernab von der Welt.””

»Weder verklart noch verurteilt Caravaggio durch seine Darstellung den Protagonis-
ten. Allein die verfiihrerische Wirklichkeit« des Gegeniibers, das scheinbar zum Grei-
fen nah und doch nur eine Tauschung ist, setzt er ins Bild.«’®

Die paradigmatische Stellung lasst sich auf diese wertfreie Umsetzung zuriickfithren,
die Bild und Text verbindet. Der Mythos, der eine »Urszene der Menschheit« zum The-
ma hat (s.0.) wird in der Narziss-Darstellung iiber seine emblematische Puristik und
Intensitit der Bildqualitdt bildlich in Szene gesetzt. In diesem Sinne wirkt das carava-
ggeske Bild, gleichermafien wie der Ovid-Text, zeitlos und involvierend. Bildanschau-

73 DAMIsCH HUBERT: »Barocker Narzif3?«, S. 203.

74 Vgl.ebd,, S. 200.

75 Ebd.,S.201.

76  KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und Cara-
vaggiok, S.112.

77 Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 339.

78  Vgl.ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

liche Beschreibungen unterstreichen die Reduziertheit der Szene und die ambiguen
Qualititen des Spiegels:

»Von keinem anderen Maler ist das Wasser, das Narziss zum Spiegel wird, so glatt und
unbewegt dargestellt worden wie von ihm. Und zu keiner Zeit wurde es zudem als so
abgriindig und verhiangnisvoll gezeigt.«’®

Aus der Beschreibung spricht die sinnliche (Erlebens-)Qualitit und Puristik, die das
Narziss-Bild kennzeichnet. Dabei lenkt die bildkompositorische Reduzierung des Bil-
des in zwei fast identische Bildhilften den Blick auf ein zentrales Moment im Mythos:
die Blickbannung des Narziss, die alles andere aus dem Blick treten lisst und den
(Selbst-)Betrachter und sein Bild in eine Kreisform einschlie3t. Folgende Beschreibung
Karl Neuffers, liest man sie vor dem Hintergrund des Ovid-Textes, gibt Hinweise dar-
auf, dass der Betrachter des Bildes in die Situation des Narziss versetzt wird und der
Erkenntnisproblematik des Un-Begreiflichen (im wahrsten Sinne des Wortes) ausge-
setzt ist: »Im Bild wird das Unbegreifliche anschaubar, nicht unmittelbar aussprechbar,
aber doch bewuft.«3°

Die mediale Selbstthematisierung kann als eine weitere Verbindung zwischen Bild
und Text genannt werden. Der Aspekt der Medien-Selbstreflexion verbindet beide
Medien in einer iibergreifenden Qualitit — denken wir an die kunstvolle Wiederholung
der Ovid-Verse und an den subtilen Selbstverweis auf die Fiktionalitit der Erzihlung.
Hierzu analog wirft die Narziss-Darstellung die Frage auf, was ein Bild ist, indem es
ein Bild im Bild zeigt und die Situation einer Bildbetrachtung auf eigentiimliche Weise
doppelt. Beide Medien fithren nah heran, halten aber doch Erzihler und Betrachter in
einem Abstand zum Geschehen.

Die Narziss-Darstellung des Caravaggio wirkt wie eine eigenstindige Auslegung
des Narziss-Mythos - als das Bild, das ihn bildlich in Szene setzt. Die Sammlung legt
dies nahe. Als These sei festgehalten, dass die Nihe zwischen Bild und Text nicht in

79  WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nico-
lai«, S. 30.

80  NEUFFER, CARL: Caravaggio— Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen Werkanalyse,
S.16.

81  Die ambiguen Qualititen dieser Selbstinszenierung des Bildes unterstreicht Christiane Kruse:
KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und Cara-
vaggio«, »Ich kenne kein zweites Gemalde, das die Unmittelbarkeit der Illusion beim Rezeptions-
prozeR und die Mittelbarkeit des Mediums, welche die Illusion durchbricht, derart kontrapunk-
tisch inszeniert. Die kiithle Transparenz des Spiegelbildes und die Opazitit der in undurchdring-
bares Schwarz getrankten Leinwand fungieren dabei als polare Leitmetaphern des sich selbst the-
matisierenden Mediums.« KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. NarzifS an der
Quelle bei Alberti und Caravaggio, S.112. Die mediale Selbstthematisierung des Narziss-Bildes be-
tont auch Magrit Brehm, wenn sie im Narziss-Bild einen »Modellfall des Bildermachens« erkennt.
Sie betont darin die strukturelle Seite des Bildes und mit ihr seine Zeit- und Kulturunabhangig-
keit: »Durch die Konzentration auf das Hauptmotiv, die Spiegelszene, riickt Caravaggio den Dialog
zwischen Narzifd und seinem Abbild in den Mittelpunkt und eroffnet so eine Perspektive auf das
Kunstwerk als Entwurf zwischen Selbstbild und Abbild.« BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — Nar-
zif8 als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman
und Mat Collishaw, S. 338.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

41


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Ein Bild und sein Doppelgénger

einer einfachen Bebilderung des Mythos liegt, sondern in der Ubertragung seiner Tie-
fendimensionen ins Bildmedium. Damit waren Differenzen zwischen Bild und Text im
Sinne einer abweichenden Deutung des Mythos weniger inhaltliche, als auf die media-
len Unterschiede selbst bezogen. Die Studie wird dieser Frage weiter nachgehen.

Riickblickend auf die ersten beiden Kapitel offenbart die Sammlung nicht nur viele
Ungereimtheiten und starke Ambivalenzen, die das Narziss-Bild hervorruft, sie weckt
auch das Interesse an einer die Einzelphinomene verbindenden Erklirung. Die para-
digmatische Stellung des Bildes als >Inbegriff« des Narziss erlaubte Querverweise zum
Text und der iibergreifenden Frage nach der Medialitit des Bildes. Im Folgenden wer-
den tradierte Herangehensweisen in der Erklirung eines Kunstwerks vorgestellt, mit-
einander verglichen und ihre Anwendung und Tauglichkeit bezogen auf das Narziss-
Bild erortert. Hieraus leitet sich schlieRlich die Fragestellung und die hier gewahlte
Untersuchungsmethode ab.

3. Untersuchungsperspektiven auf den Gegenstand

In diesem Kapitel werden die unterschiedlichen Untersuchungsperspektiven auf das
Narziss-Bild in ihrem Erklirungsgehalt gepriift und das Untersuchungsdesign dieser
Studie scharf gezogen. Die Erklarungskonstrukte, die nun vorgestellt werden, sind gin-
gig in der Analyse des Narziss-Bildes und haben gemeinsam, dass sie sich auf aufer-
bildliche Kontexte beziehen: auf den Kiinstler (3.1.), den Zeitkontext (3.2.) und die litera-
rische Quelle (3.3.). Sie gehen quer durch die Wissenschaftslandschaft — und verweisen
damit wiederum auf die Interdisziplinaritit des Diskurses rund um das umstrittene
Bild.#* Medientheoretische Analysen, gleichermafien wie psychoanalytische Deutun-
gen und kunsthistorische Einschitzungen bringen das Narziss-Bild mit dem Ovid-Text
in Verbindung. Der Zeitkontext als Bezugssystem der Analysen ist nicht nur Gegen-
stand einer kunsthistorischen Betrachtung, sondern auch einer kunstphilosophischen.
SchlieRlich stellt auch der Bezug zum Kiinstler ein die genannten Disziplinen iibergrei-
fendes Erklirungskonstrukt dar.

Eine psychologisch-empirisch Untersuchung des Bildes fehlt bisher in der ansons-
ten umfassenden Bildforschung. Welchen Beitrag leistet sie? Sie fasst das Bild als einen
Erfahrungsgegenstand auf, der sich erst in einer ausgedehnten Betrachtung erschlief3t.
Thren Gegenstand verortet sie zwischen Bild und Betrachter. In Abgrenzung zu den Er-
klarungskonstrukten, die sich auf auflerbildliche Kontexte beziehen, liegt ihre Qualitit
darin, dass sie die unmittelbare Wirkung des Bildes in den Blick nimmt.

Warum ist es notig, die gingigen Erklirungskonstrukte vorzustellen? Zum einen
setzt der Exkurs die Sammlung der Phinomene der Bildrezeption fort und fokussiert
hier wiederum auf implizite und explizite Wirkungen. Zum anderen wird der Blick auf

82  Die Beziige (Kunstler, Zeitkontext, Quellentexte) lassen sich nicht spezifischen Wissenschaftsdis-
ziplinen trennscharf zuordnen, in denen das Narziss-Bild besprochen wird. Die Trennlinien finden
sichvielmehran anderen Stellen: in einer naturwissenschaftlichen oder geisteswissenschaftlichen
Auffassungin einer genetisch-geschichtlichen oder einer philosophisch-dsthetischen Auffassung,
in einer deterministisch-kausalen oder phanomenologischen/wirkanalytischen Sicht.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Methode und Gegenstandsbildung der drei Erklirungskonstrukte gelenkt, um hieriiber
auf Forschungsliicken aufmerksam zu machen und den Mehrwert einer empirisch-psy-
chologischen Untersuchung des Gegenstands zu begriinden. Dabei verliuft die Trenn-
linie nicht zwischen den Disziplinen Kunstgeschichte und Psychologie; es handelt sich
vielmehr um divergierende Wirklichkeits- und somit Gegenstandsauffassungen, die in-
nerhalb der Wissenschaften fir Diskussionsstoft sorgen. Die Erklirung des Kunstwerks
iiber die Biographie und Intention des Kiinstlers dient hier als ein gutes Beispiel. Denn
das Erklirungskonstrukt wird sowohl in der Kunstgeschichte, wie in der Psychologie
kontrovers diskutiert.

So interessiert sich die Psychologie von Hause aus fiir die seelischen Strebungen des
Kunstschaffenden und einige ihrer Vertreter meinen, diese witrden sich im Kunstwerk
niederschlagen; die Kunstgeschichte (nicht alle ihrer Vertreter) folgt mit ihrem Interes-
se fir die Biographien der Kinstler letztlich ihrer Fachspezifik entwicklungsgeschicht-
licher Erklirungen. Wie stark sich ihrerseits die Kunstgeschichte in ihren Anfingen
auf die Psychologie beruft oder implizit psychologisch argumentiert, soll folgender Ex-
kurs veranschaulichen. Er ist in diesem Kontext besonders wichtig, um die Verortung
der Studie als eine psychologische Wirkungsanalyse zu verdeutlichen — bestehen doch
grofle Unterschiede in den Auffassungen, was jeweils >psychologischc« ist. Die Kunst-
geschichte zeigt sich hier in einer Abhingigkeit zur Psychologie als Hilfswissenschaft,
ohne jedoch ein methodisches Programm zu itbernehmen oder gar empirisch Kunst-
werke zu erforschen. Ihre psychologische Neigung ist bei den einzelnen Forschern mehr
oder weniger explizit.

Der einflussreichste Kunsthistoriker des ausgehenden 20. Jahrhunderts, Alois Riegl
(1858-1905) und viele andere kunsthistorische Forscher dieser Zeit, darunter Heinrich
Wolftlin (1864-1945) und Wilhelm Worringer (1881-1965) vertreten eine »psychologische
Auffassung« dessen, was Kunst auszeichnet und wie sich Kunst beschreiben lisst. Die
Forschung des Kunsthistorikers Ernst Gombrich (1909-2001), ebenfalls psychologisch
orientiert, fillt insofern aus der Reihe, da er seine Analysen an Erkenntnissen aus der
Experimentalpsychologie anlehnt. Seine Kollegen dagegen liefern Wirkungsbeschrei-
bungen der von ihnen besprochenen Kunstwerke — jedoch ohne diese als solche zu be-
nennen, zu reflektieren und in eine methodische Systematik zu iiberfithren. An einem
Beispiel: das von Alois Riegl konzipierte Epochen-spezifische >Kunstwollen< wird von
ihm teils iiber sehr anschauliche Beschreibungen der Wirkungen der Kunstwerke auf
ihn als Betrachter generiert. Auch bei Wolfflin erscheinen solche Beschreibungen als
etwas Allgemeines, Epoche-iibergreifendes — er nennt sie selbst eine »psychologische
Auffassung«.®

Gegen diesen >Psychologismus«< in der Kunstgeschichte richtet sich Erwin Panof-
sky. Seine Kritik ist insofern fiir diesen Kontext relevant, da sich iiber die Abgrenzung
und Nihe zu den Ansichten Panofskys die Leitlinie dieser Studie schirfen lasst. Sie sei
in Kiirze zusammengefasst. Die Argumentation zielt auf drei Formen psychologischer
Herangehensweisen: Die kiinstlerpsychologische Deutung, die zeitpsychologische Deu-

83  Darauf, dass sich hieriiber die rezeptionsgeschichtlichen Unterschiede nicht hinreichend begrin-
den lassen, verweist Panofsky.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

43


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Ein Bild und sein Doppelgénger

tung und die apperzeptionspsychologische Deutung.®* An den ersten beiden bemingelt
er, dass sich das von Riegl beschriebene >Kunstwollen<jeweils nicht belegen lasse. Impli-
zit unterstellt er dem Begriff einen metaphysischen Gehalt. So lasse sich nicht von den
Absichtserklirungen eines Kiinstlers auf sein >Kunstwollen«< schlieRen. Gleiches gelte
fiir ein Epoche-tibergreifendes >Kunstwollen<. Die dritte Form definiert Panofsky als
»die rein empirisch verfahrende apperzeptionspsychologische Deutung, die — von der
Analyse und Erklirung des >isthetischen Erlebnissess, d.h. der in der Psyche des kunst-
genieflenden Beschauers sich abspielenden Vorginge ausgehend — die im Kunstwerk
sich aussprechende Tendenz ohne weiteres aus der Wirkung erschlief}en zu kénnen
glaubt, die es in den Betrachtern hervorruft.«35 An diesem Ansatz bemingelt Panofsky,
dass er sein Objekt verfehle: Das »Eindruckserlebnis« eines Kunstwerks habe »weder
das Kunstwerk noch den Kiinstler, sondern die Psyche eines heutigen Betrachters« zum
Gegenstand.®¢

Der Hauptunterschied einer empirischen Wirkungsanalyse zum >Psychologismus«
einer kunstgeschichtlichen Perspektive liegt zum einen darin, dass sie keine Riick-
schliisse auf den Kiinstler oder den Zeitkontext im Sinn hat, sondern das Kunstwerk
als Erfahrungsgegenstand versteht und somit als weitgehend losgeldst von den ge-
nannten Determinanten. Sie konzipiert den Gegenstand also anders als andere psy-
chologische Schulen nicht geschichtlich-genetisch. Und zweitens, in Abgrenzung zu
Panofsky, fasst die hier vertretene Auffassung das »Eindruckserlebnis« von Kunst auf
seinen Betrachter als ein Geschehen auf, das sich zwischen Kunstwerk und Betrach-
ter vollzieht. Danach lisst sich ein »Eindruckserlebnis« eben nicht nur im Betrachter
verorten, sondern beschreibt einen Zwischenraum. Zur Exploration dieses Zwischen-
raums dienen in einer empirisch psychologisch-morphologischen Wirkungsanalyse die
Erlebensbeschreibungen der Betrachter. Sie unterscheiden sich von der Beschreibung
ikonographischer Elemente des Bildanschaulichen darin, dass sie sich auf die meist
impliziten Erlebensgehalte richten. Der Zwischenraum (der Wirkungen des Bildes auf
den Betrachter) erfordert wiederum eine Gegenstandsbestimmung, eine Richtung der
Untersuchung: So dient das Bilderleben im Falle einer Bildwirkungsanalyse nicht der
Personlichkeitsanalyse des Probanden, sondern ist auf das Bild und seine Wirkung ge-
richtet. Diese spezifische Gegenstandsbildung wird im vierten Kapitel niher erliutert;
die theoretisch-methodischen Implikationen im Theorie- und Methodenteil der Studie.

Im Folgenden werden die drei Erklirungsansitze (Kinstler, Zeitkontext, Quellen-
texte) nacheinander vorgestellt. Wie schon im ersten und zweiten Kapitel nimmt die
Studie auch hier die Spur der Bildwirkung auf. Das dritte Kapitel dient also nicht nur
der Konzeption und Argumentation des Untersuchungsvorhabens - als Erginzung zur
bisherigen Bild/Caravaggio-Forschung verstanden — sondern durchleuchtet die Samm-
lung auf die Wirkstrukturen des Bildes hin. Es fragt danach, was jeweils offen und un-
begriindet bleibt und gelangt hieriiber Thesen im Hinblick auf die Forschungsfrage.

84  Vgl. PANOFSKY, ERWIN: »Der Begriff des Kunstwollens«, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunst-
wissenschaft 14 (1920), S. 321-339, hier S. 323-324.

85  Ebd., S.324.

86 Vgl.ebd., S.328.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Ziel ist es auch hier, wie in den vorangegangenen Kapiteln, die impliziten Wirkun-
gen herauszuarbeiten und zum anderen den Mehrwert einer empirisch psychologisch-
morphologischen Bildwirkungsanalyse vor dem Hintergrund der bisherigen kunstwis-
senschaftlichen Forschung zum Narziss-Bild zu argumentieren.

Zunichst werden die Konstrukte allgemein samt der interdisziplinir gefithrten
Kontroverse um diese Gegenstandsbildung erldutert und dann am Narziss auf ihren
jeweiligen Erklirungsgehalt hin gepriift. Die drei Erklirungsansitze unterscheiden
sich stark in ihrem Erklirungsgehalt und sind bezogen auf die Komplexitit und den
Erklirungsgehalt in aufsteigender Reihe beschrieben.

3.1 Der Kiinstler

3.1.1  Erkldrungsansatze des Kunstwerks iiber Biographie und Intention
des Kiinstlers

Die Erklirung tiber den Kiinstler kann verschiedene Richtungen einschlagen: er selbst
kann befragt werden oder Texte zum Werk herangezogen werden. Biographische As-
pekte dienen oft als Erklirungsgrundlage. Hier wird in der Regel danach gefragt, wen
der Kinstler/die Kiinstlerin gekannt und von welchen Ideen er beeinflusst war. Der Er-
klarungsansatz lisst sich nochmals auftrennen in eine biographische Perspektive und
eine solche, die die Idee bzw. Intention des Kiinstlers als mafgeblich zum Verstind-
nis des Kunstwerks erachtet. Darin lassen sich wiederum bewusste Bestrebungen von
unbewussten Tendenzen des Kiinstlers unterscheiden, die sich im Kunstwerk nieder-
schlagen.

Die »Idee« oder »Intention« des Kiinstlers als maf3geblich und hinreichend erkli-
rend fiir sein Werk anzusehen, steht in langer Tradition. Sie erhilt mit der Renaissance,
der Geburt der sogenannten Kiinstler-Fiirsten, Einzug und lést die mittelalterlichen
»Meister ohne Namen« ab. Standen diese unbekannten Kiinstler noch im bescheiden-
den Dienst der Kirche, behaupten sich Kiinstler fortan als Schopfer ihrer Werke. Diirers
berithmtes Selbstportrit, Selbstbildnis mit Pelzkragen (Miinchen, Alte Pinakothek, 1500),
seine skandaldse Selbstinszenierung in der Ikonographie von Jesus Christus, steht als
Sinnbild fiir diesen Wandlungsprozess. So wie die Kunst Autonomie beansprucht, in-
dem sie den Kiinstler zum Schopfer erhebt, so folgt die Kunsttheorie einer Denkrich-
tung, die Kunst vom Kiinstler her abzuleiten. Ihr prominentester Vertreter ist Giorgio
Vasari, sein berithmtestes Werk die Kiinstlerbiographie ‘Le Vite 'von 1550. Dies setzt sich
in einer Bewegung fort, in der Kinstler ebenfalls Mitte des 16. Jahrhunderts beginnen
Kinstlertexte zu verfassen. Diese Entwicklung wird dadurch beférdert, dass Kiinst-
ler fortan in den Kunstmetropolen (Florenz, Rom) erstmals Kunstakademien besuchen.
Riegl fithrt dieses von ihm als smodern< bezeichnete Phinomen auf den entdeckten und
gesteigerten Subjektivismus in der Kunst des Barock zuriick. Aus dem Vakuum eines
entgleitenden objektiven Mafstabs heraus und dem Eklektizismus erwachse die Not-
wendigkeit einer Rechtfertigung, aber auch die zunehmende Intellektualisierung der
Kunst vonseiten Kunstschaffender:

»Heute ist dies so weit gediehen, dafd der Kiinstler kategorisch verlangt, der Beschauer
habe sich in seine—in die des Kiinstlers — Absicht zu fiigen, nicht—wie es in der An-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

45


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Ein Bild und sein Doppelgénger

tike, im Mittelalter bis zur Renaissance der Fall war—der Kiinstler in die Absicht des
genieflenden Beschauers, fiir die das Kunstwerk bestimmt ist.«&7

Der biographische Ansatz stellt nach wie vor ein beliebtes Mittel dar, um den Zugang
zu Kunstwerken zu bahnen, zu erginzen, zu erweitern — in Museen/Ausstellungen glei-
chermafien wie in der zeitgendssischen Kunstgeschichte/Kunstwissenschaft. Thm liegt
die Vorstellung zugrunde, dass wenn wir etwas iiber den Kiinstler wissen, auch sein
Werk besser verstehen konnen — so als wiirde sich das Leben des Kiinstlers im Werk
niederschlagen.®® Insbesondere die Kenntnis der »Idee« des Kiinstlers, wenn sie iiber
Quellentexte tiberliefert wird, verspricht eine allumfassende Aufklirung. Die Beliebt-
heit dieses Erklirungskonstrukts steht der gleichzeitigen Kritik an diesem Ansatz in
nichts nach. So wird oftmals gegeniiber der Idee des Kiinstlers die Autonomie des
Kunstwerks betont.

»Dafd der Schaffende im Blick auf die Idee seines Werkes verschiedene Moglichkeiten
der Ausgestaltung erwagen, kritisch vergleichen und beurteilen kann, ist unleugbar.
Diese dem Schaffen selbst einwohnende niichterne Helligkeit scheint mir jedoch et-
was sehr anderes als die dsthetische Reflexion und die dsthetische Kritik, die sich an
dem Werk selber zu entziinden vermag.«&°

Die Behauptung der Autonomie des Kunstwerks gegeniiber der Idee des Kiinstlers, wie
von Gadamer formuliert, kommt letztlich auch in dem bekannten Ausspruch zum Aus-
druck, der Kiinstler habe vor seinem Werk zuriickzutreten.

Es ist nicht zu bezweifeln, dass gerade im Bereich der Konzeption die Idee des
Kiinstlers das Werk zumindest mitbedingt — fiir den Betrachter geht dies oft mit der
Aufforderung einher, erklirende Kiinstlertexte zu lesen. In anderen Fillen iberliefern
eindeutig zum Bild gehdrige Bildunterschriften »Ideen«, die nicht mehr vom Werk ab-
zuldsen sind - so etwa die Bildunterschriften der Capriccios von Goya oder der Schrift-
zug »Ceci nest pas un pipe« in Magrittes Bild Der Verrat der Bilder (Los Angeles, County
Museum of Art, 1929). Von diesen Fillen ganz abgesehen, ist zumindest nicht auszu-
schlieRen, dass sich Kinstler treffend zu ihrem Werk zu duflern vermogen. Salber be-
schreibt das Hinzuziehen beschreibender Kiinstlertexte im Verstindnis eines Werkes
als einen »Zugang, der helfen konne, »Produktionsprozesse« besser zu verstehen. Er
stellt zudem heraus, dass »Absicht und Wirkung« in ihrer Gegeniiberstellung eine Va-
riation im Verstindnis des Kunstwerks bewirken. Dabei konnen Absicht und Wirkung
einander entsprechen oder eben auch auseinanderfallen.’® Problematisch ist dieser Er-
klirungsansatz jedoch dann, wenn der Kiinstler und dessen Einschitzung des Kunst-
werks als nicht hinterfragbar genommen wird — so als >gehore« das Werk unablésbar
zum Kinstler.

87  RIEGL, ALols: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), hg.v. BURDA, ARTHUR und DVORAK,
Wien: Anton Schroll & Co 2010, S.159.

88  Die Zunahme an Audioguides und Erkldrungstafeln in Ausstellungen und Museen belegen sogar
eine Tendenz zur Ersetzung des Kunstwerks durch diese Informationen.

89  GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
Bd. Hermeneutik I, 7. Aufl., Tiibingen: Mohr Siebeck 2010 (Gesammelte Werke), S. 123.

90  Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 97.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Die Hauptkritik Gadamers an diesem Ansatz, das Kunstwerk iiber die Intention des
Kinstlers zu erkldren, bezieht sich noch auf einen weiteren Aspekt. Die Erérterung von
Ideen, ob vonseiten des Kiinstlers oder Kunstkritikers, befinde sich, so Gadamer, auf
der Ebene der Reflexion, des »dsthetischen Bewusstseins« und sei der Kunsterfahrung
nachgeordnet.

»Es scheint mir noch immer ein Rest des falschen Psychologismus, der aus der
Geschmacks- und Geniedsthetik stammt, wenn man den Produktionsvorgang und
den Reproduktionsvorgang in der Idee zusammenfallen [af3t. Man verkennt damit
das iber die Subjektivitit des Schaffenden, wie des Geniefienden hinausgehende
Ereignis, das das Gelingen eines Werkes darstellt.<”'

Andere kritische Stimmen warnen vor der Selbstauskunft der Kiinstler zu ihrem Werk,
da diese ausgesprochen oder unausgesprochen Wahrheit fiir sich beanspruchten. Dem
Kiinstler wird hier, offensichtlich in der Tradition des Kiinstlerideals der Renaissance
stehend, eine Deutungshoheit zugesprochen, die — ob er will oder nicht — zu einer Fest-
schreibung des Kunstwerks fithrt. Der Kunstpsychologe Herbert Fitzek zeigt an meh-
reren Beispielen, dass die Aussagen von Kiinstlern zu ihrem Werk oftmals wenig ergie-
big sind - zumindest was ihre Wirkung betrifft. Dies, so eine Vermutung, kann an der
allzu grofien Nahe zum eigenen Werk liegen, die den Blick auf seine Wirkung erschwe-
ren kann — erfordert dies doch ein Nach-aufien-wenden und eine innere Trennung von
den bewussten Absichten, die sich aber moglicherweise nicht im Werk niedergeschla-
gen haben. Fitzek hilt diesen (Selbst-)Einschitzungen treffendere — sprich erlebensna-
he — Beschreibungen des Werkes vonseiten seiner (zeitgendssischen) Betrachter entge-
gen. Auch hier wird die Kunsterfahrung gegeniiber einer (Kinstler-)Reflexion als pri-
mir und auf das Werk bezogen als zutreffender erachtet.®*

Eine biographische Erklirung des Kunstwerks bildet auch eine Tradition der psy-
choanalytischen Kunst- und Kulturforschung®*°*. In diesem Fall werden neben der Re-
flexion auch unbewusste Intentionen bzw. ein Leiden des Kiinstlers zum Maf3stab einer
Erklirung des Werks. Adorno kritisiert, wie vereinseitigend die Erklirung des Kunst-
werks dieses Mal nicht vonseiten, sondern mithilfe des Kiinstlers ausfallen kann und
macht plastisch, wie vernachlissigend gegeniiber der >Seinserscheinung« des Kunst-
werks sich die Frage nach dem Kiinstler und seiner Beweggriinde auswirkt.

»lhr [der psychoanalytischen Kunsttheorie] gelten die Kunstwerke wesentlich als Pro-
jektionen des Unbewufiten derer, die sie hervorgebracht haben, und sie vergifit die

91 Vgl. GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik
(1960), S.123.

92 Vgl. FITZEK, HERBERT: »Von der Figur zur Figurationc, Asthetik der Behandlung. Beziehungs-Gestaltungs-
und Lebenskunst im psychotherapeutischen Prozess, Giefsen: Psychosozial-Verlag 2015.

93  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo Da Vinci (1910)«, Bildende Kunst und Li-
teratur, Bd. X, Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 87-152.

94 Vgl. FREUD, SICMUND: »Der Moses des Michelangelo (1914)«, Bildende Kunst und Literatur, Bd. X, Frank-
furt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 195-221.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

47


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Ein Bild und sein Doppelgénger

Formkategorien (iber der Hermeneutik der Stoffe, iibertragt gleichsam die Banausie

feinsinniger Arzte auf das untauglichste Objekt, auf Lionardo oder Baudelaire.«

Im Gegensatz zu einer solchen psychoanalytischen Deutung von Kunstwerken,
die — um die Kritik Adornos zu relativieren — von vornherein weniger eine Erklirung
des Kunstwerks als des kunstschaffenden Menschen im Sinn hat, lisst sich das abhe-
ben, was sich als Idee, Konzeption bzw. Intention des Kiinstlers beschreiben lief3e und
eben in den Bereich »bewusster« Absichten fillt. In dieser Weise versteht Jonas die
Kunstwirkung von der Konzeption eines Ubertragungsgeschehens her — da gehe etwas
vom Kiinstler aufs Kunstwerk und vom Kunstwerk auf den Betrachter iiber:

»Die dufkere Intention des Herstellers lebt im Hergestellten fort als innere Intentiona-

litit — die Intentionalitit der Darstellung, die sich dem Betrachter mitteilt.<*¢%7

Es ist stark anzunehmen, dass im Werk etwas davon fortlebt, was der Kiinstler inten-
dierte — ob in bewusster Absicht oder aus den ihm nicht bewussten inneren Anteilen
heraus. Allerdings kénnen solche Beziige nur in seltenen Fillen die Wirkung eines Wer-
kes erklaren. Oftmals fungiert die Kenntnis biographischer Daten und/oder der Absich-
ten des Kiinstlers in der Art einer Horoskop-artigen Bestitigungslogik. Solche Erkli-
rungen dienen, so die Vermutung, einer Milderung der Wucht vieler kiinstlerischer
Werke. Wollte man umgekehrt ein Werk anhand der Vita oder der Absichtserklirungen
eines Kiinstlers erst ausfindig machen, wire die Evidenz dahin.

Die Liste der kritischen Stimmen und Argumente gegen den biographisch-inten-
tionalen Ansatz wire lange fortsetzen. Und zugleich erweist sich dieser Ansatz in der
Erklirung eines Kunstwerks als duflerst hartnickig. Wie michtig diese Denkweise ist,
soll eine kleine Anekdote um die Untersuchung des Narziss-Bildes schildern: Als mir
im Rahmen der empirischen Phase der Untersuchung zu Ohren kam, dass die Urhe-
berschaft des Bildes ungeklirt, das Bild Caravaggio gar abgesprochen worden sei, traf
ich in Kunsthistoriker-Kreisen auf Mitleid und Bedauern — beinahe so, als wire jetzt
nichts mehr zu dem Bild zu sagen und so, als wire meiner Arbeit ohne den Kiinstler
der wissenschaftliche Boden entzogen.

3.1.2 Die »Caravaggiovita«

Das berithmt-beriichtigte Leben des Caravaggio wird oftmals in einen Zusammenhang
mit seinen Werken gesetzt. Monografien folgen meist der Chronologie der Werke und
liefern zahlreiche Anekdoten, die sich um die Bilder des Kiinstlers ranken - teils der-
art spannend und schauerlich, dass sie das Werk in den Schatten stellen. Bereits zu
Lebzeiten des Caravaggio weckt sein Leben derart grofies Interesse, dass sich im 17.
Jahrhundert bereits auf funf Biographien bzw. die sogenannten »Caravaggiovite« zu-
riickblicken l4sst. Diese Dokumente werden in verschiedenen Zusammenhingen, unter

95 ADORNO, THEODOR W.: Asthetische Theorie (1970), 5. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, S.19.

96  JONAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Fink
2006, S.105-124, hier S.108.

97  Hieristeinschrankend zu bemerken, dass der der Phanomenologie E. Husserls entlehnte Begriff
der Intentionalitit nicht zwingend eine bewusste Zielgerichtetheit von unbewussten Bestrebun-
gen trennt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

anderem zur Bestimmung der Werkgenese und Werkzuschreibung, hiufig miteinander
verglichen.?®

Einflussreichster Biograph des 17. Jahrhunderts ist der Kunsthistoriker, Antiquar
und Bibliothekar Giovan Pietro Bellori. Er gilt als einer der frithesten Kunsthistoriker,
in seinem Geschmack fiir die Antike und die Renaissance und seiner kritischen Hal-
tung der >neuen« Kunst gegeniiber als ein Vorliufer Winckelmanns.®® In seinem Werk,
Die Lebensbeschreibungen der modernen Maler, Bildhauer und Architekten, 1672 publi-
ziert, zeichnet Bellori insgesamt zwolf Kiinstlerportrits. An Caravaggio sucht Bellori an
vielen Stellen zu belegen, wie sich der fragwiirdige Lebenswandel des Malers in seiner
Kunst niedergeschlagen habe. Caravaggio habe, so Bellori, eine Leinwand als Tischtuch
verwendet. Bellori wertet dies als Zeichen einer Degradierung der Kunst seitens Cara-
vaggio — einer Haltung, die als eine Erklirung fiir all das Abweichende und Hissliche,
ebenso wie fiir die Alltiglichkeit der Bilddarstellungen herhilt.’%° Tatsichlich missfiel
Bellori der sogenannte »Naturalismus« im Stil des Caravaggio, der nach einer biogra-
phischen Erklirung verlangte — stand er doch in diametralem Gegensatz zu Belloris
Anspruch an Kunst: In ihr solle sich die >Lidea« verwirklichen, »die Vorstellung héchs-
ter, vollkommenster Schénheit der geschlossenen Einzelform.«*°*

Ein weiteres Beispiel einer Kunstkritik, die sich an der Person des Malers aufbaut,
diesmal aus dem ausgehenden 20.Jahrhundert, erscheint weniger geschmacklerisch als
die des Bellori und gibt sich in das wissenschaftliche Gewand naturwissenschaftlicher
Prigung. Der Physiologe M.L. Patrizi ver6ffentlicht 1921 sein Buch »Un pittore crimi-
nale il Caravaggio. Ricostruzione psicologica e la nuova critica d’arte«. Darin will er das
gesamte Werk Caravaggios als eine Wiederspiegelung des psychischen und physischen
Zustands des Malers verstanden wissen. So gehe beispielsweise die Dunkelheit in den
Bildern Caravaggios, seiner neuro-physiologischen Studie zufolge, auf eine Lichtemp-
findlichkeit des Malers zuriick.’°* Wihrend diese These Patrizis in der Kunstwissen-
schaft duflerst umstritten ist, so wird in den zahlreichen Monografien des 21. Jahrhun-
derts immer wieder die Frage nach dem korperlich-seelischen Zustand des Malers ge-
stellt. Dabei dringt sich oftmals ein Interesse an der Person des Caravaggio gegeniiber
dem Werk in den Vordergrund. Der Bacchus (Rom, Galleria Borghese, 1593/94) beispiels-
weise gilt als ein Selbstportrit. In der Monografie von Gilles Lambert (2000) wird dieses
Bild erwdhnt und als Hinweis auf eine Krankheit des Malers gedeutet. Der »aufgedun-
sene Korper, der fahle Teint, die glanzlosen, umschatteten Augen« des Bacchus seien
Hinweise auf eine Krankheit, unter der Caravaggio zeitlebens gelitten habe.’®® Wih-
rend es bei einem Selbstportrit noch legitim erscheint, das Bild mit dem Kinstler zu

98  Vgl. RAABE, RAINALD: Der Imaginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios romischem Werk, S. 7-32.

99  Winckelmann habe sich nach Riegl aber nicht zu Bellori bekannt, da Bellori durchaus »barocke«
Ansichten vertrat und insbesondere die barocke Kunst des Poussin verehrte. vgl. RIEGL, ALOIS: Die
Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 23.

100 Vgl. BELLORI, GIOVAN PIETRO: Das Leben des Michelangelo Merisi da Caravaggio, hg. & Ubers. v. VAN
ROSEN, VALESKA, Gottingen: Wallstein 2018.

101 RIEGL, ALoIs: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 24.

102 Vgl. BREHM, MARCIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S.164f.

103 LAMBERT, GILLES (2000): Caravaggio, S. 39.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

49


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Ein Bild und sein Doppelgénger

vergleichen'®* erscheint jedoch eine gesamte Werkgenealogie anhand des physiologi-
schen Zustandes des Malers wie bei Patrizi, als verfehlt.
Der hergestellte Zusammenhang zwischen Werk und Leben des Kiinstlers erhilt

mit der Neubewertung des Oeuvres ab der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts'>

Zwar
einen anderen Tonus, nimlich nicht den der Kunstkritik, sondern den der Bewunde-
rung und des Staunens, bleibt aber bis in die Jetztzeit ein gingiges Erklirungsmuster.
So hebt beispielsweise der Kunsthistoriker Christoph L. Frommel in seiner Abhand-
lung des Frithwerks Caravaggios (1971) die »Diisterkeit« der Bilder Caravaggios von der
»ungetriibte Diesseitsbejahung« der Frithwerke ab und erkennt in dieser Wende die
existentielle Not, in die Caravaggio im Zuge seiner zahlreichen Delikte geriet.'*®

Das facettenreiche Bild des Caravaggio — zwischen seiner Genialitit als Maler und

seinem Leben als Raufbold und Mérder®?

— verfithrt, diese Spannung auch im Narziss
zu erkennen. Wie in der kontroversen Bildrezeption deutlich wurde, lidt die Darstel-
lung einerseits zur Idealisierung ein und widerspricht ihr durch die tiefen Abgriinde,
die sie gleichzeitig zur Anschauung bringt. Neben der Frage, welchen Erklirungsgehalt
ein solches Zur-Deckung-Bringen von Leben und Werk hat, erschwert die ungeklirte
Urheberschaft des Bildes eine Argumentation des Bildes aus der Biographie des Ma-
lers heraus. Im Falle des Narziss-Bildes tritt die Erklirungsform entsprechend modifi-
ziert auf, in Form einer Genealogie der Werke Caravaggios, in die sich das Narziss-Bild
grundsitzlich gut einfiigt. Denn wenngleich umstritten ist, ob es sich um einen »ech-
ten« Caravaggio handelt, so sieht sich der Betrachter doch zweifelsfrei einem Bild im
Stile Caravaggios gegeniiber.

In dieser Weise verliert die Urheberschaft nicht an Bedeutung bei Autoren, die das
Werk des Kiinstlers eng an seine Biographie kniipfen — wie im Falle des Kunstwissen-
schaftlers Karl Neuffer, der den Versuch einer kunstphilosophischen Werkanalyse der
Minner- und Frauenportrits unternimmt — unter der leitenden These, Caravaggio habe
sich in allen Portrits (dem Bacchus, der Medusa etc.) selbst gemalt. In seiner Abhand-
lung, Caravaggio. Spiegelungen des Selbst, publiziert in 2016, passt Narziss insofern in
die Reihe der (Selbst-)Portrits, da sein Gesicht und die Spiegelung eine fiir Caravag-
gio bezeichnende »Unzusammengehdrigkeit« spiirbar machten, die vergleichbar mit
anderen dargestellten Gesichtern Caravaggios Lust und Leiden und eine eigentiimli-
che Form von Verzerrung offenbarten, die, so die These Neuffers, letztlich den Kiinst-
ler selbst in seiner Zerrissenheit zeigten.'°® Zugleich riumt Neuffer in Bezug auf die
Narziss-Darstellung ein, dass die Urheberschaft »fiir das Verstindnis des formalen Auf-

109

baus unerheblich«™” sei. So als wire Neuffer im Austausch mit der Narziss-Darstellung

104 Insbesondere dann, wenn wie in einer Monografie nicht ganz trennscharf ist, ob das Werk oder
das Leben des Caravaggio im Fokus steht.

105 Vgl. BREHM, MARCGIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 405.

106 Frommel zit.n. NORDHOFF, CLAUDIA: NarzifS an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des
16. und 17. Jahrhunderts, S. 99.

107 Brehm hat die Prozessakten in einer Rezeptionsgeschichte des Caravaggio ausfiihrlich recher-
chiert vgl. BREHM, MARGIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 30-40.

108 Vgl. NEUFFER, CARL: Caravaggio— Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen Werkana-
lyse, S. 73.

109 Ebd., S.72.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

den Grenzen des biographischen Ansatzes selbst begegnet, schwanken seine Beschrei-
bungen zwischen einer Aufforderung, die Bilder selbst sprechen zu lassen und einem
Verweis auf den Kiinstler und Auftraggeber — Kontexte, die der Betrachter, so Neuffer,
kennen miisste, um das Bild zu verstehen. Offenbar lie3 sich aus der Selbstportrit-
Hypothese nicht der ungewohnliche Bildaufbau der Narziss-Darstellung (Klappspiegel)
hinreichend erliutern:

»Der Spiegel ist fiir den Maler ein grandioses Mittel. Wie er aber genau verstanden
wurde und welche Rolle wiederum die Ceisteshaltung des Auftragsgebers spielt, bleibt
uns verborgen.«''°

Wie interessant biographisch-lebensgeschichtliche Details in ihrer moéglichen Verbin-
dung zum Werk auch sein mdgen, sie weisen umgekehrt auf eine ungeheure Erkli-
rungsnot hin, die das Werk des Caravaggio herruft. So will insbesondere der biographi-
sche Ansatz das vom Zeitkontext abweichende, Ungewohnliche und Eigenstindige des
Werkes hinreichend erkliren. Dass sich aber gerade das Narziss-Bild durch die unge-
klirte Urheberschaft einer solchen >Identifizierung« von Kiinstler und Werk widersetzt,
stellt — so die These — keinen Zufall dar, sondern fithrt auf die im Bild behandelte Frage
nach Identitit zuriick. Entsprechend sverriickt< (im wahrsten Sinne des Wortes) wirkt
diese Verbindung in zahlreichen Bildbeschreibungen, die im Narziss-Bild einen »Mo-
dellfall des Bildermachens« erkennen wollen. In diesen Beschreibungen schaut Narziss
als Maler auf sein Werk und stellt fest, dass sein Bild vom Modell abweicht.!!! Das Werk,
so lasst sich riickiibersetzen, entzieht sich dem Kiinstler. Es lisst sich folglich nicht voll-
stindig vom Kiinstler her rekonstruieren.

3.1.3 Ein »caravaggesker« Narziss

Das Hineingehen ins Bildanschauliche — die hier verfolgte Spur der Wirkung des Bildes
auf seinen Betrachter — fithrt niher heran. Es verlagert die Frage nach den Beweggriin-
den des Kiinstlers (und des Auftraggebers) hin zu der Frage nach dem Stil des Bildes,
das eine bestimmte kiinstlerische Handschrift trigt. In dieser Weise wird bei Damisch

aus dem Caravaggio ein >caravaggesker Narziss’.">

110 Ebd., S. 82.

111 Vgl. Lypp, BERNHARD: »Spiegel-Bilder«; vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — NarzifS als reflektier-
tes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Col-
lishaw«.

112 Wie ungeeignet die Riickschliisse der Wirkung des kiinstlerischen Werkes auf die Intention des
Kiinstlers sind, veranschaulicht Brehm in der Rezeptionsgeschichte Caravaggios (vom 17.Jhd. bis
in1990er Jahre) anhand der kontrovers gefiihrten Naturalismus-Debatte bzw. Neubewertung des
Naturalismus-Begriffs. Die Identitdtsfrage entziindet sich hier an der bis heute kontrovers gefiihr-
ten Debatte, ob Caravaggio nach dem (lebendigen) Modell gemalt hat. Diese Frage nach dem Mo-
dell, eine weitere Spielart der Identititsfrage, dieses Mal jedoch als Verhiltnis der Bilddarstel-
lung zum Modell, durchzieht werk- und epocheniibergreifen die gesamte Caravaggio-Rezeption.
Vergleichbar mit der Suche nach Ubereinstimmung zwischen Bild und Maler im Falle der Narziss-
Darstellung, werden hier werkiibergreifend jeweils Ubereinstimmungen der Darstellung mit den
Modellen der Darstellung eruiert. vgl. BREHM, MARGIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschich-
te, S. 417.

113 Vgl. DAMISCH HUBERT: »Barocker Narzif$?«, S.192.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

51


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Ein Bild und sein Doppelgénger

Was aber macht diesen Stil aus? Eine eindrucksvolle Werkbeschreibung legt Wolf-
ram Pichler vor. Er beschreibt die Unmittelbarkeit der Bilder Caravaggios, die Dinge
so zeigten, als ob sie korperlich unmittelbar anwesend seien. Er bezeichnet dies als
die »Evidenz« der Darstellung und eine Form des »Vor-Augen-Stellens«, dem sich der
Betrachter nicht entziehen kann.™* In den Bildern von Caravaggio sind dreckige Fin-
gernigel zu sehen, Risse in Gewindern. Biblische, wie mythologische Stoffe wirken wie
Alltagsszenen (und doch kiinstlich). In der Darstellung einer solchen Szene, Die Bekeh-
rung des Paulus (Rom, Santa Maria del Popolo, 1602), nimmt ein Pferd beinahe die gesam-
te Bildfliche ein. Sein Hintern zieht den Blick auf sich. Der Protagonist, Paulus, liegt
unter dem Pferd, mit weit ausgebreiteten Armen. Meint Bekehrung etwa, von einem
Pferd getreten zu werden? Wenig andichtig wirkt auch das Bild Der ungliubige Thomas
(Potsdam, Bildergalerie Sanssouci, 1601/02). Die Beglaubigung, das Zeigen, fithrt in ei-
ne klaffende Wunde in Form einer Vagina hinein, dem sich der Blick nicht entziehen
kann. Die Drastik dieser »Evidenz« der Werke Caravaggios unterstreicht Bologna in
seiner Aussage, es handle sich dabei um eine Form der Autopsie!. Mit anderen Wor-
ten: Die Werke Caravaggios fithren nah heran, nehmen den Gegenstand auseinander
und verschonen den Betrachter nicht vor unschénen und verborgenen Aspekten unse-
rer Wirklichkeit. Salber beschreibt dies als eine Charakteristik der Werke Caravaggios,
Unfassbares fassbar zu machen.® Diese Nihe und Direktheit spiirt auch der Betrach-
ter des Narziss-Bildes, wenn er mit der kompromittierenden Mitte, dem phallusartigen
Knie, konfrontiert wird — ein Bildmittelpunkt, der ebenso isoliert, unangebunden wirkt
wie das fragmentierte Bild im Ganzen (s.0.). Im wahrsten Sinne des Wortes machen
diese Bilder ihren Betrachter »fassungslos«.

Die Alltaglichkeit bildet ein weiteres Charakteristikum der Werke Caravaggios; die-
se Qualitit kontrastiert die bithnenartige Lichtinszenierung seiner Bilder. Wihrend das
sogenannte »Profane« nicht durch Caravaggio in die Kunst neu eingefithrt wurde und
seit der Renaissance einen klerikalen Diskurs iiber die Zuldssigkeit solcher Kunst ent-
fachte', so liegt doch das Besondere und Unkonventionelle von Caravaggios Bildwer-
ken darin, dass dem Betrachter Heilige wie Normalsterbliche erscheinen. Zu einer mog-
lichen Verwechselung der Heiligenszenen mit Alltags- bzw. Genreszenen tragt nicht nur
das Weglassen gingiger ikonographischer Hinweise bei.'® So erinnert beispielsweise
die Kreuzigung des heiligen Petrus (Rom, Santa Maria del Popolo, 1602) an Bauarbeiten, bei
der jeder Beteiligte seine Aufgabe zu erfiillen hat. Ein moralischer Duktus, das Tren-
nen von Titer und Opfer, die Darstellung des Leidens — Bildqualititen, die bei einem
solchen Bildsujet gingig sind — fehlen ganzlich. Auch mit dieser Bildqualitit, dem Feh-
len einer moralischen Bewertung, fiigt sich Narziss in das Gesamtwerk Caravaggios. Es

114 Vgl. PICHLER, WOLFRAM: »Die Evidenz und ihr Doppel. Uber Spielriume des Sehens bei Caravaggio,
S.127-128.

115 Bolognazit.n. ebd., S.134.

116  Vgl. SALBER, WILHELM: »Caravaggio und Psychologie«, in: Anders (2011).

117 Vgl. BROWN, BEVERLY LOUISE: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«, Die Geburt des Barock, Stutt-
gart: Belser 2001, S. 274-303.

118  AlsBeispiele fiihrt die Kunsthistorikerin Louise Brown folgende Bilder an: Die biifiende Magdalena
(Rom, Galleria Doria Pamphilj, 1593/94) und Johannes der Taufer (Rom, Pinacoteca Capitolina, um
1602) vgl. ebd., S. 292.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

lisst seinen Betrachter, wie auch bei anderen Bildern, schmunzelnd an eine banale All-
tagsszene denken. Wie bereits in der Einfithrung erwihnt, fithlt sich Hartlaub an einen
an einen Neapolitaner Fischerjungen erinnert'?, Longhi gibt dem Bild den ironischen
Titel »Unbesorgter Knabe, sich in einem Tiimpel betrachtend«**°. Und gleichzeitig wird
es sogleich (ebenfalls durch Longhi) als Narziss identifiziert.

Nach Salber gehe es in den Bildern Caravaggios jeweils um einen »bedeutsamen
Handlungskérper, durch den sich Menschen, Dinge, Welten und Mythen verbinden.«'!
In seinen Bildern werde die Verbundenheit der Alltagsphinomene mit den Urphino-
menen spiirbar. Er sieht in ihnen das Verhiltnis von »banal und entwickelt« in Szene
gesetzt.’?* Zu einer vergleichbaren Gesamteinschitzung gelangt auch die Kunsthistori-
kerin Louise Brown. Beispielhaft an der zweiten Darstellung Johannes des Taufers (Kansas
City, The Nelson-Atkins Museum of Art, 1604/05) macht sie auf die »Menschlichkeit« des
Heiligen in der Darstellung Caravaggios aufmerksam:

»Die sinnliche Schonheit von Caravaggios jungem Johannes, die extrem realistische
Flora und Fauna und die iippige Beschaffenheit seines Kamelfells sowie das rote Tuch
erregen sofort Aufmerksamkeit, doch was mehr als alles andere tiberwaltigt, ist das
tief empfundene Gefiihl und die menschliche Verletzlichkeit des verdngstigten jungen
Mannes. Sein Elend hat nichts Dogmatisches; man kann sich vielmehr auf fundamen-
tal menschliche Weise identifizieren. Genauso, wie die Theologen gewarnt hatten, er-
fasst der Betrachter den hl. Johannes nicht als eine von Gott erfiillte Personlichkeit,
sondern als eine ganz gewdhnliche leidende Seele. Insofern verkorpert diese Gestalt

Caravaggios letzten Hochseilakt zwischen dem Heiligen und Profanen.«'#3

Mit Blick auf die Phinomene der Bildrezeption wird am Narziss-Bild eine solche Ver-
bindung als eine Kluft zwischen dem Idealen, dem Banal-Archaischen sowie Abgriin-
digen deutlich. Pichler weist auf eine weitere Charakteristik des Werkes hin. In Ca-
ravaggios Bildern werde die Grenze zwischen Realitit und Fiktion ausgelotet und das
Bildmedium selbst auf eine Art Probe gestellt. Er fithrt dies an Caravaggios Friichtekorb
(Mailand, Pinacoteca Ambrosia, 1595/6) exemplarisch vor:

»Einzelne Weintrauben sind offenbar gepfliickt worden. Beim Pfliicken sind Teile der
Friichte, ist eine Art feines Gelee an den Stengeln zurlickgeblieben. Da es noch glénzt,
also feucht geblieben ist, kann der Moment des Pfliickens kaum lange vergangen sein,

der kleine Raub ist, wie es scheint, eben erst geschehen.«'**

Die unsichtbaren Vogel, die die Trauben geraubt haben, seien — so Pichler — erfolgrei-
cher als die tiuschenden Trauben des Zeuxis in der antiken Anekdote. Dieses Spiel
mit der immerwihrenden Gegenwirtigkeit des Bildes, das zugleich ein unmittelbar

119 Vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf
Nicolai«, S. 48.

120 LONGHI, ROBERTO: Caravaggio, S. 32.

121 SALBER, WILHELM: »Caravaggio und Psychologie«, S. 7.

122 Vgl. ebd., S. 8; vgl. SALBER, Wilhelm: Mirchenanalyse (1987), 2. Auflage Aufl., Bonn: Bouvier 1999,
S. 87.

123 BROWN, BEVERLY LOUISE: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanenc, S.300.

124  PICHLER, WOLFRAM: »Die Evidenz und ihr Doppel. Uber Spielridume des Sehens bei Caravaggio«, S.138.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

53


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Ein Bild und sein Doppelgénger

Vorangegangenes oder Folgendes mit zur Anschauung bringt, wird in den riumlich-
zeitlichen Diskontinuititen folgender Bilder noch deutlicher. Ein Riss im Gewand ei-
nes Jingers im Emmausmahl (London, National Gallery, 1600/01), bringe nach Pichler
eine Dynamisierung mit sich — schwer vereinbar mit dem Augenblick, der malerisch
festgehalten/stillgelegt sei.'?>

Diese grundsitzliche Auseinandersetzung Caravaggios mit dem eigenen Medium
lasst sogleich an Narziss denken. Ein bisher in der Bildrezeption (weitgehend) uner-
wihnt gebliebenes oder hiufig iibersehenes Moment des Bildes, das Hineinfassen ins
Bild durch den Protagonisten,126 unterstreicht die von Pichler beschriebene und von
Caravaggio offensichtlich intendierte Diskontinuitit und steigert sie zu einer Unver-
einbarkeit des Bildanschaulichen mit der Bilddarstellung. Denn das Hineinfassen wiir-
de das Bild verunmoglichen — das Wasser miisste durch die Berithrung Wellen schlagen
und das Spiegelbild diirfte nicht zu sehen sein. Die folgende generalisierende Beschrei-
bung des Werkes von Caravaggio veranschaulicht das Auseinandergehen von Bild und
Bilderwartung. Sie wirkt passgenau auf den Narziss zugeschnitten. Tatsichlich bleibt
das umstrittene Werk aber im Aufsatz von Pichler ginzlich unerwihnt:

»Es gibt, anders gesagt, Gemailde, in denen die Ceste des Vor-Augen-Stellens zwiespal-
tigund der dargebotene Anblick stellenweise oderim Ganzen hinsichtlich seiner Iden-
titat [sic!] problematisch wird. Dies kann durch Vertauschung wie durch Verdopplung
geschehen. Entweder wir bekommen an einer bestimmten Stelle eines Geméldes nicht
das zu sehen, was zu erwarten war, sondern etwas davon Verschiedenes, das von erste-
rem in phinomenaler Beziehung nur geringflgig differieren mag, durch diese Diffe-
renz jedoch die Einheit des im Bild dargebotenen Anblicks aufbricht und seine Stim-
migkeit gefdhrdet. Die Oberfliche des gemalten Bildes verliert dann ihre spiegelnde
Undurchdringlichkeit, und die vielfiltigen Finten des Malens treten stellenweise zu
Tage. Oder dem gegebenen Anblick ist ein starkes Moment von Verdopplung einge-
schrieben, so dafd er sich in zwei einander dhnliche Teile aufspaltet, die stark aufeinan-
der verweisend, nicht nur die Prasenzwirkung des Bildes brechen, sondern auch seine
referentielle Fundierung in produktionsasthetischer Beziehung (»kein Strich ohne die

Sache vor Augen«) fragwiirdig erscheinen lassen.«'*’

3.2 Der Zeitkontext

3.2.1 Der (stil- und kultur-)geschichtliche Ansatz zur Erklarung

eines Kunstwerks
Der biographische Ansatz geht, am »caravaggesken« Narziss beispielhaft vorgefiihrt,
notgedrungen in eine Beschreibung des Stils iiber; erginzt oder ersetzt die unzurei-

125 Vgl . ebd., S.135.

126 Vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf
Nicolai«, S. 50.»Der zdrtliche Versuch, das Spiegelbild zu beriihren, wird nicht dargestellt. Die Ein-
heit von Narziss und seinem Spiegelbild wird bewusst unterbrochen, obwohl sie von Ovid direkt
beschrieben wird.«

127  PICHLER, WOLFRAM: »Die Evidenz und ihr Doppel. Uber Spielriume des Sehens bei Caravaggios, S.140-
141.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

chenden Erklirungen iiber die Vita und Intention des Kiinstlers. Es handelt sich hierbei
jedoch noch nicht um eine zeitgeschichtliche Einordnung des Werkes.

Die kulturgeschichtliche Perspektive auf das Kunstwerk ist eng mit dem Namen
Joachim Winckelmanns (1717-1768) verkniipft. Er gilt als Begriinder der wissenschaftli-
chen Archiologie und Kunstgeschichte. Anfang des 19. Jahrhunderts etabliert sich die
Kunstgeschichte als eigenstindige Wissenschaft; Gottingen schreibt 1799 die erste Pro-
fessur fiir Kunstgeschichte aus. Mit dem Blick auf zeitgeschichtliche Zuordnungen und
Voraussetzungen von Kunst schwicht sich zwar das Interesse an den Kiinstlerbiogra-
phien nicht ab, sie schafft aber Ansitze eines iibergreifenden Erklirungsansatzes. Eine
historiologische Perspektive bleibt mit dem biographischen Ansatz in zweierlei Hin-
sicht in enger Verwandtschaft. Zum einen lassen sich Entsprechungen zwischen dem
Kinstler und der Kultur, die ihn pragt, finden. Dahinter lebt die Vorstellung, dass sich
das Zeitgeschehen vom Kiinstler ins Werk fortsetzt. Zum anderen suchen beide Ansitze
Erklirungen fir das Werkanschauliche >aufierhalb< des Kunstwerks. Indem das Werk
in seiner Entstehungszeit und in seinem kulturellen Kontext verortet wird, erscheint
diese Perspektive jedoch iibergreifender als der biographische Ansatz.

Die Anfinge der Kunstgeschichte sind durch eine Hierarchisierung der Kiinste und
Kunstepochen geprigt. Das besondere Verdienst des Kunsthistorikers Alois Riegl liegt
darin, die Stilgeschichte von ithrem normativen Einschlag befreien zu wollen. Er prigt
den Begriff des »Kunstwollens«, mit dem er sich insbesondere gegen eine normati-
ve Kunstgeschichte wendet, die, so Riegl, aus ihrem jeweiligen Zeitgeschmack heraus,
die Kunstepochen in Hoch- und Tiefphasen einteilt. Riegl beschreibt in seiner »Ge-
schichte des Wollens« kulturpsychologische Voraussetzungen des Kunstschaffens, aus
dem heraus sich erst als seine Folge ein spezifisches »Kénnen« entwickelt. Auch die-
se Abfolge — erst »Wollen«, dann »Kénnen« — richtet sich gegen die Hierarchisierung
von Kunst, wonach bestimmte Kulturen, quasi unterentwickelt, noch nicht iber die
adiquaten Mittel (materialer und technischer Natur) verfiigt hitten.™® Es handelt sich
um eine neue Sicht auf das Kunstwerk, die mit dem »Wollen« einen ersten Schritt un-
ternimmt, das Kunstwerk als autonom zu setzen.'?®

Die Nihe zum biographischen Ansatz liegt darin, dass es sich bei dieser Perspektive
ebenfalls um die Eruierung einer Intention des Kunstschaffens handelt — allerdings ei-
ner, die den Fokus auf das Gemeinsame der Kunstwerke einer Zeit legt und das einzelne
Kunstwerk aus der Zeit/Stilgeschichte heraus und nicht von der Kiinstlerpersénlichkeit
und ihrer Motivation her ergriindet. In diesem Sinne beschreibt Riegl eine psychologi-
sche Stilgeschichte, die jedoch das Hineinversetzen des Kunsthistorikers in das Werk
erfordert. Weite Teile seiner Schriften lief3en sich genauer als eine Geschichte der (an-
tizipierten) Wirkungen von Kunst bezeichnen, aus denen heraus sich erst ein >Kunst-
wollen« ableitet.

128 Bei Riegl wird das psychologische Element seiner kunsthistorischen Forschung zu einem Gegen-
programm>smaterialistisch<denkender Kollegen wie Gottfried Semper. Dieser leitet Kunst aus den
material-technischen Méglichkeiten einer Epoche, aus ihrem >sKénnen<heraus ab. Ein Hinweis zur
Interdisziplinaritit des Diskurses: Ein solches Gefecht zwischen einer geisteswissenschaftlichen
oder naturwissenschaftlichen Konzeption des Fachs wird auch in der Psychologie ausgetragen.

129 Vgl. RIEGL, ALOIs: Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik, Berlin: Hanse 1893.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

55


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die unterschiedlichen Beschreibungen des Barockstils, im folgenden Unterkapi-
tel ausgefiihrt, werden jedoch die Schwierigkeiten einer rezeptionsunabhingigen stil-
geschichtlichen Beschreibung verdeutlichen. Denn die rezeptionsgeschichtlichen Un-
terschiede stellen die geschichtliche Perspektive, will sie hieriiber ein Allgemeines am
130 Wenn vom Werkanschaulichen die Rede ist, dies
offenbart ja der Narziss des Caravaggio, so drangt sich der Eindruck der Perspektivitat

Kunstwerk genieren, stark in Frage.

des Betrachters auf und es lisst sich fragen, inwiefern hier eine objektive, eine Aufien-
perspektive moglich ist?

Die Verortung des Kunstwerks in seinen jeweiligen Zeitkontext wirft zudem die
Frage nach seiner Wirkung auf einen Betrachter der Jetztzeit auf. Vermag dieser das
Kunstwerk zu »verstehen« — wenn er doch nicht zur Zeit der Entstehung des Kunstwerks
gelebt hat? In besonderer Weise wird dies auch am Narziss-Bild, wenn auch unter um-
gekehrten Vorzeichen, diskutiert, wie spiter erliutert wird. Und auch fiir den Kunst-
historiker ist es unmoglich, jeweils in die Zeit der Entstehung >vergangener« Kunst zu-
rickzugehen. IThm bleibt — will er Kunst iiber den (kultur-)geschichtlichen Kontext er-
kliren - lediglich der Weg einer mithsamen Rekonstruktion. Dabei stellt die vollstindi-
ge Wiederherstellung der urspriinglichen Bedingungen ein Ziel dar, das nie vollstindig
erreicht werden kann, von Gadamer als die »Ohnmacht aller Restauration« bezeich-

net.’3!

Die Werke der Kunstgeschichte wiirden aus einer solchen Perspektive allesamt
zu »beschidigten« Gegenstinden, wie folgendes Zitat von Schleiermacher, einem pro-

minenten Vertreter des historiologischen Ansatzes, unterstreicht:

»So ist also eigentlich ein Kunstwerk auch eingewurzelt in seinen Grund und Boden,
in seine Umgebung. Es verliert schon seine Bedeutung, wenn es aus dieser Umgebung
herausgerissen wird und in den Verkehr iibergeht, es ist wie etwas, das aus dem Feuer

gerettet ist und nun Brandflecke trigt.«'3?

Zum einen bildet die Unmoglichkeit einer vollstindigen Rekonstruktion ein wissen-
schaftspragmatisches Argument gegen eine Erklirung des Kunstwerks ausschlieflich
aus seinem geschichtlichen Entstehungskontext heraus. Zum anderen wire wie schon
beim biographisch-intentionalen Ansatz danach zu fragen, ob diese Verortung dem
Kunstwerk angemessen ist. Ein das Zeitgeschehen rekonstruierender Ansatz wiirde
sich geradezu verbieten, geht man davon aus, dass sich ein Kunstwerk >erst< oder »vor-
nehmlich«in seiner Betrachtung erschliefdt. Die Abgrenzung wird noch deutlicher, wird
von einer Zeitunabhingigkeit dieser Kunsterfahrung ausgegangen — sprich das Kunst-
werk in seiner Wirkstruktur als zeitiiberdauernd angesehen.”® Ein Argument fiir die

130 Aus dieser Problematik heraus 16st sich der Begriff »Kunstwissenschaft« aus der Disziplin Kunst-
geschichte heraus und wird teils zu einem Kampfbegriff gegen die geschichtliche Perspektive.

131 Vgl. GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik
(1960), S.172.

132 SCHLEIERMACHER, FRIEDRICH D.E.: Asthetik (1819/25), Hamburg: Meiner-Verlag 1984, S. 85.

133 WennGadamervonders>Seinseinheit des Kunstwerks<ausgeht, muss er sich eingestehen, dass die-
se Vorstellung des Werks neueren Datums ist. Ihm liegt ein Autonomiegedanke des Kunstwerks
zugrunde, den es so zumindest in der Kunst des Mittelalters nicht gegeben hat, wie er selbst ein-
raumt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

zeitunabhingige Ontologie des Kunstwerks als einer>Seinseinheit< findet Gadamer dar-
in, dass ein Kunstwerk erst in der Betrachtung gegenwirtig wird.

»Gleichzeitigkeitc dagegen will hier sagen, dafd ein Einziges, das sich uns darstellt, so
fernen Ursprungs es auch sei, in seiner Darstellung volle Gegenwart gewinnt. Gleich-
zeitigkeitist also nicht eine Gegebenheitsweise im Bewufdtsein, sondern eine Aufgabe
fiirdas Bewufstsein und eine Leistung, die von ihm verlangt wird. Sie besteht darin, sich
so an die Sache zu halten, dafd diese >gleichzeitig«wird, d.h. aber, daf alle Vermittlung
in totaler Gegenwirtigkeit aufgehoben ist.«'34

Gadamer betont in dem, was er als eine »Leistung« bezeichnet, den Herstellungscharak-
ter von Kunst durch den Betrachter. Und zugleich verortet er die Varianz der Kunster-
fahrung nicht im jeweils Subjektiven des Betrachters, zu welchem auch der Zeitkontext
gehort. Diese Varianz sei vielmehr im Werk selbst angelegt.’3

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden — dem kulturgeschichtlichen
Ansatz entsprechend — das Narziss-Bild dem Zeitalter seiner Entstehung zuzuordnen.
Hierzu wird zunichst der Barock als Stilepoche und Umbruchszeit beschrieben und
mit ihm Caravaggio als ein Kiinstler, der als sein Mitbegriinder gilt. Nach der Beschrei-
bung dieser Umbruchsphase in der Kunst, wird anschlief}end das Narziss-Bild auf seine
barocken Ziige hin befragt.

3.2.2 Caravaggio, ein Kiinstler des Barock
Das Werk des Caravaggio wird im kunstgeschichtlichen Diskurs seit seinen Anfingen
einhellig dem Barock zugeschrieben. In Monografien wird Caravaggio als »Genie des

Barocks« gefeiert.1

Er gilt als >Naturalist< und der Naturalismus, durch ihn begriin-
det, als eine besondere Ausformung des Barock, die stark >italienisch« geprigt ist und
sich von der Kunst der sogenannten >Nordlinder< abhebt. Die >Naturtreue« des Cara-
vaggio, als Realismus der Darstellung verstanden, lisst sein Werk in einen Gegensatz
zum Manierismus treten. Die zeit- und kulturspezifische Umbewertung des >Naturalis-
mus<-Begriffs, von Margit Brehm ausfithrlich am Fall Caravaggio erforscht, verdeutlicht
dass diese Zuschreibung nicht ganz eindeutig ist. So wird bereits im 17. Jahrhundert
diskutiert, ob es sich in der Kunst des Caravaggio nur um Wiederspiegelungen der Na-
tur handelt oder ob diese >sNaturtreue« mit einer eigenen >maniera« verbunden ist, die
den Stil prigt.’® So wird das Werk von Caravaggio (auch heute noch) nicht zwangs-
ldufig in einen Gegensatz zum Manierismus gestellt. Versteht man den Manierismus

als einen Stil der individuellen Entfaltung einer Kiinstlerpersonlichkeit, fernab von den

134 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.132.

135 Ebd., S.128.

136 Vgl. LAMBERT, GILLES (2000): Caravaggio.

137  Vgl. BREHM, MARCIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 400.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

57


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Ein Bild und sein Doppelgénger

gesellschaftlichen Zwingen und Regulierungen'®®, so steht Caravaggio und sein Werk
unbestreitbar fiir einen solchen eigenen Stil (maniera).’®

Die Vorstellung dessen, was >Naturalismus< meint, verandert sich durch die kunst-
geschichtliche Forschung seit dem 17. Jahrhundert hindurch bis in die Jetztzeit, und
mit ihr die Einschitzung des Werkes Caravaggios. Im Kern wird die Frage bewegt,
was Kunst ausmacht oder wie sie sein sollte: Ist sie Wiederspiegelung der Natur (Ab-
bild), Verschoénerung (Idealbild) oder Aufklirung (Urbild)? Die Frage der Konzeption/
Sicht des Kiinstlers soll hieritber Aufklirung geben, weshalb mithsam rekonstruiert
wird — beispielsweise im Diskurs des 17. Jahrhunderts — ob Caravaggio nach dem Mo-
dell gemalt hat. Das Verhiltnis vom Modell zur Darstellung und vom Kiinstler zum
Werk kann hier also als analog aufgefasst werden. Analog ist auch die Frage nach dem
Verhaltnis des Barock zum Werk des Kiinstlers — eine komplizierte Frage, da Caravag-
gio, wie gesagt, als Stil-prigend gilt. Ohne ihn, darin ist sich die Kunstforschung wei-
testgehend einig, hitte es, bei allen Vergleichen und Vorformen, diese spezifische Aus-
pragung des Barock nicht gegeben. Anzunehmen ist, dass sich die rezeptionsgeschicht-
liche Einschitzung des Barock in den rezeptionsgeschichtlichen Einschitzungen des
Werkes des Caravaggio, so auch im Narziss, spiegeln, zumal Caravaggio stilprigend ist.

Die Werke des Caravaggio hatten, den Quellenberichten zufolge, eine polarisieren-

140 7um

de Wirkung auf die zeitgendssische Rezeption: »Ganz Rom war fiir und wider.«
einen wiesen Kirchen seine Bilder zuriick, zum anderen fand Caravaggio michtige Be-
fiirworter und Mazene aus hochrangigen Kirchenkreisen, darunter den Kardinal Del
Monte." Diese polarisierende Wirkung stellt, bei allen rezeptionsgeschichtlichen Un-
terschieden seit Entstehung der Werke, einen durchgingigen, also zeitgeschichtlich un-
abhingigen Zug der Kunstwerke Caravaggios dar. Die Werkrezeption des Narziss kann
hier als Beispiel dienen.

Es soll nun der Versuch unternommen werden — der Perspektive der stil- und
kulturgeschichtlichen Einordnung des Kunstwerks folgend — die kiinstlerische Hand-
schrift des Caravaggio und schliefdlich den Narziss aus dem Barockzeitalter heraus
zu verstehen. Vergleichbar mit der Rezeptionsgeschichte des >Falls Caravaggio« sind
auch die kunstgeschichtlichen Beschreibungen des Barockstils nicht als wertneutral
anzusehen. Sie sind ebenfalls perspektivisch und ihrer Zeit verhaftet. Dennoch kénnen
hier Unterschiede gemacht werden, zwischen solchen Positionen, die sich um eine
nicht normative Beschreibung bemiihen und solchen, die teils explizit, teils implizit in
Kunstkritik umschlagen.

Zwiespaltig wie das Werk des Caravaggio fillt die kunstgeschichtliche Einordnung
der gesamten Epoche aus, die durchaus keine einheitliche ist. Sie beginnt bereits mit
einer unterschiedlichen Datierung. Manche Autoren setzen einen Anfang bereits in der

138 Ganz im Gegensatz zu der Uberzeugung Riegls, s.0.

139 Die Abwendung Caravaggios vom Stil des Manierismus, ungefahr in die Zeit von 1520 bis 1600
datiert, beschéftigt die Kunsttheorie des 17. Jahrhunderts und bleibt unentschieden. vgl. BREHM,
MARGIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 400.

140 RIEGL, ALOIS: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 205.

141 Vgl. BROWN, BEVERLY LOUISE: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanenc, S. 276.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Hochrenaissance, so Alois Riegl. Auch Panofsky betont eine Genealogie; er sieht im Phi-
nomen Barock eine »Reaktion gegen die Ubertreibung und Uberkompliziertheit« des
Manierismus. Mit der Rickkehr »zu Klarheit, natiirlicher Einfachheit und sogar Aus-
gewogenheit« in der frithen Barockphase erkennt Panofsky eine Nihe und nicht die

Differenz zur Kunst der Renaissance.’#?

Panofsky, und mit ihm zuvor Riegl, wider-
sprechen damit einer (bis heute) weit verbreiteten Auffassung, die Renaissance stiinde
in einem diametralen Gegensatz zur Kunst des Barock. Wie in den weiteren Ausfith-
rungen deutlich werden wird, ist Caravaggio als einer seiner Begriinder nicht nur ein
Kinstler des Barock; seine kiinstlerische Position hinterfragt zugleich die Bilder der
voneinander abgehobenen Epochen; insbesondere die der Renaissance und Antike.'3
Zuriickgehend auf die Anfinge der Kunstgeschichte, teilen sich die Einschitzun-
gen zur Barockepoche im Zeitalter der aufkeimenden akademischen Kunstwissen-
schaft — von Winckelmann bis Riegl - in zwei Lager: in solche, die im Barock lediglich
einen Verfall der italienischen Renaissance und/oder den Verlust des antiken »Ide-
alschonen« (Winckelmann) erkennen wollen und solche, die das »Neuartige« dieser
Kunst wiirdigen (Schmarsow) und in ihr den Beginn der Moderne situieren (Riegl).**4
Caravaggio als ein Kiinstler und Mitbegriinder des Barock steht im besonderen Maf3e
fiir diese Polarisierung. Die Kunstkritik an dieser Epoche, von Bellori, itber Winckel-
mann bis Burckhardt, lisst sich als das Verlusterleben des Universellen in der Kunst
deuten. Selbst in Heinrich Wolfflins Schrift, Renaissance und Barock von 1888, die
einen Versuch der nicht normativen Scheidung der beiden Epochen darstellt, scheint
zwischenzeitlich diese Kritik und ein grundsitzliches Erstaunen und Befremden
gegeniiber der Kunst des Barock durch.'* Wolfflin spricht von der »Steigerung der
Grofe« als Anzeichen einer »sinkenden Kunst« und von einer Effekthascherei durch

den Barock, der lediglich zu beeindrucken versuche.#®

»Die Renaissance ist die Kunst des schonen ruhigen Seins. Sie bietet uns jene befreien-
de Schonheit, die wir als ein allgemeines Wohlgefiihl und gleichméssige Steigerung
unserer Lebenskraft empfinden. An ihren vollkommenen Schopfungen findet man
nicht, was gedriickt oder gehemmt, unruhig und aufgeregt wire; jede Form ist frei
und ganz leicht zur Erscheinung gekommen; der Bogen wdélbt sich im reinsten Rund,

142 Vgl. PANOFsKY, ERWIN: Was ist Barock? (1995), ibers. von. WOLFLE, HOLGER (AUS DEM AMERIKANI-
SCHEN), Berlin-Hamburg: Philo & Philo Fine Arts 2005, S. 20.

143 Vgl. VON ROSEN, VALESKA: »Caravaggio und die Erweiterung des Bildwiirdigen. Zur epochalen Rele-
vanz von Gattungserfindungen und -ausdifferenzierungen um 1600«, in: PFISTERER, ULRICH und WIM-
BOCK, GABRIELE (Hg.): Novita: Neuheitskonzepte in den Bildkiinsten um 1600, Ziirich: Diaphanes 2011,
S. 471-488; vgl. VON ROSEN, VALESKA: »Inszenierte Unkonventionalitit. Caravaggios Ironisierung der An-
tikenimitatio«, in: KABLITZ, ANDREAS und REGN, GERHARD (Hg.): Renaissance— Episteme und Agon:
fiir Klaus W. Hempfer anldf3lich seines 60. Geburtstags, Heidelberg: Universitatsverlag Winter 2006,
S.423-449.

144 Vgl. RIEGL, ALOIS: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S.1.

145 Der Studie liegt die Vorstellung von kunstgeschichtlichen Zyklen zugrunde, wonach auf klassizis-
tische Epochen jeweils solche folgten die ihre Identitit nicht klar zu erkennen geben; die durch
ein»Verbergen«und »Unklarheit« gekennzeichnet seien.

146  Vgl. WOLFFLIN, HEINRICH: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung iiber Wesen und Entstehung des
Barockstils in Italien, Miinchen: Theodor Ackermann 1888, S. 26, 57.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

59


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Ein Bild und sein Doppelgénger

die Verhiltnisse weit und wohlig. Alles athmet Befriedigung und wir glauben nicht zu
irren, wenn wir eben in dieser himmlischen Ruhe und Bediirfnislosigkeit den hdchsten
Ausdruck des Kunstgeistes jener Zeit erkennen.

Der Barock beabsichtigt eine andere Wirkung. Er will packen mit der Gewalt des
Affects, unmittelbar, liberwaltigend. Was er giebt ist nicht gleichmassige Belebung,
sondern Aufregung, Ekstase, Berauschung. Er geht aus auf einen Eindruck des Au-
genblicks, wihrend die Renaissance langsamer und leiser, aber desto nachhaltiger
wirkt.«'47

Der Betonung der Differenz der beiden Epochen, Renaissance und Barock, durch Wolf-
flin stehen Genealogien durch Riegl und Panofsky gegeniiber, auf die spiter noch einge-

148 Im Werk des Caravaggio lief? sich in der ilteren und neueren kunsthis-

gangen wird.
torischen Forschung eine besonders starke Nihe zu den Werken des Michelangelo Buo-
narroti herstellen.'® 1475 geboren und gemeinhin als Renaissance-Kiinstler bezeichnet,
gilt er gleichzeitig als »Vater des Barock«'>°. Zwischen 1521 und 1524 habe sich im Ent-
wurf der Medici-Griber bei ihm ein Stilwandel hin zum Barock vollzogen.** Nach Riegl
trete im Werk von Michelangelo — die drei Kiinste (Skulptur, Malerei, Architektur) iiber-
greifend - die innere Empfindung an die Stelle des Symbolischen’>? — eine Neuerung
bei Michelangelo, die auch die Bildwerke des Caravaggio charakterisiert. Besonders
eindriicklich wird diese Stilwandlung bei Michelangelo in der Darstellung des Jiingsten

Gerichts in der Sixtinischen Kapelle:

»Christus in merkwiirdiger Verkiirzung; er safy eben die innere Erregung zwingt
ihn, sich zu erheben und zugleich das Verdammungsurteil auszusprechen. Ist
das ein gerechter Richter? Nein, ein leidenschaftlich befangener Sterblicher, die
Leidenschaft—subjektive Aufwallung des Momentes —beherrscht ihn momentan
vollstandig.«'>3

Wie spiter in Caravaggios Genredarstellungen Heiliger und mythologischer Figuren
finden sich bereits bei Michelangelo die Stilelemente der Verzerrung und der inneren
Erregung selbst bei einer Figur wie Jesus Christus. Die Entwicklung des Barockstils im

147 Ebd., S 24.

148 Panofsky wirft Wolfflin eine »Unterlassungssiinde« vor, das Zeitalter des Manierismus in der Er-
klarung des Barockphanomens ginzlich ausgespart zu haben, wodurch erst die Renaissance als
ein Gegensatz erscheine vgl. PANOFSKY, ERWIN: Was ist Barock? (1995), S.16.

149 Wiesehrim Werk von Caravaggio neue Konzeptionen der Darstellung des Barockvaters Michelan-
gelo anklingen, zeigt der Kunsthistoriker Rudolf Preimesberger beispielhaft am »Amor«des Cara-
vaggio. vgl. PREIMESBERGER, RUDOLF: »Michelangelo da Caravaggio — Caravaggio da Michelangelo. Zum
>Amor<der Berliner Gemiildegalerie«, in: VAN ROSEN, VALESKA, KRUGER, KLAUS, und PREIMESBERGER,
RuDOLF (Hg.): Der stumme Diskurs der Bilder. Reflexionsformen des Asthetischen in der Kunst der Friihen
Neuzeit, Miinchen/Berlin: Deutscher Kunstverlag 2003, S. 243-260.

150  Vgl. WOLFFLIN, HEINRICH: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung iiber Wesen und Entstehung des
Barockstils in Italien, S. 67.

151 Vgl. RIEGL, ALOIS: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 32.

152 Vgl.ebd., S.38.

153 Ebd., S.41.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Werk des Michelangelo, die Riegl zeichnet, weist eine grofle Nihe zu dem auf, was un-
ter dem sogenannten >Naturalismus« des Caravaggio verstanden wird. Im Unterschied
zu Michelangelo ist diese Abkehr vom Symbolisch-Reprasentativen mit der Nihe und
Waucht der Darstellung, bei gleichzeitigem Fehlen ikonographisch gingiger Symbolik,
uniibersehbar und an ein Extrem gebracht. Dieser sNaturalismus« wird mit Caravaggio
zu einer eigenstindigen Spielart des Barock.

Riegl hebt diese durch Caravaggio begriindete Stilrichtung streng vom Manierismus
ab, den er als ein Intermezzo innerhalb einer Gesamtentwicklung versteht, die ihren
Ausgang bei Michelangelo nimmt. Etwa in der gleichen Zeit, in der der Renaissance-
Meister seinen Stilwandel hin zum Barock vollzieht (von Panofsky auf die Jahre 1521-
1524 datiert) beginnt der Manierismus und hilt circa bis 1600 an. Panofsky schirft den
Blick auf die Epoche: der Manierismus sei aus einem »Problem der Renaissance« er-
wachsen, die Entdeckung der Zentralperspektive und mit ihr eine sich etablierende
naturwissenschaftliche Wirklichkeitsauffassung bei gleichzeitigem Fortbestehen eines
>gotischen Geistes«.”>* Er fillt in die Zeit der Gegenreformation und begegnet dem
Renaissance-Widerspruch durch eine Form von Eskapismus und Abwendung vom >Na-
turvorbild«. Damit habe er die kirchliche Forderung erfillt, sich vom >heidnisch« wir-
kenden >Materialismus«< der Renaissance-Zeit zu losen. Die Bilder der Manieristen hit-
ten dekorativ, teils wie Karikaturen gewirkt und seien damit unverdichtig geblieben.*>
Der italienische Barock, darunter die Kunst des Caravaggio und der Carracci-Briider,
emanzipiert sich von den Bestrebungen der Gegenreformation; diese nach Riegl eher
kunstfeindliche Phase sei um 1600 bereits vorbei gewesen. Caravaggio, der Begriin-
der dieses Stils, habe in seiner rémischen Schaffensphase »als Einzelner« einen Kampf

156 Wie Riegl, so beschreibt auch Panofsky

gegen Manieristen und Bolognesen gefiihrt.
das Einsetzen des italienischen Barocks als eine Gegenreaktion gegen den Manierismus
und nicht gegen die Renaissance.’>” Von dort aus wiirden, auch in Caravaggios neuarti-
gen Bildentwiirfen, teils >Anklinge< an Malereien der Hochrenaissance deutlich. Diese
Beschreibung trifft insbesondere die Werke des Caravaggio, die — so die kunstwissen-
schaftlich geteilte Einschitzung — nicht nur ungewohnlich individuell seien, sondern
sich jeglicher Norm reprasentativer Darstellung verweigerten.

Die Nihe zu Werken der Antike, wie auch der Hochrenaissance, die an zahlrei-

158 steht in einem vermeintlichen

chen Bildern von Caravaggio nachgewiesen wurde
Widerspruch zu den Normbriichen des Caravaggio. Die Kunsthistorikerin Valeska von
Rosen begriindet ihn aus einer spezifischen Haltung Caravaggios zur antiken Traditi-
on heraus. Caravaggio habe gezielt unkonventionelle antike Vorbilder gesucht — solche,

die entweder in der Rezeption der Antike seitens seiner Zeitgenossen nicht beachtet

154 Erzeigtdies beispielhaft an einem Bild von Ghirlandaio »Die Anbetung der Hirten«vgl. PANOFSKY,
ERWIN: Was ist Barock? (1995), S. 24.

155  Vgl. RIEGL, ALOIs: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S.154.

156 »Es ist im wesentlichen das Unternehmen nicht einer ganzen Schule, sondern nur eines einzel-
nen Mannes gewesen; Caravaggios Auftreten und Aufenthalt in Rom war von Anfang bis Ende ein
Kampf gegen Manieristen und Bolognesen.« Ebd., S. 161.

157 Vgl. PANOFSsKY, ERWIN: Was ist Barock? (1995), S. 36.

158  Vgl. vVON ROSEN, VALESKA: »Inszenierte Unkonventionalitdt. Caravaggios Ironisierung der Antikenimita-
tio«.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

61


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Ein Bild und sein Doppelgénger

oder fiir schlecht und hisslich befunden wurden. Von Rosen sieht darin eine kiinstleri-
sche Strategie Caravaggios wirksam, die — so ihre Folgerung — auf eine Ironisierung des
Imitatio-Diskurses seiner Zeit ziele.”® Die hierauf bezogene »Naturalismus-Debatte«
markiert somit am Werk des Caravaggio einen Umbruch, der auch die Klarheit Epoche-
spezifischer Differenzierungen ins Wanken bringt.'®® So handelt es sich bei Caravag-
gio um einen Maler, der durch seine unorthodoxen Beziige zur Antike (etwa durch seine
Modellwahl)!®! auf ungleiche Antiken hinweist; in jedem Fall aber implizit das »Bild« des
Idealschonen der Antike relativiert/differenziert.

Caravaggio, so lasst sich hier festhalten, ist sowohl ein Kiinstler/Wegbereiter des
Barock, als auch ein Kiinstler, der sich grundsitzlich derartigen Zuschreibungen
widersetzt. Die Normverstof3e, das Ausloten tradierter Bilder (vorangehender Epochen
und Kunstideale) durch Caravaggio passt andererseits gut in die Epoche und zu
den Beschreibungen barocker Kunst. So beklagt Wolfflin ein allgemein erstarkendes
»Selbstbewusstsein« der Barock-Kiinstler, die sich keiner MafRgabe mehr verpflichtet
sihen.'®* Auf unterschiedliche Weise wird ein Individualismus beschrieben, der ein
Genrebewusstsein erst bedingt: Riegl macht auf sogenannte »Stilgrenzen« aufmerk-
sam, die im Altertum und im Mittelalter noch nicht bekannt gewesen seien. Sie seien
mit dem »Subjektivismus« aufgekommen, der wiederum das Fehlen einer Norm
spiirbar macht. Der Barock als eine solche Neuerung muss sich also mit den Fragen
einer solchen Norm auseinandersetzen.’®> Hierzu tragen auch die Griindungen der
ersten Kunstakademien in Rom und Florenz in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhun-
derts bei. Sie fordern eine Entwicklung, in der das das kiinstlerische Tun zu einem
Feld kiinstlerischer Wahl wird.!®* Die Beschreibungen barocker Kunstwerke, der Ein-

159 Vgl.ebd., S. 445-447; vgl. vON ROSEN, VALESKA: »Caravaggio und die Erweiterung des Bildwiirdigen. Zur
epochalen Relevanz von Gattungserfindungen und -ausdifferenzierungen um 1600, S. 472-476.

160 Dass das Zeitalter des Barock durchaus keine einheitliche Epoche darstellt und der Begriff dariiber
hinaus erst riickblickend zur Bezeichnung von Neuerungen in der Kunst um 1600 dient, vermag
wichtige Differenzen der dieser Kunst zu verschleiern. An den Werken Caravaggios zeigt von Ro-
sen, dass grobe epochale Zuschreibungen weniger zielfithrend sind, als die Diskussion dariiber,
was jeweils von den Kiinstlern selbst als »bildwiirdig« erachtet wurde. vgl. vON ROSEN, VALESKA:
»Caravaggio und die Erweiterung des Bildwiirdigen. Zur epochalen Relevanz von Gattungserfindungen und
-ausdifferenzierungen um 1600«.

161 Hierzu zahlt von Rosen die antike Statue »Thusnelda« als Vorbild fiir Caravaggios Gemalde »Ma-
donna di Loretok, die zu Caravaggios Zeiten als eine ausgesprochen »unantike« Statue galt; Ver-
gleichbares fithrt von Rosen an einer antiken Statue »Sterbender Gallier« vor, eine unkonventio-
nelle antike Darstellung, die als Vorlage fiir das Gemalde »Johannes der Taufer« diente. Die an-
tiken Statuen »Der Messerschleifer« und die »Trunkene Alte«, deren Kérperdarstellungen Cara-
vaggio zum Vorbild wurden, sind antike Werke, die dem antiken Kérperideal widersprechen und
ihrerseits darauf angelegt gewesen seien, die klassischen Darstellungsprinzipien und Normen zu
verletzen. vgl. vON ROSEN, VALESKA: »Inszenierte Unkonventionalitdt. Caravaggios Ironisierung der An-
tikenimitatio.

162 WOLFFLIN, HEINRICH: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung iiber Wesen und Entstehung des Ba-
rockstils in Italien, S. 66.

163 Vgl. RIEGL, ALOIS: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 26.

164 Die ersten Kunstakademien sind nach Riegl als Stitten anzusehen, in denen tradiertes Kunstwis-
sen weitergegeben wird, und deren Funktion erst aus dieser Erschiitterung heraus zu verstehen
sind: als reaktionare Kraft angesichts der Emanzipation der Kiinste und gleichzeitig als Eklektizis-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

druck der »gesteigerten Subjektivitit« (Riegl) und das Eintreten in eine »neue Sphire
hochsubjektiver Empfindungen« (Panofsky) lisst sich somit vor dem Hintergrund
kulturgeschichtlicher Veranderungen verstehen und Caravaggio als ein Kiinstler seiner
Zeit.

Ausgehend von dieser Stilneuerung, dem Individualismus des Caravaggio, werden
nun weitere Neuerungen in den Bildwerken von Caravaggio zusammengefasst und grob
»dem Barock« zugeordnet. Befremden, Widerspriichlichkeit, der Eindruck innerseeli-
scher Zerrissenheit/Spaltung, sowie die Steigerung der Gegensitze stellen Wirkungs-
beschreibungen barocker Kunst dar, die sich in den Werken des Caravaggio zuspit-
zen. Auch das eigentiimlich Verzerrte der barocken Kunst, das Unférmig-Hissliche, die
Emanzipation des Einzelnen gegeniiber dem Harmonisch-Ganzen und die hieraus er-
wachsenen Schattenwirkungen stellen treffende Charakterisierungen des caravagges-
ken Bildwerkes dar. Im Einzelnen: Wolfflin beschreibt, wie auch Riegl, das Ringen see-
lischer Krifte, das sich zu keiner Seite hin aufldst, als einen durchgingigen barocken
Grundzug. Wihrend Riegl darauf hinweist, wie in den Kunstwerken des Barock der Wil-
le in einen Gegensatz/Widerspruch zur Empfindung gerate, stellt Wolfflin dem Willen
den »Korper« gegeniiber. Er betont den Eindruck der psychophysischen Gespaltenheit
und Undurchdringbarkeit, die barocken Kunstwerke kennzeichne.

»Die beiden Momente, Kérper und Wille, sind gleichsam auseinandergetreten. Es ist
als ob diese Menschen ihren Leib nicht in der Gewalt hiatten, nicht mehr ganz mit ih-
rem Willen durchdringen kdnnten: es fehlt die gleichmafiige Durchformung und Be-

lebung.«'®5

Hierzu analog beschreibt auch Riegl einen Kampf seelischer Regungen und Spaltung,
wobei der Wille nicht mehr durchdringe und es zu einer Steigerung der Empfindung
komme:

»Das Neue ist, daf nun die Empfindung sich emanzipiert, in Kampf tritt mit dem Wil-
len. Das Psychische im Menschen spaltet sich; bisher haben beide Seiten — Wille und
Empfindung —den materiellen Korper eintrichtig beherrscht, unter Hegemonie des
Willens; jetzt sucht jede die Herrschaft ausschliefilich an sich zu reiflen. Da aber der
Wille frither der Herrschende war, so ist das eigentlich Neue die Steigerung der Emp-

findung.«'%¢

Der fiir den Barockstil charakteristische Tiefenraum und die Empfindung seien, so
Riegl, »Parallelerscheinungen — gewissermaflen zwei verschiedene Seiten eines und
desselben Wesens, eine Psyche und Physis.«*” Riegl fithrt dies an der Treppenvorhalle
der Biblioteca Laurenziana in Florenz vor. Details miissten sich dem Gesamteindruck
unterordnen, weshalb sie infolge — isoliert betrachtet — hisslich und proportionslos

mus, in denen verschiedenen Stile >friedlich« nebeneinander existieren und gelehrt werden. vgl.
ebd., S.158.

165 Vgl. WOLFFLIN, HEINRICH: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung iiber Wesen und Entstehung des
Barockstils in Italien, S. 66.

166 RIEGL, ALoIS: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 36-37.

167 Ebd., S.43-44.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

63


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Ein Bild und sein Doppelgénger

wirkten. Zudem seien sie mit enormen Schattenwirkungen (in der Architektur) verbun-
den (). Dafiir wiirde der Tiefenraum jeweils die Ebene itberwinden — synonym dafiir,
dass sich die Empfindung dem Willen widersetze.’*® Folgen wir dieser Verbindung
des Psychischen mit dem Physischen bei Riegl, so handelt es sich um eine Epoche,
die sich dem Raum als einem komplexen inneren Seelenleben (mit widerstreitenden
Kriften) zuwendet und zugleich um einen Raum, der die Perspektivitit/Subjektivitit
der Wirklichkeit durchscheinen lisst. Panofsky fasst die Verinderung im Barock wie
folgt zusammen:

»Der innere Dualismus nachmittelalterlicher Kunst [...] ist nicht mehr eine schwelende
Spannung wie im Manierismus, sondern die Konflikte und Kontraste zwischen plas-
tischen und rdumlichen Tendenzen, idealer Schénheit und Wirklichkeit, neuheidni-
schem Humanismus und christlichem Spiritualismus beginnen, wihrend sie weiter-
hin fortbestehen, in einer neuen Sphare hochsubjektiver Empfindungen aufzugehen,
die sich in solchen subjektiven Qualititen, wie dem malerischen Spiel von Licht und
Schatten, dem tiefen aber eindeutig irrationalen Raum und den sanften, schmelzen-

den Gesichtsausdriicken manifestieren.«'®%

Caravaggio, Erfinder der Chiaroscuro-Malerei, steht im besonderen Mafie fir diese
Entwicklung in der Kunst. Der neuartige »Subjektivismus«, das aufkeimende Interesse
am widerspruchsvollen menschlichen Seelenleben manifestiert sich in den Bildwerken
des Caravaggio. Indem Caravaggio Heilige wie Normalsterbliche erscheinen lisst - er
malt mythologische und christliche Motive als Alltagsszenen - fiihrt er diese allgemei-
ne Entwicklung in der Kunst an ein Extrem. Die Betrachter seiner Bilder werden da-
zu angeregt, sich in die Gemiitsbewegungen des Protagonisten hineinzuversetzen. Sie
werden durch die ungewdhnliche Bildsprache und das Fehlen (eindeutiger) ikonogra-
phischer Hinweise vom reprisentativen Gehalt des Bildsujets weggefiihrt. Diese fiir Ca-
ravaggio charakteristische Verbindung des Sakralen mit dem Profanen lisst sich nach
den bisherigen Ausfithrungen als barock bezeichnen.'”® Nach Riegl hitten die Zeit-
genossen des Caravaggio, gespalten in Fir- und Gegensprecher, grundsitzlich diese
Kunst angenommen. Riegl begriindet seine Einschitzung aus dem »Kunstwollen« der
Zeitepoche heraus:

»0Ohne erlernte Kenntnis von der grofRen Tradition malt er [Caravaggio], was er mit den
Augen sieht, und die Leute nahmen es willig an, weil die realistische Stromung in der
Zeit lag.«'”!

Zugleich — und dies belegt die Forschung von Valeska von Rosen - sei es im Bilddis-
kurs zu Korrekturen der Werke des Caravaggio durch seine Anhinger, die sogenannten
Caravaggisten, gekommen. Sie hitten Bilder kopiert und dann jeweils die dreckigen
Fuflsohlen weggelassen, ikonographisch >Falsches« korrigiert, ikonographisch >Fehlen-
desc<hineingebracht und schliefilich die Gattungserweiterungen des Caravaggio wieder

168 Vgl.ebd,, S. 46.

169 PANOFsKY, ERWIN: Was ist Barock? (1995), S. 42.

170 Vgl. BROWN, BEVERLY LOUISE: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«.
171 RIEGL, ALOIS: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 203.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

zuriickgenommen. Ein Heiliger oder eine mythologische Figur sollte als solche in den
Bildwerken der Caravaggisten offenbar stirker sichtbar werden.'”* Die am Stil des Ca-
ravaggio entfachte »Naturalismus«-Debatte betrifft die eigentiimliche Verbindung die-
ses spiirbaren und fiir die Zeitgenossen ungewdhnlichen Realismus der Darstellung mit
der kiinstlich-inszenierten Anmutung der Bilder.'”? Sie wirken durch die Lichtinsze-
nierung der caravaggesken Chiaroscuro-Malerei nicht nur >naturalistisch«/realistisch,
sondern auch szenisch/theatralisch. Und auch diese Qualitit figt sich grundsitzlich
gut in eine Zeit, in der in Italien die Oper erfunden wurde und die durch opulente
Inszenierungen an den Héfen Frankreichs und Italiens geprigt ist.’74

Die fiir den Barock typische Steigerung des Affekts'”, die in der theatralen Licht-
inszenierung des Caravaggio ein malerisches Instrument findet, hebt sich aber von an-
deren barocken Erscheinungsformen der Kunst, wie etwa der Hofzeremonien, deutlich
ab. Die Darstellung der intensiven Gemiitsbewegungen — eine Neuerung in der Kunst
noch vor Caravaggios Schaffen, aber durch ihn wiederum gesteigert — wirke trotz der
Inszeniertheit — ausgesprochen glaubhaft und ungekiinstelt:

»Ferner folgt er den Anforderungen der Zeit durch Darstellung eines gesteigerten Pa-
thos. Dieses Pathos ist niemals unecht, immer packend, haufig ergreifend, aber oft
wirkt erin Verbindung mit der unheimlichen Beleuchtung und den wilden Gesichtsty-

pen abstofend.«'7®

Eine weitere barocke Charakteristik des caravaggesken Werkes liegt in seiner Kérper-
lichkeit. Auch sie liegt nicht fernab von den Stromungen und kiinstlerischen Ausdrucks-
findungen der damaligen Zeit. >Korperlich« sind die Gréflenwirkung, die Opulenz und
Materialitit eines tippigen Dekors. Wolfflin spricht von »Massigkeit und Bewegung«
als den zentralen Merkmalen der Barockkunst.’”” Dies wird besonders anschaulich in
der Innenarchitektur sakraler Bauten, aber auch im Schénheitsideal menschlicher Kor-
per.'”8 Die Kérperlichkeit bei Caravaggio hebt sich jedoch von dieser Opulenz wiederum
ab. Thre Drastik und Abgriindigkeit hat wenig mit dem dekorativ-verspielten barocken
Stilelement oder einer Form von pompdser >Fiille« gemein.

172 Vgl. vON ROSEN, VALESKA: Caravaggio und die Grenzen des Darstellbaren. Ambiguitit, lronie und Perfor-
mativitit in der Malerei um 1600, S. 22-29.

173 Vgl. BREHM, MARGIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S.176, 400ff.

174 Die erste Oper »LEuridice favola drammatica« von Jacopo Peri wurde am 6.10.1600 in Florenz ur-
aufgefiihrt. Fiir Riegl dagegen ist die Theatralik typisch fiir die gegenreformative Kunst. Er hebt
sie streng von der Schaffensphase des Caravaggio ab—so wie er den Manierismus als Sonderform
des Barocks behandelt: »Das naive Verhdltnis zwischen Gottheit und Menschen wie in der Re-
naissance hat aufgehort; es beginnt ein zeremonioser Ton zu herrschen (wie in der gleichzeitigen
Cesellschaft, die auch wieder auf das Formalwesen eingegangen ist); die gottlichen Personen und
Maria werden unnahbar, ein Byzantismus reifdt ein, der seine Analogie auch anderen Gebieten
hat. Dafir ist der Affekt der Heiligen ordentlich gesteigert [...].« RIEGL, ALOIS: Die Entstehung der
Barockkunst in Rom (1908), S.167.

175 Vgl.ebd., S.39.

176 Ebd., S. 206.

177 Vgl. WOLFFLIN, HEINRICH: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung iiber Wesen und Entstehung des
Barockstils in Italien, S. 23.

178 Vgl. ebd,, S. 65.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

65


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Ein Bild und sein Doppelgénger

Wolftlin betont einen weiteren Aspekt der Korperlichkeit des Barockstils: Barocke
Kunst wirke in besonderer Weise organisch und damit verginglich.'”® Wolfflin, wie hin
und her gerissen zwischen dem Verlust >universeller< Kunstwerke (die Renaissance als
Vorbild) trifft hier nicht nur auf das zwangsweise Vergehen kunstgeschichtlicher Hoch-
phasen, sondern auf ein allgemeines Wirklichkeitsprinzip der Verginglichkeit, das den
Barock als kérperliche und zugleich bewegte Kunst charakterisiert.’®® In der Erérte-
rung des caravaggesken Stils wurde mit Pichler bereits auf die paradoxe Wirkung des
Augenblicklichen und zugleich Verginglichen hingewiesen, die das Werk des Carava-
ggio pragen (s.0.). Auch darin fillt Caravaggio nicht mit seinen Bildentwiirfen aus der
Zeit, sondern erweist sich als stilprigend. Und schlieflich eine weitere Eigenart der (ba-
rocken) Korperlichkeit des Werkes: Caravaggios Bildkompositionen bilden nicht Riu-
me, in denen sich die Protagonisten bewegen. Sie formieren sich durch ihre Kérper.'8!
Als Beispiel dienen folgende Werke: Die Kreuzigung des heiligen Petrus (Rom, St.Maria del
Popolo, 1602), Der ungliubige Thomas (Potsdam, Schloss Sanssouci, 1601/02) und nicht
zuletzt Narziss selbst, der im Folgenden auf seine barocken Qualititen hin befragt wird.

3.2.3 Ein »barocker« Narziss

Inwiefern lisst sich die spezifische Spielart des Barock im Werk des Caravaggio auch
im Narziss wiederfinden? In der Werk-iibergreifenden Beschreibung des caravaggesken
Stils wurde bereits herausgestellt, dass sich das Narziss-Bild gut in das Gesamtwerk,
insbesondere in das Frithwerk Caravaggios, einfiigt. Da das Bild >caravaggeske« Ziige
tragt und Caravaggio den Barock als Stilepoche entscheidend mitprigt, lautet die Ant-
wort von dieser Seite >ja<. Um die Frage nun allgemein vom Barock her zu stellen, der
zwar keine einheitliche Stilepoche darstellt, aber doch bestimmte Charakteristiken ver-
eint, lassen sich folgende Ziige festhalten: Die Kunsttheoretiker Riegl, Wolfflin und Pan-
ofsky betonten die »Bewegtheit« des neuen Stils (entweder in Abgrenzung oder Fortset-
zung zur Renaissance), sowie eine eigentiimliche Form der »Dissonanz«. Der »Subjekti-
vismus« dieser Epoche eréffne wie in der Tiefenwirkung des architektonischen Raumes
einen unbegrenzten und ambivalenten seelischen Innenraum. Innerseelische Strebun-
gen, »Wille und Empfindung« (Riegl) oder »Kérper und Wille« (Wolfflin) wiirden in der
Kunst des Barock in einem Widerspruch, einem Ringen, einem unauflgsbaren Konflikt

179 »Das Bild vom Aufblithen und Welken einer Pflanze stellt sich dieser Theorie vorzugsweise als
leitender Gesichtspunkt ein. So wenig die Blume ewig blithen kann, sondern das Welken unauf-
haltsam herankommt, so wenig konnte die Renaissance immer sich selbst gleich bleiben: sie welkt,
sie verliert ihre Form und diesen Zustand nennen wir Barock. Der Boden ist nicht schuld, dass die
Pflanze abstirbt, sie tragt ihre Lebensgesetze in sich selbst. Und so der Stil: die Nothwendigkeit
des Wandels kommt ihm nicht aussen, sondern von innen: das Formgefiihl wickelt sich ab nach
eigenen Gesetzen.« Ebd., S. 59.

180 Wolfflin denkt generell in Zyklen der Kunstgeschichte. Auf Hochphasen wiirde solche der Verwor-
renheit, unklarer Identitdt und des »Verbergens« folgen.

181 Dies ldsst sich tibrigens als eine Autonomisierung der Kunst (weg von den Normmafistiaben frii-
herer Epochen) werten: Der Bildraum emanzipiert und befreit sich von den reprasentativen An-
spriichen der Darstellung. Bilder von Caravaggio lassen sich nicht uneingeschrankt als Abbilder in
Gebrauch nehmen. Darin erweisen sich die Bilder des Caravaggio als ausgesprochen modern.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

dargestellt (s.0.).!82 Panofsky bezeichnet das Barockphinomen als einen »objektiven
Konflikt zwischen antagonistischen Kriften.«%3

Lisst sich die Darstellung eines solchen Konflikts auch im Narziss-Bild erkennen?
Der innere Konflikt erscheint zunichst deutlich mit dem Narziss-Mythos (in der Aus-
legung nach Ovid) verbunden. Denn von einem Dilemma, ganz im Sinne der Unver-
einbarkeit von »Korper und Wille« handelt auch der Narziss-Mythos. Hier die Szene,
in der der Narziss der mythologischen Erzihlung bereits erkannt hat, dass es sich bei

dem Gegeniiber um sein Spiegelbild handelt:

Was tun? Bitten oder mich erbitten lassen? Worum soll ich denn bitten? Was ich begeh-
re, ist bei mir. Der Reichtum hat mich arm gemacht. Kénnte ich mich doch von meinem
Korper l6sen! Ein neuartiger Wunsch bei einem Liebenden: Ich wollte, der Gegenstand

meiner Liebe wire nicht bei mir!'84

Inwieweit sich diese Zerrissenheit auch im Narziss-Bild niederschligt, soll hier nicht
vorschnell beantwortet werden. In jedem Fall bilden im Barock mythologische Themen
nicht nur beliebte Sujets der Darstellung; es handelt sich um eine Kunstepoche, die die
Abgriinde des Menschlichen der mythologischen Erzihlungen betont und den im My-
thos erzihlten Konflikt in ihren Darstellungen nicht auflést, sondern in Spannung hilt.
Frithere Epochen hitten, so Riegl und Wolfflin, solche, einander sich widersprechen-
de seelische Strebungen, die des Willens und der Empfindung entweder nicht gekannt
oder zugunsten einer Strebung, nimlich zugunsten des Willens, vereindeutigt. Der Wi-
derstreit als solcher stellt also keine Neuerung des Barock dar, da bereits die Mythen
von derartigen Konflikten handeln. Neu ist dagegen die Darstellung der Unlésbarkeit
oder »Unfassbarkeit« des Konflikts oder des Widerspruchs.

Die Frage ist also, ob das Narziss-Bild einen solchen Konflikt (auf barocke Manier)
in Spannung hilt. Dies sei als These formuliert. Mit Blick auf die Sammlung der Phi-
nomene Bildrezeption kann aber bereits festgehalten werden, dass Narziss in seiner
Bildwirkung eine Dissonanz erzeugt, wie sie grundsitzlich auch die Rezeption baro-
cker Kunst prigt. Sie stellt nach Wolfflin eine absichtliche Wirkung barocker Kunst
dar.’®> Erinnern wir uns an die Hisslichkeit und Unférmigkeit, sowie Fragmentie-
rung der Narziss-Darstellung, die eine Seite der kontroversen Bildrezeption darstellt,
so passt dies grundsitzlich gut zu einem Zug barocker Kunst — nimlich seiner spezi-
fischen Aushandlung des Verhiltnisses des Ganzen zu seinen Teilen. Insbesondere in
barocken Architekturentwiirfen (aber auch in der Bildenden Kunst) wird, um eine Tie-
fenwirkung zu erzeugen, in Kauf genommen, dass das Einzelelement aperspektivisch,
verzerrt und hisslich wirkt (s.o.). Frithere Epochen (wie die Renaissance) seien dage-
gen um einen »Ausgleich« zwischen dem Ganzen und seiner Teile bemiitht gewesen.

182 Vgl. WOLFFLIN, HEINRICH: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung iiber Wesen und Entstehung des
Barockstils in Italien, S. 66.

183 PANOFSKY, ERWIN: Was ist Barock? (1995), S. 42.

184 PuBLIUS OVIDIUS NASO: Metamorphosen, S.157. Vers [465]: Quid faciam? Roger, anne rogem? Quid
deinde rogabo? Quod cupio, mecum est: inopem me copia fecit. O utinam a nostro secedere cor-
pore possem! Votum in amante novum: vellem, quod amamus, abesset!

185  Vgl. WOLFFLIN, HEINRICH: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung iiber Wesen und Entstehung des
Barockstils in Italien, S. 56.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

67


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Ein Bild und sein Doppelgénger

Jedes Einzelne hitte sich in ein harmonisches Ganzes fiigen miissen.3¢ Die Etymolo-
gie des Begriffs sbarock« macht darauf aufmerksam, dass das Hisslich-Verzerrte und
Unférmige nicht nur eine architektonische Randerscheinung darstellt, sondern eine
iibergreifende barocke Qualitit bildet.'®”

Mit einem Sprung in die gegenwirtige Bildtheorie, so ist es ausgerechnet der fran-
zosische Philosoph Hubert Damisch, der im Bild einen »barocken Narziss« erkennt.
Dies ist insofern bemerkenswert, da Damisch in seinen Bildreflexionen grundsitzlich
keinen historischen Einordnungen folgt. Seine Analysen, im Grenzbereich zwischen
Philosophie, Psychoanalyse und Kunstwissenschaft anzusiedeln, sind semiologisch. Als
Schiiler von Merleau-Ponty ist er zudem ein Wegbereiter des >iconic turns, Verfechter
des Autonomiegedankens der Kunst (s.0.). In seinem Text mit dem Titel, »Barocker
Narziss?«, betont er ausdriicklich, dass es ihm nicht darum gelegen ist, das Bild einer
Epoche zuzuordnen. Er will dagegen mithilfe der Bezeichnung sbarock« auf eine spezi-
fische Qualitit des Kunstwerks hinweisen. Das Bild sei aufgrund seiner »Falten« bzw.
seiner zweifachen Faltbarkeit »barock«. 88 Die Faltbarkeit des Bildes in zwei Teile, sowie
die erneute Faltung aufgrund der versetzten Mittellinie, erzeuge durch diesen »Fehler«
eine unendliche Wiederholung. Damit bilde es ein barockes Ornament aus und erdffne
ein »operationales Feld«, in der es zu einer »Entfaltung« der Figur des Narziss kom-
me.’®® Und zuletzt zur Kérperlichkeit des Barock, die bereits in ihren verschiedenen
Dimensionen benannt und in ihrer spezifischen Ausformung bei Caravaggio heraus-
gearbeitet wurde. Nach Damisch handelt es sich nicht nur aufgrund der zweifachen
Faltbarkeit, sondern auch aufgrund der »Figurabilitit« des Bildes um einen »barocken
Narziss«. Mit dem Knie als »Ball« trete der Korper an die Stelle geometrischer Formen
oder reprisentativer Gesten:

»Diese Figur befindet sich an einem Ort oder an einem Schauplatz, der ihr nicht vor-
ausgesetzt ist, sondern den sie bildet [..] Man kann dies fiir ein typisch caravaggeskes
Merkmal halten (und vielleicht fiir ein typisch barockes Merkmal) [...].<'%°

Diese tendenzielle Austauschbarkeit — barock oder caravaggesk — verdeutlicht nicht
nur die Nihe zwischen dem stilgeschichtlichen und individualgeschichtlichen An-
satz, der bei stilprigenden und Ausnahmekiinstlern wie Caravaggio ohnehin nicht

186 WGOlfflin beschreibt dies in der Art eines Aufforderungscharakters seitens barocker Werke an ihre
Betrachter oder an spitere Stilepochen, die noch kommen werden: »Der Barock wirkt durch das
Aufregende der Formlosigkeit, die erst itberwunden werden muss.« Ebd., S. 57.

187 Die Anwendung des Begriffs>barock«geht nach Panofsky aus einer Neutralisierung eines Schmah-
begriffs hervor. Barock stamme aus dem Spanischen >barueca« fiir Wucherung oder unregelmafi-
ge Perle im franzésischen aus dem sbaroque<, worunter das »Wild-Verworrene, Unklare, Wunder-
liche und Nutzlose« herriihre. Diese Neutralisierung habe eine dreifache »Erweiterung« mit sich
gebracht, die der Gattungen der bildenden Kunst, aber auch eine Erweiterung auf anderen Berei-
che wie Dichtung, Malerei und Mathematik und eine den Zeitraum iibergreifende, so dass etwa
von einem>spatgotischen Barock< gesprochen werde vgl. PANOFsKY, ERWIN: Was ist Barock? (1995),
S.15.

188 Dabei rekurriert auf einen Aufsatz von Gilles Deleuze, »Die Falte. Leibniz und der Barock« (1988).

189  Vgl. DAMISCH HUBERT: »Barocker Narzif$?«, S.195.

190 Ebd., S.194.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

verwundert. Er lisst, auf den Barock bezogen, paradoxerweise das Individualistische
als eine stil-iibergreifende Neuerung in der Kunst durchscheinen. Dies leitet iiber zu
der folgenden Frage, die ebenfalls hiufig am Narziss diskutiert wird. Was macht ihn so
modern?

3.2.4  Ein »moderner« Narziss?

Inwiefern ist der »barocke« Narziss gleichzeitig auch ein »moderner« Narziss? Riegl
hierzu befragt, gibt eine einfache Antwort. Der barocke Stil markiert den Beginn der
sneueren< oder >modernen< Kunst. Um 1600 wurden die neuen Erscheinungsformen der
Kunst als »stilo moderno« bezeichnet. Dieser Begriff habe nach Wolfflin gleichmifig
fiir alles gestanden, was nicht antik oder gotisch (stilo tedesco) gewesen sei.'”* Weiter-
hin fasst Riegl die Differenz zwischen der antiken und der modernen Kunstauffassung
in drei Stichpunkten zusammen: Sie liege erstens »in der Auffassung des Psychischen
im Kunstwerk«. In ihr komme es zu einer Emanzipation der Empfindung, die in fri-
heren Epochen noch dem Willen als einer isolierenden Seelentitigkeit untergeordnet
worden sei. Sie wird nach Riegl in der Kunst des Barock zum Selbstzweck, wihrend
beispielsweise die Renaissance, die diese Bewegung mit der Entdeckung des Individu-
ums einleitet, noch durch ein starkes »Ausgleichbemithen« zwischen antiker und dem

192 Zweitens liefen sich Neuerungen in der Kompo-

>Neuen« in der Kunst geprigt sei.
sition erkennen, in der sich wiederum der »Subjektivismus« niederschlage. Riegl fithrt
aus, wie in der Kunst der Antike die Dinge soweit isoliert, in der Ebene gebunden und
vom Standpunkt des Betrachters unabhingig gemacht wurden, dass die in der Ebene
gebundenen Erscheinungen universell/objektiv erscheinen. Da der Raum die »subjek-
tivste« aller Dimensionen sei, hitten ihn frithere Epochen gemieden. Als dritten Punkt
der Modernitit des Barockzeitalters nennt er »die erwachende Neigung der Kiinstler
zum geistreichen Theoretisieren.« Es entstehen Werke, wie die des Federigo Zuccaro,
die die »Ideen« der Kiinstler kundtun [»Idea de’scultori, pittori ed’architetti«]. Auch
dies ist nach Riegl dem Subjektivismus und Perspektivismus, aber auch einer sich ver-
indernden Auftragslage geschuldet. Nicht jedes Werk sei auf Bestellung hin entstan-
den. Die Relativitit dessen, was >schon« ist, wird aufseiten der Kunstler spitrbar und
mit ihr (auch hier) das Schwinden eines objektiven Mafistabs. Wihrend es in der an-
tiken Idealvorstellung darum gegangen sei, etwas objektiv Wahres herauszuarbeiten
bzw. der Natur zu entnehmen, stehe das barocke Zeitalter unter dem Druck, sich der
Perspektivitit zu stellen. In den Worten von Riegl: »Der moderne Subjektivist dagegen
will um jeden Preis etwas Neues, Unerhortes; auch Borromini, auch Caravaggio hat dies
gewollt.«?

Der avantgardistische Gedanke der Kunst, der erst mit Aufbruch des 20. Jahrhun-
derts zu einem Kunst- und Kiinstlerideal avanciert, scheint in Kiinstler wie Caravaggio

einen Wegbereiter zu haben. In diesem Sinne wird Caravaggio hiufig als ein Kiinstler

191 Vgl. WOLFFLIN, HEINRICH: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung iiber Wesen und Entstehung des
Barockstils in Italien, S. 9.

192 Vgl. RIEGL, ALOIS: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 50ff.

193 Ebd., S.165.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

69


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Ein Bild und sein Doppelgénger

beschrieben, der ohne zur gebildeten Schicht zu gehéren >alte« Auffassung und Tradi-
tionen hinter sich lisst — und doch auf sie zuriickgreift.

»Er [Caravaggio] zertriimmerte die kiinstliche Welt des Manierismus, um aus genau
deren Bestandteilen eine neue zu errichten: kriftige, dreidimensionale Kdérper und
Licht. [..] Er begab sich sozusagen in den Steinbruch, um sich die Blocke fiir eine neue,

véllig eigene Struktur zu beschaffen.«'%%

Es ist schon bezeichnend, dass Riegl, der den biographischen Ansatz zugunsten eines
allgemeinen, Epochen-iibergreifenden »Kunstwollens« zu itberwinden sucht, bei einem
Kiinstler wie Caravaggio beinahe ganz aufs Biographische zuriickgeht. Wihrend Riegl
zuvor minutids, an zahlreichen Architektur- Skulptur- und Malereibeispielen das von
der Tradition Abweichende und Verschobene des Barockstils beschreibt, ohne jeglichen
Bezug zu den Biographien, etwa des Michelangelo herzustellen, steht er bei Caravaggio
immer wieder wie erstaunt davor:

»Aber von Caravaggio gibt es Bilder, die ganz unsymmetrisch aufgebaut sind (Grab-
legung im Vatikan). DaR es iiberhaupt bei einem Italiener moglich war, ist schon zu

verzeichnen!«'%>

Und weiter zu diesem Bild, von dessen Wahrhaftigkeit Riegl offensichtlich tief beein-
druckt war:

»Die Farbung ist diister und brdunlich, mit einzelnen scharf beleuchteten Stellen;
nichtsdestoweniger verfehlt das Bild nicht den Eindruck: der ausgedriickte Schmerz,
das Pathos ist wahr und echt und wirkt erschiitternd auf den entsprechend ge-
stimmten Beschauer. Kein theatralisches Hianderingen, Klagen, Ohnmachtigwerden
(unkiinstlerisch), sondern mehr verhaltener Schmerz, den muf der Kiinstler selbst

gefiihlt haben.«'%®

Riegl wird nicht miide zu betonen, dass es eben nicht mehrere gewesen sind, die die-
sen spezifischen barocken Stil, den >Naturalismus« prigten, sondern Caravaggio als ein
Einzelner.””” Das Caravaggio-Bild, das Riegl zeichnet, ist das eines Menschen, der ganz
mit seinem neuartigen Stil alleine steht. Obwohl er den Subjektivismus zuvor als eine
Strémung des Kunstwollens der damaligen Zeit beschreibt, vermag er sich die beson-
dere kiinstlerische Freiheit des Caravaggio nur dadurch zu erkliren, dass Caravaggio

ungebildet und folglich nicht der Tradition verpflichtet gewesen sei.’?®

Die gesamte
Abhandlung Riegls zum Barock endet mit dem Fiebertod des Caravaggio auf seiner

Riickkehr nach Rom 1609.

194 PANOFSKY, ERWIN: Was ist Barock? (1995), S. 36-37.

195 RIEGL, ALOIS: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 202.

196 Ebd.,S.206.

197 »Esistim wesentlichen das Unternehmen nicht einer ganzen Schule, sondern nur eines einzelnen
Mannes gewesen; Caravaggios Auftreten und Aufenthalt in Rom war von Anfang bis Ende eine
Kampf gegen Manieristen und Bolognesen.« Ebd., S. 161.

198 Vgl.ebd., S.203.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Der »Subjektivismus«, der mit dem Zeitalter des Barock die Moderne ankiindigt,
spitzt sich in der Kinstlerpersonlichkeit eines Caravaggio zu. »Modern« daran ist die
traditionsunabhingige Wahl der Bilddarstellung, aber auch eine neue Form von Rea-
lismus bzw. Naturalismus der Darstellung. Auch der avantgardistische Zug findet sich
bei Caravaggio, wenn auch moglicherweise von ihm als solcher nicht konzipiert oder
intendiert.

Und nun zum umstrittenen Bild, das bisher alle Ziige des neuartigen caravaggesken
Stils vereint. Neben den bisher genannten wird ein weiterer Aspekt der Modernitit des
Caravaggio am Narziss besonders deutlich: die Emanzipierung des Bildraums. Indem
sich das Bild aus der Korperlichkeit der dargestellten Figur (Narziss) formiert, befreit
sich der Bildraum von den reprisentativen Anspriichen der Darstellung. Bilder von Ca-
ravaggio, darunter der Narziss, lassen sich somit nicht uneingeschrankt als Abbilder in
Gebrauch nehmen.

Ein Sprung in die aktuelle Rezeption des umstrittenen Bildes offenbart, dass
sich die kunstwissenschaftliche Einschitzung der Modernitit der Bilder Caravaggios
seit Riegl nicht wesentlich gedndert hat. Insbesondere Narziss gilt als ausgesprochen

199 Dje Kunsthistorikerin Maren Welsch schildert in ihrer Dissertation,

»modernx.
»Vom Narziss zum Narzissmus« aus dem Jahre 2002, detailliert anhand von Narziss-
Darstellungen aus dem 16. und 17. Jahrhundert die starke Abweichung der Caravaggio-
Darstellung in Stil, Kodex und Bildauffassung gegeniiber den Darstellungen seiner
Zeitgenossen.”®® So sei die »Versunkenheit, Ruhe und Insichgekehrtsein«, die der
Narziss von Caravaggio dem Betrachter vermittele, uniiblich in der Darstellung von
minnlichen Figuren. Gleichzeitig entsprichen die sehr kraftvolle Halspartie sowie
die stimmigen Unterarme nicht dem Schonheitsideal seiner Zeit. Auch widerspreche
die realistische Darstellung der Szene, die an eine alltigliche Situation erinnere, dem
Zeitgeist. Diese Einschitzung teilt auch die Kunsthistorikerin Margit Brehm. In ihrem
Aufsatz, »Sich sehend sehen« vergleicht sie — ausgehend von Caravaggios Narziss un-
terschiedliche Bildauffassungen des Narziss-Topos und spannt hier den weiten Bogen
von Caravaggio, iber Cindy Sherman bis hin zu Mat Collishow. Deutlich wird, wie die
unterschiedlichen Bewertungen des Narziss-Topos, die Darstellungen jeweils zu einem
>Spiegel«ihrer Zeit werden liefen.*°" Hier fillt die Narziss-Darstellung von Caravaggio,
so Brehm, aus seiner Zeit, da sie sich nicht der moralischen Verurteilung des Narziss
als einem selbstverliebten Menschen in zeitnahen Narziss-Darstellungen anschlief3e.
Brehm verweist auf Darstellungen, die relativ zeitnah zur Narziss-Darstellung von

199 Die Begriindungen unterscheiden sich jedoch, wie nun weiter erlautert wird. Auch muss zwischen
dem barocken sstilo moderno<und der>Modernecals Kunstepoche unterschieden werden.

200 Das Einzigartige des caravaggesken Stils wurde ja bereits schon von Riegl betont; jedoch nicht als
etwas, das grundsatzlich aus der Zeit fallt.

201 Brehm unterscheidet die zeitgendssische Interpretation des Mythos im 17. Jahrhundert (Frithba-
rock, Klassizismus), von der des 19. Jahrhunderts (Aufklarung und Romantik) und des 20. Jahr-
hunderts (Aufbruch der Moderne), vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif3 als reflektiertes
Selbst. Einige Uberlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishawx,
S.338.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

n


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

Ein Bild und sein Doppelganger

Caravaggio unzweideutig als Mahnbilder gegeniiber der Gefahr der Selbstverliebtheit
aufzufassen sind.>%*

Welsch geht davon aus, dass die Art und Weise, wie Caravaggio den Betrachter in-
volviert und ihn die Empfindungen des Protagonisten nachfiihlen lasse, fiir seine Zeit-
genossen wohl wie eine »Blofistellung« gewirkt haben muss.** Sie kommt zu dem
Schluss, dass Zeitgenossen von Caravaggio das Bild wohl nicht hitten verstehen kéon-
nen. Insbesondere das Individuelle — von der Norm abweichende — bilde einen moder-
nen Begriff des »Ich und Individuums«, dem die Narziss-Darstellung prophetisch vor-
greife.%%* Im Riickblick auf die Stilanalysen von Wélfflin, Riegl und Panofsky ist aber
gerade das Erwachen des Individualismus/Subjektivismus >barocks, also zeitgemif und
lasst sich genealogisch bis ins Spatwerk des Michelangelo zuriickverfolgen. Bezogen auf
den historiologischen Erklirungsansatz, wie er u.a. vehement von Schleiermacher ver-
treten wird (s.0.), verkehrt sich damit die Argumentationsrichtung. Ihr zufolge wiren es
die Zeitgenossen des Caravaggio, die einen besonders authentischen Zugang zum Werk
haben missten. Dieser Widerspruch klirt sich mit der unterschiedlichen Bezeichnung
dessen, was >smodernc< heifdt auf. Welsch bezieht sich hier auf die Moderne im enge-
ren Sinne, die mit dem 20. Jahrhundert eine Kunstepoche bezeichnet. Die Kunsthis-
torikerin ist davon tiberzeugt, dass es »eines anderen Mediums und der Vorstellun-
gen der Moderne« bediirfe, um den fiir sie spiirbar werdenden »Tiefensog« des Bildes
tiberhaupt wahrnehmen zu kénnen. Die gewagte Unterstellung, die Zeitgenossen Ca-
ravaggios hitten dies nicht gespiirt — und implizit nicht in seinen Tiefendimensionen
verstanden — liefRe sich aus der Bildwirkung heraus als Bremsmangver gegeniiber dem
spiirbar werdenden Sog des Bildes deuten.

Auch Brehm macht deutlich, wie sehr sich die Narziss-Darstellung retrospektiv als
eine Visualisierung eines modernen Diskurses um Fragen des >Subjekts« lesen lasse. In
ihm sei die Sicht auf den entfremdeten Menschen »vorweggenommen«>°>, die das 20.
Jahrhundert unter dem Einfluss der Industrialisierung pragt. Vorsichtiger als Welsch
beschreibt sie dies jedoch als eine spezifische Sicht auf das umstrittene Bild. Ihre Bild-
analyse folgt einer modernen oder postmodernen Auslegung des Narziss-Mythos und
verlisst damit ein gingiges Erklirungsmuster, nach dem oft danach gefragt wird, was
der Kiinstler »gekannt« hat, so als konne dies hinreichend sein Werk erkliren. IThre
Argumentation nimmt den Faden einer kulturgeschichtlichen Perspektive auf und be-
tont die Zeit- und Kulturabhingigkeit des Kunstwerks — mit dem Unterschied, dass sie
das Kunstwerk nicht mehr in den Zeitkontext »einpflanzt« und seinen Erfahrungs- und
Deutungsspielraum auf die Zeit seiner Entstehung verengt.

202 Vgl.ebd,, S.339.

203 Vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf
Nicolaic, S. 43.

204 Vgl.ebd,,S. 83.

205 Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen— Narzif als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw, S. 338.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Die Ausfithrungen von Brehm und Welsch weisen auf eine Kluft hin, die zwischen
dem Bildentwurf Caravaggios und seiner zeitgendssischen Rezeption liegen mag.2%¢
Umgekehrt bildet die Tatsache, dass Caravaggio in seiner Zeit sowohl michtige Auf-
traggeber fand, die offensichtlich seine Werke hochschitzten und gleichzeitig auf viel
Gegenwehr traf,®7 einen Hinweis auf eine epocheniibergreifende polarisierende Wir-
kung des Gesamtwerks und mit ihm die des umstrittenen Bildes. So fillt in der Bild-
rezeption des Narziss-Gemaildes seit seiner Entdeckung durch Longhi auf, wie stark
die Beschreibungen und Bewertungen des Bildes auseinandergehen, wie unterschied-
lich es verstanden wird und dass sich auch hier eine Kluft zeigt, die, so die These, in
der Wirkstruktur des Werkes verankert ist. Teils »blind« gegeniiber den Abweichungen
und Unstimmigkeiten des Bildes, teils nur das Hissliche des Bildes betonend, lisst sich
hier von keiner einheitlichen Bildrezeption sprechen — eine Kontroverse, die mitten in
das 20. Jahrhundert fillt und nicht abgeschlossen ist.

3.2.5 Der »zeitlose« Narziss. Konstruktionsziige eines Bildes

Der »moderne Narziss« des Caravaggio ist auch insofern interessant, da sich das Bild,
obwohl um 1600 gemalt — also rund 300 Jahre vor der Einfithrung des Narzissmus durch
die Psychoanalyse — eine solche Auslegung quasi »aus der Retrospektive« gut gefallen
lasst. Ein Blick auf die Eigenart der modernen Auslegung des Narziss-Mythos und (so-
mit auf die Narzissmus-Theorie) liefert eine Erklirung. Meine Uberlegung geht dahin,
dass die Entdeckung der Mythen durch die Psychoanalyse an ihnen Konstruktionsziige
freilegt und durch die Uberfithrung in ein Theoriegebilde explizit macht. Die grund-
satzlichen Fragen menschlichen Daseins, die uns die Mythen wberliefern, erfindet sie
aber nicht neu und sie werden auch nicht erst in der Moderne relevant. Wie bereits
oben ausgefiihrt, kommt es im Barock zu einer smodernen«< Auffassung der mythologi-
schen Themen. Die innerseelischen Konflikte werden in ihrem Widerstreit zueinander
dargestellt und ihre Spannung nicht zu einer Richtung hin vereindeutigt (s.0.). Wenn-
gleich die Psychoanalyse und ihr Riickgriff auf mythologische Themen noch 300 Jahre
auf sich warten lisst, so sind es doch gerade die Gegensitze seelischer Strebungen, die
bereits in der Stilepoche des Barock in den Blick treten und als Widerspruch in den
Erscheinungsformen der Kunst ausgehalten werden. Dass sich dies um 1600 ereignet,
ist nicht ganz zufillig.

Wie sich bereits in der Erdrterung der Deutungsbreite des Mythos und Varianz der
Bildrezeption ankiindigt, oszilliert die Wirkung des Narziss-Bild zwischen Idealbild
und Schattengestalt (vgl. Kapitel 2.2.1.). Der in diesem Zusammenhang bereits zitier-
te Psychoanalytiker Christian Gaillard erhellt den zeitgeschichtlichen Zusammenhang.
Er weist zur Einordnung des Bildes auf Umbriiche in dieser Zeit hin, die einen Vorge-
schmack auf die kommenden Jahrhunderte geben und die sich im Narziss als propheti-
sche Vorausschau auf das 20. Jahrhundert versinnbildlicht finden. Er verdeutlicht, wie

206 Dies deckt sich im Ubrigen mit der kontroversen Rezeption, in der—durch Quellen belegt—das
Gesamtwerk Caravaggios von seinen Zeitgenossen aufgenommen wurde. Nachzulesen bei vgl.
BREHM, MARGIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 30ff.

207 Dokumentiert insbesondere in der abschitzigen Kinstlerbiographie des Baglioni, einem Zeitge-
nossen Caravaggios.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

13


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Ein Bild und sein Doppelganger

sehr sich in dieser Zeit bereits eine neue Sicht auf den Menschen, auf das Bilderschaf-
fen und mit thm eine neue Lesart des Mythos ankiindigt — Umbriiche, die sich nicht
nur im Werk des Caravaggio niederschlagen, sondern die ihn zu einem Pionier die-
ser Zeit werden lasst. Nach Gaillard handle der caravaggeske Narziss nicht nur von der
Auflésung konventioneller Paradigmen der Reprisentation, sondern mit ihr von einer
grundsitzlichen Dezentrierung, die der Mensch im Schauen auf sich selbst erfahre. In
diesem Sinne sei der caravaggeske Narziss von einem Schatten durchzogen. Der Schat-
ten stellt wiederum ein prignantes Phinomen der Barockkunst, Architektur, Skulptur

und Malerei iibergreifend, dar (s.0.).2°8

»Itis nota coincidence that this event took place in the same era in which Copernicus,
and then Galileo, inflicted upon humanity a wound that Freud later called narcissistic,
a wound that pushed humanity out of its supposedly central position in the universe,

out of its cosmological comfort.«?°?

Der psychoanalytische Narzissmus-Begriff, der sowohl ein Stadium der menschlichen
Entwicklung, wie auch eine Krankheitsform umschreibt, trifft zudem Kerne des zeit-
unabhingigen mythologischen Stoffs. Die Psychoanalyse iiberfithrt den »Widerstreit«
seelischer Strebungen, wie ihn die Mythen erzihlen und wie ihn der Barock figuriert,
in eine wissenschaftliche Erklirung. Hierzu trigt auch das Weglassen moralischer Be-
wertung in der Einschitzung des Menschen bei, die der Psychoanalyse zum Programm
wird. Dies wiederum verbindet die psychoanalytische Narzissmus-Theorie mit dem
Ovid-Text, der wie die Narziss-Darstellung des Caravaggio als paradigmatisch unter
den literarischen Uberlieferungen des Mythos gilt (s.0.). Auch der Text verzichtet auf
einen moralischen Unterton; das Mitleiden mit dem Protagonisten vonseiten des aukt-
orialen Erzihlers fithrt den Leser oder Zuhorer nah ans Erleben heran. Ein Pendant zum
Text, so meine Einschitzung, stellt das umstrittene Narziss-Gemailde dar. Es behandelt
das Narziss-Thema gleichermafien wertfrei und reduziert es — auch durch das Weg-
lassen der narrativen Stringe — auf ein, so die Vermutung, wesentliches und zeitiiber-
dauerndes Kernelement des Mythos. Dies wiirde die »moderne« Anmutung des Bildes
und den Widerspruch erkliren, warum der Narziss gleichermaflen als »modern« und
»zeitlos« gilt. Denn der Betrachter des Narziss-Bildes schaut damit auf einen zeitlosen
Wesenskern des Mythos. Dieser — ich mochte ihn den Konstruktionszug des Bildes nen-
nen - sticht in der Bildbeschreibung des Psychologen Wilhelm Salber hervor. Er erkennt
im Handlungsraum des Bildes ein »Gehege«, das wie ein »Kifig« den Selbstbetrachter
in sich einschlieRt.?!° Damit zielt das Narziss-Bild unmittelbar auf die Problematik,
die im Narziss-Mythos beschrieben wird: Das Festhalten einer unberithrbaren Einheit

und Fehlen der Austauschbewegungen mit Anderem, das ein Leben verunméglicht.?™

208 Besonders eindricklich schildert Riegl neben dem Subjektivismus und Perspektivismus, der Be-
schreibung des physischen und psychischen Tiefenraums, die Schattenwirkungen in allen drei
Kinsten.

209 GAILLARD, CHRISTIAN: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, S. 353.

210 Vgl. SALBER, WILHELM: »Caravaggio und Psychologie, S. 56.

211 Vgl. ebd. Interessanterweise wird mit der Betonung des Konstruktionszug die Brechung im Bild,
die Ungleichheit der beiden Bildhilften und der>Andere«<in der Spiegelung iibersehen. »Carava-
ggio malt dazu nicht irgendeine Spiegelung in irgendeiner Quelle. Es ist ein geteilter Handlungs-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

Dieser Konstruktionszug macht ihn zu einem »Inbegriff« und relativiert die Kultur-
abhingigkeit der Bildrezeption — mit anderen Worten die Unterschiede zwischen den
Betrachtern. Wihrend die Kulturabhingigkeit unumstritten eine Varianz im Erleben
erzeugt (vgl. Kapitel 2.2.1.), bleibt auch hier ein Wesentliches gleich. Die moderne An-
mutung des Bildes hat zum einen mit diesem zeitlosen Element zu tun, zum anderen
mit der Ubertragung des mythologischen Stoffs in eine Alltagsszene, die ihrerseits der-
art alltdglich ist, dass sie iiber alle Zeiten hinweg als eine solche verstanden wird.

»Dieser junge Mann, der sich iiber den fliissigen Spiegel beugt, in dem sich sein Bild
spiegelt, dhnelt dem Narziss der Geschichte oder er evoziert ihn, ebenso wie Caravag-
gio, wenn man Bellori Glauben schenkt, wollte, daf einjunges Mddchen in andichtiger

Haltung Magdalena dhnle.«*'?

Ein kurzer Riickblick auf das Kapitel: Die Beriicksichtigung des Zeitkontextes und der
Genealogien der Kunstwerke ist dufderst aufschlussreich im Verstindnis eines Bildes.
Sie liefert letztlich ein Bild der Rezeptionsgeschichte, die sich jedoch nicht von der Bild-
wirkung ablésen lisst. Insbesondere die beiden viel zitierten Kunsthistoriker, Riegl und
Wolfflin,* weisen immer wieder darauf hin, dass es sich bei ihren Einschitzungen um
»psychologische Auffassungen« handelt. Dass Riegl, wenn er sich in einen Zeitgenossen
Caravaggios hineinversetzt, letztlich die Wirkung beschreibt, die das Werk auf ihn als
einen Betrachter des 20. Jahrhunderts hat, diirfte schon bemerkt worden sein.

Die bereits mehrfach erwihnten rezeptionsgeschichtlichen Unterschiede in der
Caravaggio-Bibliographie von Margit Brehm machen innerhalb der unterschiedenen
Bewertungsepochen vom 17. Jahrhundert bis in die 1990er Jahre auf ein kontrastreiches,
uneinheitliches »>Bild« aufmerksam (s.0.). So als stiinde Narziss emblematisch fiir das
Gesamtwerk des Caravaggio, bewegt sich die Werkbesprechung zwischen Idealisierung
und Abwertung. Dies wiederum geht Hand in Hand mit einer jeweiligen Umbewertung
der stilistischen Zuschreibung des Werks. Interessanterweise entziindet sich dies be-
sonders an der Zuschreibung des Werkes zum >Naturalismus< und den Gegenstimmen,
die die Konstruktionsziige des Werks betonen.*™ In der hiufig vertretenden Meinung,
Caravaggio habe nach dem Modell gemalt, findet der ungewdhnliche >Naturalismus«
eine Begriindung. Er liefRe sich als ein Identifizierungsversuch deuten, der in seiner
Unabgeschlossenheit im Narziss (dem Bild-Modell-Verhiltnis) geradezu verkorpert
scheint. Die »verstérende Unmittelbarkeit«*"> der Werke wirken auf den Betrachter
so, als habe Caravaggio die Bildentwiirfe, ohne Vorzeichnung direkt auf die Leinwand

rahmen, der das Ganze zusammenhilt. Er kdnnte eine Brechung sein, aber er fasst eben nichts
»Anderes.«

212 DAMISCH HUBERT: »Barocker Narzif$?«, S.199.

213 Und auch Panofsky spricht wiederholt von einer »Psychologie des Barock«, etwa wenn trauernde
Frauen in ihrem eigenen Leid schwelgen vgl. PANOFsKY, ERWIN: Was ist Barock? (1995), S. 42.

214 Vergleichbar mit der Erérterung von Damisch, der am Narziss-Bild zu belegen sucht, was Barock
ist (und nicht umgekehrt), so kommt es bei Longhi zu einer Ausdifferenzierung des Naturalismus-
Begriffs, den letztlich das Werk nahelegt. Denn der caravaggeske Stil weise eine »dialettica del
dualismo tra natura es visione« auf. Longhi [1928/1968] zit.n. BREHM, MARGIT: Der Fall Caravaggio.
Eine Rezeptionsgeschichte.

215 Vgl. BROWN, BEVERLY LOUISE: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«, S. 293.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

75


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Ein Bild und sein Doppelgénger

gebratcht.z16 Es handelt sich um einen ungestiimen »Naturalismus« (Realismus), der
in einen Gegensatz zu der Kinstlichkeit und Konstruiertheit der Bilder tritt. Die
Debatte zieht sich epochen-iibergreifend bis in die Jetztzeit.?’” Tatsichlich scheinen
beide Charakteristiken im Werk Caravaggios wirksam. Das Narziss-Bild spitzt dies
zu: es wird sogleich als Narziss-Darstellung erkannt, wie auch als banale Alltagsszene.
Seine Lichtinszenierung wirkt kiinstlich, die dargestellte Empfindung dagegen dufierst
wahrhaft. Bei allen rezeptionsgeschichtlichen Unterschieden, die mit Brehm am »Fall

218 wird sie auch noch von

Caravaggio« die historische Perspektive selbst in Frage stellt
einer anderen Seite her in Frage gestellt. Denn was sowohl gleichbleibt, als auch nicht
geniigend historisch begriindbar ist, ist die polarisierende Wirkung des Bildes iiber die
Epochen hinweg. Die Kontroverse, die das Gesamtwerk des Caravaggio, darunter der
Narziss, hervorruft, zieht sich durch alle Epochen und wissenschaftliche Disziplinen.
Sie ist, so die hier entwickelte These, im Bild selbst, zeitiiberdauernd, angelegt.

Abschliefiend zu diesem Kapitel eine kleine Anekdote: Auf einer Italienreise macht
sich Nietzsche tiber die wiederholten Fehlzuschreibungen (meist) antiker Kunstwer-
ke lustig. Die Kritik zielt unter anderem auf den Klassizist Winckelmann, der auf sei-
ner Romreise griechische Kunstwerke hochlobte, wihrend diese in Wirklichkeit aus der
Hand rémischer Kopierkunst stammten, von Winckelmann geringgeschitzt.

»Winckelmanns und Goethes Griechen, V.Hugo's Orientalien, Wagners Edda-
Personnagen, W. Scotts Englander des 13.Jahrhunderts —irgend wann wird man die
ganze Komddie entdecken: es war Alles Gber alle Maafien historisch falsch, aber — mo-

dern, wahr!«®'?

216 Vgl. RIEGL, ALOIs: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S.18.

217  Der Kunsthistoriker Gustav Raabe argumentiert, dass die Ansicht, Caravaggio habe nach dem Mo-
dell gemalt, einen Versuch darstellte, den Naturalismus (Realismus) in seinem Werk zu erkldren.
Im Gegensatz zu dieser Ansicht fokussiert er auf die Aspekte in den Figurendarstellungen des Ca-
ravaggio, die auf der »reinen Imagination« des Kiinstlers beruhten. Sie seien demnach nicht nach
dem Modell entstanden.vgl. KRoscHEWSKI, NEVENKA: Uber das allmihliche Verfertigen der Bilder.
Neue Aspekte zu Caravaggio, Miinchen: Scaneg 2002, S. 184-223; vgl. RAABE, RAINALD: Der Imaginierte
Betrachter. Studien zu Caravaggios romischem Werk, S. 22. Die Kunsthistorikerin Nevenka Kroschew-
ski fithrt die haufig vertretene Meinung, Caravaggio habe »direkt auf die Leinwand« gemalt (vgl.
u.a. Brown), ebenfalls auf eine unzulassige Ubertragung der Wirkweise der Bilder auf ihre Entste-
hung zuriick. Uber eine geometrische Rekonstruktion der Bilder, das Vorfinden von Spiegelsym-
metrien und weiteren Hinweisen auf einen geometrischen Vorentwurf belegt sie, dass die Werke
nichtin einem ungestiimen Malakt entstanden seien, sondern durch akribische und geometrisch
exakte zeichnerische Vorentwiirfe. vgl. KRoscHEwskI, NEVENKA: Uber das allmihliche Verfertigen
der Bilder. Neue Aspekte zu Caravaggio, S.184-223; vgl. RAABE, RAINALD: Der Imaginierte Betrachter.
Studien zu Caravaggios romischem Werk, S. 22.

218 Vgl. BREHM, MARGIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 417.

219 NIETZSCHE, FRIEDRICH: Nietzsche und Wagner: Stationen einer epochalen Begegnung, Bd. 2, hg.v.
BORCHMEYER, DIETER und SALAQUARDA, JORG, 1. Aufl., Frankfurt a.M.: Insel 1994, S.1025.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung
3.3 Die literarische Quelle

3.3.1 Der ikonographisch-ikonologische Erklarungsansatz

Die bisherigen Ausfithrungen sollten verdeutlichen, dass auferbildliche Kontexte sehr
erhellend sind, aber letztlich ein Werk nicht hinreichend zu erkliren vermégen. Sie
nehmen stets fir ihre Begriitndungszusammenhinge — wie hier vorgefithrt - nicht nur
den Kontext zur Grundlage, sondern implizit oder explizit die Wirkung des Bildan-
schaulichen. Das Bildanschauliche wiederum transformiert sich unter der Perspektive.
Dies fithrt das Narziss-Bild besonders deutlich vor Augen. In diesem Sinne handelt es
nicht (nur) vom Kiinstler, Zeitkontext, sondern auch vom Betrachter bzw. vom Betrach-
ten. Gegenilber den impliziten Wirkungen, die sich den beiden dargestellten Zugingen
zum Kunstwerk entnehmen lassen, liegt der Vorzug einer psychologischen Wirkungs-
analyse darin, dass sie diese nicht nur expliziert (also in den Fokus riickt), sondern auch
die gesamte Bandbreite der Wirkungsgehalte in einem ausgedehnten Erlebensgang vor
dem Bild exploriert.

Vor einer Erliuterung dieses Untersuchungsvorhabens der Studie, sei noch eine
dritte und in der Kunstgeschichte gingige Analyseform des Kunstwerks vorgestellt,
die ikonographisch-ikonologische Analyse — zuriickgehend auf Aby Warburg und Er-
win Panofsky. Diese Untersuchungsform erwichst ebenfalls aus einer Kritik an den
vorangegangenen Erklirungsansitzen und hebt sich - dies wird im vierten Kapitel er-
lautert — nochmals deutlich von einer psychologischen Wirkungsanalyse ab.

Die Kritik Panofskys lasst sich gut auf die bisherigen Ausfithrungen beziehen: Im
Werk von Caravaggio und am Narziss-Bild im Besonderen vorgefithrt wird die Wech-
selseitigkeit der Zuschreibungen — das Werk vom Kiinstler her und der Kinstler vom
Werk her — und die Grenzen dieser Identifizierungen deutlich. Panofsky hat diese ge-
genseitige Bedingung einer Beschreibung eines iibergreifenden Stils mithilfe einzelner
Kinstler und des kiinstlerischen Werkes aus der Stilgeschichte heraus einen »circulus
vitiosus« genannt.*>° Wenn also das Subjektive oder Individuelle eine Charakteristik
des Barock darstellt, dann miisste die Eigenstindigkeit eines Caravaggio nicht verwun-
dern. Umgekehrt sind es Kiinstler wie Caravaggio, die dem »Barock« erst eine solche
Firbung geben. Erwin Panofsky weist in diesem Zusammenhang auf die Notwendig-
keit einer Differenzierung zwischen Kunstgeschichte und Kunstwissenschaft hin. Er
begriindet dies mit der Eigenart von Kunst, sich nicht ausschliefilich als »Produkt« han-
delnder Menschen, analog zu geschichtlichen Erzeugnissen, setzen zu lassen.

»Die Kunst ist nicht, wie eine den Widerspruch gegen die Imitationstheorie iberspan-
nende Ansicht heute vielfach glauben machen will, eine subjektive GefiihlsdufRerung
oder Daseinsbetitigung bestimmter Individuen, sondern die auf giiltige Ergebnisse
abzielende, verwirklichende und objektivierende Auseinandersetzung einer formen-

den Kraft mit einem zu bewiltigenden Stoff.«**’

220 Vgl. PANOFsSKY, ERWIN: »Der Begriff des Kunstwollens«, S. 324.
221 Ebd, S.339.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

77


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Ein Bild und sein Doppelgénger

Diese Definition zielt, vorbereitet durch Riegl, auf die Autonomie des Kunstwerks
ab.??% Sie erfordert nach Panofsky indes ein anderes methodologisches Programm
seiner Erforschung. Eine kunstwissenschaftliche, vom biographischen und historio-
logischen Ansatz abweichende Herangehensweise soll das Kunstwerk »als solchesc
ins Zentrum der Untersuchung stellen. Von Aby Warburg zu Beginn des letzten
Jahrhunderts begriindet, entwirft Erwin Panofsky in den 30er Jahren ein dreischrit-
tiges Analyse- und Interpretationsmodell.?”®> Zunichst erfolgt eine »vorikonische
Beschreibung« der »praktischen Erfahrung« des Betrachters. Sie umfasst sowohl die
Benennung von Tatsachen und ihren Bedeutungen, wie auch die abgebildeten Gesten,
die der Betrachter iiber seine >Einfithlung« erschliefit. Die darauffolgende »ikonogra-
phische Analyse« befasst sich mit einer symbolischen Deutung der Bildmotive, die
nach Panofsky nicht nur der Erfahrung und des Wissens des zu Analysierenden bedarf,
sondern ein Studium der Quellen erfordert. Die Analyse endet mit einer »ikonologi-
schen Interpretation, die eine Metaperspektive auf das Kunstwerk darstellt und tiber
die Beriicksichtigung des kulturellen Kontextes den Bedeutungsgehalt des Bildes zu
erschlieflen sucht. Dem liegt die Vorstellung zugrunde, dass sich in einem Kunstwerk
»eine Geschichte kultureller Symptome«**4 manifestiere. Die Ikonologie wird hier
also bei Panofsky zu einem Bezugssystem, dem sich die ikonographische Analyse
der Einzelmotive unterordnet. Wenngleich Panofsky duflert, wie sehr ein unvorein-
genommener Betrachter im Vorteil gegeniiber einem kunstgeschichtlich gebildeten

225 _ 50 betont er doch - hierzu im Widerspruch — die Notwendigkeit

Betrachter ist
eines Auflenkriteriums, wonach Wissen und Erfahrung des Analysierenden nicht
ausreichten.

Panofskys Anliegen ist es, ein wissenschaftliches Fundament und eine Systematik
zu entwickeln, die die Kunstgeschichte von ihrem oft nicht reflektierten >Psychologis-
mus«< befreit. Auf diesem Weg will Panofsky ein objektives Kriterium, nach dem sich
Kunst beschreiben lisst — vergleichbar mit Erkenntnistheorie?2° — erlangen und letzt-
lich der beschriebenen Perspektivitit durch eine aufwendige Quellensammlung entge-
hen. Panofsky spricht von einer >sinngeschichtlichen Methode, die er scharf von dem

>Psychologismusc« seiner Kollegen abgrenzt:

»Essolllediglich gezeigt werden, daf diessinngeschichtliche Methode«— weit entfernt,
die rein historische Arbeit verdringen zu wollen—die einzig berufene ist, sie zu er-
ginzen, berufener jedenfalls als die psychologisierenden Uberlegungen, die, das ge-

222 Die Debatte um die Autonomie des Kunstwerks, aktuell von den Vertretern des Iconic Turn voran-
getrieben (siehe Einfihrung) reicht in die Wirkzeit von Alois Riegl zuriick. Sein Begriff des>Kunst-
wollens<wird bis heute vielfach als Autonomie-Anerkennung des Kunstwerks gefeiert. Dies ist in-
sofern interessant, da er zugleich—und in Abgrenzung zu Panofsky — eine geschichtliche Perspek-
tive vertritt.

223 Vgl. PANOFSKY, ERWIN: Sinn und Deutung in der Bildenden Kunst (1939), Neuauflage Aufl., KéIn: Du-
mont 1978, S. 39ff.

224 Ebd,S.48.

225 Vgl.ebd., S. 46, 48.

226 Vgl. PANOFsKY, ERWIN: »Der Begriff des Kunstwollens«, S. 332ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

schichtliche Bild nur scheinbar vertiefend, in Wahrheit Kiinstler und Kunst, Subjekt

und Objekt, Wirklichkeit und Idee miteinander vermengen.«*?

Die ikonographisch-ikonologische Analyse eines Kunstwerks stellt den Versuch einer
Verbindung von Erfahrung, symbolischer Deutung und Einbettung in Gesamtzusam-
menhinge zur Erschliefung des Bildgehaltes dar. Sie umfasst in der ikonologischen
Interpretation sowohl Quellentexte des Kiinstlers oder solche tiber den Kiinstler, wie
auch historisch-kulturelle Dokumente (inkludiert also Erklirungsansatz 1 und 2) und
lasst sich als eine Kulturbetrachtung des Kunstwerks verstehen. Diesem iibergreifenden
Bezugssystem ist die Erfahrung des Betrachters in der »vorikonischen Beschreibung«
nachgeordnet. Diese Beschreibungsebene in der ikonographisch-ikonologischen Ana-
lyse bringe ein »natiirliches und primires Sujet« — unterteilt in »Tatsachenhaftes und
Ausdruckshaftes«**® - hervor, vermag jedoch, so Panofsky, auf dieser Ebene noch nicht
den Bedeutungsgehalt des Bildes zu fassen. Dieser Ansicht liegt die Vorstellung zugrun-
de, dass sich ein Kulturgehalt nicht zwingend in der Erfahrung des Betrachters vermit-
telt — und schon gar nicht, wenn er nicht der gleichen Kultur/Zeit entstammt. Ein be-
rithmtes fiktives Anschauungsbeispiel ist der sprichwortliche »Buschmann« (Panofsky),
der sich Leonardo da Vincis Letztes Abendmahl ansieht. Da dem »Buschmann« der reli-
giose Gehalt des Bildes nicht bekannt ist, kann er folglich das Bild des Leonardo da Vin-
ci nicht in allen Dimensionen verstehen. Wenngleich dieses Beispiel unmittelbar ein-
leuchtet, so ist dem Dreischritt die geringe Bezogenheit der einzelnen Beschreibungs-
ebenen zueinander anzulasten. Denn die Kenntnis des ikonographischen Gehalts der
Bildszene ist sicherlich nicht ginzlich vom »Tatsachenhaften und Ausdruckshaften« zu
trennen. Zu fragen wire auch, welchen Sinn eine solche Trennung der Beschreibungs-
ebenen hat. Im Gegensatz zur geschichtlich-kulturellen Perspektive, die bei Panofsky
als ibergeordnet gilt, ergibt sich ein ginzlich anderes Bild, wenn — ausgehend von der
unmittelbaren Bilderfahrung - Ikonographisches und Ikonologisches auf diese Erfah-
rung bezogen erachtet und mitbeschrieben wiirden.

Gegeniiber dem Primat einer notwendigen Rekonstruktion der geschichtlich-kultu-
rellen Zusammenhinge zur ErschliefSung des jeweiligen Bildgehaltes, lisst sich also die
gleiche Kritik an der ikonographisch-ikonologischen Analyse wie gegeniiber dem his-
toriologischen Ansatz anbringen — nimlich, dass Bilder eine zeitunabhingige Wirkung
auf ihre Betrachter zu entfalten vermogen, die keiner nachgeordneten Reflexion be-
darf. Insbesondere die phinomenologische Bildtheorie betont die Eigengesetzlichkeit
und Autonomie des Bildmediums, das sich in der Bilderfahrung ersffnet.?2° Das mor-
phologische Konzept der Bildwirkungsanalyse teilt diese Ansicht. Im Gegensatz oder
in Erginzung zur phinomenologischen Bildtheorie setzt sie jedoch das phinomeno-
logische Primat der Erfahrung in ein methodisches Programm um, das die in einer

227 Vgl.ebd., S.336.

228 PANOFsKY, ERWIN: Sinn und Deutung in der Bildenden Kunst (1939), S. 38.

229 In dieser Konzeption lebt das Husserl’sche Primat fort, wonach die »Begriffe« erst aus der Erfah-
rung gebildet werden missten und nicht umgekehrt oder ganz ohne die Erfahrungswerte. Weder
die neuere phanomenologische Bildtheorie, noch die morphologische Kunstwissenschaft zielen
aufallgemeine Erkenntnis auf der Hohe der Transzendentalphilosophie ab und grenzen sich somit
von Husserl ab.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

79


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Ein Bild und sein Doppelgénger

Bildbetrachtung schwer fassbaren Wirkgehalte erst beschreibbar und somit greifbar
werden ldsst.

In der Frage der Erkenntniswege eines Kunstwerks, Bilderfahrung und/oder Bild-
reflexion und ihrer Reihenfolge, nimmt die Ikonik eine besondere Stellung ein. Dar-
unter fasst der Kunsthistoriker Max Imdahl ein Analyseverfahren, das der Eigenge-
setzlichkeit des Bildes (in Abgrenzung zur Sprache) gerecht werden will. Am ikono-
graphisch-ikonologischen Ansatz bemingelt Imdahl die Vorstellung, man konne einen
Bildsinn ausschlielich iiber die Wissensgehalte, ob vorikonographischer, ikonographi-
scher oder ikonologischer Art, erschlieRen. Dagegen liege die Besonderheit des Bildme-
diums darin, komplexe Sachverhalte verdichtet und in einer Simultanitit zu zeigen, die
sich sprachlich nicht fassen und ebenfalls nicht ganz in eine Bildbeschreibung iiberset-
zen lasse:

»Es gibt aber auch einen ikonischen Bildsinn. Dessen Inhalt ist die Anschauung als ei-
ne Reflexion tber das Bildanschauliche wie ebenso (iber das nur Bildmégliche selbst.
Man kann diese ikonische, auf das Bildanschauliche selbst bezogene Anschauungswei-

se lkonik nennen (Ikonik zu Eikon wie Logik zu Logos oder wie Ethik zu Ethos).«?3°

Der Philosoph und Psychologe Bernhard Waldenfels wiirdigt die Ikonik als ein Verfah-
ren, das gegeniiber dem »wiedererkennenden Sehen« auf ein »sehendes Sehen« set-
ze.??! Indem sich die Ikonik auf die Bildqualititen, das »Was< und >Wie« der Darstel-
lung richtet, spiire sie die spezifische »Ordnung der Sichtbarkeit« auf, in denen Bilder
grundsitzlich Wahrnehmungsprozesse spiegeln*?. Im Unterschied zu einer psycholo-
gischen Exploration der Wirkung eines Bildes, versteht sich die Ikonik als Bildreflexion
des Anschaulichen.

3.3.2 Das Narziss-Bild in der Auslegung des Narziss-Mythos nach Ovid

Das Narziss-Bild ist vielfach einer ikonographisch-ikonologischen Analyse unterzogen
worden. Die Analyseform kann also wie bei den vorangegangen beiden Ansitzen (Er-
klirung tiber den Kiinstler und den Zeitkontext) nach impliziten oder expliziten Wirk-
gehalten des Bildes befragt und auf seinen Erklirungsgehalt hin gepriift.

Im Zentrum einer ikonographisch-ikonologischen Analyse des caravaggesken Nar-
ziss steht der Bezug zum Narziss-Mythos. Die Ovid-Quelle stellt nicht nur aufgrund
des offenkundigen Sujets, der paradigmatischen Stellung des Textes und der spiirbaren
Nihe und medialen Differenz zum Narziss-Bild einen festen Bezugspunkt dar; es wird
davon ausgegangen, dass Caravaggio die Metamorphosen-Schrift kannte.??* Welsch
vermutet, dass Caravaggio die Metamorphosen-Ausgabe des Lodovico Dolce von 1553

230 IMDAHL, MAX: »lkonik. Bilder und ihre Anschauung«, in: BOEHM, GOTTFRIED (Hg.): Was ist ein Bild?, 4.
Aufl., Miinchen: Fink 2006, S.300-325, hier S. 308.

231 Vgl. WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, in: BOEHM,
GOTTFRIED (Hg.): Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Wilhem Fink 2006, S. 233-252, hier S. 243.

232 Vgl.ebd,, S. 236.

233 Mythologische Handbiicher zahlten in der Renaissance zu den am hiufigsten verlegten Blichern
und mythologische Themen gehdrten zu den beliebtesten Sujets von Malern und Bildhauern. So
waren dieillustrierten Schriften wohl unverzichtbar fiir Bildende Kiinstler dieser Zeit. Ob die Maler
dieser Zeit sich eher auf die Illustrationen und/oder Erzahlungen stiitzen, kann nicht mit Sicher-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

studiert hat. Sie rekonstruiert dies iiber einen ikonographischen Vergleich. Unter den
Hlustrationen der Ausgabe sei Narziss wie der des Caravaggio in der Spiegelszene eben-
falls kniend und frontal zum Betrachter dargestellt.?>* Trotz der Ahnlichkeiten im Bild-
aufbau gehe die Darstellung des Caravaggio, so Welsch, dennoch weit in ihrer Intensitit
iiber die Illustration hinaus.??> Die akribische Rekonstruktion dessen, was der Kiinst-
ler, dessen Urheberschaft am Bild zudem nicht geklart ist, gekannt hat und was ihm
wohlmdglich als Vorlage oder Inspiration gedient hat, trigt zum Verstindnis des Bildes
eher wenig bei. Der Vergleich mit einer moglichen Vorlage vermag die Frage nicht zu
kliren, in welcher Weise der caravaggeske Narziss den Mythos bildlich in Szene setzt.
Dieser Frage gehen unter anderen die Kunsthistorikerin Claudia Nordhoff, Christiane
Kruse und der Kunstwissenschaftler Henri De Riedmatten nach. Ihre Analysen offen-
baren jedoch wichtige Differenzen.

Einen strittigen Punkt im Verstehen des Narziss-Bildes bildet die Frage, welches
Stadium der Blickszene im Mythos es in Szene setzt. Hier werden grundsitzlich zwei
Stadien, das der Tiuschung durch das Spiegelbild und das Erkennen des Spiegelbil-

236 1n der Erzihlung schligt die Situation »vor der Erkenntnis«, in

des, unterschieden.
welcher Narziss im Spiegelbild einen anderen zu sehen glaubt, mit einem plétzlichen
Erkennen der medialen Beschaffenheit des Gegeniibers um: »Ich bin es selbst! Ich habe
es begriffen, und mein Bild tiuscht mich nicht mehr.«*3”

Diese Erkenntnis fithrt Narziss in der Erzahlung in einen Zustand sich steigernder
Verzweiflung und Obsession. Er kann sich nicht vom Bild l6sen obwohl er es als Bild,
als Illusion erkannt hat. Die Stadien, vor und nach der Erkenntnis, bilden fiir Nordhoff
ein Ordnungssystem der gemalten Narziss-Darstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts.
Neben den beiden Stadien »vor dem >Iste ego sum« und nach »nach dem sIste ego
sum« unterteilt sie das zweite Stadium nochmals in eine »Erkenntnis des Konflikts«
und »Erkenntnis des Sehens«. Die Zuordnung der Caravaggio-Darstellung in das Sta-
dium nach der Erkenntnis als ein Erkennen des Konflikts begriindet sie tiber das leblos
wirkende Spiegelbild, sowie iiber den angestrengten Blick des Narziss:

»Das Bild Caravaggios und die Zeichnung Pietro Testas stellen den inneren Konflikt des
Narzifd in den Vordergrund. Der Moment des>Iste ego sumc«ist in beiden Fallen vorbei-
gegangen, von Verliebtheit und Tauschung ist nichts mehr zu merken; Testas Narzif3
hat sich erschépft, wihrend der Narzif Caravaggios fiirimmer seiner eigenen Auslee-
rung standhalten mufi. Beide Maler immobilisieren ihre Protagonisten durch ein Ge-

heit gesagt werden; vgl. Welsch, Karin. Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von
Caravaggio zu Olaf Nicolai, S. 33)

234 Es handeltsich bei dieser Illustration um den >Waldtypus<im Gegensatz zum >Brunnentypus< und
zeigt Narziss in der Natur von dichtem Wald umgeben.

235 Vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf
Nicolai, S. 40.

236 Vgl. SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und
Narziss, S. 38, 46.

237 PuBLIUS OvIDIUS NASO: Metamorphosen, S.157. Vers [463]: Iste ego sum: sensi, nec mea fallitimago!

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

81


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Ein Bild und sein Doppelgénger

wicht (in Testas Zeichnung der Felsen, in Caravaggios Gemalde die lastende Schwarze)

und betonen so die Unabinderlichkeit des Zustandes zusitzlich.«?38

Wie bereits in der Erorterung der paradigmatischen Stellung von Bild und Text (vgl.
Kapitel 2) mehrfach zitiert, befasst sich Christiane Kruse medientheoretisch mit dem
Narziss-Bild von Caravaggio. Sie versteht ihre Analyse zweier Narziss-Darstellungen
und eines Spiegel-Selbstportrits als einen Baustein zu einer historisch-anthropologi-
schen Medientheorie der Malerei. Die Interpretation des Narziss-Bildes von Caravaggio
eroftnet sie mit der Frage, was wir als der Betrachter des Bildes sehen und was Nar-
ziss sieht. Wihrend der Betrachter vor einem einzigen Fragment stehe, Narziss’ Kérper
kaum rekonstruieren konne, da er vom Dunkeln verschluckt werde?®, sehe der Be-
trachter im Bild (Narziss) etwas anderes. Kruse ist sich sicher, dass sich Narziss noch
im ersten Stadium, vor der Erkenntnis, befindet und begriindet dies mit folgender Bild-
beschreibung:

»Was aber sieht NarziR? Sieht er den anderen, das heifit sieht er nicht, dafs es nur sein
Spiegelbild ist, das ihm entgegenblickt? Oder ist er schon im Stadium der Selbster-
kenntnis, des >iste ego sum« der Medienerkenntnis? Caravaggio laf3t keinen Zweifel
daran, dafd ersteres (vor dem iste ego sumc) der Fall ist. Es ist der andere, den Narzifd in
derQuelle betrachtet. Der Wasserspiegel, der glattist wie Glas, hatdie optimalen Spie-
gelbedingungen. Narzif’ Blick geht sehnend nach unten zur herrlichen Schonheit des
anderen, die er sieht. Die eine Hand, welche die Hand des Spiegelbildes fast beriihrt,
zeugtvon dem Wunsch desJiinglings nach Vereinigung mit der Gestalt; die andere, mit
der Hand des Abbilds verschmelzende veranschaulicht das Einssein mit der illusiona-
ren Welt. Die Kreisfigur, welche NarziR-Figur und Spiegelgestalt bilden, deutet auf das
Cefangensein des unwissenden Knaben in seiner Illusion. Das nackte Knie, ein tiberdi-
mensionaler Phallus, der die sexuelle Erregung des Getduschten anzeigt, schiebt sich
wie eine Barriere zwischen Narzifs und sein Abbild. NarzifR mochte sich tiefer neigen,

es dringt ihn nach sexueller Vereinigung, die ihm nicht gelingt.«*4°

Betrachten wir diese anschauliche Beschreibung genauer, so wird deutlich, dass die Se-
parierung der beiden Betrachter-Positionen iiberschritten wird. So kann Narziss sich
selbst in der Kreisform, wie >wir« sie sehen, nicht sehen. Auch schaut er ja weder in die
Richtung der einen berithrenden und der anderen verschmolzenen Hand. Die Diffe-
renz in der Beschreibung des Blicks durch die beiden Autorinnen — Nordhoff erkennt
in ihm Anstrengung und Enttiuschung, Kruse Sehnsucht und Begehren — macht zum
einen auf die Bedeutungsvielfalt dieses Blicks aufmerksam und zum anderen verdeut-
licht sie ein Bildcharakteristikum: Der Betrachter bemiiht sich um eine Sinngebung
des Ganzen, die durch die Fragmentierung und die Uberschattungen erschwert ist. Die
Antwort darauf, was Narziss sieht, soll Aufklirung iiber seinen Seelenzustand bieten

238 NORDHOFF, CLAUDIA: Narzifs an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des16. und 17. Jahr-
hunderts, S.104.

239 Vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und
Caravaggio«, S.111.

240 Ebd., S.111-112.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

und das Bild in einem spezifischen Moment der Erzihlung situieren. Die Unterschei-
dung des Betrachters im Bild von uns als den Betrachtern des Bildes hinkt an der Stelle,
an der wir bemerken, dass wir, um den Blick des Betrachters im Bild zu erschliefien,
uns in ihn hineinversetzen miissen. Hier vollziehen sich — so die These — Titigkeiten
des Identifizierens, Erginzens und Imaginierens, um den Blick des Narziss zu erschlie-
Ren, Bewegungen zwischen Bild und Betrachter, die im Bild dargestellt sind und sich
in der Betrachtung wiederholen. Auch Narziss sucht einen Blick. Diese Suche kénnen
wir — bei dem tiberschatteten Augenpaar — aber nur als etwas im Bild Dargestelltes er-
kennen, wenn wir sie uns als Suche und Sehnsucht vorstellen und sie aus dem Gesamt-
zusammenhang erschliefien. Die Differenz der Blickdeutungen der beiden Autorinnen
zeigt dies ja deutlich an. Um der Sinngebung von Kruse zu folgen, die das Bild vor dem
»iste ego sumx situiert, mitssen wir den Blick in dieser Richtung deuten und - was sehr
auffillig ist — dariiber hinwegsehen, dass der »Andere« im Bild nicht schén ist.*#

Henri De Riedmatten unterscheidet ebenfalls die beiden Blickstadien des Mythos.
Das erste bezeichnet er als >Das Stadium des Anderen (A)< — es beschreibt die Situation
vor dem Erkennen, das zweite tituliert er als »Das Spiegelstadium oder den Augenblick
der Identifikation (B).24* Auch er schreibt das Narziss-Bild der ersten Phase zu. Um
das Stadium A, also das Erblicken eines geliebten Anderen, handelt es sich nach De
Riedmatten aufgrund der Unterschiede zwischen den beiden Figuren, die zusitzlich
durch einen Hell-Dunkel-Kontrast untermalt sind. Dariiber hinaus begriindet er seine
These wie Kruse iiber das im Bild dargestellte Begehren:

»Sein Gesicht, sein Kérper ab halber Hohe und sein Knie — letzteres mit phallischem
Beiklang—spiegeln sich ebenfalls darin. Narziss betrachtet dens>Anderen<und ergotzt
sich an dem, was er sieht. Seine linke Hand ist dagegen schon Teil des Begehrens,
den Anderen zu beriihren. Sie mochte ihn liebkosen. Ohne ihn aus den Augen zu las-
sen, geht es nunmehr darum, von der Betrachtung zur Umarmung iiberzugehen. Nar-
ziss bleibt im Bann dieses Gesichts, wiahrend wir beobachten kdnnen, wie diese Hand
schon ins Wasser taucht, was aber keinerlei Brechungseffekt hervorruft, und sich dort

noch fast zur Ginze spiegelt.<*43

In dieser Beschreibung wird das Bild wie selbstverstindlich und unmerklich in einen
zeitlichen Ablauf gebracht. Der Widerspruch, dass die Verbindung der Hinde und die
fehlende Brechung der Wasseroberfliche simultan erscheinen, wird durch diesen Ver-
lauf in ein sinnvolles Nacheinander gebracht. Uber die Erzihlung als ein Nacheinander
der Geschehnisse findet auch das Ungestaltliche der Figur im Spiegelbild eine Begriin-
dung:

241 Vgl. Kruse: »Narzifd’ Blick geht sehnend nach unten zur herrlichen Schonheit des anderen, die er
sieht.«

242 Vgl. DE RIEDMATTEN, HENRI: »Narziss in trilben Wassern—Medienreflexion und Selbstreprdsentation
im Werk des Photografen Jeff Wall«, in: DUNNE, J6rg und MOSER, CHRISTION (Hg.): Automedialitit.
Subjektkonstitution in Schrift, Bild und neuen Medien, Miinchen: Wilhem Fink 2008, S.195-216, hier
S.195-196.

243 Ebd., S.198.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

83


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Ein Bild und sein Doppelgénger

»Die Figur des Doppels ist im Verschwinden begriffen. Sie scheint sich darauf vorzube-
reiten, jederzeit zu verschwinden, wieder in den Abgrund einzutauchen, aus dem sie

kommt.«?44

Das darauffolgende Stadium nach dem siste ego sumys, von de Riedmatten als das »Dra-
ma der Identifikation« beschrieben, sei nicht im Bild dargestellt.>*> Hier wire es inter-
essant gewesen zu erfahren, was nach de Riedmatten bildlich fehlt, das ihn so entschie-
den macht, lediglich das Stadium A als verbildlicht anzusehen — schliefilich beschreibt
er dieses Stadium am Bild in einem simultanen Ablauf oder iiberspitzt gesagt in einem
paradoxen Zugleich. Inwiefern zeigt das Bild nicht diejenigen Aspekte des Stadiums B:
das von ihm, mit Ovid beschriebene identifikatorische Erkennen, die Verzweiflung, der
Waunsch, sich von seinem Kérper zu losen, das Festhalten am Bild trotz Erkenntnis? Es
konnte ja theoretisch auch alle weiteren Momente der Blickszene simultan zeigen.
Eine interessante Bilddeutung legt der Kunsthistoriker Rainald Raabe vor. Unter
der leitenden Hypothese, dass Caravaggio den Betrachter/Rezipienten in seine Bilder
miteinbezieht, steht er beim Narziss zunichst vor einer Ungereimtheit. Der Riickgriff
auf den Ovid-Text, hier nicht als Abgleich, sondern als Erginzung zum Bild, hilft ihm
ein Bildparadoxon aufzukliren. Der auflenstehende Betrachter werde durch die ge-
schlossene Kreisform einerseits und andererseits iiber die iberschatteten Augen des
Narziss, die seinen Blick verdecken, ausgeschlossen/aufien vor gehalten: »Damit aber
wire dieses Bild ein Paradox, macht es doch dem Betrachter deutlich, dafd er fehl am

Platz ist.«24

Mithilfe des Ovid-Text lasse sich nach Raabe diese Betrachterposition ver-
stehen: Er trete an die Stelle von Echo. Diese Konstruktion erklirt wiederum, warum
Echo im Bild von Caravaggio nicht mitdargestellt ist. Der Kiinstler habe hier also auf be-
sondere Weise den Betrachter in seinen Bildentwurf miteinbezogen. Wie Echo sei auch
der Betrachter des Narziss-Bildes ein »Voyeur«; die Rekonstruktion seiner Betrachter-
position liege im Wasser — von diesem Standpunkt aus, habe ihn die Wassernymphe
Echo heimlich beobachtet. Die sexuelle Konnotation des Knies bestitige umgekehrt,
dass die Liebe Echos zu Narziss sexueller Natur sei. Das bekleidete Knie, das in einem
Kontrast zum nackten Knie stehe, symbolisiere wiederum in seiner Farbigkeit (blau-
grin), dass der Triger dieser Kleidung »so fern und so kithl wie nur irgend méglich«
erscheint.47

Uber eine Trennung der beiden Betrachtersituationen (Narziss im Bild und Echo/
Rezipient) beschreibt Raabe ein wechselseitiges Sich-Entgehen, wie sie auch Ovid be-
schreibt. Die Schwiche der Spiegelung des Narziss-Bildes nimmt er als Anzeichen, dass
sich Echo nicht fiir die Spiegelung, sondern fiir Narziss interessiert. So wie Narziss sein
Spiegelbild nicht greifen kann, so muss sich der Rezipient (in der Rolle von Echo) einge-
stehen, dass Narziss nur gemalt — sprich unerreichbar — ist. Damit sei Caravaggio mit
Narziss an die »Grenze des Darstellbaren« selbst gestofien. Zu zwei Seiten hin sei die
Rolle des Betrachters an ein Extrem gefiihrt:

244 Ebd.

245 Vgl. DAMISCH HUBERT: »D'un Narcisse 'autre«.

246 RAABE, RAINALD: Der Imaginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios romischem Werk, S. 56.
247 Ebd., S.58.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

»Mit diesem Bild, das dem Betrachter erst eine Rolle aufdrangt und das sich dann ver-

weigert, ist ein Endpunkt erreicht.«248

Diese in sich stimmige Deutung zeigt zum einen wie sinnstiftend das Hinzuziehen
der Erzahlung ist. Anders als die vorangegangen Deutungen wird das Narziss-Bild hier
weniger in seiner Abbild-Funktion des Ovid-Text in Gebrauch genommen, sondern als
eine Form der Inkarnation der Erzihlung im Bilderleben des Betrachters, der zur Echo
der Erzihlung wird. Die Beriicksichtigung der Betrachtersituation im Rickgriff auf die
Erzihlung erméglicht es, viele der unstimmigen Bildaspekte zu erliutern; der Riickgriff
auf den Ovid-Text wiederum bindet alles in eine in sich stimmige Sinnkonstruktion ein.
Allerdings stellt sich die Frage, ob sich der Betrachter tatsichlich als Echo fithlt oder
ob er sich nicht doch auch in Narziss hineinversetzt? Uberschattete Augen schlieRen
den Rezipienten ja nicht zwangsldufig aus; sie konnten umgekehrt auch seine Neugier
wecken. Hier schlief3t das Analogon Rezipient=Echo andere Wirkungsgehalte im Bild-
Betrachter-Duo vorschnell aus.

Es lasst sich sagen, dass die Bildinterpretationen im Riickgriff auf den Narziss-
Mythos einen Gesamtzusammenhang der zunichst vereinzelt wirkenden, teils unver-
stindlichen Bildmotive generieren. Das Narziss-Bild lisst sich offensichtlich gut mit
dem Mythos >lesen< und auslegen, wie schon in den vorherigen Kapiteln (2.2. und 3.2.)
angedeutet. Dieses gingige Vorgehen erscheint sehr viel erkenntnistrichtiger als Uber-
legungen, die nach den bewussten oder unbewussten Beweggriinden des Malers hin-
ter dem Bildentwurf fragen. Bei einer ikonographisch-ikonologischen Analyse, die sich
dicht an einem dem Maler wohl bekannten literarischen Text hilt, besteht aber bei aller
Sinnhaftigkeit der Deutung grundsitzlich die Gefahr einer Uber- oder auch Fehlinter-
pretation. Der Vergleich der Blickszenen-Analysen verweist zudem auf ein wichtiges
Merkmal des Untersuchungsgegenstands: Es lisst sich schwer auf symbolische Bedeu-
tungsgehalte fixieren und vereindeutigen und macht auf einen Erlebensverlauf auf-
merksam, der dem Simultanbild zu widersprechen scheint. Dieses Forschungsergebnis
leitet iiber zu dem Untersuchungsrahmen dieser Studie.

4. Fragestellung und Vorstellung des Untersuchungsrahmens

Nach dieser Umrundung des Gegenstands iiber eine Sammlung der Phinomene der
Bildrezeption und Erdrterung gingiger Untersuchungsperspektiven des Werkes haben
sich folgende Fragen ergeben: Woher rithrt die eigentiimliche Kluft in den vorgefunde-
nen Bildbeschreibungen? Was verbindet die Einzelphinomene der Bildrezeption? Wie
kommt es in der oben aufgefithrten ikonographisch-ikonologischen Analyse zu derarti-
gen Widerspriichen, obwohl die Einzelbeschreibungen in sich duflerst anschaulich und
evident sind?

Die These, dass die sich zeigenden Phinomene im und um das Bild herum in seiner
Wirkung auf den Betrachter begriindet liegen, begleitet die bisherigen Uberlegungen.
Hieraus ergeben sich erste Hinweise auf die Wirkstruktur des Bildes, die jedoch aus der

248 Ebd, S.59.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

85


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Ein Bild und sein Doppelgénger

Sammlung heraus noch nicht explizit genug werden. Eine psychologische Exploration
der Wirkungen eines Kunstwerks auf den Betrachter stellt, wie die ikonographische
Analyse, das Anschauliche des Kunstwerks ins Zentrum. Allerdings trennt sie nicht Er-
fahrung als Alltagswissen vom Wissen der Bedeutungsgehalte, wie es das Ablaufschema
der ikonologischen Analyse nach Panofsky festlegt. Anders als die Ikonik nach Imdahl
geht es ihr um die Bilderfahrung und nur insoweit um die Bildreflexion, wenn diese in
der Erfahrung selbst eine Rolle spielt.

Der Kunstpsychologe Friedrich Wolfram Heubach hat fiir die Uberblendung der
ikonographisch-ikonologischen Struktur von Kunstwerken und ihrer manifesten Bild-
wirkung eine eigene methodologische Losung entwickelt. In seiner Untersuchung
des Diirer-Stichs »Melancholia« zeigt er exemplarisch, dass der »Zeichenwert« von
anschaulichen Bild-Gegebenheiten nicht auf ein einmal festgelegtes Symbolsystem zu
reduzieren ist — ein System von Codes, das lediglich der fachkundige Kunsthistoriker
zu beurteilen vermag — sondern dass dieser »Zeichenwert« bereits vorwissenschaftlich
darin liegt, was Dinge, Gesten, Handlungen >fiir uns« sind.>*’ Diese »psychologische
Gegenstindlichkeit« der Dinge, in der sich ein Kunstwerk dem Betrachter erschliefit,
ist andererseits — dies zeigt die Untersuchung — nicht mit der ikonographisch-iko-
nologischen Analyse des Diirer-Stichs nach dem Auswertungsschema von Panofsky
gleichzusetzen. Heubach fithrt eindriicklich vor, wie die Festlegung der Bilddetails
auf spezifische Symbole und deren Deutung teils an Sinngehalten im Anschaulichen
vorbeigeht, die indes in einer psychologischen Exploration des Erlebens zutage treten.
Er beanstandet zudem, dass die Reduktion des Bildgeschehens auf Inhaltliches der
Eigenart des Mediums widerspriche, indem sie die »Eigenlogik bildnerischen Darstel-
250251 Wenngleich sich
in der Untersuchung des Diirer-Stichs die psychologische Exploration der Wirkung
gegeniiber einer ikonographisch-ikonologischen Analyse teils als dem Gegenstand
angemessener und erkenntnisoffener erweist, wird zugleich deutlich, wie fruchtbar

lens« bzw. sein »4sthetisches Moment« unberiicksichtigt lasse.

ein solcher Vergleich ist und beide Herangehensweisen in Erginzung zueinander
zeigt. Eine psychologische Analyse allein, so Heubach, erbrichte lediglich einen
Erfahrungs- und Erlebnistatbestand und mache nicht »das Bild einer Melancholie«
zum Gegenstand.”5

Einem solchen zweigleisigen Vorgehen folgt auch diese Untersuchung der Narziss-
Darstellung, die im Folgenden vorgestellt wird. Anders als bei Heubach wird indes nicht
das Bild als Erfahrungs- und Erlebnistatbestand einerseits und das Bild einer Narziss-
Darstellung andererseits in den Blick genommen, sondern aus der empirisch-psycholo-
gischen Analyse heraus der Theoriegehalt des Bildes ausgelotet. Dies erwartet den Leser

im Anschluss an die Bildwirkungsanalyse (Teil III) in den Bildreflexionen (Teil IV). Das

249 Vgl. HEUBACH, FRIEDRICH-WOLFRAM: Ein Bild und sein Schatten. Zwei randstindige Betrachtungen zum
Bild der Melancholie und zur Erscheinung der Depression, 1. Aufl., Bonn: Bouvier 1997, S. 27.

250 Vgl.ebd., S.S.76-80.

251 Heubach beschreibt hier, dass die ikonographische Analyse der Besonderheit der Haltung, in wel-
cher der Zirkel von der Figur gehalten wird, keinerlei Aufmerksamkeit erhilt.

252 Vgl. HEUBACH, FRIEDRICH-WOLFRAM: Ein Bild und sein Schatten. Zwei randstindige Betrachtungen zum
Bild der Melancholie und zur Erscheinung der Depression, S. 80.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

>Doppel« begriindet sich zudem aus einer besonders eindriicklichen Bilderfahrung mit
dem Narziss, wie sie (nicht nur) sein Entdecker Longhi betont: Die Szenerie wirkt so-
wohl alltidglich, als auch emblematisch. Die Zweitteilung der Arbeit in Bildwirkung und
Bildreflexionen dient der Variation der Perspektive und letztlich der Beantwortung der
ibergreifenden Fragestellung, was der »unbesorgte Knabe am Timpel« (Alltagserfah-
rung) mit den Erkennensmythen unseres Abendlandes (Reflexionsgehalte) zu tun hat.
Die Spezifitit des Vorgehens wird im Folgenden niher erliutert.

Die Bildwirkungsanalyse (Teil III) fragt nach dem unmittelbaren Erleben des zu-
gleich >natiirlichen« und konstruiert wirkenden Bildes und nicht nach den Kenntnis-
sen des Betrachters. Sie geht davon aus, dass die verschiedenen Kontexte, in denen
das Narziss-Bild in Kunstwissenschaft, Medientheorie, Psychoanalyse etc. behandelt
wird, so unter anderem das Thema der Medien- und Subjektkonstitution des Menschen,
ebenfalls auf die Wirkung des Bildes — nimlich auf seine Konstruktionsseite — zuriick-
gehen und dass diese Wirkung unabhingig vom ikonologischen Wissen des Betrach-
ters ist. Mit anderen Worten: Es wird von einer Eigenlogik des Bildlichen ausgegan-
gen, wie sie unter anderem Max Imdahl, Friedrich Wolfram Heubach und Hubert Da-
misch vertreten (s.0.). Die Bildwirkungsanalyse nach dem psychologisch-morphologi-
schen Konzept von Wilhelm Salber konzipiert das Kunstwerk ebenfalls als einen Ge-
genstand, der einer eigenstindigen Bildlogik folgt und in seiner Betrachtung eine Zeit-
und Betrachter- iibergreifende Wirkqualitit entfaltet.

Die Bildreflexionen (Teil IV) greifen diese Erlebensgestalt auf und setzen sie in ei-
nen Zusammenhang mit den iibergreifenden Themen, die, so die Annahme, von der
Konstruktionsseite des Bildes her in den Blick riicken. Hier wird danach gefragt, in
welchem Zusammenhang der Erkenntnismythos zur Alltagserfahrung steht und wel-
che Rolle dabei das Bildmedium einnimmt? Das Narziss-Bild, so die These, verbindet
das Alltagliche mit grundlegenden Daseinsfragen, und die Studie mochte dies unter
anderem durch die strukturelle Zweiteilung explizieren. Die aus der Sammlung der
Kontexte, in denen das Narziss-Bild besprochen wird, sichtbar werdende Konstrukti-
onsseite des Bildes gibt erste Hinweise darauf, dass das Erleben keine vollig abgetrenn-
te Seite von den Reflektionsgehalten des Bildes darstellt. Bezogen auf das Bilderleben
gilt es abzuwarten, inwieweit das Narziss-Bild zum Reflektieren einlidt — mit anderen
Worten: ob das Reflektieren einen Erlebenszug darstellt.

Die Bildwirkungsanalyse steht somit nicht nur deswegen im Zentrum der gesamten
Untersuchung und ist dem Reflexionsteil vorangestellt, weil es sich um eine Arbeit im
Fachbereich der Psychologie handelt. Vielmehr erweist sich eine psychologische Analy-
se als besonders geeignet, ein Bild zu untersuchen, wenn man es wie hier als nicht ge-

trennt von der Kunsterfahrung, also seiner Wirkung auf den Betrachter, konzipiert.>3

253 Gadamer verortet diese Unterscheidung im Bereich der Kunstkritik und nachgeordneten Reflexi-
onund hilt dieser»asthetischen Unterscheidung«eine »asthetische Nichtunterscheidung«entge-
gen. Er begriindet die Kiinstlichkeit des Unterscheidens, auch als»>dsthetisches Bewusstsein<darin,
dass dieser Unterscheidungsakt ein »Herausfallen« aus der Kunsterfahrung bedeute. Dieses »se-
kundire« Herangehen entspreche dem Kunstwerk insofern nicht, da es an die Erfahrung geknpft
sei, sich erstim»Vollzug« (hier: in der Betrachtung) zu erschliefen. Primér sei es, dass Darstellung
und Darstellendes im Kunstwerk (wie im Spiel) zusammenfallen. Erst sekundar fithre das »asthe-
tische Bewusstsein« eine Unterscheidung ein und lasse beides auseinanderfallen (S.122) Diese

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

87


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die Bildwirkungsanalyse und die Bildreflexionen sind ebenfalls nicht als zwei Seiten
einer Medaille oder als Fokussierung einer Seite des Bildes zu verstehen. Denn sie sind
in ihrer Reihenfolge nicht austauschbar. Die Studie folgt dabei dem Husserl’schen Pa-
radigma, wonach aus der Exploration der Phinomene als Erfahrungstatbestinde die
relevanten, dem Gegenstand innewohnenden Begriffe erst herauszubilden sind.

4.1 Bildwirkungsanalyse (Teil Ill) und Bildreflexionen (Teil IV)
im Verhéltnis zueinander

In der Exploration eines Bilderlebens ist erkenntnisoffen, welche (Tiefen-)Themen bzw.
welche seelischen Grundverhiltnisse sich zeigen werden, sodass auch der Titel Nar-
ziss oder anderweitige Informationen zu dem Bild auf der Ebene der Bildwirkungsex-
ploration zunichst unberiicksichtigt bleiben. Das Bildthema als solches ist vor einer
Analyse der Bilderfahrung nicht gesetzt. Diese erkenntnisoffene Erlebensexploration
stellt das »Subjekt« der Untersuchung dar. Demgegeniiber wird das Bild sogleich als die
Blickszene des Narziss-Mythos und der Protagonist als Narziss identifiziert. Dieses of-
fenkundige Bildthema, das >Sujet< des Bildes, ist vom >Subjekt« der Untersuchung, der
Bildwirkungsanalyse, grundsitzlich zu unterscheiden.

4.1.1 Das >Sujet« der Narziss-Darstellung

Das Sujet, die Darstellung der Spiegelszene im Narziss-Mythos, ist in ikonographi-
scher, wie ikonologischer Hinsicht duflerst gehaltvoll, sodass sich an eine erkenntnis-
offene Exploration der Bildwirkung die Frage aufdringt, was wir — vermittelt iiber eine
Bilderfahrung - iiber das Thema, das >Sujets, erfahren.

Was aber umfasst das >Sujet<? Ein Blick zuriick auf die verschiedenen Kontexte, in
denen das Narziss-Bild behandelt und zum exemplarischen Anschauungsbeispiel wird,
offenbart eine enorme, wenn auch nicht beliebige Deutungsbreite: Sie beginnt mit dem
Narziss-Mythos selbst in seinen verschiedenen Auslegungen und Rezeptionen. An ihm
werden Fragen von Erkenntnis diskutiert. Wie steht es um das Verhiltnis von Erkennt-
nis und Tiuschung? Welche Rolle spielt dabei das (Spiegel-)Bild als Medium der Er-
kenntnis oder Tiuschungsmedium? Inwiefern geht es hier um Asthetik und Erotik und
was hat das mit Erkenntnis zu tun? Wie steht es um das Verhiltnis des Erkenntnissub-
jekts zum Erkenntnisobjekt? In welchen Zusammenhang lisst sich dies zum Narziss-
mus als einem frithen Stadium der Entwicklung des Individuums und Krankheitsform
setzen?

Die Spiegelszene bildet zudem ein >Sujet« der Malerei: Inwiefern stellt die Blicksze-
ne eine Urszene der Malerei dar? Was macht die Szene zu einem »Modellfall des Bil-
dermachens«***? Und schlieflich: Welches geheime Band verbindet diese Fragen? Dem
Ausloten dieser Fragen stellt sich der Bildreflexionsteil unter dem Fokus der iibergrei-
fenden Fragestellung. Ausgangspunkt bildet eine Konstruktionserfahrung der Proban-

Unterscheidung beinhalte, dass das Werk von seiner Darstellung separiert wiirde, so wie man ein
Theaterstiick von seiner jeweiligen Auffithrung grundsitzlich unterscheiden kénne.

254 Vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und
Caravaggio«.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

den, die sich wihrend der ausgedehnten Bildbetrachtung und Bilderfahrung einstellt.
Die Konstruktionserfahrung bezeichnet ein zentrales von fiinf weiteren Kunstkriteri-
en, die Salber in einer Metapsychologie des Kunstwerks aufstellt.*> Sie umschreibt das
Moment, in dem der Betrachter eines Kunstwerkes Einblicke in den Bauplan/die Be-
dingungen seelischer Wirklichkeit erhilt und seine Beteiligung an diesem Werk mit-

bekommt.?5°

Damit wird das Narziss-Bild bereits implizit als Erkenntnismedium in
Anschlag genommen. Dies bedeutet im Weiteren fiir den Bildreflexionsteil, dass nicht
nur nach Bestitigungen und Entsprechungen in verschiedenen Theoriegebilden der
Psychoanalyse, Medientheorie, Kunstgeschichte und Kunstwissenschaft gesucht wird,

sondern nach neuen Sichtweisen auf die Thematik, die das Bild »als< Bild eréffnet.

4.2 Das >Subjekt< der Untersuchung

Gegeniiber diesem >Sujet, das auf besondere Weise durch verschiedene Wissenschafts-
zweige in Anspruch genommen und ausgekostet wird, liegt der Fokus dieser Untersu-
chung auf der Bilderfahrung als solcher. Vom Ballast wissenschaftlicher Uberformung
befreit, wird danach gefragt, wie das Bild in einem circa zweistiindigen Prozess der
Betrachtung erlebt wird. Wie im Folgenden weiter ausgefithrt wird, geht die Morpho-
logische Psychologie davon aus, dass sich ein Kunstwerk erst in einer solchen Kunster-
fahrung vollzieht. Als Kunsterfahrung ist sie von vornherein auf einen Betrachter hin
konzipiert. Das >Subjekt« der Untersuchung ist allerdings nicht mit dem Betrachter zu
verwechseln. Denn, wenngleich sich ein Bild in der Betrachtung herstellt, liegt die-
ses Geschehen nicht (allein) im Betrachter begriindet. Er ist weder einer, der auf den
Bild-Reiz mit einem entsprechenden Erleben und Verhalten sreagiert¢, noch hingt das
Bilderleben ausschliefilich von ihm und seinem subjektiven Befinden ab:

»Das Kunstwerk hat vielmehr sein eigentliches Sein darin, daf$ es zur Erfahrung wird,
die den Erfahrenden verwandelt. Das>Subjekt«<der Erfahrung der Kunst, das was bleibt
und beharrt, ist nicht die Subjektivitat dessen, der sie erfiahrt, sondern das Kunstwerk

selbst.«*>7

4.2 Bildwirkungsanalyse

Ziel ist es die Wirkung der Narziss-Darstellung zu explorieren. »Wirkung« meint ei-
nen wechselseitigen und ineinander verflochtenen Prozess, der sich zwischen Bild und
Betrachter vollzieht und eine ausgedehnte Dauer der Betrachtung und Befragung erfor-
dert. Der Gegenstand der Untersuchung, ist weder der Betrachter und sein ssubjektives«
Empfinden, noch das Bild in seinen >objekthaften< Qualititen, sondern ein Zwischen-
bzw. Wirkungsraum. Eine theoretisch-methodische Konzeption der Wirkungsriume
geht auf Wilhelm Salber zuriick. Er entwickelt sie in den 1970er Jahren an der Univer-
sitdt zu Koln, in Anlehnung an die Morphologie Goethes.

255 Eine ausfiihrliche Erlauterung erfolgt im Teil II, Kapitel 2.2.2.

256 Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.103.

257 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.108.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

89


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Ein Bild und sein Doppelganger

Was ist in diesem morphologischen Sinne unter Wirkung zu verstehen? Grund-
satzlich findet seelisches Geschehen nach Salber in Gestalten eine Fassung. Wirkungs-
prozesse versteht er als unwillkiirliche Vorginge, die Seelisches zusammenhalten: »Wir
gehen von der Hypothese aus, Wirkungsprozesse liefen sich in Gestalten und Entwick-
lungen einbeziehen, die wie Lebewesen funktionieren.«®

Als lebendige Form muss diese Fassung zugleich dem Metamorphosen-Charakter
(seelischer) Wirklichkeit gerecht werden. Sie steht grundsitzlich vor der Aufgabe einer
Gestaltbildung und muss doch lebendig und entwicklungsfihig bleiben, sonst wiirde sie
erstarren. In der Morphologie lisst sich ein jedweder Gegenstand des Alltags als eine
solche Art Lebewesen untersuchen. Kunstwerke und ihre Wirkung nehmen in diesem
Zusammenhang eine Sonderstellung ein. So nimmt die morphologische Kunstpsycho-
logie ihren Ausgang bei der Uberlegung, dass seelisches Geschehen selbst kunstvoll ist
und sich in der Kunst ein komplexes Anschauungsobjekt der Metamorphosen des Le-
bens, in das sie verstrickt ist, geschaffen hat. Kunstwerke werden somit als Gestalten
seelischer Wirklichkeit verstanden, die Gestaltbildung und ihre Konstruktion selbst be-
schaubar macht.?°

Worin unterscheidet sich die Untersuchung einer psychologischen Bildwirkungs-
analyse von den drei mittelbaren Anniherungen an die Bildwirkung durch die beschrie-
benen drei Erklirungsansitze (Kiinstler, Zeitkontext, literarische Quelle)? Die Erkli-
rungen des Werkes iiber den Kiinstler und den Zeitkontext fithren entweder von der
Wirkung weg oder nehmen Wirkungsaspekte unreflektiert in sich auf. Die ikonogra-
phisch-ikonologische Analyse, hierzu zihlt die Auslegung des Narziss-Bildes mit dem
ovidschen Quellentext, kippt zu schnell ins Interpretative und erweist sich damit als zu
verfestigend und aus morphologischer Sicht nicht erkenntnisoffen genug. Demgegen-
tiber fasst die Morphologische Psychologie Kunst als einen Prozess auf, der sich im Akt
des Betrachtens erst ereignet und hierin seine Wirkung entfaltet und dabei bewuss-
te, wie unbewusste Erlebensanteile iibergreift. Dieser Wirkungsprozess erfordert me-
thodisch eine ausgedehnte Betrachtung und Befragung, um an die oftmals impliziten
und fliichtigen Wirkstrukturen heranzukommen. Das vier-schrittige methodische Pro-
gramm zur Exploration und Auswertung von Bilderlebensprozessen wird im Theorie-
und Methodenteil erliutert, darunter auch die Metapsychologie des Kunstwerks nach
Wilhelm Salber.

4.2.1 Fragestellung

Was erfahren wir bis hierher tiber die Bildwirkung der Narziss-Darstellung? Die zu-
sammengetragenen Bildinterpretationen lassen vermuten, dass sich die auffilligen Di-
chotomien als Ambivalenzen im Bilderleben erneut zeigen werden und sich moglicher-
weise in Form einer Dialektik zusammenfiigen. Die Unterschiede der Beschreibung
des Blicks von sehnsuchtsvoll (Kruse), begehrlich (de Riedmatten, Damisch) bis ange-
strengt (Nordhoff) lassen einen Verlauf im Erleben vermuten, der sich bereits in der
Beschreibung von de Riedmatten ankiindigt. Es wurde sehr eindriicklich geschildert,

258 SALBER, WILHELM: Wirkungseinheiten, 3., erw. Aufl., Bonn: Bouvier 1969, S. 30.
259 Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung; vgl. SALBER, WILHELM: Psychdsthetik, Koln:
Buchhandlung Walther Kénig 2002.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

wie stark der Betrachter ins Bild involviert wird: In der einen Beschreibungsrichtung
fihle er sich weit entfernt vom Geschehen, in der anderen fiihlt er sich dicht heran-
gefithrt und von der Grofie der Darstellung wie erschlagen. Mal befindet er sich am
anderen Ende des Ufers in Froschperspektive und schaut gemeinsam mit Narziss auf
das Bild, dann fithlt er sich in den Betrachter hinein und schaut aus dessen Perspekti-
ve. Die (vermeintlichen) Widerspriiche und unverbunden wirkenden Bildmotive legen
es nahe, den Betrachter in einer ausgedehnten Bildbetrachtung von zwei bis maximal
drei Stunden zum Bilderleben zu befragen — mit dem Ziel einen Sinnzusammenhang
der Einzelphinomene herzustellen. Die Fragestellung der Bildwirkungsanalyse lautet:
Wie wird das Narziss-Bild in der Bildbetrachtung erfahren?

4.2.2 Bildwirkung als Verlaufsgestalt

Das Bilderleben als Gegenstand dieser Untersuchung ist nicht mit jeder anderen Kunst-
erfahrung (Musik, Theater, Literatur, Film) gleichzusetzen und bedarf gegenstandsspe-
zifischer methodischer Instrumente. Zunichst tritt ein Bild dem Betrachter als eine
in sich geschlossene Gestalt gegeniiber. Es zeigt seine Beziige simultan, wihrend bei-
spielsweise ein Roman sich erst in einem Nacheinander seiner Sitze erschlief3t. Um die
Wirkung eines Bildes zu explorieren, muss die Betrachtung von einiger Dauer sein:

»Die Erfahrung von Kunst ist auch kein Nacheinander, sondern vollzieht sich wie ein

wartendes Verweilen, in dem das Werk der Kunst herauskommt.«2°

Anders verhilt es sich es mit der Exploration eines literarischen Kunstwerks. So be-
schreibt der Kulturpsychologe Jerome Bruner Geschichten als Sinngestalten, die je-
doch, anders als ein Bild, ihren Sinn erst aus der spezifischen Abfolge ihrer Sitze bzw.
Sequenzen heraus entwickeln?!. Thre Dauer ist in ihnen schon angelegt. Dieser Un-
terschied hat wichtige methodische Implikationen, der fir die Wirkungsanalyse eines
Bildes relevant ist: Wihrend bei der Analyse von Geschichten ein Sequenzprotokoll an-
gefertigt werden muss, um das Erleben in diesem Nacheinander zu explorieren, erfor-
dert die Simultanitit des Bildes lediglich eine ausgedehnte Dauer des Betrachtens. Das
Zerdehnen der Aussagen bilden Interviewtechniken, die helfen dieses »Zugleich« der

unmittelbaren Wirksamkeiten in Sprache zu iiberfithren.262

4.2.3 Bildwirkung als Bewegung zwischen Bild und Betrachter

Die Exploration einer Bildwirkung griindet in der Morphologischen Psychologie auf
der Annahme, dass sich ein Kunstwerk in der Betrachtung ereignet. Diese Perspektive
versteht das Kunstwerk nicht ausschliefllich als ein Produkt des Kiinstlers (als dessen

260 GADAMER, HANS-GEORG: »Bildkunst und Wortkunst«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Fink 2006,
S.90-105, hier S.103.

261 Vgl. BRUNER, JEROME: Sinn, Kultur, und Ich-ldentitit. Zur Kulturpsychologie des Sinns, Heidelberg: Carl-
Auer-Verlag 1997, S. 66.

262 Dieser Vorgang, auch als Ubersetzung zu bezeichnen, wird spater noch einmal aus einer metapsy-
chologischen-medientheoretischen Perspektive unter der Frage reflektiert: Was bedeutet es, ein
Bild, das sich in seinen medialen Qualitaten selbst thematisiert/reflektiert mithilfe eines anderen
Mediums, der Sprache, zu explorieren?

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

91


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Ein Bild und sein Doppelgénger

Schépfung), sondern betont den Prozess der Bildbetrachtung als Bildgenese. Eine sol-
che Annahme wird von namhaften Bild-Theoretikern wie Hans-Georg Gadamer, Jacques
Lacan, George Didi-Hubermann gestiitzt. Den Prozesscharakter des Kunstwerks betont
Gadamer in einer Seins-Ontologie des Bildes:

»Was wir ein Gebilde nannten, ist es, sofern es sich derart als ein Sinnganzes darstellt.
Es ist nicht an sich und begegnet dazu in einer ihm akzidentiellen Vermittlung, son-

dern es gewinnt in der Vermittlung sein eigentliches Sein.«?%3

Gadamer stellt als einen konstitutiven Zug des Bildes seine Zeige- oder Darstellungs-
funktion heraus, die zudem zielgerichtet ist: »Alles Darstellen ist nun seiner Moglichkeit
nach ein Darstellen fiir jemanden.«*%42%5 Bei dieser Darstellungsfunktion geht es in der
Regel nicht um die Selbstdarstellung des Kiinstlers, der sich in einem Kunstwerk selbst
verwirklichen und/oder betrachtet werden will. Die Intention besteht vielmehr darin,
etwas darzubieten, das einen Betrachter interessieren konnte. Jacques Lacan fasst die
Geste in folgendem Aufruf des Kiinstlers zusammen: »Du willst also sehen. Nun gut,
dann sieh das!«*%®

Wie Lacan so betont auch Gadamer, wie sehr dies eine Bewegung darstellt, die den
Betrachter nicht nur betrifft, sondern derart zu involvieren vermag, dass sich dieser
nicht mehr »auflerhalb« des Geschehens befindet: »Alle kennen wir, was sich in der Er-
fahrung von Kunst ereignet: Jedes Werk, das uns ergriffen hat, laf3t uns mitgehen, ja es
muf geradezu in uns eingehen.«*? In diesem Sinne schauen nicht nur wir auf ein Bild,
sondern werden im Bild von etwas angeschaut, das uns angeht. Die Metapsychologie
des Bildes von Georges Didi-Hubermann ist um diesen Bildaspekt zentriert.2%® Die so-
genannte Wahrhaftigkeit der Kunst liegt in einer solchen Erfahrung des Lebensbezugs
zu seinem Betrachter.

»Was man eigentlich an einem Kunstwerk erfihrt und worauf man gerichtet ist, ist

vielmehr, wie wahr es ist, d.h. wie sehr man etwas und sich selbst darin erkennt und

wiedererkennt.«%%?

263 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.123.

264 Ebd., S.114.

265 Die Zeigefunktion des Bildes wird bei Giinzel und Mersch im Zusammenhang mit epistemolo-
gischen Fragen bzw. »ikonischer Erkenntnis« aufgefiihrt. vgl. GONZEL, STEPHAN; MERSCH, DIETER
(Hc.): Bild. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart Weimar: Metzler-Verlag 2014, S.127.

266 LACAN,]ACQUES: »Linie und Licht (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4. Aufl., Weinheim,
Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. S. 97-111, hier S.107.

267 GADAMER, HANS-GEORG: »Bildkunst und Wortkunst, S.100.

268 Vgl. DIDI-HUBERMANN, GEORGES: Was wir sehen blickt uns an. Zur Metapsychologie des Bildes (1992),
{ibers. von. SEDLACZEK, Miinchen: Fink 1999 (Bild und Text).

269 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.119.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung
4.3 Gegenstandshestimmung und Untersuchungsparadigmen

Eine psychologische Wirkungsanalyse eines Kunstwerks nach dem Konzept der Mor-
phologischen Psychologie unterscheidet sich von den metapsychologischen (Lacan,
Didi-Hubermann) und ontologischen Bestimmungen des Kunstwerks (Gadamer) dar-
in, dass sie die Grundannahmen in ein empirisches Untersuchungskonzept umsetzt.
Hier noch einmal stichpunktartig zusammengefasst:

- Ein Kunstwerk vollzieht sich erst in der Betrachtung (vgl. Gadamer, S. 123)

- Die Varianz der Bilderfahrung liegt im Kunstwerk und nicht im Betrachter begriin-
det (vgl. Gadamer, S. 129)

- Die Kunstreflexion ist der Kunsterfahrung nachgeordnet (vgl. Gadamer, S. 123)

- Das Kunstwerk hat eine zeitunabhingige Valenz (vgl. Gadamer S. 127)

Hierzu analog stehen die Richtlinien der morphologischen Bildwirkungsanalyse®’; sie
weisen eine grofRe Schnittmenge zu Gadamers theoretischer Einordnung des kiinst-
lerischen Bildes auf. Wihrend Gadamer auf keine konkreten Untersuchungen dessen
abzielt, was sich in der Bildbetrachtung zwischen Bild und Betrachter ereignet, will die
Morphologische Psychologie als empirische (Kunst-)Wissenschaft die Bild-spezifischen
Wirkungsqualititen explorieren. Ihr methodisches Programm zur Untersuchung der
jeweils spezifischen Wirkung eines Bildes beantwortet somit zentrale Fragen, die aus
einer solchen allgemeinen Bildontologie erwachsen — wobei die Empirie ebenso umge-
kehrt einen Beitrag zur Fundierung der theoretischen Annahmen des Bildes leisten.

- Die Morphologische Psychologie untersucht die Bildwirkung iiber einen ausge-
dehnten Prozess einer Bildbetrachtung von circa zwei Stunden. (Verlauf statt
Momentaufnahme)

- Sie fasst die Erlebensexploration der Probanden zu einer iiberindividuellen Be-
schreibung zusammen. (Varianz liegt im Kunstwerk)

- Mithilfe ihres Erhebungsinstruments, dem Tiefeninterview, geht sie moglichst er-
kenntnisoffen an die Erlebensexploration heran. Sie versucht durch ihre Explorati-
onstechniken jeweils rationalisierende Uberformungen zu iiberwinden und zu er-
lebensnahen Beschreibungen zu gelangen, die auch unbewusste Gehalte freilegen.
(Erfahrung statt Reflexion)

- Die Konstruktionsziige des Bildes, die im Zuge der Auswertung der Interviews, her-
ausgearbeitet werden, haben eine zeitunabhingige Valenz. Mit anderen Worten: Es
wird grundsitzlich von einer Wiederholbarkeit der Bildwirkungsuntersuchung mit
gleichem Ergebnis ausgegangen. (Zeitunabhingige Valenz des Kunstwerks).

270 Wenngleich sich Salber nicht unmittelbar auf Gadamer und auch nicht auf Lacan oder Didi-
Hubermann bezieht—so ist das hier gewihlte empirische Untersuchungsdesign in philosophi-
schen Stromungen fundiert, darunter in der Hermeneutik als einem kreisférmigen Sinnverstehen;
als Tiefenpsychologie griindet sie unter anderem auf der Psychoanalyse.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

93


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Ein Bild und sein Doppelgénger

Diese gegenstandsspezifischen, methodischen Richtlinien werden nun im Einzelnen
erlautert.

4.3.1 Das apersonale Paradigma: Eine iiberindividuelle Erlebensexploration

Die Morphologische Psychologie konzipiert die Bildwirkung als eine apersonale Gestalt.
Wie bereits dargelegt, bezieht sie die Varianz des Erlebens auf das Kunstwerk und nicht
auf die individuellen Unterschiede zwischen den Betrachtern.

Gegen eine solche Konzeption lieRe sich einwenden, dass jede Bilderfahrung, vom
Betrachter abhingig, eine jeweils andere Erfahrung sein miisse. Und auch wenn sich
die Analyse auf das Herausarbeiten gemeinsamer Ziige im Bilderleben konzentriert,
lieRen sich die Differenzen im Erleben ebenso gut im Sinne subjektiver Anteile im Bil-
derleben verstehen. Allerdings ist die Variation des Erlebens der einzelnen Betrachter
nicht als etwas zu begreifen, das allein aus der Subjektivitit jedes einzelnen Betrach-
ters herrithrt. Sie lisst sich ebenso als Erlebenskomplexitit und Bedeutungsspielraum
des Bildes verstehen. In diesem Sinne beschreibt Gadamer die »eigene Seinsmoglich-
keit des Werks, das sich gleichsam in der Varietit seiner Aspekte selber auslegt.«*”* Die
Morphologische Psychologie teilt nicht nur diese Einschitzung, sondern tiberfiihrt sie
in eine empirische Untersuchung. Sie negiert nicht die Subjektivitit des Betrachters,
fokussiert aber die Untersuchung dergestalt auf das Kunstwerk, dass es sich in Form
eines Erlebensprozesses der Befragten in allen seinen Facetten zeigen kann:

»Es kommt nicht auf das>Erleben<einzelner Betrachter oder Leser an, sondern auf die
Chancen fiir Entwicklungen, die sich beim Umgang mit Kunstwerken ergeben, wenn

man sich auf sie einlisst.«*7?

Dass der Fokus auf dem Kunstwerk und nicht auf der Persénlichkeit des Betrachters
liegt, stellt zudem eine notwendige Entscheidung im Sinne einer Gegenstandsbestim-
mung dar. Nicht das Bild ist Medium, um etwas iiber den Betrachter in Erfahrung zu
bringen, sondern die Betrachter (in ihrer Gesamtheit) werden zu einem Medium, durch
das hindurch das Bild in seiner Wirkweise hervorkommt. Eine Erklirung fir etwaige
Widerspriiche in der Bildrezeption wird somit nicht in den Unterschieden der Perso-
nen oder wissenschaftlichen Perspektiven gesucht, sondern in dialektischer Manier auf
die Wirkweise des Bildes bezogen.

Ein weiteres Argument fiir diesen Fokus gibt das Bildsujet. Die Frage nach dem Ver-
hiltnis von Bild und Betrachter, die die Spiegelszene als das Bildsujet aufwirft, verbietet
es geradezu das >Subjekt« der Untersuchung nur mit dem Betrachter zusammenfallen
zu lassen. Eine solche Setzung wire sinnvoll im Rahmen einer Fallanalyse des Betrach-
ters mithilfe eines Bildes. Und auch umgekehrt kann das >Subjekt« der Untersuchung
nicht das Bild »als solches« sein. Trotz dieser Stellung zwischen Bild und Betrachter ist
eine Gewichtung im Sinne einer Gegenstandsbildung notwendig. Der Fokus kann ent-
weder auf das Bild oder auf den Betrachter gelegt werden, wie oben gezeigt. Die iiber-
individuelle Kunsterfahrung als >Subjekt« zu setzen, bedeutet einen Perspektivwechsel

271 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.123.
272 SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.103.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

unserer gewohnten Vorstellung, dass das Erleben einer Sache tief in uns und unserer
Personlichkeit verankert ist und gegeniiber dem Erleben anderer differiert.

Eine theoretische Fundierung dieses Gedankens findet sich bei Edmund Husserl.
Der Weg tiber die phinomenologische Psychologie zu einer von ihm angestrebten tran-
szendentalen Philosophie erfordert eine methodische Intervention, die >eidetische Re-
duktion«. Verkiirzt gesagt, geht es dabei darum, den Unterschieden im Erleben jedes
Einzelnen ein jeweils Allgemeines (Eidos) zu entnehmen.?”> Wie Husserl geht auch die-
se Untersuchung von einem geteilten Erleben aus. Sie erfordert keine Verstindigung
und kein Austausch der Einzelerleben untereinander, sondern ist in phinomenologi-
scher Tradition (»Zu den Sachen selbst!«) von vornherein auf die Gegenstinde des Er-
lebens bezogen. Die Auswertung der Erlebensexploration folgt dabei dem Prinzip, ge-
meinsame, also iberindividuelle Ziige im Erlebensgang nachzuvollziehen und in Form
einer vereinheitlichenden Beschreibung zusammenzufassen.

4.3.2 Das Einzelfallparadigma

Neben der Gegenstandsbestimmung, die das Kunstwerk iiber die Kunsterfahrung in
den Blick nimmt und die Exploration einer tiberindividuellen Wirkstruktur im Sinn
hat, stellt sich nun die Frage, warum zur Exploration des Bilderlebens nicht nur ein Be-
trachter ausreicht. Hier wird einerseits axiomatisch davon ausgegangen, dass sich das
Bild im jeweiligen Bilderleben gleichermafien vor dem Hintergrund seiner ihm eigenen
Wirkstruktur entfaltet, sodass in der Theorie tatsichlich nur ein Interview notwendig
wire. Da es jedoch um die Exploration teils komplexer, teils in sich widerspriichlicher
Bildqualititen geht, zeigt die Erfahrung, dass nicht alle Ziige in einem einzelnen In-
terview im gleichen Maf’e und ausreichend deutlich zutage treten. Das Durchfithren
mehrerer Interviews mit verschiedenen Probanden dient also vorwiegend dem Auslo-
ten einer umfassenden Wirkstruktur des Bildes.

Die Erhebung mithilfe der Interviews wird zudem hermeneutisch verstanden: Mit
jeder Befragung gewinnt der Forscher ein Stiick weit mehr Einblick, trifft auf Gemein-
samkeiten und Abweichungen, die wiederum auf das Ganze des Bilderlebens als einer
umfassenden Wirkstruktur zu beziehen sind. Dieses Vorgehen impliziert, dass dann
ausreichend viele Interviews gefithrt wurden, wenn die Auswertung keine neuen Di-
mensionen des Gegenstands hervorzubringen vermag bzw. wenn Ungereimtheiten in
dem Sinne >verstanden< wurden, dass sie sich in einen Gesamtkontext einordnen las-
sen. Eine solche »Sittigung« erfolgt in der Regel nach acht bis zwdlf Interviews. Dieser
Bildwirkungsanalyse liegen elf Tiefeninterviews zugrunde.

4.3.3 Erkenntnisoffene Erlebensexploration

Eine weitere Besonderheit der Exploration eines Bilderlebens besteht darin, sie nicht
unter eine spezifische Frage zu stellen. Die Bildwirkungsanalyse soll ohne vorgegebe-
ne Richtung und méglichst erkenntnisoffen durchgefiithrt werden, da sie ihren Gegen-
stand erst durch die Befragung der Betrachter hindurch in Erscheinung zu bringen
sucht. Dies bildet die Voraussetzung dafiir, dass sich ein Bild in seiner »Eigenlogik«

273 HUSSERL, EDMUND: Phinomenologische Psychologie (1925), Bd. Band IX, hg. v. LOHMER, DIETER, Ham-
burg: Meiner-Verlag 2003 (Text nach Husserliana), S.108.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

95


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Ein Bild und sein Doppelganger

und als ein »Sinnganzes« zu entfalten vermag. Von daher werden die Interviews weit-
gehend >freic und ohne Interviewleitfaden durchgefithrt. Die Interventionen vonseiten
der Interviewerin dienen hier lediglich dazu, genannte Aspekte zu vertiefen, zum lau-
ten Denken anzuregen und den roten Faden der Kunsterfahrung des Probanden nicht
abbrechen zu lassen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ll. Theorie und Methode

Nach diesen Gegenstandsbestimmungen und ersten methodischen Ableitungen fillt die
Wahl mit der Morphologischen Psychologie auf ein Untersuchungskonzept, das seine
Untersuchungsgegenstinde als in einer Entwicklung begriffen versteht. Ihre besonde-
re Eignung zur Exploration von Kunstwerken (im engeren Sinne von Bildern) lisst sich
von drei Seiten her umreifen: Sie geht von einer Selbstbehandlung des Seelischen aus,
die ihrerseits kunstvoll ist. Das Kunstwerk wird als eine Formenbildung verstanden, in
der sich diese Selbstbehandlungsziige iiberspitzt zum Ausdruck bringen und ein Auf-
sich-selbst-Schauen erméglichen. Thre Methode entspricht der kunstvollen Selbstbe-
handlung des Seelischen und folgt kunstanalogen Prinzipien. Aufgrund dieser beson-
deren >Passung« zihlen Bildwirkungsanalysen zu einem eigenstindigen Forschungsfeld
der Morphologischen Psychologie.!

Vor einer Explikation der drei Seiten ihres kunstanalogen Vorgehens, wird die Mor-
phologische Psychologie zunichst vor dem Hintergrund ihrer geisteswissenschaftli-
chen Tradition vorgestellt. Die Theorie (1) umfasst die Beschreibung der philosophi-
schen Fundamente, sowie der Einfliisse verschiedener psychologischer Schulen. Auf
eine ausfithrliche Darlegung der Geschichte der Morphologischen Psychologie wird
verzichtet, da sie den Rahmen der Untersuchung sprengen wiirde.> In einem zwei-
ten Kapitel wird die Spezifitit der Morphologischen Kunstpsychologie, Gegenstand,
Theorie- und Methode-iibergreifend erliutert (2). Die Vorstellung des methodischen
Programms (3) und der Untersuchungsaufbau der Bildwirkungsanalyse der Narziss-
Darstellung schliefit hieran an.

1 ZWINGMANN, BJORN: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen
Bildern, Bd. 7, Berlin: HPB University Press 2019 (Schriften zur Morphologischen Psychologie); vgl.
FITZEK, HERBERT: »Von der Figur zur Figuration«.

2 Die Geschichte der (Psychologischen) Morphologie ist ausfiihrlich durch Fitzek erforscht, vgl.
FITZEK, HERBERT: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, Bd. 4, Bonn: Bouvier 1994
(Schriften zur Morphologischen Psychologie); vgl. FITZEK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucks-
bildungen als Zugangswege zur seelischen Wirklichkeit, Lengerich: Pabst Science Publishers 2008,
S. 259-303.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Ein Bild und sein Doppelganger
1. Grundlagen der Morphologischen Psychologie

Die Morphologische Psychologie zahlt zur Schule der Gestaltpsychologie. Sie sucht Er-
leben und Verhalten von anschaulichen Gestalten her zu verstehen, die charakteristi-
sche Sinneinheiten ausbilden und sich doch stetig weiterentwickeln. Danach stecken in
jeder Formenbildung bereits ein Uberschreiten und Wandeln in anderes. Die psycholo-
gische Morphologie iibertragt die als Naturwissenschaft konzipierte Morphologie von
Johann Wolfgang von Goethe auf seelisches Geschehen. Neben der frithen Gestalttheo-
rie von Goethe, der Ubertragung des Gestaltgedankens auf seelisches Geschehen durch
Ehrenfels bildet auch die Phinomenologie, die in enger Verwandtschaft mit dem Ge-
staltgedanken steht, eine theoretische Grundlage der Morphologischen Psychologie.?
Sie ist als phinomenologisch zu bezeichnen, da sie Erleben und Verhalten als einen
Zusammenhang begreift, der keine scharfe Trennlinie zwischen einem Innen und ei-
nem Auflen erlaubt. Erleben und Verhalten vollziehen sich vielmehr untrennbar im Um-
gang mit Dingen. Wie die Phinomenologie so nihert sich auch die Psychologische Mor-
phologie beschreibend ihrem Gegenstand. Sie griindet dariiber hinaus auf einer kon-
struktivistischen Wirklichkeitsauffassung. In jhrem Konzept der Gegenstandsbildung
stellt sie seelisches Geschehen jeweils als ‘hergestellt” heraus. Die Forscherperspekti-
ve nutzt sie explizit zur Exploration des Gegenstandes und hebt sich damit von der
Experimental-Psychologie ab, die eine solche Beteiligung oder Einflussnahme grund-
sitzlich als Storvariable erachtet. Methodisch folgt sie einem kreisférmig hermeneuti-
schen Vorgehen und trennt von daher nicht strikt zwischen Datenerhebung und Daten-
auswertung. Sie ist zudem tiefenpsychologisch fundiert und entlehnt viele ihrer empi-
rischen Explorations-Verfahren der Psychoanalyse.

1.1 Methodische Paradigmen der Morphologie

Die psychologische Morphologie stiitzt sich in ihrer Theoriebildung auf die Morpho-
logie von Johann Wolfgang von Goethe, der als ihr Begriinder gilt. Wenngleich seine
morphologische Naturforschung — er befasste sich mit Pflanzen, dem Knochenbau von
Tieren, sowie mit den Phinomenen Licht und Farbe — nicht die gleiche Aufmerksambkeit
wie sein literarisches Werk erhalten hat, so zeigt sich doch ein Fortleben des morpho-
logischen Gedankens im Bereich der Geisteswissenschaft. Hierzu zihlt die psycholo-
gische Philosophie von Friedrich Nietzsche, von ihm als Morphologie (des Willens zur
Macht)* betitelt, gleichermafien wie die Schule der Morphologischen Psychologie, ge-
grindet von Wilhelm Salber.

3 Diese Ndhe wird besonders in der Schrift von Merleau-Ponty zu Fragen der (Sinnes-)Wahrneh-
mung offenbar, vgl. MERLEAU-PONTY, MAURICE: Das Primat der Wahrnehmung, Gbers. von. SCHRO-
DER, JURGEN, Deutsche Erstausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

4 Vgl. WURZBACH, FRIEDRICH: Das Vermiichtnis Friedrich Nietzsches, Anton Pustet 1945, S. XV.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

1.1.1  Anschauung und Mitbewegung (Goethe)

Goethe entdeckt als Naturforscher ein Entwicklungsprinzip an konkreten, in der Na-
tur beobachtbaren Gegenstinden (Pflanzen, Wirbeln, Farben). Diese Gestalt-Wandlung
setzt nach Goethe eine grundsitzliche Einheit von Gestalt voraus. Diese Prinzipien,
Wandlung und Einheit, finden sich auch in der etymologischen Herkunft des Begriffs
Morphologie. Der Terminus vereint zwei Begriffe: griechisch: morphé (uopey) fiir »Form,
duferlicher Gestalt, Ansehen< und griechisch: -lggos () fiir >Sinn, geistiges Vermdgen,
Definition, Logik«. Auf eine Formel gebracht beschreibt Morphologie also anschauli-
che Formen, die eine Sinneinheit bilden. Der Wortstamm >morph« steht zudem fir
Unteilbares — so in dem von der Linguistik geprigten Begriff sMorphemx« als kleinster
sprachlicher Einheit. Der Wandlungsaspekt dieser anschaulichen Gestalt tritt u.a. im
Verb >Morphen« hervor. Wir verstehen darunter, dass sich etwas gestaltlich transfor-
miert und sich doch darin gleichbleibt. Dieses Wandlungsprinzip der Gegenstinde als
Gestalteinheiten erfordert nach Goethe ein diesen Eigenschaften angemessenes metho-
disches Vorgehen. So witrde das Einheitsprinzip zwangslaufig verborgen bleiben, wenn
die Untersuchungsgegenstinde nicht erst beobachtet, sondern sogleich in ihre Einzel-
teile zerlegt wiirden. Die stetige Wandlung wiederum erfordert vonseiten des Forschers
eine ebenso ausgepragte Beweglichkeit wie der Gegenstand der Untersuchung. Aus die-
ser Sicht sind Begriffe aus der Erfahrung mit dem Gegenstand erst herauszubilden. Sie
sind in einer Wandlungswirklichkeit in ihrer Funktion als voriibergehend festigende
Elemente bewusst zu machen.

»Wollen wir also eine Morphologie einleiten, so diirfen wir nicht von Gestalt sprechen,
sondern wenn wir das Wort brauchen, uns allenfalls dabei nur die Idee, den Begriff
oder ein in der Erfahrung fiir den Augenblick Festgehaltenes denken. Das Gebildete
wird sogleich wieder umgebildet, und wir haben uns, wenn wir einigermaflen zum
lebendigen Anschaun der Natur gelangen wollen, selbst so beweglich und bildsam zu
halten, nach dem Beispiele, mit dem sie uns vorgeht.<’

Diese Anleitung zum Forschen riickt einen wichtigen methodischen Aspekt in den Blick:
Die Methoden miissen ihren Gegenstinden angemessen sein. Wenn sich also die Ge-
genstinde in einer stetigen Entwicklung befinden, so muss auch die Exploration ent-
sprechend beweglich diesen Prinzipien folgen.

Die Morphologie von Goethe ist phinomenologisch. Denn »Anschauung« wird zum
zentralen Medium der Exploration von Wirklichkeit. Goethes »anschauliches Denkenc
erginzt das Vorgehen, den Untersuchungsgegenstand >ganz< bzw. unzerteilt zu lassen.
Sie erfordert kein Dahinter- oder ein Hineinblicken in die Gebilde. Goethes berithmter
Satz, »Nichts ist innen, nichts ist auflen, denn was innen ist, ist auflen« setzt Vertrau-
en darein, was sich unmittelbar und ohne Eingriffe als Erscheinungsform (Phinomen)
beobachten lisst. Mit anderen Worten: im jeweiligen >Aufienc« bildet sich ein >Inneres«
ab; es bedarf dieses Auflen, um etwas zu werden. Und auch die sogenannte »Innen-
schau« oder Vorstellung ist nach Goethe untrennbar auf ein >Aufien< bezogen. Dass
Ineinanderwirken eriibrigt schlieRlich die kiinstliche Trennung. Diese Auffassung bil-
det eine zentrale Grundlage der psychologischen Morphologie. Sie beschreibt seelische

5 Coethe zit.n. FITZEK, HERBERT: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 45.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

99


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Ein Bild und sein Doppelgénger

Wirklichkeit von sinnschaffenden Erlebensgestalten her, die nicht als blofRe Innenschau
zu verstehen, sondern jeweils auf die Welt in ihrer phinomenalen Fiille bezogen sind.
Das Erleben vergegenstindlicht sich in einem Umgang, einem Tun und wird darin
entsprechend anschaulich. Sinneinheit, Anschaulichkeit und der Entwicklungsaspekt
seelischen Geschehens bilden entsprechende Beschreibungskriterien. Die von Goethe
beschriebene Aufhebung der Trennung birgt wichtige Implikationen in der Frage der
Position des Forschers zu seinem Forschungsgegenstand. So griindet die Methode der
Mitbewegung bis hin zum idealen »Identisch-Werden« auf diesem Gedanken. Sie er-
hebt die Authebung eines Innen von einem Auf’en zum Prinzip von Forschung, an der
sie sich messen lisst: Wie stark ist die Mitbewegung als eine Anniherung an den Ge-
genstand gelungen?

Fitzek arbeitet in einer Analyse des morphologischen Denkens Goethes die jewei-
ligen gegenstandsspezifischen Methoden heraus, die sich im Ubergang zwischen dem
befinden, wie sich der Gegenstand zeigt und welche »Bewegungen« der Forscher voll-
zieht, um ihm zu folgen (Mitbewegung). Dieses Vorgehen habe Goethe, so Fitzek, jedoch
zu stark als ausschliefilich in den Gegenstinden begriindet angesehen. In der Forde-
rung den Gegenstinden zu folgen - so als liege >alles< in ihnen begriindet — sei ihm
verdeckt geblieben, dass der Forscher selbst eine Art Gegenstandsbildung betreibt, die
aus einem spezifischen Interesse oder einer spezifischen Perspektive heraus eben nicht
nur >den< Gegenstand zeigt, sondern ihn in spezifischer Weise hervorbringt.

»Denn mit der Auffassung der letztlich erreichbaren Einheit von Sache und Rekon-
struktion erschlieRt sich zum einen das Kénnen der morphologischen Rekonstruktion,
die sich ihrem Gegenstande gleichsam bis zur Unkenntlichkeit—methodischer Ope-
rationen —anverwandelt, zum anderen aber erschliefit sich darin die Gefahrdung der
morphologischen Rekonstruktion, die der quasi vorgegebenen Natur der Sache schein-
bar nur rezeptiv zu folgen imstande ist.«®

Die Psychologische Morphologie folgt in ihrer Gegenstandstreue einerseits der Metho-
de der Mitbewegung, wie es dem morphologischen Verstindnis Goethes entspricht.
Andererseits vertritt sie eine konstruktivistische Sicht im Hinblick auf ihre eigene wis-
senschaftliche Titigkeit: Danach sind Gegenstinde nie »als solche< zu haben bzw. »als
solche« der Natur zu entnehmen. Sie hat also ihre eigene Gegenstandsbildung, will sie
wissenschaftlichen Anspruch haben, zu beschreiben und dokumentieren. IThr Entwurf
muss dem Gegenstand angemessen und in sich stimmig sein. Und gleichzeitig arbeitet
sie gestalterisch an ihrer Formenbildung, die sich als eine Rekonstruktion des Anschau-
lichen versteht und zugleich die Aktivitit des Forschenden miteinbezieht. Sie steht da-
mit im Spannungsfeld einer phinomenologischen und konstruktivistischen Wirklich-
keitsauffassung.

6 Ebd., S. 43-44.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

1.1.2  Konstruktion und Drehbarkeit (Nietzsche)

Als Vordenker dieser zweiten philosophischen Einflusslinie, dem Konstruktivismus’,
ist Friedrich Nietzsche zu nennen. Seine Philosophie, die er selbst mal als Psychologie,
mal explizit als Morphologie bezeichnet, steht einerseits in der Tradition des morpho-
logischen Entwicklungsgedankens, befreit sich jedoch von der Vorstellung, dass wie
auch immer geartete Seins-Einheiten (ob Idee, Seele, Wesenheit, Gottliches, Natur)
diese Entwicklung bewegen wiirden.® Hierzu zihlt auch »das Subjekt, das in philoso-
phischer Tradition nach seiner Konstitution und Erkenntnisfihigkeit befragt wird. Die
Diskussion um >Subjektivitit« oder >Objektivitit« von Forschung sieht Nietzsche glei-
chermafien in einem Denken begriindet, das zu letzten Wahrheiten kommen will. Er
entlarvt das Sprechen vom >Subjekt« als ein Dahinterstecken von etwas, das tatsichlich
keinen festen Ort besitzt bzw. nicht fest umrissen ist. Diese Kritik zielt sowohl auf das
erkenntnisfihige Cogito (Descartes), als auch auf die Vorstellung des nicht erkenntnis-
fahigen Subjekts, das seiner eigenen >Subjektivitit« verhaftet bleibe. Das Subjektive und
Objektive sind demnach gleichermafien nach Nietzsche unbrauchbare Kategorien. Und
auch das Erleben, das gemeinhin als >subjektiv« angesehen wird, ist nach Nietzsche mit
diesem Begriff nicht adidquat beschrieben.

Die Psychologische Morphologie teilt diesen Gedanken und betont in der Explora-
tion des Erlebens seinen apersonalen Charakter. Sie macht dies in Form von Beschrei-
bungen anschaulich, die interviewiibergreifend eine iiberindividuelle Erlebensgestalt
zum Vorschein bringt (s.0.). Wie Nietzsche, der sich vehement gegen den Positivismus
und dessen Objektivititsanspruch wendet, wird Wirklichkeit in der morphologischen
Psychologie jeweils als hergestellt betrachtet. Sie widerspricht dem Wirklichkeitsver-
stindnis des Positivismus, wonach sich Fakten als objektive Daten vom Prozess des
Forschens abheben lief3en.

»Gegen den Positivismus, welcher bei den Phianomenen stehenbleibt, ses gibt nur Tat-
sachens, wiirde ich sagen: nein, gerade Tatsachen gibt es nicht, nur Interpretationen.
Wir kénnen kein Faktum >an sich« feststellen; vielmehr ist es ein Unsinn, so etwas zu
wollen. >Es ist alles subjektiv¢, sagt ihr: aber schon das ist Auslegung. Das >Subjekt<
ist nichts Gegebenes, sondern etwas Hinzu-Gedichtetes, Dahinter-Gestecktes. —Ist es
zuletzt nétig, den Interpreten noch hinter die Interpretation zu setzen? Schon das ist

Dichtung, Hypothese.<®'°

7 Insbesondere der radikale Konstruktivismus nach Glasersfeld.

8 Hierin unterscheidet sich seine Philosophie von der Tradition.

9 NIETZSCHE, FRIEDRICH: Umwertung aller Werte (1886), 2. Aufl., Miinchen: Deutscher Taschenbuch
Verlag 1977, S. 281.

10  Diese Aussage Nietzsches scheint der Phanomentreue, wie wir sie in der Morphologie Goethes
kennen, zu widersprechen. Tatsdchlich aber unterscheidet sich eine Phanomenologie, die>zu den
Dingen selbst< gelangen will (Husserl) diametral vom Positivismus. Denn Phinomenologie ver-
steht sich als Beschreibungslehre, die die Dinge — wie Goethe — mitbewegend exploriert und nicht
vom Menschen abspaltet. Anders als im Positivismus unterscheidet sie kein Innen von einem Au-
Ren —Unterscheidungskriterien, die als synonym zur klassischen Unterscheidung des Subjektiven
vom Objektiven gelten.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

101


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die Antipathie Nietzsches gegeniiber festgewordenen Kategorien — er argwdhnt an ih-
nen jeweils Unfreiheit und gedankliche Starre — begriindet eine Morphologie, die ihren
SpaR (frohliche Wissenschaft) daran hat, alle gedanklichen Haltepunkte immer noch
ein Stiickchen weiter zu drehen. Diese Drehbewegungen bilden zugleich keine wissen-
schaftlichen Artefakte, sondern stehen bei Nietzsche in Analogie zu den beobachteten
und scharf analysierten seelischen Tendenzen. Die Psychologische Morphologie sys-
tematisiert diese Drehungen und stellt als Gestaltpsychologie — in Anlehnung an Goe-
the — nicht nur die Bewegung und stetige Wandlung, sondern auch die figurativen, ge-
staltbildenden Elemente seelischen Geschehens heraus.™

Das Entwicklungsprinzip von Gestalt, sowie die gegenstandsspezifischen metho-
dischen Ableitungen, zu denen Goethe gelangt, wenn er den Entwicklungsprinzipien
auf die Spur kommen will, die Morphologie Nietzsches, die allen vorgefertigten Ein-
heiten (wie Sein, Ich, Idee) misstraut und an ihnen Idealisierung bemingelt, bewegt
sich auf eine Psychologische Morphologie zu, die — trotz aller Beweglichkeit — den An-
spruch hat, zu einer Formenbildung zu gelangen und diese Formenbildung sowohl als
vorgefunden, wie auch als gemacht anerkennt. Fitzek arbeitet heraus, wie die Mor-
phologie Goethes und Nietzsches in einem Erginzungsverhiltnis zueinanderstehen™.
Aus methodischer Sicht handelt es sich um einen Spagat zwischen der Forderung einer
gegenstandstreuen Mitbewegung und einem konstruktivistisch-analytischen Vorgehen
im Sinne einer Gegenstandsbildung.

Wenn Salber hinsichtlich der notwendigen Konstruktion eines Gegenstandes von
der »Fiktion einer Gegenstandsbildung«*® spricht, meint dies kein Eingestindnis ge-
geniiber dem Wahrheitsanspruch wissenschaftlicher Forschung. Vielmehr kommt dar-
in das konstruktivistische Wissenschaftsverstindnis zum Tragen, wonach das Beobach-
ten, Beschreiben und Miteinbeziehen der eigenen wissenschaftlichen Titigkeit, sowie
die Explikation der Forschungsrichtung eine besondere wissenschaftliche Giite hervor-
bringen. In diesem Sinne bilden »Gegenstandsgewinnung« und »Problemrealisierung«
zwei Seiten einer Gegenstandsbildung, welche neben sechs weiteren Kriterien nach Fit-
zek als Methodenstandards fir qualitative Forschung gelten kénnen. Letztlich oszillie-
ren alle Standards grundsitzlich zwischen der Objekt- und Konstruktebene; die Giite
qualitativer Forschung geht aus dem stimmigen Bezug dieser Ebenen zueinander her-
vor." Im methodischen Programm des Versionengangs vereinen sich beide Anspriiche
an morphologische Forschung, das weiter unten ausgefithrt wird.

11 Vgl SALBER, WILHELM: »Friedrich Wilhelm Nietzsches Morphologie«, in: Zwischenschritte 1/1995, S. 4-
23, hier S.19.

12 Vgl. Fitzek, HERBERT: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S.118-119.

13 SALBER, WILHELM: Der psychische Cegenstand, 4. Aufl., Bonn: Bouvier 1975, S. 8.

14 Die insgesamt acht Methodenstandards qualitativer Forschung nach Fitzek sind ausfiihrlich dar-
gelegt Invgl. FITZEK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen
Wirklichkeit, S. 309-366.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode
1.2 Theoretische Fundamente und Leitsatze der Morphologischen Psychologie

1.2.1 Das Primat der Ganzheit (Ehrenfels):
Morphologie als Ganzheitspsychologie

Die Gestalttheorie von Christian von Ehrenfels, circa 100 Jahre nach Goethes morpho-
logischer Schrift veroffentlicht, kann als eine erste theoretische Systematisierung und
Ubertragung des Gestaltbegriffs Goethes auf seelisches Geschehen gelten. Wie nun wei-
ter ausgefithrt wird, riicken in der Methoden-Frage eines adiquaten Herangehens an
den Gegenstand die Frage seiner Teilbarkeit in den Fokus gestalttheoretischer Uber-
legungen. Goethe hatte sie bereits damit beantwortet, dass die Gegenstinde ungeteilt
bleiben miissten, um an ihnen die Entwicklungsprinzipien beobachten zu kénnen.'
Indem er methodisch fordert, vom Ganzen der Erscheinung auszugehen, greift Goe-
the der sich zum Ende des 19. Jahrhunderts etablierenden Gestalttheorie vor. Danach ist
ein Ganzes nicht von seinen Einzelteilen her zu verstehen, sondern umgekehrt die Teile
vom Ganzen her.'® Der berithmte Satz des Gestalttheoretikers Christian von Ehrenfels,
»Das Ganze ist mehr und anders als die Summe seiner Teile«, beschreibt, dass sich
von den Einzelteilen nicht auf ein Ganzes schliefRen lisst, sondern dass die Teile erst
ihren Sinn in Bezug auf ein Ganzes erhalten. Dieses Gestaltkriterium der »Ubersum-
mativitit«” wird anschaulich in einem Gedankenexperiment von von Ehrenfels, nach
dem eine Melodie zwar aus Einzeltonen >gebaut« ist, aber eine von ihnen unabhingige,
iibergreifende Qualitit aufweist.'® Dariiber begriindet er, warum wir uns an eine Me-
lodie erinnern kénnen und sie bereits beim Anspielen erkennen und auch gedanklich
zu transformieren vermégen.”

Vom Ganzen auszugehen — dies meint im tibertragenen Sinn Kontexte, Zusammen-
hinge in den Blick nehmen — wird zu einem Wissenschaftsparadigma qualitativer For-

15 Die Frage von Einheit und Teilung bildet den Kern der Auseinandersetzung Goethes mit seinen
Kollegen aus der Zoologie und Botanik. Im Gegensatz zum Zeitgeist, einer durch Sammlung und
Kollektivierung enzyklopadischen Wissens gepragten Zeit und einer Forschungspraxis, die im Be-
reich der Naturforschung darin bestand, Pflanzen in ihre Einzelteile zu zerlegen, setzt Coethe dar-
auf, seine Untersuchungsgegenstindesganz«zu lassen. So betrachtet er die Pflanze nicht als etwas
Zusammengesetztes, sondern als Gebilde, das einer Eigenlogik (Morphologie) folgt und sich in ei-
ner stetigen Entwicklung befindet.

16  Die unaufhdrliche Drehbarkeit von Gestalt, die bei Nietzsche zu keinem Ende fiihrt und zu kei-
ner Entitdt gerinnt, bildet zum Primat der Ganzheit, das der Gestalttheoretiker Ehrenfels vertritt,
einen scheinbaren Widerspruch. Teilbarkeit und Wandelbarkeit sind jedoch unterschiedliche As-
pekte von Gestalt. Morphologie in ihrer etymologischen Herkunft macht auf die Wandelbarkeit
einer Einheit aufmerksam, die trotz ihrer Entwicklungsstruktur mit sich identisch bleibt.

17 Vgl. FiTzek, HERBERT und SALBER, WILHELM: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996, S.18.

18 Vgl. CHRISTIAN VON EHRENFELS: »Uber Gestaltqualititen (1890)«, in: Vierteljahresschrift fiir wissen-
schaftliche Philosophie, Jahrgang 13 (Leipzig), S. 249-292, hier S. 252.

19 Vgl ebd,, S.259. »Man miisste einen eigens hierauf konstruierten psychischen Mechanismus an-
nehmen, welcher vollkommen tberfliissig erscheint, sobald man einsieht, da, wer sich an eine
Melodie erinnert, etwas ganz anderes reproduziert, als einen Komplex von Einzelvorstellungen:
namlich eine Tongestalt, an welche sich unter Umstanden die absolute Tonhéhe in welcher sie
zuerst vernommen wurde, assoziieren ldsst, aber nicht muf.«, S. 259

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

103


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Ein Bild und sein Doppelgénger

schung iiberhaupt. Das Primat der Ganzheit, von Christian von Ehrenfels als gestalt-
haftes Wirklichkeitsprinzip formuliert, miindet in eine Psychologie, die vor dem Hin-
tergrund von Kontexten Einzelerscheinungen verstehen will. Dass sich die Entdeckung
der gestalthaften Eigenlogik von natiirlichen Gebilden (Pflanzen, Knochen) und Na-
turerscheinungen (Farbe, Licht) auf seelische Zusammenhinge iibertragen lisst, belegt
zudem auf anschauliche Weise das zweite Ehrenfels-Kriterium des Satzes, die »Trans-
ponierbarkeit«*® von Gestalt: Denn das Ganze ist nicht nur >mehr« als die Summe sei-
ner Teile — in dem Sinne, dass sie sich nicht summieren lassen und dann ein Ganzes
ergeben. Das Ganze ist auch >anders« als die Summe seiner Teile.?! Das eigentiimliche
»Anderssein« als die Teile verweist auf eine Gestaltqualitit des Ganzen, die die Uber-
tragbarkeit einer solchen Qualitit in ein anderes Feld, Material etc. erlaubt.

Gestaltqualititen bilden nach Ehrenfels ein Einheitsprinzip und sie vermdgen die
Wahrnehmung von Ahnlichkeiten zu begriinden — denn als dhnlich kann nur etwas
empfunden werden, das auf ein Allgemeines-Gleiches zuriickgeht, von dem es Variatio-
nen gibt. Gestaltqualititen vereinen sinnliche Qualititen als physikalische Grundlage
mit psychischen, assoziativen Vorgingen. An diversen Beispielen zeigt von Ehrenfels
die vielfiltige Variationsmoglichkeit und das bestindige Entstehen neuer Gestaltqua-
lititen, die einfache Elementarvorstellungen iibersteigen und auf ein Gesamtbild hin
biindeln.?? Er spezifiziert dieses Entstehen von Gestaltqualititen als einen Prozess, der
zum einen aus dem Zusammenwirken der psychisch-physischen Qualititen der Wahr-
nehmung hervorgeht und in dem zum anderen ein Abstraktionsprozess wirksam ist,
der eine Ubertragbarkeit der jeweiligen Gestaltqualitit erst erlaubt.

Die generelle Ubertragbarkeit von Gestalt ist jedoch auf Ganzheitsqualititen und
nicht auf quantitative Sitze bezogen. So gilt der Satz, »Das Ganze ist mehr und anders
als die Summe seiner Teile« zum Beispiel nicht fiir einen mathematischen Satz, wie
diesem: Die Zahl 2 (als ein Ganzes gesetzt) »ist« die Summe seiner Teile (1+1). Und auch
dies birgt wichtige Implikationen im Verstindnis der Morphologischen Psychologie.
Sie versteht sich als qualitative Forschung in Abgrenzung zu psychologischen Schulen,
die dem naturwissenschaftlichen Paradigma in der Linie einer quantitativ-deduktiven
Wissenschaftspraxis folgen.?® Sie geht davon aus, dass sich seelisches Geschehen ge-
genstandsbezogen und gestalthaft zu Handlungs- und Wirkungseinheiten formiert, die
durch spezifische Gestaltqualititen zusammengehalten werden. Anstatt zu zerteilen
setzt sie, wie Goethe und Ehrenfels, Ganzheit in ihrer Gestaltlogik an den Anfang ihrer

20 Vgl FITzek, HERBERT/SALBER, WILHELM: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 20.

21 Vgl. CHRISTIAN VON EHRENFELS: »Uber Gestaltqualititen (1890)«, S. 257. Ehrenfels macht dies wie-
derum an dem Cedankenexperiment anschaulich, nach der wir eine Melodie, auch wenn sie in
einer anderen Tonart gespielt wird, also mit verschiedenen Ténen als in der urspriinglichen Dar-
bietung der Melodie, als die>gleiche<Melodie (wieder-)erkennen. Das»Andersein«am Beispiel der
Melodie, in verschiedenen Tonarten gespielt, belegt wiederum die Ubersummativitit und damit
die Existenz von Gestaltqualititen.

22 Vgl.ebd,S. 262.

23 Wenngleich aus der Morphologie Goethes und Nietzsches ein wissenschaftsiibergreifender, weil
wirklichkeitsimmanenter Verwandlungsgedanken, spricht, so ist dennoch eine Ubertragung nicht
in alle wissenschaftlichen Disziplinen moglich —dies macht der Ehrenfels-Satz deutlich, will man
ihn auf mathematische Sitze iibertragen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

Uberlegungen und Untersuchungen. Sie eruiert an ihren Untersuchungsgegenstinden
durchgehende Grundqualititen, von denen aus sie — gemif3 des Ehrenfels-Satzes — erst
zu einer Zergliederung gelangt.

1.2.2 Die Evidenz seelischen Geschehens (Dilthey):
Morphologie als beschreibende Psychologie

1894, vier Jahre nach dem Erscheinungsjahr des Aufsatzes von Ehrenfels »Uber Gestalt-
qualititen«, verfasst Wilhelm Dilthey eine Schrift zur theoretischen Fundierung einer
beschreibenden und zergliedernden Psychologie zur psychologischen Grundlegung der
Geisteswissenschaften. Er stellt darin die ganzheitliche Struktur des Seelenlebens, das
uns als Erleben unmittelbar und in seiner Fiille gegeben ist, heraus. Damit wendet sich
Dilthey gegen die Vorstellungen der sich als »akademische Psychologie« etablierenden
Elementenpsychologie, von ihm auch als »konstruktive Psychologie« bezeichnet. Sein
Vorwurf bezieht sich auf die Anlehnung dieser psychologischen Richtung an den Me-
thodenkanon der Physik. Er kritisiert an ihr, dass sie eine Zerteilung des Seelenlebens
in verschiedene Vermdgen vornimmt, um diese dann einzelheitlich unter streng kon-
trollierbaren experimentellen Bedingungen untersuchen zu kénnen. Der Hauptvorwurf
Diltheys gegen ein solches Vorgehen liegt in der Gegenstandsunangemessenheit der
Methode. Der Gegenstand sei unter dem Primat der Methode verbogen worden. Die
Vorstellung des Seelenlebens als einem teilbaren Kuchen, dessen Teile sich getrennt
voneinander untersuchen lieRen, entspreche nicht der Ganzheitlichkeit des Seelischen,
so Dilthey. Danach sei keine genaue Unterteilung dessen méglich, was als Denken, Fiith-
len, Wollen begrifflich separiert erscheint. Die Untrennbarkeit dieser Seelen-Vermogen
macht er in seiner Kant-Kritik als unhaltbare Sonderung von Anschauung und Denken
wiederum besonders anschaulich:

»Aber in dem, was er Anschauung nennt, wirken {berall Denkvorgidnge oder ihnen
dquivalente Akte mit. So das Unterscheiden, Abmessen von Graden, Gleichsetzen, Ver-
binden und Trennen. Daher hat man es hier nur mit verschiedenen Stufen im Wirken
derselben Prozesse zu tun. Dieselben elementaren Prozesse von (Assoziation, Repro-
duktion), Vergleichung, Unterscheiden, Abmessung der Grade, Trennung und Verbin-
dung, des Absehens vom einen und Heraushebens des anderen, worauf dann die Abs-
traktion beruht, wirken in der Ausbildung unserer Wahrnehmungen, unserer reprodu-
zierten Bilder, der geometrischen Cestalten, der Phantasievorstellungen, welche dann

auch in unserem diskursiven Denken walten.«**

Dilthey beklagt an der Elementenpsychologie eine ebensolche Aufteilung und spricht
hier von »Verstiimmelung« eines Seelenlebens, das uns unmittelbar und in einem Zu-
sammenhang gegeben sei. Eine Anlehnung an die Methoden der atomisierten Physik
erklirt er fur gegenstandsunangemessen. Insbesondere die Stellung der Hypothesen
im jeweiligen Forschungskontext miisse eine andere sein. So habe es die Physik von

24  DILTHEY, WILHELM: Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), S.149.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

105


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Ein Bild und sein Doppelgénger

vornherein mit messbaren Einheiten zu tun®, sodass sie deduktiv, hypothesengelei-
tet forschen konne, wihrend die Psychologie ihre Hypothesen erst generieren miisse.
Dilthey betont eindriicklich die Differenz zwischen Natur- und Geisteswissenschaft:

»Immer bleibt zwischen dem hochsten Grade von Wahrscheinlichkeit, welchen eine
induktiv begriindete Theorie erreicht und der Apodiktizitit, welche den mathemati-

schen Grundverhiltnissen zukommt, eine uniiberbriickbare Kluft.«2¢%7

Die Wissenschaftslandschaft der erklirenden Psychologie nennt er ein »Schlachtfeld«,
auf welchem vorgefertigte Hypothesen gegen andere antreten. Das Hauptproblem eines
solchen Vorgehens beschreibt er darin, dass diese Hypothesen zu Fundamenten wiir-
den, wodurch die erklirende Psychologie in Anlehnung an die strenge Wissenschaft nur
scheinbar den Rang von Wissenschaftlichkeit erhalte, tatsichlich aber hypothetisch sei.
Neben der Gegenstandsunangemessenheit richtet sich ein weiterer Kritikpunkt gegen
die deduktiven, hypothesengeleiteten Untersuchungssettings der Elementenpsycholo-
gen. Hier teilen Dilthey und Husserl die Ansicht, dass die Hypothesen jeweils von aufen
Begriffe an den Gegenstand herantragen, die erst einmal gebildet werden miissten. Eine
solche falsche Setzung an der Ausgangsstelle psychologischer Forschung konne folglich
auch keine psychologische Erkenntnis hervorbringen. Die Unbekanntheit und zugleich
das Selbstverstindnis des Gegenstands erfordert nach Dilthey ein induktives Vorgehen.
Und so werden Beobachtung und Beschreibung dessen, was sich im Erleben zeigt, zu
zentralen Explorationsverfahren seelischen Geschehens. Gemif3 der Forderung, dass
die Methode dem Gegenstand angemessen sein miisse, bereits bei Goethe eindringlich
formuliert, gelangt Dilthey zu der Uberzeugung, dass Psychologie eine beschreibende
Wissenschaft sein miisse. Er fordert mit seinem berithmten Satz, »Die Natur erkliren

8 yom Seelischen als einem Zusammenhang auszu-

wir, das Seelenleben verstehen wir«*
gehen, der uns unmittelbar gegeben ist. Ausgehend vom Primat der Ganzheit, wie auch
von Ehrenfels formuliert, ist ein beschreibender Zugang zu seelischer Wirklichkeit die
Methode der Wahl. Denn Ganzheit meint auf seelisches Geschehen iibertragen, vom
Seelischen als einem Zusammenhang auszugehen, der sich selbst versteht (»Evidenz«)

und sich am besten mitbewegend/beschreibend fassen lisst®?.

25  Erginzend sei erwdhnt, dass die Physik vor dhnlichen Fragen der Messbarkeit bzw. Nicht-
Messbarkeit steht. Dies wird an dem beriihmten Doppelspaltexperiment der Quantenphysik (Hei-
senberg) deutlich.

26  DILTHEY, WILHELM: Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), S.141.

27  Die Morphologische Naturforschung von Goethe, die Ubertragbarkeiten seiner Gedanken auf eine
philosophische und psychologische Morphologie, zeigt zum einen die nicht klarzu setzenden Linie
zwischen Natur- und Geisteswissenschaft. Cleichzeitig macht der Diskurs zwischen Goethe und
Newton in der Farbenlehre auf eben diesen Unterschied zwischen einer mathematischen Sicht
und einer geisteswissenschaftlichen Sicht auf (Natur-)Phidnomene aufmerksam.

28  DILTHEY, WILHELM: Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), S.144.

29 Vgl hierzu der Begriff der »Evidenz« bei Husserl

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode
1.3 Morphologische Gegenstandsbildung

Die Frage nach der >Beschaffenheit« seelischen Geschehens stellt eine zentrale Frage
der Theoriebildung der Morphologischen Psychologie durch Wilhelm Salber dar. Sie
bewegt sich im Spannungsfeld zwischen der Gegenstandstreue und methodischen Ge-
genstandsangemessenheit (Goethe, Dilthey) und den notwendigen (Re-)Konstruktions-
schritten wissenschaftlicher Forschung, in welcher die Perspektivitit ihrer spezifischen
Gegenstandsbildung durchscheint (Nietzsche). In diesem Sinn ist ein »psychischer Ge-
genstand« nie als solcher gegeben, sondern trigt den Charakter eines Artefakts. Dies
bedeutet fiir die beschreibende Psychologie, nicht >blind« drauflos zu beschreiben, son-
dern dies unter spezifischen, vom Bezugssystem herkommenden Fragen zu tun. Die
Richtung der Beschreibung erfordert Setzungen, die sich nur von einem Bezugssystem
ausgehend finden lisst. Somit meint Gegenstandsbildung in der Morphologischen Psy-
chologie nicht nur die Gegenstandstreue im Sinne eines erkenntnisoffenen Beschrei-
bens dessen, was sich in der Anschauung offenbart, sondern ein Herausmodellieren des
Gegenstands auf spezifische Fragestellungen hin.

In der Konzeption eines psychischen Gegenstands steht die Morphologische Psy-
chologie auf den geisteswissenschaftlichen Fundamenten der Gestalttheorie, Phino-
menologie und des Konstruktivismus, wie sie bis hierher in den relevanten Aspekten
skizziert wurde. Als phinomenologisch fundierte Wissenschaft griindet sie auf der
Anschauung und der unmittelbaren Erfahrung und nimmt die alltigliche vorwissen-
schaftliche Erfahrung zum Ausgangspunkt ihres Forschens. Salber bezeichnet diesen
Zugang als »Erlebnisebene« und »Seherfahrung«.3° Die vorwissenschaftliche Erfah-
rung ist ein Fundus, der bereits Erklirungssysteme beinhaltet, mit dem Unterschied,
dass diese Erklirungen unsystematisch und pragmatisch auf spezifische Alltagsabliufe
bezogen sind.3! Der Ubergang zu einer wissenschaftlichen Praxis vollzieht sich iiber ei-
ne »begriffliche Bewiltigung«** dessen, was sich in der unmittelbaren Anschauung vor-
findet — von Salber als »Logifizierung«** benannt. Salber betont hier die Notwendigkeit
eines »Bezugssystems, aus dem heraus die Richtung, in der die Phinomene zu befra-
gen sind, festgelegt wird. Ein psychologisches Bezugssystem erfordert wiederum den
Entwurf eines >Bildes«< seelischen Geschehens. Von ihm leiten sich seine Forschungs-
richtung und Methoden ab.

30  Vgl. SALBER, WILHELM: Der psychische Gegenstand, S. 18ff.

31 »Waswirzundchstvorfinden, ist ein unpersonlicher Umgang von Wirklichkeit mit Wirklichkeit; es
denkt, es regt sich, es drangt auf Ausdruck. Seelisches wird erst in der Entwicklung von Formen der
Selbstbehandlung zu einem bestimmten sselbst«. Salber zit.n. FITzEK, HERBERT: Inhalt und Form
von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirklichkeit, S. 318.

32 Vgl. SALBER, WILHELM: Der psychische Gegenstand, S.14.

33 Vgl.ebd, S. 23ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

107


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Ein Bild und sein Doppelgénger

1.3.1 Psychoanalytische Einfliisse auf die morphologische
Gegenstandsbildung

Wilhelm Salber betont in seiner Konzeption des psychischen Gegenstands die Ver-
wandtschaft mit den frithen »Seherfahrungen« der Psychoanalyse.* Sie teilt das
>Bild« vom Seelischen als einem spannungsvollen Geschehen, das durch bewusste, wie
unbewusste Tendenzen, Kompromisshandlungen, Widerstinde und Ubertragungen
geprigt ist, in Paradoxien hineinfithrt und deren komplexe Formenbildung einen
besonderen >Witz« dieser komplexen seelischen Formenbildung durchscheinen lisst.
Dieses »>Bild« erginzt das gestaltpsychologische Verstindnis seelischen Geschehens. So
diirfen der gestaltpsychologische Begriff der »Ganzheit< und der phinomenologische
Begriff der >Evidenz« aus Sicht der Morphologischen Psychologie nicht unhinterfragt
bleiben. Die notwendigen forscherischen >Eingriffec werden bereits bei Dilthey The-
ma, wenn dieser nicht nur Beschreibung, sondern auch Zergliederung fordert. Die
Morphologische Psychologie setzt einerseits auf das Sich-Selbst-Verstehen (-Evidenz«),
muss jedoch diese Ebene durchbrechen, um zu verstehen, wie und was sich wie >von
selbst« versteht. Dabei erweist sich die mithelos erscheinende >Evidenz« der Erfahrung
in der Zergliederung als ein komplexes Gebilde, das sich geschichtlich entwickelt hat.

Zu den ersten und fur die Theoriebildung entscheidenden (Seh-)Erfahrungen Sig-
munds Freud zihlt das Phinomen, dass seine Patienten nicht oder nur zum Teil Zu-
grift zu ihrem Erleben zeigen. Freud wird auf Erinnerungsliicken, auf ein Stocken im
Erzihlensfluss aufmerksam und lernt aus den Erfahrungen mit seinen Patienten gra-
duell zwischen bewusstseinsfihigeren und weniger bewusstseinsfihigen Tendenzen zu
unterscheiden. Zugleich widmet er seine Aufmerksambkeit auch denjenigen Tendenzen,
die sich unmittelbar zeigen (-diirfen<). Er bemerkt, dass beides relevant ist — Verbotenes
und Erlaubtes — und versteht die Phinomene bald als Kompromissbildungen aus ein-
ander widerstrebenden Tendenzen.?> Der »seelische Apparat« offenbart sich Freud als
ein spannungsvolles Gebilde, in welchem es zu einem Ringen gegensitzlicher Strebun-
gen und Anspriiche des Seelischen kommt — bekannt als die Grundrivalitit aus Trieb-
anspriichen und Triebverboten. Es handelt sich dabei um ein komplexes Triebgesche-
hen, bei dem spitere Formen der Entwicklungen aus fritheren hervorgehen und sich
teils nicht transformieren, sondern nebeneinander bestehen bleiben.3® Es sind »Trieb-
schicksale, in denen er die Formenvielfalt der Verwandlungssorten von triebbedingten
seelischen Spannungen vorfithrt.?” Erhaltung und Verschiebung werden zu zentralen

34  Vgl. SALBER, WILHELM: Der psychische Cegenstand; vgl. FITZEK, HERBERT: »Beschreibung und Interview.
Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der morphologischen Psychologie, in: Journal fiir Psychologie
7/2 (1999), S.19-26.

35 Besonders plastisch wird dies in Freuds Abhandlungen tber die Fehlleistungen. Die Schrift ver-
deutlicht zudem, dass die psychoanalytische Theorie weit iiber die Erklarung pathologisch-neu-
rotischer Phanomene hinausgeht und die Grundlage einer Allgemeinen Psychologie bildet. vgl.
FREUD, SIGMUND: »Die Fehlleistungen (1916)«, Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse Und
Neue Folge, Bd. |, Limitierte Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2000 (Studienausgabe),
S. 41-100.

36  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 201.

37  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Triebe und Triebschicksale (1915)«, Psychologie des Unbewussten, Bd. 111, 8. Aufl.,
Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 1975 (Studienausgabe), S. 75-102.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

Begriffen, die eine Behandlung des seelischen Geschehens erlauben — denn libidinése
Triebenergie kann, wenn sie sich nicht direkt entladen darf — sowohl in kulturell an-
nehmbare Bahnen flief}en (Sublimierung) oder in eine Form der Einkapselung fithren
(Neurose). Dieser Idee der Wandlung und der Dynamik seelischen Geschehens folgt
auch die Morphologische Psychologie, wihrend sie die Triebtheorie nicht iibernimmt.
Gegeniiber einer Ritckfithrung auf Triebe bei Freud gelangt die Morphologische Psycho-
logie empirisch zu allgemeinen seelischen Tendenzen, die miteinander ringen und sich
zugleich erginzen.3® Sie formieren sich in den sogenannten »Wirkungseinheiten« zu
drei Gegensatz- und Ergidnzungsverhiltnissen, die sich in jeder seelischen Ausdrucks-
bildung vorfinden lassen. Diese Dimensionen sind nicht erdacht, sondern griinden auf
einer Durchsicht empirischer Untersuchungen auf durchgingige, wiederkehrende Zii-
ge hin.3° Damit akzentuiert die Morphologie als Gestaltpsychologie im Vergleich zur
Psychoanalyse nicht nur den Gegensatz, sondern das Ineinanderwirken seelischer Di-
mensionen.*°

Eine weitere besondere Qualitit psychoanalytischer Forschung — und in Fortset-
zung zu ihr morphologischer Forschung — besteht in der immer wieder hergestellten
Entsprechung phylogenetischer und ontogenetischer Entwicklungsaspekte, mit der die
Psychoanalyse in der Exploration der Genese des Einzelindividuums immer schon Kul-
turpsychologie betreibt. Die Morphologische Psychologie folgt diesem Beispiel. Sie be-
fragt auf mehreren Ebenen ihrer Beschreibung den Gegenstand auf ein kulturelles >Bild«
hin, das ihn bestimmt. So betont Fitzek, dass Bilder sowohl »iiberdauernde Vereinheit-
lichungen, als auch »Entwicklungsangebote« fiir das Erleben anbieten.*' Bilder sind
verlockend oder abschreckend, da sie als entschiedene Gestalt unserer Verwandlungs-
wirklichkeit eine Richtung geben oder einen Ausbruch aus vorherigen Festlegungen
versprechen.

Auf der Ebene ihrer Erklirungskonstruktion greift die Morphologische Psychologie
wie Freud auf mythologische Bilder und in Erginzung zu Freud bevorzugt auf Mirchen
zuriick. Diese Bilder unterscheiden sich nochmals von der allgemeinen Bildhaftigkeit
der Dinge und unserer Alltagshandlungen. Denn sie machen Daseins-Fragen anschau-
lich, die den Menschen seit jeher beschiftigen oder verdichten bildhaft komplexe Ent-
wicklungs-/Verwandlungsproblematiken.

1.3.2  Der Subjektbegriff in der Morphologie

Die Morphologische Psychologie versteht Seelisches als ein Geschehen, das sich nicht
im Einzelindividuum fest verorten lisst, sondern priziser als ein Zwischenraum zu be-
zeichnen ist. Fir sie ist das >Ich< oder das >Selbst« jeweils etwas »Dahintergestecktes«
und somit den metaphysischen Entititen vergleichbar, gegen das sich bereits das mor-
phologische Denken Friedrich Nietzsches stellt (s.o.).

38  Vgl. SALBER, WILHELM: Wirkungseinheiten.

39 Vgl.ebd.

40 Vgl.ebd., S. 25.

41 Vgl. FITzek, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-
lichkeit, S. 289.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

109


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Ein Bild und sein Doppelgénger

So wie auch Freud das >Ich« als ein spiteres Stadium in der Entwicklung des Ein-
zelindividuums begreift, so lisst sich aus morphologischer Perspektive lediglich von
einem >Ich-Bewusstsein« sprechen, das sich aufgrund spezifischer seelischer Notwen-

t*2, als Einheit behauptet und empfindet. Die Rede vom >Subjekt« da-

digkeiten herstell
gegen zielt begrifflich — und hier findet sich ein breiter Konsens in einschligigen Sub-
jekttheorien — auf das Einzelindividuum in seiner tatsichlichen Unabgegrenztheit so-
wohl gegeniiber den ihm zugehdérigen, aber nicht greifbaren Bewusstseinsschichten,
als auch zu den Dingen, mit denen es verwoben ist. Der Subjektbegriff markiert also
bereits den Ubergang und die Verbundenheit. Er wird in Abgrenzung zum Ich-Begriff
zu einer Kampfansage gegeniiber Bewusstseinspsychologien verwendet, die Seelisches
Geschehen von einem intentionalen Ich her entwickelt.*®

Eine empirische Grundlage der unauflgslichen Subjekt-Objekt-Relation liefert Jean
Piaget in seinen Studien zur geistigen Entwicklung des Kindes. Seine kognitive Ent-
wicklungspsychologie miindet in eine »genetische Epistemologie« und gilt als empiri-
sche Grundlage des Radikalen Konstruktivismus.** Einschligige gestaltpsychologische
Studien zu Beginn des 21. Jahrhunderts belegen den psycho-physischen Zusammen-
hang. So weist Wertheimer in einem Experiment zum sogenannten >Bewegungssehenc
nach, wie seelische Titigkeit erginzend auf ihre Formenbildungen einwirkt.*> Gegen-
tiber der Vorstellung eines einfachen Reagierens auf Reize, wie sie etwa zeitgleich zur
frithen gestaltpsychologischen Forschung die sogenannte Elementenpsychologie ver-
tritt, belegt u.a. Wolfgang Kohler, dass physikalische Gegebenheiten je nach Kontext

einen sehr unterschiedlichen Bedeutungsgehalt erlangen kénnen.*®

42 BeiFreud sind es Unlusterfahrungen, die einen Prozess in Gang setzen, die Leiderfahrungen nach
aufden zu wenden und Lustempfindungen nach innen. Somit sind, wie Anna Freud zeigt, das>lch«
und die Abwehrmechanismen eng miteinander verzahnt.

43 Die dufersten Positionen innerhalb des psychoanalytischen Diskurses beziehen Adler und Lacan.
So erfolgt bei Lacan, in freud’scher Tradition die Exploration des>Subjekts<vom Unbewussten her,
wihrend Adler das sIch< in seinen Abgrenzungsleistungen und Selbstregulierungsprozessen be-
tont.

44  »Zwei deutliche Folgerungen ergeben sich aus diesen vielfaltigen Fakten. Die erste ist, daf’ schon
vom Niveau der Handlung an die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt unauflésbar erscheint.
Jede Handlung beruht auf einem Schematismus und einer Koordination mit den anderen Hand-
lungen wodurch die Aktivitit des Subjektes gekennzeichnet ist: dieses erleidet weder passiv die
Anreize dufderer Objekte, noch modelliert es automatisch die Formen seines Handelns nach deren
Besonderheiten. Das Objekt ist somit nie als solches bekannt, sondern wird immer an Schemata
assimiliert, die seine Erkenntnis bedingen. Umgekehrt jedoch sind weder dieser Schematismus,
noch auch diese Koordinationen (von Handlungen) jemals unabhidngig vom Objekt. (...) Assimila-
tion und Akkomodation werden somit nicht unabhangig voneinander wirksam, was eine zentrale
Erkenntnis ist; es folglich unmoglich ist, eine feste Grenze zu ziehen zwischen dem, was sich aus
der eigenen Aktivitdt ergibt und dem, was dufiere Objekte bewirken.« vgl. PIAGET, JEAN: Gene-
tische Erkenntnistheorie (1950), Ubers. von. KuBLI, FRITZ, Neuausgabe Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta
2015, S. 80.

45  Dieser phanomenologische Grundgedanke der Untrennbarkeit dufierer Erscheinungsformen von
einem seelischen Innenleben wird in einem berithmten Experiment zum sogenannten Bewe-
gungssehen, dem Phi-Phdanomen, experimentell belegt. vgl. WERTHEIMER, MAX: »Experimentelle
Studien iiber das Sehen von Bewegung (1912)«, in: Zeitschrift fiir Psychologie 61/1 (Leipzig), S. 161-236.

46  Vgl. FITZEK, HERBERT/SALBER, WILHELM: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

Die Morphologische Psychologie, in dieser gestaltpsychologischen Tradition ste-
hend, fithrt diesen Gedanken konsequent fort und verabschiedet sich vom intentionalen
Ich. Als Gestaltpsychologie verortet sie das Erleben nicht im Einzelindividuum, son-
dern in einem Zwischenraum. Das Subjektive fasst sie als etwas auf, das sich nicht vom
Objektiven scharf abgrenzt, sondern als etwas, das sich in den Objekten erst realisiert,
formiert, erfihrt und sich in ihnen behandelt.#’ Es muss sich zwangsliufig in Anderem
brechen. Diese Grundannahme, wiederum auf Goethes Morphologie (hier die Farben-
lehre) zuriickgehend, macht die Morphologische Psychologie zu einer »neuen Version«
der Gestaltpsychologie.

1.3.3 Morphologie als Gestaltpsychologie

Die Morphologische Psychologie ist eine Gestaltpsychologie, die auf den wesentlichen
Paradigmen gestalttheoretischer und gestaltpsychologischer Forschung aufbaut. Ange-
fangen mit der Gestalttheorie von Christian von Ehrenfels richtet sich der Blick gestalt-
psychologischer Forschung auf grundsitzlich wirksame »Gestaltqualititen«, die dem
Ganzen einen Charakter verleihen, welcher sich iiber die Addition seiner Einzelteile
nicht ergibt (s.0.). Dieses Primat wurde durch die Eruierung von Gesetzmifigkeiten
ausdifferenziert, nach denen sich Gestalten bilden und ausrichten.*® Gestalt konnte an
Wahrnehmungsprozessen, an Figiirlichem erprobt werden, lie sich aber im Folgenden
auf die Mechanismen von Erlebensentwicklungen*® und auf Handlungen iibertragen®®.
Dass sich hier jeweils Gestalten zu schliefen suchen - ein Kreis wird imaginir erganzt,
eine Handlung dringt darauf abgeschlossen zu werden etc. — belegt sowohl das Gestalt-
schlieffungsgesetz, als auch die grundsitzliche »Transponierbarkeit« der Gestaltgesetze
in verschiedene Kontexte (s.o., zweites »Ehrenfels-Kriterium«).

Die Weiterentwicklung der Gestaltpsychologie durch die Morphologie besteht zum
einen, wie bereits beschrieben wurde, in der ibergreifenden Bildkonzeption ihres Ge-
genstands und zum anderen in der Betonung der Metamorphose von Gestalt. Wihrend
die Gestalttheorie Phinomene auf Verhiltnisse von Einzelheit und Ganzheit bezieht
und die Gestaltbildung durch eine »Tendenz zur guten Gestalt« motiviert sieht, ist eine
weitere, vonseiten der Gestaltpsychologie vernachlissigte Tendenz seelischer Formen-
bildung wirksam: die immanente Entwicklungslogik von Gestalt(-bildung). Gestalten

47  Vgl. HEUBACH, FRIEDRICH WOLFRAM: Das bedingte Leben. Eine Theorie der psycho-logischen Cegenstind-
lichkeit der Dinge (1987), 3. Aufl., Miinchen: Fink-Verlag 2002; vgl. FITzEk, HERBERT und MARLOVITS,
ANDREAS: Zum Stand der Dinge. Anniiherung an das Gegenstdindliche, Berlin: Braus 2015.

48  Hierzu zdhlen die berithmten Gestaltgesetze nach Wertheimer, vgl. WERTHEIMER, MAX: »Unter-
suchungen zur Lehre von der Gestalt«, in: Psychologische Forschung. Zeitschrift fiir Psychologie und ihre
Grenzwissenschaften 4 (1923), S. 301-350.

49  Vgl. FITzEK, HERBERT/SALBER, WILHELM: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 76-92.

50 Hierzu zdhlt die Forschung von Kéhler, sowie Lewin und seinem Lehrstuhl, vgl. KGHLER, WOLF-
GANG: »Intelligenzpriifungen an Menschenaffen (1917)«, in: Psychologische Forschung 1 (1921), S. 2-46;
vgl. LEWIN, KURT: »Die Bedeutung der >Psychischen Sittigung« fiir einige Probleme der Psychotechnik.«,
in: Psychotechnische Zeitschrift 3 (1928), S.182-188; vgl. OVSIANKINA, MARIA: »Die Wiederaufnahme
unterbrochener Handlungen (1928)«, in: Psychologische Forschung 11 (3/4), S. 302-379; vgl. FITZEK, HER-
BERT/SALBER, WILHELM: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 42-60; 93-108.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

m


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Ein Bild und sein Doppelgénger

sind demnach bestindig in Bildung und Auflosung begriffen.>* Hinzu kommt, dass es
sich dabei nicht nur um ein zeitliches Nacheinander, sondern um eine immanente Ent-
wicklung handelt — Gestalten sind also grundsitzlich in keinem Punkt zu fixieren. Die
generelle Endlosigkeit von Metamorphosen — also die Problematik, sie zu fassen — mag
ein Grund fir die Vernachlissigung des Morphologischen durch die frithen gestalt-
psychologischen Schulen sein.>* Das Hervorheben der Wandlung von Gestalt kann als
Hauptunterschied oder »neue Version« gegeniiber der tradierten Gestaltpsychologie
gelten. Danach werden Bildung und Umbildung als zwei Pole angesehen, zwischen de-
nen sich jede Formenbildung vollzieht. Dies macht sie, in Anlehnung zu Goethes Mor-
phologie, zu einer Psychologischen Morphologie.

Die Morphologische Psychologie geht wie Goethe von einer grundsitzlichen »Ver-
sa(ti)litit« von Gestalt aus. Dieses Urphidnomen entdeckte Goethe in seinem Studium
der Wirbel-Knochen. Beim Betrachten des Wirbels als einer Drehfigur lief} sich danach
fragen, wie viele Drehungen und Wendungen ein Ganzes aushilt, um seinen einheitli-
chen Gestaltcharakter zu bewahren. Versalitit steht damit der PlanmifRigkeit von Ge-
stalt, von ihm ebenfalls als Urphinomen entdeckt, als Tendenz einer vielfiltigen, ten-
denziell unendlichen Metamorphose der Einzelerscheinung entgegen. Die Bezogenheit
der beiden Urphinomene aufeinander (Bauplan und Versalitit) wird umso deutlicher,
fithrt man sich die beiden Extrempole vor Augen, zwischen denen sich Formenbildung
ereignet.

»Wenn Goethes Vorbehalt den Planen gegeniiber das Risiko des Erstarrens von Ge-
genstandsbildungen durchspielt, so offenbart der >fetischartige< Reiz des Wirbels nun
im Gegenlauf den>Wahnc<einer in ihnen manifestierten Endlosigkeit des Drehens und
Weiterdrehens.«3

Somit gelangt Goethes Morphologie, vergleichbar mit den gestalthaften Wirklichkeits-
Prinzipien von Ehrenfels, zu zwei Extrempolen, zwischen denen sich Wirklichkeit in
einem Kontinuum gestalthaft formiert. Ein Pol wire das Erstarren, der andere der
Wahn eines endlosen sich Weiter-Drehens.

Versalitit iibertragen auf seelisches Geschehen beschreibt das grundsitzliche Di-
lemma einer jedweden Formenbildung, die, um eine Gestalt auszubilden, andere (kon-

51 Christian von Ehrenfels formulierte in seiner Schrift »Kosmogonie« (1916) ein hiermit vergleich-
bares Qualitatenkontinuum von Gestalt. Wirklichkeiten formieren sich demnach zwischen zwei
Polen. Sie folgen einerseits einem»henogenen Prinzip«, das eine Tendenz des Fortfiihrens, Gleich-
werdens und der Bestandigkeit beschreibt und einem »chaotegenen Prinzip«, das auf ein Zersto-
ren, Deformieren und Anderswerden der Gestaltbildungen dringt. Diese Uberlegungen, verwandt
mit der Morphologie Goethes, sind jedoch kaum von den frithen Schulen der Gestaltpsychologie
aufgegriffen worden. Erst die morphologische Psychologie kniipft konsequent an dieses dialekti-
sche und wirklichkeits-iibergreifende Modell seelischer Gestaltbildungsprozesse an. vgl. FITZEK,
HERBERT/SALBER, WILHELM: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 26.

52 So bleibt selbst die Gestaltpsychologie Sanders, der es mittels einer experimentellen Anordnung
gelang, Einblicke in die Prozesse und Uberginge von Gestaltbildung zu erhalten, dennoch bei so-
genannten »Endgestalten« und somit bei einem starren Konzept von Gestalt stehen. Die Rede von
»kalten« Endgestalten macht deutlich, dass das Morphologische an den Gestalten an einer be-
stimmten Stelle seingefroren<werden sollte. vgl. ebd., S. 92.

53 Vgl. FITZEK, HERBERT: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 54.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

kurrierende) Formen ausschlieflen muss. Denn jeder Formenbildung steht ein locken-
des Verwandlungstotal der Vielfalt der denkbaren Metamorphosen entgegen. Mit an-
deren Worten: Ohne Ausschluss ldsst sich nichts bilden, wohingegen eine Formenbil-
dung ohne Entwicklung die Kehrseite der Starre und Unbeweglichkeit offenbart. Im
Ausloten der Grenzen einer jedweden Formenbildung lebt die versatile Frage nach dem
jeweiligen Verwandlungsspielraum der Gestalt.5* Dies lisst sich gut daran vor Augen
fithren, wieviel >Storung« beispielsweise ein Unterricht vertrigt oder wann sprichwort-
lich etwas »aus dem Rahmenc fillt, den Rahmen sprengt. Vom Gedanken der Versalitit
her werden auch die Umbildungsprozesse einer jeden Formenbildung verstindlich: Die
notgedrungen ausgeschlossenen Formen setzen sich in anderem fort. Ganzheiten pro-
duzieren Reste und bleiben auf sie bezogen - sie sind in diesem Sinne niemals >ganz«.
Das Versalititsproblem bildet als Grundparadox seelischer Formenbildung eine axio-
matische Grundlage der Psychologischen Morphologie. Jede Exploration eines Gegen-
standes muss somit die jeweilige, Gegenstands-spezifische Ausprigung des Versalitits-

problems benennen.>

1.3.4 Die Untersuchungseinheiten der Morphologischen Psychologie

Die Morphologische Psychologie unterscheidet zwischen verschiedenen Untersu-
chungseinheiten, den Handlungseinheiten, Wirkungseinheiten/Figurationen und der
Komplexentwicklung. Diese Unterschiede haben mit der Charakteristik der Unter-
suchungsgegenstinde, wie sie in der >natiirlichen Einstellung« vorgefunden werden
und der spezifischen Setzung vonseiten des Forschers zu tun. Sie verbindet, dass

54  Vgl. SALBER, WILHELM: Wirkungseinheiten, S. 25.

55  Als Beispiel eignet sich eine Analyse des Alltags durch Heubach. Das Sprechen vom >grauen All-
tag<als einem Hamsterrad, in welches sich jeder gezwungenermafien hineinbegibt, verweist nach
Heubach bereits auf eine Leistung des Alltags. Wahrend er tatsdchlich von uns hergestellt und frei
gewihlt ist, konnen wir getrost Unliebsames auf den Alltag schieben und uns der quilenden Au-
torenschaft entziehen. GemaR der Versalitit von Formenbildung kann der Alltag in zwei Extrem-
zustande fiihren, die Monotonie und die Zerstreuung. Ein Hin- und Hergehen zwischen den Polen
ist seelisch notwendig, denn die Zerstreuung als ein gelegentliches Ausbrechen (kulturell rituali-
siert als Sonntag, Feiertag etc.) huldigt der Einmaligkeit des Lebens und dem Wunsch nach freier
Entfaltung in alle Verwandlungsrichtungen. Die Monotonie dagegen geht als Extrempol aus der
Notwendigkeit eines taglichen Vollzugs unseres Lebens hervor, dass auf Stabilisierung und Verein-
fachungdes tiglichen Einmaleins drangt. Um dies zu gewihrleisten, muss jeweils die Einmaligkeit
und das lockende Verwandlungstotal ausgeblendet werden. Beinahe ketzerisch kommt Heubach
zu dem Schluss, dass die Miithen des Tages —folgt man dem Versalitidtsproblem der Alltagsstruk-
tur—nicht im anstrengenden Tagewerk liegt, sondern in einer »ungeheuren Entwirklichungsleis-
tung« die darin besteht, den vielen seelischen konkurrierenden Strebungen nicht nachzugehen
und zugleich den zur Monotonie hin tendierenden Alltag durch ein Setzen von Enden und An-
fangen, sowie Ausnahmen lebendig zu halten. vgl. HEUBACH, FRIEDRICH-WOLFRAM: »Der Alltag als
Kunststiick. Zur Artistik des tiglichen Lebens«, Wirklichkeit als Ereignis. Das Spektrum einer Psychologie
von Alltag und Kultur, Bd. 2, Bonn: Bouvier 1993 (Zwischenschritte, hg. v. FITZEK, H./SCHULTE.A.).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

3


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

Ein Bild und sein Doppelgénger

sie allesamt apersonale Gegenstandsbildungen sind. Sie bendtigen »kein personales
Aktionszentrum (-Selbst, »Persons, >Individuums).«>657

Erhebt die Psychologische Morphologie Alltagsfigurationen zum Gegenstand wie
z.B. den Theaterbesuch, so vermag sie diese in Form einer Handlungseinheit zu unter-
suchen. Als Handlungseinheit folgt sie beschreibend und rekonstruierend der spezifi-
schen Abfolge der Einzelhandlungen in ihrem prozessualen Nacheinander. In diesem
Sinne kann sie als eine, bezogen auf den Alltagslauf, weitgehend snatiirliche« Gegen-
standsbildung angesehen werden.5® Stehen im Sinne einer Gewichtung eher Bilder und
Bedeutungen im Vordergrund liefRe sich der Theaterbesuch auch als Wirkungseinheit
untersuchen. Die Wirkungseinheit befragt ihren Gegenstand auf sechs seelische Di-
mensionen hin, die sich wiederum zu drei Gegensatz- und Erginzungsverhiltnissen
formieren.”® Diese Wirkungstendenzen stiitzen sich gegenseitig ab und fordern sich
als Gegensitze im Seelischen heraus.®°

Eine Wirkungseinheit lisst sich zudem auf ihre haupt- und nebenfigurativen Zi-
ge hin befragen.®* Dabei fasst die Hauptfiguration die dominanten und prignanten
Wirkungsziige, wihrend die Nebenfiguration Hintergriindiges in den Blick riickt, das
den hauptfigurativen Ziigen entgegenliuft.®? Aus der einen Richtung (Hauptfigurati-
on) nimmt sie das unmittelbar sich Zeigende in den Blick und stellt die prignanten
Gestaltziige an ihrem Gegenstand heraus; aus der anderen Richtung rechnet sie mit

Gegenliaufen und Briichen, die eine Gestalt — morphologisch betrachtet — erst lebendig

56  FITZEK, HERBERT: »Morphologische Beschreibung«, in: My, G. und MRruUck, K. (Hg.): Handbuch der Qua-
litativen Forschung in der Psychologie, Bd. 2, 2. Aufl., Wiesbaden: Springer Fachmedien 2020, S. 711-
731, hier S. 714.

57 Vgl apersonales Paradgima, S. 93

58  Vgl. SALBER, WILHELM: Morphologie seelischen Geschehens, 3.iberarb. Aufl., Bonn: Bouvier 2009., S. 55

59  Die sechs Dimensionen des Wirkungsraumes (Aneignung-Umbildung, Einwirkung-Anordnung,
Ausbreitung-Ausriistung) haben sich als seelische Tendenzen auf der Grundlage empirischer Un-
tersuchungen herauskristallisiert. vgl. SALBER, WILHELM: Wirkungseinheiten.

60 »Inallen Wirkungseinheiten stehen sich eine Tendenz des Habens und Haltens (Aneignung<) und
eine Tendenz zum Anders-Werden (Umbildung<) gegeniber, Tun und Machen (Einwirkungq) lau-
fen einem Eingliedern und Kategorisieren (Anordnung<) entgegen, Wiinschen und Wollen (-Aus-
breitung<) der Wirkungsrichtung des Kénnens und Sicherns (-Ausriistung<).« FITZEK, HERBERT:
»Morphologische Beschreibung«, S. 718.

61  Teils (nicht immer) tritt diese Auswertungsart an die Stelle der Wirkungseinheiten. Dies hat zum
einen mitder Spezifitit des Gegenstands zu tun. Zum anderen mit den Transformationen der mor-
phologischen Theoriebildung. So riickt Wilhelm Salber in einer dritten Wendung seiner Theorie-
bildung vom Konzept der Wirkungseinheiten ab (ohne sich ganzlich zu distanzieren) und spricht
vermehrt von »Trans-Figuration«, um den Metamorphosen- und Ubergangscharakter der Gestalt-
bildungen zu betonen und einem sKistchen-Denkens, zu dem das Auswertungsschema der sechs
seelischen Dimensionen im Wirkungsraum verfithren mag, entgegenzuwirken. Die Diskussion
kann in folgenden Quellen nachverfolgt werden. vgl. ZWINGMANN, BIORN: Begegnung mit dem Un-
geheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen Bildern, S. 32.

62 Der Begriff »Figuration« ist der Soziologie von Norbert Elias entlehnt und wurde von Wilhelm
Salber zunachst zur Beschreibung der Uberginge von Alltagspraktiken, den sogenannten »Stel-
lenwechseln« verwandt. Der Alltag im Ganzen ist nach Salber somit eine »Trans-Figuration, in
dersich einzelne Alltagsfigurationen ineinander brechen, einander abl6sen, aufeinander aufbau-
en etc.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

und entwicklungsfihig hilt (Nebenfiguration). Sie wird damit seelischer Formenbil-
dung gerecht, die sich zwischen Vordergriindigem und Hintergriindigem, zwischen
Bewusstem und Unbewusstem, zwischen Richtung und Gegenlauf bewegt und durch
diese Gegensitze hindurch jeweils zu einer Sinngestalt formiert.

Die Auswertung eines Untersuchungsgegenstands mithilfe der Haupt- und Ne-
benfiguration verzichtet teils auf das standardisierte Auswertungs-Schema der Wir-
kungseinheiten gemif} der drei Gegensatz- und Erginzungsverhiltnisse. Ein Beispiel
sind die Morphologischen Mirchenanalysen von Wilhelm Salber, die das Mirchen
ausschlieflich auf seine haupt- und nebenfigurativen Ziige hin befragen.®® Auch die
morphologischen Kunstwirkungsforschung folgt dieser >freieren< Analyseform als
Figuration, die sich in Haupt- und Nebenfiguration aufspannt.®* Als Figurationen
entsprechen sie der starken Eigengestaltlichkeit des Kunstwerks als Morphologie,
seinem Metamorphosen-Charakter und zugleich >Figiirlichen«. Sie wird auch hier als
Untersuchungseinheit zur Exploration der Bildwirkung der Narziss-Darstellung ge-
wahlt (s.u.). Die besondere Eignung der Morphologischen Psychologie zur Exploration
einer Kunsterfahrung/Kunstwirkung wird im Folgenden dargelegt.

2. Morphologische Kunstpsychologie

»lrgendwie liegt es nahe, einem Kunstwerk nachzusagen, daf ihm eine organische Ein-
heitinnewohne, eine Gestalteinheit: morphé, Morphologie ist der sprachliche Hinter-
grund.«5°

Wilhelm Salber, Begriinder der Morphologischen Psychologie, fasst seelisches Gesche-
hen als eine bestindige Gestaltverwandlung auf, die sich zwischen den Polen von Ge-
staltbildung und Umbildung bewegt. Die Bestimmung des Kunstwerks als Morpholo-
gie, die sich nur im »Vollzug« erschliefRen lisst, entspricht Seelischem Geschehen, das
durch eine kunstvolle Selbstbehandlung gekennzeichnet ist. Danach ist nicht nur sjeder
Mensch ein Kiinstler< (Beuys), sondern der Mensch selbst ein Kunstwerk (Salber). Nach
Salber folgen die menschlichen Formenbildungen allesamt psychisthetischen Gesetzen
und sind darin den Eigenschaften von Kunstproduktionen verwandt: »Das Seelische ist
eine erste Kunst, die Kunst eine zweite Seele.«5

Die Morphologische Psychologie macht die Kunstnihe ihrer Wissenschaft explizit.
Da sie das seelische Geschehen als ein kunstvolles System der Selbstbehandlung ent-
deckt, so miissen auch ihre Methoden dieser Kunst entsprechen. Sie sitzt rekonstruie-
rend den kunstvollen Formenbildungen des seelischen Geschehens auf und gelangt als
Wissenschaft ebenfalls zu einer Gegenstandsbildung. Diese steht als Konstruktion nie
fiir sich, sondern immer im Bezug ihrer eigenen Entwiirfe und Bilder von Wirklichkeit.

63 Vgl. SALBER: Mdrchenanalyse (1987).

64  Eines von vielen Beispielen sind die Bildwirkungsanalyse der Schwarzen Bilder von Goya vgl.
ZWINGMANN, BIORN: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen
Bildern, S. 32.

65 GADAMER, HANS-GEORG: »Bildkunst und Wortkunst, S. 99.

66  SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 39.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

115


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Ein Bild und sein Doppelgénger

Als Wissenschalft ist sie insofern »iiberpriifbar«, als dass sie zu einer in sich stimmigen
Konstruktion gelangen muss, die den Anspruch hat, die Phinomenvielfalt eines Ge-
genstands zu fassen, anstatt im Vielerlei zu verschwimmen. Ein Priifstein ist also ein
rekonstruierendes Bild, das der Komplexitit des Gegenstands gerecht wird. Unter drei
Aspekten erweist sich ihr Vorgehen als kunstanalog.

2.1 Die psychasthetischen Gesetze des Seelischen

Wie ein Kunstwerk so folgt die Psychisthetik des seelischen Geschehens den Prinzipien
der Untrennbarkeit (1) dessen, was auf rationaler Ebene getrennt erscheint. So lisst sich
in psychisthetischer Hinsicht kein Unterschied zwischen einem Innen und Aufien oder
zwischen Form und Bedeutung halten. Diese phinomenologische Bestimmung seeli-
scher Wirklichkeit als ein Ineinanderwirken verweist darauf, dass Oberflichen - also
das, was sichtbar ist bzw. sich zeigt — nicht »oberflichlich« sind. Insofern ist die Un-
trennbarkeit eine dsthetische Kategorie des seelischen Geschehens. Eine zweite von
Salber benannte psychisthetische Regulation ist die der Fortsetzung (2). Seelisches Ge-
schehen als Gestalt ist danach immer im Ubergang begriffen. Asthetisch ist dieser Zug
insofern, als dass sich diese Umwandlungen an konkreten Phinomenen beobachten
und beschreiben lassen. Die Fortsetzung meint aber nicht nur eine stetige Verinde-
rung, sondern auch die Verwandlung, die die Formenbildung grundsitzlich in etwas
»anderemc« fortsetzt. Sie bedeutet zudem — auf Gestalt bezogen — dass die Formenbil-
dung des Seelischen nie ganz in einer Einheit aufgeht, dass immer Reste bleiben. Ein
dritter psychisthetischer Zug ist der der Eigenlogik (3): so mochte Seelisches Gesche-
hen zu Sinneinheiten/Sinnkonstruktionen gelangen. Dies ldsst sich eindriicklich an
Charakterbildungen vorfithren, die in ihrer starken Eigenlogik bisweilen unverriickbar
erscheinen. Die sinnlichen Qualititen, die eine Formenbildung erst prignant werden
lassen, sind anschaulich und konkret und damit ebenfalls als dsthetisch zu bezeichnen.
Einen vierten dsthetischen Zug des seelischen Geschehens betitelt Salber als »materiale
Symbolik« (4). Sie zeigt sich in Form von Brechungen und Verdopplungen im seelischen
Geschehen und meint nicht nur ein Mitbedeuten von Anderem, sondern auch ein Neu-
entdecken und Neuerschaffen von Welt im Symbolischen.®?

Mit dieser Bestimmung des Seelischen als einer isthetischen/kunstvollen Form,
wird auch umgekehrt die Kunst zum >Konigsweg¢, mit welcher sich seelisches Gesche-
hen verstehen lisst.%®

67 Vgl.ebd,, S. 40-41.

68  Als Konigsweg zum Seelischen gesellt sich die Kunst zum Traum: auf andere Weise als der Traum
bringt die Kunst die Irrungen und Wirrungen des Seelischen unter Lockerung der Gebote des All-
tags und der Rationalitit hervor.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode
2.2 Kunst als Kdonigsweg zum Seelischen

Neben diesen Entsprechungen von Kunst und Seelischem arbeitet Salber psychologi-
sche >Besonderheiten< von Kunst an sechs ihrer Merkmale oder Eigenschaften heraus.
Er beschreibt Kunst als Steigerungsform dessen, was immer schon im Seelischen wirk-
sam ist. Kunst(-produktion) ist aus morphologischer Sicht mit den Produktionen des
Alltags verzahnt. Sie spitzt die Alltagserfahrungen auf besondere Weise zu und lisst
den Kunstbetrachter die Konstruktionen des Alltags als solche spiirbar werden.

»Kunst spitzt Transfiguration [Alltagspraxis] zu, indem sie Konstruktionserfahrung (1),
Durchléssigkeit (2), Expansion (3), Realititsbewegung (4), Entwicklung als Stérungs-
formen (5), Inkarnation (6) als Ansatzpunkt ausbildet.«%®

Unter einer Konstruktionserfahrung (1) versteht Salber, dass uns Kunst die bewegliche
Ordnung unserer (Alltags-)Konstruktionen vor Augen fithrt. Wirklichkeit wird an Kunst
als sowohl »gegeben, als auch »gemacht« erfahren. Diese Mittelstellung zwischen Na-
tur und Kunst bzw. die Untrennbarkeit von Wirklichkeit und Wirksamkeit fithrt nach
Salber zu dieser besonderen Form von Betroffensein durch Kunst.”® Wir erhalten in
der Kunsterfahrung Einblick in den Bauplan von Gestaltbildung und Gestaltbrechung,
wonach sich etwas stets in etwas anderem bricht. Der Betrachter eines Kunstwerks
spiirt darin seine eigene Beteiligung.

Diese Durchlissigkeit (2) erganzt als verbindendes Moment die Konstruktionserfah-
rung. In diesem Merkmal beschreibt Salber das Sichtbarwerden von Zusammenhingen
(Kunst und Wirklichkeit). In Form einer sinnlichen Ausgestaltung und Formfindung
stellt sich ein Sinnverstehen von Wirklichkeit ein. Sie macht die Konstruktionserfah-
rung sinnlich erfahrbar, teils im wahrsten Sinne des Wortes greifbar.”* Kunst stellt nach
Salber aber nicht nur eine Wirklichkeitserfahrung dar, die die Konstruktionsziige der
Gestaltbrechung offenlegt und uns dies an einer anschaulichen Gestalt fir Zusammen-
hinge durchlissig macht.

Ein dritter Zug, die Expansion (3), fordert die Konstruktionserfahrung und Durch-
lassigkeit heraus. Denn als Aushandlung und Zuspitzung dessen, was wir im Alltag iiber
Wirklichkeit und Wirksamkeit erfahren, lotet die Kunst die Grenzen dessen aus, was an
Drehungen und Wendungen noch maglich ist: »Die Welt des Kunstwerks, eine transpa-
rent gemachte Natur, tastet wie eine bewegliche Gestalt unsere Lebenswirklichkeit ab;
und sie tastet dabei das fiir wirklich und wahr Gehaltene an.«”* Dieser entgrenzende
Zug im Kunsterleben, in welchem neue Formen erprobt werden, wirft die Fragen nach
den Grenzen des Machbaren auf, worin ein viertes Merkmal benannt ist.

Salber stellt heraus, wie Expansion und ein vierter Zug, die Realitdtsbewegung (4)
einander bedingen: »Kunst kann ihre Expansion nur leben, indem sie die Bewegung der
Wirklichkeit im Ganzen und damit auch das sich nicht als Kunst Abhebende aufgreift;

69  SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.102.

70  Vgl.ebd., S.103.

71 Vgl. Ebd.

72 Ebd., S.105. Hierauf bezogen wird deutlich, warum das Thema der>Tauschungs, das Spiel mit der
Tauschung ein zentrales Sujet der Bildenden Kunst ist.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

1y


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Ein Bild und sein Doppelgénger

so wie auch der Traum nur existieren kann, weil es den Tag gibt.«” Ein weiterer Aspekt
dieser Charakteristik betrifft den Realititsanspruch von Kunst: »Als bewegende Realitit
tritt uns ein sinnlich falRbares Individuum in der spezifischen Gestalt des Kunstwerks
entgegen.«’* Dieser Anspruch habe, so Salber, die Kunst schon oft in eine Konkurrenz
zu den Realititsanspriichen von Religionen gebracht. Ikonoklasmus lief3e sich hieriiber
w.a. erkliren.

Ein finftes Merkmal von Kunst, die Storungsform (5), konkretisiert die Konstrukti-
onserfahrung der Gestaltbrechung und der Expansion dahingehend, dass Kunst Wirk-
lichkeitserfahrung in seiner dialektischen Struktur als Zweieinheit sichtbar macht und
als solche »im Schonen das Hifiliche, im Halichen das Schone zu bewegen beginnt«’> .
Dies hebt sich von der gingigen Alltagserfahrung dadurch ab, dass die praktischen Ver-
eindeutigungen im Alltagsverstindnis aufgebrochen und >gestort« werden. Paradox ist
dieses Merkmal insofern, als dass aus der Stérung jeweils eine (neue) Form erwichst:
»Die Beziehung zwischen Stérung und Form ist nicht einlinig — Stérung kann Stéren
des Alltags sein oder Storendes aufgreifen, Form kann Alltigliches weitergestalten oder
destruieren.«”®

Die Paradoxie der Kunstkonstruktion tritt, so Salber, in einem sechsten und letzten
Zug, der Inkarnation (6) nochmals deutlich zutage: »Gestalten und Symbole der Kunst
treten uns ausdriicklich als ein Objekt entgegen, das sich zu einem Subjekt wandeln
mochte — wihrend die zunichst zum Subjekt konstellierten Begebenheiten in diesem
Objekt aufgehen wollen.«””

Bezogen auf die Realititsbewegung und die Stérungsform werden in dieser Sub-
jektwerdung des Kunstwerks ebenfalls Grenzen des Moglichen abgesteckt. Salber be-
griindet dies aus der Reprisentanz des Kunstwerks heraus, das auf unsere Lebensfor-
men bezogen bleibt und teils in den gleichen Eigenschaften wie ein >Lebewesen« be-
schrieben wird. Es ist zudem wie wir - >leiblich«: »Die Chancen und Begrenzungen der
materialen Symbolik von Kunst griinden in solchen Leiblichkeiten; an ihnen zeigt sich
auch fiir die Kunst so etwas wie eine Charakter-Schranke, die das Experimentieren mit
Versalitit enden l38t.«”® Dass Kunstwerke Inkarnationen darstellen, begriindet nach
Salber, warum vom Kiinstler oftmals als dem >Schépfer< von Kunst die Rede ist — so als
habe er gottgleich ein Lebewesen geschaffen.

Die sechs aufeinander bezogenen Dimensionen des Kunstwerks zeigen sich eng
verzahnt mit den vier allgemeinen psychisthetischen Gesetzen nach Salber: Die Un-
trennbarkeit (1) als erstes psychisthetisches Gesetz wird im Kunstwerk in einer teils be-
angstigenden Durchlissigkeit zugespitzt und als Konstruktionserfahrung wirksam. Die
Untrennbarkeit wird auch in der notwendigen Realititsbewegung, die Kunstwerken ei-
gen ist, deutlich, da Kunst ohne den Realititsbezug wirkungslos wire. In jeder Kunst-
erfahrung erscheint dieser Bezug als ein Ubergang zum Betrachter und dessen Lebens-

73 SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.106.
74  Ebd., S.107.

75  Ebd.

76  Ebd., S.108.

77  Ebd., S.108f.

78  Ebd., S.109.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

erfahrung hin. Die Fortsetzung (2) macht ebenfalls auf die Brechung in andere Gestal-
ten aufmerksam; im Falle des Kunstwerks zugespitzt in der Expansion, die die Gren-
ze des Ublichen und Praktikablem einreift und auf eine tendenziell unendliche Ver-
wandlungswirklichkeit verweist. Fortsetzung in anderes vollzieht sich im Kunstwerk
somit als Stérungsform und stellt insbesondere die Extrempole und Kehrseiten, sowie
Paradoxien von Formenbildung anschaulich heraus. Der formbildende Charakter des
Seelischen, unter der Eigenlogik (3) beschrieben, steigert sich in der Kunst zu kleinen
Schopfungen, die dem Betrachter wie lebendige Gestalten entgegentreten und gegen-
itber dem expansiven Charakter von Kunst zu einer spezifischen Form mit Anfang und
Ende (zeitlich/riumlich) dringt. Das Herstellen von Sinneinheiten, die sich im Seeli-
schen an sinnlich, materiale Qualititen kniipfen und unter dem vierten und letzten
Gesetz, Materiale Symbolik (4), begriftlich gefasst sind, zeigt sich in der Kunst in ideali-
sierter Form. Kunst steht hier in einer Reprisentanz (Symbolik) zur Wirklichkeit, wan-
delt sich Material an und begegnet dem Betrachter schlief3lich wie ein leibliches Wesen.
Die Eigenlogik/Inkarnation griindet somit auf der Materialen Symbolik als viertem psy-
chisthetischen Gesetz.

2.3 Kunstanaloge Methode

Die Morphologische Psychologie erhebt den Anspruch aus dem Gegenstand heraus ad-
iquate Methoden herzuleiten. Denn Gegenstand und Methode fordern sich gegenseitig
heraus, befragen sich gegenseitig auf Stimmigkeit. Fitzek erliutert mit Salber, wie es
im Zuge einer Vielzahl von empirischen Untersuchungen, die jeweils ihre Methode am
Gegenstand erproben, zu einer stetigen Anndherung von Gegenstand und Methode ge-
kommen sei.”?

In ihrer Gegenstandsbestimmung bezieht sich die Morphologische Psychologie in
der Untersuchung eines Kunstwerks als Kunsterfahrung auf eine Charakterisierung
seelischen Geschehens im Allgemeinen (1) und auf eine Einordnung des Gegenstands-
bereichs Kunst (2). Die Theorie iiber Seelisches Geschehen und die Eigenart von Kunst
gehen ihrerseits aus empirischen Untersuchungen hervor. Hiermit ist das Bezugssys-
tem beschrieben, aus dem heraus sie ihren Gegenstand herauszubilden sucht. Der Ge-
genstand wird zwar axiomatisch zwischen Kunstwerk und Betrachter verortet, ist aber
in seiner spezifischen Wirkstruktur (noch) nicht bekannt. Wenn seelisches Geschehen
kunstvoll und die Kunst »eine zweite Seele« ist, so muss auch die Methode diesen kunst-
vollen Prinzipien folgen. Die Bezeichnung der Methode als »kunst-analog«®° erhebt wie
die Kunst den Anspruch zu einer Formenbildung zu gelangen, die sich wie die Kunst
zwischen Wirklichkeit und Wirksamkeit bewegt (Untrennbarkeit/Durchlissigkeit). Ihr Tun
bezieht sich zwar auf das Vorgefundene, gilt aber auch als hergestellt.

79  Vgl. FITZEK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-
lichkeit, S. 304.
80 Vgl.ebd, S.307.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Ein Bild und sein Doppelgénger
3. Das methodische Vorgehen

Das folgende Kapitel wird die Kunstnihe der Methode sowohl am Explorationsverfah-
ren, wie auch am Beschreibungsgang verdeutlichen. Methode und Verfahren fufen zu-
dem auf den oben skizzierten geisteswissenschaftlichen Stromungen und psychologi-
schen Schulen. Wie dargelegt iibernimmt die Morphologische Psychologie wesentliche
Paradigmen und entwickelt iiber Abgrenzung und Fortentwicklung ein eigenstindiges
Bezugssystem.

3.1 Methodische Richtlinien fiir Erhebung und Auswertung

Das zentrale Erhebungsverfahren der Morphologischen Psychologie ist das morpholo-
gische Tiefeninterview. Es entlehnt eine Reihe seiner Interventions- und Explorations-
techniken, sowie Verfahrensregeln der Psychoanalyse, kann jedoch durch die Annahme
der grundsitzlich mehrfach determinierten Phinomene die Befragung je nach Gegen-
standsbildung (s.0.) auf jeden Untersuchungsgegenstand iibertragen.8! So steht im Fal-
le dieser Studie nicht der Proband als Bildbetrachter im Fokus, sondern das Bild, das
in seiner Wirkstruktur exploriert wird.

In der Morphologischen Psychologie folgen Erhebung und Auswertung nicht line-
ar aufeinander, sondern entwickeln sich gemif eines hermeneutischen Sinnverstehens
spiralfsrmig.®? Die Selbsterfahrung und Selbstbeobachtung des Forschers haben dar-
an einen unverzichtbaren Anteil — worin sich das konstruktivistische Wissenschafts-
verstindnis, aber auch die Nihe zur Psychoanalyse niederschligt, die Ubertragungs-
phinomene in ihrer Analyse mitberiicksichtigt. Der Forscher wird also nicht als >Stér-
variable« verstanden, der mit seinem Einfluss auf das Explorationsgeschehen die Giite
der Untersuchung schmalert, sondern er stellt ein »Werkzeug« der Erlebensexploration
dar.%

Eine Morphologische Untersuchung baut zudem auf der vorwissenschaftlichen Er-
fahrung mit dem Gegenstand auf.8* Sie beginnt bereits vor der Explorationsphase mit
einer Selbstbefragung des Forschers, der die alltiglichen Phinomene rund um den Ge-
genstand einfangen soll. Hier wird nach dem Alltags- oder Selbstverstindnis gefragt,
mit dem uns die Untersuchungsgegenstinde in gewohnten Kontexten wblicherweise
begegnen. Auch um den Forschungsprozess zu kontrollieren, ist es wichtig, sich dieses

81  Diese Annahme griindet auf der »Transponierbarkeit«, die Christian von Ehrenfels neben der
»Ubersummativitit«als grundsatzliche Cestaltqualitat herausstellt. vgl. FITZEK, HERBERT/SALBER,
WILHELM: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 19ff. Aus der Transponierbarkeit als Axiom der
Morphologischen Psychologie folgt die Mehrfachdeterminierung der Phanomene. Ein Einzelpha-
nomen erhilt somit seine Bedeutung von Kontexten her, die je nach »Gegenstandsbildung« diffe-
rieren kénnen.

82  Vgl. FITzEK, HERBERT: »Morphologische Beschreibungx, S. 5.

83  Vgl. LONNEKER, JENS: »Morphologie: Die Wirkung von Qualitdten — Gestalten im Wandel«, Qualitative
Marktforschung in Theorie und Praxis. Grundlagen, Methoden und Anwendungen, Wiesbaden: Springer
2007.

84  Vgl. SALBER, WILHELM: Der psychische Gegenstand, S.14; vgl. SALBER, WILHELM: Kleine Werbung fiir
das Paradox, K6In: Arbeitskreis Morphologische Psychologie eV. 1988, S. 9.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

seigenenc< Zugangs zum Gegenstandsbereich, sowie des Forschungsinteresses gewahr
zu sein, weswegen im Vorfeld eine Eigenexploration in Form einer Erlebensbeschrei-
bung angefertigt wird. Dies erleichtert es dem Interviewer, sich moglichst mit Vor-
annahmen bzgl. des Gegenstandes im Interview zuriickzunehmen, um ihn méglichst
erkenntnisoffen explorieren zu konnen. Somit dienen Selbsterfahrung und Selbstbeob-
achtung sowohl der Exploration des Gegenstands, von dem angenommen wird, dass
er sich iiberindividuell entfaltet, als auch der Kontrolle des forscherischen Tuns.® In
die Analyse diirfen explizit auch Erlebensmomente im Vorfeld der Untersuchung ein-
flieRen. Aus diesen »Vorgestalten«<®® lassen sich Hypothesen generieren, die jedoch im
Interview nicht >getestet« werden, sondern lediglich eine Vorab-Richtung geben, die
jederzeit verlassen werden kann. Diese Fluiditit setzt sich in einer grundsitzlichen
Austauschbewegung zwischen Erhebung und Auswertung fort: Von Interview zu Inter-
view entwickelt sich ein allmihliches Verstindnis. Das Untersuchungssetting erlaubt
es, in der Fragerichtung auf der Grundlage bisheriger Interviews gezielt und anhand
von ersten Einschitzungen des Gegenstands zu variieren. Dieses Vorgehen dient ins-
besondere dazu, schwer generierbare oder iibersehene Aspekte des Gegenstandes zu
explorieren. Wichtiger als die (Vor-)Uberlegungen des Interviewers, ist es jedoch, den
spontanen Aussagen des Probanden zu folgen, diese zu zerdehnen und nicht zu schnell
in ein Erklirungskonstrukt zu bringen.

Sowohl auf der Ebene der Interviewfithrung, die im Folgenden niher erliutert wird,
als auch auf der Ebene der Beschreibungen befinden sich Erfahrungen mit dem Gegen-
stand in einem gleitenden Ubergang zu Erklirungen.®” Der Beschreibungsdurchgang,
der sich in vier Versionen aufspannt, wird diesem Ubergang gerecht und sein Ablauf
ebenfalls in diesem Kapitel erliutert.

3.1.1 Das Tiefeninterview als Explorationsverfahren

Das Tiefeninterview gilt als das wichtigste Erhebungsinstrument der Morphologischen
Psychologie. Es handelt sich um ein nicht-standardisiertes Interview ohne Leitfaden
mit einer Dauer von circa zwei Stunden. Ziel ist es, das komplexe Erleben des Pro-
banden moglichst konkret und anschaulich hervortreten zu lassen. Dabei versucht

85  Wie wichtig die Selbstbeobachtung als Grundlage des Zugangs zur psychischen Wirklichkeit ist,
macht Fitzek an divergierenden psychologischen Schulen fest; so in einem Versuchsaufbau von
Wilhelm Wundt und der freieren Introspektionsform in der Psychoanalyse. vgl. FITZEK, HERBERT:
»Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der morphologischen Psycholo-
gie«, S.19.

86  Auf>Vorgestalten<wurde erstmals der»Ganzheitspsychologe« Sander bei seinen Untersuchungen
zu seelischen Formenbildungen aufmerksam, vgl. FITZEK, HERBERT/SALBER, WILHELM: Gestaltpsy-
chologie. Geschichte und Praxis, S. 87ff.

87  Dieser gleitende Ubergang von Erfahrung zu Erklirung, auch als »Zwischenwelt-Formel« bezeich-
net, muss in einer Morphologischen Untersuchung im Gegensatz zur Alltagserfahrung, die eben-
falls in ein »System von Erfahrungen und Erklarungen« eingespannt ist, explizit gemacht werden.
Diese »Gegenstandsgewinnung« stellt nach Fitzek ein Gitekriterium qualitativer Forschung dar,
vgl. FITZEK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-
lichkeit, S. 311ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

121


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Ein Bild und sein Doppelgénger

es — kunstanalog — das Selbstverstindnis unserer Alltagserfahrung aufzubrechen, Brii-
che, Drehungen und Wendungen, sowie die vielfiltigen Implikationen des Erlebens
explizit zu machen.

Das morphologische Tiefeninterview hat seine Wurzeln in der psychoanalytischen
Behandlungstechnik. Im Folgenden werden einige methodische Entscheidungen der
Psychoanalyse und ihre Ubertragung in die Explorationsverfahren der Morphologi-
schen Psychologie vorgestellt. Das Tiefeninterview stellt, auch wenn es nicht im thera-
peutischen Kontext steht, andere Ziele verfolgt und nicht den gleichen Grad an Intensi-
vierung erreicht, ein »kleines Behandlungswerk« dar.®® Dies liegt an der »Uberschrei-
tungsmethodex, in der — analog zum Psychoanalysesetting — rationalisierende Uber-
formungen unseres Alltagsverstindnisses aufgebrochen und die Beschreibungen zu an-
schaulichen Bildern des Erlebens gesffnet werden.? Hierzu tragen die beiden Grund-
regeln der Psychoanalyse bei. Freud konzipiert die Psychoanalyse als einen geschiitzten
Raum, in dem die Regel gilt, alles, was in den Sinn kommt, ohne Vorbehalt zu duflern.
Aufseiten des Psychoanalytikers gilt es, eine Verfassung der >gleichschwebenden Auf-
merksamkeit®© einzunehmen, die sowohl atmosphirisch der Generierung eines mog-
lichst werturteilsfreien Raumes dient und den Behandler fiir (vermeintlich) Randstin-
diges, Unterschwelliges, Atmosphirisches aufmerksam hilt.”* Der Patient dagegen ver-
sichert, dass er alles das, was ihm in den Sinn kommt (auch vermeintlich Unzusammen-
hingendes) duflert. Beide Regeln dienen einer Lockerung der durch rationale Uberfor-
mung und sozialer Erwiinschtheit »entstellten« Erlebens- und Erfahrensmomente.®*

Eine solche vertrauensvolle, auf das Erleben und nicht auf Bewertung gerichtete
Atmosphire bildet eine wichtige Grundvoraussetzung fir die Erlebensexploration in
einem morphologischen Tiefeninterview. Der Proband soll sich méglichst frei und of-
fen duflern konnen. Aufseiten des Interviewers ist eine empathische, mitbewegende
Haltung gefordert, aber auch Hartnickigkeit im Zerdehnen der Erlebensbeschreibun-
gen auf den zu untersuchenden Gegenstand hin. Im Tiefeninterview wird wie im Ana-
lysesetting nach dem »>freien Einfall« oder der >freien Assoziation« des Probanden ge-
fragt — Interventionsmethoden, von denen sich Freud Hinweise auf »vergessenec, »ent-
stellte« bzw. nur eingeschrankt bewusstseinsfihige Erfahrungsinhalte erhoffte. Glei-

88  Auch Freichels und Salber betonen die Nihe des Tiefeninterviews zur psychologischen Behand-
lung. vgl. FREICHELS, HANS-JURGEN: »Kennzeichen des morphologischen Tiefeninterviews«, in: Zwischen-
schritte 2/1995, S.1-10; vgl. SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische
Psychologie, Bonn: Bouvier 2009, S.108-112.

89  Vgl. SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische Psychologie, S.109fF.;
vgl. FITZEK, HERBERT: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der mor-
phologischen Psychologie, S. 24.

90  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Ratschldge fiir den Arzt bei der psychoanalytischen Behandlung (1912)«, Schrif-
ten zur Behandlungstechnik, Frankfurta.M.: Fischer1975 (Studienausgabe, Ergdnzungsband), S. 169-
180, hier S.171.

91 Die gleichschwebende Aufmerksamkeit hat Verwandtschaft mit der von Brentano und Husserl
gefordertensEpoché« (=ich enthalte mich!). Sie inkludiert einen Verzicht auf vorgefertigte Annah-
men/begriffliche Bestimmungen mit dem Ziel eine grofStmaogliche Empfanglichkeit fiir die sich
zeigenden Phianomene und ihre Bedeutungsspielrdume zu erzielen.

92 Vgl. FITzEK, HERBERT: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der mor-
phologischen Psychologie«, S. 21-22.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

chermafien wie im Analysesetting kann ein mit Widerstand behafteter Erlebensanteil
durch die freie Assoziation zum Vorschein gebracht werden. Diese Widerstinde wer-
den gemif} der Mehrfachdeterminierung der Phinomene (s.0.) je nach Setzung auf
den jeweiligen Gegenstand bezogen und nicht im >Innern« des Probanden verortet (vgl.
apersonales Paradigma).

Wahrend die Psychoanalyse die Phinomene, die sich in der Behandlung zeigen,
auf einen unbewussten Konflikt des Patienten zuriickfithrt, geht die Morphologische
Psychologie, wie bereits erwihnt, von einer Uberdetermination bzw. Mehrfachdeter-
minierung aller seelischen Ausdrucksbildungen aus. So steht ein Phinomen weder »fir
sich< noch in strenger Determination zu einem solchen verdringten Ausgangserlebnis,
sondern ist in seiner Bedeutung jeweils kontextual zu verorten. Dies bringt einen wich-
tigen Zusatz zu den grofitenteils aus der Psychoanalyse entlehnten Verfahren: Die Mor-
phologische Psychologie achtet in ihrer Befragung auf die Wahrung des Gegenstands-
bezugs bzw. auf die spezifische Richtung ihrer Exploration. Theoretisch fundiert in der
Konzeption der Wirkungsriume/Figurationen ist der zu explorierende Gegenstand und
nicht der Proband das >Subjekt« der Untersuchung (s.o.). Im Falle der Exploration ei-
ner Bildwirkung sind die sich zeigenden Phinomene, Gesagtes und Nonverbales, also
nicht auf den Probanden und seine Personlichkeit, sondern auf das Bild zu beziehen.
Diese wichtige methodische Richtlinie lenkt die Richtung der Befragung und legt die
Zuordnung der Phinomene grob fest.

Die Interviewdynamik gibt Hinweise auf die gegenstandsspezifischen Grundquali-
titen und Grundspannungen und ist darum fiir die Auswertung der Interviews frucht-
bar. Das Augenmerk liegt hier wiederum nicht auf den >individuellen« Ausformungen
des Erlebens, sondern auf den Dynamiken, die sich interview-iibergreifend wiederho-
len. Auch die theoretische Annahme eines Ineinanderwirkens von Gegenstindlichem
und Psychischem lasst es nicht zu, das Bilderleben aufzuspalten in die Aspekte, die
aus der Personlichkeit des Probanden herrithren und solchen, die — wie im Falle einer
Bildwirkungsexploration — vom Bild ausgehen. Das Ineinander — Salber spricht von ei-
nem »Indem«? - erfordert darum um so mehr die Festlegung des Fokus. Dies bedeutet
nicht, dass die Probanden im Anblick des Bildes nicht siiber sich< und ihre Erfahrun-
gen sprechen diirfen. Diese Aspekte sind sogar duferst wichtig, da sie — auf das Bild
bezogen — offenbaren, welche Tiefenthemen/psychologischen Dimensionen durch das
Bild angesprochen werden. Besonders bei Bildexplorationen wird spiirbar, wie leicht
sich der Fokus vom Bild auf den Probanden hin verschieben lisst: So kann ein Bild zur
Personlichkeitsdiagnose genutzt oder auch therapeutisch eingesetzt werden, um Ver-
anderungen zu initiieren.

Auch das Ubertragungsgeschehen zwischen Interviewer und Proband hat sei-
nen Bezugspunkt im kiinstlich aus einem Verwandlungstotal herausgehobenen
Gegenstand. Wihrend die Analyse die Ubertragung als eine Reinszenierung eines
unbewussten Konflikts im Patient-Therapeut-Verhiltnis versteht, wird diese Dynamik
zwischen Interviewer und Proband — auch als Resonanzphinomen benannt — in einer
morphologischen Studie methodisch konsequent auf den Gegenstand bezogen.

93 Vgl. SALBER, WILHELM: Wirkungseinheiten.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Ein Bild und sein Doppelgénger

Da der Interviewer/Interviewerin explizit das eigene Erleben in die Exploration des
Untersuchungsgegenstands miteinbringen soll, stellt ein gelungenes Tiefeninterview
ein »gemeinsames Werk« oder eine »Werkgemeinschaft auf Zeit<®* dar, das als >Duo<®>
einen Resonanzboden der sich iibertragenden Qualititen des Gegenstands bildet. In-
terviewer und Interview-Partner gehen sozusagen gemeinsam auf eine »Entdeckungs-
reise«’®. »Tiefe« meint hier das Spiirbarwerden eines Zwischenraumes, der das Erle-
ben nicht in den jeweiligen Erlebenssubjekten verortet.’” Im Idealfall erschliefien sich
sowohl fiir den Interviewer wie fiir den Probanden »unvertraute Sinnzusammenhén-
ge«.”® Aus diesem Grund werden Fragen, die Erklirungen und Begriindungen evozie-
ren (die sogenannten >Warumc«-Fragen), gemieden und solche, die die Beschreibungen
von Qualititen und Verfassungen erwarten lassen, bevorzugt.

Im Interview soll der Interviewer seine Aufmerksambkeit gleichschwebend vertei-
len: auf den Duktus des Gesagten ebenso wie auf die Inhalte, auf das Verbale wie auf
das Nonverbale. Das »Indem« aller Beziige, das in einer Aussage oder einem Phino-
men wirksam ist, erfordert aus morphologischer Sicht ein geduldiges Verweilen bei
den Phinomenen®”. Wihrend der Interviewer einerseits mit dem Erleben des Proban-

den mitschwingt und diesem folgt*°®

, muss er gleichzeitig immer wieder Distanz neh-
men, sich der Dynamik des Interviews gewahr werden und hieriiber (bereits wihrend
des Interviews) Fragen/Thesen entwickeln.'®! Die geforderte Offenheit liegt also in ei-
ner Waagschale mit dem Sinnverstehen des Interviewers. Denn nur aus einem solchen
Verstindnis heraus, vermag er an geeigneter Stelle im Erlebensfluss des Probanden zu
intervenieren. Dabei geht es mal um Verlangsamung, mal um Spiegelung von Auffil-
ligkeiten, mal darum, den Probanden zum Assoziieren und lauten Denken anzuregen.

Diese Explorationstechniken lassen sich unter dem Begriff der »Zerdehnung« sub-
summieren. Das Zerdehnen zielt nicht nur auf die Exploration unbewusster Antei-
le des Erlebens ab, sondern dient dazu, die vielfiltigen Implikationen des Gesagten/

Empfundenen deutlich hervorzubringen.’®* Auf diese Weise verbinden sich in einer

94 Vgl. FREICHELS, HANS-JURGEN: »Kennzeichen des morphologischen Tiefeninterviews, S. 3.

95  Anders als die Psychoanalyse trennt die Morphologische Psychologie nicht Ubertragung von Ge-
genlbertragung, sondern bezieht die gemeinsame Dynamik auf das jeweils gesetzte »Subjekt«
der Untersuchung.

96  Vgl. SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische Psychologie, S. 110.

97 »Tiefe« meint ein »Dazwischen« vgl. FREICHELS, HANS-JURGEN: »Kennzeichen des morphologischen
Tiefeninterviews, S. 2.

98  Vgl. FITZEK, HERBERT: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der mor-
phologischen Psychologie, S. 24.

99  Vgl. SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische Psychologie, S. 105.

100 Die Methode der Mitbewegung ist ausfithrlich beschrieben in der Geschichte der Morphologie
nach Fitzek, vgl. FITzex, HERBERT: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 45.

101 Darin zeigt sich, hier auf der Ebene der Interviewfithrung, die morphologische Methodenforde-
rung des Mitbewegens und Konstruierens.

102 Die Unterformen des Zerdehnens sind wiederum den Psychoanalyse-Techniken »Erinnern, Wie-
derholen und Durcharbeiten« entlehnt, vgl. FREUD, SIGMUND: »Erinnern, Wiederholen und Durchar-
beiten (1914)«, Schriften zur Behandlungstechnik, Bd. Ergdnzungsband, Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag
1975 (Studienausgabe), S. 205-215.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

morphologischen Erlebensexploration der phinomenologische Anspruch das sich un-
mittelbar Zeigende nicht zu ibergehen und es gleichzeitig auf seine Implikationen und
unbewussten Gehalte hin zu befragen. »Tiefe« meint im Tiefeninterview somit nicht
nur das Aufdecken unbewusster Anteile des Erlebens, sondern »Weite«.1%3 Mit dem
Zerdehnen soll einem schnellen Uberspringen des Gesagten vorgebeugt werden und
die erforderliche Explikation dessen, was implizit wirkt und im Alltagsverstindnis un-
hinterfragt bleibt, gewihrleisten. Zu den zerdehnenden Interviewtechniken zihlen das
Spiegeln der nonverbalen Auerungen, Wiederholen des Gesagten, das Abwarten und
Konfrontieren sowie die Aufforderung zum lauten Denken, zum Phantasieren und Pro-
jizieren. Der Interviewer >stortc hier gezielt all das, was sich im Alltag wie von selbst
versteht. Er geht in die Aussagen der Probanden hinein, spiegelt und konfrontiert auch
Nonverbales und vermeintlich Randstindiges.

»Ahnlich wie in der Kunst brechen diese Verfremdungs-Techniken die zurecht-
gemachten Bilder auf. Das Interview schafft dadurch einen Freiraum fiir Gestalt-

Entwicklungen, die in der Enge des Alltags unterdriickt werden.«'%4

3.1.2  Besonderheiten morphologischer Beschreibung

Als tiefenpsychologisch fundierte Beschreibungssorte beinhaltet die Beschreibung
nicht nur das im Interview explizit Gesagte, sondern auch den Duktus der Erlebensbe-
schreibung, Nonverbales, sowie die Interviewdynamik. Die Beschreibung richtet sich
nicht nach dem Nacheinander dessen, was in den Interviews gesagt wurde; sie durch-
forstet das Material auch nicht nach Gemeinsambkeiten hinsichtlich der verwendeten
Worte oder Synonyme. Sie lenkt den Fokus vielmehr auf durchgingige Qualititen.
Dabei werden die Phinomene erst durch eine »titige Aus-Lese« sichtbar — mit ande-
ren Worten durch eine Blickrichtung, die durch die spezifische Gegenstandsbildung
bestimmt ist.°> Bei Erlebenserfahrungen von Bildern liee sich beispielsweise, im
Sinne einer unterschiedlichen Gewichtung ebenso der Betrachter in den Fokus neh-
men — etwa, wenn nicht eine Bildwirkungsanalyse, sondern eine Charakterisierung
des Bildbetrachters mithilfe seines Bilderlebens das Ziel der Untersuchung darstellt.
Diese Vorab-Setzung, als Gewichtung eines mehrfach determinierten Gegenstands
verstanden, erlaubt die Verdichtung und Vereinheitlichung des Interview-Materials.
Es ist die spezifische Gegenstandsbildung (oder Fragestellung), die der Deutungsbreite
der Phinomene eine Richtung gibt.

Eine Besonderheit liegt zudem in der tiberindividuellen Beschreibungssorte, wie es
das gestaltpsychologische Konzept der Wirkungs-Gefiige vorsieht. Die vier Beschrei-
bungsdurchginge umfassen jeweils alle gefithrten Interviews. Dabei entfaltet sich in
Form eines Zitatenteppichs eine apersonale Erlebensgestalt — jeweils unter den spezi-
fischen Blickwinkeln der vier Versionen. Die Zitate sind entsprechend aus dem Kontext
des Einzelinterviews gerissen, jedoch iiber die Transkripte (im Anhang) in ihrer Ein-
zelausprigung wieder rekonstruierbar. Das Vorgehen der Vereinheitlichung begriindet

103 Vgl. SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische Psychologie, S. 108f.
104 Ebd., S.110.
105 Vgl ebd., S.103.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Ein Bild und sein Doppelgénger

sich zudem aus dem Einzelfallparadigma heraus, das der gewihlten Methode axioma-
tisch zugrunde liegt. Danach miissen sich alle Wirkungsziige in einem Einzelinterview
wiederfinden bzw. der gesamte Beschreibungsgang tiber die vier Versionen hinweg her-
leiten lassen. Die Richtlinien zur Vereinheitlichung der vier Beschreibungsdurchgin-
ge — darunter auch die Wahl der Zitate aus den Einzelinterviews sind qualitativ und
nicht quantitativ. Es wird nicht nach Hiufigkeit des Gesagten gesucht, um es in der
tiberindividuellen Beschreibung zu rechtfertigen, sondern nach besonders prignanten
Aussagen im Sinne der Gestaltlogik des Gegenstandes.’®® Wie im Tiefeninterview gel-
ten (logische) Widerspriiche nicht als Hinweis auf Unwissenschaftlichkeit oder gar als
Ausschlusskriterium; vielmehr besteht die >Kunst« der Beschreibung darin, die spezifi-
sche >Psycho-Logik« dieser Gegensitze im Erleben transparent zu machen.

Ein Uberpriifungskriterium hinsichtlich der >richtigen< und somit wiederholbaren
Rekonstruktion des iiberindividuellen Bilderlebens stellt die Begriindung aller Einzel-
phinomene durch das Auswertungsschema der Figuration dar (s.0.). Lassen sich ein-
zelne Phinomene nicht erkliren, ist dies ein Hinweis auf eine nicht stimmige Gesamt-
Beschreibung. Ein solcher Fehler wiirde spitestens in der dritten Version, der Kon-
struktion, deutlich. In dieser Hinsicht bewegt sich die Beschreibung der Interviews
als apersonale Gestalt in hermeneutischen Schleifen des Sinn-Verstehens. Der Versio-
nengang dient somit nicht nur der Entfaltung und Rekonstruktion des Gegenstands,
sondern auch der Uberpriifung der einzelnen Auswertungsschritte.'®’

Im Folgenden werden die vier Beschreibungsdurchginge vorgestellt. Sie sind als
»Wendungen« des Gegenstands durch verschiedene Perspektiven hindurch zu verste-
hen.

3.2 Beschreibung in vier Versionen

»Ahnlich wie sich ein Maler durch mehrere Versionen seinem Bild nihert, kann auch
108

ein Psychologe sein Bild des Ganzen nur in mehreren Wendungen entwickeln.«
Die folgende Erliuterung der vier Beschreibungsdurchginge greift pro Version jeweils
ein Merkmal von Kunst nach Salber auf (Inkarnation, Fortsetzung, Expansion, Sto-

199) und ordnet sie den vier

rungsform, Konstruktionserfahrung, Realititsbewegung
Wendungen der Beschreibungen zu. Diese Kunstnihe der morphologischen Beschrei-
bung hat, wie oben beschrieben, ihren Ursprung in der Psychisthetik des Seelischen.
Sie wird dem Methodenstandard morphologischer Forschung gerecht, wonach Gegen-

standskriterien zugleich Methodenkriterien sind"°. Die Analyse eines Kunstwerks dop-

106 Vgl. FITZEK, HERBERT: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der mor-
phologischen Psychologie«, S. 25.

107 Vgl. hierzu den Methodenstandard »Konsequenz der Ableitung, vgl. FITZEK, HERBERT: Inhalt und
Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirklichkeit, S. 337ff.

108 SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische Psychologie, S.115.

109 Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung.

110 Vgl. FiITzek, HERBERT: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft; FITZEK, HERBERT: Inhalt und
Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirklichkeit; FITZEK, HERBERT: »Morpho-
logische Beschreibung«.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

pelt diese Gegenstandsbestimmung auf eigentiimliche Weise: Ein Kunstwerk (seeli-
sches Geschehen) begegnet sich im Gegeniiber eines Kunstwerks.

3.2.1 Erste Version: Grundqualitaten (Eigenlogik/Inkarnation)

Auf der ersten Beschreibungsebene — mal als Gestaltlogik, mal als Grundqualitit be-
nannt — wird gemif des Ganzheitsprimats nach durchgingigen, gemeinsamen Zigen
gesucht, die den Gegenstand in einer iibergreifenden Erlebensqualitit charakterisiert.
Grundqualititen sind zunichst schwer greifbar, da sie wie selbstverstindlich das>Gan-
ze< pragen. Sie zeigen sich in den Interviews oftmals gleich am Anfang der Interviews
in den ersten Einfillen der Probanden und schlagen sich in der Interviewdynamik nie-
der.™

»Ahnlich wie man sich einem Gemailde nihert, beschreibt man die »ersten Eindriicke«
als Wirkungen der grofien, im Vordergrund stehenden, leicht erzidhlbaren Grundge-
stalten.«''?

Aufgrund der Flichtigkeit dieses Gesamteindrucks erfordert die erste Version bereits
auf der Ebene des Tiefeninterviews ein »Verweilen« bei den Phinomenen'3. Die Grund-
qualitit lisst sich nach Fitzek auch als ein iibergreifendes Bild beschreiben, das mit
seinen sinnlichen Qualititen dem Gegenstand eine spezifische Eigenart oder Charak-
teristik verleiht."*# Die erste Version der Beschreibung sucht also nach einem ersten,
vorldufigen Bild, das den Gegenstand in seinen Ganzheitsqualititen zu fassen vermag.
Wie die Kunst will sie zu einer Formenbildung kommen, die den Gegenstand wie ei-
ne lebendige Gestalt (neu-)erstehen lisst (Eigenlogik/Inkarnation). Sie folgt dabei insbe-
sondere den sinnlich-materialen Qualititen, die sich im Ubergang von Seelischen und
Gegenstandlichem bewegen (Materiale Symbolik/Durchldssigkeit).

3.2.2  Zweite Version: Figuration (Stdrungsform)

Die zweite Version der Beschreibung baut auf der ersten Version auf und untersucht
die Formenbildung in kunstanaloger Manier als expansiven Wirkungsraum — auch als
Gestalttransformation oder Figuration benannt. Als lebendiges Wirkgefiige handelt es
sich um das Herzstiick einer jeden morphologischen Studie (s.0.)."> Ausgehend von
der Grundqualitit wird auf dieser Beschreibungsebene danach gefragt, welches Wirk-
Gefiige der Gegenstand entfaltet und wie seine Teile zum Ganzen stehen und ein span-
nungsvolles, lebendiges Ganzes ergeben. In ihr tritt eine Erlebensgestalt in seinem »fiir
und widers, in seinem >mit und gegeneinander«lebendig hervor (Fortsetzung/Expansion).
Die erste Version, in der die Gestalt auf einen Blick beschaubar wird, erfordert diese
Ausdifferenzierung der zweiten Beschreibungsebene. Sie verdeutlicht, dass es in einer

11 Vgl. FITzex, HERBERT: »Morphologische Beschreibung«, S.117.

112 SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische Psychologie, S.115.

113 Ebd., S.116.

114 Vgl. FiITzek, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-
lichkeit, S. 289-290; vgl. FITZEK, HERBERT: »Morphologische Beschreibung«, S. 717.

115 Vgl. SALBER, WILHELM: Wirkungseinheiten, S.126ff.; vgl. FITZEK, HERBERT: Inhalt und Form von Aus-
drucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirklichkeit, S. 291ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

127


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Ein Bild und sein Doppelgénger

seelischen Formenbildung »kein Aufgehen ohne Rest« gibt.''® Damit wird die zweite
Version der Beschreibung dem Metamorphosen-Charakter der Gestaltbildung gerecht;
sie setzt >Form« und »Stérung« in Bezug zueinander. Wie bereits in Kapitel 1.3.4. erliu-
tert, umfasst die Hauptfiguration die vordergriindigen und prignanten Ziige der Figu-
ration, wihrend die Nebenfiguration Phinomene beschreibt, die das Selbstverstindli-
che der Hauptfiguration brechen und Randstindiges, Unterschwelliges der Figuration
durchscheinen lassen. Nebenfiguratives rebelliert in gewissem Sinne gegen die Gestalt-
pragnanz der Hauptfiguration und will Reste in Umsatz bringen. Damit kiindigt sich
in der Nebenfiguration ein Aufbrechen der Gestalt an."'7® In diesem Beschreibungs-
durchgang kommt der dialektische Zug seelischer Formenbildung zum Tragen, der sich
in der Kunst als Stérungsform zu steigern vermag.

3.2.3 Dritte Version: Konstruktion (Konstruktionserfahrung)

Der nichste Beschreibungsdurchgang befragt die Figuration auf ihre Konstruktions-
ziige hin. Er zeichnet sie modellhaft nach und lisst hieriiber den >Bauplan« der Ge-
stalt erkennen.™ Auf der Grundlage dieser >Architektur« wird — mit etwas Abstand vom
empirischen Material — nach einem kulturellen Verwandlungsmuster gesucht, das dem
Gegenstand zugrunde liegt. Die Morphologische Psychologie geht axiomatisch davon
aus, dass Figurationen eine Reihe historischer Vorformen besitzen und sich in ihnen
zeitiiberdauernde Verwandlungsmuster niederschlagen.’*® Mirchen und Mythen bie-
ten einen Fundus solcher Verwandlungsmuster oder Entwicklungsbilder (s.o.). Mit ih-
nen wird der untersuchte Gegenstand ausgelegt — mit dem Ziel die spezifischen »Dreh-
punkte« oder »Drehgesetze« der Gestalt hervortreten zu lassen.

Wiederkehrend und die Verwandlungsmuster tbergreifend sind nach Fitzek fol-
gende Aspekte der Konstruktion von Verwandlung: Ein Verwandlungsmotiv liegt in den
>unmoglichen Wiinschen« des Menschen begriindet. Sie zeigen sich zum einen an der
Tendenz, stets iiber sich hinaus wachsen zu wollen, aber auch in destruktiven Mus-
tern, die gerade, weil sie zerstérerisch sind, aufgesucht werden. Die Konstruktion von
Verwandlung hat zudem die Eigenart, Gegensitzliches zusammenzubringen. Sie bildet
ein dialektisches System aus. So ist eine Gestaltwerdung zugleich durch das gekenn-
zeichnet, was in ihr ausgeschlossen ist. Ein drittes Merkmal liegt im Provisorischen
und Unvollkommenen der Verwandlungskonstruktion. In ihr bleibt immer etwas aus-

116  Vgl. SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische Psychologie, S.117.

117 Vgl. FITzeK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-
lichkeit, S. 293.

118 Haupt- und Nebenfiguration kann man sich auch an dem Verhiltnis von Tag und Traum verdeut-
lichen. Der Traum behandelt Reste, Nebenfiguratives, das in den Vereinheitlichungen des All-
tagsgeschehen keinen ausreichenden Umsatz findet; im Morphologischen Alphabet ist der Traum
»Nebenbild, vgl. SALBER, WILHELM: Kleine Werbung fiir das Paradox, S. 40.

119 Der Terminus ist der Morphologie Goethes entlehnt, vgl. FiTzex, HERBERT: Der Fall Morphologie.
Biographie einer Wissenschaft, S. 48f.

120 Vgl. SALBER, WILHELM: Seelenrevolution, Bonn: Bouvier 1993; vgl. FITZEK, HERBERT: »Trends, Moden,
Zeiterscheinungen. Kulturpsychologie als Psychologie der Gegenwartskultur«, in: Zwischenschritte 99/1
(1999), S. 25-53.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

geschlossen oder unterdriickt; sie vermag ihre Verwandlungsaufgabe somit jeweils nur
zum Teil zu l6sen. Dies wirkt als »Unbehagen« kulturbewegend.**

Eine dritte Wendung innerhalb der Konstruktionsbeschreibung nimmt auf der
Grundlage dieser Wandlungsprinzipien und -motive das spezifische Konstrukti-
onsproblem des Gegenstands in den Blick. Zuriickgehend auf die Eigenlogik der
Formenbildung arbeitet sie in diesem Beschreibungsdurchgang die spezifische Aus-
formung des Versalitits- bzw. Konstruktionsproblems heraus. Sie bewegt von der
Versalitit (s.0.) her die Frage, mit welcher spezifischen Herausforderung die Formen-
bildung des Gegenstandes verbunden ist und welche (seelische) Leistung sie erfordert.
Sie fragt nach allc dem, was in der Formenbildung ausgeschlossen ist und dennoch
wirksam bleibt. Dies wiederum hat mit den oben bereits erwihnten zwiespailtigen
Formanspriichen seelischen Geschehens zu tun: diese steht grundsitzlich zwischen
»Bindung und Lésung, Einheit und Vielheit, Konsequenz und Brechung.«*** Von der
Verwandlungssorte eines Marchens oder Mythos her wird schliefflich das Konstruk-
tionsproblem nochmals anschaulicher. Es verdeutlicht die Grenzen und Kehrseite
der spezifischen Verwandlungssorte, die auch der Mythos/das Mirchen in seinem
Konstruktionskern behandelt.

Der Blick auf den >Bauplans, das Verwandlungsmuster, und Konstruktionsproblem
kommt einer Meta-Perspektive auf den Gegenstand gleich und vollzieht sich in mehre-
ren Wendungen. Darin erweist sich nicht nur die seelische Formenbildung als solche als
kunstvoll. So wie die Kunst eine Strungsform gegeniiber der Alltagserfahrung darstellt,
greift die wissenschaftliche Analyse auf dieser Beschreibungsebene in das Selbstver-
stindnis ihrer Untersuchungsgegenstinde ein. Im Sinne der geforderten Mitbewegung
erfordert dieser dritte Beschreibungsdurchgang im besonderen Mafie die kreative Sei-
te des Forschers. Er zeichnet sich — kiinstlerischem Schaffen vergleichbar — durch einen

erhohten »Freiheitsgrad« aus.'??

»Um die entscheidenden Drehpunkte der betrachteten Meta-Morphose zu finden,
kommt der Psychologe nicht um das Drehen, Experimentieren, Ausprobieren, Kon-

struieren und Umstrukturieren herum.«'?4

Eine Sonderstellung nehmen in diesem Zusammenhang Kunstwerke als Untersu-
chungsgegenstinde ein. Vergleichbar mit Mirchen und Mythen machen sie — wenn
auch mit anderen medialen Mitteln — Konstruktionskerne unserer Verwandlungswirk-
lichkeit beschaubar.’*> Diese Charakteristik des Kunstwerks wurde als Konstruktionser-
fahrung benannt. Sie macht zudem auf die Nihe kiinstlerischer und wissenschaftlicher

121 Vgl. FITZEK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-
lichkeit, S. 296f.

122 FITZEK, HERBERT: »Morphologische Beschreibung«, S. 720.

123 Vgl. SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische Psychologie, S.118.

124 EBD.

125 Streng genommen misste also ein Kunstwerk auf der Ebene der Konstruktion nicht mehr mit ei-
nem Verwandlungsmuster ausgelegt werden, so wie auch die Analyse eines Marchens oder eines
Mythos dies nicht erfordert. Ein (medialer) Vergleich, wie auch in dieser Arbeit anvisiert, kann je-
doch sehr erhellend sein.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

129


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Ein Bild und sein Doppelganger

Produktion aufmerksam.'2® Wihrend im Betrachten eines Kunstwerks Konstruktions-
prinzipen von Wirklichkeit wie von selbst hervortreten und méglicherweise fiir den
Betrachter unbewusst/vorbewusst bleiben, so vollzieht die Morphologische Psychologie
im Verlauf der dritten Version einen Ubergang der Erfahrungsbeschreibung hin zu
einem Erklirungskonstrukt. Sie macht die am Kunstwerk >erfahrene« Konstruktion
explizit.

3.2.4  Vierte Version: Typisierung (Realitdtsbewegung)
Auf die Beschreibung des Konstruktionsproblems folgt die typisierende Beschreibung.
Sie durchforstet das Interviewmaterial nach spezifischen Lésungsmustern und Um-
gangsformen mit dem Konstruktionsproblem. Damit kehrt die »Spiralmethode« am
Punkt hochster Verdichtung (Konstruktionsproblem) zur Phinomenfiille und Anschau-
lichkeit der Erlebensbeschreibungen zuriick.'*” Wenngleich sich die Probanden darin
unterscheiden, dass sie zu bestimmten Umgangsformen mehr tendieren, als zu ande-
ren, so sind die Typen nicht eins zu eins den Probanden zuzuordnen. Vielmehr handelt
es sich auch hier um eine die Interviews iibergreifende, iiberindividuelle Beschreibung
idealer Umgangsformen, die bei den einzelnen Probanden in einer Mischform auftre-
ten. Die Losungstypen sind auf das Konstruktionsproblem bezogen, das sie zu slosenc
suchen. Allerdings bleiben immer Reste, die sich nicht in ein Ganzes fiigen. Im Versa-
litatsproblem liegt begriindet, warum eine vollstindige »Lésung« nicht erreicht werden
kann - denn wie oben ausgefiihrt — tendieren Gestalten nicht nur dazu sich zu schlie-
Ren (und somit zu >gelingenc), sondern auch wieder aufzubrechen, sich in Anderes zu
wandeln. Sie sind »Drehfigurenc, die zugleich Zukiinftiges und Vergangenes, Begren-
zungen und Uberschreitungen in sich vereinen und bewegen und in denen sich die
gegensitzlichen Extreme seelischen Geschehens berithren. Die typisierende Beschrei-
bung rithrt damit am Gestaltparadox und lisst den besonderen >Witz« der Formenbil-
dung durchscheinen.!?®

Kunstanalog ist auch diese Version der Beschreibung. Sie entspricht mit dem Fo-
kus auf den Umgang, der sMachbarkeit« und Ubersetzung ins Alltigliche dem Kunst-
Kriterium der Realitdtsbewegung. So wie Stérungsform auf Gegenliufe und Kehrseiten
einer Formenbildung hinweist, so finden sich in diesem Beschreibungsdurchgang For-
men des Umgangs, die keine endgiiltige Losung versprechen und sich in ihrem Versuch,
die Formenbildung in ein geschlossenes Ganzes zu bringen, in Paradoxien verstricken.

3.3 Gegenstandsspezifischer Untersuchungsaufbau

3.3.1 Versionengang und Auslegung der Bildwirkungsanalyse

mit dem Narziss-Mythos
Die Untersuchung folgt dem morphologischen Versionengang der Beschreibung und
beginnt mit der Grundqualitit (Version 1) des Bilderlebens. Hieran anschliefRend wird

126 Auf die Frage, ob Bilder Medien der Erkenntnis sind, wird im Schlussteil eingegangen.

127 Vgl. FITZEK, HERBERT: »Morphologische Beschreibung, S. 722.

128 Vgl.ebd., S. 723; vgl. SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihrung in die Morphologische Psycho-
logie, S.124.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Theorie und Methode

beschrieben, wie sich in Form einer Figuration (Version 2) das Bilderleben als leben-
diger Wirkungsraum entfaltet. Die Benennung der Figuration als Spiegelerfahrung ist
keine Vorab-Setzung, sondern Ergebnis der Untersuchung. Die Art dieser Spiegelerfah-
rung wird in seinen haupt- und nebenfigurativen Ziigen beschrieben. Danach folgt die
Konstruktionsbeschreibung (Version 3). Sie zeichnet zunichst den Erlebenslauf der Fi-
guration in seinen konstruktiven Ziigen nach und wird daraufhin mit dem Narziss-
Mythos (nach Ovid) ausgelegt. Da dies eine psychologische Kenntnis der Wirkungs-
und Konstruktionsziige der Erzihlung erfordert — Bild und Erzahlung hier also auf eine
sich entsprechende psychologische Beschreibungsebene gebracht werden miissen - er-
folgt hier noch eine Analyse des Textes in Form einer Komplexentwicklung (s.o.).**
Die Kenntnisse, die diesem Vergleich bzw. Bezug entspringen, dienen der Erliuterung
der seelischen Grundproblematik der Bildfiguration*® sowie der Auslotung der media-
len Unterschiede zwischen Bild und Text. Auf die Formulierung des Konstruktionspro-
blems folgen spezifische Losungs- und Umgangsformen (Version 4) mit dieser Proble-
matik in einem vierten Beschreibungsdurchgang.

3.3.2 Probandenauswahl und Interviewdurchfiihrung

Die Explorationsphase fand im Mirz und Sommer 2015 statt. Es wurden insgesamt elf
Tiefeninterviews in einer Dauer von circa zwei Stunden vor dem Bild in der Galeria Bar-
berini in Rom zu den reguliren Offnungszeiten gefithrt. Die Probanden wurden nach
dem Schneeballsystem iiber Bekannte akquiriert. Dabei wurde auf eine Variation der
demographischen Daten (Alter, Geschlecht, Beruf) geachtet. Die Altersspanne reicht von
18 bis 58 Jahren. Es wurden fiinf Frauen und sechs Minner interviewt. Alle Interviews
wurden in deutscher Sprache gefithrt. Die Zitate der Beschreibungen sind den jeweili-
gen Interviewtranskripten (siehe Anhang) entnommen und in der Vereinheitlichenden
Beschreibung durch die Nummerierung der Interviews gekennzeichnet.

129 ImUnterschied zur Exploration des Bilderlebens wird in der Exploration einer Erzahlung das Nach-
einander des Erlebens beriicksichtigt. Wie in der Figuration des Bilderlebens wird auch in der
Wirkgestalt einer Erzahlung davon ausgegangen, dass eine alle Ziige der Handlung tibergreifen-
de Qualitat wirksam ist. Diese Qualitit entfaltet sich bipolar in Form eines Grundverhéltnisses
oder eines Grundkomplexes, der im Verlauf der Geschichte eine jeweils spezifische Entwicklung
mit Steigerungen, Wendungen, Verkehrungen, Losungen erfihrt. Der Begriff Komplex und Kom-
plexentwicklung stammt aus der morphologischen Filmwirkungsforschung, vgl. BLOTHNER, DIRK:
Erlebniswelt Kino. Uber die unbewufite Wirkung des Films, 2. Aufl., Bergisch-Gladbach: Bastei Liibbe
2003.

130 Unter dem Kapitel der Bildreflexion wird auf den Vergleich nochmals Bezug genommen und mit
der kunstwissenschaftlichen Bildforschung in einen Austausch gebracht. Besonderes Augenmerk
wird an dieser Stelle auf die medialen Unterschiede von Bild und Erzihlung gelegt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

131


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Ein Bild und sein Doppelgénger

Schriftsteller

Interview- | Ceschlecht Alter Beruf Familienstand Interview-
partner dauer
1 w 34 Lehrerin in Partnerschaft, 1:47 Std.
keine Kinder
2 w 50 Kunsthistorikerin alleinstehend, 2:01Std.
keine Kinder
3 m 32 Architekt und in Partnerschaft, 2:10 Std.
Bildender Kiinstler keine Kinder
4 m 18 Schiiler ledig 2:37Std.
(Abiturient)
5 m 44 Komponist in Partnerschaft, 2:00 Std.
keine Kinder
6 m 37 Schriftsteller verheiratet, 2:09 Std.
keine Kinder
7 w 30 Physiotherapeutin in Partnerschaft, 1:23 Std.
keine Kinder
8 m 58 Soziologe verheiratet, 2:06 Std.
keine Kinder
9 w 25 Studentin ledig, keine Kinder 2:21Std.
10 w 52 Literaturwissen- verheiratet, ein Kind 2:015td.
schaftlerin und
Journalistin
1 m 49 Unternehmensbe- alleinstehend, 2:19 Std.
rater und keine Kinder

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR



https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lll. Bildwirkungsanalyse

1. Grundqualitat: Bannung

Die Grundqualitit der Bannung entfaltet sich in einer Bewegung zwischen einem
Gebannt- und Verbannt-sein. Der Betrachter schaut fasziniert auf ein wunderschon
strahlendes Bild und bemerkt bald, dass diese Faszination Schattenseiten birgt: Wie
der Betrachter im Bild nimmt er eine Suchbewegung auf, die endlos und phantastisch
erscheint, dann jedoch in eine Fixierung und Unbeweglichkeit miindet: »Man soll ja
aufhoren, wenn es am Schonsten ist. Das ging aber nicht, weil er vorher erstarrt ist«
(6). Kreis- bzw. trichterformig vollzieht sich die Bannung um eine goldene Mitte (Knie)
herum. Die Situation erscheint als ein Ort der ungestdrten Selbstbefragung und der
Selbstentdeckung. Dieser bannende Moment der Kontemplation droht jedoch in ein
Empfinden der Isolierung zu kippen - der Betrachter im Kreisen um sich selbst zu ver-
kitmmern. Auf der spannenden Entdeckungsreise werden unliebsame oder vergessene
Eigenanteile am bildlichen Gegeniiber entdeckt, die weder vollstindig abgestofRen,
noch losgelassen werden konnen. Gebannt klebt der Betrachter an Vergangenem,
an Erinnerungen und Resten, die ihn daran hindern sich den Realititen adiquat zu
stellen. Ebenso bannen die durch das Bild belebten Ideale. Sie erweisen sich aber als
nicht erreichbar oder nicht haltbar. Hieriiber entsteht ein »unitberwindlicher Kontrast
zu dem, was man macht und zu dem was man ist oder hitte sein konnen« (6). Der hin-
gebungsvolle Seufzer des Betrachters im Bild wird zu einem angestrengten Stéhnen.
Das Gegeniiber im Bild hilt in Bann, schaut aber nicht zuriick, antwortet nicht und
fithrt den Betrachter in die Selbstisolation. Das Idealbild verkehrt sich in ein Bild, das
abstofdt. So wird es als gleichzeitig »toll und schrecklich« empfunden. Im Erleben tut
sich eine Kluft auf: »Eigentlich ist er so nah dran und dann so weit weg« (7). Sowohl
der Betrachter im Bild als auch der Betrachter des Bildes ist gebannt, genief3t den
Ausschluss von anderem als Moment der ungestorten Selbstbefragung und durchleidet
ihn zugleich als mangelnden Austausch und schmerzlichen Ausschluss.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Ein Bild und sein Doppelgénger
1.1 Gebannt

Schon von weitem zieht das Bild mit seinem »Strahlen« (1) den Blick auf sich und man
denkt: »Mein Gott, was fiir ein schénes Bild« (5). Man wird hier geradezu »vom Licht
angezogen« (10). Die Bilder in nichster Umgebung wirken dagegen »matter« und »we-
niger plastisch« (1). Hier sind die Farben »brillant« (9) und eine Figur »leuchtet da ein
bisschen raus« (7). »Unabhingig vom Themac ist es »ein schénes Bild«, das »sehr un-
gewodhnlich im Vergleich zu anderen Bildern« wirkt (5). Das Bild, vermutlich im Besitz
einer »russischen, adligen Familie«, habe dort »prominent« gehangen und sei viel »be-
wundert« worden (10). Es beeindruckt unter anderem durch seine »monumentalisti-
sche Architektur, die die »Aufmerksamkeit« auf sich zieht und die »du nicht ignorie-
ren [kannst]«: »Es ist so, als ob diese Figur raus aus dem Bild kommt« (8). Beeindru-
ckend sind die »krassen Kontraste«, die alles so »plastisch« machen (3). Es erstaunt,
»wie tduschend echt, was sein kann, was gar nicht wirklich physisch existiert« (9). Die
Figur wird lebendig — so »als ob es in dem Bild eine Energie gibt« (5). Besonders an-
ziehend wirkt das glinzende Seidenhemd (1): Es »leuchtet wunderbar« (10) und »weil
es so hell ist, fokussiert man den Blick da drauf« (5). Die Armel sind »der Eyecatcher
schlechthin« — »so schon plustrig«, der Faltenwurf »perfekt modelliert« (9), der »Brokat-
stoff sehr schon« (9). Das WeifSe lisst »frische Kiihle, Winterurlaub und Weihnachten«
assoziieren (10). Man »liebt das Licht in dem Bild« — denn »es gibt uns die Méglichkeit
tiberhaupt zu sehen« (10). Dabei wirken die Dunkelflichen ebenfalls anziehend: Es er-
zeugt »so was Wohliges, Muggeliches.« (9). Das Bild spricht »irgendwie mehr Sinne an:
Da kann ich mir vorstellen, wie sich der Stoff anfiihlt und auch was er fiir Gerdusche
macht.« (9) Diesen »ganz angenehmen Stoft«, der »fluffig und weich« ist (9), mochte
man am liebsten »anfassen« (2). »Also ich krieg da fast so eine Ginsehaut, weil es so
intensiv ist.« (9) Es erzeugt »den Wunsch mit dem Licht mitzugehen« (10).

Wie der Protagonist, der »so fragend vielleicht oder so ein bisschen sehnsiichtig
hineinschaut« — als »ob er irgendetwas sucht oder entdeckt« (7), so macht sich der Be-
trachter ebenfalls auf die Suche: Fiir ihn ist es so »diese Suche nach den Gedanken«
(4) — denn man sieht doch »viel [...] und gleichzeitig nichts«. (9) »Das macht irgendwie
total neugierig [...], so als ob man es nicht mehr abwarten kann.« (4) Die »Fesselung«
besteht in diesem Bild nicht nur darin »von der Schonheit gefesselt« zu sein und »nicht
mehr wegschauen« zu kénnen, sondern darin sehr lange zu brauchen, »um irgendwas
damit anfangen zu kénnen« (3). Es brechen viele Sichtweisen auf: »Aber wahrschein-
lich ist das Bild so gut, dass man umso mehr man schaut, umso mehr sieht. Ich glaube,
falls etwas nicht gut ist, wirst du darin nie etwas finden.« (5) Durch die Suche in Bann
gesetzt, »steigert [man] sich immer in ganz viele Sachen rein« (9). Es ergeben sich tau-
send Detailfragen — »Kleidungsfrage«, »Berufsfrage«, »Beinfrage« (4), die beantwortet
werden wollen. Das Bild versetzt dadurch, dass man »nicht so richtig eine Bestitigung
[kriegt], ob das jetzt richtig ist oder falsch«, dauerhaft in Spannung (4).

Wie »in so einem hermeneutischen Zirkel« beginnt man »immer wieder neu zu
erzihlen und mit einem neuen Detail noch mal neu aufzurollen und immer neue Ebe-
nen zu erschliefien« (9). Es ist »total interessant irgendwie« und »verbliiffend« auf die
vielen Fragen keine eindeutige Antwort zu erhalten (4). Gleichzeitig »irritiert« es, dass
bestimmte Details unkenntlich sind oder nicht in der Spiegelung auftauchen. Sie regen

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

zu immer weiteren Uberlegungen an (9). Es ist »wie so ein Ritsel oder Experiment« (4).
Beschrieben wird eine Art harmonischer »Kreislauf« des Lebens: »Dadurch, dass die-
se Fingerspitzen sich beriihren, flief3t es quasi einmal so auflen rum, ohne irgendwie
aufzuhoren.« (9). Diese Bewegung ist unauthorlich: »Es hat kein Ende, es geht immer
weiter« (5), wie »etwas Weiches, das kein Ende hat — quasi so ein Kreislauf«(9). Man
gerit in den »Bann eines Kreises«, der sich schlief3t und nicht schlieft und hieriiber
steigert sich die »Vorstellungskraft« (9).

Ein Bannungsmoment liegt zudem im hell erleuchteten Knie. In dieser »betonten
Mitte durch dieses Knie« (9) erhilt das Bilderleben einen »Fokus« (6): »Das ist ziemlich
prominent« (6), »zentral«, »genau in der Mitte« (1) und da sieht man Licht drauf« (6). Es
lenkt den Blick bestindig auf sich — denn es leuchtet »wie ein grofdes Stiick Gold« (10),
wie ein strahlender »Komet« (10). Um diesen »magischen« Punkt herum ist »sowohl im
Bild, als auch in der Abbildung [..] alles andere dann so konzentrisch angeordnet und
»die ganze Zeit konnte eben dieser Ring so um diesen Punkt kreisen« (9).

Ebenso ist man vom Anblick des schénen Jiinglings in Bann gesetzt. Der Protago-
nist im Bild »staunt und [hat] deshalb den Mund auf« (5). Er ist so gebannt, da »hitte ich
irgendwie Angst dazwischen zu gehen in diese Trance« (9). Mit »verziickter Hingabe«
und ohne Zwang scheint er ganz davon eingenommen, was er sieht. Dieser »hinge-
bungsvolle Blick« hat etwas »ganz Auflergewohnliches« (9). »Das Gesicht selbst hat so
einen Ausdruck als wiirde es etwas sehen, das wirklich interessant ist« oder als handle
es sich um »den Wunsch etwas zu sehen« (5). Das ist »eine Art von Verziickung und
Genuss und kein schnelles Versichern«, wie man es von Facebook-Bildern kennt. Das
ist »so intensiv«, dass »man sich gar nicht traut irgendwas zu sagen oder auch diese
Stille zu stdren.« (9)

Fiir den aufenstehenden Betrachter vergeht die Zeit wie im Flug: »Es kommt mir
nicht so vor, als ob ich schon reichlich zweieinhalb Stunden hier sitze [...] Es kommt
mir vor wie eine halbe Stunde oder zwanzig Minuten — als ob ich gerade hier reinge-
kommen bin« (4). Die Bildbetrachtung entfaltet eine starke »Eindringlichkeit« (3). Es ist
es so, als ob man »gezogen« wiirde (8) — wie bei einer »Stromung, [die] einen vielleicht
so reinziehen will und man denkt: was wire wenn?« (1). Es entsteht ein »hypnotischer
Sog« — so wie »bei bestimmten Dingen, dass man nicht mehr authéren kann eine be-
stimmte Serie zu schauen [...] oder auch, dass man nicht mehr aufthéren kann jemanden
anzuschauen, obwohl man weif3, das ist nicht hoflich« (6). Es handelt sich um ein Bild,
das man sich »immer wieder angucken« (2) muss. Dem Sog lisst sich nicht entkommen:
»Es ist nicht beendet, weil diese Person stindig diese Synergie hat. Wenn man das sieht,
hat man den Eindruck, dass diese Person stindig will [...] egal wie die Reaktion ist [...]
es geht immer weiter« (5). Die Szene zeigt einerseits ein »passioniertes Betrachten,
das man »zwanglos, aus der reinen Neugierde und Begeisterung heraus tut [..], aber
vom Gesicht wiirde ich sagen ist es so ein Zustand, der eintritt, wenn man da voll und
ganz drin ist [..] Es ist weder das erste Erstaunen, noch irgendwie das verkrampfte
Fixiert-Sein, sondern eine Art geloste Fixierung auf das Schauen« (3).

Das Bild strahlt die Zuversicht aus, dass es »immer eine Losung« geben wird und
setzt auf den Augenblick, der »mir die Ruhe [gibt] wieder anzufangen« (8). Es weckt
Wiinsche: »Da gibt es etwas, das mich lockt. Eine Idee oder Erinnerung kommt auf
wegen dem Bild« (5). Man »sehnt sich gerade irgendwie [nach etwas] zuriick« (4). Alter-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

135


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Ein Bild und sein Doppelganger

nativ sieht sich die Person »irgendwie in der Zukunft« (4). Der Blick wirkt angefiillt von
Wiinschen nach einem anderen, besseren Leben: »Er mdchte nicht so einer sein, wie
jeder andere« (4). Es ist »wie Triumenc (5) oder »Tagtraumenc (9). Das hat etwas unend-
lich Erweiterbares: »Man sieht immer mehr« (5). Einmal in Bann gesetzt »mdchte [man]
am liebsten, dass das nicht mehr vergeht.« Es wire schén, wenn das »ewig« ginge (1).
Ebenso kann sich der Betrachter nur schwer vom Bild l6sen und verlangt mehrfach eine
Weiterfithrung des Interviews (4).

Die bannende Erfahrung der Selbsterweiterung wirkt zudem unheimlich. Beson-
ders der »Ubergang von Erde zu Wasser«, der nur »durch fiinf, sechs weifle, ganz fei-
ne Pinselstriche angedeutet ist«, versetzt in Spannung (9). Hieriiber eréffnet sich ein
Zugang zu einer »wunderbaren phantastischen Realitit« (11). Dem Betrachter wird auf
angenehme Weise »ein bisschen mulmig — denn man weif3 ja nicht, was da ist« (10). Das
Bild zeigt »eine vermeintliche Ruhe« (9) — da ist noch mehr zu erwarten: »Stille Wasser
sind tief« (9). »Das ist wie so ein dunkler Abgrund« und da »6ffnet sich dieses schwarze
Wasser« und das hat »was Bedrohliches« (2). Es erscheinen »Schatten auf den Gesich-
tern« (11). Imaginiert wird »ein Monsters, »das jederzeit bereit ist, dich zu fressen« (11).
Gleichermafen unheimlich ist die Vorstellung dort in einer solchen Seelenruhe »mit
diesem dunklen Ungewissen im Riicken« zu sitzen (9). Da wird es einem »ein bisschen
mulmig [zumute], denn man weif ja nicht was da ist« (10). Das Bild wirkt so, als ob es
»aus dem Dunklen herauswichst, aus einer amorphen, das heifst ungefassten, begrift-
lich nicht gefiigten, nicht bewussten Welt« (6). »Die Dunkelheit ist erstmal das, was sie
ist; Kosmos kénnte man sagen, also alles« (6). Es erinnert an »die Urform des Univer-
sums« (9). Die Frage, ob es sich um einen Spiegel oder eine andere Realitit handelt, soll
nicht abschliefiend geklart werden: »Es ist spannend: man weif nicht, ob es ein Mons-
ter gibt oder nicht oder eine komische Welt; normalerweise in der Erzihlung ist das
der thrilling point« [...] ich denke der Maler will auf diesem magischen Punkt bleiben«
(11). Das »Unheimliche« am Bild — »wenn es etwas Ahnliches gibt, was ein bisschen an-
ders ist« — hilt in Atem (5). Wie »hypnotisiert oder fasziniert« (6) mochte der Betrachter
diese Spannung aufrechterhalten.

1.2 Verbannt

Vom Bild in Bannung versetzt, scheint jedoch alles ringsum wegzubrechen. Da ist im
Bild »ansonsten niemand dargestellt und auch noch nicht einmal im Hintergrund ir-
gendwas« (1). »Es gibt eigentlich keine Teilchen, es gibt keine Landschaft«. Da ist »rela-
tiv viel bereinigt«, wo ansonsten »Miicken, kleine Wellen, irgendwelche Tiere, vielleicht
irgendwelche Menschen« vorstellbar wiren (3). »Es miissten eigentlich noch Steinchen
zu sehen sein oder irgendein Bewuchs oder so« (2). Zwar »strahlt [das Bild] sehr, aber
man kann sich jetzt keine Geriusche oder irgendwie was dazu vorstellen« (1). Dieser
Eindruck wird dadurch verstirkt, dass »der Hintergrund so ein bisschen abgeschniirt
ist« (1). »Wo sich in einem anderen Bild der Himmel noch 6ffnet, ist das was ganz ande-
res«. Das Bild gibt nichts aufler der Gestalt selbst zu erkennen (2). Das Licht scheint nur
aufihn und »hoért ja wirklich so mit ihm auf« (4). Die Figur selbst »sitzt halt im Dunkeln
da. Da ist kein Grashalm oder keine Pflanze, kein Baum.« (4) Der Betrachter des Bildes
fithlt sich nicht geniigend gewiirdigt, nicht beriicksichtigt. Ihm wird viel vorenthalten;

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

er kann sich an nichts erfreuen und wird so »ohne narrative Elemente« lediglich auf
das Spiegelbild hingeleitet. Es fehlen »schone Bildwelten«, so wie man es aus der Male-
rei etwa des Quattrocento kennt: Da sind »Krénungen mit mindestens dreifdig Engeln«
zu sehen, wihrend es hier keine Moglichkeit gibt, »zu gucken, was sich sonst noch so
abspielt: das Pferd, der Hund, auf der Jagd...« (2). Alles Schone ist gleichsam aus dem
Bild »verbannt«. Es handelt sich um ein »Reduktionsbild, bei dem »alles radikal ausge-
16scht« wurde (3).

Es macht sich eine »bedriickende« Stimmung (7) breit: »Ja es ist nun mal alles ein
bisschen diister und traurig« (10). Das Bild zieht »ein bisschen runter«. »Das ist nicht
gerade das Bild, wenn ich nicht so gut drauf wire, was ich mir anschauen witrde« (10).
Der Protagonist im Bild »kann sich fiir nichts mehr begeistern« (10). So wie er »die
Stirn in Falten gelegt hat«, handelt es sich um einen »Ausdruck, den man als schmerz-
lich deuten kénnte« (2). Er sieht »irgendwie traurig« aus (1). Es handelt sich um einen
»siiflen Schmerz« und ein Bedauern, »dass er der Einzige ist, der sich selbst versteht«.
Deutlich wird, »die Person fiihlt sich allein. Und man selbst, wenn man sich da rein-
empfindet, auch irgendwie« (1). Es ist so, als ob er sagen wiirde: »Ach ja, es ist alles
fiir die Katz« (10). Die »Geste der Verliebtheit« und »Faszination« verkehrt sich in eine
»Geste des Abschieds« (1). Man fragt sich, »ob sich diesem Mund ein Stéhnen entringt«
(6). Der Protagonist im Bild wirkt wie »vom Gram gebeugt« (6).

Diese seelische Verfassung hat in der »sehr gestauchten Haltung« (2) ein Korrelat:
»Er sitzt da ja an einem festen Punkt oder dadurch, dass er da so kniet, schrinkt er
sich ja selbst so ein bisschen in seinen Bewegungsmoglichkeiten ein« (4). Die Haltung
wirke »gequetscht« und fithrt in die Bewegungsunfihigkeit: »Da kannst du ja mit Mithe
mit dem kleinen Fingern wackeln aus der Position heraus« (2). Dies ist eine riumliche
Situation, »wo du das Gefiihl hast, der kann gar nicht mehr aufstehen, der kommt gar
nicht wieder hoch« (2). Auch fiir den Betrachter ist diese »Immobilitit der Position«
schwer zu ertragen (1).

Das Wasser, eigentlich ein bewegliches Element, wirkt »statisch« (8). Die Spiegel-
fliche erscheint verhirtet in der Art eines gefrorenen Bergsees (10). »Die Szene wird
als irreal empfunden — denn sie »beruht auf einem Moment des Einfrierens« (3). Die-
ser »absolute Ruhepunkt« wirkt »reduziert und abstrahiert« (3). Er erscheint wirklich-
keitsentfernt, da »relativ viel bereinigt« wurde, »was sonst vorhanden wire« (3). Der
Betrachter sieht sich »keiner realen Szene« gegeniiber, denn es wirkt »alles so stilisiert
und symbolisiert«. »Man glaubt nicht, dass man irgendwas betreten kénnte« (3). In der
Frage — »wahr oder nicht?« — fithlt sich der Betrachter wie »festgefroren (11).

Von dort, wo er sich befindet, scheint es »keinen Ausweg« zu geben: »Man weif3 halt
ttberhaupt nicht, wo er ist und dadurch wirke es halt schon so ziemlich eingegrenzt oder
so abgeschlossen.« (4). Folgt man dem Blick wirkt es auch »begrenzt fiir ihn da unten«
(4). Dies wird als fehlender »Spielraumc, Verengung erfahren: Es lisst sich dazu kei-
ne Verbindung herstellen — »so als ob da irgendwas Hartes da drunter [liegt] und das
oben auch eher klar abgetrennt ist, wie so ein Kasten« (7). Das Gefiithl abgeschnitten
zu sein, macht sich auch an der Bildteilung fest: »Man hat das Gefiihl, dass der untere
Teil..., dass das irgendwie so abgedriickt wird oder abgeschniirt wird durch diese Linie«
(7). Gleiches gilt fiir die obere Person — die wird von etwas festgehalten, das verhindert
in der Realitit zu leben (4). »Das Problem liegt nicht in der Ausgangsqualitit des Si-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

137


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Ein Bild und sein Doppelgénger

gnals, sondern darin, dass er sich daraus gar nicht befreien kann, nicht mehr davon
loskommt« (6). Wiirde er »dort an dieser Stelle bleiben«, dann wiirde er »dort verhun-
gern« (9). Dieser Zustand ist vergleichbar mit einer »Schlaflihmung« oder wiirde sich
»wie lebendig begraben« anfiihlen (6). Und auch das Bild im Ganzen wirkt im Vergleich
zu anderen Bildern, »wo sich der Himmel noch éffnet«, so »als wenn du so einen vol-
lig geschlossenen Raum hast, in dem sich nur eine Figur befindet« (2). Es lasst starre,
geometrische Formen assoziieren: »Caravaggio macht da fast so ein Quadrat oder ein
Rechteck draus« [...] Das ist »eine in sich geschlossene Form« (2). Die Bildkomposition
macht den Eindruck einer »Schachtel« (1), die »geschlossen« ist, so wie wenn »sich der
Kreis schlieft« (6). Die Figur befindet sich, gefangengenommen darin. Weil der Kiinst-
ler unten »den Bilderrahmen so nah dran fithrt«, hat es den Anschein »als wire er so
in einem Raum eingeschlossen« (2). Besonders »das Untere sieht ja ziemlich ausweg-
los aus [...] gefangen irgendwie« (7). So kommt ein Proband zu dem Schluss, es handle
sich um ein »Bild von Gefangenschaft generell« — wie bei Leuten »in Haft, in einer Zelle
mit reduziertem Bewegungs- und reduziertem Kommunikationsspielraum« (6). Neben
dem fehlenden Austausch mit Anderem/anderen Personen wird die Hermetik als ei-
ne innere Begrenzung erfahren — »sich selbst unterworfen zu sein«, wie »wenn du in
Einzelhaft bist« (6).

Der auflenstehende Betrachter fithlt sich auf Distanz gehalten: »Es gibt ja auch gar
keine Interaktion — also nichts was mich anguckt — kein Biischel, wo ich das Gefiihl
habe: ich bin jetzt so halb im Bild drin. Das ist ja so ganz klar abgeschlossen, auch
dadurch, dass hier das Wasser ist, wo wir stehen [...]. Wir sind ja mit dieser Trennlinie
mit abgeschottet. Er guckt uns nicht an« (9). Der Betrachter ist aus der Szene verbannt
und auf sich zuriickgeworfen. Er teilt nicht den schénen, ungestorten Moment, den der
Betrachter im Bild durchlebt. Da ist man fast »neidisch, dass so ein doofer Schnéosel
so viel Zeit hat und Unsereins nicht« (10). »Als Frau« und »in dem Alter« fiihlt sich
eine Probandin im Gegensatz zu Narziss ins Dunkle verbannt. Die Unmoglichkeit den
Moment zu halten wird darin spiirbar, »dass du irgendwann stirbst, dass du nicht ilter
werden willst« (6).

GleichermafRen gefangen sind auch die Gedanken und die Bildbetrachtung fithrt
in ein »Gedankenkarussell«, aus dem nicht herauszukommen ist (4). »Ich kann immer
wieder anfangen daran zu denken und dann komme ich wieder an die Grenze, dass
man halt nicht weiterdenken kann und das war’s dann« (10). Im Gesamtkontext der
Betrachtung reiht sich »eine véllig sinnlose Frage, weil man sie ja nicht beantworten
kanne, an die nichste (10). Da scheint so vieles »ausgeklammert«, das zum Verstindnis
notwendig wire (10). Gestiitzt wird dies »durch dieses viele Schwarz, dass man keine
Beweise fiir irgendein Argument oder irgendeine Idee findet« (4). Das Bild wirft zwar
»Identititsfragen« auf, liefert jedoch »keine Antworten« (8) und lisst den Betrachter
auflen vor: »Und dann hat man so lange nachgedacht und am Ende ist man genauso
schlau wie vorher« (1). Es lisst den Betrachter an sich selbst zweifeln: »Ich bin mir nicht
sicher, ob ich da irgendwie eine Blockade habe und die Situation irgendwie nicht be-
greife« (4). Er fiihlt sich »auf sich zuriickgeworfen« (5) und in die Irre gefithrt — denn
»fiir das Bildthema ist es eh egal, ob er jetzt ein nackiges Knie hat oder ein angezoge-
nes« (2). »Am Ende einer Betrachtung« hat man den Eindruck »wieder am Anfang« zu
stehen (1).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Das anfangs sehnsuchtsvolle Seufzen wird zu einem angestrengten »Stéhnenc, weil
er da »vielleicht schon ewig rein guckt« (4). »Er atmet so aus, weil er keine Erkenntnis
erlangt hat oder weil er das auch selber nicht versteht oder mehr wissen méchte oder
mehr sehen mochte, als er gerade sieht« (4). Es ist so, als ob Narziss schliefilich vor
lauter Anstrengung sagen wiirde: »Ich kann nicht mehr.« (6) und mit ihm der auRen-
stehende Betrachter des Bildes: »Ich gebe es jetzt auf und verstehe das Bild nicht« (4).

2. Transfiguration einer Spiegelerfahrung

Der Betrachter durchliuft im Schauen auf das Narziss-Bild eine Spiegelerfahrung. Er
entdeckt und findet sich im Bild wieder. Die Spiegelerfahrung bewegt sich, Haupt- und
Nebenfiguration iibergreifend, zwischen Erkennen und Verleugnen, zwischen einem
sehnsuchtsvollen Davor-Stehen und Steckenbleiben, zwischen flieRenden Ubergingen,
die Welten eroffnen, und abrupten Abbriichen. Ein sehnsuchtsvolles Umkreisen, Besti-
tigen und Erweitern wird in der Nebenfiguration mit harten Realititen, Verriickungen,
Verzerrungen und Inkongruentem konfrontiert, die der Betrachter als zu sich gehorig
akzeptieren muss.

Ein Charakteristikum der spiegelnden Bildqualitit wird darin beschrieben, dass
man es immer »wieder so zweiseitig sehen« (7) kann — dass ein Doppeltes im Bild ein
Doppeltes im Betrachter anspricht: »Im Grunde beobachtet man jemanden beim Schau-
en und da er sich in der Reflektion selbst anschaut, gibt es diese ganze Spiegelthema-
tik und man kann es auf sich selbst projizieren« (3). Schlieflich kommt man zu dem
Schluss, dass das Bild umzubenennen wire: »Spiegelung ist der erste Name des Bil-
des« (10).

2.1 Hauptfiguration: Zwischen Sinnsuche und Sinnerfiillung

Im Betrachten des Betrachters im Bild begegnet sich der Betrachter selbst als Betrachter
eines Bildes. Er versucht sich im Bild wiederzufinden, zu entdecken und zu erweitern
und wird hiertiber zum Alter Ego der ein Bild betrachtenden Person im Bild.

Die Hauptfiguration ist durch die Qualitit des Darauf-Gezogen-Werdens charakte-
risiert. Das Bild lockt den Betrachter, indem es ein schénes Selbst-Bild in Aussicht stellt.
Die Zweiteilung des Bildes fordert dazu auf, sich im Sinne der Selbsterkundung ins Ver-
hiltnis zu setzen. Dieses Hin- und Her als »Ping-Pong-Spiel« oder als ein Streben ge-
gen Widerstinde beschrieben, will schliefdlich durchbrochen werden: Aus zwei soll eins
werden. Im Hineinversetzen in die Haltung, im Verfolgen des Blicks wird das Schauen
(als kontemplativer Moment) durch ein Tasten, ein Be-greifen im wahrsten Sinne des
Wortes erganzt und iiberschritten. Die Qualitit des Darauf-Gezogen-Werdens miindet
im dringenden Bediirfnis sich zu verbinden, (mit sich) eins zu werden — entweder als
ein sanftes Hinabgleiten oder impulsartiges Durchstofien. Die Bewegungen der Haupt-
figuration enden schliellich in einem Verschmelzen mit dem Bild, die gleichzeitig auch
den Betrachter zum Verschwinden bringen.

Die Beschreibung folgt vier Spiegelfunktionen, die sich auf der Ebene der Haupt-
figuration auffinden liefen: Bestitigen (1) Vergleichen/Uberpriifen (2) Verschieben/

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Ein Bild und sein Doppelgénger

Erginzen (3), Entdecken/Erweitern (4). Das Verschmelzen/Uberschreiten (5) als fiinfte
Kategorie bildet keine Spiegelfunktion im klassischen Sinne mehr.

2.1.1 Bestatigen

2.1.1.1  Kontemplative Selbstschau

Auf den ersten Blick handelt es sich um eine Szene, in der sich ein junger Mann in
der Spiegelfliche eines teichartigen Gewissers anblickt: »Ah, guck an, da ist ja mein
Spiegelbild. Wie schon!« (9). Sein Blick wirkt »zwanglos« und erfolgt »aus der reinen
Neugierde und Begeisterung« (3) heraus. In ihm liegt etwas von »Verziickung« (3) und es
macht den Eindruck »als ob er gezogen« wird (8). Die Szenerie im Bild ist vergleichbar
mit dem Moment, »wenn man in den Spiegel guckt und sich gerade schon findet« (1).

Die Person im Bild wirkt entspannt und mit sich selbst im Einklang (8). Sie befindet
sich in einem »Zustand der Konzentration und Versunkenheit« (3) und geniefst diesen
ungestorten »Moment der Kontemplation« und der »Seelenruhe« (8) — denn das Bild
ist »absolut still« (3). Dabei ist die Qualitat vorherrschend hier einmal »komplett bei
sich« sein zu kénnen und »bewusst Entscheidungen treffen [zu kénnen] ohne irgend-
eine Bedrohung oder Fremdeinwirkung« (8). Darin liege auch die beschriebene »Ruhe«
im Bild (9): »Er hat so einen Moment fiir sich« (4). Schon ist es, dass er in dieser Situati-
on erstmal »so bleiben darf und sich erkennt« (7). Er »stellt sich Fragen und denkt dann
so dariiber nach, als ob er von seinem Spiegelbild eine Antwort erhalten wiirde« (4).

Die Szene lasst sich wie folgt beschreiben: Er mochte nicht mehr »Teil der Masse«
sein (4) und ist »des nachts raus gegangen, weil er sich dann so als individuelle Person
irgendwie stirker fiihlt« (4). Es handelt sich um »jemanden, der dann wirklich in den
Wald geht oder an irgendeinen See und wiber sich nachdenkt« (9) — so als befinde er
sich mitten in einer »Meditation« (9). Dies hilft »das Ganze« zu greifen und »alle Ge-
danken praktisch auszuschalten« (9). Die Situation, in der er sich befindet, wirkt wie
»eine bewusst gewdhlte Einsamkeit [..] ja wirklich ein gezieltes sich vielleicht aus der
Welt herausnehmen, um mit sich allein zu sein« (9). Es erinnert an das Leben eines Ein-
siedlers. »Er sagt: >Okay, ich nehme mich raus aus dem Ganzen« (9). Die selbstgewihlte
Einsamkeit hat den Vorzug, dass ihm »da keiner reinredet« (1). Diese Situation erinnert
auch an eine Art »Abgeschlossenheitc, in der auch ein »Ménch« lebt. (9)

Auch der auflenstehende Betrachter des Bildes befindet sich in einer ruhigen, unge-
storten Situation: »Ich fithle mich eigentlich ganz wohl, weil ich ihm so zugucken kann
und weil ich das Gefiihl habe, dass Aufen rum so eine Ruhe ist« (9). Beschrieben wird ei-
ne Distanz, die eine Selbstbetrachtung erst ermoglicht: »Ich werde gespiegelt und dann
ist es, als ob ich mich wie von draufien sehen kénnte« (8). Der Betrachter stellt sich vor,
er konnte ungestort, also frei von jeder Prigung, in Unkenntnis des Narziss-Mythos,
vor das Bild treten (9). »Dass ich die Geschichte von Narziss nicht wirklich weifk oder
erinnern kann« (11), stellt keinen Nachteil dar. Es lasst sich gut »damit leben, dass es
nicht klar« ist und Fragen zum Bild offenbleiben — auch iiber das Interview hinaus. »Ich
weifd gar nicht, ob ich es jetzt [zum Ende des Interviews noch] googeln witrde« (4). So
als gentige sich die Bildbetrachtung selbst, bedarf es keiner zusitzlichen Erliuterung:
»Niente da capire« — wie es in einem italienischen Lied heif3t: »Das kann man auch so
geniefien [...] ohne die ganze Geschichte zu kennen.« (10).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Diese riumliche und seelische Ungestortheit erweist sich allerdings als stéranfillig
und duldet kein Auflen: Als Betrachter konnte man ihn erschrecken: »Sprich, ich komm
ja dann [wie] aus dem Nichts« (9). Gleichzeitig befinden sich die Person im Bild und der
auflenstehenden Betrachter in der gleichen stéranfilligen Situation. So werden Wirter,
Kunstfithrer oder andere Besucher als stérend empfunden: »Was fotografieren die das?
Das kann man doch iiberall finden im Internet« (10). Ebenso werden die Interview-
Interventionen teils als Stérung empfunden — so als wiirden die Probanden hierdurch
aus ihrer kontemplativen Verfassung gerissen.

2.1.1.2  Der Blick in eine verheiBungsvolle Zukunft

Die Person im Bild erinnert an einen »kleinen Jungen«. Durch dieses »Gelockte«, »ein
bisschen Kindliche« wirkt die Szenerie »unschuldiger und nicht so belastet« (7). Das
Bild zeigt »den Moment davor«: Bleibt er da? Geht er ganz hinauf? Streckt er sich so ins
Wasser aus, um sich ganz zu berithren?« (1). Es handelt sich um eine Situation, in der
er »sich zum ersten Mal spiegelt« (8) und diese »Erfahrung, sich im Wasser zu spiegeln«
gehore zu den »urspriinglichen Erlebnissen« der Menschheit schlechthin (11). Das Bild
zeigt eine »Urform, sowas Perfektes, das Unendliche« (9). Der aufienstehende Betrach-
ter fragt sich: »Wie lange schaut er, fiir immer?« (3) Der Anblick des Bildes weckt Sehn-
stichte: »Vielleicht guckt er so in die Zukunft und fragt sich, was vielleicht aus ihm mal
werden soll, was er machen méchte« (4). Es werden »die Wiinsche, die man hat, wenn
man jung ist [..] von ihm dargestellt« (5). Beschrieben wird ein Zustand, indem sich
der Selbstbetrachter noch nicht den Realititen hat stellen miissen und der, angefiillt
mit Idealvorstellungen vom Leben, gerne hinausgezdgert oder gedehnt wird. Gerade
die Spannung, das Unentschiedene und Noch-Bevorstehende soll bis zuletzt aufrecht-
erhalten werden: »Aber mir gefillt wirklich viel mehr auf der Grenze zu bleiben« (11).
Das Bild ist »inspirierend« und verspricht einen Beginn: Es ist »wie die erste Seite der
Odyssee« (11).

Fir den Rezipienten fithlt es sich so an, »als wire ich jinger« (5). In dieser Weise
ldsst ein Proband viele Zettel mit Fragen an das Leben entstehen, die indes noch un-
beantwortet bleiben sollen. Da steht nach dem Schulabschluss ein verheifSungsvolles
Leben bevor, das noch nicht in einer eindeutigen Richtung festgelegt werden mochte
(4). So wie die Person im Bild, steht man selbst »so an einem Punkt, wo ich quasi selber
entscheiden darf oder muss, aber wo noch viele Sachen irgendwie offen sind« (9). Es
handelt sich um einen »magischen Punkt«, den es auch in einer guten Geschichte nicht
aufzukliren und zu vereindeutigen gilt. Hier geniefdt man mit der Figur im Bild einen
Zustand ungestorter Selbstbefragung am Scheidepunkt des eigenen Lebens zwischen
abgeschlossenem Studium und Berufseinstieg (9). Dies ist eine Situation, in der man
ermichtigt wird, »einfach das zu machen, was man will« (5).

2.11.3  Selbstversicherung

Fiir die Person im Bild wirke der Vergleich mit dem Spiegelbild als »Bestitigung [...] der
Erwartung« (3). Es scheint, »dass er sich »ganz intensiv betrachtet, wie schon er doch
ist« (9). Vergleichbar ist dies damit, »wenn Leute an Schaufenstern vorbeigehen« oder
auf Facebook »primir Fotos von sich anschauen« — »wenn man sich kurz versichert«

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

141


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Ein Bild und sein Doppelgénger

(3). Auch die Bilddeutung mithilfe des Narziss-Mythos wirkt richtungsweisend: »Wir
wissen ja: das ist Narziss und der muss sich spiegeln« (10).

Das Bild schafft Stabilitit — denn »es ist ja auch fiir den Menschen konstituierend
ein Selbstbild zu haben« (6). Es geht um das »Festhalten eines Moments« (2). Entspre-
chend wirkt die Kérperhaltung so, als ob die Arme einen »Bezirk« (8) abstecken und
ein stabiles Geriist ergeben: »Die Haltung ist [wie] eine Architektur« (8). Im Sinne der
Haltepunkte entdeckt der Betrachter »Grundkoordinaten, auf die man immer wieder
zuriickkommt« (6). Der Blick in den Spiegel wirkt bestitigend und haltgebend: So ist
»das Interessante der Spiegelthematik, dass man sich vergegenwirtigt und vergewis-
sert, wer man zu einem gewissen Grad [ist]« (3). Dies kann sich zwischen »Beobachten
und Wertschitzen« und »Uberpriifen und Akzeptieren« abspielen (9).

Am Bild kann (scherzhaft) die eigene Sehkraft als ausreichend qualifiziert werden:
»Das bestitigt mich mal wieder, dass ich meinen Stigmatismus nicht korrigieren lassen
muss.« (2) Es entsteht eine Situation, in der »man als Person im Zentrum der eigenen
Wahrnehmung steht und sich darein vertiefen kann und einen perfekten Grund oder
Schénheit findet« (6). Diese Schonheit, die bannt, geht tiber die duflerliche Attraktivitit
weit hinaus. Das Bild spiegelt positive Eigenschaften, die der Betrachter dem Protago-
nisten, wie sich selbst zuschreibt — so die positive Eigenschaft, Dinge zu hinterfragen
(8) oder ein lebensoptimistischer Mensch zu sein (1). Es belebt den »Wunsch die Licht-
quelle zu sein«, also selbst ein wenig zu leuchten (10). Es zeigt einen Moment, in dem
man »sich selbst irgendwie toll findet« und sich nicht in Frage stellt (9): »Man kann sich
so sehen, wie man sich sehen will (1).

2.1.2  Vergleichen/Uberpriifen

2.1.2.1 Ideale Zweieinheit

Nun treten dem Betrachter in Form von »Bild und Abbild« Verhiltnisse entgegen, die zu
grundlegenden Einordnungen einladen: So ist es »eine gingige Praxis, die Welt bipo-
lar aufzugliedern« (3). Ein Beispiel wire eine Theorie, in der es »einen mathematischen
Teil, aber [..] auch einen metaphorischen Teil« (11) gibt. In seiner Aufteilung in Bild
und Spiegelbild setzt das Bild das Verhiltnis von Bewusst und Unbewusst in Gestalt
eines »Hohen- und Tiefendings« in Szene — wobei das Unbewusste dann fiir das Un-
terbewusste als Tiefending steht (6). Die beiden Bildflichen symbolisieren eine »Ober-
welt und eine Unterwelt« oder stehen fiir das »Inferno und Paradies« (11). Sie bilden
eine spannungsvolle Zweieinheit aus und beschreiben gleichermafRen ein dialektisches
Selbst- wie Weltbild. In seiner Zweiteilung umfasst das Bild die ganz grofen Themen,
den »Kampf zwischen Leben und Tod« (8). Es wirkt darin monumental und zeitlos: »Es
ist etwas, das immer so sein wird.« (8)

Einerseits treten im Bild »diese scharfen Kontraste [hervor], aber gleichzeitig ist
alles durch diese Lichtmodellierung so weich und warm« (9). Die Kontraste sind nicht
statisch: »Es ist immer eine Bewegung zwischen zwei Polen, Polarititen« (8). Zudem
befinden sich die beiden Seiten in einem ausgewogenen Verhiltnis: »Das Interessante
ist, dass es eine Art Balance zwischen den beiden gibt. Die echte Person baut mit dem
Spiegel eine Balance auf« (5).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Gegeniiberstellung und Erginzung werden als hilfreiche Prinzipien des Lebens be-
schaubar: »Man versucht die beiden Extreme zu markieren« (3), um in einem zweiten
Schritt diese in Erginzung zueinander zu betrachten: So sind — »auf eine Gesamtformel
gebracht« — die beiden Wirklichkeits-bestimmenden Energien »Yin und Yan« oder das
Gegensatzpaar »minnlich und weiblich«, »gegensitzliche Pole, die sich erginzen« (10).
Dass sich Gegensitze erginzen und einander brauchen, wird an folgendem Beispiel als
eine Lebensweisheit herausgestellt: »Variation und radikaler Wechsel« miissen »sich
gar nicht ausschliefen« (6). Das Bild versinnbildlicht die Zusammengehdrigkeit zweier
kontrirer Seiten: »Also ich finde, dass es zusammengehort [...], dass es nicht nur diese
Oberfliche, sondern auch die Unterfliche gibt, dass es einfach die Verbindung zwi-
schen den beiden Welten gibt« (7). Diese Weltenformel umfasst auch das Individuum,
das wie eine »Waage« (9) gegensitzliche Strebungen in sich vereint und austariert.

Dies wirkt sich bestitigend auch auf den Rezipienten des Bildes aus: So geht es
im Leben darum »zwischen den beiden Polarititen [...] dein eigenes Gleichgewicht« (8)
zu finden. Um das »Spiel des Lebensc, das auch »die Schonheit des Lebens« ausmache,
gut zu spielen, musst du »dein eigenes Gleichgewicht finden [zwischen Gefithl und Ver-
stand]«. Und dies ist mit viel »harter Arbeit« (8) verbunden. So sei »unser Leben [...] ein
Kampf, um spielen zu kénnen« (8). Und auch das Ideal »der maximalen Beweglichkeit«
ist eines, dass es — auf das eigene Leben bezogen - erst einmal »zu bewahren oder das
erstmal zu entwickeln ist« (6). Der Betrachter selbst erginzt das Bild zu einer idea-
len Zweieinheit - so in der klassischen Zweieinheit von Mutter und Kind: »Wie seine
Mama« will eine Probandin »ihn [den Narziss] gerne schiitzen oder fiir ihn da sein« (1).
Allerdings gelingt es nie, eine solche ideale Zweieinheit dauerhaft zu halten, »weil wenn
du denkst, dass du es gefunden hast, musst du wieder [von vorne] anfangenx. Ein idea-
les Austarieren von Affekten/Gefiihlen erscheint realititsfern, denn »manchmal ist dein
Verstand stirker und manchmal [ist] dein Gefiihl zu stark« (8).

2.1.2.2 Realitatsabgleich

Zum bestitigenden Zug der Spiegelerfahrung gehért auch das Abgleichen und »Uber-
pritfen« (9). Im Hinblick auf das Spiegelbild macht die Geste der Hand - sie befindet
sich bereits im Wasser — den Anschein, »dass der junge Mann versucht zu bestitigen,
ob die Naturgesetzte bestitigt sindc, [...] »ob das, was er sieht, wirklich ist« (11).

Wie der Betrachter im Bild so sucht auch der Betrachter des Bildes nach Uberein-
stimmung: »Da unten, wo es sich um eine Spiegelung handelt, wire das eine Spiege-
lung« und »[miisste] einfach dasselbe unten sein.« (2) Das Bild in seiner Aufteilung in
Bild und Spiegelbild »lidt schon zum Vergleich ein« (9). Der Betrachter gerit in eine
iiberpriifende Haltung: »Ich vergleiche sein Gesicht auf alle Fille« (7) und »wollte gu-
cken, ob ich vielleicht einen dhnlichen Farb- also vielleicht einen dhnlichen dunklen
Farbton finde, der sich dann spiegelt« (9) oder »ob die Falten von diesem Armel mit der
Spiegelung tibereinstimmen« (9). Er itberpriift, ob die beiden dieselbe Grofle haben«
(5). Hieriiber entwickelt er »den Ehrgeiz zu gucken, ob der Maler das richtig gemacht
hat« (2). In der Art einer Indiziensammlung finden sich Hinweise auf die dufleren Um-
stinde, die zu dieser Bildszene gefiihrt haben. So bildet zum Beispiel »dieses Blau des
Mantels einen Hinweis auf seine soziale Schicht« (9) und so gibt es »verschiedene As-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Ein Bild und sein Doppelgénger

pekte, die darauf hinweisen, dass er da nicht lange war und nicht sein kann. Das ist
die Hand, das Gesicht« (10). Am »nicht genau zu entziffernden zweiten Knie« lisst sich
eventuell eine Naht identifizieren und damit sollte vielleicht »angedeutet werden, dass
es sich wirklich um ein Kleidungsstiick handelt« (10).

Die Szenerie im Ganzen wird mit realen Situationen abgeglichen: So kann der Mo-
ment der »Ungestortheit« »aus heutiger Sicht [...] kein so langer Moment sein« — »unter
realen Bedingungen nicht linger als 10 Sekunden« (3) dauern: »Wenn jetzt eine Ente ei-
ne Welle schligt, geht es nicht mehr. Wenn ein Ast knackt, geht es nicht mehr« (3). Oder
»da tropft so eine Trine ins Wasser und verwischt dann so das Spiegelbild« (4). Alterna-
tiv kann es sich um »eine Geste« handeln, durch »die dieses Bild verwischen kénnte im
nichsten Moment« (10). Und auch in seelischer Hinsicht gelingt es nicht diesen Augen-
blick eines idealen Gleichgewichts zu halten: »Wenn du das Gefithl hast, dass du das
fiir einen Augenblick geschafft hast«, ist dieser auch schon wieder voriiber (8). Bezogen
auf den Gesamtkontext wird der Frage nachgegangen, was er da suchen und wie er in
diese Lage/Position gekommen sein mag: Vielleicht hat er sich »die Armel hochgekrem-
pelt, weil er vielleicht was trinken wollte?« (4). Oder: »Ihm ist ein Ring reingefallen oder
er iberlegt, ob er dort fischen kann.« (2). Er konnte auch an die Quelle getreten sein,
weil »er was reinigen wollte« und hat »sich dafiir die Armel hochgekrempelt«. Alter-
nativ kénnte es auch schlicht darum gehen, »sich jetzt das Gesicht [zu] waschen« (4).
Dann wiirde das Bild folgenden Titel tragen: »Sich waschender Jingling vor Gewisser«
(10). Es konnte aber auch sein, dass er »die ganze Zeit gearbeitet« hat. Dies wiirde sei-
ne Erschépfung erkliren und warum er die Augen geschlossen hat (4). Im Laufe dieser
Zeit wire es dann dunkel geworden (4). Ein blaues schwer zuzuordnendes Bilddetail,
als blaues »Wanderbiindel« tituliert, wiirde Sinn machen, »wenn er einen Spaziergang
im Wald gemacht [und] sich da was zu Essen mitgenommenc hat (9). Es kann aber auch
sein, dass es ihm »zu warm« war und dann hat er »dieses herrschaftliche, blaue Cape
[...] ausgezogen« (9). Schliefilich konnte auch ein Unfall, der im Vorfeld passiert ist, die
Szenerie erkliren: »Vielleicht hat er auch eine Verletzung am Bein. Vielleicht will er ja
das Knie eintauchen. Gar nicht leicht« (10).

Gleichermafien wie die Situation im Ganzen wird auch die korperliche Haltung des
Protagonisten im Bild auf ihr Zustandekommen, sowie ihre Bedingungen und Reali-
sierbarkeit hin befragt: »Also du setzt dich hin, dein Schwerpunkt geht runter. Du bist
nicht in der Lage, beugst dich auch mal nach vorn, stittzt dich mal mit der Hand auf,
dein Schwerpunkt sinkt also auch noch tiefer zum Boden« (6). »Wir sehen ja die Hand,
das ist ein ganz wichtiger Teil, der muss sich ja abstiitzen«, um »in diese Position zu
kommenc (9). »Ich meine er kniet auf dem Boden, hat den Arm so rechtwinklig abge-
winkelt. Also das ist fast, wie wenn man sich aufstiitzt« (2).

Im Nachvollziehen der korperlichen Haltung des Probanden fithlt sich ein Proband
an eine schwierige Position im Yoga erinnert: »Und da ich ja Yogastunden gebe [...]
zweimal die Woche, weif$ ich, wie Minner normalerweise Probleme haben, wenn es
zu irgendwelchen Diamantsitzen kommt, wo der Unterschenkel so nach hinten ist und
das so ganz schnell Schmerzen im Knie gibt« (6). Er gesteht sich ein, dass »die Position
des Diamantenc fiir seine Schiiler, die »alle Radfahrer oder Liufer sind und verkiirzte
Sehnen«haben, nicht leicht oder gar nicht umzusetzen sei (6). In der Konfrontation mit
der Realisierbarkeit der Pose wird diese schlieflich als schwer bzw. nicht realisierbar

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

eingeschitzt — die Reduktion der Figur »auf ein Minimum« zum »Kunstgriff« erklirt
(2). Das Edle und Kultivierte, das die Szenerie im Ganzen ausstrahl, stellt grundsitzlich
eine Herausforderung dar. Eine Analogie findet ein Proband darin, dass es »Leute [gibt],
die »keine Nase fiir Wein« entwickelt haben und fiir die es »gleich« ist, ob sie Tetra-Pack
oder Brunello trinken (11).

Heruntergebrochen auf eine alltigliche Szene kdonnte es sich aber ebenso um ei-
nen »fotographischen Snapshot von einem Moment handeln, in dem die Eltern sagen:
Schau mal, er ist gerade am Wasser, tack« (3). Das Ideale scheint mit dem Alltdglichen
zu korrespondieren: »Das Knie erinnert mich wirklich entweder an eine grof3e Kartof-
fel oder ein grofies Goldstiick« (10). Ubersetzt in eine alltigliche Situation, wird der
Spiegel in dieser Wendung zu einem praktischen Gebrauchsgegenstand: »Er sieht [im
Spiegelbild], dass mit seinem Gesicht alles in Ordnung ist. Keine Marmelade oder Scho-
kolade«, die da noch klebt (11). Das Sich-Spiegeln »ist eine sehr normale Erfahrung« (1),
bei der es darum geht, sich kurz zu versichern und das eigene Aussehen zu tiberpriifen:
»Das ist es, was wir machen mit einem Spiegel. Das produziert keine Geschichte.« (11)
Die Spiegelerfahrung reiht sich ein in ein ganz normales Leben: »Wir gehen zur Ar-
beit, sechs, sieben Uhr sind wir zuriick und bereiten das Essen vor, wir gehen in den
Urlaub [..].« (11)

2.1.3 Verschieben/Ergénzen

2.1.3.1 Die Produktivitat der ungleichen Spiegelung

In diesem Zug der Spiegelerfahrung treten Verschiebungen in den Blick und so kommt
die Frage auf, »warum das Bild nicht genau in der Mitte [geteilt] ist« und »warum diese
Trennlinie zwischen Wasser und Erde nicht genau fiinfzig Prozent« ausmacht (1). Das
sind zwei Gestalten, die sich angucken und in ein Verhiltnis miteinander treten: »Wer
schaut wen an? Das ist gegenseitig etwas Interessantes« (3).

Im Betrachten treten Unterschiede hervor. So wird die Figur nicht eins- zu eins
wiedergegeben: »Irgendwie sieht es so aus, als ob er oben den Mund weiter gedffnet
hat und da auch irgendwie wacher aussieht als unten.« (7). Diese grundlegende Asym-
metrie erscheint schlieRlich als ein tibergreifendes Wirklichkeits- und Erkenntnisprin-
zip. Im Gegensatz zum Austarieren lisst sich hiermit »Pingpong« (9) spielen. Da geht
es »durch diese verschiedenen Blickwinkel [...] hin und her« (7). Wihrend es im Leben
darum geht, alles »im Gleichgewicht« zu halten und den tagtiglichen Vollzug hinzube-
kommen — »wir gehen zur Arbeit, sechs Uhr, sieben Uhr sind wir zuriick und bereiten
das Essen vor [..J« (11), zeigt dieses Bild eine produktive, die eigene Sichtweise hin-
terfragende »Anomalie« (11). Die Asymmetrie der beiden Bildhalften und »Schwiche
der Trennlinie« - sie ist ja »leicht versetzt« (9) und macht das Ganze »spannender. (9)
Die Erfahrung der ungleichen Spiegelung wird als besonders schén und erstrebens-
wert herausgestellt: »Man sagt doch auch, dass Gesichter, die zu symmetrisch sind,
langweilig wirken und im Gegensatz dazu ein schiefer Mund dann auch ganz attraktiv
sein kann« (9).

Analog hierzu begegnet sich der Rezipient selbst in konstitutiven Merkmalen, die
ihm nicht immer bewusst vor Augen stehen: Da »siehst du plétzlich, wie asymmetrisch
du bist« (6). Er macht die Bilderfahrung, dass man »auf eine andere Art und Weise

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Ein Bild und sein Doppelgénger

auf ein gewisses Ding zuriickkommt und nochmal ein paar andere Primissen oder an-
dere Koordinaten gesetzt hat, [so] dass sich die Perspektive verschoben hat« (6). Er ge-
langt zu der Erkenntnis, dass er auch »seine Priorititen im Leben zum Teil verschieben«
muss (1). Ein Beispiel wire, sich als junger Mensch auf Jugend und Attraktivitit berufen
zu haben und dies im Laufe des Lebens/Alterungsprozesses zwangsliufig modifizieren
zu miissen (1). Die Notwendigkeit des Verschiebens lisst die Probanden an ihre beruf-
liche Praxis und iibergreifende Lebensmethoden denken. So kann es zur »Methode«
werden, sich auf etwas anderes zu beziehen, um Dinge verstindlich zu machen. Ein
Proband, Schriftsteller, schildert dies wie folgt: »Was fiir mich wichtig war, eine Metho-
de zu haben, um Marx zu erkliren — da habe ich angefangen die Science-Fiction-Filme
zu benutzen, um ihn zu erkliren«. Besonders das untere Bild und die Frage nach sei-
ner »ontologischen Realitit« im Gegensatz zum oberen Bild »produziert eine Tradition
von Erzihlungen und vielleicht auch Bildern [...], wo die Welt verdoppelt ist«. Er stellt
heraus, dass eine Geschichte »immer ein Ergebnis von einem Nicht-Gleichgewicht ist:
»Wenn es etwas gibt, was unsere Realitit in Gefahr bringt. Dann gibt es eine Geschich-
te« (11). Ein anderer Proband, Komponist, schildert, analog hierzu, seine Methode des
Austauschs und der Verschiebung. Nach ihm sei es falsch zu denken, Jazz-Musiker ki-
men ganzlich frei und spontan zu ihren Neuerungen: »Das stimmt nicht. Sie improvi-
sieren auf etwas, was schon da ist«. Derartige ungleiche Spiegelungen sind nicht nur
produktiv, sondern konstituieren die eigene berufliche Praxis: So werde eine Melodie
aus zwei einander dhnelnden, leicht verschobenen Teilen (Tonabfolgen) gebaut. Die-
se »Technik« erhalte eine Eigendynamik — »das heif3t: du hast eine Note hier und eine
andere Note hier und wenn sich das hier bewegt, bewegt sich das hier so« (5).

2.1.3.2  Streben gegen Widersténde

Dem Abgleich der beiden Bildhilften entspringt ein Verdnderungsimpuls. Die spiirba-
ren Trennungen, Gegensitzen, Spannungen dringen auf Weiterentwicklung und Ver-
vollkommnung. In der Konfrontation mit dem (Spiegel-)Bild wird deutlich, er »sehnt
sich nach einem Ich« oder zumindest »mochte [er] nicht mehr linger so sein, wie er
sich gerade sieht« (4). Die korperliche Haltung beschreibt eine »maximale Zuwendung
zum Spiegelbild, die »ja nicht ganz kraftfrei« und »mithsamc« (3) ist.

Der Betrachter versetzt sich in den Betrachter des Bildes hinein und spricht nun
aus dessen Perspektive: Es handelt sich um eine Situation, in der man Grenzen iiber-
winden muss. Es ist so, als wiirde das Bild raunen: »Hér nicht auf, mach weiter!« Es
erinnert an ein »gutes Zusprechen« oder an letzte Worte — »noch was sagen konnen« (7).
Es wirkt wie »ein Appell« (7). Das Ganze hat »Mirchencharakter« — man »kommt vom
Weg ab [und] dann gibt es diesen Punkt, wo man so auf die Probe gestellt wird, aber
am Ende hat man irgendwas gelernt« (9). Bezogen auf die Erfahrung der Bildbetrach-
tung musst du »dich zwingen und einen Anschub geben: Komm, guck nochmal drauf,
nochmal, nochmal« (6). »Man tut einfach weiter, was man tut« (5). Dies widerspricht
der Erkenntnis, dass man eigentlich »immer Energie optimieren will« (6). Beschrieben
wird eine geistige Haltung, trotz Widrigkeiten an den eigenen Wiinschen festzuhalten
(5). Es handelt sich um eine Person, die sich kiimmert, sich um etwas besorgt, »egal
wie die Reaktion ist« (5). Es ist ein unaufhorliches Streben gegen Widerstinde, bei dem

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

es darum geht »Probleme [zu] iiberwinden« (8). Dies ist analog zu der konkreten Bild-
erfahrung eines Gegendrucks von unten. Da méchte man »sich irgendwie ein bisschen
aufbiumen oder in Aktion kommenc« (7).

In diesem Streben gegen Widerstinde, das am sehnsuchtsvollen Blick festgemacht
wird und einer Sehnsucht, die unerfiillt (unbeantwortet) bleibt, erkennt sich der Re-
zipient schliefilich wieder: »Ich fithle mich nicht besonders talentiert, aber ich wusste
immer, was ich will und habe oft nicht erwartet, dass etwas Gutes kommyt, aber ich habe
immer das Beste versucht« (5). Dies bildet sein personliches Credo: »Alles zu machen
ohne Zuriickhaltung. Hingabe [...] ohne etwas zu erwarten« (5). Eine Probandin stellt
sich vor, Narziss aus seiner Isolation zu helfen und ihn in die Arme zu schliefSen, auch
wenn ihr diese »Selbstaufgabe« nicht gedankt wird (1) — ein Ideal-Bild unaufhoérlicher
Liebe, die keiner Erwiderung bedarf. Der auf diese Weise gespiegelte Betrachter ent-
deckt wichtige Personlichkeitseigenschaften an sich selbst, die ihm vorher so nicht vor
Augen standen: »Ich versuche immer nicht die Effekte, sondern die Motive« zu ergriin-
den (8). Und dabei kann es geschehen, dass er einem »verlorenen Teil von sich« begegnet
(7). Am Bild macht er folgende Erfahrung: »Wenn man mehr Zeit investiert, entdeckt
man etwas von sich selbst und es lohnt sich das zu machen« (5). Darin erlebt der Be-
trachter das Bild als ein »wunderschoénes Bild der Selbstbegegnung« (6) und erfihrt eine
Aufwertung: »Ich weif3, dass das ein grofler Luxus ist so ein Bild zu sehen und alle die-
se Bedeutungen zu fithlen und zu verstehen« (11). Das Bild spiegelt den Betrachter, der
nicht nur mit sich im Einklang ist, sondern iiber sich hinauswichst: »Die Faszination
des Selbst geht eigentlich viel weiter und das ist nur der deutlichste Ausdruck« (6).

2.1.4 Entdecken/Erweitern

2.1.41 Selbstentdeckungsreise (Ein Bild »be-greifen«)

Die Spiegelfunktion des Vergleichens und Uberpriifens setzt sich in einer Suchbewe-
gung fort. Mit seinen »leicht gedffneten Lippen« macht der Protagonist im Bild »eine
Art erstaunten Gesichtsausdruck« (11). Neben »Verwunderung« (3) werden auch »Neu-
gier« und »Entdeckergeist« (10) geweckt. Es handelt sich um eine Situation, in der
er »irgendwas sucht oder entdeckt« (7). Es wird deutlich, dass er »nicht einfach nur
rein[guckt], um gerade mal zu sehen, wie er gerade aussieht, sondern [dass] da ja ir-
gendwie ein Gedanke mit verbunden [ist]« (4). Das Vergleichen der Bilder im Bild setzt
sich in der Frage nach dem Betrachter im Bild fort: »Er zweifelt, er denkt: bin ich die-
ses Bild?« (1) Es scheint um »Identititsfragen« (8) zu gehen — denn der »Spiegel [ist]
generell erstmal sowas wie ein Symbol fiir die Selbsterkenntnis« (2). Der Betrachter im
Bild fragt sich: »Wer bin ich?« (8)

Die Suche nach einer Antwort wird iiber den Blick aufgenommen: So wird »die ein-
zige Handlung oder so die Geschichte [wird] eigentlich tiber diesen Blick erzahlt« (4). Er
gibt die Richtung vor: »Sein Blick und die Ausrichtung seines Kopfes lenkt mich ja« (9).
Das Betrachten selbst wird gespiegelt: »Wenn man auf das Bild guckt [will] man auto-
matisch auch dahin gucken [...], wohin er guckt« (5). Man muss sich in den Protagonis-
ten hineindenken: »Also man stellt sich halt wirklich viel so vor« (4). Der Protagonist im
Bild scheint sich dem >von Innen< zu nihern und diese Suchbewegung nimmt auch der
zweite Betrachter des Bildes auf: »Man versucht sich ja hineinzuversetzen und entspre-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

147


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Ein Bild und sein Doppelgénger

chend so zu empfinden« (1). Hierzu muss man allerdings »erstmal Uberzeugungsarbeit
leisten fiir seine eigene Sensorik, seine eigene Aufmerksambkeit« (6). Der Rezipient be-
merkt an sich, dass es in der Betrachtung ums »Fithlen« und um »Sensibilitit« geht (11)
und dass er »gerade gar nicht grofd hinschauen« muss — denn es »funktioniert in dem
Fall eher als Spiegel von Erzihlungen und Erfahrungen, Denken [...J« (3). Er fihlt sich
schlieRlich darauf »gerichtet«, »was eigentlich in der Haltung sich ausdriicke, also was
in dem Raum, in dem inneren Raum« spiirbar wird (6).

Die Selbstentdeckung am Bild wird als ein psychophysischer Prozess erfahren: »Das
Gesicht scheint etwas zu suchen und die Hand versucht zu probieren, zu bestitigen, ob
es nur ein Bild ist oder etwas anderes« (11). »Er versucht mit seinen Hinden zu besti-
tigen, welche Natur das Bild ist« (11) und »dass es ausgerechnet auch die Hinde sindx,
bestitigt »dieses Anfassen-Wollen« (9). Dies lisst es »fiir ihn absolut real« werden: »Das
ist sein Spiegelbild, er kann das ja vielleicht sogar fithlen« (9) und er »versucht ja sein
eigenes Spiegelbild zu umarmen« (2). Beschrieben wird eine »Versunkenheit«, die eine
Voraussetzung dafiir bildet, dass er sich spiirt: »Vielleicht spiirt er auch seine Hand,
wer weifs, wie sehr er da versunken ist« (9). Es kommt zu einer sinnlichen (Selbst-)Er-
fahrung, in der »er seine rechte Hand betrachtet im Spiegelbild und sie dann aber in
seinem wirklichen Kérper spiirt« (9). Dies wird als »ganz intensiv« wahrgenommen (9).
In dieser Berithrung der Hinde wird die »stirkste Verbindung« empfunden (7).

Und so geschieht es auch dem auflenstehenden Betrachter: »Ich stelle mir vor, wie
sich das Wasser anfiihlt« (1). Ersehnt wird ein »haptisches Erlebnis« — denn »man will
ja auch immer Sachen anfassen, weil man wissen will, wie sie sich anfithlen« (9). Ver-
gleichbar ist dies mit Momenten, in denen man »maximal aufmerksam [ist], aber die
Augen [...] geschlossen [sind]« (6). Dies eroffnet einen Fokus: »Wenn die Muskeln un-
angespannt sind und du sehr aufmerksam bist, hast du diese Aufmerksambkeit, dieses
Fokussierte« (6). Es handelt sich um ein »bewusstes Spiiren« (9) — wie bei einer Kon-
zentrationsiibung: »So jetzt konzentriert euch mal auf eure Fiif2e, jetzt spiirt mal ganz
doll so die Zehen.« (9). Das Schauen selbst, »der Blick [wird als] extrem kérperlich« (6)
empfunden. Dieser Spiegel »gibt uns — okay mir — die Moglichkeit mich auch in dieser
Situation zu spiiren« (8).

2..4.2  FlieBende Ubergange: Selbsterfahrung am Wasser

Diese Bewegung setzt sich in einer Spiegelfunktion fort, die auf Durchlissigkeit und
Verinderung dringt: »Ich sehe ein FliefSen von Energie von oben nach unten« (8). Dies
wird als Alternative zum »Vergleichen« als eine »dritte Sache« erfahren, durch die noch-
mal eine [neue] »Einleitung« entsteht (3). Wie bei einem Verlauf »wird das Bild so le-
bendig« und wirkt »nicht mehr so statisch« (4). Man stellt sich »so einzelne kleine Be-
wegungen vor« (4). Da ist »viel Offenes in dem Bild [..] wie mit dem Wasser, dass es
keine klare Grenze gibt, sondern dass es was dazwischen gibt« (7). Das Spiegelelement
selbst, das Wasser, bildet als »bewegliches Element« ebenso wie Biume oder Wolken
ein »perfektes Instrument« zur Selbstbefragung (8). Es handelt sich um »ein[en] Mo-
ment des Da-Sitzens, Guckens, Wasserspielens« (10). Das Wasser, was da »aufgewiihlt«
wird, wirkt erfrischend (1). Das fiihlt sich wunderbar »schwebend« und schwerelos wie
Wasser an (1). Die Person im Bild »reflektiert so das Leben« und »findet irgendwie Ant-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

worten« auf wichtige Fragen des Lebens (4). Es eroéffnen sich Entwicklungsriume: »Da-
durch, dass ja itber ihm noch Raum ist, hat er ja sozusagen auch die Moglichkeit auf-
zustehen [...] also er kann ja tiberall hin und das Bild ausfilllen« (4). Da scheint es »jetzt
keine Begrenzung so iiber ihm« zu geben (4). »Auch wenn die Phantasie nicht sofort ar-
beitet, aber oben ist noch Raum, oben kann man noch weiterwachsen, kann man sich
irgendwie noch was vorstellen, auch wenn man es nicht tut« (10).

Das Bild dient nicht nur der Selbsterfahrung, sondern der Selbsterweiterung: »Ich
habe das Gefiihl, dass da eine Person ist und dass das in ihm ist« (7). Dabei soll »der
leblose Teil irgendwie wach werden [...] sich verindern« (7). Dadurch, dass »die Wasser-
fliche durchbrochen wird an einer Stelle der Figur, »ist [da] so ein Zweifel eingeschrie-
ben, so eine Ambivalenz« (6). Ins Wasser schauend befragt der Protagonist sich selbst:
»Ich habe ein existentielles Problem. Ich weifd nicht, was ich bin, was ich machen soll«
(8). Uber den Blick in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft tritt ein Verinderungs-
wunsch hervor: »Ich bin unruhig und ich leide unter etwas und ich frage mich, wie ich
mich benehmen muss und was ich gemacht habe und wie ich mich eigentlich indern
kann« (8). Der Betrachter des Bildes sagt zu sich selbst: »Ich méchte aber vielleicht was
anderes machen oder ich wiirde vielleicht lieber viel mehr mit meinen Leben anfangen,
als jetzt hier den Boden zu putzen« (4).

Und so ergeht es auch dem Rezipienten, der nun auf sich selbst schaut: In dem Mo-
ment, in dem man »sich dann selber [im Wasser] sieht«, kommt man auf ganz andere
Gedanken (8). Denn so wie das Wasser wiren auch Wolken und Biume »wie Freun-
de, die mir helfen mich von einer anderen Perspektive anzuschauen [...] Ich suche eine
Bewegung, die passiert und fange an, meine Situation, meine Leidenschaft anders zu
sehen« (8). Hieran vollzieht sich Verinderung: »Und es gibt eine Grenze, um die eine
Realitit in die andere zu transformieren« (11). Das Wasser bildet hierfir das perfekte
»Instrument« — es ist »nicht Hohepunkt des Bildes«, sondern hat einen »Hilfszweck,
»die Funktion einer Schubkarre, eine erginzende Funktion« (10). Es ist »wie wenn du
eine Person triffst und diese Person provoziert bestimmte Gefiihle in dir« (5). Die Situa-
tion am Wasser ermdglicht eine »dynamische Situation zu bauen«, um mit Problemen
fertig zu werden (8). Etwas Festgefahrenes kann hierdurch leicht in Bewegung gebracht
werden: »Es reicht aus, einen Stein ins Wasser zu werfen« (8). Besonders dort, wo »die
Hand so ins Wasser abgleitet« wird ein »Spielraum« spiirbar und dort befindet sich
»wirklich so der Punkt, der alles aufbricht — dieses ganze Wassersystemc (9) — ja »das
Wasser gibt schon dem ganzen Sinn« (10). Diese Beweglichkeit nimmt der Problema-
tik gleichsam die Schwere und macht sie zu etwas, mit dem man spielerisch umgehen
kann. So geht es auch im Leben darum, eine »maximale Beweglichkeit zu bewahren«
oder die tiberhaupt erst zu entwickeln, um alles im Fluss und in einem beweglichen
Austausch zu halten (6). Im Bild erdftnet sich ein Moglichkeitsraum: »Ich sehe in dieser
Situation eine gute Situation, wo jede Méglichkeit eine Méglichkeit darstellt, Probleme
l6sen zu kénnen« (8).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

149


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Ein Bild und sein Doppelgénger

2.5 Verschmelzen/Uberschreiten

2.1.5.1  Unheimliche (Selbst-)Begegnung

Neben dem belebenden Spiel am Wasser, bewirkt das viele Schwarz im Bild »eine Tie-
fenwirkung« (2). Das Bilderleben nimmt einen phantastischen Zug an: »Dass da so
irgendwie die Nacht driiber liegt, wie aus einer unendlichen Dunkelheit kommend«
(6). Das gruselt auf angenehme Weise: »Je linger ich drauf schaue, desto unheimlicher
wird’s« (7). »Interessant« ist es auch, dass da »ein Schatten auf den Augen liegt« (6).

Es werden Grenzen iiberschritten: »Wir sind ja auf unserem Planeten und dann
weitet sich der Gedanke aus und geht so nach oben und kommt ins Unendliche.« (10)
Dies leitet iiber zur philosophischen Frage: »Ist diese Welt die einzige Welt oder gibt es
eine andere Welt nach diesem Spiegel, dieser Grenze, dieser Linie des Wassers?« (11). Es
wirkt so, als ob es »nicht nur diese Oberfliche, sondern auch die Unterfliche gibt« und
da ist eine Verbindung zwischen den zwei Welten (7). Neben dem sanften Ubergang
von Leben und Tod steht auch die strikte Trennung zwischen Realitit und Fiktion in
Frage: Das ist so ein »Ineinandergreifen von Schein und Wirklichkeit« (9). Die beiden
Welten, Figuren scheinen auf irgendeine Art doch zusammenzugehdéren. Die Person,
die da unten liegt, »gehort zu ihme (7). Neben der Weite geht es auch in die Tiefe: Es
ist »die Reflektion des Wassers, die so aus den Tiefen kommt« (3).

Das Unheimliche konkretisiert sich in der Erfahrung, »dass das Bild jetzt selbst ein
Spiegel ist mit dem glinzenden Firnis« und dass man, »wenn das Licht anders wire«,
»Teile von sich selbst drin spiegeln sehen« konnte (3). Da sieht man »zwei Ebenen in
einer Person [...], einen Selbstbestandteil von sich selbst in der Reflexion« (3). Das Ver-
hiltnis der Figuren im Bild zueinander erscheint als eine Entsprechung des Verhilt-
nisses des Betrachters im Bild mit dem Betrachter des Bildes. Der Rezipient bekommt
mit, wie er die gleiche Kérperhaltung wie der Protagonist einnimmt und mit ihm zu-
sammen auf ein Bild schaut. Die Entdeckung gruselt ihn leicht: »Das spiegelt wirklich
irgendwie so ein bisschen. Ich habe mich eben auch schon so abgestiitzt« (4). Man hort
sich selbst leise sprechen (1) und »reflektiert sich da mit, das ist Teil des Ganzen« (3).
Nach einem Seufzer stellt der Betrachter belustigt fest: »Also irgendwie laufe ich gerade
so ein bisschen in die Richtung von der Person [...] also irgendwie ich schwanke auch«
(4). Der Rezipient stellt fest: »Ich bin auch so ein bisschen wie der auf dem Bild« (5);
»Ich bin in der Rolle ein bisschen« (11).

2.1.5.2  Einswerden

Zwischen Bild und Abbild wird »eine stirkere Verbindung« spiirbar, »dass es so ineinan-
der tibergeht und man gar nicht richtig die gespiegelte Hand sieht« (7). Die »Trennlinie«
wirkt ganz »schwach« (9). An bestimmten Stellen sieht man »gar nicht mehr den Unter-
schied — die Spiegelung und das eigentliche Bild sind schon eins« (9), so zum Beispiel
»diese beiden Knie, die sich so in der Mitte verbinden« (9). Das ist wie ein »Verschwim-
men« (9,7). »Dies Symmetrieachse, die die beiden Welten trennen wiirde«, gibe es dann
nicht mehr: »Es wire alles eine [Welt].« (3). Im iibertragenen Sinne wire »die angemes-
senere Struktur [...] zum Beispiel ein Rhizom. Wenn man sagt, alles kann mit allem ver-
bunden sein« (3). Der Wach- und Schlafzustand wird in seinem Ubergang beschrieben,
aber auch Schlaf und Tod erscheinen »so nah beieinander« (9) — als »ewiger Schlaf«.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Das Sterben wire hier wie »ein Zerschmelzen«, um dann »als Blume wiedererstehen«
zu kénnen (2). Und hierin begegnet sich wieder alles, was getrennt war — denn das Bild
stellt als umfassendes, Leben und Tod iibergreifendes Bild eine »sehr schone Reprisen-
tation des Lebens« und »Darstellung des Todes« zugleich dar (11). Die stirksten Kon-
traste wiren eingeebnet und es gibe »keinen Unterschied zwischen Leben und Tod« (1).

Dieses Einswerden vollzieht sich im Bild als Prozess. In eine zeitliche Abfolge ge-
bracht »hat [er] sich da abgestiitzt und erst spiter als er sich dann schon so in Trance
geschaut hat, hat er dann angefangen mit seiner, mit einer Hand so ins Wasser abzu-
gleiten« (9). Er hat »ein Stiick Kontrolle abgegeben [...] dass er vielleicht auch gar nicht
merkt, was seine linke Hand da jetzt macht und das ist ja dann der Punkt, wo er dann
abdriftet« (9). Die Hand »verschmilzt irgendwie so zu einer oder geht so ineinander
iiber« (7). Da schliefSt das eine ans andere »nahtlos« (9) an.

Ebenso wie die Trennlinie nur »durch wenige Pinselstriche« angedeutet ist, hat es
den Anschein, dass die Hand schon ein bisschen im Wasser steckt« (10). Es handelt
sich um »etwas sehr Intimes« (10). Mit der im Wasser befindliche Hand wird eine se-
xuelle Vereinigung assoziiert: »Das Greifen ins Wasser wirkt halt wie so ein Eindringen
ins sich selbst — so als wiirde man »sich selber berithren« (1). »Dieses Eindringen [...]
hat so etwas Zirtliches« (1) Es ist so, als ob er »sich aufs Wasser legen, so wie er mit
der Hand angefangen hat ins Wasser zu greifen und sich dann da ausbreiten will« (1).
Dies fithrt dazu, »dass der Korper sich ganz berithrt« (1). Es ist wie »Streicheln« oder
»die Grenze von zwei Welten tiberwinden« (11). Er mdchte »in seinem Spiegelbild auf-
gehen. Mit sich vereint sein« (1). »Es gibt kein Oben und kein Unten und keine Tren-
nung, sondern es ist eine Korperlichkeit, eine Daseinsebene« (3). Das Ganze hat »so
was Geborgenes« (1) — vergleichbar damit »in den Uterus zuriickzukehren« (1). Von un-
ten betrachtet ist es »einfach eine Frau, die die Arme ausbreitet und in der Mitte ist so
eine Art Ball oder was auch immer, den sie vielleicht gerade fangen will« (10). An diese
Person kann man obsessiv gebunden sein: »Diese Art von Attraktion bedeutet ja auch,
dass man jemanden, den mal liebt, immer wieder anschauen kann, dass es praktisch
keine Grenze gibt« (6). Es handelt sich um ein sanftes Hinabgleiten, das an »Ophelia-
Darstellungen« erinnert. Ophelia ist ja »auch immer so schén dargestellt [...] mit der
blassen Haut und den Haaren im Wasser« (1). Diesen »schonen Tod« (1) wiirde man so-
fort wihlen (2). Selbstliebe und Tod erscheinen im Bilderleben ganz nah beieinander.

Die Probanden denken an Momente, in denen sie sich besonders >eins< mit sich
fithlten. Es wird eine Verbundenheit beschrieben - so als ob man »permanent mit sich
im Selbstgesprich [...] und gleichzeitig »mit dem Universum verbunden« ist (10). Dieser
Selbstbezug eriibrigt dann gleichzeitig auch alles andere und so kommt eine Proban-
din lachend zu dem Schluss: »Ich finde auch: ich bin die beste Gesellschaft fiir mich
selbst.« (1)

2.15.3  DurchstoBen/Eintauchen

Neben dem sanften Verschmelzen im Einswerden mit sich vollzieht sich ein zweiter
Uberschreitungsmoment um das Knie herum, welches im »Zentrume« (9) liegt. Es ent-
steht der Wunsch, in diese Mitte zu gelangen: und »da ist man praktisch von angezo-
gen, weil es mitten im Zentrum [ist]« (10). »In dem Knie ist eine Art Druck« (5) und

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

151


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Ein Bild und sein Doppelgénger

ein Impuls wird spiirbar, die Mitte zu durchstofRen. Dieses »sehr Harte« (6) lisst in der
sexuellen Konnotation als Phallus die Probanden verlegen schmunzeln. Ein Gewaltakt
wird assoziiert: »Das hier sieht fiir mich aus wie eine Faust und wenn man die Faust
direkt betrachtet, sieht es aus, als wiirde diese Person die Person mit der Faust tref-
fen/schlagen« (5). Oder der Schlag ist bereits erfolgt: »Er hat da zugeschlagen, so sieht
es jedenfalls aus und versucht Kithlung zu finden« (10). Es kommt zu einem sexuellen
Durchstofd durch die Mitte: »Wenn das Knie so im Mittelpunkt ist, dieses Nackte, dann
stiirzt er sich da rein«(1). Es macht den Eindruck, als ob er »irgendwie dieses Spie-
gelbild loswerden [mdochte]« (4) und zeigt den »Moment, in dem er sein Bild zerstoren
will« (2). Die Figur kénnte von unten versuchen, »das Ganze umzukippen« (7). »Diese
Frau [unten] will dieses Bild wegbringen, irgendwie zerstoren« (10).

In den Betrachter des Bildes hineinversetzt macht dieser den Eindruck, »als wiirde
er sich dann doch ins Wasser stellen oder springen« (1). Zumindest »spielt« er mit dem
Gedanken, »da irgendwie ins Wasser einzutauchen« (1). So wie der Betrachter im Bild
seinen (sexuellen und anderweitigen) Impulsen nachgeht, so melden sich auch beim Re-
zipienten Bediirfnisse: »Ja, man kriegt Durst beim Anblick (lacht)« (10) und stellt fest:
»Mir ist irgendwie sehr warm.« (10). Der Rezipient fiihlt sich an Momente des Lebens
erinnert, in denen er am liebsten alles hinwerfen wiirde: Das ist so ein »Impuls«, der
immer mal wieder aufkommt, »dass ich alles scheife finde.« (6) Anstelle der monotonen
Schreibtischarbeit, »spring [ich] lieber in den Pool« (6). Im Interview werden Vorstel-
lungen von Kontrollverlust belebt und die Frage kommt auf: »Muss ich mich hier ein
bisschen unter Kontrolle halten« (10)?

2.1.5.4  Untergehen/Verschwinden

Alternativ zum erlésenden Sprung ins Wasser kann sich Verschmelzung und Auflésung
sanft vollziehen: »Er geht eben tiefer und er kommt sich immer niher« (9). Zu beobach-
ten ist »im Grunde ein sinkendes Moment, dass die Hand [nicht] gestoppt wird durch
die rechte«. Dies hat allerdings nichts mit »Kraft« zu tun, sondern hier fehlt die Motiva-
tion (6). Es »sieht [es] nicht so aus, als wenn er sich jetzt gleich wieder aufstiitzen oder
hochdriicken wiirde aus dieser Haltung« (6). »Eine unendliche Tiefe« erdftnet sich, die
fiir den Selbstverliebten »fatal« sein kann (6). Sein Zustand der »Versunkenheit« (9) wird
als Realititsferne erlebt: »Der ist auch so konzentriert sich da zu sehen« (10). Im Ge-
gensatz zur geschiitzten Situation der Kontemplation befindet sich der Protagonist im
Bild in einem Zustand, in dem Gefahren nicht mehr als solche erkennbar sind. Die Si-
tuation macht den Eindruck, als ob er ertrinkt (8,10), ohne es zu wollen — denn es »sieht
jetzt nicht [...] wie ein vorbereiteter Selbstmord [aus]« (6). Es »lenkt ihn ja was von dem
ab, was er gerade tut.« (2), zum Beispiel vom »Wasser schopfen« (8). Unaufmerksam
geworden »konnte [er] da reinfallen« (4). Dies alles geschieht »rein zufillig« (9). Das
Gesicht hat zwar etwas »Vorsichtiges, »als ob man irgendwie aufpasst, dass man nicht
reinfillt« (7), andererseits wirkt es so, als ob er »gar nicht merkt, was seine linke Hand
da jetzt macht und das ist ja dann der Punkt, wo er dann abdriftet« (9). »Weil er so auf
eine ganz andere Stelle konzentriert ist«, verliert er dort die Kontrolle (9) — denn »eine
Wasseroberfliche verschlief3t ja irgendwas, was bis zum Grund zieht« (2). Dass diese
Hand schon im Wasser ist, »ist wie der Tod: Das zieht den.« (8). Das Bild zeige den

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Moment »kurz bevor man stirbt« — da ist man noch mal »wach« und »nochmal so ganz
konzentriert« (9). Der »Punkt der Entscheidung« (hinunter oder hinauf) ist allerdings
schon »tiberschritten und er kann nicht mehr zuriickgehen« (9).

Ebenso wie der Betrachter im Bild Opfer seiner »Versunkenheit« wird, wird der Be-
trachter des Bildes hineingezogen, befindet sich schliellich unter Wasser als »Frosch
oder Seerose« (2). Es werden Titigkeiten assoziiert, die man nicht bewusst ausfithrt
und zunichst nicht mitbekommt: »Oh, scheifde. Ich habe jetzt eine halbe Stunde lang
irgendwie so auf dem Arm gelegen« (6). Die fehlende Reflexion (im konkreten, wie im
iibertragenen Sinne) zieht einen Kontrollverlust nach sich. Besonders kritisch wird es
an Stellen, die de facto nicht als Spiegelung auftauchen: »Der Zustand, also quasi an
diesem zweiten Punkt, wo man sich noch reflektiert. Das ist glaube ich noch ein ganz
schoner Punkt. Aber dann, dann wird’s kritisch, weil man alles zu sehr laufen lisst und
nicht mehr bewusst Entscheidungen trifft« (9). Das ist vergleichbar damit, die »Kontrol-
le (zu) verlieren« und »andere fiir einen entscheiden« zu lassen (9). Dies birgt schliellich
die Gefahr, dass »man verschwindet« (2).

2.2 Nebenfiguration: Zwischen schmerzlicher Selbsterkenntnis
und Selbstverlust

Die Nebenfiguration ist durch die Qualitit des Abstofienden gekennzeichnet, welche
die sehnsuchtsvolle Anniherung durchbricht. Hier wird der doppelte Betrachter des
Bildes mit harten Realititen des eigenen Lebens konfrontiert. Er schaut auf Peinliches,
Schmerzliches, auf Unvollkommenes - Eigenanteile, die er abgestofden hat, aber als zu
sich gehorig akzeptieren muss. Diese Verriickungen/Verzerrungen wirken einerseits
belebend und korrigierend, kdnnen aber auch zu Fragmentierungen und Gestaltverlust
fithren.

Die Qualitit des AbstofRenden changiert mit der des Zerfallens und miindet in der
Erfahrung, kein einheitliches (Selbst-)Bild hinzubekommen bzw. erhalten zu kénnen.
Im Prozess des Abspaltens der nicht stimmigen Bilddetails steht sich der Betrachter
schliefllich fremd gegeniiber, ohne sich indes vom Bild 16sen zu konnen. Die Nebenfi-
guration endet im Gegensatz zur Hauptfiguration, die Bild und Betrachter zum Ver-
schmelzen bringt, im Erstarren.

In der einen Bewegung der Hauptfiguration hat sich der Betrachter aus der An-
schauung gelost und ist mit ihr verschwunden. In der Nebenfiguration dagegen bleibt
das Bild zwar erhalten, aber der Betrachter vermag sich darin nicht mehr zu grei-
fen bzw. wiederzuerkennen. Das Bild erweist sich in der nebenfigurativen Spiegel-
erfahrung als >Zerrspiegels, >blinder Spiegel< und >Gefrierspiegel«. Dabei sind folgen-
de (Spiegel-)Mechanismen wirksam: Verweigern (1) Verriicken/Verzerren (2) Vereinsei-
tigen/Abspalten (3), Nicht-Durchdringen/Fixieren (4).

2.2.1 Sich Entziehen/Verweigern

2.2.11 Das unschone (Selbst-)Bild

Das Bild verweigert ein schones Bild — denn »du starrst ja auch von Anfang an auf
schreckliche Dinge« (6). Erniichtert stellt der Betrachter fest, dass es sich um »eine
Person« handelt, »die nicht besonders schén ist« (5) — zumindest ist es »auf jeden Fall

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

153


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Ein Bild und sein Doppelgénger

[...] nicht so diese klassische Schénheit, was aus dem Spiegelbild zuriickschaut« (3). Zu
sehen »ist so eine ausgebleichte, durchaus verzerrte Version von einem oberen Narziss«
(3). Dieser Anblick wirkt verstérend und wirft Fragen auf: »Vielleicht gefillt ihm nicht,
was er dort sieht oder wie er sich sieht« (4). Er wird dem sehnsiichtigen Blick nicht
gerecht: »Das untere Bild konnte schoner sein, aber es ist nicht schon« (11). Auch die
Berithrung mit der Hand bleibt unverstindlich — denn man »will man [das] nicht so
gerne anfassen (1). Der Rezipient versteht nicht, »warum er sich in das hissliche Ding
da verliebt« (2) hat.

So wie dem Betrachter des Bildes im Bild das Bild nicht gefallen diirfte, so macht
Abneigung seitens des auflenstehenden Betrachters breit. Bezogen auf das untere Bild
und den Kontext, »[macht] die ganze Geschichte [...] keinen Sinn« — denn »er wird sich
nicht in einen braunen Fleck verlieben« (2). Der Bildmittelpunkt, das Knie, ist »nicht
isthetisch«, »gefillt [...] einfach nicht« (2). Und auch gegeniiber der oberen, zunichst
als schon empfundenen Person macht sich Abneigung breit: »Die Begeisterung fir den
Kinstler [kippt] dann irgendwann [in] die Abneigung gegen diesen Typen« (10). »Viel-
leicht sollte er mal zum Friseur gehen« (10). Er wirkt »unsympathisch« (10), oder wie
»jemand, der sehr aggressiv ist« (8). Das Gesicht »hat ja keinen Tiefgang« (10). Das Ab-
stoflende umfasst schlieflich das gesamte Bilderleben: »Irgendwie gefillt mir das gar
nicht. Das ist irgendwie nicht gut gemalt« (3).

2.2.1.2 Nicht-Sehen-Kdnnen/Fehlendes

Das Bild scheint mehr zu verdecken, als sichtbar zu machen. Es ist »interessant, dass
er [der Betrachter im Bild] das nicht so genau erkennt (7). Fiir den aufdenstehenden
Betrachter bleibt vieles im wahrsten Sinne des Wortes im Dunkeln: »Ich kann gar nicht
sehen, was er da anhat, ob das kurze Hosen [sind] oder ob das quasi noch wie so ein
Rock dann ist — das weifd man ja alles gar nicht« (9). Es bleibt unklar, was dem Kérper
zugehort und was nicht: »Das scheint irgendwie nicht sein Bein zu sein. Das ist irgend-
was, was er mitgebracht hat [...] vielleicht sein Wanderbiindel« (9)? Es wirkt »wie eine
Hose, aber dann verstehe ich halt nicht, warum die Hose nur an dem einen Bein ist«
(4) — also »warum das eine Knie blank ist und andere aber ne Hose hat« (1). »Den Riicken
oder die Schulter sieht man gar nicht mehr - da fehlen irgendwie ein paar Zentimeter
oben« (4).

Diese Erfahrung des Fehlens, der Nicht-Sichtbarkeit macht sich auch am unte-
ren Bild (Spiegelbild) fest: Da sind Bildanteile, insbesondere »Reflektionen« »irgendwie
weg«; »die Nase und den Mund sieht man wieder nicht so ganz.« (4). »Dieses Spie-
gelbild ist ja abgeschnitten, [...] gar nicht komplett auf dem Bild« (6). Da »[fehlt] ein
Teil unten« (9). Es wirkt so, als ob »das Gesicht nicht im Wasser ist« (5). »Oberhalb des
Kopfes ist das so abgeschnitten« (4) oder drastisch formuliert ist »ja der Kopf abge-
schnitten« (9).

Der Betrachter, der »den Uberblick behalten« (4) mochte, fiihlt sich der Kontexte
beraubt: Wir »wissen [nicht], wo das herkommt oder was da drin ist« (9). Es wird als
»nicht gut gemalt [befunden], wenn das Bild solche Fragen aufwirft« (2). Quilend ist
es, »dass wir eben nicht wissen, was er sieht« oder »dass er das ist, was er sieht« (9). »Es
erschlief3t sich lediglich, dass er in ein dunkles Gewisser guckt und irgendein Problem

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

hat« (2). Dem eine Deutung abgerungen, handelt sich um »seine eigene Welt«, »wo also
im bewussten Zustand immer nur diese kleinen Punkte sind« (6).

Eine Zuspitzung erfihrt das Nicht-Sehen-Kénnen im verdeckten Blick des Protago-
nisten: Und wenn man als zweiter Betrachter »genau hinschaut, dann sieht man den
Blick nicht« (3). Gleichzeitig wird tiberhaupt nicht deutlich, um »welche Art von Blick«
es sich dabei handelt und »ob dann tiberhaupt das Gesicht unten was mit dem Oberen
zu tun hat« (3). Die Augen des Betrachters im Bild »sehen geschlossen aus«. Irritiert
fragt sich der Betrachter: »Warum sieht man den Blick jetzt unten nicht?« (4) Der Be-
trachter empfindet dies als Affront. Es erscheint »unglaublich frech eine Titigkeit [das
Schauen] darzustellen und sie gleichzeitig nicht darzustellen« (3). Da »ist genau der
Blick verdeckt« und dies obwohl es sich um ein Bild handelt, in dem der Blick »essen-
tiell« ist (3). Und »dadurch, dass man den Kopf halt nicht sieht [...] im linken unteren
Viertel« fehlt da »die Antwort oder Erklirung« oder »die ist halt noch nicht da« (4).

2.2.1.3  Die nicht entwickelte Gestalt/Amorphes

Das Bild erschwert zudem den Blick auf die Gesamtgestalt. Bildinhalte sind nicht un-
terscheidbar: »Was ist das Haar und was ist das Muster der Weste« (11)? »Nacken, Hals,
Ricken, Schultern — geht alles ineinander tiber« (10). Die [beiden Bildhilften] sind so
weit entfernt und klar voneinander getrennt und dann doch miteinander vereint — das
verschwimmt hier so in dem mittleren Teil« (7). Speziell die Spiegelung ist »nicht wirk-
lich im Detail ausgefithrt« (2); es bleiben lediglich »Anhaltspunkte« (2). Im Nachgehen
der Frage nach dem »Wanderbiindel« »zeichnet sich ja nichts so richtig ab [...] keine
Form, aus der man schliefRen konnte, was sich da drin befindet« (9). Und auch die Fal-
tenwiirfe sehen eigentlich nach »skizzenhafter Malerei« aus (3). »Dieses Muster verrit
ja nicht so viel« (10). »Die Unterscheidung zwischen den Haaren und dem briaunlich
schwarzen Hintergrund« ist wie aufgehoben (3). Auch auf der Ebene der Bildinterpre-
tationen — »ob das eine nach unten zieht und das andere nach oben [..] ist [es] relativ
ausgeglichen oder geht einfach ineinander tiber« (7).

Das Unfertige/Gestaltlose spitzt sich im unteren Bild, im Bild im Bild, noch zu:
Dieses Bild ist »matter«, »glinzt nicht so« (1). Es hat »keine Struktur« und »keine Di-
mensionalitit« und wirke »langweilig« (1). Der Betrachter gewinnt den Eindruck, »dass
das Spiegelbild gar nicht scharf ist« (2). Es erscheint dermafen »verblichen«, »als ob
man nochmal mit einem Schwamm driiber gegangen ist« (9). Es missfillt »die Art der
Linie, dass die so ein bisschen ausgefranst ist, aber nicht wirklich unscharf« (3). Ent-
tauscht stellt der Betrachter fest, »dass das so wenig ausformuliert ist« und nichts mit
den »37 Varianten von verschiedenen Qualititsstufen« digitaler Abbildungen zu tun hat,
die man so kennt (2). In diesem »Verschwimmen mit dem Muster« lisst sich kein Halt
finden (10). Eine Sinngebung erschliefit sich dariiber, dass es sich um »ein Bild von je-
manden, der noch nicht fertig — unfertig« ist, handelt. (5). Gleichzeitig erinnert es an
die Verginglichkeit des Kérpers »Der Korper, der so exponiert dargestellt ist, ist aber
schon zerfallen« (1).

Das Bild spiegelt analog hierzu auch das Unfertige/Nichtentwickelte des Rezipien-
ten. Er bezieht die Unklarheiten auf sich, stellt fest, dass er hiufig den Faden verliert
(7). »Der Gedanke [kommt] auf, dass es an mir liegt, dass ich die Situation nicht verste-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

155


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Ein Bild und sein Doppelgénger

he« (4). Unvollkommenheiten werfen einen Blick zuriick: »Da wiirde ich fast denken: ich
habe hier die Brille nicht an« (10). Fiir mangelnd elaborierte Aussagen sich entschuldi-
gend, bringt eine Probandin vor: »Ich bin ja keine Kunsthistorikerin« (10). Ein Proband
stellt bei sich fest: »Ich weifd nicht, ob du schon verstanden hast, dass ich ein biss-
chen Schwierigkeiten damit hatte iiber meine Emotionen zu reden« (8) und beschreibt
damit einen Grundzug der eigenen Personlichkeit, den er (noch) nicht entwickelt hat.
Die Konfrontation mit der eigenen, unterentwickelten Seite steigert sich bis hin zur
Selbstabwertung: »Ich habe keine visuelle Kultur. Ich bin ziemlich primitiv« (11).

2.2.1.4  Nicht-Gesehen-Werden

Hinzu kommt, dass das Bild (im Bild) den Austausch erschwert. Es fehlt die Wechsel-
seitigkeit oder Verbindung: »Von oben wird runter geschaut, aber von unten wird nicht
zuriickgeschaut. Das wire dann nicht reziprok in dem Fall« (3). Das Gesicht, in das er
schaut, »spricht so wenig« (8) und »ist total emotionslos« (5). Da schaut nichts zuriick:
»Die Augen wirken so zu und dadurch auch ein bisschen so tot« (1). Wiirde er sich »jetzt
eins zu eins in die Augen [schauen]... wire so eine Verbindung da« (4).

Das Bild dagegen zeige eine Situation, bei der man »in den Spiegel reinschaut und
er aber nicht zuriickschaut« (3). Und auch »wenn man dem unten auch eine Realitit
verleihen wollte, dann kénnte man sagen, der eine schaut den einen an, der andere
schaut aber nicht zuriick« (3). Es wirkt so, als ob »er sich mit jemanden unterhilt, der
ihm [aber] nicht antwortet« (2). Die »Dynamik zwischen den zwei Figuren« wird wie
folgt beschrieben: »Du hast Interesse fiir etwas, aber dieses Etwas [unten liegend] ist
total kalt, du kriegst keine Emotionenc (5). Und auch die Person oben wirkt »egoistisch«
und »nicht so wie einer, der anderen viel geben kann« (10). Er wird als eine Person be-
schrieben, die nur »fiir sich selber [steht], die sich »nicht mit einem anderen Element
vereinen« will und nur an sich selbst denkt: »Er nutzt vielleicht auch die Frauen aus oder
die Menschen tiberhaupt« (10). Im »Fehlen des Blicks fiir den anderen oder fiir die Um-
welt itberhaupt, fiir andere Menschen speziell« (6) manifestiert sich, so diagnostizieren
es die Probanden, eine »Kontaktstorung« (2). Das Nicht-Gesehen-Werden macht sich
zudem an der Erfahrung fest, als Betrachter keine Rolle zu spielen: »Jedenfalls guckt
er uns nicht an« (2, 9). Es ist schmerzlich trotz grofiter »Selbstaufgabe«, dass »er einen
nie so anerkennen [wird], wie man es dann verdient hitte« (1).

Beim Rezipienten belebt dies Erfahrungen von Zuriickweisungen — vom Vater in
den eigenen Fihigkeiten nicht anerkannt (5) oder vom Vater nicht gefordert worden zu
sein: »Mein Vater hat mir immer [Geschichten] erzihlt, nie etwas gezeigt. Deswegen
habe ich diese [visuelle] Fihigkeit nicht entwickelt« (11). Es erinnert an Situationen, in
denen man die »Hand ausstreckt nach seiner Mutter, aber die halt nicht da ist« (4). Hier-
zu zidhlen auch die Erfahrungen unerfillter Liebe, »dass sich ein minnliches und ein
weibliches Element umfassen, aber es [nicht] funktioniert« (10). In der Interviewdyna-
mik werden Trauer und Schmerz der Probanden spiirbar und gleichzeitig der Wunsch,
dass »die andere Person andockt« (5). Die geringe Resonanz ist schwer zu akzeptieren,
sodass es immer weiter probiert wird — und dennoch: »Es passiert nichts« (5). Dieses
ungleiche Verhiltnis wird als Ausschluss erfahren: »Ich bin nicht sichtbar, nur er ist
sichtbar fiir mich« (10).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

2.2.2  Verriicken/Verzerren
Neben der Schwichung bildgebender Funktionen des Sehens und Gesehen-Werdens
wird der Betrachter in diesem Figurationszug mit Verriickungen konfrontiert.

2.2.2.1 Verriicken

In der Frage, was »wahr« und was »eine personliche Verriicktheit« ist, taucht in einer
»phantastischen Erzihlung« oft ein Spiegel auf (11). In einer Geschichte ist dies »der
Punkt, wo sich der Protagonist fragt [..], ob er gesund oder verriickt ist [...], ob das,
was er sieht, wahr oder eine persénliche Verriicktheit ist« (11). Das Bild nimmt hier
lebendige Ziige an: »Wenn das jemand zum ersten Mal angucke, sagt er:>Ja, ein Bild«,
aber wenn man linger darauf schaut, »dann startet etwas anderes« — so als wire das
»nicht einfach eine Reflektion«, sondern so »als wire jemand wirklich hier«. Bei der
Betrachtung des Bildes hat man »die Ahnung, dass das Gesicht hier ein anderer ist als
das« (5).

Ein Proband berichtet von seinen Studien bei den Papua-Neu-Guinea-Bewohnern,
bei denen das Spiegelbild als Wasserseele lebendig ist und ebenso Realititsanspruch
wie der sich spiegelnde Mensch hat (3). »Das Thema des Bildes ist ja eine Person und
ihre Reflektion im Wasser, und ich habe stindig den Eindruck, dass das eine echte Per-
son wire. Umgekehrt ist es das natiirlich nicht. Das Bild selbst ist nicht das« (5). Dieses
ungeklirte, auf einen Ubergang verweisende Verhiltnis wird von einem Literaten als
Hauptmotiv und Angelpunkt spannender Geschichte beschrieben - als etwas, das den
Menschen immer schon umgetrieben hat: »Handelt es sich um ein Spiegelbild oder eine
lebendige Kreatur?« (11). Und wie wire es, wenn es sich gar nicht um eine »Verspiege-
lung« handelte, »wenn das Spiegelbild zuriickstarren wiirde?« (3). »Das Bild ist nicht
nur ein Bild, sondern es wird wirklich als etwas Lebendiges dargestellt« (5). Schlieflich
kommt ein Betrachter zu dem Schluss: »Es ist ja gar keine Spiegelung, es ist jemand
anderes« (10). Die ungleichen Hilfen des Bildes verdeutlichen eine auf Leben bezogene
Weisheit, »dass eben nicht eins zu eins was zuriickkommt, sondern das, was zuriick-
kommt, nie dasselbe ist wie das, was reinblickt« (3).

2.2.2.2 Entlarvte Projektionen

Das Entdecken eines Anderen im Spiegelbild verriickt bzw. hinterfragt die eigenen
Selbstsicht. Dieser Zug der Spiegeldimension betont an der Verriickung die Inkongru-
enzen und Unstimmigkeiten im Bild. Spiirbar wird dies an den vielen Bilddetails, die
nicht zusammenpassen: »Die Schulter ist zu weit abstehend vom Kopf« (10) und der Be-
trachter kommt zu dem Schluss, dass da was mit den Proportionen nicht stimmt (10).
Korperteile lassen sich beliebig vertauschen: »Es sieht von hier ein bisschen so aus, ja
fast wie ein Bein anstelle von einem Arm« (5). Auch der Vergleich der beiden Bilder er-
zeugt Unstimmigkeiten: Da ist viel Licht, »das auf ihn strahlt [..] und dann miisste die
Stelle da oben ja auch eigentlich viel heller sein« (4). Der linke, sich abstiitzende Arm
wirkt unnatiirlich, »als ob das nicht echt ist« oder als wire es »der Arm eines anderen
und gar nicht sein Arm« (10). Der Unterarm sieht aus »als wire es aus Holz gemacht,
»als ob das nicht echt ist«, »unnatiirlich« und eigentiimlich »abgewinkelt« (5). Hier »hat
man das Gefithl, der Arm gehort gar nicht richtig zu seinem Kérper« (2). Es wirkt so

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

157


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Ein Bild und sein Doppelgénger

»drangepatscht« (10), »als ob es der Arm eines anderen wire und gar nicht sein Arm«
(10). »Er hat eine unglaublich breite Schulter, was gar nicht stimmt« (6). Bezogen auf die
linke, sich im Wasser befindende Hand sieht »weder die obere, die reale, noch die ge-
spiegelte [Hand]« anatomisch korrekt dargestellt aus (2). Es wirkt wie eine »skizzenhaft
gemalte Imitation, nicht wirklich wie das akkurate Spiegelbild« (3). Das Hemd ist zwar
»schon geworfen [...], aber man ist sich nicht sicher, ob das »wirklich so realistisch«
ist (1). »Das ist etwas nicht Echtes, nicht Wahres.« (11) Durch das »sehr theatralische
Licht« wirkt »das Ganze noch mehr stilisiert« (5).

Es wird Unechtes, Unnatiirliches bemerkt und schliefilich ein falsches Selbstbild
aufgedeckt bzw. das Bild als Tiuschung wahrgenommen: Es scheint als ob der Prot-
agonist nicht ganz bei sich ist: »Ich stelle mir vor, dass er gar nicht merkt, dass das
gar nicht echt ist« (9). So versucht er »ja sein eigenes Spiegelbild zu umarmen, was
er vergeblich tut« (2). Oder er will sich einer Realitit nicht stellen: Er ist eine Person,
die »viele Konflikte« hat und sich »keine Fragen tiber sich selbst« stellt (8) und die sich
selbst etwas vormacht: »Verlogener Mund. Verlogener Jingling« (10). Der Blick hinab
muss sich schliefilich den Realititen stellen: »Es ist sozusagen schon klar, dass er etwas
in diesem Gewisser erblickt, das ihn irritiert oder dass er darin irgendwas sucht, was
er nicht findet« (2).

Das Ganze wirkt wie ein »Zerrspiegel« (3) und offenbart eine Kluft, »wie wir uns
sehen und wie andere uns sehen«. Diese Realitit gerit in einen Kontrast zu den Idea-
len, die »fiir uns Normalsterbliche« »unerreichbar« bleiben (10). So soll die Szene in
eine alltigliche Szene heruntergebrochen werden: Er »wire dann gar nicht so toll, son-
dern so eine Frau im dirndlihnlichen Kleid, die sich ans Ufer setzen wiirde und sich
den Mond anschauen oder die FiifSe ins Wasser halten wiirde« (10). Das wire dann »ei-
ne ganz normale Situation ohne irgendwelchen Mythos« (10). Brechungen werden als
zugehorig und notwendig erfahren: So erinnert das Bild an Menschen, die zu Hochst-
leistungen gelangen, »the sophisticated, cutting edge der Technologie«, und die dann
dennoch »in kleinbiirgerlichen, fiirchterlichen Verhiltnissen leben« (6). Die »aus der
Tiefe kommenden Verzerrungen« werden als »wichtig« befunden, um nicht einem Ide-
albild [»klassich-harmonisch, »einfiltig und grof3« und still und edel«] aufzusitzen (3).

Zugleich kommt es zu einer bestindigen »Enttiuschung von der Erwartung« (3).
Diese stellt sich dariiber ein, dass der Maler deutlich macht, dass es eben doch nur
ein Bild ist [und] keine perfekte Tiuschung« (2). Hierin manifestiert sich der Satz und
das gleichnamige Theaterstiick von Jean Paul Sartre, »Die Holle, das sind die ande-
ren« — denn die anderen sehen dich nicht so schén, wie du dich selbst siehst: »Ja, das
ist auch ein Spiegel, aber ein anderer« (1). Der Spiegel, synonym fiir >die anderen« »ver-
zerrt« oder »ruiniert« das »schone Selbstbild«. So kénnte man »ihm [Narziss] jetzt ir-
gendwelche Sachen sagen, die er nicht héren will oder die nicht positiv fiir ihn sind« (1).
Das lange in den Spiegel-Schauen wird als Eitelkeit entlarvt: »Vielleicht schimt er sich,
dass er so eitel war und sich so lange angeguckt hat im Wasser« (10).

Der Betrachter des Bildes reflektiert die Erfahrung, dass ein Spiegel das nicht stim-
mige Selbstbild entlarven und es als blofle Projektion aufdecken kann: »Und je nach
Selbstprojektion und Erwartungshaltung, die man in den Spiegel hineinlegt, ist es ja
nie ein akkurates, perfekt-richtiges Bild« (3). Uber das Bild zu sprechen wirkt »immer
ein bisschen selbstentbléfiend« (1). Dies ist mit dem Blick in den Spiegel vergleichbar:

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

»Wenn man sich schén findet, dann [fithlt] man sich auch ein bisschen ertappt [...] dann
zieht man sich ja auch immer ein bisschen aus« (1). In dieser Weise markiert das Bild
»den uniiberwindlichen Kontrast zu dem, was man macht und zu dem, was man ist,
sein mochte oder hitte sein konnen« (6). Der Betrachter wird mit der harten Realitit
der eigenen Verginglichkeit konfrontiert: »Also eigentlich méchte ich nicht unten am
See hocken und mich spiegeln in meinem Alter« (10) und da muss man sich eingeste-
hen: »So schén bin ich auch nun nicht« (10). Momente des Lebens werden erinnert, in
denen man »die Erwartungen ganz hoch« geschraubt hat und dann im Austausch mit
den Realititen »das bdse Erwachen« kam (9).

2.2.2.3 Konfrontation mit dem Rohen/Kérperlichen

Wahrend die Hauptfiguration eine Selbsterfahrung des Einheitlichen und eine Ergin-
zung hin zum Idealen und Kultivierten ermdglicht, begegnet dem Betrachter, hierzu in
starkem Gegensatz stehend, etwas Unkultiviertes/Animalisches. Zu sehen sind »grobe
Hindex, die ein Indiz fir korperliche Arbeit sind und auf mangelnde Intelligenz hin-
weisen (11). »Die [linke] Hand selbst sieht grof3 aus, vielleicht zu grofR« (5). Kérperteile
wirken nicht mehr menschlich — »wie ein Bein von einem groflen Vogel oder sowas«
(5). Die Frage kommt auf: »Ist es ein Tier?«, das seine Pfote zum Maul fithren und trin-
ken will (10). Man fiihlt sich an die »Schlachthof-Kadaver« von Francis Bacon erinnert
(3). »Die Hand wirkt fast wie amputiert, also wie eine Prothese« (6). »Das sieht aus, als
wiirde das Bein irgendwie am Knie aufhéren — so als hitte er gar keins« (4). Die Beine
wirken wie »Fufistiimpfe« (9). Durch das gesamte Bilderleben rotierend ist der Betrach-
ter mit noch Unfertigem/Amorphen konfrontiert. Die Hand, die sich im Wasser befin-
det, ist ja »asthetisch fast schon nicht mehr schén, weil sich so ein Klumpen dann auch
bildet« (9). »Zwischen Zeigefinger und Daumen, da ist es nicht sehr detailreich« (6). Be-
sonders »von weiter weg« sieht es »wie ein Klumpen« (7), »wie so Fleischklumpen« (2)
aus — was sich »jetzt nicht wirklich schén [anhdort]« (7).

Die Koérperlichkeit, die in der Hauptfiguration auf wunderbare Weise als zum Seeli-
schen zugehoérend erfahren wurde, kippt hier in unertriglich Klebriges/Aufdringliches,
von dem sich der Betrachter nur schwer distanzieren kann: »Also das klebt irgendwie«
(10). Die Haare wirken »so verschwitzt« oder so, als ob er sich »Gel reingemacht« oder
»als ob er sich gerade mit Babydl eingedlt hitte« (10). Der Betrachter sieht sich einem
»Schinken« (2) gegeniiber. Eine geballte, rohe Korperlichkeit drangt sich auf: »Also ich
mag im Grunde auch nicht die Kérperlichkeiten« in diesem Bild (2). Besonders pri-
gnant wird dieser Zug am Knie im Bildmittelpunkt: Das Knie »kommt wie ein komi-
scher Stumpf aus dem Dunkel heraus« und lisst »ein helles Stiick Fleisch [Knie] so un-
zusammenhingend anatomisch da sichtbar« werden (3). Es wirkt »merkwiirdig«, dass
man »das Knie so herausragen sieht« (2) und es wirkt »irritierend, wenn man linger
hinschaut« (3). Das Knie hat die Form einer »kleinen Wurst, »die nachtraglich da rein-
gelegt wurde« (10). Es tut sich aufdringlich hervor, ohne dass sich hierzu ein narrativer
Sinn erschlieRen wiirde (2): »Gegen schone Knie ist ja nichts einzuwenden, aber es so
prominent auszustellen, ist eigentlich nicht nétig« (6). Die Konfrontation mit »irgend-
welchen erotischen Komponenten« wird als »banal« abgetan (6).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Ein Bild und sein Doppelgénger

Der Betrachter fithlt sich unfreiwillig als Voyeur einer begehrlichen Szene: Es ist
»s0 dunkel [...], dass man so wie bei einer Peepshow da irgendwie zuguckt« (10) und das
kann man sich eigentlich nur aus einer grofitmoglichen Distanz anschauen — »vielleicht
mit einem Fernrohr« (10). Auch in der Interviewsituation wird eine kompromittierende
Nihe spiirbar, die beschimend wirke: »Ich weifd auch nicht, was Sie jetzt von mir horen
wollen (lacht)« (10). Als Betrachter des Bildes »schimt« man sich, wenn man so frei
spricht« — auch wenn man weifd »dass es anonym ist« (10).

2.2.3 \Vereinseitigen/Abspalten

2.2.3.1 Innerer Widerstreit

Das Bild wirkt im Ganzen »so unterschiedlich« — wie »von zwei Kiinstlern angefertigt«
(10). Dass es sich um einen »kleinen Jungen« handelt, widerspricht den »doch relativ
starken und minnlichen Armen« (7). Den feinen Stoff der Hose und die Nacktheit des
anderen Beins bekommt man nicht zusammen: »Man sieht so diese edle Farbe und das
andere aber so nackt« (1). Die Szene sieht aus wie eine Jagdszene, allerdings trigt er
hierzu nicht die passende Jagdkleidung« (2). Auf die Person bezogen wirkt er einer-
seits aus »einer héheren sozialen Schicht« kommend, andererseits miisste er der Szene
entsprechend wie ein »Einsiedler« aussehen, also eher »wie Johannes den Tiufer« (9).
Auf einer Metaebene tut sich eine Kluft zwischen zwei »Weltbildern« auf: »der eine
sagt: es ist klassisch-harmonisch, einfiltig und grof3 und still und edel und der ande-
re schreit dem entgegen, wie aus einer anderen Zeit und aus einer komplett anderen
Haltung« kommend (3). Ebenso schlieflen sich Bild und Spiegelbild aus: »Du kannst
nicht gleichzeitig unter Wasser sein [eingetauchte Hand] und dich auf einem anderen
Stiick spiegeln« (2). Da hat der Kinstler entweder die »obere Kante mit den weiflen
Reflexen« falsch dargestellt »oder der Kiinstler hat es bei der Handdarstellung falsch
gemacht. Aber so geht es nicht« (2). Die Szene erscheint so, wie wir sie sehen, nicht
haltbar - »die Stérung schwebt iiber allem« (3).

Es kommt zu einem »Widerstreit« (6) der nicht miteinander zu vereinbarenden Sei-
ten. Die beiden Figuren stehen nicht in einem »demokratischen Verhiltnis« (11) zuein-
ander und es hat den Anschein, »dass der unten gegen ihn driickt und [der Obere]
ihn anscheinend nicht rauslisst« (7). Beschrieben wird eine »doppelte Stresssituation,
in der neben der »physiologisch« anstrengenden Haltung auch noch »der psychologi-
sche Stress« (6) hinzukommt: »Er méchte, aber kann nicht. Die Hand méchte das Bild
wegwischen, kann es aber nicht. Er will den Kopf wegdrehen...« und so fort (6). Auf
korperlicher Ebene ist es »das rechte Knie, was rein mdochte und das linke Knie, was
zuriickwill« (1). Und auch innerseelisch ringen verschiedene Strebungen miteinander.
Ein Proband macht folgende Selbsterfahrung: »Die Sachen, die wir nicht immer an-
schauen wollen [..] sind aber da [und es sind] die Sachen, die gegen uns kimpfen.« (8).

2.2.3.2 Abspalten

Bezogen auf die Dynamik der beiden Figuren zueinander gerit das Ganze unter Druck:
Wihrend es »oben« so wirkt, »als wiirde er ganz locker dasitzen ohne viel Kraft« auf-
zuwenden, entsteht »von unten so ein grofier Druck« (7). »Der oben stiitzt sich dann
auf und der unten versucht hochzuheben oder driickt dagegen [...] ja, als ob er versucht

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

so einen Deckel, einen Glasdeckel nach oben zu heben« (7). Es ist so, als ob die Per-
son — »ich sage jetzt immer sie, weil es fiir mich eine Frau ist« — die da unten liegt, »ir-
gendwas nach oben schiebt, was ihr zuwider ist« (10). Bei der oberen Figur handelt sich
um eine Person, die in ihrer »Monumentalitit« (8) anderes einnimmt und die »keinen
anderen als gleichwertig empfindet« (1). In der Konstellation der Personen zueinander
ist »eine Art von Gewalt« (8) wirksam. Der Gesichtsausdruck der unteren Figur lisst
»nicht vermuten, dass er besonders herzlich jemanden in den Arm schliefRen will, aber
dass er mit einer Gegenfigur praktisch eine Art Tanz auffithrt« (10). Imaginiert wird
ein Geschlechterkampf: »Kraft gegen Kraft [...] Ja ich bring dich nach oben und du nach
unten. Einer wird siegen« (10). Der eine bemichtigt sich des anderen: »Das untere Bild
konnte das obere Bild angreifen und herunterziehen, und so konnte »die untere Krea-
tur [...] die obere Kreatur ins Wasser, ins tiefe Wasser« nehmen. Imaginiert wird »ein
Monster«, »das jederzeit bereit ist, dich zu fressen« (11). Oder es handelt sich um »eine
Frau da unten, die ihn vielleicht auch runter zieht [...]J« (6).

Im Prozess des Abspaltens darf schliefilich nur noch eine Seite gelebt werden: »Sein
Herz geht unter, aber sein Kopf ist am Leben« (8). Die Verhiltnisse drohen sich zu
verkehren: »Was statisch ist, der Tod, zieht herunter und was lebt, ist statisch« (8).
Der Widerstreit zweier unvereinbarer Seiten bekommt nun einen hoffnungslosen Zug:
»Es wird immer gespalten sein« (1). Innerseelisch handelt es sich um ein gespaltenes
Selbstbild — denn es changiert »zwischen sich als Genie empfinden und dann wieder
als [ein] Nichts« (1).

Sich selbst in den Blick nehmend beschreibt ein Proband, dass er seinen Emotio-
nen nicht genug nachgegangen sei und meist nur einseitig verstandesmif3ig gehandelt
habe: »Aber wenn es um mich ging, also um Emotionen, bin ich immer ausgewichen,
gefliichtet« (8). Das Dominieren einer Seite bringt eine Probandin auf eine Formel, die
sie selbst wie alle anderen betreffe: »Das ewig Weibliche zieht uns hinab (lacht)« (10).

2.2.3.3 Fremdwerden am Spiegel

Die Gespaltenheit steigert sich ins Fragmentierte, sodass sich kein Zusammenhang
mehr erschliefit. Die Teile des Bildes wirken wie zusammengestiickelt, »als ob der rech-
te Arm und das linke Knie nachtriglich eingefiigt worden sind« (10). Unvermittelt und
zusammenhangslos »sitzt« da »dieses Blau« [...] »wie ein grof3es Ei« (2). Es passtja auch
so gar nicht ins Farbspektrum, weil alles diese Brauntdne hat« (9) und trigt zu keinerlei
Erklirung bei (2). Uberall finden sich vergleichbare »Merkwiirdigkeiten«. Vieles l4sst
sich »nicht zuordnen« und »verwirrt« (4).

Im Widerstreit zweier Seiten drohen bestimmte Teile langsam abzusterben — denn
in diesem Driicken von unten nach oben wirkt jeweils etwas kraftlos bzw. tot: Die Ar-
me der unteren Figur sind »aktiv in dieser Stittzposition«, wihrend der Rest der Figur
»schon fast tot« daliegt (7). Es wird als enttduschend erlebt, dass die obere Person keine
Gegenreaktion zeigt: »Aber von da oben, da wird sie keine Resistenz anfinden. Sie wird
ihn dann einfach so wegdriicken und dann wiirde er wegfliegen« (10). Und auch im Blick
von oben nach unten entzieht sich etwas: Es wirkt so, »als ob er einen Teil von sich an-
sieht und das so wie ein Fremder fiir ihn ist« (7). Die Suchbewegung des Betrachters im
Bild verfolgend kommt man zu folgendem Schluss: »Eigentlich ist er so nah dran und

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

161


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Ein Bild und sein Doppelgénger

dann so weit entfernt« (7). Dies fithrt ihn in eine ewige Kreisbewegung, ohne dass sich
die beiden Seiten berithren konnen oder ein Austausch méglich wird: »Er wird immer
um sich selbst kreisen« (1). Dies sei analog zum Mythos, bei dem er ebenfalls vergeblich
versucht sich zu umarmen (2). Insbesondere der »untere Teil« als Ort »fiir alle Angste,
Konflikte, Scham und Schmerzen« (8) oder als »dunkler Teil der Seele« (7) ist »nicht so
greifbar« (7) bzw. schwer im Bewusstsein zu halten: »Den unteren Teil, den will man
gar nicht mehr anguckenc; der ist wie »ausgeklammert« (10).

Der Rezipient schaut auf sich selbst und kommt zu dem Schluss, dass »wir« hier
unseren »archetypischen Angsten« (11) begegnen. >Wir« schauen (gezwungenermafien)
auf einen Teil von >uns¢, dem >wir< uns nicht haben stellen kénnen, der unlebendig
geblieben oder verkiimmert ist: »Du spiirst immer die Distanz zwischen dir und Leuten
oder Objekten und du hast Angst, dich mit deinen Gefithlen, Emotionen einfach zu
leben« (8). Es ist so, als wire man sich hier selbst »fremd« geworden (7): »Ich sehe da
was: das sieht aus wie ich, bin ich aber nicht, weil ich es nicht greifen kann« (3).

Gleichzeitig bemerkt der Betrachter als Selbstbetrachter, dass er sich in Details ver-
liert, die »letztlich irrelevant« (2) sind: »Ich meine fiir das Bildthema an sich ist es eh
egal, ob er jetzt ein nackiges Knie hat oder ein angezogenes« (2). In der Klirung solcher
Fragen macht er die Erfahrung an der Sache vorbei zu gehen: »Aber das ist kleinka-
riert. Darum geht es nicht« (3). Der Betrachter gerit leicht in eine »Differenzierung«
hinein, die »potentiell unendlich« ist (6) — wie beim Yoga: »Mit jedem physiologischen
Problem, das du l6st, kommen zwei Neue, weil du eben tiefer bist und verfeinert und die
Sachen genauer siehst« (3). Oder Einfille wirken unzusammenhingend: »Ganz schon
sprunghaft jetzt irgendwie (lacht)« (4).

Im Interview macht der Betrachter die Erfahrung, den Zugrift zu verlieren: »Ich
verstehe selbst nicht, was ich sage« (10) oder »vielleicht wirkt das jetzt auch nur auf
mich [so], weil ich es nicht verstehe« (4). Wie Narziss im Bild é6ffnen [wir] den Mund
unbewusst in verschiedenen Situationen und eine von diesen Situationen ist, wenn wir
ein bisschen perplex sind« (11). Im Gegensatz zur Erfahrung der vielen Zettel, die als
Wiinsche eine wunderbare Zukunftsvision entstehen lassen, macht der Betrachter nun
die Erfahrung sich >verzettelt« zu haben: »Ich hitte nicht so viel Zeit mit diesem Bein
verschwendet« (4). Im Riickblick auf das eigene Leben gesteht sich ein Proband ein, wie
er sich in der Ausrichtung auf berufliche Anforderungen selbst aus dem Blick verloren
hat: »Aber mit mir selbst habe ich mich lange verirrt« (8).

2.2.3.4  Zerfallen
Das Bild im Ganzen wirkt mit seinen »Krakeluren« »beschiadigt« (2). Der Betrachter im
Bild schaut nicht mehr in den verheifSungsvollen Zukunftsspiegel, sondern wirft einen
Blick zuriick: »Vielleicht guckt er nicht in die Zukunft, sondern in die Vergangenheit«
(4). Erstrebenswertes wird zu etwas Verloren-Gegangenem: »Das mit dem Bein, dass
das wirklich ab ist« deutet daraufhin, dass er »im Krieg« war (4). An der Gestalt, die
bereits »faltig« geworden ist, wird ein »Schmerz des Vergehens« (1) spiirbar. Es ist so,
als ob er sagen wiirde: »Ach bin ich schon, aber ach das ist irgendwann auch zuende« (1).
Gemeinsam mit dem Betrachter im Bild schaut der Betrachter des Bildes auf einen
»braunen Fleck« (9). Es sieht aus »wie ausgezogene Kleidung«, »etwas Abgelegtes« (1),

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

»wie alte Haut« (1). Es wirkt »leer« (1), so »ein bisschen wasserleichenmifSig« (3). Es
sieht »schon leblos«, »wie gestorben« (5) bereits »tot« (1,7) aus. Der Betrachter »guckt
runter auf einen toten Korper« (10). Vorherrschend ist die Qualitit des Kalten und Un-
abwendbaren, so als ob etwas fiir immer verloren gegangen ist: »Vielleicht ist da jemand
gestorben, der ihm nahe stand« (4). Es konnte sein, dass »die Eltern [...] oder seine Frau
gestorben [ist], die er sehr geliebt hat« (4) oder »es ist doch der verlorene Bruder«, der
am Grund liegt (7) oder auch »seine eigene Leiche« (1). Der sehnsuchtsvolle Blick wan-
delt sich in einen schmerzverzerrten Blick: »Warum mussten die [Eltern] jetzt schon
sterben?« (4).

Dem Rezipienten tritt das eigene Leben mit seinen Beschidigungen vor Augen. So
kann, bezogen auf die ungestorte Situation am Gewisser, heute »nie wieder jemand
von uns in so einer Situation iberhaupt sein«: »Der hat da nicht irgendwie ein Han-
dy neben sich liegen [...], sondern er ist in dem Moment, er ist in seiner Gegenwart
[...] und »das kann man heute nicht [mehr] machen« (10). Situationen, in denen man
»nicht abgelenkt ist« oder in denen es »keine storenden dufieren Einfliisse gibt« werden
»heute auf diese Art immer kiirzer [...] und seltener« (3). Auch aus so einer Wasserquel-
le lasst sich heute nicht mehr trinken, da »alles verschmutzt« (10) ist. Schlief3lich sieht
sich der Rezipient mit eigenen Einschrinkungen, korperlichen Mingeln konfrontiert.
Bezogen auf die berufliche Titigkeit beschreibt ein Proband [Schriftsteller], dass »ein
grofies Element deiner Motivation selbstschidigend« (6) sei und stellt dies schliefilich
als grundsitzliches Dilemma heraus: »In gewisser Weise [sind] alle Produkte um dich
herum schidigend, die Umwelt [ist] schidigend...« (6).

2.2.4  Nicht-Durchdringen/Fixieren

2.2.4.1 Bildbarriere (Blockade)

»Bild und Abbild« wirken nun »klar getrennt« (9) — so als ob da »eine Mauer dazwi-
schen« liegt (9). Dem Blick folgend ist das, was man sieht, »wenig ergiebig«: »Man
kommt so an, wenn man anstof3t auf diese Mauer, dann geht’s ja nicht weiter« (9). Und
auch im Verfolgen bestimmter Bilddetails macht der Rezipient die Erfahrung nicht wei-
terzukommen: »Wenn das das zweite Bein ist, dann ist das ja merkwiirdig. Dann hat
er das eine Knie ja viel weiter vorn. Wie geht es dann da hinten weiter?« (2) Neben der
horizontalen Trennlinie, die sich in dieser Erlebensrichtung mehr und mehr verhirtet,
geht eine weitere Teilung vertikal durchs Bild: »Hier so zwischen dem Bein, zwischen
dem Knie und diesem blauen Biindel - genau an dieser dunklen Stelle [..] ist da so die
vertikale Trennung/Trennlinie« (9). Und auch hier, auf der Seite des sich aufstiitzenden
Armes, »gibt’s ja kaum Bewegung« (9). Bewegungen brechen unvermittelt ab: So gibt es
»ganz viele Dinge, die nicht weiterfithren.« (2): »Also man sieht jetzt nicht, wie da die
Weste oder dieses Hemd noch langgeht und diesen Koérper sozusagen abgrenzt, also
die Figur so umrandet, sondern das hort da auch so auf« (4).

Sich in den Betrachter des Bildes hineinversetzend, kippt das anfangs ungestor-
te Schauen in der Kontemplation nun in Undurchdringliches und wird als »Bildbar-
riere« (9) erfahren. Der Betrachter wirkt wie im Zoo, geschiitzt, aber »abgeschottets,
nicht wirklich am Leben teilhabend und doch irgendwie in Gefahr (9). Da man nicht
durchdringen kann, richtet sich der Blick zwangliufig nach innen und dies erinnert an

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

163


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Ein Bild und sein Doppelgénger

»Autosuggestion« (6). Es hat sich ein Bild »eingebrannt«, das nicht einmal mehr des
Schauens bedarf (6). Dieses »innere Bild von sich blockiert jede Entwicklung und blo-
ckiert auch jede Art Bewegung« (6). Eine weitere »Bildbarriere« zeigt sich dort, wo der
Betrachter im Bild durch den Rahmen »abgeschottet« wird (9). Und auch das Wasser
wire »zu flach«, wiirde man hineinspringen (10). Der Betrachter im Bild kann »es nicht
offen [betrachten], aber mit einem gewissen Abstand irgendwie« (7).

Auf sich selbst schauend wird diese Situation verglichen mit Momenten, in denen
man sich von alten Vorstellungen nicht hat lésen und sich deswegen der Gegenwart
nicht hat stellen zu kénnen (4). Neben der Beschrinkung bereitet es dem Rezipienten
»Vergniigen die Situation [im Bild] einzufrieren« (11). Das ist eine Art »Spiel« und ein
Umgang mit der »Beschrinkung, die mir mit diesem Medium unterliegt«. Und so sagt
man zu sich: »Stoppe das [...] Das ist ein Moment, der sowieso per se dauert oder als
eine Ewigkeit erfahren wird« und so kann man »einen Schnitt« machen, obwohl im Bild
eine Handlung [Hand im Wasser] angedeutet ist (6). Die Betrachtung des Bildes aus
grofitmoglicher Entfernung vor der Klimaanlage soll das Bilderleben gleichermafen
stilllegen und Distanz verschaffen (5).

2.2.4.2  Blickfixierung (Ausschluss)

Neben der Erfahrung nicht durchzudringen, fithrt eine eigentiimliche Form der Blickfi-
xierung in die Isolation. Dem Blick verschlief3t sich etwas — denn »es sieht nicht so aus,
als wire es jetzt alles offen fiir ihn, blof weil er es sieht« (7). Es wirkt wie ein »Trichters,
»in dem er selbst ist« (6). Das sehnsuchtsvolle Schauen verkehrt sich in eine »Blickfixie-
rung« (6) und lasst Ausschliisse schmerzlich spiirbar werden. In der Selbstverliebtheit
ist der Protagonist im Bild isoliert von anderen: »Weil er vielleicht auch zu sehr in sich
selbst verliebt ist«, kann da »niemand an ihn herankommenc« (1). »Vielleicht wiirde man
ihn heute als Autisten bezeichnen« — als jemanden, der »nicht fihig [ist] zu kommuni-
zieren« und »sich deswegen ein bisschen abseits mit sich selbst beschiftigt.« (10). Ein
Austausch mit der Wirklichkeit ist dem Protagonisten im Bild verwehrt, »weil von ihm
etwas projiziert wird, was [nur] von ihm wahrgenommen wird« (3).

Der Rezipient versetzt sich in den Betrachter hinein: »Wenn du den Fokus auf et-
was hast, schlieft du den Rest stirker aus, als wenn du keinen Fokus hast« (6). Der
Betrachter vermag sich nicht mehr in voller Bandbreite zu erfahren: So nimmt »diese
Blickfixierung [...] den Fokus von den anderen Sinnen« weg (6). Die Blickfixierung fithrt
dazu, sich in sich selbst zu verschliefien: An der Stelle, an der dein »Spiegelbild [..] zu
einem Selbstbild [wird]«, brauchst du die Umwelt zwar nicht mehr, bist aber »in dieser
Abhingigkeit« (6). Dies wird als Kehrseite einer selbst gewdhlten Einsamkeit beschrie-
ben: »Sich selbst unterworfen sein, heifdt ja auch nicht in Kommunikation mit irgend-
jemand anderem treten konnen« (6). »Ein Liebespaar mit sich selbst zu sein« — wie es
die Szenerie nahelegt — stellt sich eine Probandin als »ziemlich einsam« vor ().

Auf sich selbst schauend hat der Rezipient immer wieder das Gefiihl sich auf ein
Detail zu »versteifen« (9) und damit daneben zu liegen. Es ist so, als ob »man sich fest-
fahrt in einer bestimmten Richtung« (6). Der Blick ist auf »Effekte« eingeengt und gibt
das Eigentliche nicht zu erkennen: »Wenn ich mich auf die Effekte konzentriere, dann
kann ich etwas missverstehen« (8). Dabei kommt man sich »wie blind« vor (4) — so »als

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

ob man so in einer Ecke stand und seine Losung fir richtig gehalten hat [...] die Erde
ist eine Scheibe. Alle Menschen glauben das« (4). Dies wirkt wie eine Warnung — denn
vor solchen Erfahrungen sollte man sich in Acht nehmen, um nicht an der Wirklichkeit
vorbeizugehen. »Aber wenn du nur auf dich selbst konzentriert bist, dann kannst du
diese Zufriedenheit nicht finden [..] und nur einen kleinen Teil vom Leben leben« (8).
»Du projizierst dich selber dann auf den anderen« und kannst den anderen und dich
selbst nicht mehr sehen (1). Hieran wird dem Betrachter die Wichtigkeit des Austauschs
mit anderen/Anderem deutlich: »Und deine eigene Blickrichtung verindern, kann nur
eine andere Person. Davon leben die Psychologen ja auch« (6).

2.2.43 Einkapselung
Die untere Gestalt wirkt nun »passiv und emotionslos«, »als ob sie dort gefangen ist«
(5). Das macht den Eindruck, als wire da was »abgeschniirt«, so »wie ein Deckel, der
so draufdriicke« (7). Dies wird als derart »ausweglos« (7) empfunden, »dass du nicht
mehr rauskommst aus dem Ganzen« (6). Neben der geistigen Verkiimmerung in der
Fixierung und Blockade kann es auch kérperlich gefihrlich werden: »Man setzt sich so
was in den Kopf und dann gleitet das nach und nach ab und irgendwann ist man in so
einer Situation, wo man vielleicht gar nicht sein wollte« (9). Fiir den Protagonisten im
Bild kann dies lebensgefihrlich sein: Als »Strafe fiir seine Beschiftigung nur mit sich
selbst« kann es sein, »dass er nicht merke, wie sich jetzt ein Tier annihert [...], ein Lowe,
der ihn auffrisst« (9). »Das ist so ein boses Erwachen« (9) und verhingnisvoll, »weil er
ja auch alleine da ist. Da kann ihm keiner mehr helfen« (9). »So konzentriert sich da zu
spiegeln« wird er ohne Widerstand einfach ausgeldscht: »Die macht den weg« (10).
Die Probanden assoziieren Momente des eigenen Lebens, in denen sie sich der Welt
verschlossen haben — so zum Beispiel ein Proband, der als Schriftsteller in einem »Solo-
Producing-Thing« oft gefangen ist und dem der Austausch mit anderen fehlt: »Gleich-
zeitig merke ich, dass ich ein bisschen troglodytisch bin. Troglodyten, das sind solche
Hohlenbewohner, die findet man auch versteinert, teilweise auch wenig mit der Um-
welt agierend« (6). Gleichermafien einkapselnd sei es auf der Arbeit immerzu »so vor
einem Ding« (Rechner)« zu sitzen [...] Zahlen einzugeben (6). Momente des eigenen Le-
bens werden erinnert, in denen Situationen ausweglos waren: »Das Schreckliche bei der
ganzen Geschichte ist, dass man da nicht mehr rauskommt« (7). Konsequenzen werden
durchgespielt, wie es wire die untere gefangene Gestalt zu befreien und Vorziige der
Einkapselung herausgestellt: »Die Person, die unten ist, ist wie ein Gefangener und du
willst ihn frei machen, aber du kriegst danach Probleme« (5). Genauso wie du »dann mit
der Person etwas zu tun haben [musst]« (5), unterliegen »die Dinge, die du sozusagen
hervorholst aus dieser Dunkelheit [...] dann ja auch deiner Verantwortung« (6).

2.2.4.4 Steckenbleiben in einem (ewigen) Davor

Fixierung und Blockade miinden in einen Stillstand. Die Bildszene wirkt so, als ob der
Betrachter stecken bleibt. So hat er sie [die Hand] schon vor einiger Zeit eingetaucht
[...] und bleibt aber trotzdem in seinem Anblick oder in dieser Haltung versunken und
schafft es nicht, diese Bewegung zu machen, das Bild wegzuwischen« (6). Die gesamte
Pose wirkt wie erstarrt: »Wenn sich jemand nach unten beugt und gerade eine Klemme

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

165


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Ein Bild und sein Doppelgénger

drin hat, dann miissten eigentlich die Haare nach unten fallen. Das tun sie aber nicht,
sondern bleiben wie festgeklebt vor seinem Ohr« (2). Die gesamte Korperhaltung, »wo
der Unterschenkel so nach hinten ist« (6) bildet »keine natiirliche Kérperhaltung«, wirkt
»zusammengestaucht« (2) und miisste »ganz schnell Schmerzen im Knie« erzeugen (6).
Diese Haltung fithrt in die Fixierung: »Die rechte Hand kann nicht agieren, weil das
ganze Korpergewicht drauf liegt« und »deshalb kann er sich nicht bewegen« (6). Es
kommt ihm [Narziss] zum Bewusstsein, »dass er sich nicht 16sen kann« (6). Alternativ
hat der Kiinstler entschieden: »Der kommt jetzt nicht da weg. Der bleibt noch eine
Weile da hingenc (2).

Der Rezipient denkt sich in den Protagonisten des Bildes hinein: »Leg dich mal so
auf dein Knie. Mir tut das schon weh, wenn ich das schon sehe« (2). Die Fixierung in
der korperlichen Haltung und das Steckenbleiben in der angefangenen Handlung erhilt
ein Analogon zum seelischen Zustand der Unentschiedenheit. So handelt sich um eine
Situation, da »glaube [ich] jetzt nicht, dass man sich entscheiden kann« (7). Alle Fragen
rund um die Szenerie, »Wie ist er da jetzt hingekommen? Was macht er da jetzt?« (4),
bleiben letztlich unbeantwortet (4). Je linger man darauf schaut, »desto mehr geht es
hin- und her« (7). Im Hinblick auf die Bedeutung der Szene »fillt [es] einem schwer,
sich fur eine Sache zu entscheiden oder es gibt halt nicht so den Beweis fir irgend-
wie eine Sache« (4). Es ist so ein stindiges »Switchen zwischen nah zusammen und
doch getrennt« (7). Als passendes Bild dient die »Vorhélle« bei Dante. Sie ist »auch eine
Form dieser unentschiedenen Situationg, eine »Warteposition, »eine frustrierende Si-
tuationg, in der sich Leute zusammenfinden: »die haben nicht wirklich etwas schlecht
gemacht, aber auch nicht wirklich etwas gut gemacht« (11). Auch der Begriff »Schwebe«
wird als ein »gutes Wort fiir dieses Bild« (6) erachtet und bezeichnet einen kérperli-
chen, wie einen psychischen Zustand. So wie der Koérper selbst »in so einer merkwiir-
digen Haltung da hingt« (2) und sich im Grunde gar nicht mehr bewegen kann, bleibt
seelisch ganz viel in der Schwebe. Es »gibt eigentlich keine Handlung« (2) und dadurch
dass die »Zeitdehnung auch extrem« ist (6) wird dieser Zustand noch unertriglicher.
Da ist etwas, »was in ihm schlummert oder passiv ist und er es betrachtet und nicht
so richtig weif3, was er damit machen soll« (7) — denn »blo weil er es sieht, heif’t es
nicht, dass er da schon Lésungen hat« (7). Auch ein Wunsch reicht in diesem Fall nicht
aus: »Invers wire halt, dass er die Handlung nicht ausfithren kann oder nicht méch-
te, obwohl man sich vielleicht klar ist dariiber, dass man sie ausfithren mochte« (6).
Das ist »wie bei einer fehlenden Impulskontrolle, nur andersherum« (6). Diese Hand-
lungsunfihigkeit ist auch deswegen quilend, »weil man keine Gewissheit bekommt«
(4). Es wirkt so, als ob er verzweifelt ist und ruft: >Herrgott, was soll ich machen?« (10)
Der sich im Erleben breitmachende Wunsch nach impulsartiger Handlung bleibt letzt-
lich unerfillt und in einem Davor stecken: »Also er ist ja kurz davor es zu greifen« (7).
Allerdings kommt es nicht zu dieser erlésenden Handlung — denn es handelt sich um
eine »Selbstbegegnung, die da irgendwo drin liegt, [..] »die er nicht abbrechen kann
oder nicht abbrechen will« (6). Weitergedacht erleidet der Protagonist schliefilich den
Tod durch Erstarrung. Man soll ja authéren, wenn es am Schénsten ist. Das ging aber
nicht, weil er vorher erstarrt ist.« (6)

Der Rezipient bringt das Stecken- bzw. Hingenbleiben mit eigenen Erfahrungen in
Austausch: Es ist vergleichbar mit einer Situation, in der man »immer wieder anfangen«

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

kann aber »zu keinem Resultat« kommt (10) und diese »Unentscheidbarkeiten lassen na-
tiirlich immer eine gewisse Art von Unzufriedenheit zuriick« (6). Es wird beschrieben,
wie Entscheidungen durch die Vielfalt an Moglichkeiten erschwert sind: »Also meistens
sind die Entscheidungen gar nicht so, dass du a und b hast, sondern es gibt Ficher von
Moglichkeiten und Alternativen in gewisser Art und Weise« (6). Die daraus resultieren-
de Handlungs- und Entscheidungsnot fithrt dann in einen unguten Schwebezustand:
»Man hat gern klare Verhiltnisse. Also man, wir, ich. Ich fithle mich jedenfalls immer
unwohler, wenn Sachen in der Schwebe sind« (6). Auf das Leben bezogen sind »sol-
che Situationen frustrierend« oder »unheimlich«. »Das macht uns Angst« — denn »wir
wollen immer wissen was passiert« (11).

3. Konstruktion

Die Konstruktionsbeschreibung zeichnet nach, wie der Betrachter des Narziss-Bildes
zu einem Selbstbetrachter wird und welche Spiegelphasen er als Selbstbetrachter in
Haupt- und Nebenfiguration durchlebt (3.1). Darauf folgt eine Auslegung der Konstruk-
tionsbeschreibung des Bilderlebens mit dem Narziss-Mythos in Form eines Vergleichs
(3.2). Dieser miindet dann in der Erliuterung des Konstruktionsproblems der Selbst-
schau, wie sie sich an einem Bild vollzieht (3.3).

3.1 Rekonstruktion einer Spiegelerfahrung:
Vom Betrachter zum Selbstbetrachter

Die Transfiguration ist durch eine Suchbewegung gekennzeichnet, in der sich der Be-
trachter des Bildes nach und nach im Bild wiederfindet/entdeckt. Dies geschieht iiber
mehrere Etappen hinweg: Er beschreibt zunichst die Bildinhalte — mal konkret, mal
abstrahierend. Im Versuch die Situation nachzuvollziehen, versetzt er sich in die Lage
des Betrachters im Bild. Er nimmt dessen Perspektive ein, stellt sich vor, was sich der
Betrachter im Bild vorstellen mag, was ihn in diese Situation gebracht haben kénnte
und mimt dessen kérperliche Haltung. Er tritt an dessen Stelle. Dabei wird dem Be-
trachter zunehmend bewusst, dass er in diesem Sich-Hineinversetzen auch iiber sich
selbst spricht, dass er das, was ihm im Bild begegnet und was er beschreibt, um Ei-
genes erganzt. Hieriiber entdeckt er sich im Bild als Selbstbetrachter. Dieses Schauen
auf sich selbst verdoppelt auf diese Weise die Szenerie, wie sie sich im Bild darstellt als
eine Situation, in der jemand sich selbst betrachtet.

Die als Spiegelerfahrung klassifizierte Transfiguration spannt sich in Haupt- und
Nebenbild auf. Dabei stehen sich die Figurationsziige wie im Bild beinahe spiegelver-
kehrt gegeniiber, wobei die einzelnen Qualititen das gesamte Bild durchziehen. Die
Hauptfiguration beschreibt Spiegelerfahrungen, die der Herstellung einer Einheit die-
nen, und neben der Tendenz zur Identifikation die Grenzen dieser Einheit nach innen
und auflen auszuloten sucht. Der Betrachter’ befragt das (Selbst-)Bild auf Kompati-

1 Wenn im Folgenden von>dem Betrachter<die Rede ist, ist jeweils der Betrachter als Selbstbetrach-
ter gemeint.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

167


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Ein Bild und sein Doppelgénger

bilitit, Veranderbarkeit und Durchlissigkeit hin. Das Verschmelzen vervollkommnet die
Einheitsbildung und bildet den Endpunkt der Erlebensrichtung der Hauptfiguration.

Die Nebenfiguration fithrt den Betrachter an Spiegelerfahrungen heran, die ihm
aufzeigen, dass er sich nicht (ganz) tiberblickt oder gar nicht in den Blick bekommt.
Das Bild konfrontiert ihn mit Verriickungen und Verzerrungen, die er nicht oder nur
schwer als zu sich zugehoérend akzeptieren kann. Dies fithrt an die Extreme von Spal-
tung und Fragmentierung. Der Betrachter hat, sich selbst fremd geworden, schlieflich
den Zugang (zu sich) verloren. Er vermag sich im Bild nicht zu »greifen« und bleibt in
einem Davor stecken. Das Erstarren bildet den Endpunkt dieser Erlebensrichtung der
Nebenfiguration.

3.1.1  Hauptfiguration: Vom Identifizieren zum Verschmelzen

Der erste Zug der Hauptfiguration, das Bestitigen (1), ist durch eine Spiegelerfahrung
gekennzeichnet, in der sich der Betrachter seiner selbst versichert, sich von seiner
schonsten Seite sieht und von seinem eigenen Bild gebannt wird. In dieser Selbstschau
wird kein Einfluss von auflen geduldet. Sie gleicht einer kontemplativen Kapsel, die
es ermoglicht sich selbst einmal ungestort zu betrachten und in schoner Selbstgentig-
samkeit zu verharren. Eine Tendenz des Erhaltens kennzeichnet diesen Zug. So wirft
der (Selbst-)Betrachter einen Blick in eine verheifSungsvolle Zukunft und muss sich den
Realititen (noch) nicht stellen. Gleichzeitig kiindigt sich in der Hauptfiguration bereits
die Storanfilligkeit dieser kontemplativen Verfassung und der hohe Aufwand an, mit
der sie herzustellen und zu bewahren ist.

Der Spiegel befragt das Leben nach seinen Haltbarkeiten.

Das Vergleichen und Uberpriifen (2) dient als gingige, alltigliche Spiegelfunktion ebenfalls
der Selbstversicherung und Bestitigung. Im Bild treten sich Bild und Abbild gegeniiber,
sodass sich der Betrachter im Unterschied zum ersten Zug weiterhin als Einheit, aber
bestehend aus zwei Teilen in den Blick nimmt. Es entsteht das Ideal-Bild einer har-
monischen Zweieinheit. Darin erfihrt sich der Betrachter als Teil einer Wirklichkeit im
Ganzen, welche, wie er selbst, polar strukturiert ist. Anders als im ersten Zug ist es nicht
mehr notig, sich aus der Welt in Form eines kontemplativen Riickzugs herausnehmen
zu missen, um diese Einheit herzustellen. Der Spiegel lisst sich nun als Gegeniiber
nutzen; duldet also im Gegensatz zum ersten Zug den Austausch mit anderem. Dies
vollzieht sich zunichst im Bild, indem Bild und Abbild auf ihre Ubereinstimmung hin
verglichen werden. Es wird ein Realititsabgleich am Spiegel vollzogen - ein Uberprii-
fen der Stimmigkeit des Bildes (Spiegelbildes) mit dem, was sein soll. Das in diesem
Vergleich generierte Idealbild wird dann auf wohltuende Weise ins Alltigliche herun-
tergebrochen, leicht modifiziert und angeeignet.

Der Spiegel als Gegeniiber dient der Selbstaneignung, Erprobung und Verortung in der Welt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Diese Brechung setzt sich mit dem Verschieben und Erginzen (3) fort. Anders als im vor-
herigen Zug werden nun die Bilder nicht mehr nur einander gegeniibergestellt, ange-
nihert und stimmig gemacht. Vielmehr wird die Asymmetrie der beiden Bildhilften
betont. Dies wird als duflerst produktiv erlebt und wiederum mit dem eigenen Leben
und seinen Asymmetrien in Austausch gebracht. Der Betrachter erfihrt, wie iiber die
leichte Verschiebung das harmonische Ganze beweglich und produktiv bleibt und trifft
auf konstituierende Verschiebungen des eigenen Lebens — insbesondere die eigene be-
rufliche Praxis (Berufung) betreffend. Diese Bewegung miindet im Idealbild einer nie
fertigen Gestalt, die immerzu titig und in Verinderung begriffen ist. In der Art ei-
ner Selbsterfahrung wird am Bild beschaubar, wie sich Sehnsiichte gegen Widerstinde
durchzusetzen vermogen. Im Unterschied zu einem Auseinanderdriften zweier Sei-
ten (etwa in Form einer Abspaltung) darf diese Spannung jedoch erhalten bleiben und
formiert sich wiederum zu einem Ideal — nimlich dem eines fortwihrenden Strebens
gegen Widerstinde.

Somit fiihrt der Spiegel in die Reflektion und motiviert Entwicklungen.

Im vierten Zug der Hauptfiguration vollzieht sich eine sinnliche Selbsterfahrung am
und mit dem Spiegel, die ein blof3es Betrachten des Bildes iibersteigt und als eine Form
der Selbst-Entdeckung und Selbst-Erweiterung (4) zu klassifizieren ist. Am Betrachter im
Bild wird zunichst beobachtet, wie dieser sich nicht nur selbst betrachtet, sondern an
einer Stelle die spiegelnde Wasserfliche beriihrt, ja bereits ins Wasser eingedrungen
ist. Dabei macht er die Erfahrung, dass ein Anschauen des Bildes nicht zum Verste-
hen ausreicht, sondern dass auch er sich, wie der Betrachter im Bild, einfithlen muss.
Dieser Zugang verspricht Selbsterkenntnis im Sinne einer tiefen und umfassenden
Verbundenheit zwischen Kérper und Seele und mit ihr die Uberwindung der Zwei-
teilung des Bildes. Im Gegensatz zu den vorangegangenen Ziigen kommt diese Spie-
geldimension einer haptisch-sinnlichen Selbsterkundung gleich. Dabei wird die harte
Kante, die zwischen den beiden Bildern liegt, sukzessive aufgeweicht und die Trennli-
nie/Wasserkante zunehmend durchlissig. Verinderung erscheint am schillernd-reflek-
tierenden und durchlissigen Element Wasser nunmehr kinderleicht. In dieser Spiegel-
erfahrung erfihrt sich der Betrachter nicht mehr auf ein Bild festgelegt, da er dieses
sinnbildlich mit der Hand im Wasser zu durchbrechen vermag. Die konkrete Beriih-
rung (des Wassers) und das Sich-Anschauen als »Reflektion« des eigenen Lebens bilden
nun eine gemeinsame Bewegung. Der Betrachter erlebt sich sowohl als vollstindig wie
auch als fluide/veranderbar.

Das Sich-Spiegeln geht in eine sinnliche Selbsterfahrung und Selbsterweiterung iiber.

In der letzten Stufe wird schliefilich die Spiegelgrenze iiberschritten. Im Verschmelzen
und Uberschreiten (s) schwinden zunichst die Unterschiede zwischen Bild und Abbild.
Dieser Vorgang wird in eine Formel gefasst, in der alles mit allem verbunden ist. Es
vollzieht sich ein Verschmelzungsakt, der aus der Perspektive des Betrachters im Bild
sinnbildlich als ein Eindringen in sich selbst beschrieben wird (Hand). Alternativ wird
die Anschauungsebene durch einen einmaligen Durchstofd durch die Mitte (phallisches

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

169


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Ein Bild und sein Doppelgénger

Knie) — als ein ebenfalls sexuell konnotiertes Eindringen — iiberschritten. Spitestens an
diesem Punkt ist die Ebene des >manifesten« Bildes verlassen. Der Uberschreitungsmo-
ment wird durch Hand und Knie imaginir fortgesetzt; das Sich-Selbst-Ansehen durch
Handlungen abgeldst. Die Berithrungen als Durchschlag oder sanftes Eindringen ver-
kehren den Selbsterkundungsprozess (an einem Bild) in ein Unkenntlich-Werden. Das
Gezogen-Werden, DurchstofRen, Verschmelzen bedeutet gleichzeitig ein Aufgehen im
Ganzen, Untergehen und Verschwinden.

Dievollstindige Uberwindung des Schauens auf ein (Selbst-)Bild fiihrt schlieflich zu einem Bild-
wie Selbstverlust.

3.1.2  Nebenfiguration: Vom belebenden Verriicken zum Abspalten

Der bestitigende Zug der Hauptfiguration, der ein einheitliches Selbst-Bild verspricht,
trifft in der Nebenfiguration auf ein in vielerlei Hinsicht sich entziehendes oder gar verwei-
gerndes Bild (1). Hissliches, Unzusammenhingendes treten in den Blick. Das (Ab-)Bild
zeigt nicht nur keine schéne Gestalt, sondern Ungestaltliches. Mit der eingeschrinkten
Sichtbarkeit erfilllt das Bild nicht mehr seine zentrale Funktion, etwas zu >zeigen«. Das
Nicht-Sehen-Kénnen erhilt zudem ein Korrelat in einem Nicht-Gesehen-Werden. Die-
ser Mangel spitzt sich in der Erfahrung zu, dass das Gegeniiber im Spiegelbild die Au-
gen geschlossen hat, sprich nicht zuriickschaut. Dies wiederum entspricht dem Nicht-
Anblicken des Spiegelbildes seitens des Betrachters, denn auch er [Narziss] scheint die
Augen geschlossen zu haben - ein »Schatten«, der auf dem Augenpaar liegt, hilt dies
unentschieden. Schliefilich entzieht sich auch das Bild (als Abbild), indem es sein Ganz-
heitsversprechen nicht einldst. Es tritt in seiner Fragmentierung in einen strengen Ge-
gensatz zu dem schillernden, bestitigenden Selbstbild und konfrontiert den Betrachter
mit Unfertigem. Der Betrachter als Selbstbetrachter muss sich schliefilich eingestehen,
selbst noch nicht ganz fertig zu sein, sich selbst in allen Facetten noch nicht vollstindig
entwickelt zu haben. Er trifft auf archaisch-primitive Ziige, die ihm angehéren.

Das Spiegel-Bild erweist sich auf dieser Ebene der Nebenfiguration als unvollstindig.

Das Idealbild der Hauptfiguration wird zudem mit Verriickungen und Verzerrungen (2)
kontrastiert. Dieser Zug korrespondiert mit dem Vergleichen und Uberpriifen der
Hauptfiguration — mit dem Unterschied, dass das andere (im Spiegelbild) nun im
wahrsten Sinne des Wortes »verriickt« erscheint. Bild und Abbild sind nicht in Uber-
einstimmung zu bringen; sie lassen sich in kein konsistentes Gesamtbild fassen. Im
Spiegel als Gegeniiber blickt etwas anderes entgegen als erwartet. So wie der Betrachter
im Bild sieht sich schlieSlich auch der Betrachter als Selbstbetrachter »verzerrt«. Diese
Brechungen und Verzerrungen werden jedoch schlieflich als notwendiger Bruch und
Korrektur durch andere erlebt.

Der Spiegel offenbart sich als >Zerrspiegelc und bricht das illusionistische Idealbild der Hauptfi-
guration.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Das produktive Verschieben und Erginzen der Hauptfiguration wird im Vereinseitigen
und Abspalten (3) der Nebenfiguration durchbrochen. So widersprechen sich die ver-
schiedenen Dimensionen der Selbsterfahrung und sind nicht miteinander vereinbar.
Dies wird zunichst im Bild eines Kampfes der beiden Figuren miteinander in seiner
Dynamik des Herunter- oder Herabziehens erlebt. Wihrend die Ungleichheit von Bild
und Abbild in der Hauptfiguration zu immer neuen Formenbildungen anregt und das
Altbekannte auf wunderbare Weise weiterentwickelt, kippt dies in der Nebenfiguration
in einen nicht aufzulésenden Widerspruch. Diese Spannung ist schlief3lich nicht aus-
zuhalten und dringt auf Vereindeutigung zu einer Seite hin. Infolge der Abspaltung
einer Seite erkennt sich der Betrachter im Spiegel letztlich nicht mehr wieder: er ist
sich selbst fremdgeworden.

Der Spiegel ist erblindet.

Das Entdecken und Erweitern der Hauptfiguration, in welchem sich der Betrachter als
erweitert, fluide und verinderbar erlebt, wird in der Nebenfiguration mit Undurch-
dringlichem kontrastiert. Das Nicht-Durchdringen und Fixieren (4) macht sich am Blick
des Betrachters im Bild fest. Der Blick wirkt wie ein Trichter, der anderes ausschliefRt
und in die Fixierung fithrt. Zugleich verhirtet sich die Trennlinie zwischen Bild und
Abbild und macht das Bild im Ganzen zur Barriere, zu dem kein Durchdringen mehr
moglich ist — anders als im erweiternden Zug der Hauptfiguration, bei dem die Gren-
zen fluide wurden. Der Betrachter gerit in eine Blockade, die bedeutet, nicht loszu-
kommen, stecken zu bleiben und im Anblick zu erstarren.

Der Spiegel wird zum »Gefrierspiegel« und blockiert Entwicklungen/Handlungen.

3.1.3  Die Erfahrung von Einheit und Teilung im Bilderleben

Ein durchgingiger Zug der Spiegelerfahrung der Hauptfiguration ist die Herstellung und
Erfahrung von Einheitlichkeit (Vollstindigkeit). Der Betrachter entdeckt so etwas wie
ein »Ich«im Bild, das, in seinen Grenzen abgesteckt, als solches beschaubar wird. Hier-
iiber formieren sich halt- und formgebende Idealbilder, die bestitigend und selbstauf-
wertend wirken, jedoch wenig Fremdeinwirkung und Briiche in der Selbstkonzeption
dulden (1). Die Einheitsbildung vollzieht sich in einem zweiten Schritt iiber die Her-
stellung einer spannungsvollen Zweieinheit — einer Bewegung, die sich wiederum zu
einem Ideal der Zweieinheit als Weltenformel fiigt. Dieses Ideal wird iiber einen Ver-
gleich mit alltaglichen Situationen gebrochen und in eine reale Einheit zu bringen ver-
sucht (2). Ebenfalls formieren sich Verschiebungen/Asymmetrien in einem dritten Zug
zu einem Ideal. Das Ideal entspricht nun einer beweglichen Einheit, die tiber sich hin-
auswachsen will (3). Diese Bewegung setzt sich darin fort, dass die Trennlinie durch-
brochen wird und dem Betrachter als Selbstbetrachter Durchlissigkeit, Fluiditit und
Verinderbarkeit in Aussicht stellt (4). Sie endet an dem Punkt, an dem sich alles mit
allem zu verbinden scheint. Der Betrachter will durch ein imaginiertes Hineingreifen
in das Bild mit sich eins werden, in sich selbst aufgehen. Dieser Akt des Verschmelzens
mit dem Bild ist synonym fiir die Selbstauflésung (5).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

M


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Ein Bild und sein Doppelganger

Ein durchgingiger Zug der Spiegelerfahrung der Nebenfiguration ist die Erfahrung
der Uneinheitlichkeit oder auch die der Unvollstindigkeit und Unstimmigkeit. Nicht-
Sichtbares und Fragmentiertes erfordern aufseiten des Betrachters bild-erginzende
Titigkeiten. Das >Manifeste« tritt fiir den Betrachter spiirbar in ein Verhiltnis zum sla-
tenten« Bildinhalt, erhilt jedoch den Charakter der Unvereinbarkeit. Diese Differenz
zwischen dem Sehen (Auge<) und dem Vorstellen (-Blick<) erlebt der Betrachter des Bil-
des wiederum aus der Perspektive des Betrachters im Bild, im Umgang mit dem Bild
und aus der Perspektive als Selbstbetrachter. Die Differenz wird als Bild-Tiuschung er-
fahren (1). Gleichzeitig lisst das Bild anderes in grellem Licht erscheinen und verweist
auf Realititen. Es lisst den Betrachter auf Aspekte des eigenen Lebens schauen, die
ihm als tiberwunden oder nicht zugehorig gelten — darunter Verluste, Defizite, Schick-
salhaftes, Uberbleibsel eines archaischen Zustands. Diese Erfahrung deckt unliebsame
Wahrheiten auf. Die nebenfigurativen Verriickungen und Verzerrungen des Idealbildes
(der Hauptfiguration) sind jedoch nicht einfach zu integrieren. Sie fiigen sich nicht in
ein Gesamtbild und miinden in einem nicht aufzulésenden Widerspruch (2). Diese Un-
einheitlichkeit wird in einem dritten Zug hautnah/sinnlich als ein Kampf widerstrei-
tender Krifte erlebt, bei der eine Seite ausgeblendet/abgespalten wird. Durch diese
Vereinseitigung gelingt die Herstellung von Einheitlichkeit nicht mehr; der Betrach-
ter ist sich darin fremd geworden und vermag sich nicht mehr zu tiberblicken (3). Die
Zwangsvereinseitigung setzt sich in der Erfahrung fort nicht durchzudringen und fi-
xiert zu sein. Dies ist analog zum Zustand der Handlungsunfihigkeit und wird sowohl
als eine innere Not (sich nicht entscheiden kénnen), als auch als kérperliche Begren-
zung (sich nicht mehr bewegen konnen) erfahren. Die vielfiltigen Dimensionen in der
Selbstwahrnehmung mitsamt ihrer schillernden Uneinheitlichkeit sind nicht mehr in
den Blick zu bekommen. Hier verliert der Betrachter den Zugang zu dem >Anderens,
das ihn konstituiert und lebendig hilt und verkiimmert/verhungert schliefilich in sei-
ner Kapsel — abgespalten/abgetrennt von allem anderen (4). Das Erstarren ist Ergebnis
eines Spaltungsprozesses, der aus der Sehnsucht ein in sich stimmiges Bild festzuhal-
ten, erwichst. Es handelt sich, bezogen auf das Idealbild der Hauptfiguration, um eine
Verkehrungserfahrung, in der die Selbstsuche und Selbstentdeckung in die Selbstent-
fremdung umschligt.

3.1.4  Verschmelzen und Erstarren als Extrempole der Selbst-Schau

Die Konstruktion der Transfiguration beschreibt eine Spiegelerfahrung, die sich zwi-
schen den Polen Einheit (»Einheitlichkeit«) und Teilung (»Uneinheitlichkeit«) bzw. Voll-
stindigkeit und Unvollstindigkeit bewegt. Sie zeigt, wie eine ungebrochene Einheit
als solche nicht haltbar ist, sondern durch viel Divergierendes gestort, konfrontiert,
verriickt und zersetzt wird. Der mithsame Prozess der Herstellung und des Erhaltens
einer solchen uneinheitlichen Einheit wird im Bilderleben als eine Spiegelerfahrung die-
ser Selbstkonstitution durchlebt. Es stellt den Betrachter vor eine Vermittlungsaufgabe,
die scheitern kann. Im Herstellen einer Einheit miissen zwangsldufig Aspekte ausge-
schlossen werden, die in der Spiegelerfahrung jedoch weiterhin wirksam, lebendig und
sichtbar bleiben. Das zugunsten der Einheit Abgespaltene will sich (wieder) verbinden,

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

transformieren. Gleichermaflen muss sich diese Uneinheitlichkeit in ein wenn auch
bewegliches Ganzes zuriickfithren lassen, ansonsten droht vollstindige Zersetzung.

Das Bild fithrt uns zudem die Extreme dieser Bewegungen vor Augen: In den haupt-
figurativen Bewegungen der Einheitsbildung kommt es zur Verschmelzung und damit
zum Verlust eines >Ich¢, das sich als klar umrissen und klar gegen ein >Aufienc abge-
grenzt zu behaupten versucht. Das nebenfigurative Verriicken, Verzerren und Konfron-
tieren miindet in eine Bewegung, die auf Verdringung der inkompatiblen Dimensio-
nen der Selbsterfahrung dringt. Hieriiber verhirten sich die Grenzen und das auf diese
Weise reduzierte >Ich« verkiimmert schliefilich — sich selbst fremd geworden - in seiner
Kapsel und stirbt den Tod durch Erstarrung.

Mit diesen beiden Extrempolen, Erstarren und Verschmelzen, sind die Enden be-
schrieben, in die Gestaltbildung grundsitzlich fithren kann. Das Ausbilden und Fest-
halten einer Gestalt bildet Umrisse, verleiht Prignanz, ist als ein Auen beschaubar,
kann jedoch in dieser Festlegung unlebendig werden. Der Aneignungswunsch dieser
Gestalt — die Erscheinung soll zu eigen, identisch werden — schligt an seiner Spitze in
sein Gegenteil um: sie bringt in dieser Form der Anverwandlung die Gestalt zum Zer-
fliefSen und Verschwinden (Versalitit).

Die Narziss-Darstellung macht auf Entwicklungsversprechen und auf Entwick-
lungsanforderungen einer mithsamen Selbstkonstruktion aufmerksam, die sich
zwischen Einheitlichkeit (Vollstindigkeit) und Uneinheitlichkeit (Unvollstindigkeit)
bewegt. Sie dringt das Erleben nicht nur auf Vereinheitlichung hin, sondern méchte
immer wieder Uneindeutiges, Verschobenes in den Blick nehmen und hieran wachsen
oder sich endlich mit einem abgespaltenen Eigenanteil auseinandersetzen — diesen
wieder ins Ganze fiigen. Angetrieben von dem Wunsch, sich im Bild ganz zu sehen,
jedoch stets mit Uneinheitlichem, das sich nicht integrieren lisst, konfrontiert zu
werden, erfihrt sich der Betrachter in der Betrachtung als zugleich vollstindig und
unvollstindig. Das Narziss-Bild, so lisst sich festhalten, tritt seinem Betrachter als
ein im psychologischen Sinne >echter Spiegel< entgegentritt. Sie ermoglicht eine
umfassende Spiegelerfahrung und fithrt ihm an einem Bild vor, wie sich eine Selbst-
Konstruktion vollzieht und welchen Belastungen diese Formenbildung ausgesetzt
ist. Die Doppelkonstruktion des Bildes — bestehend aus Bild und Abbild - trifft auf
eine Doppelkonstruktion im (zweiten) Betrachter des Bildes. Dieser erfihrt sich als
einheitlich (vollstindig) und uneinheitlich (unvollstindig) zugleich.

3.2 Vergleich von Bild und Text

Im unmittelbaren Vergleich der Bildwirkung mit dem Narziss-Mythos, wie er in der
Erzihlung nach Ovid iberliefert ist, sticht bereits ein Unterschied heraus. Die Figu-
ration, die sich als eine umfassende Spiegelerfahrung herausstellt, kreist um das Mo-
ment, sich in einem Bild sehen zu wollen — mit dem Ergebnis, sich letztlich nicht oder
zumindest nicht >ganz< sehen zu kénnen. Anders als der Narziss der Erzihlung, geht
der Betrachter der Narziss-Darstellung zunichst davon aus, dass es sich um eine Spie-
gelszene handelt — unabhingig davon, ob er den Narziss-Mythos kennt. Die Figur des
»Anderenc< im Spiegelbild ist in der Erzihlung ersehnt und lediglich imaginiert, wih-
rend sie im Bilderleben eine Entdeckung darstellt. Diese Entdeckung bereichert das

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

173


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Ein Bild und sein Doppelganger

Bilderleben und lisst das Spiegelbild zu einer im psychologischen Sinne >echtenc Spie-
gelerfahrung werden. Echt ist sie, da sie verdeutlicht, dass nicht »ich« mich im Spiegel
sehe, sondern ein mich spiegelnder, um nicht gern Gesehenes erginzender und das
gewiinschte Selbstbild verriickender >Anderer«. In diesem Sinne geht die Spiegelerfah-
rung {iber das Spiegel-Idealbild hinaus. Wie im Mythos, wenn auch auf andere Weise,
wird der als Ich gesehene >Andere« zu einer notwendigen Lebensvoraussetzung. Er ist
synonym fir eine Welt, mit der ich im Austausch bin, auf die hin ich ein Bild entwer-
fe (Hauptfiguration) und die zugleich ein (Selbst-)Bild erst konstituiert und verriickt
(Nebenfiguration).

Nach dieser ersten und vorliufigen Einschitzung ist es, um die Frage zu beant-
worten, inwiefern das Narziss-Bild in seiner Wirkung auf den Betrachter einen Kern
des Mythos trifft, zunichst notwendig, diese beiden Medien, Erzihlung und Bild, auf
eine Vergleichsebene zu heben. Dem Bilderleben, wie es in Form von Tiefeninterviews
exploriert wurde, entspricht aufseiten der Erzihlung das Nachzeichnen der Erlebensge-
stalt.> Neben den Erkenntnissen, die aus dem Vergleich fiir die Konstruktion der Bild-
wirkung gewonnen werden konnen, dient der Vergleich dariiber hinaus einer Beant-
wortung der ibergreifenden Fragestellung, was die dargestellte Bild- und Blickszene,
die eine Alltagssituation darstellen konnte (Fischerjunge), mit den Erkennensmythen
unseres Abendlandes zu tun hat (Narziss-Mythos).

Im Narziss-Mythos der Erzdhlung nach Ovid finden sich zwei psychologische
Grundverhiltnisse (Grundkomplexe), die sich als Gegensatzpaare durch die gesamte
Erzihlung ziehen. Der Hauptkomplex, >Einheit und Teilung« wird durch einen zweiten
Komplex, >Wahrheit und Tduschung« variiert. Im Folgenden wird der Erlebensgang
als Komplexentwicklung® chronologisch anhand der Textpassagen beschrieben. Die
Ubersetzung aus dem Lateinischen stammt von Michael von Albrecht*; sie wird in
besonders wichtigen Passagen des Mythos um andere Ubersetzungen erginzt.

3.2.1 Entwicklungsgang der Erzahlung (Ovid) anhand der Komplexe:
Einheit und Teilung, Wahrheit und Tuschung

In Aoniens Stadten hochberihmt, [340] gab Tiresias dem Volk, das ihn aufsuchte,
unfehlbare Orakelspriiche. Die erste Probe seiner Zuverldssigkeit und der Erfillung
machte die wasserblaue Nymphe Liriope, die einst der Cephisus mit den Windungen
seines Stromes umschlof$; der so in seinen Wellen Gefangenen tat er Gewalt an. Aus
ihrem schwangeren Schof$ gebar die wunderschdne [345] Nymphe ein Kind, das schon
damals voller Liebreiz war; sie nennt es Narcissus.

2 Diese Erlebensgestalt ist angelehnt an die Komplexentwicklung, ein Auswertungsschema der
Morphologischen Filmwirkungsanalyse (s.u.), allerdings nicht empirisch auf der Grundlage von
Tiefeninterviews erhoben, sondern interpretativ den Erlebensmomenten folgend.

3 Der Begriff der Komplexentwicklung entstammt der Morphologischen Filmwirkungsforschung
und wird hier synonym zur Beschreibung der sequentiellen Erlebensform einer Erzahlung ver-
wandt. Erlduterungen zu den Begriffen >Komplex< und sKomplexentwicklung« finden sich in fol-
genden Veroffentlichungen vgl. SALBER, WILHELM: Wirkungsanalyse des Films, KoIn: Buchhandlung
Walther Konig 1977, S. 63-69; vgl. BLOTHNER, DIRk: Erlebniswelt Kino. Uber die unbewufSte Wirkung
des Films, S. 95-145.

4 Vgl. PuBLius OvIDIUS NASO: Metamorphosen, S. 87-92.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Bereits in diesen einleitenden Sitzen sticht die Qualitit des Vollkommenen hervor. Die
Orakelspriiche des Tiresias sind »unfehlbar«; das Kind ist »voller Liebreiz«; die Mutter
wird mit dem Superlativ beschrieben »wunderschén« zu sein. Die Qualitit des Vollkom-
menen verbindet sich in dieser ersten Textpassage bereits mit der Erfahrung, dem nicht
entgehen zu konnen (Gewaltakt), denn die Vollkommenheit setzt eine unverbriichliche
Einheit, der nicht zu entkommen ist.

Befragt, ob diesem Knaben ein langes, reifes Alter beschieden sei, sprach der schick-
salsverkiindigende Seher:»Wenn ersich nichtselbst kennenlernt.« [»si se non noverit«]

Diese Vorhersage, die zunichst ritselhaft erscheint’, liefie sich dahingehend deuten,
dass das Sich-Kennenlernen als ein Gegentibertreten (Teilung) die vollkommene Einheit
durchbricht und Sterblichkeit erzeugt — hier: den frithen Tod herbeifiihrt. Neben die-
ser Ubersetzung des Seherspruchs ist der Ausspruch, »si se non noverit« durch Gerhard
Fink auch mit »Wenn er sich nicht erkennt« iibersetzt.® »Erkennenc ist etymologisch wie-
derum mehrfach konnotiert als »Sehen« und »Lieben«. Es geht hier also um einen Tei-
lungsmoment im (Sich-)Anschauen und Lieben, der die Sterblichkeit mit sich bringt.
Der Vorgang des Sich-Anschauens - sich kennenlernen/sich erkennen — bedeutet tat-
sichlich eine Teilung, wenn der Selbstbetrachter sich zum Objekt nimmt.” Neben dem
psychologischen Grundverhiltnis von Einheit und Teilung kiindigt sich im Begriff des
»Sich-Erkennens« bereits der zweite Komplex von Wahrheit und Tiuschung an.

Lange schien das Wort des Wahrsagers bedeutungslos. Doch der tatsichliche Ausgang,
[350] die Todesart und die Neuheit seines Wahnsinns bringen die Bestatigung. Denn
der Sohn des Cephisus war schon sechszehn Jahre alt geworden und konnte noch als
Knabe und schon als junger Mann gelten. Viele Manner, viele Madchen begehrten ihn.
Aber solch hartherziger Hochmut wohnte in der zarten Gestalt! [355] Kein Mann, kein
Méadchen konnte ihn rithren.

In dieser Textpassage wird Narziss in einer Selbstgeniigsamkeit (vollkommenen Ein-
heit) beschrieben, die keine Einflussnahme von aufen und keinen Wandel zulisst. Die
Betonung des Alters unterstreicht eine Entwicklungsproblematik. Ihr liegt die man-
gelnde Austauschbewegung mit Anderem zugrunde. Sie konserviert zwar die Jugend,
lasst Narziss jedoch nicht reifen und hilt andere aulen vor. Der Hinweis auf den spi-
teren »Wahnsinn«, dem Narziss verfallen wird, deutet erneut auf das zweite Verhiltnis
von Wahrheit und Tduschung hin.

5 Ritselhaft auch dahingehend, das sie in einem vermeintlichen Widerspruch zum Orakelspruch in
Delphi, dem »cognosce te ipsumg, steht.

6 PuBLIUS OVIDIUS NASO: Metamorphosen, (ibers. von. FINK, GERHARD, 2. Aufl., Disseldorf: Patmos
2007, S.143.

7 Dass diese Teilung »ein Vorbote des Todes« ist, wie es der Seher verkiindet, hat bereits Otto Rank
vermutlich im Riickgriff auf den Narziss-Mythos betont. So bringt er in seinen Studien zum Nar-
zissmus den Moment der Teilung, in welchem sich das Ich zum Objekt nimmt, mit der Zelltei-
lung in einen Zusammenhang. Diese gehe mit dem Vermogen, sich fortzupflanzen einher und
bezeichne damit Liebestatigkeit im weitesten Sinne. Zugleich bedeute diese Funktion jedoch die
Sterblichkeit des Einzelorganismus.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

175


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Ein Bild und sein Doppelgénger

lhn erblickt, wahrend er aufgescheuchte Hirsche in die Netze jagt, die stimmbegabte
Nymphe, die nie eine Antwort schuldig bleibt und nie als erste sprechen kann, Echo,
die Stimme des Widerhalls. Echo war noch ein Wesen, kein leerer Schall; [360] doch
hatte die Schwatzerin schon damals keine andere Moglichkeit zu sprechen als jetzt.
Sie konnte namlich von vielen Worten nur die letzten wiederholen. Das hatte Juno so
angeordnet, weil Echo oft, wenn Juno auf den Bergen Nymphen in ihres Juppiters Ar-
men hitte ertappen kénnen, die Gottin wohlweislich mit langen Gesprachen hinhielt
[365], damit die Nymphen unterdessen entwischen konnten. Nachdem Saturnia dies
durchschaut hatte, sprach sie: »Uber diese Zunge, die mich genarrt hat, sollst du von
nun an nur wenig Macht haben und deine Stimme nur noch ganz kurz gebrauchen dir-
fen.«lhre Drohung macht sie wahr. Immerhin kann Echo die Laute am Ende einer Rede
wiederholen und Worte erwidern, die sie gehort hat. [370]

Das Verharren in ungestorter Selbstgeniigsambkeit, das Narziss charakterisiert, wird
hier mit einer Figur, Echo, konfrontiert, die sich in den Dienst anderer stellt. Ihr Frevel
besteht in einer unerlaubten Einflussnahme (Ablenkung, Geschwitz). Echo respektiert
die herrschenden Besitzanspriiche bzw. Paar-»Einheiten« (Saturnia-Juppiter) nicht und
ermdglicht Juppiter, wie den Nymphen ein Liebesspiel mit wechselnden Partnern. Ne-
ben der Einmischung in fremde Angelegenheiten liegt der Frevel in den Tduschungs-
versuchen, worin sich der zweite Komplex in Szene setzt.

Im Hinblick auf den Grundkomplex von Einheit und Teilung stellt ihre Figur eine
Antipode zu Narziss dar, dessen Einheit (auch als Eigenstindigkeit und Unabhingig-
keit von anderen verstanden) noch von nichts und niemandem relativiert wurde. Im
Gegensatz zu Narziss, der sich selbst geniigt, steht sie spitestens mit ihrer Bestrafung
in volliger Abhingigkeit zu anderen: Echo wird ihrer eigenen Sprache beraubt. Die Ge-
bundenheit an Andere, deren letzte Worte sie lediglich wiederholen darf, bedeutet den
Verlust ihrer Eigenstindigkeit, womit sie ihre identitire Einheit einbiifdt. Die mytholo-
gische Erzihlung trennt also hier das Verhiltnis von Einheit und Teilung auf.

Kaum hat sie also Narcissus erblickt, der abseits vom Wege durchs Gelande streifte,
entbrannte ihr Herz in Liebe. Sie folgt verstohlen seinen Spuren, und je langer sie ihm
folgt, desto mehr |af3t seine Néhe sie ergliihen, nicht anders, als wenn der leicht ent-
zlindliche Schwefel, mit dem die Fakkeln an der Spitze bestrichen sind, eine Flamme
an sich reifdt, die man in die Nahe bringt. [375]

In dieser Beschreibung wird im Liebesbegehren eine Gestaltwandlung beschrieben. In
den Qualititen des Entziindlichen kiindigt sich die Gefahr an, die mit dem Liebesbe-
gehren und der vélligen Hingabe zu einem Anderen verbunden ist.® Der Grundkomplex
konkretisiert sich in der Frage, ob das Liebesbegehren erfiillt oder unerfillt bleibt. Ein-
heit entspricht hier dem Wunsch nach (vollstindiger) Vereinigung und Teilung dem des
(volligen) Getrenntsein.

8 Freud hatte dies als gefihrliche Verschiebung der Ich-Libido auf die Objekt-Libido beschrieben,
die als extremes Liebesbegehren aus den Stabilitidten der Seinseinheit herausfiihrt —und mit den
Gefahren der Zurtickweisung verbunden ist.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

O wie oft wollte sie ihm mit liebevollen Worten nahen und ihn durch Bitten erweichen!
Ihr Wesen verbietet’s! Es erlaubt ihr nicht den Anfang zu machen. Doch eines steht ihr
frei: Sie ist bereit, Laute abzuwarten, auf die sie antworten kann.

Echo will Narziss »erweichen«, ihn aus seiner Selbstgeniigsamkeit der vollkommenen
Einheit herausfithren, worin die >Hirte< und Unzuginglichkeit dieser bediirfnislosen
Gestalteinheit erneut betont wird. Der auf Echo lastende Fluch, die Gebundenheit an
Andere, wird ihr zur Hiirde. Beschrieben wird die Bedingung fiir ein Zusammenkom-
men — Narziss miisste sich erweichen lassen, aus seiner Einheit heraustreten, Echo hin-
gegen ist zu stark an den Anderen gebunden und kann nicht als eigenstindige Gestalt in
Erscheinung treten. Der Austausch und damit das Zusammenkommen (Vereint-Sein)
ist durch diese beiden Extreme erschwert.

Zufillig hatte der Knabe, vom treuen Gefolge entfernt, [380] gerufen: »Ist jemand
hier?«, und »hier« hatte Echo erwidert. Er staunt, [at den Blick iberallhin schweifen
und ruft mit lauter Stimme: »Komm!« Sie ruft ihn, wie er sie ruft. Er blickt zuriick und
spricht, da wieder niemand kommt: »Was fliehst du vor mir?« Und ebenso viele Worte,
wie er gesprochen hatte, erhielt er zuriick. [385] Er beharrt; getduscht durch den Wi-
derhall der antwortenden Stimme, spricht er: »Lafd uns hier zusammenkommenc, und
keinen Laut gab es, auf den sie jemals lieber geantwortet hitte. »Zusammenkommenc,
wiederholt Echo, vertraut auf ihre eigenen Worte, verldfit den Wald.

In dem Hin- und Her, das als Frage- und Antwortspiel erscheint, gelingt es Echo das
Interesse Narziss’ fiir sich zu gewinnen. Durch eine Variation des Sprachduktus, er-
langt sie in der Wiederholung ein Mindestmaf? an Eigenstindigkeit — sie hebt sich also
von dem gesprochenen Wort des Anderen ab. So vermag sie den letzten Worten/dem
letzten Wort mal einen sehnsuchtsvollen Klang zu verleihen oder sie spricht das Wort
entschieden in der Art einer Antwort aus. Dieses Variieren des Sprachduktus stellt be-
zogen auf das Verhiltnis von Einheit und Teilung einen notwendigen Bruch dar, iiber
den erst eine Annihrung méglich wird. Das »Antworten« ist dennoch ein Wiederholen,
und so wecken nicht die Worte eines Anderen die Aufmerksamkeit Narziss’, sondern
seine eigenen. In dieser Verwechselung sind beide Komplexe aufeinander bezogen. Es
zeigt sich, dass Narziss besonders anfillig dafiir ist, getduscht zu werden, da er so sehr
sich selbst verhaftet ist.

Schon ging sie auf ihn zu, um den ersehnten Hals mit den Armen zu umschlingen
[390] —er aber flieht; und wiahrend er fliichtet, ruft er: nHiande weg, lafd die Umarmun-
gen! Eher will ich sterben als dir gehdren.« Sie antwortet nichts als »dir gehdren.

Die Verschmahte hilt sich im Walde versteckt, verbirgt schamhaft das Gesichtim Laub
und lebt von nun an in einsamen Hoéhlen. [390]

In der nicht gelingenden Zusammenkunft spitzt sich nun der Komplex von Einheit und
Teilung zu. Der srealens, korperlichen Begegnung wird nicht standgehalten (zweites
Verhiltnis). Echo, die ihm hier als ein Anderer gegeniibertritt, wird abgewiesen. Nar-
ziss’ Interesse galt nur den Worten, die in Wirklichkeit die seinen waren. Echo, die in
besonderem Mafle von Anderem abhingt und dariiber hinaus der Liebe ginzlich ver-
fallen ist, macht die zuspitzende Erfahrung, von dem getrennt zu sein, von dem sie

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178  Ein Bild und sein Doppelganger

abhingt. Teilung (anderen angehéren) verkehrt sich in eine Trennungserfahrung in der
Art einer Abspaltung.

Doch die Liebe bleibt und wachst noch aus Schmerz iiber die Zurlickweisung. Sorgen
gonnen ihr keinen Schlaf und zehren den Leib jammerlich aus; Magerkeit |a3t die Haut
schrumpfen, in die Luft entschwindet aller Saft des Kérpers, nur Stimme und Gebein
sind lbrig. Die Stimme bleibt, das Gebein soll sich in Stein verwandelt haben. [400]
Seitdem ist sie in Waldern verborgen und a3t sich auf keinem Berg blicken. Alle kén-
nen sie horen. Inihr lebt nur der Klang.

Echo erleidet durch die Zuriickweisung einen Gestaltverlust. Sie biilt ihre sinnlichen
Qualititen und ihre Lebendigkeit (»Saft des Korpers«) ein und wandelt sich in Stein.
Diese Episode des Mythos fithrt dem Leser vor, dass die mangelnde Austauschbewe-
gung (der beiden Protagonisten), den Verlust des Lebens bedeutet. Im Aufspleiflen von
Einheit und Teilung — Narziss kreist nur um sich und bleibt dieser Einheit verhaftet,
Echo dagegen kann nicht ohne den Anderen — spitzt sich das Drama um die nicht ge-
lingende Austauschbewegung zu.

So hatte Narcissus diese enttiuscht, so auch andere Wasser- und Bergnymphen, so
vorher den Umgang mit Mdnnern gemieden. Daher hatte einer von ihnen, der ver-
schmiht worden war, die Hinde zum Ather erhoben und gesagt: [405] »So soll es auch
ihmin der Liebe ergehen, so soll auch er, was er liebt, nicht bekommen.« Sprach’s und
Rhamnusia gewahrte die gerechte Bitte.

Das Verharren in der Selbstgeniigsamkeit wird nun bestraft. Wie im Fluch, den Echo
bannt, besteht die Strafe Narziss’in der Wiederholung und Zuspitzung des eigenen Fre-
vels. Narziss, der niemanden an sich heranlief und die Blicke bannte, soll ebensolche
Liebesqualen erleiden und von sich gebannt sein. Er soll hier sowohl aus seiner Selbst-
gentigsambkeit herausgerissen werden (Einheit) und sich als einen geliebten Anderen
sehen (Teilung/Dopplung); dadurch aber in der Zweieinheit mit seinem Spiegelbild auf
ewig eingeschlossen bleiben.’

Die Wiederholungen in der Erzihlung (Echo und Spiegelbild) tragen den Zug einer
leichten Variation des Gleichen. Sie treten an die Stelle >echter< Austauschbewegungen.
Die Wiederholungen, mal als Echo, mal als Spiegelbild tiuschen jeweils einen »Ande-
ren« vor. Tiuschung bezieht sich dabei auf Medien, sprachliche oder bildliche Wieder-
holung, die den mangelnden Austausch verbergen: Diese Medien lassen ein Gleiches
(Einheit) als etwas Anderes erscheinen und suggerieren Teilhabe, Austausch und Bre-
chung (Teilung).

Es gab einen klaren Quell mitsilberglinzendem Wasser, den keine Hirten beriihrt hat-
ten, keine Ziegen, die auf Bergen weiden, und auch sonst kein Vieh. Kein Vogel, [410]
kein wildes Tier hatte ihn getriibt, nicht einmal ein Ast, der vom Baume gefallen war.

9 Diese Wiederholung zeigt auf der Ebene der Erzidhlung eine Kehrseite der Spiegelung an: dem
eigenen Dasein, den eigenen Taten nicht entkommen zu kénnen, ihnen—als Spiegel, als Stra-
fe —wieder zu begegnen und sich ihnen stellen zu missen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Ringsum wuchs Gras, dem das nahe Gewisser Nahrung gab, und Gehdlz, das keinem
Sonnenstrahl erlaubte, den Platz zu erwdrmen.

Beschrieben wird ein wunderschoner, noch unberiihrter Ort. Das Motiv der vollkomme-
nen Einheit, das kein Auflen und keinen Einfluss kennt/duldet, wird, wie zuvor in der
Figur des unfehlbaren Tiresias, Vater des Narziss sowie in der Figur des gleichermaflen
unberithrten und unberiithrbaren Narziss, in der Beschreibung der Quelle fortgefithrt.
Besonders die Irrealitit, die in der Unberithrtheit liegt, bestimmt die Szene. Auch hier
sind die beiden Komplexe unmittelbar aufeinander bezogen — als etwas noch Ungeteil-
tes, das zugleich irreal ist.

Hier lie sich der Knabe nieder, vom eifrigen Jagen und von der Hitze erschdpft; denn
die Anmut des Ortes und die Quelle zogen ihn an. [415] Und wihrend er den Durst
zu stillen trachtete, wuchs in ihm ein anderer Durst. Wahrend er trinkt, erblickt er das
Spiegelbild seiner Schénheit, wird von ihr hingerissen, liebt eine kdrperlose Hoffnung,
halt das fiir einen Korper, was nur Welle ist. Er bestaunt sich selbst und verharrt un-
beweglich mit unverinderter Miene wie ein Standbild aus parischem Marmor. [420]
Am Boden liegend, betrachtet er seine Augen —sie gleichen einem Sternenpaar —, das
Haar, das eines Bacchus oder eines Apollo wiirdig wére, die bartlosen Wangen, den
Hals wie aus Elfenbein, die Anmut des Gesichts, die Mischung von Schneeweif und
Rot—und alles bewundert er, was ihn selbst bewundernswert macht. [425]

Nichts ahnend begehrt er sich selbst, empfindet und erregt Wohlgefallen, wirbt und
wird umworben, entziindet Liebesglut und wird zugleich von ihr verzehrt. Wie oft gab
er dem triigerischen Quell vergebliche Kiisse! Wie oft tauchte er, um den Hals, den er
sah zu erhaschen, die Arme mitten ins Wasser und konnte sich nicht darin ergreifen!
[430]

Narziss tritt aus seiner ungeteilten Einheit mit sich heraus und wird (wie zuvor Echo
von seinem Anblick) nun vom eigenen Anblick entflammt. Das Sich-Selbst-Anblicken
lasst Narziss jedoch erstarren (!) — er schaut sein bildliches Gegeniiber »mit unbewegli-
cher Miene« an und will es offensichtlich still- oder festhalten. Wie zuvor Echo, die sich
in Stein wandelte, sticht hier die Qualitit des Starren und Unlebendigen hervor. Narziss
betrachtet sich so, als ob er ein Kunstwerk betrachten wiirde und erscheint darin selbst
wie zu einem Kunstwerk (!) erstarrt, als »Standbild aus parischem Marmor«. In dieser
Szene wird deutlich, wie das vollkommen Schoéne, das als ein Bild gegeniibertritt, den
Lebensfluss storen kann. Kinstlichkeit tritt an die Stelle von beweglichen Austausch-
bewegungen.

Der Trennungs- bzw. Teilungsmoment im Sich-Anschauen entfacht ein Wechsel-
spiel, so als wiirde Narziss auf sein bildliches Gegeniiber Einfluss nehmen kénnen. Wie
auch bei Echo sind es leichte Variationen in der Wiederholung, die Bewegung in das 1:1
hineinbringen: vom Verb zum Adjektiv (»bewundert-bewundernswert«) und vom Akti-
ven zum Passiven (»Empfinden und Erregen«, »Werben und Umworbenwerdenc, »Lie-
besglut entziinden und verzehrt werden«). Das Spiegelbild wird als solches nicht er-
kannt und tiuscht einen Anderen vor. Darin spitzt sich nun die Unberithrbarkeit zu,
die zuvor als vollkommene Einheit beschrieben wurde. Sie wird zu einer Bildproblema-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

179


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180  Ein Bild und sein Doppelganger

tik (!) im engeren Sinne. Denn das Bild ist nicht berithrbar — wie zuvor Narziss nicht fiir
seine Verehrer; es lisst sich nur bestaunen und fithrt den Betrachter in die Erstarrung.

Er weifd nicht was er sieht; doch was er sieht, setzt ihn in Flammen. Und seine Augen
reizt das dasselbe Trugbild, das sie tauscht. Leichtglaubiger! Was greifst du vergeb-
lich nach dem fliichtigen Bild! Was du erstrebst, ist nirgends; was du liebst, wirst du
verlieren, sobald du dich abwendest. Was du siehst ist nur Schatten, nur Spiegelbild.
[435] Es hat kein eigenes Wesen: Mir dir kam es, mit dir bleibt es, mit dir wird es fort-
gehen—wenn du nur fortgehen kénntest!

In dieser Passage wird die ersehnte Einheit des Selbstbetrachters mit seinem Bild be-
schrieben. Das Drama besteht darin, dass das Bild ein nur vermeintliches Gegeniiber,
ein nur vermeintlich Anderer ist. Der Vereinigungswunsch mit dem >Anderen« bleibt
also unerfiillt und Narziss in der Zweieinheit mit sich stecken. Es ist die Qualitit des
>Starrens, die als Zwang, auf das Bild zu >starrenc und sich nicht lsen zu kénnen, diese
Einkapselung beschreibt.

Kein Gedanke an Nahrung, kein Gedanke an Schlaf kann ihn von dort losreiRen. Doch
im schattigen Grase gelagert, schaut er mit unersittlichem Blick die triigerische Schon-
heit an [440] und geht an seinen eigenen Augen zugrunde.

Hier wird nun die (Blick-)Bannung beschrieben, die von allem Leben wegfithrt und den
Selbstbetrachter sprichwortlich fesselt. Es ist das Selbstbetrachten, der Wunsch ein Bild
(als vollkommene Einheit) festzuhalten, der Narziss zum Verhingnis wird. Das Bild und
mit ihm die Titigkeit des Schauens werden hier zum Inbegriff der Tiuschung.

Dann erhebt er sich etwas, streckt die Arme zu den Waldern aus, die ringsum stehen,
und spricht: »O ihr Walder! Hat je einer grausamere Liebesqual gelitten? Wikt ihr doch
Bescheid und habtihr doch vielen als willkommener Schlupfwinkel gedient! Kdnnt ihr
euch in eurem langen, so viele hundert Jahre alten Leben [445] an jemanden erinnern,
derso hingeschmolzen ware? Er gefillt mir, und ich sehe ihn; doch was ich sehe und was
mir gefallt, kann ich nicht finden; so gewaltig ist der Trug, der den Liebenden gefan-
gen hilt! Und, was meinen Schmerz noch vertieft: Kein weites Meer, kein Weg, keine
Berge, keine Mauern mit verschlossenen Toren, [450] nur ein wenig Wasser hélt uns
voneinander fern! Er selbst will umarmt werden! Denn sooft ich dem klaren Wasser ei-
nen Kuf geben will, strebt er mir, auf dem Riicken liegend, mit dem Munde entgegen.
Man méchte meinen, ich kdnnte ihn beriihren. Fast ein Nichts ist es, was den Lieben-
den im Wege steht. Wer du auch sein magst, komm zu mir heraus; was tduschest du
mich, einzig schoner Knabe, [455] und wohin gehst du, Ersehnter? Gewif bieten mei-
ne Erscheinung und mein Alter keinen AnlafS, davor zu fliehen, und sogar Nymphen
waren in mich verliebt.

Schmerzlich sind die Trennung und das Fliichtige der Erscheinung. Das Starre als
Metamorphosen-Qualitit der Einheit wird nun mit einem Gegensatz konfrontiert: mit
der kompletten Gestaltauflésung. Narziss versucht sich das Verschwinden des Anderen
zu erkliren, indem er erneut auf sich schaut und sich seiner vergewissert (»sogar Nym-
phen waren in mich verliebt). Das Drama der nun geteilten Einheit spitzt sich dariiber
zu, dass das Vereintsein mit sich als Liebespaar ein Vereinzelt-Sein und Getrenntsein

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

von Anderen/Anderem bedeutet und Narziss in das eigene Selbstbild einschlief3t. Nar-
ziss stellt fest, dass sich diese Trennung nicht iiberwinden lisst, egal wie nah er dem
vermeintlich Anderen in der Spiegelreflexion kommt. Die Fliichtigkeit des Spiegelbildes
unterstreicht erneut die Lebensferne und Irrealitit dieser Einschlussgestalt.

Du versprichst mir mit freundlichem Gesicht etwas Hoffnungsvolles; strecke ich die
Arme nach dir aus, streckst auch du sie mir freiwillig entgegen. Lachle ich, lachelst du
mir zu; auch Trdnen habe ich oft bei dir beobachtet, [456] wahrend ich weinte. Durch
Nicken erwiderst du meine Zeichen, und so weitich aus der Bewegung deines schénen
Mundes schliefien kann, antwortest du mir auch mit Worten, die nicht an mein Ohr
dringen.

Die Verdopplung im Spiegel suggeriert einen Anderen, mit dem Narziss in einen Aus-
tausch treten mochte (Teilung). Die Spiegelreflexion wird als die Antwort des ersehnten
Anderen missdeutet und tiuscht den Betrachter, sodass der Wunsch nach Vereinigung
unerfiillt bleibt.

Ich bin es selbst! Ich habe es begriffen und mein Bild tduscht mich nicht mehr. Liebe
zu mir selbst verbrennt mich, ich selbst entziinde die Liebesflammen, die ich erleide.

[465]

Das vergebliche Liebesbegehren schligt nun in die Erkenntnis um die wahre« Beschaf-
fenheit des Gegeniibers um: Es gibt keinen >realen< Anderen, nur ein tiuschendes Bild,
das seinen Betrachter widerspiegelt. Alle Wirkungen des Bildes gehen auf den Betrach-
ter zuriick. Bezogen auf den ersten Grundkomplex erkennt Narziss seine Zweieinheit
mit diesem Spiegelbild. Im Hinblick auf eine frithere Episode des Mythos, der »realenc
Begegnung mit Echo, zeigt diese Episode mit umgekehrten Vorzeichen, dass eine echte
Austauschbewegung erneut nicht moglich ist. War Echo als sreale« Gestalt abstofRend,
ist es nun die ent-tiuschende Erfahrung, dass der Geliebte nicht wirklich ist.

Was tun? Bitten oder mich erbitten lassen? Worum soll ich denn bitten? Was ich begeh-
re, ist bei mir. Der Reichtum hat mich arm gemacht. Kénnte ich mich doch von meinem
Kérper [6sen! Ein neuartiger Wunsch bei einem Liebenden: Ich wollte, der Gegenstand
meiner Liebe ware nicht bei mir!

Nun moéchte Narziss aus dieser spiegelnden Zweieinheit mit sich heraustreten. Die Her-
metik in dem Liebesbund mit dem Spiegelbild will er durchbrechen und ersehnt einen
Teilungs-/Trennungsmoment, der ihm eine »echte« Begegnung und dann auch Vereini-
gung ermoglichen witrde.

Schon nimmt mir der Schmerz die Krafte, mir bleibt keine lange Frist mehr, [470] und
ich erlésche im Lenz meines Lebens. Doch der Tod ist mir keine Last; denn der Tod wird
mir die Schmerzen nehmen. Nur wiinscht ich, der Geliebte lebte langer! Jetzt werden
wir zu zweit als ein Herz und eine Seele sterben.

Trotz der Erkenntnis um die Beschaffenheit des Gegeniibers verzehrt ihn die Liebesglut
weiterhin und das Schicksal Narziss’ bewegt sich in Richtung Tod (»erléschen«). Obwohl
es kein Entkommen gibt und sich die ersehnte Wandlung nicht einstellt — der »Andere«
ist weiterhin er selbst — hingt Narziss immer noch der Illusion des »Anderen« nach

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

181


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Ein Bild und sein Doppelgénger

(»Nur witnscht ich, der Geliebte lebte linger!«). Darin kiindigt sich der Wahn an. Dieses
Festhalten am Bild als Vereinigungswunsch tiber den Tod hinaus steigert sich in der
kommenden Passage.

Sprach’s und kehrte in rasender Leidenschaft zu demselben Spiegelbild zuriick, [475]
triibte das Wasser mit Tranen, und durch die Bewegung im See wurden die Umrisse
unscharf. Als er sah, daf das Bild verschwand, schrie er: »Wohin fliehst du? Bleib und
laR mich, du Grausamer, in meiner Liebe nicht allein! Laf® mich, was ich schon nicht
beriihren darf, wenigstens anschauen und so dem ungliickseligen Wahn Nahrung ge-
ben!« [480]

Narziss verfillt nun in den Wahn und versucht die bereits erkannte Realitit des Bildes
zu leugnen, indem er das Spiegelbild weiterhin als ein reales Gegeniiber anspricht. Er
mochte sich der Illusion des Bildes hingeben und ist bereit, Reduktionen (nur das An-
schauen) in Kauf zu nehmen. Die Unberiithrbarkeit des Bildes, das ihn in eine Einheit
mit sich selbst bannt, zeigt gleichzeitig auch seine Irrealitit, Flichtigkeit und Unhalt-
barkeit an. Es ist die Fliichtigkeit der (Natur-)Erscheinung, im weitesten Sinne Sterb-
lichkeit und Verginglichkeit, die fiir den Lebensfluss allgemein steht und in einen Ge-
gensatz zum Bildlichen (als Tiuschung und Einheitsversprechen) tritt.

Und trauernd zerrif} er das Gewand vom oberen Saum her und schlug sich mit den
marmorweifsen Hinden an die nackte Brust. Von den Schlagen wurde die Brust rosig,
wie Apfel, die teils weif, teils rot sind, oder wie eine noch unreife Traube, deren Beeren
[485] die Farbe wechseln und sich allmé&hlich purpurn farben.

Der Unberithrbarkeit des korperlosen Bildes begegnet Narziss — quasi als Gegenreak-
tion — mit Autoaggression. Narziss, in der Einheit mit sich gefesselt, agiert seine Be-
rithrungssehnsucht und seine Wut iiber den fehlenden Anderen. Die Schlige bringen
voritbergehend das Leben zuriick.

Sobald erdies alles in dem wieder klar gewordenen Wasser erblickt hatte, ertrug er es
nicht langer. Wie gelbes Wachs an einem schwachen Feuer und wie der morgendliche
Rauhreif an der warmen Sonne schmilzt, so schwindet er dahin, von der Liebe ausge-
zehrt, [490] und langsam nagt an ihm ein verborgenes Feuer. Schon hat er nicht mehr
die Farbe, die aus Weif$ und Rot gemischt ist, kein Schwung, keine Kraft, nichts mehr
von dem, was eben noch das Auge erfreute; auch der Leib besteht nicht mehrt, den
Echo einst geliebt hatte.

Wie bereits zuvor Echo erleidet auch Narziss nach einer kurzer Selbstvergewisserung
durch die Schlige einen Gestaltverlust. Wihrend das Anschauen des Spiegelbildes in
Starre versetzte und seinen Betrachter zu einer bewegungslosen Statue machte, ist
es nun die Qualitit des Brennens und Schmelzens, die den Korper ginzlich auflost.
Wie auch in der ersten Wandlung nimmt Narziss die Qualititen des Bildes an. Es ist
fliichtig und schwindet und mit ihm sein Betrachter. Das Einswerden (Einheit) — an-
gefacht durch das Liebesbegehren - fithrt nun mit letzter Konsequenz zur ersehnten
Verschmelzung, aber Gestaltauflsung und Tod.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Echo wurde bei diesem Anblick von Schmerz ergriffen, obwohl sie ihm grollte [495] und
nichts vergessen hatte. Sooft der bejammernswerte Knabe »Wehe!« rief, wiederholte
sie mit nachhallender Stimme: »Wehe!« Hatte er sich mit den Handen an Schultern
und Arme geschlagen, lief$ Echo das Klatschen widerhallen. Wahrend er ins vertraute
Wasser blickte, waren seine letzten Worte: [500] »Ach, vergeblich geliebter Knabe!«
Ebenso viele Worte hallten vom Walde wider. Und auf sein »Lebe wohl!« gab Echo ein
»Lebe wohl!« zuriick.

Das Verhiltnis von Einheit und Teilung als das Drama zweier Liebender, die nicht zu-
sammenkommen, wird wiederaufgenommen. Narziss liebt sein Spiegelbild und Echo
kann weiterhin nicht an ihn heran, da sie ebenfalls in die Wiederholung (mit umgekehr-
ten Vorzeichen) gebannt ist. Sie vermag das Liebesbegehren, das nicht ihr gilt, lediglich
zu wiederholen. »Ach, vergeblich geliebter Knabe!«

Er bettete sein Hauptaufs griine Gras. Und der Tod schloR die Augen, welche die Schén-
heit ihres Eigentimers bewunderten. Auch nachdem er in die Unterwelt aufgenom-
men war, [505] betrachtete er sich im Wasser der Styx. Es klagten um ihn seine Schwes-
tern, die Naiaden, schnitten sich Haarlocken ab und weihten sie ihrem Bruder; es klag-
ten auch die Dryaden. In die Totenklage stimmt Echo ein. Schon bereiteten sie den
Scheiterhaufen vor, Fackeln, um sie zu schwingen, und die Totenbahre: Da war der Leib
nirgends mehr. An seiner Stelle finden sie eine Blume, [510] in der Mitte safrangelb und
umsidumt mit weifen Bliitenblittern.

Narziss hat in der Blickbannung eine Teilung erfahren, die ihn fortan in der Selbstbe-
trachtung einschlieft. >Starre« als Gestaltqualitit und >das Starrenc als gebanntes Sich-
Anblicken stehen hier in direkter Verbindung. Die Bannung ist derart anhaltend, dass
sie noch tiber den Tod hinausreicht. Narziss hat bis dahin die Gestaltwandlung von
der Starre (als der Versuch das Bild aufrechtzuerhalten) bis hin zum Schmelzen (als ein
Verglithen vor Liebesbegehren) vollzogen. Dies sind zwei Pole, die aufgrund einer man-
gelnden Austauschbewegung zwei extreme Gestalttransformationen bewirken. Wie zu
Beginn die Verehrer stehen nun die um Narziss Trauerenden auflen vor.

Die iiberraschende Wandlung in eine Blume (Narzisse) zeigt das Fehlen von Uber-
gingen in der Gestalttransformation an. Sie ist das Ergebnis einer fehlenden Aus-
tauschbewegung und trigt erneut einen eigentiimlich irrealen Charakter und setzt den
Mythos erneut unter das Zeichen des Schénen und Unberithrten. Die Vereinseitigun-
gen, in die der fehlende Austausch als unerfiilltes Liebesbegehren fithrt, wurde bereits
iiber die beiden Extreme des Starren und Schmilzenden erzihlt. Sie handeln von der
Unhaltbarkeit einer ungebrochenen Einheit.

Nach diesem Durchgang des psychologischen Entwicklungsgangs der Erzihlung
lasst sich Folgendes festhalten: Wenngleich das Narziss-Bild auf der Darstellungsebene
im weitesten Sinn auf die Blickszene bzw. das Bildmotiv des Mythos zentriert ist, zeigt
der Vergleich von Erzihlung und bildlicher Darstellung eine grofie Ubereinstimmung.
Im Folgenden wird erliutert, ob die Grundqualitit der Bannung (Version 1 der Bildbe-
schreibung) auch eine tibergreifende Qualitit der Erzihlung darstellt. In einem zweiten
Schritt wird die Figuration (Version 2), die sich als eine umfassende Spiegelerfahrung

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

183


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Ein Bild und sein Doppelgénger

erwies, mit der Komplexentwicklung des Mythos anhand der beiden ineinander gebro-
chenen Komplexe von Einheit und Teilung sowie Wahrheit und Tauschung verglichen.

3.2.2 Die Grundqualitat der Bildwirkung (Bannung) im Vergleich

mit den iibergreifenden Erlebensqualitaten der Erzahlung
Die Grundqualitit der Bannung durchzieht in ihrer polaren Dynamik des Gebannt- und
Verbannt-Seins Erzihlung und Bilderleben gleichermafien. In der Erzihlung kiindigt
sich das Motiv der Bannung bereits in der Qualitit des Vollkommenen und Schénen
an, das Narziss kennzeichnet und andere in Bann versetzt und zugleich >verbannt«, da
Liebe und Begehren nicht erwidert werden. Eine Form von Verbannung erleidet Echo
bereits vor ihrer Begegnung mit Narziss zur Strafe fiir ihre Tiuschungsversuche — ihrer
eigenen Sprache beraubt, kann sie nicht mehr uneingeschrinkt kommunizieren. In der
Begegnung zwischen Echo und Narziss spitzt sich der Zusammenhang des Gebannt-
und Verbannt-Seins schliefilich in Form einer Verkehrungserfahrung zu: Echo, von Nar-
ziss zuriickgewiesen, zieht sich enttiduscht/beschimt in die Walder zuriick und ist seit-
her von niemandem mehr gesehen. Nach dieser Zuriickweisung verkiimmert Echo, da
sie sich ohne Austausch, Anerkennung, Liebe nicht mit Anderem verbinden kann und
erleidet einen Gestaltverlust: Sie wird zu Stein.

Die Blickszene im Mythos kniipft die Bannung explizit an ein (Spiegel-)Bild. Al-
lerdings sind bereits alle vorherigen Momente der Bannung in der Erzihlung auf eine
Bildqualitit, nimlich die des Vollkommenen, bezogen. Es sind dsthetische Qualititen,
die das Anschauen des Schénen und Vollkommenen von lebendigen Beziigen trennt,
die Irrealitit dieses Bildes betonen und in die Starre hineinfithren. Das Schicksal des
Erstarrens als Folge des Starrens (Anschauens) erleiden in der Erzihlung sowohl Echo
als auch (zwischenzeitlich) Narziss. Wie in der Erzihlung, so zieht im Bilderleben der
Narziss-Darstellung ein anziehendes, ideales Bild schillernd in seinen Bann. Der Be-
trachter des Bildes fithlt sich vom strahlenden Licht geradezu an- und auf das Bild ge-
zogen. Dieses Gebannt-Sein hilt so stark an, dass es den Probanden teils schwerfillt,
das Interview zu beenden und sich vom Bild zu lésen.

Gleichermaflen wird auch das Verbannt-sein als Reduktionserfahrung im Bilderle-
ben belebt. Analog zum Schwinden des Kérpers und des Raumes in den Schicksalsver-
ldufen von Narziss und Echo erlebt der Betrachter des Narziss-Bildes einen schmerzli-
chen Ausschluss. Das Bild sackt ins Dunkle ab, die Umrisslinie von Bild und Spiegelbild
verhirten sich und nichts und niemand ist zu sehen. Im Betrachter werden Erfahrun-
gen von Zuriickweisung und Isolation belebt.

Damit treffen Bild und Text gleichermafien einen Kern des Mythos. Sie handeln
beide von den Kehrseiten eines ungebrochenen Ideal-Bildes. In der Erzihlung sind es
zweimal Verkehrungserfahrungen der Bannung, die ein Gebannt-sein in ein Verbannt-
sein kippen lassen. Der Betrachter des Narziss-Bildes erfihrt dies sinnlich-nah als eine
psychophysische Fixierung. Die Erzihlung macht deutlich, dass dies ein zentraler Zug
des Mythos ist, der — so zeigt es der erzihlerische Strang um Echo - kein Bild im en-
geren Sinne erfordert und sich andererseits — dies bringt das Bilderleben hervor - sich
besonders gut an einem Bild erfahren lisst.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

3.2.3 Haupt-und Nebenfiguration im Vergleich mit der Komplexentwicklung

In diesem Unterkapitel wird der Frage nachgegangen, ob der auf psychologische Grund-
komplexe hin beschriebene Erlebensgang der Erzihlung auf das Bilderleben iibertrag-
bar ist, sodass das Bilderleben nun riickblickend auf die beiden Komplexe, Einheit und
Teilung, sowie Wahrheit und Tiuschung hin befragt wird.'®

3.2.3.1 Erster Komplex: Einheit und Teilung

Die Figuration des Bilderlebens wurde als eine Spiegelerfahrung benannt, die dem
(Selbst-)Betrachter vor Augen fiihrt, wie uneinheitlich die eigene Selbstkonstruktion
ist. Der Komplex Einheit und Teilung, im Mythos iiber die Geschichten vom Vereint-
und Getrennt-Sein erzihlt, entspricht der Konstruktion der Spiegelerfahrung mit dem
Narziss-Bild: Der Selbstbetrachter schwelgt einerseits in der ungestérten Selbstschau
und erfihrt sich darin als Einheit. Zugleich begegnet ihm all das, was nicht ins Bild
passt bzw. kein Bild sein kann und sich dem vereinheitlichenden Bild entzieht. Dies
wird im Folgenden detailliert an den Bewegungen der Haupt- und Nebenfiguration be-
schrieben.

Analog zum Mythos steht die Hauptfiguration unter dem Stern des Vollkommenen
und ungebrochen Ganzen. In der Spiegelerfahrung imaginiert/idealisiert sich der
(Selbst-)Betrachter als schone Einheit. In dieser Weise greift die Narziss-Darstellung
die Qualititen des Unberiihrbaren auf, vor denen der Betrachter staunend/bewundernd
steht. Im Mythos ist dies als ein Liebesbegehren beschrieben, das unerwidert bleibt und
die Verehrer des schonen Jinglings, Narziss, zu seinen Betrachtern degradiert. Im Bil-
derleben zeigt sich diese Qualitit in dem Wunsch, sich selbst von den schénsten Seiten
als eine ungebrochene Einheit zu sehen und zu erkunden. Zugleich ist die Sehnsucht
entfacht, >sich< in dem bildlichen Gegeniiber vollumfinglich zu sehen und die Distanz,
die im Sich-Anschauen liegt, zu iiberwinden. Der Wunsch, sich zu verbinden, ist im
Bilderleben als ein Verfliissigen der Grenzen und in der mythologischen Erzihlung in
der Qualitit des Entflammbaren beschrieben und fithrt in beiden Fillen zu dem Extrem
des Verschmelzens.™ Das Schmelzen [»Wie gelbes Wachs an einem schwachen Feuer und wie
der morgendliche Rauhreif an der warmen Sonne«(485)'2] endet im Mythos im vollstindigen
Gestaltverlust und ist im Bilderleben als ein Schwinden des verheifSungsvollen Bildes in
Szene gesetzt, das den (Selbst-)Betrachter gleich mit ausléscht. Wie in der Erzihlung
steigert sich auch im Bilderleben die Eigenliebe (hier als Wunsch, sich in einem Bild
als schone Einheit zu sehen) in eine Verschmelzungssehnsucht mit dem (bildlichen)
Gegeniiber.

10  DieFiguration des Bilderlebens und die Komplexentwicklung der Erzdhlung befinden sich auf der
gleichen Beschreibungsebene, der Version 2.

11 Erzdhlung wie bildliche Darstellung sind um ein Sehnsuchtsmotiv der Verschmelzung zentriert.
Im Hauptkomplex der Erzahlung, Einheit und Teilung, geht es um die Frage des Vereint- und Ge-
trenntsein mit sich und anderen und Anderem im weitesten Sinne. Es handelt sich um ein Lie-
besdrama der Verfehlung — Echo gelingt es aufgrund ihres Banns nicht, mit Narziss zusammen-
zukommen. Das Drama des Mythos wird damit ein erstes Mal vorgefiihrt: Es scheitert in diesem
Fall zum einen an der fehlenden Eigenstandigkeit, keine eigenen Worte sprechen zu dirfen; zum
anderen am »Hochmut« des Narziss, der keinen (anderen) lieben kann.

12 PuBLIUS OvIDIUS NASO: Metamorphosen, S.157.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

185


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Ein Bild und sein Doppelgénger

Ebenfalls analog zum Mythos kennzeichnet die Nebenfiguration Teilungsmomente,
die die schone Einheit zunichst auf belebende Weise durchbricht. Die Einheit wird als
uneinheitlich erlebt — da schaut etwas anderes zuriick, als erwartet, und die Figur ei-
nes>Anderen« taucht in der Spiegelung auf. Im Mythos sind es jeweils zarte Variationen
des Gleichen, die eine solche Brechung der (Bild-)Bannung leisten sollen. So darf Echo
zwar nur wiederholen, aber sie kann dem Gesagten durch die Betonung eine variieren-
de Bedeutung verleihen. Das Echo als akustische Spiegelung erzeugt somit eine mit der
ungleichen Spiegelung des Narziss-Bildes vergleichbare Varianz. Und wie auch im Bild
fithrt diese Varianz aus der homogenisierenden Deckungsgleichheit der 1:1 Wiederho-
lung und Einkapselung ein Stiick weit heraus. Die Erzihlung unterstreicht, dass hierin
die einzige Chance (fiir Echo) liegt, dem Verbanntsein zu entkommen und vom Gelieb-
ten trotz fehlender eigener Worte gehort zu werden. Von diesen Abweichungen erhoftt
sich Echo, Narziss lief3e sich »erweichen«. Sie hoftt durch diese Variation (Verriickung),
Narziss moge aus seiner schonen Einheit mit sich heraustreten und den Austausch zu-
lassen.

Im Bilderleben der Narziss-Darstellung wird das Uneinheitliche des Bildes zu ei-
nem Hinweis fir das >Anderes, das erweiternd und modifizierend aus der Homogenitit
einer deckungsgleichen Spiegelung herausfiihrt. Das Einheits-Versprechen des Bildes
wird auf belebende Art mit Realititen konfrontiert und hinterfragt. Der Versuch, sich
im Bild wiederzufinden, verbindet das Bilderleben der Probanden mit der Situation des
Narziss’ der Erzihlung. Vergleichbar mit den Aktionen, die Narziss in der Erzihlung
im Hin- und Herbewegen vor dem Bild vollzieht, miiht sich der Betrachter darin, das
Bild zu verriicken. Wie in der Erzdhlung steht der Betrachter des Narziss-Bildes vor Un-
durchdringlichem und erfihrt das Bild als »Barriere«; wie er sehnt er sich nach irgend-
einer Form von Berithrung oder Erlésung. Hierzu zihlt auch das Durchstofien in der
Mitte. Nach einiger Zeit melden sich korperliche Bediirfnisse, die auf die Welt >da drau-
Ren< aufmerksam machen. In der Erzihlung sind es die Autoaggressionen im Anblick
des Bildes, die kurzfristig Farbe und Leben zuriickbringen. So wie in der Erzihlung ei-
ne reale Begegnung zwischen Echo und Narziss missgliickt und beide Figuren des My-
thos schliellich von wichtigen Lebensbeziigen abgetrennt und nicht (mehr) lebensfi-
hig sind, so erfahren auch die Betrachter des Narziss-Bildes Formen des Getrennt- und
Isoliert-Seins und der (Selbst-)Entfremdung. Die Verbannung von Echo im Mythos, die
auch Narziss in seiner Gebundenheit an das Bild erlebt, entspricht im Bilderleben den
Erfahrungen der Abspaltungen, die bildkonstituierend sind, jedoch die Lebendigkeit
nehmen und anstelle der Selbsterfahrung in die Fremde/Entfremdung fiithren: Narziss
vermag sich auch nach der Erkenntnis, dass es sich um ein Selbstbild handelt, nicht
vom Bild zu l6sen und verfillt dem Wahn. Analog zum Schicksal von Echo, die infolge

13 Der Versuch sich im Bild wiederzufinden verbindet das Bilderleben der Probanden mit der Situa-
tion des Narziss. Vergleichbar mit den Aktionen, die Narziss in der Erzahlung im hin- und her-
bewegen vollzieht, miiht sich der Betrachter darin, dass Bild zu verriicken. Wie in der Erzdhlung
steht der Betrachter des Narziss-Bildes vor Undurchdringlichem und erfahrt das Bild als Barriere;
wie er sehnt er sich nach irgendeiner Form von Beriihrung oder Erl6sung. So melden sich nach
einiger Zeit korperliche Bediirfnisse, die auf die Welt da drauflen aufmerksam machen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

ihres gekrinkten Riickzugs den Verlust ihrer sinnlichen Qualititen und schlieflich ihre
Beweglichkeit/Lebendigkeit einbifit und zu Stein wird, fithrt auch das Bilderleben in
eine Situation der Unbeweglichkeit und Erstarrung.

Vor Liebe dahinschmelzen und zugleich vom Anblick erstarren sind zwei Bewegun-
gen, die sich als Qualititen auch durch die Erzahlung ziehen. Bilderfahrung wie Erzih-
lung miinden gleichermafien in die beiden Extrempole des Verschmelzens (Hauptfigu-
ration) und Erstarrens (Nebenfiguration).*

3.2.3.2  Zweiter Komplex: Wahrheit und Tauschung

Neben dem Komplex, Einheit und Teilung, zieht sich auch der zweite Komplex, Wahr-
heit und Tauschung, durch die Erzihlung. Die folgenden Erliuterungen sollen zeigen,
inwiefern dieser Komplex gleichfalls ein psychologisches Grundverhaltnis des Narziss-
Bildes darstellt. Die Tiuschungsversuche durch Echo und ihre Strafe stehen am Anfang
der Erzdhlung. Narziss unterliegt ebenfalls einer Tiuschung: Er glaubt in der Spiege-
lung einen anderen zu sehen, den man berithren und lieben kénnte. In der Erzihlung
erfihrt der Komplex eine Zuspitzung in der Aufdeckung dieser Bildtiuschung.

Anders als in der Erzihlung erwartet der Betrachter des Bildes eine Spiegelsze-
ne zu sehen - und zwar unabhingig davon, ob der Narziss-Mythos als Bildthema be-
kannt ist oder erkannt wird (vgl. Interview 4). Mit anderen Worten, es wird vom Bild-
thema her eine Spiegelung des Betrachters im Wasser erwartet. Im Aufdecken der
Differenzen zwischen Betrachter und Spiegelbild erscheint wie im Mythos die Figur
des »Anderen« - hier jedoch als eine manifeste Bildrealitit; in der Erzihlung hinge-
gen als Wunsch, da moége ein Anderer sein. Im Gegensatz zur Erzihlung stellt diese
Entdeckung zunichst eine Enttiuschung dar - ist doch die Hauptfiguration durch den
Wunsch bestimmyt, sich von den schonsten Seiten in einem Bild verdoppelt zu sehen.
Das (Spiegel-)Bild deckt also eine Tiuschung auf. Hierzu zihlen auch die ent-tduschen-
den Qualititen dieses Anderen: er wirkt im Gegensatz zur Erzihlung nicht wunder-
schon und begehrenswert und rechtfertigt den Verschmelzungs-/Vereinigungswunsch
nicht. »Der Andere« im Bild ist in der Erzdhlung, wie im Bilderleben gleichermafen,
aber auf andere Weise eine Sehnsuchtsfigur. Der Narziss in der bildlichen Darstellung
hingegen muss sich etwas anderes vorstellen, als das, was das (Spiegel-)Bild zeigt. So-
mit steht das Spiegelbild im Bilderleben nicht fir die Illusion/Tduschung, sondern fir
unliebsame Realititen — fiir das, was dem (Ideal-)Bild nicht angehért. Dass auf unter-
schiedliche Weise an Realititen vorbeigesehen wird — in der Erzihlung am Gehalt des
Bildes als Spiegelbild und im Bilderleben an der Figur des Anderen — bildet wiederum
einen gemeinsamen Zug von Erzihlung und Darstellung auf der Ebene der Hauptfigu-
ration.

Im Mythos heif’t es — »er geht an seinen Augen zugrunde« (440)**. Die Bannung voll-
zieht sich tiber das Anschauen, das als solches bereits aus Lebensbeziigen herausfiihrt.

14 Ein Unterschied: Wahrend in der Erzdhlung ein Ideal-Bild das>Starren<und >Erstarren<bewirkt, da
es sich als unberthrbar erweist, sind es im Bilderleben die verriickenden Qualitaten, die zunachst
belebend wirken, das Bild zu einem Gegenlber machen, an ihr Extrem gefiihrt jedoch zum vélli-
gen Entgleiten und Entgehen von Welt fithren.

15 PuBLIUS OVIDIUS NASO: Metamorphosen, S.155.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

187


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Ein Bild und sein Doppelgénger

Der tduschende Gehalt dieses Sich-Sehens liegt in beiden Fillen in der Erfahrung, »sich«
nicht greifen zu konnen. Entsprechend ist das Spiegelbild/der Andere analog zur Erzih-
lung auch in der bildlichen Darstellung im Schwinden begriffen. Im Hineinversetzen
in den Betrachter des Bildes im Bild, von dem erwartet wird, dass er sich selbst sieht,
wird diese Frage nach dem Spiegelbild nochmals verdoppelt. In der Bildwirkung, die
als Spiegelerfahrung klassifiziert wurde, stellt der Betrachter des Bildes - analog zur
Erzihlung - fest, dass das Bild nicht nur eine Spiegelszene darstellt, sondern dass das
Bild ihn spiegelt.

Ein interessanter Umschwung im Narziss-Mythos bildet der Moment, in dem Nar-
ziss erkennt, dass es sich um ein Trugbild handelt. Dies ist im Bilderleben mit dem
Verdacht vergleichbar, etwas Eigenes auf das Bild projiziert zu haben — also nicht mehr
tiber das Bild, sondern iiber sich zu sprechen. Anders als in der Erzihlung fithrt diese
Erkenntnis den Betrachter jedoch nicht in die Verzweiflung, sondern wird als interes-
sante, teils freudige Entdeckung wahrgenommen. Eine Besonderheit des Bilderlebens
stellt zudem die Unentschiedenheit beziiglich der Frage der Bildwirkungsbedingungen
dar. So lasst sich nicht eindeutig sagen, dass das Bilderleben nur mit dem Betrach-
ter zusammenhingt.'® Der Grundkomplex von Wahrheit und Tiuschung kondensiert
in der Frage »Bin icl's?« — eine Frage, die Haupt- und Nebenfiguration iibergreift. Die
Verbundenheit von Haupt- und Nebenfiguration wird in der Erzihlung an der Figur
»Echo« deutlich: Auf der Konstruktionsebene ist sie Narziss dhnlich und doch jemand
anderes. So blicken die Bildbetrachter des Narziss-Bildes, in der Entdeckung des Ande-
ren bzw. Andersartigen im Bild, eben nicht auf etwas, das ihnen nicht angehért, son-
dern auf etwas, das als abgespaltener Anteil und fehlender Ganzheit auf schmerzliche
Weise mit ihnen verbunden ist.

Inwiefern sind die beiden Grundkomplexe im Bilderleben aufeinander bezogen?
Der erste Komplex, Einheit und Teilung, inszeniert sich im Bilderleben in Form einer
Spiegelerfahrung, in welcher sich die Teilung als ein Gegeniibertreten des Bildes an den
Einheitswunsch kniipft, sich vollumfinglich in diesem Bild zu sehen. Die Unméglich-
keit dieses Vorhabens, wird auf der Ebene der Nebenfiguration zu einer Spiegelerfah-
rung, die das Bild (Abbild) auf seinen Wahrheitsgehalt hin befragt, wodurch sich der
zweite Komplex in Szene setzt. Dem Betrachter des Narziss-Bildes tritt ein verriick-
tes, verzerrtes Selbstbild entgegen — ein Gegeniiber, das ein anderer sein kann bzw. ein
Eigenanteil, der nicht ganz zum eigenen Selbstbild passt. Paradoxerweise ist es die Ent-
deckung der Verzerrung bzw. Verriickung, die die Bildtduschung durch das Ideal-Bild
aufdeckt. Der Zerrspiegel spricht insofern die »Wahrheit« als dass nicht >ich< mich in
einem Bild sehen kann, sondern in diesem Bild >Andere« wirksam sind: Die Figur des
>Anderenc« — stellvertretend fiir alles, was im Bild ausgeschlossen ist — verweigert, ver-
zerrt und verweist auf abgespaltene Realititen.'” Bildliche Darstellung und Erzihlung
treffen sich in diesem Punkt: beide machen auf die Notwendigkeit dieses Austauschs,

16  Diese Frage wird im Bildreflexionsteil (Teil IV, Kapitel 1) wieder aufgegriffen. Sie leitet tber die
Konstruktionserfahrung der Betrachter zu einer Erérterung der Erkenntnisfragen um die Medien-
abhingigkeit der Selbstentdeckung.

17 Ein Exkurs in einschldgige Bild-und Blicktheorien (Teil 1V, Kapitel 2) wird diese Dimension des
Anderen aufgreifen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

des Uneinheitlichen, Verzerrenden und Sich-Erginzenden aufmerksam. In einem vol-
ligen Aufgehen in anderem, als auch in einer vélligen Isolierung von anderem ist kein
Leben moglich. Wihrend die Erzahlung dies auf die beiden Protagonisten Echo und
Narziss verteilt, wird dies im Narziss-Bild in der Spiegelung als jeweiliger Endpunkt
einer kontriren innerseelischen Bewegung der Abgrenzung und Verbundenheit erfah-
ren.

3.3 Konstruktionsproblem einer Selbstschau: Die Unhaltbarkeit eines Bildes

Die Liebesdramen der Erzihlung handeln von einer Unberiihrbarkeit, die bereits vor
der eigentlichen Bild- und Spiegelszene, die Kehrseiten einer Bildqualitit beschreibt:
Das Bildliche friert lebendige Bewegungen ein, verhindert Austausch und Wandel und
erschwert damit die Lebensvollziige. Im Mythos kollidiert diese Qualitit des Starren
und Unbeweglichen mit dem dringenden Liebesbegehren. Dies steigert sich in der
Spiegelszene des Mythos in der Erfahrung, dass Narziss einem tiuschenden Bild auf-
sitzt und »sich< in dem Spiegelbild nicht greifen kann. So wiinscht sich auch Narziss,
sich aus seiner Konstitution ldsen zu konnen, um die Bildbarriere zu iiberwinden.

Analog hierzu lisst sich das Konstruktionsproblem der Spiegelerfahrung am
Narziss-Bild als eine nicht gelingende Vermittlung zwischen der Verschmelzungs-
sehnsucht (mit sich eins sein) und der Anschauungsfunktion (sich in anderem sehen)
verstehen. Sowohl die Vereinseitigung auf die Verschmelzungsseite hin, die Bild und
Betrachter eins werden ldsst, als auch das umgekehrte Extrem, der Riickzug auf die
Anschauung, die das Bild vom Betrachter trennt, miinden in der Unhaltbarkeit des
Bildes. Die Beriicksichtigung des Prozesses der Bildbetrachtung, in der die Bild- und
Betrachterposition uneindeutig werden, bildet eine Mischform. An ihr erfahren die
Betrachter, dass ein Bild »als solches< isoliert vom Vorgang der Betrachtung nicht
haltbar ist.

Das Konstruktionsproblem der Unhaltbarkeit des Bildes lisst sich neben den Fi-
gurationspolen noch weiter ausdifferenzieren und durch vier Dimensionen hindurch
beleuchten: Das (Spiegel-)Bild erweist sich in zeitlich/korperlicher (1), riumlicher (2)
und sthetischer (3) Hinsicht als unhaltbar. Die Unhaltbarkeit widerspricht zudem ei-
ner grundsitzlichen Bildfunktion, denn der Selbstbetrachter erwartet sich im Bild in
seinen fest umrissenen Grenzen zu sehen. Somit erweist sich das Bild auch unter einem
funktional-konstitutiven (4) Aspekt als unhaltbar.

Die zeitlich/kirperliche Dimension der Unhaltbarkeit des Bildes (1) schligt sich in der
Bildbetrachtung in einem Widerspruchserleben nieder: Dass ein Sich-Sehen und
Sich-Berithren in der Gleichzeitigkeit des Vorgangs unmoglich ist, beschreibt auch die
mythologische Erzahlung. Egal welche Titigkeiten Narziss vor dem Bild vollfithrt - La-
chen, Schmeicheln, Kiissen, ins Wasser greifen — das Bild erwidert die Gesten sogleich,
verschwindet jedoch, wenn Narziss versucht sein Gegeniiber zu berithren. Sie handelt
von der Problematik der Korperlosigkeit und Unberithrbarkeit eines Bildes. Anders
als im Nacheinander der Erzihlung tritt sie im Narziss-Bild als ein Widerspruch
auf — namlich darin, dass es die beiden Bewegungen, Sehen und Berithren, in ei-
nem Moment zeigt: Durch die bereits vollzogene Geste (Hand im Wasser) diirfte
das Bild nicht zu sehen sein. Als Bild (Momentaufnahme) erweist es sich gegeniiber

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

189


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Ein Bild und sein Doppelganger

den Realititen von Raum und Zeit als unglaubwiirdig und verweist zugleich auf die
Wandlungslogik der Wirklichkeit.

Zur zeitlichen Unhaltbarkeit gehort untrennbar auch die korperliche Unhaltbarkeit,
denn das Bild ldsst sich nicht berithren und das Betrachten widerspricht auf Dauer der
korperlichen Konstitution des Betrachters. Er kann nicht ewig in dieser Position dieser
Position des Betrachters verharren. Der Narziss der Erzihlung verbietet sich schlief3-
lich die Berithrung des Bildes und sucht das Bild (vergeblich) iiber das Anschauen zu
erhalten. Die korperliche Unhaltbarkeit, das schwindende Moment, kntipft sich im Bil-
derleben auch an die Qualititen des Bildes im Bild bzw. an die Figur im Abbild: Sie
wirke fliichtig, bereits tot und in Zersetzung begriffen. Thr haftet die Verginglichkeit
des Lebens an, wodurch die Frage aufkommt, ob es sich tiberhaupt um ein Bild han-
delt. Bild und Text erzihlen gleichermafen von der Fliichtigkeit und Kiinstlichkeit eines
Bildes. Sie fithren dem Betrachter die medialen Bildqualititen des Erscheinens und Ver-
schwindens vor Augen. Das Bild, das einen Moment festhilt, gerdt in einen Widerspruch
zur Transformationslogik des Lebens und — damit untrennbar verkniipft — zur korper-
lichen Konstitution des Betrachters.

Eine zweite Dimension der Unhaltbarkeit betrifft die Frage des Raumes (2) — denn die
Bildbetrachtung als Spiegelerfahrung erzeugt eine riumliche Hermetik. Sie ist sicht-
bar an der durchgezogenen Umrisslinie, die Narziss und sein Bild zu einer Gestalt
zusammenschlieft und nach auflen isoliert. Diese visuell offenkundige Einschluss-/
Ausschlussgestalt wird in der Bildbetrachtung als Bannung erlebt. Die Bannung wie-
derum geht auf die verheifSungsvollen Spiegelfunktionen des Bildes zuriick. Der Be-
trachter erwartet, der Betrachter einer Spiegelszene zu sein, und entdeckt schlieflich
die Spiegelwirkung auf ihn. Diese Spiegelung bildet im Gegensatz zur Erzihlung ei-
ne freudige Entdeckung. Sie eréffnet diverse Moglichkeiten der Selbstbetrachtung und
Selbstbehandlung. Das Spiegelbild macht das >Ich«in der Betrachtung zu einem Selbst-
betrachter und das Bild zu einem Selbst-Bild. Dieses >Ich¢, das an einem Bild beschau-
bar wird, lasst sich lieben, bewundern, kritisieren und in Abgrenzung zu anderem set-
zen. Es dient der Selbstversicherung und wirkt richtungsweisend. Der Betrachter des
Spiegelbildes mochte sich zudem erweitern und ganz im Bild aufgehen, mit sich eins
sein. Diese Bewegung miindet im Bilderleben, an ein Extrem gefithrt, in der Verschmel-
zung mit dem Bild. Der Wunsch, sich selbst zu berithren bzw. ganz zu umfassen, tritt
in einen Gegensatz zur Anschauungsfunktion des Bildes: Wer mit sich verschmolzen
ist, kann sich nicht mehr in einem Bild sehen. Verschmelzen bedeutet Verschwinden. Diese
Dimension der Unhaltbarkeit fithrt auf die Motive der Selbst-Schau zurtick. Und hier
treffen sich erneut Erzihlung und bildliche Darstellung. Sie erzihlen beide von den
Kehrseiten der Eigenliebe, die >blind« fiir anderes macht. So handelt die Erzihlung be-
reits vor der eigentlichen Bild-/Blickszene von einer Gestalt, die sich selbst geniigt und
tiber den fehlenden Austausch mit anderem letztlich nicht lebensfahig ist. Im >Starrenc
auf ein Bild verkehrt sich der Wunsch, sich selbst zu umfassen und ganz zu berithren.
Am Narziss-Bild wird durchlebt, wie isolierend sich eine solche »Blickfixierung« aus-
wirkt. Die Ausschliisse des Selbstideal-Bilds verhindern lebensnotwendige Austausch-
und Realititsbewegungen und schliefRen den Selbstbetrachter raumlich ein. Das Ideal
ist hier die Ganzheitsillusion. An ein Extrem gefiihrt 6st sich das durch die Eigenliebe
motivierte Bild im Verschmelzungswunsch mit ihm auf. Zum riumlichen Einschluss

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

und Ausschluss gehort auch das »>Starren< auf das Bild, das vom Leben entriickt und
nicht auf Dauer zu bewerkstelligen ist.

Gleichzeitig wird das Einheitsversprechen im Bilderleben immer wieder durch
Inkongruenzen im Spiegelbild gestort. Es handelt sich hierbei um die dsthetische Un-
haltbarkeit des Bildes (3). Anschauung und Verschmelzungswunsch widersprechen sich
in diesem Zug insofern, als dass das hissliche Bild den sehnsuchtsvollen Blick nicht
rechtfertigt. Wie in der Erzihlung wird die Begegnung zwischen Bild und Betrachter
durch das Bild selbst, wenn auch in anderer Weise gestort. Auch im Ovid-Text ist es
eine isthetische Dimension, die Narziss zum Verhingnis wird. Das Wunderschone
(die Quelle) verwandelt auch Narziss und lisst ihn zu einer unbeweglichen Statue
werden: wunderschén, unberithrbar, aber nicht lebensfihig. Im Bilderleben handelt
es sich hingegen um die Hisslichkeit und Verginglichkeit der Figur im Spiegelbild,
das kein (Ab-)Bild desjenigen sein kann, der hineinschaut. Der Versuch, dieses Bild
festzuhalten, scheitert hier nicht am wunderschénen Bild, das einen >anderen« ver-
spricht/vortiuscht (Ovid), sondern an den unschénen Realititen, die entgegenblicken
und nicht annehmbar sind — besonders zugespitzt am Bild im Bild, aber auch an der
Figur des Narziss spiirbar, die nicht nur schon, sondern auch unférmig/fragmentiert
wirkt (Caravaggio). Diese dritte dsthetische Dimension der Unhaltbarkeit fithrt zu
einem kompletten Abriicken des Bildes von den Vorstellungen des Betrachters bzw.
zum Modell des Bildes. Es ist unhaltbar, da es in seiner Hisslichkeit, Widerspriichlichkeit
und Zersetzung fiir den Selbstbetrachter nicht annehmbar ist. Der Kontrast erweckt den
Eindruck, dass es sich gar nicht um ein Bild handelt.

Und nun zur letzten, funktional-konstitutiven Unhaltbarkeit des Bildes (4). Im Anschau-
en, so erleben es auch die Betrachter des Narziss-Bildes, vollzieht sich eine Trennung
zwischen Bild und Betrachter, die dem Wunsch mit dem Bild eins zu sein zuwiderliuft.
Der Selbstbetrachter stellt fest, dass er das gar nicht alles ist, was ihn dort anblickt und
dass er dazu nicht >Ich« sagen kann (s.0.). Die beschriebenen Unvereinbarkeiten, die
das Bild unhaltbar machen, stellen den Betrachter vor eine Integrationsaufgabe. Dar-
in befragt er das Bild in seiner identifaktorischen Funktion. Im Bilderleben kommt es
zu einem Ringen um die Wahrung einer Fassung, in der auch Briiche, Verriickungen,
Widerspriichliches Raum erhalten miissen. Die Uneinheitlichkeit bringt einerseits Le-
bendigkeit hinein und motiviert Entwicklungen, bewegt sich aber auf eine vollstindige
Zersetzung hin. Sie vermag das Bild so sehr zu »verriickenc, dass die Herstellung ei-
nes einheitlichen Bildes nicht gelingt. Das mithsam tiber ein Bild hergestellte/entdeckte
>Ich«ist sich selbst fremd geworden. So kann sich die Suche nach dem >Eigenen«in der
Selbst-Schau in ein Fremdwerden verkehren, das Auf-Sich-Schauen zu einem unver-
bundenen Nebeneinanderstehen dessen fiihren, was sich >gegenseitigc anschaut. Mit
dieser Undurchdringlichkeit und Undurchsichtigkeit verweigert es seine Bildfunktion. Es
wird zur »Bildbarriere«. Damit vermag das Spiegel-Bild sein Integrations- und Identi-
fikationsversprechen nicht einzulésen. Es widerspricht in seiner nicht integrierbaren
Uneinheitlichkeit den erwarteten Bildqualititen und Bildfunktionen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

191


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Ein Bild und sein Doppelgénger
4. Typisierende Beschreibung

Das Konstruktionsproblem fiithrt den Betrachter an ein Bild-Paradoxon heran: Die Un-
haltbarkeit eines Bildes wird an einem Bild (fir alle Zeiten) beschaubar. Es zeigt sei-
ne spezifische Stellung zur Wirklichkeit, die hier am Beispiel einer Formensuche (Ich-
Entdeckung) rund werden will, aber nicht kann. Die Unhaltbarkeit des Selbst-Bildes
miindet in eine Vermittlungsaufgabe zwischen der Verschmelzungssehnsucht (mit sich
eins sein) und der Anschauungsfunktion (sich in anderem sehen).

Der Selbstbetrachter steht vor der Schwierigkeit, die Doppelheit, mit sich eins sein
und zugleich uneins zu sein, wiederum in eine Gestalt zu bringen. Er versucht die Un-
stimmigkeiten entweder zu korrigieren oder in Gesamtkontexte einzubetten, um das
Bild zu erhalten und zugleich in einen lebendigen Austausch mit ihm zu kommen. Uber
aufwendige Konstruktionen, ein Verindern und Eingreifen in das Bild, sowie durch die
Uberfithrung des Bildes in ein organisches Nacheinander oder iiber die Einbettung in
Alltagskontexte vollzieht sich ein mithsamer Aneignungsprozess, der indes nicht voll-
stindig gelingt. Den beschriebenen Losungstypen gelingt es jeweils nicht in einen le-
bendigen Austausch mit dem Bild zu kommen, sodass alternativ Trennungen vollzogen
werden, der Betrachter ins Agieren gerit und sich schlieRlich vom Bild zu lésen sucht.
Der immanente ikonoklastische Zug der Narziss-Darstellung, die dargestellte Unhalt-
barkeit des Bildes als bewegendes Thema des Bildes, wird jedoch nicht nur als schmerz-
haft, sondern auf der anderen Seite als genussvoll erlebt: im Erleben dringt es aus der
Einheit und Identifizierung heraus. So spitzt das Bild im Erleben diesen Wunsch zu,
es zu iiberschreiten, zu durchstoflen und zu zerstoren. Es setzt seine Selbstiiberwin-
dung in Szene und bleibt doch ein (gemaltes) Bild. Dieses Erlebensmoment wird von
Probandenseite als besonderer Witz« des Bildes empfunden. An diesem Gestaltparadox
>scheiternc jedoch alle Versuche (Umgangsformen), das Bild in eine vereinheitlichende
Gestalt zu bringen, die den beiden Tendenzen, Einheitlichkeit und Uneinheitlichkeit
von Formenbildung, gerecht werden bzw. die Verschmelzungssehnsucht mit der An-
schauungsfunktion vereinbaren konnten.

Die Umgangsformen bewegen sich zwischen Konstruieren und Zerstoren, zwischen
Integrieren und Loslosen. Sie bilden zudem Methoden, die durch die Gegensatzqualiti-
ten von abstrahierender Reflexion (Symbolisieren, Ironisieren, Intellektualisieren, Ver-
lagern, Fabulieren) und einem handgreiflichen Hineingehen (Korrigieren, Miteinbezie-
hen, Handeln, Sich-Lésen) geprigt sind. Die Extreme des Erstarrens und Verschmel-
zens entsprechen der Kluft, die auch zwischen den beiden Sorten von Umgangsformen
liegen. Sie minden ins Extrem des Hoch-Kultivierten einerseits und in die Archaik des

>Einverleibens« oder >Zerstérens<'®.

18  Diese Qualititen entsprechen dem Gegensatz des Sakralen zum Profanen, die das gesamte Werk
von Caravaggio pragen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse
4.1 Symbolisieren (Als-0b-Konstruktionen)

Die Kluft zwischen Sehen und Beriihren lisst sich iiber das Aufsuchen von Entspre-
chungen der beiden Seiten in Form von Als-Ob-Konstruktionen mildern. Das Seelische
(Latente, in der Anschauung liegende) soll mit dem Korperlichen (Manifeste, Beriihr-
bare) in Einklang gebracht werden. So beschreiben die Probanden, wie in einer kor-
perlichen Haltung jeweils auch etwas Seelisches liegt: So sitzt er »vom Gram gebeugt«
da und ist in sein Spiegelbild de facto »versunken« — nimlich sowohl mental, als auch
real, da am Bildgrund etwas >wie versunken« daliegt (6). Das Bild will offensichtlich real
be-griffen, also angefasst werden — denn Narziss fasst hinein. Gleichzeitig will es aber
auch mental begriffen im Sinne von >verstanden< werden. Eine »Haltung« lisst sich
als eine physisch sichtbare (Kérper-)Haltung beschreiben und ebenso als ein innerer
Seelenzustand (6) — so wie ein Trauernder die Hinde vor das Gesicht schligt oder die
Augen schlieRt [wie hier im Bild], »was witzigerweise gar nicht dem [konkreten] An-
blick [geschuldet] sein muss«, sondern als Geste, metaphorisch fir die Trauer stehen
kann. (6) Neben der Verbindung darf uneindeutig bleiben, ob z.B. die konkrete Ges-
te des Augen-SchliefRens fiir einen iibergeordneten Gedanken steht im Sinne von >vor
etwas die Augen verschliefRen«< oder nicht.

Ein Aufstehen vom Bild kann sich sinnlich-konkret vollziehen und iitber die Hand-
lung hinaus eine Perspektiverweiterung darstellen/symbolisieren: »Wenn er jetzt auf-
steht — wenn wir jetzt metaphorisch bleiben — dann wird ja die Realitit groRer sozu-
sagenc [...] »auch metaphorisch, dass der Horizont sich erweitert« (4). Und umgekehrt
wird herausgestellt, dass eine Metapher wie »die Oben-Unten-Metapher« nicht (nur)
abstrakt ist, sondern den »riumlichen Begriffen« zugehért — denn das »Untere steht
ja immer fiir das Unbewusste, Unterbewusste« (6). Das Sich-Spiegeln kann sich real
an einem Spiegel vollziehen oder auch eine innerseelische Spiegelung meinen: »Deine
Selbstbezogenbheit ist so, wie als wenn du dich im Spiegel anschauen wiirdest« (6).

Diese Vermittlungsstrategie wirkt verbindend/integrativ und unterzieht die Bildbe-
trachtung einer Reflektion, womit sie sich vom Konkreten ein Stiick weit 16st. In ihren
ausgeprigten konstruktiven Ziigen bleibt diese Umgangsform jedoch letztlich unleben-
dig. Der Betrachter wird in dieser Umgangsweise wie zu einem Wissenschaftler, der
das Bild untersucht. Er betrachtet das Bild, »als ob« er es betrachten wiirde und bleibt
hieritber notgedrungen auflen vor. Das Sehen der Zusammenhinge geht zulasten der
Erlebenstiefe (Greifbarkeit).

4.2 lronisieren

Das Ironisieren bildet eine Umgangsweise, die die Briiche des Bildes spielerisch auf-
nimmt und dem teils empfindlich berithrten Betrachter Distanz verschafft. So lassen
sich Berithrungsmomente in Ironie wenden: »Das ist das erste Mal, dass ich auf Deutsch
weine« (8). Um aus der Bannung des unertriglich Schonen herauszukommen — einer
Schénheit, die zudem mit dem eigenen und notgedrungen mittelmifligen Leben zu
konkurrieren beginnt — helfen ironische Betitelungen der Gesamtszene: »Adliger an
Wasserquelle verjagt Goldfisch« (10). Die Idee, dass es sich um eine Waschszene handelt
bricht das Idealbild auf wohltuende Weise ins Alltigliche, wodurch es fiir den Betrach-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Ein Bild und sein Doppelgénger

ter »greifbarer< wird: »Und beim Waschen denkt man dann: >Ach, was bin ich hiibsch,
auch wenn mein Knie kaputt ist« (10).

Die wechselseitige Abhingigkeit zwischen Bild und Betrachter wird in folgender
ironischen Wendung auf die Spitze getrieben und iiber den >Witz« vertriglich: »Um
zu existieren braucht er unsere Anwesenheit, weil wenn wir nicht weg gehen, bleibt
er da« (8). Derartige ironische Wendungen bieten eine Fassung, kénnen jedoch einen
emotionalen Zugang versperren. Sie kranken daran, indirekt zu sein und halten den
witzelnden Betrachter (wenn auch zum Schutz) aufen vor.

4.3 Intellektualisieren (Metaperspektiven)

Das Intellektualisieren bildet eine Umgangsform, die ebenfalls Distanz verschafft, in-
dem sich der Betrachter vom Konkreten 18st. Dies wird als entlastend erfahren, denn
»der Blick ermiidet ein bisschen« und man schaut »weniger jetzt auf Details« (6). Gleich-
zeitig verspricht diese Strategie eine Einordnung in grofiere Kontexte, die das Bilder-
leben zu einer bereichernden, wertvollen Erfahrung macht. Der Betrachter nimmt eine
Metaperspektive ein und sucht die Unstimmigkeiten/Widerspriichlichkeiten im Bild in
einen philosophischen Kontext zu heben, um hieriiber Verstindnis zu generieren. So
begriindet ein Proband die Erfahrung des Nicht-Sichtbaren im Bild mit einer Aussage
von Magritte: »Alles was man sieht, verdeckt etwas was man nicht sieht.« (3) Das Di-
lemma der Sichtbarkeit, gleichzeitig etwas zu zeigen und zu verdecken, scheint hier
auf ein Bild gebracht: »Das hat eigentlich was mit dem Schauen zu tun - [ndmlich] ein
Verdecken von Sachen.« So kann man »durch Wegnehmen und Hinschauen etwas auf-
decken, aber immer nur ein bisschen« — denn »hinter dem Bild sieht man die Wand
nicht« und so fort (3). Die Erfahrung, kein einheitliches Bild entwickeln zu konnen,
dieses nur in Fragmenten dargereicht zu bekommen, wird aus diesem Kontext heraus
verstindlich: denn »die Menge des Nichtgesehenen iiberwiegt ja immer ins Unendli-
che« (3). Um das Uneinheitliche und Wirklichkeitsentfernte in ein Bild zu fassen, wird
eine Theater-Metapher herangezogen. Mit seinen unecht wirkenden Qualititen und als
»doppeltes Spiel« er6ffne das Bild eine Gesamtsicht auf das »Schauspiel des Lebens« (5).
An den nicht miteinander zu vereinbarenden Seiten ldsst sich sowohl die Relativitit als
Wirklichkeitsprinzip, als auch die Ubertragbarkeit von Prinzipien erhellen: »Auch die
Relativitit wurde schon benutzt in einem anderen Kontext. Das ist sie in der Theorie
wissenschaftlich, aber auch religiés.« (11).

Die Erorterung des Zusammenhangs zwischen Korper und Seele bietet ebenfalls
ein Erklirungsmodell: Wenn man sagt, »das Spiegelbild hat Bewusstsein« und dass die
»Seele eine gewisse Art von Korperlichkeit« ist (3), dann lieRRe sich die Unméglichkeit
des Bildes erkliren, dass »obwohl seine Hand im Wasser ist« keine Wellen zu sehen
sind und »die Reflektion total stabil« bleibt (5). Die Konstruktionen kénnen auch ins
Esoterische kippen: »Dieses runde-ovale, mit dem Knie genau im Zentrum hat auch
irgendwie was von einem Augapfel, was auch wieder auf das Betrachten vielleicht ver-
weist, der Spiegel, der Spiegel zur Seele« (9). Der Vergleich mit dem Bild von Magritte
»C’est ci ne pas un pipe« soll die Differenz zwischen dem Metaphorischen und dem
Physisch- Realen in einer ironischen Wendung vertriglich machen: »Dies ist kein Spie-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

gelbild — stimmt, weil es natiirlich gemalt ist« (3). Diese Wendung erldst ein Stiick weit
aus der Spiegelerfahrung, die nahe riicke.

In dieser Losungsform wird die Doppelkonstruktion des Bildes mal zu einer Wel-
tenformel, mal zu einer ironischen Wendung und Parabel auf das Leben. Sie schafft Di-
stanz und erdffnet eine Auseinandersetzung mit den grofden Themen der Menschheit,
die sich im Bild thematisch auffinden lassen. Der Betrachter avanciert zum Philoso-
phen, indem er die (entzweiende) Anschauung in eine gedankliche Anschauung verla-
gert. Die Tatigkeit des Abstrahierens, die diesen Umgangstypus prigt, wird ihrerseits
einer Reflexion unterzogen. Es werden philosophische Fragen aufgeworfen, die notge-
drungen unbeantwortet bleiben: Wie steht es um das Verhiltnis zwischen dem Kon-
kreten und dem Abstrakten, zwischen Idee und Realitit, zwischen Kérperlichkeit und
Gedankenwelt? Diese Umgangsform nimmt das Spiel zwischen manifestem und laten-
ten Bildinhalt auf und sucht diese Gehalte auf einer abstrakten Ebene zu halten und
nicht zu vereindeutigen: In dem Dazwischen vermag es dem Konstruktionsproblem
(etwas sein und zugleich etwas anderes sein) zu begegnen, scheitert jedoch in dem Mo-
ment, in dem die Uberlegungen plétzlich zu weit hergeholt, interpretativ oder projektiv
wirken. Und so bemerkt ein Proband: »Man kommt ein bisschen von dieser konkreten,
pictoralen, gemalten Person weg und mehr auf den allgemeinen psychologischen, an-
thropologischen Zustand« zu sprechen (6).

Die vielversprechende Meta-Perspektive/philosophische Einbettung wirkt letztlich
zu unspezifisch und geht teils am Konkreten des Bildes vorbei. So erscheint z.B. die
Schauspiel-Metapher doch zu verallgemeinernd zu sein und verliert dariiber ihre Aus-
sagekraft fir das Bild: »Ich denke, dass alles ein Theater ist« (5). Es brechen allerorts
wieder Unstimmigkeiten/Zweifel auf: So ist beispielsweise nicht klar: spricht man nun
dariiber »auf einer abstrakteren Ebene [oder] auf einer rein physischen« (3). In dieser
Schwebe gerit der Betrachter ins blof3e »Spekulieren« hinein; die Einordnungsansitze
erscheinen »sinnlos« (2). Vieles, was zum Bild gesagt wurde oder zu sagen wire, wird
als »Abschweif« (6) entlarvt oder wirkt derart »iiberinterpretiert«: »Das hat jetzt mit
dem Bild gar nichts zu tun« (3).

4.4  Korrigieren

Die Vorstellung ins Bild einzugreifen und es zu korrigieren, indem Bilddetails ausge-
blendet erginzt, verindert werden, »erldst< voritbergehend aus der Bannung der An-
schauung und verspricht zugleich ein kongruentes Bild zu erschaffen. Dieser Typus
verlisst dabei nicht ganz die Anschauungsebene und erfihrt sich gleichzeitig als kreativ
und an der Bildgenese beteiligt. Er vermittelt ebenfalls zwischen Loslésung (Bilddetails
ausblenden) und Konstruktion (Bilddetails imaginativ fortsetzen und verindern). Das
Ausblenden geschieht iiber ein Zukneifen der Augen, »damit das so unscharf wird« (9).
Der Betrachter wird sich der Methode des Isolierens bewusst: Auf diese Weise kann
man »nur diese hell-dunkel-Akzente dann fiir mich nochmal isolieren« (9). Dies hilft
sich »ungestérter auf die Komposition zu konzentrieren — ansonsten ist man so »ab-
gelenkt von den ganzen Details« (9). Hieriiber erhofft sich der Betrachter »mehr Spiel-
raumc in der Konzentration auf »irgendwelche Wahrnehmungs- und Stimmungsge-
schichten« (9).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Ein Bild und sein Doppelganger

Das Wegblenden bestimmter Details ermoglicht es, ein prignantes Bild zu kre-
ieren, an dem der Betrachter ausblendend mitgewirkt hat: »Und wenn ich jetzt nur
wieder den Arm wegnehme, ist es einfach ein grofRartiges Bild« (10). Um bestimmte
Sinnkonstruktionen hinzubekommen - z.B. in einer Szene, in der er sein Knie wischt
oder trinkt — »muss man halt ausblenden, dass es Narziss ist« (10).

Alternativ kénnen Korrekturen am Bild vollzogen werden — etwa um Bildaspekte,
die schmerzlich oder peinlich beriihren, zu tilgen. So wiirde man das kompromittie-
rende Knie am liebsten »verdecken oder irgendwie einen Stein dazwischen legen, da-
mit das nicht so auffillt« (2). Stérendes lasst sich durch gezielte Eingriffe beseitigen.
So gesteht ein Proband, aus dem kiinstlerischen Kontext kommend, das Bild schon mal
»missbraucht« zu haben: »Was ich in der Collage gemacht habe, ist dann den Kopf von
Narzifd durch den Kopf von Winkelmann getauscht« (3). Mit diesen kreativen Eingriffen
soll ein verbessertes Bild geschaffen werden. So auch in der Vorstellung, die Mittelli-
nie symmetrisch zu ziehen, »sodass die Simulation gleichviel Realitit bekommt wie
die Realitit« (3). Der Betrachter stellt sich vor, wie die Bildanteile dann »gleichmifiig
verteilt auf dem jungen Mann und seinem Abbild« ligen (1). Um es einheitlicher zu ma-
chen, liefe sich die harte Zweiteilung des Bildes ein wenig aufweichen: Man selbst »hit-
te wahrscheinlich mit einem ganz weichen Pinsel versucht so ein bisschen mehr noch
mit dem Wasser zusammen zu bringen« (3) oder »das an die Extreme zu treiben, zu
entmischen« (3) und damit den starken Hell-Dunkel-Kontrast zu tilgen. Diverse Ein-
griffe, z.B. die Symmetrisierung der beiden Bildhilften, dienen der Bewiltigung der
Ungleichheit: Da es »stort«, »dass es nicht mittig ist«, »habe ich es mittig geriickt« (3).
Mit diesem Eingriff ist zudem die Vorstellung verbunden, das Bild daraufthin zu einem
beweglichen Ganzen machen zu konnen. Dieses Ganze lief3e sich — weil spiegelgleich
und vereinheitlicht — beliebig herumdrehen: »Man kénnte es rotieren« und wiirde dann
sehen: »Was ist kontrastreicher? Was ist verwaschener? Wer hat die Augen offen? Wer
hat die Augen zu?« In welche Richtung geht die Beziehung und in welche geht es viel-
leicht nicht? (3) Auch wire es »interessant, wenn man das Bild andersherum hinhingt«
(3). Der Betrachter versucht verindernd einzuwirken, was ihn aus der Blickbannung
16st. Das Bild wird hierdurch im wahrsten Sinne des Wortes greifbar/beweglich, der
Betrachter zum mitwirkenden Kiinstler.

In dieser Losungsstrategie kann das Bild >berithrt« und vom Betrachter zu eigen ge-
macht werden, ohne dass dieser die Anschauungsebene ganz verlassen muss. Er schafft
damit ein Stiick weit sein eigenes Bild. Hierzu muss er jedoch an bestimmten Realititen
des manifesten Bildes entweder vorbeisehen oder verindernd eingreifen. Die Formen-
bildung wird entsprechend als manipulativ erfahren.

45 Miteinbeziehen

Neben dem Korrigieren, konnen andere Bilddetails imaginativ fortgesetzt werden: »Du
weifdt, das ist kein Fleck, sondern aus der Erfahrung weifdt du, an der Stelle kann ei-
gentlich nur ein Knie sein« (2). »Der Betrachter muss das halt imaginativ erginzen« (2).
»Das Gehirn erginzt so, wie er da sitzen miisste« (4). Der Betrachter wird wie zu einem
Detektiv auf der Spurensuche, die Liicken und Inkongruenzen des Bildes zu einer Her-
ausforderung: »Fiir mich ist es interessanter, wo nicht alles klar ist«, »weil wir uns etwas

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

vorstellen kénnen« (11). Und das ist »schon befriedigend, dann so eine Einordnung von
sowas zu finden, was man erstmal nicht verorten kann« (9).

Das Miteinbeziehen der Kontexte hilft aus der Begrenzung und Fixierung auf das
Bild herauszukommen. Es wirkt ebenso erlésend iiber den Rahmen des Bildes hinaus
zu gehen. So kann beispielsweise die Hinzunahme der Interviewsituation erweiternd
und sinnstiftend wirken: »Du [Interviewerin] hilfst mir in eine Richtung. Du bist nicht
drauflen aus dem, was ich erzihle« (5) und »insofern ist es ja fiir uns schon ein Spie-
gel, der uns beide zuriickwirft — dich als was du an Fragen stellst, was dich offenbart
zu einem gewissen Grad in den Antworten«, die du damit evozierst (3). Das Miteinbe-
ziehen der Interviewer-Proband-Interaktion bietet eine Richtung: »Manchmal versuche
ich was zu erzihlen, was fiir dich interessant sein kénnte« — so dhnlich wie man ver-
sucht »herausfinden, was die andere Person [im Bild] denkt« bzw. was »fiir die andere
Person wirklich interessant sein konnte« (5). So fragt man sich: »Was muss ich jetzt da
sagen?« — auch um nichts falsch zu machen (10). »Und natiirlich fiihle ich mich auch
in deine Lage als Interviewerin und ich fithle die Probleme, die du hast [...] und frage
mich: »Mach ich, was sie will?« (8). Ebenso werden Erginzungen erhofft: »Du sagst mir
die [Losung] gleich.« Dies wird als Erlésungsmoment ersehnt: »Achsooo! Jetzt macht
das irgendwie Sinn.« (4). Im Miteinbeziehen des »Rahmens« — im doppelten Sinne als
konkreter Bilderrahmen, aber auch als Situation — wird die erfahrene Begrenzung zu
verstehen gesucht: »Weil es so eingegrenzt« wirkt, fragt man sich ob es sich dabei um
den »Originalrahmen« handelt (10). »Wenn man den Rahmen miteinbezieht«, der an-
sonsten einfach etwas verdecken wiirde, verindert/erweitert sich wiederum das Bild (9).
Dann liefe sich dort mehr erkennen, »wo theoretisch diese Linie aus Kopf und Schul-
tern wire, die man jetzt aber nicht so gut sehen kann, weil eben da der Rahmen an-
fingt« (9). In gleiche Richtung geht es, wenn die Provenienz des Bildes erdrtert und
iiber die Sammlerfamilie Koschinski spekuliert wird (10).

Korrigieren und Miteinbeziehen rerldsencinsofern, als dass sie das Bild in seiner An-
schauungsfunktion iiberschreiten: »So haben wir uns doch viel mehr erzihlt«. Es sind
»viel mehr Varianten [..] entstanden als nur dieses Spiegeln« (10). Allerdings macht
es dem Betrachter zu schaffen, trotz der Variationen, Erganzungen und Erweiterun-
gen ebenfalls kein in sich stimmiges Bild hinzukriegen: »Du sollst das, was du nicht
siehst, so fortsetzen, dass sich eine logische Haltung daraus ergibt. Wiirdest du das
hier schaffen? Schwierig« (2). Es lasst sich letztlich doch »nicht ablesens, sodass man es
sich nur »vorstellen« kann (5). So sind dem Betrachter des Bildes Assoziationen gekom-
men, »weil ich halt hingeschaut habe, gleichzeitig »denke ich nicht, dass das irgendwie
beabsichtigt ist« (10).

In der Hinzunahme und Variation der Betrachterperspektive, die der Erginzung
und Einheitsbildung (bzw. Aneignung) diente, steht der Betrachter letztlich wieder da-
vor und kann »natiirlich nicht entscheiden, was richtig ist« (3). In den jeweiligen Ein-
griffen — ob ausblendend, korrigierend oder erginzend — bricht an allen Ecken und En-
den Deutungsvielheit, sprich Uneinheitlichkeit auf, die dann wie bei einem Perpetu-
um Mobile weitere Eingriffe und Kontextualisierungen erfordert. Die Formenbildung
krankt daran, endlos zu sein.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

197


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Ein Bild und sein Doppelganger
4.6 Verlagern (Konstruktion des inneren Bildes)

Diese Umgangsform bildet insofern eine >Losungs<-Strategie, als dass sie dem mani-
festen Bild auszuweichen sucht. Dem Betrachter im Bild werden zunichst die Augen
geschlossen: Er sitzt dann »mit halb geschlossenen« (6) oder »mit geschlossenen Au-
gen vor seinem eigenen [inneren] Bild« (6). Unvereinbarkeiten, die das Bild aufwirft,
lassen sich hieriiber gut begriinden. Es muss sich um ein Bild/Abbild handeln, das er
sich »im Geiste« vorstellt, um ein »inneres Bild« (1). Der Betrachter des Bildes hingegen
sucht im manifesten Bild nach Indizien fir diese Sinngebung. Sie lisst sich dadurch
belegen, dass »das Auge [ist] gar nicht auf die Blickachse gerichtet« ist (6). Und auch
das Abgeschnittene des Spiegelbildes »legt die Deutung nahe, dass das Spiegelbild gar
nicht so wichtig ist, sondern dass es wichtiger ist, was in seinem Kopf passiert« (6).
»Das heifdt er schaut nicht. Er ist ganz innerlich« (8).

Mit diesen Belegen 16st sich der Betrachter des Bildes nicht ganz vom manifesten
Bild, wihrend der Betrachter im Bild seinen Illusionen, Wunschvorstellungen nachge-
hen kann: Dieser bewegt sich wie ein »Schlafwandler«, »physisch noch in der realen
Welt, aber [..] sieht ja ganz andere Sachen« (9). Zunichst hat er seinen »Koérper ab-
gelegt«, worauthin sich »der gesamte Fokus [...] auf die Wahrnehmung dieses Dinges
richtet, auf das Spiegelbild und dann sich verschiebt nach innen« (6). Der Trick dieser
Losungsform besteht darin, dass iiber eine strikte Trennung zwischen den beiden Be-
trachtern Anschauungsfunktion und Verschmelzungssehnsucht aufgeteilt werden. Im
Augenschlieflen ist der Betrachter im Bild nun ganz fir sich, mit sich eins: »Das Bild
hat sich sozusagen eingebrannt« [...] ein Eigenleben im Kopf entwickelt: »Der braucht
das Spiegelbild gar nicht mehr, der ist internalisiert« (6). Die Erfahrung sich durch das
Imaginieren vom Realen wegzubewegen, bildet zunichst nur ein Problem des Betrach-
ters im Bild, welcher gar nicht sieht, was da in Wirklichkeit ist. Fiir ihn ist »Kunst ohne
diesen Blick erloschenc (6). Die Gefahr, Illusionen und Wahnvorstellungen aufzusitzen,
wird in den Betrachter des Bildes im Bild verlagert, wihrend der Rezipient noch fest
auf dem Boden der Tatsachen steht. Er wird zu einer Art Therapeut des Betrachters
im Bild.

Allerdings gelingt das Getrennthalten in dieser Losungsstrategie nicht ganz, denn
es reizt zu erkunden, was sich der Betrachter im Bild vorstellen mag: »Man miisste
jetzt eigentlich so in seinen Kopf guckenc« [..], um »Gewissheit iiber die Aussage oder
iber dieses Bild« zu erlangen (4). Es wirkt »auch so ein bisschen widerspriichlichg,
»dass es so angelegt ist, [dass] diese Gedanken kommen und diese Lust es wissen zu
wollen« (4). Das Bild als imaginiertes Bild — gleichgiiltig ob es sich um die Vorstellung
des Betrachters im Bild oder die des Rezipienten handelt — droht, das manifeste Bild
zu eriibrigen/zu ersetzen: »Es geht in dem Fall mehr um die Idee des Spiegels, als um
das physische Spiegeln« (3). Zugleich ist da immer noch ein Bild im Sinne von Abbild zu
sehen und dieses Bild »haut gar nicht hin. Es miisste ein anderes Bild sein, das diirften
wir gar nicht kennen« (9).

Das Gestaltparadox dieser Losungsform liegt darin, dass mit geschlossenen Augen
auf ein Bild geschaut wird oder — anders ausgedriickt, dass ein inneres Bild an die Stel-
le eines realen Bildes tritt, ohne es zu ersetzen (Paradoxie der Sichtbarkeit). Das Bild
wird als rein imaginir klassifiziert und im Hinblick auf das Leben als unzureichend

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

empfunden: »In der Realitit mochte ich wissen, was passiert« (11). Die Tatsache, dass
die Augen »ja auch nicht auf« sind und gleichzeitig der »Blick [...] so das einzige [ist],
wo was Wirkliches passiert« (4), wirkt belustigend und paradox (4). »Er braucht den
Spiegel eigentlich gar nicht mehr oder das Bild braucht den Spiegel gar nicht mehr, um
the way out zu sein« (6). Damit wird die Bildfunktion selbst ad absurdum gefithrt bzw.
das Bild seiner Funktion als materiales Gegeniiber, das sich anschauen l4sst, enthoben.
Ungeklirt bleibt bei der Konstruktion einer Innensicht weiterhin, »warum er sich iiber
sein Spiegelbild beugt«, »wenn er noch nicht mal da reinguckt« (4). Zum einen gelingt
die Aufspleifiung der beiden Betrachterpositionen nicht ganz — denn um den verdeck-
ten Blick des Protagonisten im Bild zu ergriinden, muss der Rezipient Anleihen bei sich
nehmen. Zum anderen bleibt das imaginierte innere Bild des Betrachters im Bild vage
und ist mit dem (Ab-)Bild weiterhin nicht in Ubereinstimmung zu bringen.

47 Fabulieren (Einbetten in eine Geschichte)

Das Einbetten der inkongruenten Bilddetails in eine Geschichte schafft Zusammenhang
und dient der Herstellung einer Sinngestalt. Diese Umgangsform tragt Zeitlichkeit ins
Bild hinein, konstruiert ein Vorher und Nachher als nicht sichtbaren, nicht manifesten
Bildinhalt und iiberfiihrt das Bild in einen Prozess. Die unterschiedlichen »Momentex,
die im Bild belebt werden, konnen tiber eine Geschichte zusammengehalten werden:
»Ich konnte mir gut vorstellen, dass das nicht ein Moment ist, sondern dass das eben
mehrere Momente sind, dass man das auch wirklich als Erzahlung angucken kann« (2).
Der Kern der Geschichten ist jeweils um ein Losldsungsmoment zentriert — der Haupt-
darsteller der Geschichte wischt durchs Wasser, um das Bild verschwinden zu lassen,
gleitet hinab oder steht auf und bewegt sich weg. Damit vereint auch diese Umgangs-
form Loslésung und Integration.

Zunichst fithlt sich der Betrachter durch die Liicken bzw. durch das geheimnisvolle
Schwarz zum Geschichtenerfinden animiert: »Die anderen sind ja im Bild nicht sicht-
bar« — das ist »so diese Zusatzgeschichte, die auch durch dieses Dunkle, was wir nicht
sehen, stimuliert wird.« (9). Der »Zweifel«, die Unentschiedenheit werden zu einer not-
wendigen Bedingung fiir eine Geschichte: »Die Geschichte ist ein Ergebnis des Zwei-
fels« (11). Gleichzeitig wird es als notwendig erfahren, den inneren Zustand, der durch
das Bild »externalisiert« wurde, durch eine Geschichte zu explorieren, sprich dem au-
Renstehenden Betrachter des Bildes wieder zuganglich zu machen. Der aufienstehende
Betrachter hat nun »die Moglichkeit die Sache narrativ auszulegen« (6). Mithilfe von ver-
schiedenen »Leserichtungen« lisst sich ein Gesamtsinn erschlieflen — das ist wie »ein
Drehbuch« zum Bild zu schreiben (11) oder einen »Film daraus machen« (10). Der Be-
trachter wird zum Drehbuchautor und erlangt hieriiber Distanz zum Geschehen, ohne
sich ganz aus der Anschauung dessen, was ihm entgegenblickt, lésen zu miissen.

Die Inkongruenzen des Bildes werden iiber die Konstruktion eines Nacheinander
in eine Sinngestalt gebracht: »Wenn man beginnt in das Wasser zu schauen, hat man
vielleicht noch nicht die Hand drin, um das Bild wegzuwischen, sondern man muss
sich tiberlegen, das kommt vielleicht erst ab einem bestimmten Punkt« (6). So ist links
»dieser Anfangsstatus und dann nach rechts, wenn wir uns vorstellen, dass dann die
Geschichte weitergeht und er dann abgleitet« (9). Als Drehbuchautor vermag der Be-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

199


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Ein Bild und sein Doppelgénger

trachter seine Titigkeit zu reflektieren. Er bekommt die Konstruktionsmechanismen
seiner Geschichtsbildung mit. So miissen Festlegungen gesucht werden, die dem Er-
lebenslauf Halt geben, so unter anderem die Festlegung auf »eine Leserichtung«: Von
links nach rechts wire z.B. eine Leserichtung, die »ganz natiirlich ist, zumindest in
unserem Kulturkreis« (9). Betrachtet er es von dieser Seite hitte er »quasi schon die
Sicherheit der Handx, die sich aufstiitzt (9). Die »Leserichtungen« des Bildes verlangen
immer nach einem »Orientierungspunkt«, von dem ich immer ausgegangen bin und
zu dem ich zuriickgekommen bin — der mir dann quasi Halt gegeben hat« (9). Dieser
Haltepunkt wird am Protagonisten wie folgt beschrieben: »Wir sehen ja die Hand, das
ist ein ganz wichtiger Teil. Er muss sich ja abstiitzen, er muss ja erstmal in diese Posi-
tion kommen. Er kommt an, stiitzt sich [...] dann habe wir seinen Kopf, also wir sehen
seinen Blick. Das ist die Stelle, wo er dann merkt: >Ah, guck an, da ist ja mein Spiegel-
bild, wie schon< und dann erst spiter kommt diese Hand, die dann so in diese Trance
geht. Also das aufstiitzen, sich sehen und dann versinken« (9).

Die geschichtliche Abfolge wird zudem mit einem Gesamtkontext unterfiittert: Das
Ertrinken wire dann »die Strafe dafiir, dass man den anderen aufen vorlisst, dass er
nur auf sich konzentriert ist« (9). Alternativ bildet der Blick den Haltepunkt, von wo aus
sich die (imaginierte) Geschichte entfalten kann: »Fiir die Geschichte gibt es praktisch
einen Anlass, auf diese Art von Verfasstheit zu sprechen zu kommen, anlisslich dieses
Blicks in das Wasser« (6).

In der Konstruktion eines Nacheinanders und in der Sinngebung der Szene lisst
sich dennoch nicht alles unterbringen. Der Betrachter als Drehbuchautor hadert mit
seinem Entwurf, der von seiner Sichtweise abhingt und doch nicht ganz unabhingig
von dem ist, was entgegenblickt. Bild und Geschichte kénnen in Konkurrenz zuein-
ander treten. Zudem ringt er nun erneut mit Perspektiven- und Deutungsvielfalt im
eigenen Entwurf: »Also entweder ich lese es von links nach rechts oder wenn ich den
Punkt eben als Ausgangspunkt nehme und es von links nach rechts lese, dass ich quasi
so seine Perspektive einnehme... aber wenn ich von dort aus nach rechts lese, dann wie-
der unsere Perspektive habe und sehe was dort passiert. Das was er ja, wenn wir vom
hellsten Punkt ausgehen nach links [gehen], kriegt er das ja gar nicht mit. Wenn wir
vom hellsten Punkt nach rechts [gehen], das [sind] fiir mich wieder die zwei Perspek-
tiven, die wir da aufmachen kénnen« (9).

Deutlich wird, wie sich der Betrachter in der Deutungsvielfalt von Konstruktions-
moglichkeiten verheddert. Er dringt auf Entschiedenheit, endet jedoch in einem ent-
weder-oder und ist damit wieder im Bannkreis der Verdopplung: »Also ich wiirde es
trotzdem als Ausgangspunkt noch akzeptieren. Also entweder ich fange meine Ge-
schichte ganz links an, diese Standardleserichtung, oder ich lese es eben vom Punkt
aus, so als wire es fiir mich immer noch richtig« (9). Die Uneinheitlichkeit lisst sich
nicht ganz durch den Entwurf einer Handlungseinheit tilgen. Im Ausdenken einer Ge-
schichte, teils imaginativ erginzend, teils imaginativ ersetzend, tut sich erneut die For-
menvielfalt als Uneinheitlichkeit auf — ob als Beliebigkeit oder auch Perspektivvielfalt.
Es wird bemerkt, dass man sich zur Einbettung in eine Geschichte viel »zusammen-
spinnen« muss (9). Der Betrachter begegnet sich im Geschichtenerzihlen als jemand,
der teils an Realitidten vorbeisehen muss und sich vom Bild als Momentaufnahme ent-
fernt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

Gleichzeitig beginnen Kontexte aulerhalb des konkret Anschaulichen Konkurrenz
zu machen, z.B. der Narziss-Mythos als Konkurrenzgeschichte. Der Betrachter stellt
erniichtert fest, dass viele Einfille »weniger mit dem Bild zu tun [haben], als mit dem
Narziss-Mythos« (6). Er bemerkt, dass er dort Dinge s>sieht« — wie zum Beispiel »das
Wegschmelzen, weil er »weif3, wie es ausgeht« (2). Die Kenntnis des Narziss-Mythos
stort den eigenen Entwurf: »Aber trotzdem bin ich immer blockiert von der Geschichte,
die ich kenne« (9). Am liebsten wiirde er sich nur aufs Sehen verlassen und hitte die
gesamte Konstruktion in der Hand. So wird als Problem formuliert, »dass ich es nicht
angucken kann, ohne die Geschichte, die ich kenne. Das geht nicht. Zumal eben auch
der Kiinstler die Geschichte kannte« (2).

Wihrend die Geschichten, weil eben nicht ganz frei erfunden, nicht nur dem Dreh-
buchautor zugeschrieben werden kénnen (uneins sein), wirkt zugleich das Erzihlen
einer Geschichte als zu weit hergeholt und als etwas, das dem Bild nicht gerecht wird:
»Es ist ja kein Film. Das ist ein Bild« (2). Die Erganzungsnotwendigkeit wird als Manko
(des Bildes) aufgedeckt: »Also wiirde es [auf das Abdriften bezogen] an dieser Stelle wei-
tergehen, wire es als Simultanbild wahrscheinlich nicht erzihlbar« (9). Die kunstvolle
Ubertragung eines Mediums (Bild) in ein anderes (Geschichte/Erzihlung) kann letzt-
lich nicht iiber die Eigenart des Bildes als eine Momentaufnahme hinwegtiuschen. Die
Formenbildung krankt letztlich daran, illusionistisch zu erscheinen.

4.8 (Impulsartiges) Handeln und Sich-Losen

Erstarrung, Unbeweglichkeit, Undurchdringliches sind Erlebensqualititen, die im Be-
trachter des Narziss-Bildes die Sehnsucht wecken, das Bild auf irgendeine Weise zu
traktieren. Dies ist vergleichbar mit Narziss’ Versuchen dem Bild als »echtes« Gegen-
iiber Reaktionen abgewinnen zu wollen. Die Vorstellung, ins Bild einzugreifen, erlost
aus der Anschauungsfunktion. Als Betrachter »will man, dass was passiert« (7) — damit
er aus dieser »hilflosen Situation« herauskommt. Die unentschiedene Situation dringt
auf eine (Los-)Losung: »Also irgendwas muss er ja machen« (1). Dann hat man den Ein-
druck, »er versucht schon sich zu befreien mit der Hand, [die ins Wasser eingetaucht
ist]« (11) — mit dieser Hand will er »irgendetwas machen« (10). Am liebsten wiirde man
»den Unteren« »aufwecken« oder »wachriitteln« (7). Es ist einerseits »schén glatt« und
andererseits »mdchte man am liebsten ein bisschen Bewegung reinbringen in diesen
Spiegel« (10). »Ich liebe das und wiirde sofort reinspringen und auch sein Bild ein biss-
chen durcheinanderbringen. Das finde ich doch sehr erfrischend« (10).

Diese Handlungen gehen mit dem Versprechen einher, erneuert wieder vor das Bild
treten zu kénnen und zwischendrin eine Entwicklung vollzogen zu haben: »Er ist nicht
zufrieden mit seinem Bild und wird es ganz bald aufwiihlen mit der Hand« (10). Er wiir-
de »dadurch dieses jetzige Ich verschwinden lassen und so einen Start oder Nullpunket
setzen« (4).

Das Knie hilft als Durchbruch durch die Mitte, aus der >Reflektion< herauszukom-
men: »Man kann auch sagen, dass dieses Teil das einzige Teil von dem ganzen Korper
ist, das gegen die Reflexion geht« (5). Am liebsten wiirde man »da rein in das Wasser,
um Kithlung zu finden (10). Ein Proband plidiert fir das Handeln — denn korperliche
Probleme lief3en sich nur lésen, »indem ich halt mal die Hanteln bewege und nicht in-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

201


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Ein Bild und sein Doppelgénger

dem ich die Hand bewege so wie in diesem Bild« (6). Bediirfnisse wie Durst, Hunger,
sexuelles Begehren werden spiirbar und dringen darauf das Anschauen abzulésen, vom
ihm zu erl6sen. Die imaginierte Bediirfnisbefriedigung verspricht eine Liicke zu fiillen,
wieder vollstindig zu werden: »Ich habe in der Tat nur ein bisschen Salat gegessen, kann
sein, dass ich jetzt die Kartoffel ins Wasser schmeifien will« (10). Das Betrachten be-
kommt eine sexuelle Note und so fragt man sich z.B. »wie oft zum Beispiel Blickkontakt
gewesen ist« (6) bis hin zum Durchbruch: »Ich habe dich [Interviewerin] angeschaut.
[...] Wie schone Augen du hast« (8). Mehrfach endet das Interview mit dem Hinweis
auf ein korperliches Signal der Erschopfung, das sich unvermittelt meldet: »Ich glaube,
ich muss jetzt was trinken« (6). Der Betrachter behauptet sich in diesem Losungstypus
als autonom und handlungsfihig. Entsprechend wird ein abruptes Ende gesetzt: »Aber
dazu fillt mir wirklich nichts mehr ein. Tut mir leid.« (2). Ein Schlussstrich wird damit
gezogen, dass man sich sagt: »Da wird er [Caravaggio] sich schon etwas bei gedacht
haben« (10). Weitere Aussagen zum Bild werden verweigert: »Aber ich zweifle bei dem
Zustand des Bildes auch daran, ob da iberhaupt etwas iiber das Bild zu wissen [ist]«
(2). »Das Bild ist nachgedunkelt und wir wissen es nicht« — denn »es war alles mal hell«
(10). Oder ein Restaurator hat sich an dem Bild »vergriffenc, sodass sich zu diesem Bild
nichts sagen ldsst: »Ich weigere mich zu spekulieren« (2). Der Abbruch des Interviews
wird angedroht: »Ehrlich gesagt, frage ich mich, wie lange ich das jetzt noch machen
muss« (2) oder gedanklich durchgespielt: »Wenn ich jetzt einfach weglaufen wiirde, was
wiirden Sie dann machen?« (10)

Alternativ lasst sich einfach wegsehen: »Da konnen die geschlossenen Augen auch
in die gleiche Richtung gehen.« (6). Das Wegsehen ist ein Augenverschliefen, um sich
der Sache zu entziehen: »Und das gibt es eben auch, dass man etwas nicht ertragen
kann, eben weil es zu schon ist oder zu grisslich ist, dass die Leute entweder die Hin-
de vor das Gesicht schlagen oder die Augen schliefien.« (6) Im Wegsehen vermag man
sich dem Bild zu entziehen. Dies wird am Betrachter im Bild beobachtet als »ein Sich-
Herausnehmen aus der Situation« (6). Und so ergeht es auch dem zweiten Betrachter
des Bildes: Als Option »tritt man wieder heraus« (1). Zwischenzeitlich »an die Oberfli-
che des Bildes zuriickzugleiten« bzw. »von dem Bild abgekommen« zu sein, wird als
»auch mal ganz nett« und entspannend erlebt (6). Assoziiert werden Momente, in de-
nen man bei physischer Anwesenheit abgleitet: »Es gibt ja Wirklichkeiten, das ist mir
auch schon manchmal passiert, dass sich Menschen rausnehmen aus dem Gesprich
oder aus der Begegnung« (6). Das Wegsehen erlost aus der Anschauung, die in die Fi-
xierung fithrt. So hat das zwischenzeitliche Abschweifen den Vorteil, dass man dann
»vielleicht viel mehr wieder [sieht], was am Anfang war, aber angereicherter« (1). Es
fithrt aus der Blickfixierung heraus und verlagert die Formenbildung in die Zukunft.

Neben den impulsartigen Handlungen werden sanfte Loslosungsprozesse vom Bild
imaginiert. Die Geschichten sind um einen Rettungsgedanken zentriert: Man hofft,
»dass er ihn aus dem Wasser zieht« (7), »dass er ihn rauszieht« (5), woraufthin dieser aus
der Gefangenschaft befreit wird. Die Szene wird iiber das Sich-Lésen vom Bild in eine
Handlung und damit in die Realitit tberfithrt: »Dann steht er auf und geht zur Tou-
ristengruppe« (3). Der Betrachter im Bild hat sich dann aus dem Bild befreit (8) — denn
»er geht einfach weg« (2). Das Aufstehen und Weggehen ist auch fiir den Rezipienten
erldsend: so sehr man »im Bann des Kreises« steckte, ist man nun froh, »dass man sich

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Bildwirkungsanalyse

daraus jetzt auch befreien kann« (9). Der Betrachter wird zum Helden seiner eigenen
Geschichte und vermag die Mitwirkung des Bildes dennoch zu wiirdigen. Er hat eine
Entwicklung durchlebt — sich mit dem Vater, der seine Anerkennung vorenthalten hat,
auseinandergesetzt, aber seinen Frieden damit gemacht: »Diese Figur hier ist nicht ab-
solut negativ. Jetzt ist es okay, zwar noch ein bisschen kalt, aber nicht so schlimmc« (5).
Ein anderer Proband konnte sich in den unterschiedlichen Deutungsrichtungen nicht
festlegen und hat sich dann nach mehrfacher Wiederaufnahme des Interviews schlief3-
lich fiir eine Deutungsrichtung entschieden, die ihm gleichermafien erlaubt, sich vom
Bild wegzubewegen: »Wenn ich das Wasser verandere, dann muss ich in die Realitit,
das kann ich nicht in der Spiegelung verindern. Das muss ich wirklich verindern, in-
dem ich halt aufstehe und was dndere [..]« — denn »deine Probleme kannst du nur in
der Realitdt 16sen« (4). Das Sich-Losen verspricht einen Neuanfang: »Die Spiegelung
ist jetzt weg, ich kann jetzt aufstehen, was anderes werden und wieder kommen und
sehe dann mein neues Ich« (4). Wie auch beim Wegsehen wird die Formenbildung in
die Zukunft verlegt. Sie krankt daran, dass sie das Bild nicht dulden kann und erweist
sich gegeniiber der Realitit des Mediums - ein Bild erfordert die Betrachtung — als in-
addquat.

Geschichten und Handlungen sind um die Beseitigung des Bildes zentriert. Damit
werden quilende Festlegungen durch das Bild mithilfe einer Bildzerstérung bewiltigt.
Diese Losungsstrategie »erlost« also im wahrsten Sinne des Wortes vom Bild. Sie leis-
tet dies aber nur voriibergehend, da sich auch nach befreienden Handlungen wieder
Bilder einstellen. Abbruch und Beseitigung lassen dahinter eine Verwandlungsnot ver-
muten, die eng mit dem Bild als einheitsstiftendes und formgebendes Instrument und
mit der Kehrseite des Bildes, festzulegen und einzuzwingen, verkniipft ist. Gleichzei-
tig liegt in Handlungen oder auch dem Einwirken von Realititen tatsichlich eine (vor-
iibergehende) >sLosung«. Die Losungsstrategie zeigt zwei Sorten des Losungsprozesses,
einen impulsartigen und einen, der das Bild nur voriibergehend beseitigen muss, es
also auch dulden und integrieren kann. Diese beweglichere Form fithrt bezogen auf
das Konstruktionsproblem zu Wiederholungen: Immer wieder vor ein Bild treten, sich
wegbewegen, wiederkommen und sehen, was sich verindert hat. Einheitlichkeit und
Uneinheitlichkeit bleiben in einer solchen Wiederholung aufeinander bezogen.

Die Unhaltbarkeit eines Bildes wurde als Konstruktionsproblem der Selbst-Schau
und des Sich-Selbstgeniigens benannt. Der Bildbetrachter macht die Erfahrung, dass
er sich nicht gleichzeitig sehen und mit diesem Gegeniiber identisch sein kann. Die
Losungstypen arbeiten sich an diesem Paradoxon ab. Sie stellen den Versuch einer mehr
oder weniger gliicklichen Vermittlung dieser beiden seelischen Strebungen dar.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

203


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access -



https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Im Bildreflexionsteil wird die Frage nach der Medialitit der Narziss-Darstellung, auf-
bauend auf der Bildwirkungsanalyse, umrissen. Die Ausfithrungen zielen nicht auf eine
Verallgemeinerung dessen, was sich im Narziss-Bild ereignet, auf »alle« Bilder ab, son-
dern auf die Spezifitit der Narziss-Darstellung: Welchen Aspekt des Bildlichen macht
sie beschaubar? Was erfahren wir iiber das Verhiltnis von Bild (Medium) und Betrach-
ter (Subjekt)? Und hat dies etwas mit Narzissmus im psychoanalytischen Sinne zu tun?
Welche >Aussage< im Hinblick auf das epistemische Potential des Bildes trifft es? Da-
mit iberschreitet die Studie den gesteckten Rahmen der empirisch-psychologischen
Untersuchung. Sie greift vor dem Hintergrund der Bildwirkungsanalyse die philoso-
phisch-metapsychologischen Bild- und Subjektfragen wieder auf, die die Forschungs-
landschaft zum Narziss-Bild pragen, und bewegt sie spielerisch vor dem Hintergrund
der gewonnen Erkenntnisse aus der Bildwirkungsanalyse. Wahrend das Narziss-Bild
oftmals selbstredend und unhinterfragt fiir diese Diskurse steht, besteht der Mehrwert
des Reflexionsteils im Versuch einer Erklirung dieser Zusammenhinge.

Der Reflexionsteil erstreckt sich iiber vier Kapitel, in denen die im Bilderleben inein-
ander gebrochenen Fragen, >Bin ich's?« und >Was ist das Bild?« jeweils aus umgekehrter
Perspektive beleuchtet und schliefllich auf allgemeine Fragen von (Selbst-)Erkenntnis
und ihrer Medialitit gelenkt werden.

Unter der Frage »Bin ich’'s?« beginnt das erste Kapitel mit einer Erorterung des Bild-
Betrachter-Verhiltnisses. Die Reflexion verdichtet die Erfahrungen der Bildbetrachtung
in einer Beschreibung, die auf die Phinomene zuriickgeht, um zwei Seiten an dem Bild-
Betrachter-Verhiltnis zu verdeutlichen: Die Bildabhingigkeit des Betrachters und die
Betrachterabhingigkeit des Bildes. Die Reflexion wird durch Beziige zu jeweils zwei Ur-
sprungsmythen vertieft, dem narzisstischen (Spiegel-)Stadium nach Lacan und Freud,
welches die bildabhingige Ich-Konstruktion beschreibt, und dem Spiegelstadium nach
Alberti, in welchem Narziss zum Maler eines ersten Bildes wird. Abschliefend wird ge-
zeigt, wie diese wechselseitige Abhingigkeit von Bild und Betrachter stets einen feinen
Rest der Nicht-Ubereinstimmung spiirbar macht, das Spiegelbild einen Schatten nach
sich zieht. Dies leitet itber zum zweiten Kapitel, in welchem eine zentrale Erkenntnis
der Spiegelerfahrung ins Zentrum riickt: die verschiedenen Spiegeldimensionen des
>Anderenc. Vom Bilderleben als einer umfassenden Spiegelerfahrung ausgehend, ver-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Ein Bild und sein Doppelgénger

tiefen einschligige Theorien zum Thema Blick und Bild diese verschiedenen Dimensio-
nen des >Anderenc. Dabei richtet sich die Reflexion auch auf den ontologischen Status
des >Anderenc in der Frage des Ich’s als Selbstentdeckung, als Selbstbewusstsein und
Selbsterkenntnis. Darauf folgt das dritte Kapitel, das mit der Frage »Was ist ein Bild?«
dem ersten Kapitel spiegelbildlich gegeniibersteht. Unter den verschiedenen Spiegeldi-
mensionen des Narziss-Bildes fragt es zunichst danach, welche allgemeinen Bildcha-
rakteristika das Narziss-Bild >spiegelt« (1). In einem Vergleich mit anderen (gemalten)
Spiegelbildern und Narziss-Darstellungen wird der Fokus auf die Bedeutung des Spie-
gels in diesen Bildern gelegt (2). Von der Charakteristik des Narziss-Bildes als sechter
Spiegelerfahrung« ausgehend, wird das Bild auf seine Ontologie als Selbstbild hin be-
fragt (3). Aus diesen Erorterungen verdichtet sich schlieRlich die hier entwickelte These,
dass sich Bilder der Kunst selbst als Erkenntnismedien behaupten — und zwar als sol-
che, die der Abbildbarkeit von Wirklichkeit widersprechen. Diesen Faden nimmt das
vierte Kapitel auf und diskutiert das kiinstlerische Bild als Erkenntnismedium. Aus ver-
schiedenen Blickrichtungen wird nach seinem Erkenntnispotential als Bild, der Dar-
stellungsweise der Erkenntnisfragen im Bild und den Erkenntnissen, die sich am Bild
generieren lassen, gefragt. Vorweg lasst sich sagen, dass das Narziss-Bild verschiedene
Wege von Erkenntnis und ihre Kehrseiten veranschaulicht. Dabei scheint es im Hinblick
auf die vielfach getrennten Sphiren des Erfahrens und Erkennens eine bestimmte Po-
sition einzunehmen und sich fiir den Ubergang auszusprechen. Die Frage nach dem
Erkenntnis-Subjekt und dem Erkenntnis-Objekt wird vom Narziss-Bild ebenso aufge-
worfen, wie die Frage nach dem Verhiltnis von Gegenstand und Methode. Der in allen
vorherigen Kapiteln behandelte >Schatten« unterstreicht unter der hier gewihlten Per-
spektive sein erkenntniskritisches Potential. Schliefdlich werden Gegenpositionen und
Vorbehalte gegeniiber dem epistemologischen Status des kiinstlerischen Bildes vorge-
stellt, die oftmals aus der Perspektive der Sprache und des Denkens kommen.

1. Binich's? Zum Verhaltnis von Bild und Betrachter

Die Frage nach dem Verhiltnis von Bild und Betrachter stellt im Bilderleben eines der
verworrensten Themen dar, in das der Bildbetrachter im wahrsten Sinne des Wortes
verwickelt wird. Auf der Sujet-Ebene zeigt das Bild eine Bildbetrachtungs-Szene. Diese
Situation findet sich wiederholt in der Situation der Bildbetrachtung: der Bildbetrach-
ter schaut auf ein Bild, in der ein Betrachter auf ein Bild schaut. Die Bild-Betrachter-
Situation perpetuiert und entspricht darin dem Kreis, in den Bild und Betrachter durch
die durchgezogene Umrisslinie eingeschlossen sind. Die Frage nach dem Verhiltnis von
Bild und Betrachter und die jeweilige Bestimmung dessen, wer wen anblickt und was
da anblickt oder wegschaut, bleibt jedoch offen.

Zunichst wird im Bilderleben das Verhiltnis von Bild und Betrachter vom Rezipi-
enten sogleich als Spiegelszene erkannt: Der Betrachter des Bildes erwartet, dass sich
der Betrachter im Bild selbst gespiegelt sieht. Dass (auch) der Rezipient als auflenste-
hender Betrachter gespiegelt wird und eine umfassende Spiegelerfahrung durchlebt,
tiberrascht hingegen: Plétzlich sieht er sich in dem Bild. Er schaut nicht nur auf ein
Bild, sondern wird von etwas angeschaut, das ihn angeht und zugleich ist er nicht ganz

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

zufrieden, mit dem, was er da sieht. Die mediale Frage nach dem Gehalt des >Anderens,
der als und im Bild in allen Facetten des Abweichenden in Erscheinung tritt, wird in
der Erzihlung, wie in der Bilderfahrung gleichermafen virulent. »Iste ego sum! »Ich
bin es selbst!«!

Dieser Satz bildet im Narziss-Mythos einen Umschwung der Geschichte von der
Hlusion der Bildtiuschung zur Erkenntnis. Die Erkenntnis erlost jedoch nicht aus der
Bannung. Angesichts des fehlenden >Anderenc fithrt die Erkenntnis den Selbstbetrach-
ter der Erzahlung in die Verzweiflung. Die Selbstentdeckung in der Bilderfahrung als
umfassender Spiegel dagegen bewegt sich zwischen freudiger Uberraschung und Be-
fremden. Der Betrachter macht am Bild die Erfahrung, wie anziehend es ist, »sich« in
einem Bild zu sehen und zugleich, dass das Bild stark von diesem Bild abweicht. An-
ders als in der Erzihlung bleibt jedoch im Bilderleben das »Iste ego sum« der Erzih-
lung bis zuletzt unentschieden. Der Rezipient fragt sich, was von dem Gesehenen mit
ihm zu tun hat und was moglicherweise von ihm unabhingig ist. Im Abwigen dessen,
welche Anteile Bild und Betrachter am Bilderleben haben, ergeben sich zwei Perspek-
tiven. Denn das Spiegeln wird als ein doppelseitiger Prozess wahrgenommen - als das
Spiegeln eines Bildes und als Erfahrung, sich gespiegelt im Bild wiederzufinden. Der
Betrachter macht die Konstruktionserfahrung?, dass das Bild von ihm als Betrachter
abhingt und unter seinem Blick transformiert und umgekehrt, dass ihn das Bild kon-
stituiert.

Neben der reziproken Bildabhingigkeit erfahrt der Betrachter zugleich die Betrach-
terunabhingigkeit des Bildes und die Bildunabhingigkeit des Betrachters. An der Figur
des >Anderen<im Bild wird das idealisierende, einheitsstiftende und identititsstiftende
Selbst-Bild itberschritten. Das, was nicht ins Bild passt bzw. das was abweicht, schwin-
det, fragmentiert und bildet doch einen Teil der Spiegel-Bild-Erfahrung. Das Parado-
xon, sich nicht gleichzeitig sehen und mit sich identisch sein zu kénnen, setzt sich auf
der Ebene der Konstruktion in der Erfahrung fort, dass ein Bild gleichzeitig bildunab-
hingige Momente zu >zeigen« vermag.

Das Unterkapitel 1 fasst die Erlebensmomente zusammen, in denen die Probanden
um eine eindeutige Losung im Bild-Betrachter-Verhiltnis ringen. Das Unterkapitel 2

1 PuBLIus OvIDIUS NASO: Metamorphosen, S.157.

2 Die Art und Weise, wie diese beiden Fragen ineinander gebrochen sind, soll hier einmal gesam-
melt am Bilderleben vorgefiihrt werden. Es handelt sich um die Konstruktionserfahrung, die die
Probanden im Laufe der Bildbetrachtung machen. Unter einer Konstruktionserfahrung versteht
Salber den Erkenntnisgehalt eines Bildes. Dieser ist nicht vom Bilderleben abgehoben, sondern
erdffnet sich dem Betrachter im Verlaufe der Betrachtung. Anders als sprachliche Medien wirken
Bilder durch ein Ineinander ihrer Beziige in der Art eines Flechtwerks. Die Darlegung der Konstruk-
tionserfahrung erfordert somit zum einen eine Ubersetzung in das sprachliche Medium mittels
der Beschreibung. Zum anderen miissen die Konstruktionsziige entflochten und in ein Nachein-
ander gebracht werden. Die Konstruktionserfahrung teilt sich hier in drei Abschnitte; ihre jeweili-
gen Konstruktionsgehalte sind in der Bilderfahrung aufeinander bezogen. Die Betrachterabhan-
gigkeit des Bildes (1.1.) und die Bildabhangigkeit des Betrachters (1.2.) minden in die Erfahrung
der Reziprozitat, lassen jedoch immerzu einen sRest< erkennen, an dem deutlich wird, dass sich
Bild und Betrachter nicht vollstindig in Ubereinstimmung zu bringen lassen (1.3).

3 Sehen und Vorstellen werden in der Bilderfahrung als untrennbar miteinander verwoben erfah-
ren—entweder als Ergdnzungs- oder Ersetzungsverhaltnis.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

207


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Ein Bild und sein Doppelgénger

beschreibt die Konstruktionserfahrung der Probanden, in denen die Reziprozitit des
Bild-Betrachter-Duos in den Fokus riickt. Die Bildgenese durch den Betrachter und
die Ich-Genese durch ein Bild wird jeweils von Theoriebeziigen beleuchtet, die auf un-
terschiedliche Weise auf den Narziss-Mythos rekurrieren. Das Unterkapitel 3 beleuchtet
schliefdlich den Schatten im Spiegelgeschehen oder die Reste, die die wechselseitige
Konstituierung von Bild und Betrachter hervorbringen.

1.1 Vereindeutigungen und Vermittlungen des Verhaltnisses von Bild
und Betrachter

Einheit und Teilung als Kernkomplex der Spiegelerfahrung am Narziss-Bild miinden
auf der Reflexionsebene in die Frage nach dem Eins-Sein oder Uneins-Sein mit dem
Bild. Wihrend die eine Erlebensrichtung, das Starren auf ein Bild, das Bild vom
Betrachter und vom Vorgang des Betrachtens abtrennt, sucht der Betrachter in der
hierzu kontriren Erlebensrichtung sich im Bild wiederzufinden. Die beiden Extrem-
Formen, das Eins-Seins und das Uneins-Sein, stellen zudem Bewailtigungsversuche
dar. Sie dringen auf eine Vereindeutigung des Verhiltnisses von Einheit und Teilung.
Denn der Betrachter ringt um ein prignantes Bild, welches dieser Doppelheit gerecht
werden will. Dies wird iiber ein Gleichwerden versucht, worin sich auch die Verschmel-
zungssehnsucht mit dem Bild manifestiert (Eins-Sein). Alternativ kénnen Bild und
Betrachter strikt voneinander abgehoben werden, wodurch eine Austauschbewegung
unterbrochen wird und der Betrachter aufSen vor bleibt (Uneins-Sein). In diesem Fall
riickt das Narziss-Bild Anblick und Vorstellung voneinander ab oder mit anderen
Worten: es zeigt, dass der Anblick des Bildes und die Vorstellung des Betrachters nicht
in eins fallen.

Waldenfels spricht davon, dass sich Bilder der Kunst generell »zwischen den Extre-
men eines puren Selbstbildes und eines puren Fremdbildes« bewegen.* An ein solches
Extrem fithrt die Bildbetrachtung des Narziss-Bildes heran. Der Selbstbild-Charakter
zeigt sich darin, dass der Betrachter meint, nur noch von seinen Vorstellungen/von sich
zu sprechen; das Fremdbild dagegen manifestiert sich darin, dass sich der Betrachter
einem Anblick gegeniibersieht, der nichts mit ihm zu tun hat. Das Bildmedium sreflek-
tiert« den Betrachter und bringt zugleich ein AuRerhalb zur Anschauung.

Die folgende Beschreibung geht noch einmal auf die Phinomene zuriick und
zeigt gebiindelt, wie auf dieser Reflexionsebene das Eins-Sein das hauptfigurative
Verschmelzen wiederholt und Uneinheitliches auszublenden sucht, wihrend das
Uneins-Sein dem nebenfigurativen Erstarren entspricht und die Differenzen zwischen
Bild und Betrachter betont.

1.1.1  Bild = Betrachter (Eins-Sein)
Der Betrachter im Bild und der Betrachter des Bildes machen eine identische Bilderfah-
rung, in der die Unterschiede gemeinsam ausgeblendet werden: »Ja, vielleicht fithlt man

4 WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238. Walden-
fels argumentiert hierliber eine grofle Nahe zwischen Sprache und Bild, auf die im letzten Kapitel
eingegangen wird.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

sich deshalb auch so ein bisschen in diese Person ein, weil [...] die Person auch selber
nicht [versteht], was sie gerade sieht.« (4) Selbst die Notwendigkeit, sich zu identifi-
zieren, d.h. sich in anderem wiederzufinden, wird durch den Betrachter im Bild ge-
spiegelt: »Wenn ich das Gefithl habe, dass er auch sieht, was wir sehen, habe ich eher
so das Gefiihl, dass er so die anderen mitdenkt« — mitdenkt, »wie die anderen ihn se-
hen«(9). So »korrespondiert« die Tatsache, »dass er was anderes sieht als ich« (9) mit
seiner Betrachtersituation. Diese Korrespondenz in der Differenz bildet einen Versuch
in der Uneinheitlichkeit eine Zentrierung zu finden, im Doppelten Gleichheit herzustel-
len. Das Hineinversetzen und Identisch-Werden verspricht Deckungsgleichheit, weist
aber als tautologische Konstruktion nicht iiber sich hinaus. Darin liegt die Kehrseite des
Versuchs die Uneinheitlichkeit iiber ein Identisch-Werden in eine Einheit zu bringen.

1.1.2  Bild # Betrachter (Uneins-Sein)
Das Uneins-Sein betont die Differenz zwischen Bild und Betrachter, negiert die Betei-
ligung des Betrachters und miindet schliefilich in ein erstarrtes Davorstehen.
Wiahrend es im ersten Zug zu einer Identifikation mit dem Betrachter im Bild
kommt, werden in dieser Behandlungsform der Betrachter im Bild und der Betrachter
des Bildes (Rezipient) voneinander abgehoben und die Differenzen zwischen Bild und
Betrachter betont: »Also er scheint das ja dann irgendwie anders zu sehen, als wir das
sehen, weil fiir uns ist es irritierend [...] Ich glaube nicht, dass wenn er das so sehen
wiirde, dass er das dann so spannend finde« (9). Es bleiben stets feine Differenzen
zwischen den beiden Betracherebenen: »Dadurch dass ich denke, dass er mehr sieht
als ich, habe ich schon das Gefiihl, dass ich nicht so drin stecke«. Man hat »das Gefiihl,
dass er 100 x mehr versunken ist als ich« (9). Dies kann sich wiederum zu einem totalen
Ausschluss steigern: Das ist dann so, als ob ich »das schon absolut von aufien eben
sehe« (9). Das gleiche Schicksal erleidet der Betrachter im Bild in seiner Isolierung von
der Auenwelt: »Aber wenn ich ihn jetzt angucke, denke ich mir vielleicht, dass er das
gar nicht sieht, dass wir ihn beobachten« (10). Unentschieden bleibt, »dass wir eben
nicht wissen, was wer sieht, dass wir uns das vorstellen konnen, dass es das ist, was er
sieht« (9). Wie der Narziss der Erzihlung, der schliefilich das »Trugbild« aufdeckt, fihlt
sich auch der Betrachter auf sich zuriickgeworfen. Er bemerkt, dass die Perspektiven
auf das Bild variieren kann und dass sich das Bild durch sein Zutun verindert: »Am
Ende macht der Betrachter mit dem Bild, was er will (lacht)« (1). Eine Widerfahrnis,
die Erfahrung der Trennung und Differenz, wendet sich nun in ein aktives Trennen.
Das Involviert-werden in die Bildszene hilt den Betrachter zugleich aufien vor: »Wenn
man das jetzt tibertrigt und eine Ebene rausgeht, sind wir die dritte Person, die es
anschaut« (3). Fiir diese Konstruktion der Trennung bietet sich Echo an, die in der
Bild-Darstellung fehlt: »Die ist nicht drin. Die sind wir als Betrachter« (2). Stand der
Betrachter zwischenzeitlich schon im Wasser, wird nun eine Trennung vollzogen.
So liefde sich die Uferlinie als eine »Trennung zwischen Realitit und Imagination«
deuten und auf die Trennung zwischen den beiden Betrachter-Ebenen iibertragen:
»Vielleicht sind wir gar nicht [mit ihm] im Wasser, sondern auf der anderen Uferseite,
sodass hier das Wasser nicht nur die Trennung zwischen Realitit und Imagination ist,
sondern auch zwischen uns«(9). In diesem Trennungsvorgang sollen schliellich alle

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

209


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Ein Bild und sein Doppelgénger

spiirbar werdenden Zusammenhinge zwischen Bild und Betrachter gekappt, Bild und
Betrachter voneinander abgehoben und das Geschehen zu einer Seite hin vereindeutigt
werden: »Es [ist] nur ein Bild« (11). Hierzu analog steht auch der Betrachter nur fiir
sich: »Ich rede [nur] von mir selbst« (5). Die eigene Beteiligung am Bilderleben wird
geleugnet: »Nein, ich bin eigentlich absichtslos« (3), die Assoziationen zum Bild als
»Projektion« (8) entlarvt und die eigene Involviertheit ausgeblendet: »Also dadurch,
dass ich aufen vor bin, dass ich auch alles so unter Kontrolle habe [...] habe ich irgend-
wie das Gefiihl, dass ich die Situation iiberschaue« (9). In diesem Ausblenden kommt
schlieflich nur noch ein Betrachter vor: »Ich bin nicht sichtbar und er ist sichtbar fiir
mich« (10).

1.1.3  Zwischen Bild und Betrachter

Die Frage nach den Realititsebenen und der Eigenbeteiligung am Bildgeschehen lisst
sich jedoch zu keiner Seite hin vereindeutigen. Dass die Probanden erleben, wie sie sich
tiber Vorstellungen das Gesehene erschliefRen, dass sie selbst bildnerisch titig werden,
lasst die Vorstellung des Betrachters und den Anblick des Bildes noch nicht in eins fal-
len. Ein einfaches Identisch-Machen im Sinne von »>der Betrachter sieht ein Bild, das
mit ihm identisch ist¢, das allein seine Vorstellung spiegelt, ist in der Erschlieffung
des Bildes nicht méglich; ebenso wenig das umgekehrte Extreme: »der Betrachter sieht
etwas, das mit ihm nichts zu tun hat< und aufSerhalb von ihm steht. Neben den Ver-
eindeutigungen des Verhiltnisses formiert sich das Bilderleben in diesem Zug zu einer
Vermittlungsgestalt zwischen Bild und Betrachter.

Die Unmoglichkeit des Bildes — der Betrachter (also wir) konnte die Spiegelung so
gar nicht sehen - holt ihn mit in die Bildszene und hilt zugleich eine einigermafen
sichere Betrachter-Position aufrecht: »Wir sind im Wasser« (9) — »denn wenn es hier
einen Betrachter gibe, wiirde er sich hier im Wasser befinden. Wir befinden uns ja
quasi unterhalb von Narziss, als wiirden wir im Wasser stehen. Sonst konnten wir ja
nicht seinen herunter gebeugten Oberkorper sehen [...]J« (2) Dies wiirde dann auch er-
kliren, warum »wir« das Spiegelbild so schlecht sehen: »Er miisste sich so sehen, wie
er draufien ist und wir sehen ihn halt als Reflex« (2). In diesen Beschreibungen wird
anschaulich, wie zwischen den Ebenen im Bild-Betrachter-Verhiltnis ein Kompromiss
gesucht wird. Sie vermitteln zwischen dem Eingeschlossen-sein in die Bildszene, set-
zen den Betrachter sogar ins Wasser und erhalten die Betrachter-Position aufrecht.

Dieser dritte Typus betont zudem die Bildgenese und verortet sie zwischen Bild und
Betrachter. Indem bemerkt wird, dass »der Betrachter auch eine Rolle in dem Bild
[spielt]«, entsteht »eine Kommunikation« (8). »Der Dialog zwischen den beiden Bild-
hilften« setzt sich dann »auf einer anderen Ebene zwischen dem Betrachter und dem
Bild« fort (3). So ist es der Betrachter, der die Liicken des Bildes zu fiillen verspricht:
»Ich fithle, dass er nichts fithlt« (8). In der doppelten Reflexion des Blicks wird auch die
Interviewsituation als eine Situation des Betrachtens gespiegelt: »Ich habe jetzt noch-
mal dariiber nachgedacht, ob ich dich jetzt angucke oder nicht, aber letzten Endes, wo
meine Schultern jetzt sind, das habe ich jetzt nicht aktiv reflektiert oder gesteuert. Bei
ihm ist das glaube ich in gewisser Weise dhnlich« (6). Dass dieses Verhiltnis zwischen
Bild und Betrachter reziprok ist, wird hier sehr anschaulich — denn die Korrespondenz

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

zwischen Bild und Betrachter wirke so, als ob der Betrachter des Bildes den Betrach-
ter im Bild nachahmen wiirde. Die Betrachtung bildet schlief3lich einen Zwischenraum
aus, in der die Ebenen verschwimmen und nicht mehr ganz eindeutig wird, von wel-
cher Betrachterperspektive die Rede ist. Es kommt zu erheiternden Verwechselungen:
»Jetzt wollte ich wissen: dein Blick! (lachend) Ach so! Meiner!« (1).

1.1.4  Das Ineinanderwirken von Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter)

Dem Verhiltnis von Bild und Betrachter entsprechend scheinen die beiden Bildebenen,
Anblick und Vorstellung mal zu verschwimmen, mal ganz voneinander abgehoben. Die-
se Bewegung entspricht den Figurationspolen der Verschmelzung und des Erstarrens.
Vereindeutigungen in eine Richtung - es handle sich nur um ein inneres, vorgestelltes
Bild oder nur um ein reales Gegeniiber — erweisen sich in der Bilderfahrung als nicht
haltbar.

Indem das Narziss-Bild Vorstellung und Anblick in seiner Verflochtenheit zur An-
schauung bringt, spiegelt es die Funktionsweise unserer Wahrnehmung generell. Es
reflektiert einen allgemeinen Vorgang des »Sehens« als ein Vorstellen und Anblicken
zugleich: Der Bildbetrachter betrachtet eine Blickszene, die einen Riickzugsmoment
von der Welt beschreibt und gerit selbst in eine kontemplative Stimmung, in der er
im wahrsten Sinne des Wortes die Augen schlieft. Er macht die Erfahrung, dass ein
Vorstellungsbild entsteht, das doch auf den Anblick bezogen bleibt. Und umgekehrt
bemerkt er, dass sich ein blofRer Anblick nicht ohne die Vorstellungen des Betrachters
erschlief3t.> In den Worten von Merleau-Ponty:

»Es sieht so aus, als ob meine Fihigkeit zur Welt zu gelangen, und meine Fihigkeit,
mich in Phantasien zuriickzuziehen, nicht unabhidngig voneinander funktionieren
kdnnen. Mehr noch: als ob der Zugang zur Welt nur die andere Seite eines Riickzugs
aus ihr wire, und als ob dieser Riickzug an den Rand der Welt nur eine Abhangigkeit
wire und nur ein anderer Ausdruck meiner natiirlichen Fahigkeit auf sie zuzugehen.<®

Die grundsitzliche Ambiguitit des Betrachtens, die sich zwischen Anblick (Bild) und
Vorstellung (Betrachter) bewegt, wird im Bilderleben besonders darin spiirbar, was
sichtbar und was unsichtbar ist, was im Hellen und was im Dunklen liegt. Insbesondere
die iiberschatteten Augen fachen iiber die Nicht-Sichtbarkeit des Blicks diese Form der
Reflexion an. Und gleichzeitig riickt hieriiber die Betrachtung des Bildes in den Blick.
Das Narziss-Bild lisst iiber die Verschattungen, Fragmentierungen, Abweichungen die
Bildgenese durch den Betrachter spiirbar werden und mit ihr gleichzeitig und auf pa-
radoxe Weise die Betrachterunabhingigkeit des Bildes. Denn in der Nicht-Sichtbarkeit
und der »Unschirfe« des Blicks zeigt das Bild wiederum in aller Deutlichkeit, wie sich
das Schauen auf ein Bild zwischen Wahrnehmen und Vorstellen bewegt. Es er6ffnet
einen Blick in die Bedingungen des Bildersehens (s.o.).

5 Hier sei noch einmal an die Bildanalyse des Narziss-Bildes von Kruse erinnert, in der der Blick
des Betrachters im Bild von dem Blick des Betrachters des Bildes (vergeblich) abgehoben wird.
vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und
Caravaggio«.

6 Merleau-Ponty, Maurice, Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), Miinchen, Fink, 2004, S. 23.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

Al


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Ein Bild und sein Doppelgénger

1.2 Konstruktionserfahrung der wechselseitigen Abhangigkeit
von Bild und Betrachter

Das Bilderleben wird vom Betrachter als ein Vorgang wahrgenommen, der sich zwi-
schen Bild und Betrachter vollzieht und sich zu keiner Seite hin vereindeutigen ldsst.
Darin wird zudem die Reziprozitit des Verhiltnisses wahrgenommen: Nicht nur das
Bild ist vom Betrachter und dessen Standpunkt abhingig, auch der Betrachter bené-
tigt das Bild, um sich darin zu entdecken. Dabei werden jeweils Ubereinstimmungen
mit dem Bild und Uberschreitungen der Bildebene spiirbar. Das Bild ist nicht mit dem
Betrachter in Deckung zu bringen, aber auch nicht ganz von ihm abzuheben.
Nachdem Vereindeutigungen zu einer Richtung hin zwangsldufig scheitern, gelangt
der Betrachter des Narziss-Bildes zu folgender Konstruktionserfahrung. Er bemerkt
die Bildabhingigkeit des Betrachters (1) und die Betrachterabhingigkeit des Bildes (2),
wihrend er zugleich die gegenteiligen Erfahrungen macht: der Betrachter steht nicht
ganz in Abhingigkeit zum Bild, das ihn spiegelt und das Bild lasst sich nicht ganz auf
seinen Betrachter zuriickfithren. In diesem Prozess erfihrt der Rezipient in der Bild-
betrachtung nicht nur etwas tiber sich, sondern auch etwas dariiber, was Spiegelung in
diesem umfassenden Sinne meint — mit allen Kehrseiten, die eine Selbstbetrachtung
mit sich bringt. Er erfihrt, was Spiegelung noch heifdt: sich nimlich nicht im Bild ge-
spiegelt zu finden. Und hier entsprechen die Inkongruenzen des Bildes denen des Be-
trachters. Das, was ihn dort anschaut — also das, was ihn konstituiert — ist er nicht.
In diesem Sinne tritt uns das Narziss-Bild als ein im psychologischen Sinne sechter
Spiegel entgegen. Er ermoglicht eine umfassende Spiegelerfahrung und fithrt uns an
einem Bild vor, wie sich eine Selbst-Konstruktion vollzieht und welchen Belastungen
diese Formenbildung ausgesetzt ist. Die Doppelkonstruktion des Bildes, bestehend aus
einem Bild und (s)einem Betrachter, trifft auf eine Doppelkonstruktion im >auflenste-
hendenc« Betrachter des Bildes. Indem er im Prozess der Bildbetrachtung zum Selbstbe-
trachter wird, erfihrt er sich als einheitlich (vollstindig) und uneinheitlich (unvollstin-
dig) zugleich. Ebenso vollzieht sich das Spiegeln als ein doppelliufiger Prozess — als
das Spiegeln eines Bildes und als Erfahrung, sich im Bild gespiegelt wiederzufinden.
Dabei wird die Wechselseitigkeit des Vorgangs entdeckt: Nicht nur das Bild ist vom
Betrachter und dessen Standpunkt abhingig, auch der Betrachter benétigt das Bild,
um sich darin zu entdecken. Dies fithrt zum nichsten Punkt. Das Bild ist nicht nur ein
Doppelginger des Betrachters, sondern auch der Betrachter erscheint als Doppelgin-
ger des Bildes und ermoglicht eine Wesensbestimmung des Bildes. Die Bilderfahrung
fithrt in der einen Richtung als Spiegelerfahrung zu einer Auseinandersetzung mit dem
Selbst-Bild und in der anderen Richtung zu der Frage: Was denn in dieser Selbstschau
iberhaupt das Bild ist, das dort an der Wand hingt. In dieser Weise treten die beiden
Fragen »Bin icl's? und die Frage »Was ist das Bild?« gepaart miteinander auf. Diese

7 An spaterer Stelle wird zu zeigen sein, wie sehr diese Spiegelerfahrung die Phasen des Narziss-
Mythos vor und nach der Erkenntnis inkludiert. Die Aufdeckung erweist sich in der Spiegelerfah-
rung des Narziss-Bildes als eine Umgekehrte: Die Erkenntnis liegt nicht darin, dass Ich es bin, der
sich da im Spiegel anschaut, sondern dass dieses Ich nicht selbstidentisch mit sich ist. In dem Ma-
e, wie es auf ein Anderes bezogen ist und sich einer Verbildlichung widersetzt, entgeht es sich.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

beiden, ineinander gebrochenen Fragen, werden von der Konstruktionsseite her als die
gleichzeitige Bildabhingigkeit des Betrachters (1) und Betrachterabhingigkeit des Bil-
des (2) beantwortet, ohne dass sich die Seiten ganz miteinander in Deckung bringen
lassen.

Im Folgenden werden diese beiden Seiten der Konstruktionserfahrung getrennt
voneinander vorgestellt und jeweils mit Theorien in einen Austausch gebracht, die die
Bild- und Ich-Genese zum Thema haben. Hieriiber wird exploriert, wie sich jeweils das
Bild vom Betrachter her bzw. der Betrachter vom Bild her in seinem Wesen zu be-
stimmen sucht. Der erste Zug der Konstruktionserfahrung, die Bildabhingigkeit des
Betrachters (1), wird auf den sogenannten primiren Narzissmus als ein Stadium in der
Entwicklung des Einzelindividuums bezogen. In der Durchsicht der Studien und Theo-
reme zum Narzissmus wird bei Freud (implizit) ein Bild auffillig, das die Ich-Genese
konstituiert. Lacan expliziert die Bildgenese in seinem berithmten Aufsatz zum Spie-
gelstadium.

Die zweite Seite der Konstruktionserfahrung, die Betrachterabhingigkeit des Bil-
des (2), wird mit einem umstrittenen Ursprungsmythos der Malerei in Austausch ge-
bracht. Alberti eroffnet sein Malereitraktat »Della Pittura« mit der These, Narziss sei
der »Entdecker des Bildes« gewesen.® Nach einer Vorstellung der Deutungen und Wi-
derspriiche dieses Diktums wird dargelegt, inwieweit es in diesem Ursprungsmythos
um das Entdecken und Betrachten geht, das ein Bild schafft und seinen Bildschopfer
zugleich verwandelt.

Die Bildtheorie von Alberti und die Narzissmus-Theorie nach Freud und Lacan mar-
kieren jeweils einen Anfangspunkt. In dem einen Fall geht es um das fritheste Stadium
in der Genese des Ichs (an einem Bild) und im zweiten Fall um ein erstes Bild, das seinen
Betrachter zu einem Selbstbetrachter werden lisst. Wenngleich aus unterschiedlichen
Zeiten und Kontexten stammend, beziehen sich die Theorien, der Ursprungsmythos der
Malerei wie auch die Geburtsstunde des Ich, jeweils auf den Narziss-Mythos. Beiden
Theoriegebilden ist gemeinsam, dass mit ihnen der Begriff »Spiegelstadium« assoziiert
ist. In beiden Fillen steht, analog zum Konstruktionsproblem der Bilderfahrung, die
Frage nach der Haltbarkeit bzw. Unhaltbarkeit dieses Bildes im Raum — und zwar als
Whunsch das Bild zu erhalten oder zu ihm zuriick zu retardieren. Es wird hier jeweils im
Anschluss gezeigt, wie dieses Spiegelbild bzw. Spiegelstadium — analog zur Bilderfah-
rung — jeweils iiberschritten wird, das Spiegeln eine Schattengestalt mit sich bringt und
auf Reste, einen »Anderenc und die Notwendigkeit des Austauschs aufmerksam macht.

1.2.1 Die Betrachterabhangigkeit des Bildes und das Spiegelstadium

nach Alberti
Zunichst werden die Erlebensmomente gesammelt vorgestellt, in denen der Betrachter
die Erfahrung macht, dass das Bild in Abhingigkeit zu ihm steht, dass er die Bildgenese
bedingt. In einem zweiten Schritt wird diese Form der Bildgenese mit den Ursprungs-
mythos der Malerei nach Alberti in einen Zusammenhang gebracht.

8 Vgl. ALBERTI, LEON BATTISTA: Della Pittura. Uber die Malkunst (1435), hg. v. BATSCHMANN, OskAR und
CIANFREDA, SANDRA, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2002.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

213


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Ein Bild und sein Doppelgénger

1.2.1.1  Die Betrachterabhéngigkeit des Bildes

In den Interviews mit den Bildbetrachtern wird deutlich, dass sich der Betrachter un-
mittelbar in das Bildgeschehen hineingezogen fihlt. Er kann »irgendwie was reinpro-
jizieren und wieder was rausnehmen«. Dieser Vorgang ist in Abhingigkeit zu ihm va-
riabel: »Je nach Interpretation sucht man sich dann Argumente« (3). In dem einen Fall
ist es »eine gerade Linie und es ist hinreichend klar getrennt« und in einer anderen
»Interpretation witrde ich sagen: es ist keine Linie, sondern nur ein paar weifle Akzen-
te« (3). Es ist zudem Betrachter-abhingig, was in den Blick genommen wird: »Wenn
ich stehe, bin ich mehr auf das, was oberhalb der Wassergrenze liegt, [...] konzentriert.
Also nehme ich das Bild als Ganzes besser wahr« (9). Der Betrachter erfihrt sich als Teil
dieser Erginzungen und das Bild vom eigenen Standpunkt abhingig. Ideen, Gedan-
ken, und Imaginationen zum Bild fithren zu einer permanenten Transformation: So
verindert sich auch »das Bild im Kopf [..] aus irgendeiner Seherfahrung« heraus (9).
Die verschiedenen Sichtweisen werden in Abhingigkeit zur eigenen Korperkonstituti-
on oder zum Bildungsstand verstindlich. Unschirfen des Bildes konnten dariiber ent-
stehen Brillentriger zu sein (5) oder unter einem Stigmatismus zu leiden (2); Fehlen-
des wird in Abhingigkeit zum eigenen Bildungsstand (11) gebracht. Dies liefert zum
einen eine Begriindung fiir die Uneinheitlichkeit des Bildes, zum anderen lisst sich
Uneinheitlichkeit durch Variation (gezielt) herstellen. So ergeben sich in verschiedenen
Blickperspektiven Unterschiede: »Da muss man den Kopf so in den Nacken machen
[...] falls man so guckt, sieht man das wirklich so« (7). Der Betrachter bemerkt im Pro-
zess der Bildbetrachtung, dass das Bild sprichwortlich >im Auge des Betrachters liegt«.
Im Vergleich der beiden Bildhilften konnen Bildgehalte beim Durchwandern des Bil-
des verloren gehen: Denn »bis man unten angekommen ist, akzeptiert man dann >Ja,
das ist ein Auge, das ist genau gleich¢, obwohl es nicht gleich ist« — denn »man sieht
nicht mehr diese Feinheiten« (9). Die Bildgehalte werden in Abhingigkeit zur eigenen
Perspektive — korperlich/rdumlich, aber auch geistig/emotional — gesetzt: So wirkt das
Bild anders, »wenn ich es von unten betrachte« (7). Da man letztlich »nicht entscheiden
kann, ob die Augen des Betrachters im Bild ge6ffnet oder halb geéffnet« sind, kommt
es auf die eigene Sichtweise an, die man erginzend mithinzunimmt: »Aber mir gefillt
geschlossen besser, rein aus eigener Interpretation« heraus (6). In welcher Weise die
Inkongruenz von Betrachter und Spiegelbild interpretiert wird, obliegt ebenfalls dem
Betrachter: »Aber letztlich bleibt es mir iiberlassen mir zu denken, dass er sich selber
genauso sieht, wie ich ihn oben sehe« (2).

Der Betrachter erfihrt seine Beteiligung an der Bildgenese und macht zugleich die
Erfahrung, dass er sich in dieser Annaherung entfernt: »Ich spiire, dass das eine Pro-
jektion von mir ist« (8). Neben einem Perspektivwechsel lisst sich beliebig Storendes
iber ein Ausblenden oder Abschweifen tilgen. Es entsteht ein imaginiertes Bild, das als
sinneres Bild« das Bild an der Wand sogar ersetzen kann: »Ich entferne mich vom Bild«
und »denke jetzt iiber meine Gedanken mehr nach« (4). Wenn »man genauer hinschaut
und mal der Intuition folgt mit den geschlossenen Augen und allem, ist es auf den zwei-
ten Blick aber auch so, dass sich die Aufmerksamkeit selbst nicht mehr so auf das Bild
richtet.« (6). Der Betrachter macht die Erfahrung, dass er »gerade gar nicht grof hin-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

schauen [muss]« — denn es »funktioniert in dem Fall eher als Spiegel von Erzihlungen
und Erfahrungen, Denken [...]J« (3).

Ebenso deutlich wie im imaginativen Ersetzen des Bildes durch ein inneres Bild tritt
die Betrachterabhingigkeit darin hervor, sich riumlich vom Bild zu entfernen und es
nicht mehr anzusehen: So in der Vorstellung, das Bild von hinten anzuschauen und es
hieriiber zu einem »Original« zu machen (3). Mit einer Beendigung des Interviews wird
die erheiternde Vorstellung verkniipft, dass sich dann auch Narziss vom Bild 16st und
sich wegbewegt. Es handelt sich dann um ein erlésendes Sich-Lésen vom Bild (4). Fol-
gende ironische Wendung eines Probanden bringt die verspiirte Betrachterabhingig-
keit des Bildes auf den Punkt: »Um zu existieren, braucht er unsere Anwesenheit — weil
wenn wir nicht weggehen, bleibt er da« oder wird untergehen (8).

1212 Narziss als Entdecker des Bildes

Die Betrachterabhingigkeit des Bildes findet sich in der Konzeption des Kunstwerks
in Positionen wieder, die den Anteil der Betrachtung fiir die Bilddeutung betonen. Ein
historischer Reprisentant dieser Auslegungsrichtung ist der prominente Kunsttheore-
tiker der Frithrenaissance Leon Battista Alberti. Er definiert, so die breit geteilte Mei-
nung, das kiinstlerische Bild in seiner Herkunft als Spiegelbild. Sein Malerei-Traktat
»De Pictura«/»Della Pictura« verstand er als Anleitung fir Kiinstler, insbesondere Ma-
ler seiner Zeit. Darin beschiftigte er sich intensiv mit dem Spiegel als Hilfsmittel der
Malerei, aber auch mit dem Vorgang des Sehens und der Ubertragung des Gesehenen
auf die malerische Fliche. Sein berithmt-beriichtigtes Diktum, Narziss sei der »Ent-
decker des Bildes<®, ist in der kunstgeschichtlichen Forschung viel diskutiert worden.
Da es auf einen solchen Gehalt der mythologischen Erzahlung in den prominenten an-
tiken Uberlieferungen des mythologischen Textes keinen Anhalt gibt, wird davon aus-
gegangen, dass sich Alberti diesen Ursprungsmythos der Malerei, angelehnt an den
Narziss-Mythos, frei ausgedacht hat.’® Offensichtlich fand Alberti im Narziss-Mythos
ein geeignetes Bild, das seine Lobrede auf den Spiegel und die Malerei zu stiitzen ver-
mochte. Denn nach Alberti ist Narziss nicht nur der Entdecker des Bildes, er ist zugleich
ein Kunstler, der ein Bild schafft und es als Kunst verewigt. Damit ist das Betrachten
des (Spiegel-)Bildes nach Alberti, wenn nicht sogar gleich- so doch dem Bildschaffen
vorausgesetzt.” Nicht das Tun, das Malen im engeren Sinne, bedinge das Bild. Es ist
bei Alberti die Betrachtung als eine Entdeckung des Bildes, die den Betrachter erfor-
dert, ihn zugleich zeigt und bildlich verdoppelt. Der idealisierende Gehalt dieses »ers-
ten Bildes« wird in einer Lobrede von Alberti deutlich, die zugleich eine Hymne auf die
Vorherrschaft der Malerei unter den Kiinsten darstellt.

9 Vgl. BLUMLE, CLAUDIA: »Die Blindheit des Narziss«, in: GOEBEL, ECKART und BRONFEN, ELISABETH
(Hg.): Narziss und Eros: Bild oder Text?, Bd. 2, Gottingen: Wallstein-Verlag 2009 (Manhatten Manu-
scripts), S.101-113, hier S.107.

10  Die Forschung istsich inzwischen einig, dass Alberti den Ursprungsmythos der Malerei frei erfun-
den hat. vgl. BATSCHMANN, OSKAR: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, in: POESCHKE, JOACHIM
und SYNDIKUS, CANDIDA (Hg.): Leon Battista Alberti.Humanist.Architekt. Kunsttheoretiker, Miinster:
Rhema 2008, S.39-52, hier S. 41.

11 Damitkniipft der Ursprungsmythos der Malerei nach Alberti die Bildgenese, analog zu einer Seite
der Konstruktionserfahrung, ebenfalls an den Vorgang des Betrachtens.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

215


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Ein Bild und sein Doppelgénger

»Uber ein solches Ansehen also verfiigt die Malerei, dass ein meisterhafter Maler er-
fahren wird, wie seine Werke verehrt werden und er selbst fiir einen zweiten Gott ge-
halten wird. [...]

Wahrscheinlich wirst du keine Kunst finden, aufRer einer vollkommen hésslichen, die
sich nicht auf die Malkunst bezdge, weshalb sich sagen ldsst, dass jede Art von Schon-
heit, die du in den Dingen findest, aus der Malerei geboren ist.

Uberdies haben unsere Vorfahren die Malkunst noch mit der folgenden Ehrung ausge-
zeichnet: Wahrend wohl alle iibrigen Kiinstlerals>Handwerker<angesprochen wurden,
rechnete man allein den Maler nicht den Handwerkern zu.

Deswegen pflege ich im Kreis meiner Freunde gerne nach dem Lehrspruch der Dich-
ter zu sagen, dass der zu einer Blume verwandelte Narziss der Erfinder der Malkunst
gewesen sei. Fasst man namlich die Malerei als Bliite aller Kiinste auf, so kommt die
ganze Sage von Narziss hier sehr gelegen. Wiirdest du vom Malen sagen, es sei etwas
anderes als ein dhnliches Umarmen jener Wasseroberfliche durch Kunst?«'?

Alberti hebt im Folgenden seinen Ursprungsmythos von dem des Schattenmythos nach
Plinius ab.” Dieser auf das erste Jahrhundert nach Christus datierte Mythos erzihlt
die Geschichte zweier Liebender, die sich trennen miissen. Nach Plinius sei das erste
Bild durch ein zeichnerisches Festhalten der Schattenumrisslinie entstanden, um iiber
den Weggang des Geliebten hinwegzutrésten.'* Wenngleich das »Umarmen der Was-
seroberfliche«, wie auch im Schattenmythos, den Impuls des Festhaltens eines Bildes
beschreibt, so liegt die Differenz zwischen Plinius und Alberti im Entdecken und Be-
trachten des Bildes, das als Spiegelbild den Betrachter inkludiert.

Die Abwendung von der Geschichte des Schattens durch Alberti lisst sich darin be-
griinden, dass es Alberti um eben dieses >Sehen« als Bildschopfung geht, durch das es
sich von einem Tun, die Schatten-Umriss-Linie ziehen, abhebt. In dieser Richtung lasst
sich der Kommentar verstehen, dass nach Alberti allein die Maler nicht zu den Hand-
werkern zihlten und durch ihre Fihigkeit zur Anschauung zu Hoherem berufen sei-
en.”> Indem Alberti die Malerei von der Handwerkskunst abhebt, betont er den Aspekt
des Entdeckens als ein Betrachten des Bildes gegeniiber seiner handwerklichen Her-
stellung. Zugleich ist das »Festhalten« als eine Umarmung der Wasseroberfliche bei
Alberti nicht rickwirtsgewandt, wihrend die Geschichte von der Schattenumrisslinie
einen nostalgisch-melancholischen Zug trigt.

Bitschmann, der das Alberti-Traktat ausgiebig erforscht hat, weist in diesem Zu-
sammenhang auf eine Fehliibersetzung hin, wonach Narziss in zahlreichen Deutungen
des Alberti-Diktums zum ersten Maler eines Bildes erhoben wird, wihrend der Wort-
laut »inventor picturae« oder »inventore della pittura« in der Ubersetzung »Entdecker

12 ALBERTI, LEON BATTISTA: Della Pittura. Uber die Malkunst (1435), S.103.

13 Nordhoff weist daraufhin, dass Alberti Quintilian mit Plinius verwechselt. vgl. NORDHOFF, CLAU-
DIA: NarzifS an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahrhunderts, S.155.

14  PLINIUS, DER ALTERE: Naturalis Historia, Bd. XXXV, Miinchen: Artemis und Winkler 1990, S.151. An
den Prometheus-Mythos erinnert, dass der Vater der Liebenden bei diesem Bild hilft,indem er die
Schattenumrisslinie mit Ton fiillt.

15 Ein zweiter Grund fiir die Ersetzung der Schattengeschichte der Malerei durch eine Spiegelge-
schichte konnte die Konnotation des Schattens als Trugbild in der Ideenlehre nach Platon sein.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

des Bildes« heift.’® Dieser Unterschied stiitzt die Deutung des Alberti-Diktums, dass
die Bildgenese nach Alberti nicht auf die bildschaffenden Titigkeiten im engeren Sinne
bezogen ist, sondern zunichst in einem Entdecken bzw. Betrachten des (Natur-)Bildes
liegt. Im Kontext der Kunsttheorie von Alberti stellt die Entdeckung der Naturerschei-
nung jedoch lediglich ein Hilfsmittel dar, um die Wirklichkeit im Bildentwurf in einer
idealeren Weise hervorzubringen. Die eigentiimliche Wandlung des Narziss vom Be-
trachter in den Maler eines »erstenc Bildes stellt allerdings nicht ein blofies Versehen in
der Ubersetzung des Alberti-Diktums dar. Sie findet sich auch in einer fritheren Quelle
bei Philostratos in der Beschreibung einer Narziss-Darstellung'’ und reicht bis in die
Jetztzeit. Auch die Narziss-Darstellung des Caravaggio wird von Brehm als ein »Modell-
fall des Bildermachens« gesehen, wonach Narziss »als Erfinder der Malerei«'® in Szene
gesetzt sei.

Die Diskussion um das >Machen« oder nur >Ansehen« des Bildes weist auf das unge-
klarte Verhaltnis zwischen Bild und Betrachter hin. Genauer: sie verdeutlicht das Hin-
eingeraten des Betrachters, der schlieflich kein Betrachter, sondern der Maler eines
seigenenc Bildes ist. Die Bilderfahrung fithrt dies in einer Richtung an das Extrem einer
vollkommenen Ersetzung des Bildes als einer dufleren Gegebenheit durch ein inneres
Bild (s.0.). Wihrend das >Malenc« des Bildes im Beschénigen, Weglassen und Imaginie-
ren zur Genese eines Idealbilds beitrigt, so schligt dieses schlieflich um, weil es sich
als nur noch >gemacht« erweist und an den Realititen vorbeigeht. Ein solches Kippen
des Idealen findet sich noch nicht bei Alberti. Seine Lobrede auf das erste Bild als einem
Spiegelbild markiert vielmehr eine epochale Wende in der Frage der abbildenden Funk-
tion von Kunst. In ihr kommt eine fiir die Renaissance charakteristische Neubewer-
tung der Naturerscheinungen zum Ausdruck.” Erscheinungen der Natur stehen nicht
(mehr) in platonischer Tradition in Verdacht iiber das wahre Sein der Dinge (Eidos)
hinwegzutiuschen®®, sondern die Erscheinungen kénnen (wie der Spiegel) zu Hilfs-
mitteln des Malers werden, Wirklichkeit in einer idealeren Form hervorzubringen. In
dieser Weise betont Alberti am Mythos den Aspekt der Wandlung (in eine Blume) und
liest ihn insgesamt in der Art einer Auferstehungsgeschichte. Das »Umarmen der Was-
seroberfliche« beschreibt die Bildgenese als das Festhalten von etwas Fliichtigem und
die Verwandlungsmacht der Kunst (Narzisse), die hier gleichsam etwas Unmogliches
vollbringt. So feiert Alberti in seinem Malerei-Traktat die Errungenschaften einer neu-

16 BATSCHMANN, OSKAR: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, S. 49.

17 Vgl. NoRDHOFF, CLAUDIA: NarzifS an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.
Jahrhunderts, S.153-154.

18 Vgl. BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — Narzifs als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur Sicht-
weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S.339. Brehm geht davon aus,
dass Caravaggio das Traktat des Alberti gekannt haben muss.

19 In diesem Sinne spricht sich Alberti in seinem Traktat auch fir den Einsatz von Spiegeln in der
Malerei und das Arbeiten am Modell aus.

20  Vgl. STOICHITA, VICTOR |., Victor |.: Eine kurze Geschichte des Schattens, Miinchen: Fink 1999 (Bild und
Text), S. 23. STOICHITA macht auf eine moglicherweise unterschiedliche Bewertung der Naturer-
scheinungen, Spiegel und Schatten, bei Platon aufmerksam, da Reflexe im Wasser von ihm als
eidola, Schatten dagegen als phantasmata bezeichnet werden.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

207


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Ein Bild und sein Doppelgénger

en Kunst, die im Licht der Naturwissenschaften sich auf Auge und Spiegel beruft - hier
in den Worten des Alberti-Interpreten Gerhard Wolf:

»Wir sind von der Welt des Schleiers in jene des Spiegels gewechselt, weil sich in der
Vollendung das Bild vollig zu einem Spiegel schliefdt oder als virtuelles Fenster 6ff-
net.«*!

In der Idealisierung dieses Spiegelbildes lebt die Ganzheitsvorstellung, die auch die
Spiegelerfahrung der Narziss-Darstellung auf der Ebene der Hauptfiguration prigt. Ein
solcher Glaube kann also nicht nur den Einzelnen, sondern ganze Kulturen/Epochen
pragen.

Zuriick zum Narziss-Mythos in Bild und Erzahlung: Narziss wird als Selbstbetrach-
ter zum Maler, wie auch der Betrachter des Narziss-Bildes, der wie an seiner Stelle
auf ein Bild schaut, ein Bild entdeckt (schafft) und sich darin zu sehen beginnt. Der
Betrachter des Bildes — und dies fithrt zur Konstruktionserfahrung zuriick - fithlt sich
tatsichlich beteiligt an dem, was sich ihm als Bild darstellt. Das Bild ist von ihm und
seinen Titigkeiten (der Blickrichtungen, des Perspektivwechsels, der Konstitution) ab-
hingig und entsprechend variabel. Er entdeckt sich als Betrachter und schaut schlie3-
lich auf sich. Dieser Gedanke lisst sich in der Richtung fortfithren, dass der Betrachter
des Bildes gleichzeitig seine Schépfung bedingt.

Mit der Umdeutung des Entdeckens eines ersten Bildes im Narziss-Mythos durch
das Malen eines ersten Bildes, wird der Schépfungscharakter des Bildes gegeniiber der
Naturerscheinung der spiegelnden Wasserfliche betont und — ebenfalls im Geiste Al-
bertis — die Aufgabe von Kunst hervorgehoben, Wirklichkeit nicht einfach nachzuah-
men, sondern zu verschonern. Im Gegensatz zum Ursprungsmythos bei Alberti ver-
kehrt sich jedoch im Bilderleben die freudige Selbstentdeckung im Spiegel in ein Be-
fremden, sich von den Realititen wegzubewegen und einem imaginierten, illusionisti-
schen Bild aufzusitzen. Was der Bildbetrachter der Narziss-Darstellung auf einer Seite
der Konstruktionserfahrung als eigene Bildschépfung wahrnimmt, 18st sich derart von
den Realititen des bildlichen Gegeniibers ab, dass sich die Idealisierung nicht halten
lasst. Zudem tritt das Spiegelbild in der Bilderfahrung noch in anderen Qualititen als
denen des Erkennens und Erstrahlens hervor.

Auch aktuelle Deutungen des Narziss-Bildes kniipfen an die Position der Bildschop-
fung aus der Betrachterperspektive an. Der Kunstphilosoph Bernhard Lypp beispiels-
weise verdeutlicht am Narziss-Bild ein Entgleiten im Bild-Betrachter-Duo, wie es sich
auch in den nebenfigurativen Ziigen der Bildwirkung findet. Lypp erhebt Narziss zum
Maler®” und dennoch scheint der Maler seine Bildschépfung nicht in der Hand zu ha-
ben. Die Narziss-Darstellung zeige das verschobene Verhiltnis des Malers (Narziss) zu
seinem Modell (Abbild) und eine Form des Entgleitens:

21 WOLF, GERHARD: »Arte superficiem illiam fontis amplecti, Narziss und die Erfindung der Malerei«, in:
GOTTLER, CHRISTINE und et al.L. (Hg.): Diletto e Maraviglia. Ausdruck und Wirkung in der Kunst von
der Rennaissance bis zum Barock, Emsdetten: Imorde 1998.

22 Lypp bezieht sich nicht auf Alberti, macht jedoch ebenfalls Narziss zum Maler und sein Bild zum
Modell

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

»So0 geht der Blick des Modells in sich und zugleich aus dem Bild hinaus, und der Maler
wird zur Chiffre und zum Schatten seiner selbst.«*3

Analog zur Spiegelerfahrung, wie sie die Probanden in den nebenfigurativen Dimensio-
nen machen, betont Lypp in der Bildinterpretation das Schattenseitige und Verschobe-
ne dieses Spiegelbildes. Wie in der explorierten Bilderfahrung beinhaltet der Spiegel die
verriickenden Qualititen, die von Lypp als eine fehlende Deckungsgleichheit und Greif-
barkeit beschrieben ist. Das Bild zeigt seinen Betrachter nicht in einer 1:1-Abbildung.
Die Betrachterabhingigkeit des Bildes ist keine absolute — das »Modell« liegt nicht ganz
im Entwurf seines Schopfers, der im Mythos ein Betrachter ist: er geht »aus dem Bild
hinaus«.**

Diese Reste einer nicht gelingenden Ubereinstimmung bilden den Kern der Kon-
struktionserfahrung, wie er hier zunichst von einer Seite, der Betrachterabhingigkeit
des Bildes dargelegt wurde. Sie werden von den Probanden als Unsicherheit beschrie-
ben, ob das Bild wirklich ganz von ihrer Betrachtung abhingt. Mit anderen Worten: Das
Festhalten des Bildes — mit Albertis Worten die Umarmung der Wasseroberfliche — ge-
lingt nicht ganz. Das Bild steht nicht ganz in Abhingigkeit zum Betrachter. Das Alberti-
Diktum, das Narziss, der eigentlich ein Selbstbetrachter ist, zum Entdecker des Bildes
macht, entspricht der Bilderfahrung, da sich die Betrachter des Narziss-Bildes an der
Bildentstehung beteiligt erleben. Und gleichzeitig decken sich Maler und Modell, Bild
und Betrachter nicht ganz — es bleibt ein feiner Rest (Schatten/Anderer), der sich nicht
ins Ganze fugt. Es wird deutlich, wie sehr die Narziss-Darstellung in dieser Frage der
Bildgenese durch den Betrachter zwischen dem idealen Spiegelbild und dem Schatten-
seitigen der Spiegelerfahrung oszilliert.

1.2.2 Die Bildabhéngigkeit des Betrachters und das Spiegelstadium
nach Lacan

In diesem zweiten Zug der Konstruktionserfahrung vollzieht sich ein Perspektivwech-
sel. Er zeigt die Konstruktion aus umgekehrter Perspektive. Nicht nur das Bild hingt
vom Betrachter und seinem Blickwinkel (wenn auch nicht ganz) ab, auch der Betrachter
bemerkt seine Bildabhingigkeit. Diese Seite der Konstruktionserfahrung am Narziss-
Bild wird anschliefiend mit der Bildgenese im priméren narzisstischen Stadium in ei-
nen Austausch gebracht.

1.2.2.1 Die Bildabhéngigkeit des Betrachters

Der Betrachter macht die Erfahrung, dass er auf ein Bild schaut, das ihn angeht - so als
werde er von ihm angeblickt. Seine Tatigkeiten, Vorstellungen scheinen auf dieses Bild
bezogen. Hieran vermag sich der Betrachter schliefRlich in den Aspekten, die ihn konsti-
tuieren, zu entdecken. (Wie auch in 1.2.1.1 wird das Bild zum Spiegelbild). Die folgende
Beschreibung fasst zunichst wieder die in diese Richtung gehenden Erlebensmomente
der Konstruktionserfahrung zusammen:

23 LYPP, BERNHARD: »Spiegel-Bilder«, S. 427.
24  EBD.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Ein Bild und sein Doppelgénger

Das Bild regt den Betrachter dazu an, sich darin zu spiegeln: »Ja, ich wiirde das am
liebsten hier nachahmen, aber das mach ich natiirlich nicht (lacht)« (10). Diese Nach-
ahmungen werden wiederum durch die Interviewerin gespiegelt: »Du stiitzt dich jetzt
so auf wie er.« »Du hast das gerade so nachgemacht, wie er sich dem Wasser so an-
nihert« (8). Zudem finden sich die Probanden im Bild gespiegelt wieder. Eine Proban-
din sieht sich in der Spiegel-Reflektion als Frau (10). Oder der Betrachter sieht sich
in spezifischen Eigenschaften gespiegelt: So fiihlt sich eine Probandin im selben Alter
wie der Betrachter im Bild (9) oder entdeckt sich selbst darin als »lebensoptimistische«
Person (1). Der Betrachter stellt fest: »Das Bild hat eine Dynamik in sich selbst, aber
allmihlich hat es mit mir zu tun« (5). Er versucht das »mit seinen Augen« zu sehen
und macht die Erfahrung: »Du musst das darstellen, mit demselben Blick« (5). Und so
»schauen wir uns das an [und] es kdnnte ein Spiegelbild von uns sein« (3).

Neben der Spiegelung im iibertragenen Sinne vermag sich der Betrachter auch phy-
sisch im Bild zu spiegeln und zu erkennen - allerdings nur fragmenthaft: »Also der Sinn
von einem Spiegel ist ja, dass ein Material so reflektiert [wird], dass man sich selbst
drin sehen kann [...] Das funktioniert hier mit bestimmten Reflexen« (3). Der Spiegel
dient dem Identifizieren, dem Beschaubar-Werden >eigener«< Anteile an einem Gegen-
tiber, das sich zu einem Bild formiert. Dieses »Identifikationsmoment« (9) steigert sich
hier in einem Verschmelzen, dem Einswerden mit dem Bild (s.0.). Die Paradoxie des
Identifizierens mit dem Bild wird in folgendem Zitat deutlich: »Ich versuche mich mit
der Figur zu identifizieren. Ich schaue jetzt wirklich, was ich wire« ().

1.2.2.2  Primérer Narzissmus als Bild-/Ichgenese

Die Bildabhingigkeit des Betrachters als zweite Seite der Konstruktionserfahrung wird
nun mit einer Bildtheorie in Austausch gebracht, die, aus einem anderen Kontext stam-
mend, ebenfalls als »Spiegelstadium« bekannt ist. Anders als bei Alberti geht es in dieser
Bildtheorie nicht um die Geburtsstunde der Malerei, sondern um die Genese des Ich.
Lacan macht den Zusammenhang von Bild und Ich-Genese mit der Benennung des
narzisstischen Stadiums als »Spiegelstadium« explizit und verdeutlicht die Rolle des
Spiegels als »Bildner der Ichfunktionc.

Etwa vierzig Jahre vor Lacan wird schon in den freudschen Studien zum Narzissmus
ein das Ich prigendes Bild auffillig. Der nun folgende Vergleich der beiden Theorien in
Bezug auf die Frage der Bildabhingigkeit ist insofern fruchtbar, als dass er das >Bilds,
an dem sich das >Ich« entdeckt, sehr deutlich im Ubergang des physischen und des Vor-
stellungsbildes zeigt. Er offenbart eine Ebene der Bild-Betrachter-Interaktion, die sich
als Teilungsprinzip im Einzelindividuum vollzieht. Auf diesen Aspekt wird an spiterer
Stelle eingegangen.

Die Narzissmus-Theorie, von Freud selbst als eines der verworrensten Felder der
Psychoanalyse bezeichnet, ist dulerst uneinheitlich. Diese Unheitlichkeit betrifft das
psychoanalytische Forschungsfeld im Ganzen, wie die freud’sche Konzeption des Nar-
zissmus im engeren. Von daher eine Vorbemerkung zur Eingrenzung der Texte und
Verwendung der Begrifflichkeiten, auf die sich die Ausfihrungen zum Bildbegriff in
der Narzissmus-Theorie beziehen: Freud fithrt den Begriff des Narzissmus 1914 in seiner

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Schrift »Zur Einfithrung in den Narzissmus« offiziell« in die Psychoanalyse ein®*. Er un-
terscheidet — und diese Differenz und Terminologie ist im psychoanalytischen Denken
gingig — einen primdrer von einem sekundiren Narzissmus. Der primédre Narzissmus
bezeichnet in der ersten Theoriebildung ein Stadium in der Entwicklung des Ich, in dem
der Siugling, der zuvor noch nicht zwischen einem Innen und Aufden zu unterscheiden
vermag, eine Vorstellung von sich als einer Einheit entwickelt.?® Der sekundire Nar-
zissmus, der als Krankheitsform bekannt ist, ist als ein Riickfall in dieses frithe Stadium
im Sinne einer Regression zu verstehen. An spiterer Stelle wird darauf eingegangen,
inwieweit es auch hier um eine spezifische Bildqualitit und Bildgebundenheit handelt,
die den pathologischen (sekundiren) Narzissmus charakterisiert.?”

Anfinglich bezeichnet der »priméire Narzissmus« in der Theoriebildung Freuds den
Ubergang vom Autoerotismus?® zur Objektlibido. Es handelt sich um ein Zwischensta-
dium, in welchem sich die im Autorerotismus noch ungebiindelten und »archaischens
Triebe in der Ich-Genese biindeln. Es kommt also im narzisstischen Stadium zu ei-
ner libidindsen Besetzung/»Entdeckung« des Ichs, bevor sich die hier gebildete Ichli-
bido — fluide werdend — auf andere Objekte zu richten vermag. Ginzlich ohne »Ich« ist
die zweite Konzeption des primiren Narzissmus durch Freud. Sie fillt in eine Phase der
Weiterentwicklung des Instanzenmodells.?® In dieser Konzeption wird die Unterschei-
dung zwischen Autoerotismus und Narzissmus von Freud fallengelassen. Das primare
narzisstische Stadium entspricht in dieser Konzeption, vereinfacht gesagt, dem Au-
torerotismus, der stark korperbezogen, einen noch undifferenzierten und objektlosen
Zustand beschreibt. Sein Urbild ist nach Freuds spiterer Definition das des intrauteri-
nen Lebens.>®

Wenngleich dieser spitere Begriff des primaren Narzissmus, im aktuellen psycho-
analytischen Denken itberwiegt, so steht er zugleich in starker Kritik. Die Autoren J.

25  Zuvor erscheint der Begriff bei den Uberlegungen zur Objektwahl Homosexueller (1910) und bei
dem Fall Schreber (1911). vgl. LAPLANCHE, ]. und PONTALIS, ).-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse
(1973), 21. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, S. 317.

26  Die Narzissmus-Studien beschreiben auf der Ebene des primaren Narzissmus ein frithes Ich-
Verstandnis, das (noch) die Qualititen des Ungeteilten tragt. Es handelt sich um eine frithe Er-
scheinungsform des Ichs, das sich den Realitaten noch nicht (in gleichem Mafie) hat stellen miis-
sen wie eine spatere Form. Das Empfinden des Subjekts als einer Einheit dauert im spateren Ich-
Verstandnis fort.

27 Wenn im Folgenden vom >Ich<oder vom >Subjekt« die Rede ist, so folgt dies der Terminologie von
Freud und Lacan, die grundsatzlich von Ich sprechen, wenn es um ein Ich-Bewusstsein geht. Wah-
rend das »Ich« die Empfindung des Individuums bezeichnet, eine nach aufen hin abgeschlossene
Einheit zu sein, steht das>Subjekt« fiir die Unabgeschlossenheit nach auRen, sowie fiir Anteile, die
es nicht kennt, von denen es kein Bewusstsein hat.

28  Autoerotismus wird definiert als die »Eigentiimlichkeit eines frithen, infantilen sexuellen Verhal-
tens, wodurch ein Partialtrieb, der an das Funktionieren eines Organs oder die Reizung einer ero-
genen Zone geknipft ist, an Ort und Stelle seine Befriedigung findet, das heifit: 1. ohne daf er
eines dufieren Objektes bedarf; 2. ohne Beziehung zu einem einheitlichen Kérperbild, zu den An-
fangen einer Ichbildung, wie es fiir den NarzifSmus charakteristisch ist.« LAPLANCHE, J./PONTALIS,
).-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse (1973), S. 79-80.

29 Vgl.ebd,, S.319.

30 Freudzit.n. ebd., S.321.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

22


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Ein Bild und sein Doppelgénger

Laplanche und J.-B. Pontalis beklagen, dass die Terminologie/der Bezug zum Narziss-
Mythos hieriiber ginzlich unbrauchbar wird, setzt Narzissmus doch »eine Bild von
sich« bzw. eine irgendwie geartete »Spiegelbeziehung« voraus. Es macht also von hier
aus, so die Autoren, keinen Sinn den primiren Narzissmus mit dem Zustand eines »un-
differenzierten Empfindungsstroms« gleichzusetzen. Der zweite Kritikpunkt an dieser
spiteren freud’schen Konzeption des primiren Narzissmus bezieht sich grundsitzlich
auf die Annahme der Objektlosigkeit des frithen Stadiums, eine Kritik, die unter ande-
rem von Melanie Klein kommt.3! Die Studie folgt der Kritik an der spiteren bild- und
objektlosen Konzeption des »primédren Narzissmus« insbesondere aus dem erstgenann-
ten Punkt. Die Ausfithrungen in dieser Studie zum narzisstischen Bildbegriff beziehen
sich somit auf die Anfinge der Theoriebildung des primiren Narzissmus durch Freud.
Von hier aus (und nicht von der zweiten Konzeption aus) lisst sich der Bogen zum la-
can'schen Spiegelstadium schlagen.?* Das Augenmerk liegt hier auf dem von Freud und
Lacan auf unterschiedliche Weise beschriebenen Moment eines Ubergangs, der seinen
Ausgang bei einem noch weitgehend undifferenzierten Zustand des Siuglings nimmt,
hin zur Ich-Entdeckung (Lacan) bzw. zur libidingsen Ich-Besetzung und Einheitsbil-
dung (Freud).

Das Herausarbeiten der Verbindung der beiden Theorien soll nicht die Differen-
zen zwischen der ersten Konzeption Freuds zum »primiren Narzissmus« und dem
Spiegelstadium nach Lacan nivellieren. (Sie werden beide fiir sich genommen, wie die
vorangegangene Diskussion zeigt, bis heute unterschiedlich gedeutet und kontrovers
diskutiert.) Vielmehr geht es in den Ausfithrungen darum, sie — in Erginzung zueinan-
der - in der Frage der unterschiedlichen Beschaffenheit des »Bildes« in dem besagten
Ubergangsstadium fiir die Fragestellung fruchtbar zu machen. Wahrend es hier um
den Ubergang des physischen und imaginiren Bildes geht, steht interessanterweise im
Kern der Debatte um das primire narzisstische Stadium ebenfalls der psycho-physische
Zusammenhang: Wie 16st sich aus dem Korperzustand so etwas wie Bewusstsein/eine
Imagination heraus?

Lacan beschreibt in seinem Aufsatz, »das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunkti-
on« (1949) das innerseelische Geschehen in dieser Selbstentdeckungsphase des Ich. Er
geht von einer frithen und konkreten Spiegelerfahrung aus. Das Anblicken des eigenen
Spiegelbildes, so Lacan, sei fir diese Entdeckung des Ichs als einer Einheit ausschlag-
gebend. Er datiert das Stadium auf den 6. Monat (bis spitestens 18. Monat), in dem der
Siugling anders als ein gleichaltriges Tierwesen noch der »motorischen Ohnmacht und
Abhingigkeit« unterliege.>* Das Spiegelbild begegne dem Kind »als Reliefin Lebensgro-
Re, also als eine klar umrissene Gestalt, die sich zudem »in einem AufSerhalb« befinde.
Die »jubilatorische Aufnahme« dieses Spiegelbildes erklirt Lacan iiber ein plétzliches
Heraustreten aus der motorischen Ohnmacht, die das Anschauen der eigenen Gestalt

31 Vgl. ebd., S.321-322.

32 Vgl.ebd, S. 475.

33 Vgl. LACAN, Jacques: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17. Juli 1949)«, Lacan Schriften I,
4. Aufl., Berlin: Weinheim 1996, S. 61-70, hier S. 63-64.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

ermoglicht. Es ist die Erfahrung, sich in diesem Auflen einmal klar umrissen zu sehen,
die schliefilich die Vorstellung befeuert, iiber sich verfiigen zu kénnen.?*

Wenngleich Freud auf der Ebene des primiren Narzissmus noch keinen Einfluss
eines Spiegels oder metaphorisch des Spiegelns (durch andere) in der Herausbildung
des Ichs konstatiert — dies geschieht erst in der Verschiebung der Ich-Libido auf Ob-
jekte — so findet sich auch in seinen Uberlegungen eine Bildmetapher, die das Stadi-
um des primiren Narzissmus kennzeichnet. Das Ich trigt zudem idealistische Ziige.
So werden Freud die magischen Gedanken, Allmachts- und Gréflenphantasien, wie sie
sich sowohl im Seelenleben von Kindern und primitiven Vélkern finden, Anlass auf eine
»urspriingliche Libidobesetzung des Ichs« zu schliefien, die das Stadium des primiren
Narzissmus kennzeichnet.>> Wie in der Konzeption des Spiegelbildes als Bildner der
Ich-Funktion bei Lacan liegt auch bei Freud die Idealitit des Bildes in der (Selbst-)Er-
fahrung einer all-umfassenden Einheit begriindet, in der sich das Subjekt als vollstin-
dig wahrnimmt.3®

»Diesem Idealich gilt nun die Selbstliebe, welche in der Kindheit das wirkliche Ich ge-
nofs. Der NarzifSmus erscheint auf dieses neue ideale Ich verschoben, welches sich wie
das infantile im Besitz aller wertvollen Vollkommenheiten befindet.«3”

Die Ich-Entwicklung, so lisst sich aus der Beschreibung schliefRen, geht mit der Ent-
deckung eines Bildes einher. Mit anderen Worten: Der Narzissmus griindet auf einer
frithen Form der Selbstbetrachtung. Zugleich erfahren wir etwas iiber die Qualitit bzw.
den Gehalt dieses ersten (Selbst-)Bildes. Es trigt einen idealen-illusionistischen Cha-
rakter (s.0.). Neben der Qualitit des Bildes tritt auch seine Funktion deutlich hervor.
Das Bild suggeriert dem Selbstbetrachter, mit sich eins zu sein. Dieses Einheitsempfin-
den, in welchem ein Innen von einem Auflen geschieden wird, verleiht dem Selbstbe-
trachter ein Gefiihl der Macht und des Einflusses auf Welt. In diesem Zusammenhang
beschreiben Freud und Lacan auf unterschiedliche Weise3®, wie der primédre Narziss-
mus einen hilflosen Zustand ablést: Der Siugling tritt im narzisstischen Stadium aus
einem »undifferenzierten Empfindungsstrom«>® heraus und wird aus seiner »motori-
schen Ohnmacht und Abhingigkeit«*° befreit. In diesem Einheitsversprechen, das die
Bildgenese motiviert, lebt zugleich die Illusion. An der Spiegelbild-Erfahrung macht

34  Dieses frithe Machtempfinden zeigt sich im sekundéren Narzissmus als Groen- und Verfolgungs-
wahn. Das Ich-Ideal beim Erwachsenen fiihrt Freud auf die Phase des priméren Narzissmus, einem
Zustand der Vollkommenheit, des Eins-Seins mit sich zurick. In diesem Ich-Ideal als »ldeal-Bild«
reinszeniert sich nach Freud der »kindliche Grofdenwahn«in gedampfter Form. Der »primare Nar-
zissmus« bildet also eine Vorform eines spateren Ideal-Bildes —vorstellbar als eine Phase, in der
das Individuum im Einheitsempfinden bereits auf sich zu schauen beginnt.

35  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Zur Einfiihrung des Narzissmus (1914)«, S. 43.

36  Im Unterschied zu Freud betont Lacan die Visualitdt eines real in einem Auflen erscheinenden
Bildes.

37  FREUD, SIGMUND: »Zur Einfiihrung des Narzissmus (1914)«, S. 60-61.

38 Freud geht von einer urspriinglichen Einheit des Subjekts und Lacan von Zerstiickelung/
Zusammenhangslosigkeit im frithen Stadium vor dem Narzissmus aus.

39  FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S.199.

40 LACAN: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17.Juli1949)«, S. 64.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

223


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Ein Bild und sein Doppelgénger

Lacan deutlich, wie hier nur ein Teil des Kérpers, zudem riumlich versetzt erscheint
und das visuelle Fixieren des Bildes erfordert. Es fithrt den Betrachter, so Lacan, in die
Bewegungslosigkeit — will er das Bild erhalten.

»Die totale Form des Korpers, kraft der das Subjekt in einer Fata Morgana die Reifung
seiner Macht vorwegnimmt, ist ihm nur als >Gestalt« gegeben, in einem Auferhalb,
wo zwar diese Form eher bestimmend als bestimmt ist, wo sie ihm aber als Relief in
Lebensgrofie erscheint, das sie erstarren |af3t, und einer Symmetrie unterworfen wird,
die ihre Seiten verkehrt—und dies im Gegensatz zu der Bewegungsfiille, mit der es sie
auszustatten meint.«*’

Dieser tiuschende Gehalt des Bildes als »Fata Morgana« einer anschaulichen Gestalt hat
Anklinge an die freud’sche Ich-Konzeption. Nach Freud bleibt auch nach Uberwindung
des primiren Narzissmus das hier geborene >Ich« etwas AufRerliches, Scheinhaftes, das
dem Subjekt eine >duflere« Gestalt verleiht. Freud bezeichnet das Ich als »Fassade«, die
vieles fir seine Absicht hilt, in Wirklichkeit aber durch Strebungen motiviert wird,
die das Ich selbst nicht einmal kennt.*?* Freud deckt auf, dass dieses Selbstverstindnis
»Trug« sei, dass sich das Ich »nach innen ohne scharfe Grenze in ein unbewuf3t seeli-
sches Wesen fortsetzt«.** Die Erkenntnis, sich selbst nicht ganz zu iiberblicken, die das
narzisstische Bildversprechen enttiuscht, stelle fiir das Einzelindividuum eine Krin-
kung dar und bewirke auf der Ebene der Einzelbehandlung die grofiten Widerstinde.
Das »Ich« ist demnach Spielball diverser innerseelischer Strebungen, die es nicht tiber-
blickt. Freud weitet diesen Gedanken noch aus: Dem innerseelischen Trugbild eines
sich fest umrissen geglaubten Ichs, entspricht nach Freud eine illusorische Selbstsicht
der gesamten Menschheit auf sich.**

Neben der Tduschung spricht aus der Beschreibung des Spiegel-Moments bei La-
can noch eine weitere Bild-Charakteristik: Sie ldsst den Selbstbetrachter erstarren und
schrankt ihn in seiner »Bewegungsfiille« ein. Diese Kehrseite der narzisstischen Bildge-
bundenheit wird in den freudschen Schriften zum sekundiren Narzissmus besonders
deutlich. Freud beschreibt die Genese des pathologischen Narzissmus wie folgt: Auf-
grund einschneidender Krinkungserfahrungen kommt es zu einem Riickgrift auf das
frithe Ideal-Bild und zu einer Fixierung auf dieses Bild. Verkiirzt gesagt: Das narziss-
tisch gekridnkte Individuum zieht sich auf sich selbst zuriick. Diese Regression ist im
Libidohaushalt als eine Zuriickverwandlung der Objektlibido in Ichlibido zu verstehen.
Wihrend dies im Schlafzustand einen alltiglichen Vorgang darstellt — auch hier zieht
sich die Objektlibido auf das Ich zuriick — leidet der narzisstisch Erkrankte unter einer
mangelnden Fluiditit und Wandlungsfihigkeit der Libido (s.u.). Der pathologische Ge-
halt des sekundiren Narzissmus besteht also in dieser mangelnden Fluiditit, welche

41 Ebd.

42 Das Einheitsempfinden des Subjekts wird dem Ich (als einer von vielen Instanzen) zugerechnet.

43 FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S.198.

44 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die drei Krdnkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«. Diese Entmachtung
des Ichs in psychoanalytischer Forschung stellt er in eine Reihe zweier weiterer Krankungen der
Menschheitsgeschichte: »Das Ich ist nicht Herr im eigenen Haus«.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

die Austauschbewegung zwischen einem Innen und Aufen erschwert. Das >Ich«ist so-
mit beim narzisstisch Erkrankten vergrofRert, abgeschottet und in libidinéser Hinsicht
unbeweglich. Dieser Riickzug auf das frithe Ideal-Bild schiitzt zwar vor relativieren-
den Einwirkungen der Auflenwelt, errichtet jedoch gegen sie »eine Mauer, die in einer
ausgeprigten Form selbst innerhalb der Psychoanalyse uniiberwindbar scheint.5 Der
Riickzug und die Fixierung auf ein idealisiertes Selbst-Bild erschwert somit durch sei-
ne Starre und Unzuginglichkeit das Leben in seinem Vollzug.*® Es handelt sich um
ein kiinstliches Festhalten, das sowohl die Bildgenese, wie auch den Rickgriff auf ein
frithes Bild motiviert.

In diesen Beschreibungen lassen sich unschwer die Erfahrung einer »Bildbarriere«
und des Erstarrens in der Bilderfahrung mit der Narziss-Darstellung erkennen. Sie zei-
gen die Kehrseiten des Bildes an, das sich lebendigen Entwicklungen, Austausch und
Prozessen entgegenstellt. Sie sind — aus der psychoanalytischen Theorie heraus — un-
trennbar mit dem Ideal-Bild verkniipft. Der Austausch der Narzissmus-Theorien bei
Freud und Lacan mit der Konstruktionserfahrung der Bildabhingigkeit des Betrach-
ters verdeutlicht noch einmal das Zusammenwirken von Haupt- und Nebenfiguration
in der Spiegelerfahrung. Neben der Funktion des (Spiegel-)Bildes als Bildner der Ich-
Funktion und seiner Kehrseiten, erfahren die Bildbetrachter wie auch auf der Ebene 1
der Konstruktionserfahrung, dass der Betrachter nicht ganz in Abhingigkeit zum Bild
steht. Diese Uberschreitung der Bildgebundenheit soll nun mit der Frage zusammen-
gebracht werden, wie das narzisstische Stadium — auch als Bildstadium zu bezeich-
nen - lebensgeschichtlich iiberwunden wird. Freud hat sich mit diesen Ubergingen
ausgiebig beschiftigt. Ihm blieb die Ablosung des Autoerotismus durch den primiren
Narzissmus bis zuletzt unklar, sodass er beide Stadien in einer spiteren Theoriebil-
dung zusammenfallen lieR (s.0.). Hier filllt Lacan mit der Spiegelbilderfahrung eine
Forschungsliicke: es ist nach Lacan die Selbstentdeckung im Spiegelbild, die das nar-
zisstische Stadium einleitet. Und auch fiir das Heraustreten aus dem primaren Narziss-
mus in das darauffolgende Stadium der Entwicklung, geprigt durch die Fihigkeit des
Einzelindividuums die primiren Bezugspersonen libidinds zu besetzen, findet Freud
zundchst keinen dufleren Anlass. Da der Narzissmus durch den Zustand eines behag-
lichen Sich-Selbst-Geniigens geprigt ist, war davon auszugehen, dass sich diese Phase
erhalten will. Freud erklirt das Heraustreten aus dem primiren Narzissmus schlief3-
lich, analog zur Genese des sekundiren Narzissmus, den er als libidingsen Riickzug auf
das Ich versteht, aus den Vorgingen im Libidohaushalt heraus. Nach Freud muss es zu
einer Form der »Stauung der Libido«*” gekommen sein, die das Kreisen um das wohl-
gefillige Bild durchbricht und das Aufgestaute in der Metapher des Staudammes zu
einem Abflieflen bringt. Kurz gesagt: mit dem Uberschreiten des Narzissmus beginnt
sich die Ich-Libido auf Objekte zu richten und abzuflief}en. In der Weiterentwicklung
des Individuums ist es zudem der Einfluss Anderer, der das im Narzissmus iiber ein

45  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die Libidotheorie und der NarzifSmus (1917)«, Vorlesungen zur Einfiihrung in die
Psychoanalyse Und Neue Folge, Bd. |, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag
2000 (Studienausgabe).

46  Lacan beschreibt eine solche Starre bereits in der primaren ich-bildenden Spiegelerfahrung.

47  FREUD, SIGMUND: »Die Libidotheorie und der Narzifdmus (1917)«, S. 406.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

225


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Ein Bild und sein Doppelgénger

Bild hergestellte >Ich< neu konstituieren und es zu einem Vermittler zwischen eigenen
(Trieb-)Anspriichen und einprasselnden Realititen werden lisst.48

Diese Form der Bildiiberschreitung erleben auch die Betrachter des Narziss-
Bildes — und zwar sowohl in der verfliissigenden Spiegelerfahrung, die das iiber ein
Bild hergestellte >Ich« sukzessive aufldst, als auch in den verriickenden Spiegelquali-
titen, die das kontemplative Sich-Selbst-Geniigen in seiner hermetischen Kreisform
durchbricht. So lisst sich sagen, dass das Narziss-Bild in der Bilderfahrung insofern
eine »echte« Spiegelung bewirkt, da sie nicht nur das narzisstische Ich-Ideal-Bild in
Szene setzt. Das Narziss-Bild belebt in der Bildwirkung auch die schmerzliche Erfah-
rung, sich nicht ganz in den Blick zu bekommen. In ihr werden die Bildtiuschungen
entlarvt. Dem Betrachter begegnen zudem die im Ideal-Bild abgespaltenen Anteile,
die ein Schattendasein fithren. Das Bild konfrontiert mit Abweichungen und Fehlen-
dem, das bildinkompatibel ist. In der Bilderfahrung wird deutlich, wie das Ideal-Bild
beinahe unertriglich wird und durch ein Herunterbrechen auf Alltagserfahrungen
eine ironische Brechung erfihrt. Mit Freud lief3e sich sagen, dass sich hierin so etwas
wie eine Uberwindung des primiren Lust-Ichs vollzieht. Das Ich entwickelt sich zu
einer Einheit, die sich als notgedrungen uneinheitlich erfihrt. Es untersteht fortan
dem Realititsprinzip und ist durch Briiche und Unvollkommenheiten gepragt. Der
>Andere« im Bild steht somit fiir allc das Andersartige, das bildinkompatibel, aber
lebensnotwendig ist.

Es handelt sich zudem um einen Prozess, in welchem das Ideal-Bild nicht vollig
abgelost wird. Beides ist gleichzeitig in der Bilderfahrung wirksam. Und auch diese
simultane Existenz zweier gegensitzlicher Bildqualititen entspricht den sich erhalten-
den und nicht vollig abzulésenden Entwicklungsstufen des Individuums. An diversen
Phinomenen, dem Zustand der Verliebtheit, der Erkrankung eines Organs und am
Schlafzustand zeigt Freud, wie sich die Objekt-Libido wieder ins primire »Lust-Ich«
(vergleichbar dem Zustand des primiren Narzissmus) zuriickzuziehen vermag. Dieses
fluide Hin-und Her der Libido vergleicht Freud mit einem »Protoplasmatierchenc, das
seine Pseudopodien ausschicken und beliebig wieder zuriickzuziehen vermag.*® Freud
geht von einem tagtiglichen Regredieren in einen solchen frithen Zustand der Einheit,
nimlich im Schlaf aus — wenngleich auch hier >ein Aufgehen ohne Rest« nicht ganz ge-
lingt und sich im Traum als einer Wunscherfiillung ebenfalls Zensoren zur Geltung

48  Freud beschreibt, wie sich das primire »Lust-Ich«, das auf unmittelbare Bediirfnisbefriedigung
dréngt, den Realitdten stellen muss, um zu tberleben. Aus einer schmerzlichen Erfahrung des
Fehlens (z.B. des Hungers) setzt ein Realitatsprinzip ein, das Freud dem Ich als Tatigkeit zurechnet
und das Wiinsche im Hinblick auf ihre Realisierbarkeit hin tberpriift, verwaltet, begrenzt hilt. Das
Einsetzen dieses Prinzips 16st dabei das Lustprinzip nicht ganzlich ab, sondern vermag Teile der
Sexualtriebe zu transformieren. Diese Umwandlungs-/Verschiebungs-Notwendigkeit liege in den
Realitaten begriindet, die oftmals ein direktes Verfolgen der Triebwiinsche nicht gestattet und das
Individuum sogar zu gefihrden vermag.

Vgl. FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 200.
49  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die Libidotheorie und der Narzifmus (1917)«, S. 402.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

bringen und diesen entstellen.*° In den von Freud beschriebenen Fillen, dem Riickzug
der auf Objekte ausgesandten Libido aufs Ich, sieht er eine zu einer fritheren Einheit
hin regredierende Dynamik am Werk. Er unterscheidet hier alltigliche Retardierungs-
momente von pathologischen — der Unterschied zwischen beiden liege einzig in der
Beweglichkeit dieser Hin- und Her-Bewegung zwischen libidindser Selbst- und Ob-
jektbesetzung.”! (s.0.)

Auf der Ebene 2 der Konstruktionserfahrung lief? sich im Austausch mit einschli-
gigen Narzissmus-Theorien zeigen, dass die Bildabhingigkeit des Betrachters das Bild
und seinen Betrachter in eine nur vermeintliche Deckungsgleichheit bringt und hier-
iiber ein Ganzheitsempfinden bewirkt. Dies erleben die Befragten zum Bild in einem
mithevollen Suchprozess, der kein Ende nimmt. Am sekundiren Narzissmus werden
die Folgen eines Festhaltens an einem Ideal-Bild, das selbstidentisch sein soll, deutlich:
Es fithrt zu einer mangelnden Austauschbewegung, Realititsferne und Erstarrung. Die
Genese des Ichs an einem Bild macht zugleich als Spiegel auf die Notwendigkeit des Bil-
des in der Selbstkonstitution aufmerksam. Wie auch auf Ebene 1 der Konstruktionser-
fahrung sind hier Spiegel und Schatten — synonym gesetzt fiir das Sich-Sehen und das
Sich-Entgehen — gemeinsam wirksam. Lacan bringt diese doppelte Realitit des Bildes
auf den Punkt:

»Von diesem Bild nimmt er die Einheit nur aufderhalb und in einer antizipierenden
Weise wahr. Aufgrund dieser doppelten Beziehung, die er zu sich selbst hat, werden
sich simtliche Objekte seiner Welt immer um den Schatten seines eigenen Ichs struk-
turieren. Sie werden alle einen fundamental anthropomorphen, wir wollen sagen ego-
morphen Charakter haben. In dieser Wahrnehmung wird fiir jeden Menschen seine
ideale Einheit evoziert, die nie als solche erreicht wird und ihm in jedem Moment ent-
geht‘«52

Sowohl die Bilderfahrung, als auch die vorgestellten Narzissmus-Theoreme offenbaren
die Notwendigkeit des Bildes (als Ideal-Bild) und seine Uberschreitung (den Schatten,
den Rest, den Anderen). So wie das Bild nicht ginzlich in Abhingigkeit des Betrachters
steht, irgendwie doch eine Gegebenheit darstellt und iiber den Betrachter hinausweist,
so erfihrt sich auch der Betrachter an seinem Selbstbild (Ich-Vorstellung) nicht ganz
mit ihm in Ubereinkunft. Diese Erfahrung in der Betrachtung des Narziss-Bildes deckt
sich mit den Kehrseiten und Entwicklungen, die die weitere Entwicklung des frithen
narzisstischen Bildes nimmt. Es lisst sich festhalten, dass von keiner Seite her, we-
der von der Betrachterabhingigkeit des Bildes her, noch von der Bildabhingigkeit des
Betrachters eine vollkommene Ubereinstimmung gegeben ist. Die Dopplungen des Be-
trachters wie des Bildes sind jeweils nicht ganz miteinander in Deckung zu bringen.

50  Vgl. FREUD, SIGMUND: »Der Traum (1916)«, Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse Und Neue
Folge, Bd. |, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe),
S.101-244, hier S. 148ff.

51 Vgl. FREUD, SIGMUND: »Die Libidotheorie und der Narzilmus (1917)«, S. 406.

52 LACAN,JACQUES: Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse (1954/55), hg. v. HAAS,
NORBERT, Weinheim, Berlin: Quadriga 1991 (Das Seminar, Buch I1), S. 213.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

227


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die vorgestellten Theorien zur frithen Ich-Genese bei Freud und Lacan wurden da-
nach befragt, inwiefern es eines >Bildes« in der Entwicklung des Ichs bedarf (Ontogene-
se). Seine Funktion liegt darin, dass es eine Einheitsbildung tiber die Teilung bewirkt.
Das gebildete Ich vermag sich selbst als Ich zum Objekt nehmen. Es ist >Ich¢, indem
es zum Selbstbetrachter wird. Diese Einheit, die das Bild, indem es gegeniibertritt,
ermoglicht, muss jedoch iiberschritten werden (zum Ablaufen gebracht werden), da-
mit das Individuum nicht in der Einkapselung des Ich=Ich endet. Entsprechungen zu
dieser Bildfunktion finden sich im Ursprungsmythos der Malerei nach Alberti (Phyloge-
nese). In Analogie zum Stadium des primiren Narzissmus, in welchem das Individuum
mithilfe des Bildes aus dem undifferenzierten Empfindungsstrom heraustritt, liegt die
Bedeutung des ersten Bildes bei Alberti u.a. in seiner Haltbarmachung einer flieRenden
und flichtigen Wirklichkeit.

Die beiden Ursprungs-Theorien, die auf den Narziss-Mythos zuriickgehen, bewe-
gen gleichermaflen die Frage nach den Griinden der Bildgenese. Das gemeinsame Mo-
tiv des Bildschaffens kann in beiden Ursprungs-Theorien als das Festhalten einer flie-
Renden/fliichtigen Wirklichkeit benannt werden. Beiden Bildern, dem Selbst-Bild des
primiren Narzissmus, wie dem Kunstschaffen als Festhalten eines Bildes haftet somit
der Zug des Imaginiren, Idealen und Illusionistischen an. An ihnen wird zugleich die
Frage der Haltbarkeit/Unhaltbarkeit eines Bildes im Vergleich zu der flieRenden und
fliichtigen Wirklichkeit virulent.

1.3 Ein Spiegel-Bild und sein Schatten

Die beiden Theoriebeziige zum Spiegelstadium aus Kunsttheorie und Psychoanalyse
zeigen jeweils auf unterschiedliche Weise, dass das schillernde Spiegelbild nicht halt-
bar ist. Es hilt den Realititen nicht stand, entgleitet oder dringt darauf tiberschritten
zu werden. Von beiden Seiten der Konstruktionserfahrung werden Abweichungen vom
Spiegel beschrieben. Das zunichst schillernde Spiegelbild gibt nicht alles zu erken-
nen. Mit anderen Worten: Uber dem leuchtenden Spiegelbild liegt ein Schatten. Dieser
wird in der Bildbannung als verfolgender Schatten wirksam und erscheint in Form ei-
ner Schattengestalt, die auf abgespaltene Realititen, verborgene Wiinsche aufmerksam
macht. Der Schatten steht zudem fir das, was nicht Bild ist. Er hingt dem »>Ich¢, das
sich tber ein Bild herstellen lief3, wie ein Rest an und fiigt sich nicht ins Ganze. Dem
Betrachter des Narziss-Bildes begegnet nicht nur die Verdopplung, indem er sich in
einem Bild erkennt (Spiegel). Ihm begegnet zugleich das mit diesem Spiegelbild In-
kongruente. Es 16st damit sein Ganzheitsversprechen als Bild nicht ein.

Ein bild-immanenter Widerspruch liegt zudem in der mangelnden Sichtbar-
keit — lasst sich doch von Bildern erwarten, dass sie etwas zu sehen geben. So sind es
ausgerechnet die Augen des Betrachters im Bild, die iiberschattet sind und ein we-
sentliches Bilddetail verdecken. Diese Uberschattung spitzt das Erlebensmoment der
erschwerten Sichtbarkeit zu und macht das Betrachten eines Bildes zu einem zentralen
Bildthema. Einen weiteren Aspekt des Bildwiderspruchs vergegenstindlicht die Schat-
tengestalt, auf die der Betrachter schaut. Wihrend Bilder in der Regel einen Moment
zu konservieren vermdogen, zeigt das Abbild eine Gestalt, die im Schwinden begriffen
ist. Thr Schwinden verweist auf die Realititen auflerhalb des Bildlichen, vor allem

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

auf die der Transformation und der Verginglichkeit. Die Schattengestalt zeigt zudem
einen >Anderen< und personifiziert das Erleben des Andersartigen/Abweichenden,
das die gesamte Bilderfahrung durchzieht. Anders als in der Erzihlung gelangt der
Betrachter zu der Erkenntnis, dass sich ein Selbstbild nicht von diesem Anderen zu
isolieren vermag, sondern vielmehr durch das Abgespalten-Andersartige definiert
ist — ohne mit diesem Anderen identisch zu sein.

In den Theoriebeziigen zur Konstruktionserfahrung wird deutlich, wie sich das
Spiegelbild als Idealbild zunichst von diesem sAnderen< oder Schattenseitigen ab-
hebt. Dass sich diese Vereinseitigung nicht halten lisst, zeigen die Brechungen und
Uberschreitungen, die die beiden Spiegelstadien in der Beschreibung des ersten
Bildes und der Entdeckung des Ichs transformieren — wobei sich Bild-Genese, wie
Ich-Konstruktion als untrennbar miteinander verbunden erweisen. Das jeweils Schat-
tenseitige des Spiegels wird hier noch einmal anhand der beiden Spiegelstadien aus
Kunsttheorie (Alberti) und Psychoanalyse (Lacan) betrachtet: Der primire Narzissmus
als Moment der Ich-Genese an einem Bild erweist sich als illusionistisches Stadium des
Eins-Sein mit sich. Es handelt sich um eine Phase der Entwicklung, die notgedrungen
tiberschritten werden muss. Der Vorgang lasst sich psychodynamisch als eine Stauung
der Libido erkliren, die zu >Anderemc hin abfliefien will. Nach Lacan erzeugt die
Sehnsucht, sich ganz in einem Bild zu sehen, in der nicht gelingenden Ubereinstim-
mung zudem eine Schattengestalt. In gesteigerter Form kann dieser Schatten in der
leichten Versetzung zum Spiegelbild zu einem verfolgenden Doppelginger werden.
Das verfolgende Moment liegt in der Ausrichtung auf das Bild, das sich jedoch wie der
Schatten nicht beriihren lasst.>> Es handelt sich um ein Bild, das weder greifbar ist,
noch den Selbstbetrachter ganz loslisst.

Vergleichbar mit diesen Briichen und Verriickungen des frithen (Spiegel-)Bildes
lasst sich auch das Spiegelstadium nach Alberti nicht halten. Der idealisierende Ge-
halt seines Diktums liegt im Ausblenden der Problematik des Spiegels bzw. im Weg-
blenden der Schattenseiten des Bildes, wie sie der Narziss-Mythos erzihlt. Das Alberti-
Diktum erzeugt in seiner Idealisierung der Bildszene als freudige Entdeckung einen
starken Widerspruch zur Erzihlung und blendet die Problematik, dass sich das Bild
nicht halten lisst und damit die Verzweiflung des Selbstbetrachters, aus. Nach Bitsch-
mann stellt dies eine »vollige Umdeutung und Umdrehung«®* der Ovid-Lektiire dar. Im
»Umarmen der Wasseroberfliche« (Alberti) wird die Tatsache iibergangen, dass Nar-
ziss dariiber verzweifelt, das Bild nicht berithren/nicht ergreifen zu konnen. Ebenso
bleibt die Problematik des Spiegelbildes, das Verwechseln des Bildes mit der Gestalt
eines Anderen, unerwahnt. Entsprechend dieser Vereinseitigung auf die schillernden
Qualititen des Spiegelbildes, das sich bei Alberti in Kunst transformiert, tritt in der
Darstellung der Ursprungsmythen der Malerei durch Alberti ausgerechnet eine frithere
Schattengeschichte mit der des Spiegels in einen Gegensatz (s.0.). Das Einlduten eines

53  In diesem Zusammenhang wird deutlich, warum Freud den pathologischen Narzissmus den pa-
ranoischen Erkrankungen zuordnete. Der Verfolgungswahn begriindet sich aus dem vergroflerten
und fixiertenslch<heraus, das sich im Zentrum sieht.

54  BATSCHMANN, OSKAR: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes, S. 41.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

229


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Ein Bild und sein Doppelganger

Spiegelzeitalters des Bildes durch Alberti im Riickgrift auf den Narziss-Mythos verein-
seitigt die Erzihlung in Richtung des Erkennens und Festhaltens des Bildes. Dies geht
am Entgleiten und Schattenseitigen des Narziss-Mythos vorbei und blendet das Ringen
um die Gestalt eines ersehnten »Anderen« aus.

Neben den Widerspriichen innerhalb der Deutung des Narziss-Bildes als verhei-
RBungsvolle Geburt der Malerei, ist auch der Gegensatz der Spiegel- und Schattenge-
schichte des ersten Bildes, wie ihn unter anderem Alberti betont, bei genauer Lektiire
der Mythen nicht haltbar. Der Leser trifft vielmehr auf einen gemeinsamen Kern der
beiden Erzihlungen. In beiden Fillen will ein Bild festgehalten werden. Sie handeln
von der Verginglichkeit des Lebens und offenbaren das Bildschaffen als eine Bewil-
tigungsform dieser Realitit. Bei Alberti dient das »Umarmen der Wasseroberfliche«
der Bildbannung und der spiteren Wandlung in Kunst (Narzisse); bei Plinius ist es das
Nachzeichnen der Umrisslinie zur dauerhaften Vergegenwirtigung einer geliebten Per-
son.

Der Kunstwissenschaftler Victor Stoichita hebt in seiner »Kurzen Geschichte des
Schattens« den Schatten ebenfalls vom Spiegel ab, wihrend die Bezogenheit von Spie-
gel und Schatten aus dem Blick gerit. Er ordnet das Spiegelbild dem »Selbst«, das Schat-
tenbild dem >Anderen< zu. Die Verkniipfung des Schattens mit der Figur des >Anderen
argumentiert er {iber den bereits oben erwihnten Schattenmythos nach Plinius, wo-
nach die Schattenumrisslinie ein Bild des Geliebten festhalten und Trost spenden soll.
Entsprechend stehe der Schatten, so Stoichita, ganz im Zeichen des »Anderenc. Er be-
ruft sich in seiner Theorie zudem auf empirische Untersuchungen des Psychologen Jean
Piaget, wonach Kinder zunidchst nicht ihren eigenen Schatten wahrnehmen, sondern
den von Gegenstinden.>® Er kommt zu dem Schluss, dass der Schatten grundsitzlich
fiir einen Anderen stehe, der Spiegel hingegen auf die Identifikation des Ich hinziele.
»Der Schatten reprisentiert das Stadium des Anderen, der Spiegel das des Selbst.«*®

Die Unterscheidung des Spiegels vom Schatten in den Ursprungsmythen der Male-
rei, sowie die Zuordnung verschiedener Stadien durch Stoichita, die des »Anderenc als
Schattenstadium und die des »Selbst« als Spiegelstadium erinnern an die unterschiede-
nen Stadien der Blickszene im Narziss-Mythos. Grundsatzlich werden hier die Phasen
»vor der Erkenntnis« (Phase 1) von der »nach der Erkenntnis« (Phase 2) abgehoben.>”
Phase 1 wird auch als »Stadium des Anderenc tituliert und von einem Stadium der
»Identifikation« bzw. »Spiegelstadium« unterschieden.*® Wie zu Beginn dieser Studie
referiert, wird in der Kunstwissenschaft die Frage kontrovers diskutiert, welches Sta-
dium durch das Narziss-Bild von Caravaggio in Szene gesetzt ist.5° Die Differenzen in
der Deutung beziehen sich vorwiegend auf den »Blick«, worauf spiter noch eingegan-
gen wird. Die Interpretationen unterscheiden sich auch darin, inwieweit der Prozess

55  Vgl. STOICHITA, VICTOR |.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 29.

56  Ebd.,S.3s.

57  Vgl. SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und
Narziss, S. 38 und 46.

58  Vgl. DE RIEDMATTEN, HENRI: »Narziss in triiben Wassern — Medienreflexion und Selbstreprisentation im
Werk des Photografen Jeff Wall«, S.195-196.

59  Einige Autoren verorten die Szene in Phase 1 (Stadium des Anderen/Vor der Erkenntnis), andere
in die Phase 2 (Stadium des Spiegels/Nach der Erkenntnis); vgl. Teil I, Kapitel 3.3.2.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

der Betrachtung in der Beantwortung dieser Frage nach dem >Sujet« des Bildes beriick-
sichtigt wird. So kindigt sich in der Zuordnung von de Riedmatten als Phase 2 der
Blickszene ein Verlauf, eine emotionale Verinderung des Betrachters im Bild an, die
jedoch den Vorlauf, das sogenannte >Stadium des >Anderen< abschneidet. Die Diffe-
renzen in den Zuordnungen, ebenso wie die Schwierigkeiten einen zeitlichen Verlauf
des Blickens und der Verinderung auszuschlief3en, lassen bereits vermuten, dass das
Narziss-Bild in der Bildbetrachtung beide Stadien, die des Anderen/Schatten und die
des Ich/Spiegels, iibergreift.5°

Im Vergleich der Bildexploration mit den psychologischen Grundkomplexen des
Narziss-Mythos, die eine deutliche Ubereinstimmung der Bildwirkung und Komplex-
entwicklung des Mythos erbrachte, tritt ein die Stadien tibergreifender Verlauf zutage.
Dies umfasst nicht nur die eigentliche Blickszene und ihre Stadien, sondern die gesam-
te Erzihlung. Die Bilderfahrung als Erlebensprozess offenbart, dass sich die Blicksze-
ne nicht einem Moment der Erzihlung entschieden zuordnen lisst. Die Differenzen in
der Argumentation, nach denen sich mal Blickphase 1, mal Blickphase 2 als >Sujet« des
Bildes argumentieren lisst, werden im Vergleich mit der Bildwirkungsanalyse als ein
spezifischer Fokus im Blickerleben des Interpreten deutlich. Sie kommen jeweils durch
das Wegblenden bestimmter, der eingeschlagenen Deutung widersprechender Bildde-
tails zustande. Lisst man diese Unterschiede gelten und beriicksichtigt den Prozess
der Betrachtung, dann eréffnet sich ein umso deutlicherer Blick auf die Ambiguitit des
Bildes — seine haupt- und nebenfigurative Dynamik.®* Diese umfasst gleichermafien
Sehnsucht, Kontemplation, Tiuschung, ebenso wie Enttiuschung, Anstrengung und
Verzweiflung — ambigue Erlebensqualititen, die sich nicht nur in der Schwierigkeit der
Blickdeutung offenbaren, sondern sie in besonderer Weise zuspitzen. Das Bilderleben
verdeutlicht, wie sehr Spiegel und Schatten einander bedingen — wobei der Schatten
hier jeweils den >Anderen< bzw. das Fliichtige in der Spiegelerfahrung, sowie das im
Spiegelbild Ausgeschlossene meint. Dies wiederum deckt sich mit der Erzihlung nach
Ovid, in der Spiegel und Schatten synonym verwandt werden:

»Was greifst du vergeblich nach dem fliichtigen Bild! Was du erstrebst, ist nirgends;
was du liebst, wirst du verlieren, sobald du dich abwendest. Was du siehst, ist nur
Schatten, nur Spiegelbild.« [435]%2

60  StoICHITA machtdarauf aufmerksam, gestiitzt durch zahlreiche Narziss-Interpretationen des Mit-
telalters, dass Schatten und Spiegel oft synonym verwandt wurden. »Narzifd sah seinen Schatten,
liebte ihn ganz und gar und starb an dieser narrischen Liebe« (Bernard de Ventadour, zit.n. SToI-
CHITA, S.35). Die Schatten-Metapher ist hier jedoch sicherlich durch die im Mittelalter gdngige
Moralisierung des Ovid-Textes im platonischen Sinne des tauschenden Abbildes verwendet wor-
den.

61  Dieses Ergebnis ist natirlich auch der Methode geschuldet: so geht eine zwei bis dreistiindige
Bilderfahrung mit einer Transformation des Bildes einher. Mit Gadamer gesprochen, der das Bild
als eine Morphologie (Cestalt in Verwandlung) bezeichnet, stellt dies jedoch kein Artefakt dar,
sondern ist Bildern, die eins>Indem«der Beziige, liefern, angemessen.

62  Credule, quid frustra simulacra fugacia captas? Quod petis, est nusquam; quod amas, avertere,
perdes. Ista repercussae, quam cernis, imagines umbra est. [435]

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

231


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die Bildwirkungsanalyse der Narziss-Darstellung offenbart, wie das Bild als ein »In-
demc« seiner Beziige beide Stadien als aufeinander bezogen bzw. ineinander gebrochen
zeigt.3%* Wihrend am Narziss-Mythos und an verschiedenen Narziss-Darstellungen
Ursprungsmythen der Malerei unter unterschiedlichen Paradigmen, denen des Spie-
gels und denen des Schattens diskutiert werden, so erdffnet die Bildwirkungsanalyse
eine neue Sicht: Das Spiegelstadium inkludiert das Schattenstadium. Nicht die Abls-
sung des Schattens durch den Spiegel fithrt uns somit in die »Spiegelphase der Mo-
%5 sondern eine neue Sicht auf den Spiegel, die den »Schatten« — metaphorisch
als Bild fiir einen »Anderen« oder das »Andere« im Eigenen — beinhaltet.®® Danach ver-

derne«

weist das Bild des Selbst stets auf einen >Anderen<. Es belebt den Wunsch, da mége
ein Anderer sein. Dass dies keine ginzlich neue Sicht ist und keine Entdeckung der
Moderne darstellt, offenbart der Narziss-Mythos. Er handelt von der Unméglichkeit,
sich als sich selbst zu sehen. Und diesen Kern trifft auch die Narziss-Darstellung von
Caravaggio.

Das Verhiltnis von Spiegel und Schatten wirft also die Frage nach dem Eigenen und
dem Anderen in der Spiegelerfahrung auf. So wie der Spiegel eben nicht nur die Identi-
fikation, das Erkennen im Sinne des »Ich bin es selbst!« zeigt, sondern in der Bilderfah-
rung die Gestalt des Anderen — hier stellvertretend fiir alles Abweichende, Verriickende,
Nicht-Greifbare, Zuriickliegende und Schattenhafte aufscheinen lisst — tritt das Eige-
ne als das Andere in Anschauung. Im Bilderleben stellt die Entdeckung des >Anderenc
eine tiberraschende und zentrale Bilderfahrung dar. Sie geht mit einer fundamentalen
Infragestellung des >Ich< einher.

2. Die (Spiegel-)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre«

Das folgende Kapitel verlisst nun den Boden der Bildwirkungsanalyse und die im ers-
ten Kapitel hergestellten Zusammenhinge zum Narziss-Mythos und Narzissmus. Es
thematisiert die Frage der Ich-Identifizierung iiber >Anderes, die den philosophischen
Diskurs bei Hegel und Sartre streifen und die in Form einer Bild- und Blicktheorie Ein-
gang in die psychoanalytische Theorie von Lacan und eine morphologische Konzeption

63 Vgl. STOICHITA, VICTOR |.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 35.

64  Dies widerspricht der Annahme, dass die unterschiedliche Konnotation von Spiegel und Schat-
ten in den optischen und ontologischen Voraussetzungen des Bildes liege, vgl. S. 35. Er selbst be-
schreibt, wie die Kinstler des 17. Jahrhunderts oftmals »den fliichtigen Charakter des Spiegelbil-
des« unterstrichen hatten, vgl. S.33

65  Vgl. STOICHITA,, VICTOR L.: »Introduction to the section. Pictural Mimesis before and after 1500«, Artistic
Exchange. Akten des XXVIII. Internationaler Kongress fiir Kunstgeschichte, Bd. 1, Berlin 1992.

66  Dassdiese Sichtnichtimengeren Sinne>moderncist, belegt wiederum der Narziss-Mythos und die
Darstellung von Caravaggio. Die im Teil I, Kapitel 3.2. aufgeworfene Frage nach der Kontextualitat
und Kulturabhédngigkeit eines Bildes lasst sich nun dahingehend beantworten, dass Bilder—zu-
mindest die Narziss-Darstellung —einen zeitunabhdngigen Kern im Erleben seiner Betrachter tref-
fen. Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass sich Bilder nicht auch unter kulturellen Aspekten be-
trachten lassen. Diese Sicht ist insbesondere fiir die Kunstreflexion bedeutsam, die aber nach Ga-
damer—und diese Sicht wird hier vertreten —der Kunsterfahrung nachgeordnet ist.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

des Blicks bei Salber gefunden haben.®” Der Exkurs in diese Theorien soll, scheinwer-
ferartig, das Verstindnis der im Bilderleben untergriindig wirksamen Frage der Selbst-
gewahrwerdung des>Ich«iiber Anderes/Verriickendes vertiefen. Die Theorien tragen in-
sofern zum Verstindnis der Bildwirkung des Narziss-Bildes bei, als sie die Bedeutung
des >Sehenss, sErkennens< und der Seins-Gewahrwerdung an die Figur eines >Anderenx
kniipfen.68 Sie beleuchten jeweils verschiedene Dimensionen dieses >Anderens, die auch
im Bilderleben unterschwellig anklingen. Vorab sei erwihnt, dass sich in diesem Theo-
rievergleich bisweilen erstaunliche Analogien zum Bilderleben ergeben. Welchen Bei-
trag der Exkurs in der Beantwortung der iibergreifenden Fragestellung leistet, wird im
Anschluss an die Vorstellung erliutert.

Worin liegen die Gemeinsamkeiten der vorgestellten Theorieaspekte? Die Theori-
en verbindet, dass sie das >Ich« als eine in sich geschlossene Einheit in Frage stellen.
Sie sind allesamt um das Problem der Vollstindigkeit, um die Grenzen des reflexi-
ven Bewusstseins bzw. um die Illusion des >Ich« als einer abgrenzbaren Einheit zen-
triert: ob als immanenter Widerspruch in der Seinsbestimmung bei Hegel, im Durch-
l6chern der Welt als ontologischer Akt bei Sartre, in der Bestimmung des Menschen
als ein Mangelwesen bei Lacan oder in der Betonung einer permanenten Gestaltwand-
lung bei Salber, die die konstruktiv-verfestigenden Ziige einer »Ich«-Gewahrwerdung
bricht.®® Eine weitere Gemeinsambkeit der Theorien besteht darin, dass sie die Prozesse
der Seins-Entdeckung — ob als gedachte Konstruktion bei Hegel (Kapitel 2), in Form ei-
ner phinomenologischen Beschreibung bei Sartre (Kapitel 3), aus psychoanalytischer bei
Lacan (Kapitel 4) oder morphologischer Sicht bei Salber (Kapitel 5) in den Fokus riicken.
Der >Andere« in den Prozessbeschreibungen bei Rimbaud lisst das >Ich« (und mit ihm
das>Bildq) zu einer unhaltbaren Begleiterscheinung eines insgesamt gréfReren Vorgangs
der Seins-Entdeckung werden (Kapitel 1). Die Dekonstruktion des >Ich« geht wie bereits
auf der Ebene der Uberwindung des narzisstischen Stadiums mit einem Infragestellen
des Bildes, gleichermafen wie mit einer Dekonstruktion des reflexiven Bewusstseins
einher.

Die Blicktheorien untermauern eine Seite des Bilderlebens, die >gegen die Reflek-
tion« geht und die bereits als die Schattenhaftigkeit des Spiegels im vorherigen Kapitel
angerissen wurde. Sie verdeutlichen, wie das Versprechen auf Vollstindigkeit (im nar-
zisstischen Bildstadium) und der nach Wunsch nach Ubereinstimmung mit einem Bild
notwendig durch die Realititen eines »Anderen« durchbrochen wird. Die Transforma-
tion des Subjekts zu einem (Selbst-)Betrachter hin, der >Ich« zu sich sagen kann, lisst
das Ich als einen >Anderen« gegeniibertreten und wird zugleich durch ihn hinterfragt.
Im Fokus steht also erneut das Verhiltnis des Erblickens zum Erblickt-Seins als ein

67  Wahrend sich Sartre und Lacan in diesen Fragen auf unterschiedliche Weise auf Hegel beziehen;
grenzt sich Lacan nochmals von Sartre ab. Salber bezieht sich in seinem Aufsatz zum Blick aus-
schlielich auf Sartre.

68 Die Bildreflexionen wenden sich hier bereits dem zweiten Komplex des Narziss-Mythos, der Frage
nach dem Erkennen, zu, der in Kapitel 4 wieder aufgegriffen wird.

69  Das Problem der Vollstandigkeit wurde bereits im Kapitel 1.2.2.2. in der Erérterung des priméaren
Narzissmus behandelt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

233


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Ein Bild und sein Doppelgénger

Zwischenraum, wie er bereits in der Konstruktionserfahrung in seiner Beidseitigkeit
der Bild- und Betrachterabhingigkeit anschaulich wurde.

2.1 Rimbaud: Die Entgrenzung (Verflissigung) des »Ich¢
oder der unbekannte Andere

Arthur Rimbaud riickt in seinem berithmt gewordenen Satz »Je est un autre« (»Ich ist
ein Anderer«)’° einen >Anderenc in den Blick. An diesem sAnderenc lisst sich das Sein
bestimmen, wihrend das >Ich< oder das >Ich-Bewusstsein« zur Randerscheinung wird.
Der >Anderes, so wird in seinen beiden »Seher-Briefen« an Georges Izambard und Paul
Demeny deutlich, meint Titigkeiten, die denjenigen, der sie ausiibt, ganz erfassen. So
beschreibt er das Dichten als einen Vorgang, der letztlich kein >Ichs, keine sichere Gren-
ze benotigt:

»Ich bin bei der Entfaltung meines Gedankens nur zugegen: ich betrachte ihn, ich hére
ihn, ich tue einen Bogenstrich: die Symphonie wogt in den Tiefen, oder sie spricht mit
einem Satz auf die Bithne.<”’

Die intensive Auseinandersetzung mit dem Leben, so beschreibt es Rimbaud, mache
den Dichter »wissend« und »sehend, bleibe aber weiterhin auf die Welt und ihre Un-
fassbarkeit gerichtet und fithre zu einem »Ankommen im Unbekannten«.”*

In dieser Beschreibung des »Anderenc lisst sich die verfliissigende Spiegeldimensi-
on der Bilderfahrung mit der Narziss-Darstellung erkennen, in der das iiber ein Bild
konstruierte >Ich« seine sicheren Grenzen verlisst und in eine ungewisse Austauschbe-
wegung gerit. Zugleich macht Rimbaud eine Aussage iiber die Grenzen und Moglich-
keiten des Erkennens, das ebenfalls Bildthema der Narziss-Darstellung ist: Im Wissen
und Erkunden (-Sehen<) der Dinge, muss der Betrachter mit dem Unbekannten rech-
nen, sich auf dieses Unbekannte einlassen, um zu >sehenc. Er selbst (jeq) spielt dabei
eine nur randstindige Rolle. Das Absacken ins Schwarze, die Unschirfe des Bildes und
schlieRlich die unheimliche Schattengestalt entsprechen der rimbaud’schen Dimension
des Anderen als einer spannenden Reise ins Ungewisse oder ins Unbewusste, das sich
nie ganz erfassen lisst. Es zeigt die verfliissigende, aber auch magisch-phantastische
Seite des >Anderenc.

Im Sinne des »Je es tun autre« werden nun weitere Dimensionen des >Anderenc, die
das Bilderleben prigen, von Theorien beleuchtet, welche die Selbstreflexion zum Thema
haben und die sich mit den Prozessen der Ich- oder Seins-Entdeckung auseinander-
setzen. Den Blicktheorien werden zunichst erkenntnistheoretische Uberlegungen von
Hegel zum reflexiven Bewusstsein vorangestellt. Bereits auf der Ebene des Denkens
werden die »Einbruchstellen« in ein Selbst-Bewusstsein deutlich, das meint, mit sich
kongruent zu sein. Hegel gelangt zu einer logisch-dialektischen Denkfigur, wonach sich
jedwedes >So-Seins durch sein >Anders-sein¢, durch das, was es von sich unterscheidet,

70 RIMBAUD, ARTHUR: Seher-Briefe (1871), Mainz: Dieterische Verlagsbuchhandlung 1997, S.11.
71 Ebd, S 21.
72 Vgl.ebd,S. 25.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

bestimmt.” Wenngleich Hegel nicht auf den Bildcharakter der Selbstreflexion zu spre-
chen kommt, so traktiert er an ihm doch eine Form des (bildlichen) Gegeniibertretens
der Erkennens- bzw. Erfahrungsprozesse, die Paradoxien aufwirft.

Die Analyse des Selbstbewusstseins durch Hegel, aber auch der Theorievergleich
im Ganzen zeigt eine erstaunliche Nihe zu den Bewegungen, in die die Betrachter des
Narziss-Bildes hineingeraten und die in Haupt- und Nebenfiguration in einem Ver-
schmelzen und Erstarren miinden. Das verfliissigende und das erstarrende Moment in
der Ich-Entdeckung bzw. im Selbstbewusstsein wird bei Hegel und Sartre zudem als
ein kreisférmiger Prozess des Abfliefiens und Zuriickgewinnens, des Vermischens und
des AbstofRens beschrieben.

2.2 Hegel: Die dialektische Bestimmung des Selbstbewusstseins
durch sein Anderssein

Hegel fasst das Selbstbewusstsein als eine Spezialform des Bewusstseins. Er stellt am
Bewusstsein heraus, dass dieses keine >Wahrheit< »an sich« zu behaupten vermag. Denn
das Bewusstsein unterscheide notgedrungen etwas von sich, worauf es sich zugleich
beziehe: »Beide Bestimmungen des Seins, sein Ansichsein und sein Fiir-es-Sein — fallen
in das Bewufdtsein, denn es selbst ist ja beides, das Auf-Sich-Beziehen und das Von-
Sich-Unterscheiden.«”* Die Differenzbestimmung des Bewusstseins als ein »an und fiir
sich« ist nach Hegel notwendig, weil sonst »das Bewusstsein als platte Identitit seiner
selbst mit seinem Anderen ganz bestimmungslos wire.«”>

Gleichzeitig handelt es sich bei Hegel um eine Figur, die stets die Bedingungen
und den Prozess des Erkennens als ein Bewusstwerden in das >Ergebnis< des Erken-
nens mitaufnimmt - und somit um eine fluide Gestalt: Der Weg der Erkenntnis/des
Bewusstseins bildet einen Teil der Erkenntnis, der zu keinem statischen Ende gelangt.
Mit anderen Worten: Im Bewusstsein tritt etwas in eine (beschaubare) Distanz, das
nicht mit dem Erkennen dieser sWahrheit< als Erkennensprozess und Bedingung der
Erkenntnis identisch sein kann, der Erkenntnis aber angehort. So betont Schnidelbach
mit Hegel, dass gerade »die Stadien des Erfahrungsweges, in denen das Bewuf3tsein
meint, die unterschiedslose Einheit seiner selbst mit dem Gegenstand erreicht zu ha-
ben« die »hirtesten Diskrepanzenc als »Einbruchsstellen« hervorbringe.”®

Die Inkongruenz des Prozessualen mit den Erkenntnisinhalten zeigt hier auf
der Ebene philosophischer Reflexion eine starke Nihe zur Paradoxie der Narziss-
Darstellung, welche — ebenfalls um die Frage des Erkennens zentriert — die Unhaltbar-
keit eines Bildes in ein Bild bannt. Zu einer der Unhaltbarkeiten des Bildes zihlt der
Prozess der Bildbetrachtung. Er steht in einem eigentiimlichen Gegensatz zum Bild,

73 Diesentspricht der Logik der Verdopplung, wonach der Betrachter, indem er»ich<zu sich sagt, zum
Objekt genommen hat.

74  SCHNADELBACH, HERBERT: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1999), 6., unverandert Aufl., Hamburg:
Junius 2017, S. 54.

75 Ebd., S. 56.

76  Ebd., S.58.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

235


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Ein Bild und sein Doppelganger

das einen Moment festhilt. Analog zum hegel'schen Bewusstsein zeigt die Narziss-
Darstellung das Betrachtete (Bild), ebenso wie den Vorgang des Betrachtens, der
das Bild permanent verindert.”” Es kann »>so¢, wie es in Erscheinung tritt und einen
Moment einfriert, nicht sein. Die Betrachter des Narziss-Bildes erfahren dies sowohl
als eine Verinderung des Bildes im Laufe der Betrachtung, als auch als Reflexion des
Betrachtens, das sich als ein Teil des anschaulichen Bildes erweist.”®

Neben dieser dialektischen und prozessualen Bestimmung des Bewusstseins, das
die Vollziige und Prozesse inkludiert, spezifiziert Hegel das Selbstbewusstsein als ei-
ne Unterform des Bewusstseins. Seine Wesenseigenschaft liege darin, eine Einheit mit
sich selbst zu behaupten.” Wie das Bewusstsein miisse es sich aber, um nicht ganz
bestimmungslos zu sein, auf etwas beziehen, wovon es sich unterscheidet. Und so sei
notgedrungen im Selbstbewusstsein sein Anderssein in ihm aufgehoben.®° Das Unter-
schiedene, das Uneinheitliche oder Nicht-Identische bildet somit eine Seite dessen, was
das Selbstbewusstsein auszeichnet.5!

»Das Bewusstsein hat als Selbstbewusstsein nunmehr einen gedoppelten Gegen-
stand, den einen, den unmittelbaren, den Gegenstand der sinnlichen Gewifsheit und
des Wahrnehmens, der aber fiir es mit dem Charakter des Negativen [Anderssein]
bezeichnet ist, und den zweiten, ndmlich sich selbst, welcher das wahre Wesen, und
zundchst nur erst im Gegensatze des ersten vorhanden ist. Das SelbstbewufStsein
stellt sich hierin als die Bewegung dar, worin dieser Gegensatz aufgehoben, und ihm
die Gleichheit seiner selbst mit sich wird.«®?

Diese Beschreibung erinnert stark an die Uneinheitlichkeit der Einheit, vor die sich der
Betrachter des Narziss-Bildes nicht nur >gestellt« sieht, sondern an der er sich in Form
eines Suchprozesses in Richtung einer Einheitsbildung regelrecht abarbeitet. In der
Bildbetrachtung vollzieht sich so etwas wie eine Selbsterfahrung im Prozess der Bildbe-
trachtung — denn sowohl das konstitutive Anderssein, wie das Einsseins werden als auf-
einander bezogen und die (Eigen-)Beteiligung an diesem Erfahrens-/Erkennensprozess
spiirbar. Neben dieser Kongruenz einer Erkenntnistheorie mit einer Bilderfahrung, die
ein>Auf-sich- schauen< zum Thema hat, dhneln auch die Beschreibungen Hegels zu der
Frage, in welchem Verhiltnis die beiden Seiten des Selbstbewusstseins, sein »so-seinc
und sein »anders-sein« zueinanderstehen, auf erstaunliche Weise dem Bilderleben. So

77 Genau genommen, handelt es sich nicht nur um ein bloRes Zeigen oder anders ausgedrickt: das
Bild ist nicht nur ein beschaubares Gegeniiber. Dies stellt, wie an spaterer Stelle erortert wird, eine
Grundeigenschaft von Bildern dar: sie nehmen den Betrachter in sich auf.

78  Die Differenzen in der Zuordnung des Narziss-Bildes zu einem Stadium der Blickszene liegen im
Negieren des Prozesses der Bildbetrachtung begriindet

79  HEGEL, GEORG FRIEDRICH WILHELM: Phdnomenologie des Geistes (1807), Hamburg: Meiner-Verlag
2011, S.121.

80 Vgl.ebd.

81  Der Erdrterung des Bewusstseins und des Selbstbewusstseins liegt eine grundsatzliche Dekon-
struktion von Einheit und Ganzheit bei Hegel zugrunde, die jede Einheit iiber es selbst und ihr
Gegenteil, das Uneinheitliche, bestimmt, jedem Sosein die Negation seines Andersseins zuordnet
und jede Ganzheit (iber den Ganzheitsanspruch der Teile dieses Ganzen dekonstruiert.

82  HEGEL, GEORG FRIEDRICH WILHELM: Phiinomenologie des Geistes (1807), S.121-122.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

spricht Hegel wiederholt von einem Verfliissigen (2), das einem Abstof3en (1) gegeniiber-
steht. Ins Zentrum setzt er eine Begierde (3), die der Wesenszug des Selbstbewusst-
seins sei.

In der Konstruktion des Selbstbewusstseins wird nun mit Hegel zunichst die Seite
des AbstofRens (1) im Gegensatz zum Verfliissigen beschrieben:

»Im ersten Moment ist die bestehende Gestalt; als fursichseiend, oder in ihrer Be-
stimmtheit unendliche Substanz tritt sie gegen die allgemeine Substanz auf, verleug-
net diese Flussigkeit und Kontinuitdt mit ihr und behauptet sich als nicht in diesem
Allgemeinen aufgeldst, sondern vielmehr als durch die Absonderung von dieser ihrer
unorganischen Natur, und durch das Aufzehren derselben sich erhaltend.«®3

Im Bilderleben, das uns eine mithsame Ich-Konstruktion vor Augen fithrt, kommt es
ebenfalls zu einem AbstofRen der Inkongruenzen als einer Gegenbewegung des Verfliis-
sigens. Bildlich gesprochen handelt es sich um das Moment des Gegeniibertretens. Mit
Rimbaud und Hegel wird darin die Fluiditit/Verbundenheit mit der Welt/dem Allge-
meinen geleugnet. Dies macht sich in der Bilderfahrung in diversen Strategien vom
Vergleich, bis hin zur Abgrenzung und Leugnung all dessen bemerkbar, das der Ein-
heitsbildung des >Ich< zuwiderlduft und sie doch als Gegensatz — im Bild sinnbildlich
als Gegeniiber - erfordert. Das Abstofiende in der Bestimmung des Selbstbewusstseins
ist nach Hegel eine das Leben in seinem allgemeinen »fliissigen Medium« verleugnen-
de Haltung, in der sich das Selbstbewusstsein als getrennt behauptet. Im Bilderleben
fithren die zunichst belebenden Inkongruenzen am Extrempol in ein volliges Sich-
Fremdwerden und Erstarren. Dabei lisst sich das Erstarren hier als ein Abkémmling
des nicht gelingenden Verschmelzungswunsches mit dem Bild, seiner Unberiihrbar-
keit, verstehen. Eine Entsprechung hat diese Bewegung der Bildwirkung in dem, was
Hegel als die »tautologische Bewegungslosigkeit des: Ich bin Ich« bezeichnet.8485

Das AbstofRende in der Konstruktion des Selbstbewusstseins nach Hegel wird durch
das verfliissigende (2) Element erginzt. Denn das Selbstbewusstsein bezieht, wie oben
bereits erliutert, seine Bestimmung aus dem, was es aufRerhalb seiner selbst ist — aus
der sinnlich-wahrnehmbaren Welt. Es birgt also diese Fluiditit des Lebens in sich. Die-
se Beschreibung Hegels lisst sich in Analogie zu dem Prozess des Verfliissigens der
Grenzen innerhalb der Hauptfiguration der Bildwirkung lesen. Die Fluiditit innerhalb
der Spiegelerfahrung setzt sich im Bilderleben als ein Verschmelzen und dem sinnbild-
lichen Auflgsen der Zweiteilung, also der Bildgrenzen des Bildes fort, das letztlich das
gesuchte und entdeckte >Ich« zum Verschwinden bringt. Und dies entspricht der »Ver-
kehrung« des Fliissigwerdens durch das konstitutive Andere im Selbstbewusstsein bei
Hegel:

83  Ebd., S 124.

84 Ebd.,S.121.

85  Die verflissigende Dimension des >Anderen< wurde bereits im Kapitel der Narzissmustheorien
als eine notwendige Uberschreitung des narzisstischen Stadiums deutlich. Der Vollstindigkeits-
anspruch des Bildes, (iber das das»>Ich< hergestellt wird, erwies sich als nicht lebenstauglich und
in seiner Hermetik als nicht haltbar. Bei Freud ist es die Vorstellung einer flieRenden Libido, die
in der Eingrenzung (Objektbesetzung) eine »Stauung« bewirkt und im narzisstischen Stadium auf
ein Abflieflen zum >Anderen<hin driangt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

237


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Ein Bild und sein Doppelgénger

»Ich ist der Inhalt der Beziehung, und das Beziehen selbst; es ist es selbst gegen ein
anderes, und greift zugleich iiber dies andre tiber, das fiir es ebenso es selbst ist.«3®
[.]

»Diese Verkehrung aber ist darum wieder die Verkehrtheit an sich selbst; was aufge-
zehrt wird, ist das Wesen; die auf Kosten des Allgemeinen sich erhaltende, und das
Gefiihl ihrer Einheit mit sich selbst sich gebende Individualitit hebt gerade damit ih-
ren Gegensatz des Andern, durch welchensie fiirsich ist, auf; die Einheit mit sich selbst,
welche sie sich gibt, ist gerade die Flussigkeit der Unterschiede, oder die allgemeine
Auflosung.«¥

Hegel beschreibt diesen ineinander gebrochenen Prozess des Verfliissigens und Absto-
Rens als eine bestindig sich-wiederholende »Riickkehr aus dem Anderssein«.®® Neben
dem Verflissigen, das in die Auflésung miindet und dem Abstoflenden, in dem das
Selbst-Bewusstsein wie aus seinem Anderssein »zuriickkehrt« und sich im (vermeint-
lichen) Ausschluss vergegenstindlicht, findet sich in dieser Wesensbeschreibung des
Selbstbewusstseins noch ein dritter Zug. Hegel charakterisiert das Selbstbewusstsein
in seinem »Wesen« als »Begierde«. Indem es ndmlich in der Unterscheidung von sich
selbst das Anderssein — sprich die unabgrenzbare Lebensfiille — beinhaltet/beansprucht
und sich als Einheit behauptet, haftet ihm ein das Leben vereinnahmender Zug an: »Es
ist Begierde itberhaupt.«®

Die Begierde (3) ist im wahrsten Sinne des Wortes auch im Bilderleben >zentralc und
verbindet Erkenntnis (Gegeniibertreten/AbstofRen) auf eigentiimliche Weise mit Liebe
(Verfliissigen/Verschmelzen). Das Bilderleben ist von der Empfindung einer kompro-
mittierenden Nihe durchzogen, die sich auf diese Form der Einheit als Sehnsucht nach
Verschmelzung beziehen lisst. Nicht zu iibersehen ist das Begehrliche, symbolisch in
Form eines phallischen Knies in die Mitte gesetzt. Es findet sich als Verschmelzungs-
sehnsucht zudem in allen Versuchen das Hin- und Her in der Bildwirkung zwischen
auflgsenden und trennenden Bewegungen mit einem einmaligen Impuls zu durchbre-
chen und eins zu werden. Dass die »Einheit des Selbstbewusstseins mit sich selbst« ein
begehrlicher Wesenszug prigt, wird noch deutlicher, wenn man sich das Einswerden
als Impuls oder Tendenz vorstellt. Insbesondere die Theorie von Lacan bezieht diese
Tendenz (im Seelischen) auf ein urspriingliches/konstitutives Fehlen eines >Anderenc
(Objekt a) und des Begehrens, das sich insbesondere im Blickgeschehen offenbart (s.u.).

Abschliefiend sei bemerkt, dass Hegel in der Erdrterung dessen, was das Selbstbe-
wusstsein als reflexives Bewusstsein auszeichnet, weder iiber ein konkretes sich selbst
betrachten, noch iiber ein konkretes oder vorgestelltes Bild spricht, zugleich aber Ziige
in der Konstruktion des Selbstbewusstseins nennt, die dem entsprechen, was sich im
Erleben des Narziss-Bildes als ein Flissigwerden und Abstof3en vollzieht. Dies erlaubt
nun die Feststellung, dass sich das Selbstbewusstsein als ein sich selbst gewahr werden,
nicht nur bildunabhingig beschreiben lisst, sondern dariiber hinaus bildunabhingige,

86  HEGEL, GEORG FRIEDRICH WILHELM: Phinomenologie des Geistes (1807), S.120.
87 Ebd., S.124.

88 Ebd., S.121.

89  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

nicht reflexive Anteile beinhaltet. Die Seite des Abstofienden lisst sich allerdings beson-
ders gut am Gegeniibertreten eines Bildes und mithilfe eines Bildes veranschaulichen.
Eine besondere Qualitit der Narziss-Darstellung besteht in der gleichzeitigen Visua-
lisierung des Abstofienden und des Verschmelzens, das die Bildtrennung aufhebt und
das Bildliche in einem Bild tiberschreitet. So wird die Bildunabhingigkeit, die Gren-
zen des Bildes paradoxerweise ebenfalls durch das Narziss-Bild in Szene gesetzt. Seine
spezifische Negativitit im hegel'schen Sinne liegt im Anschaulichwerden des Nicht-
Sichtbaren, das als das ausgeschlossene >Andere« zu seiner Konstitution wird.

In der Einordnung der Dimension des >Anderenc< bei Hegel zeigt sich eine enge Ver-
wandtschaft zum Rimbaud’schen »Je est un autre«. Die »Riickkehr aus dem Anderssein«
bei Hegel meint das verfestigende Moment gegeniiber einer Wirklichkeit, die in einer
stindigen Veranderung begriffen ist. Sartre beschreibt in seiner Phinomenologie des
Blicks mehrere Dimensionen des >Anderenc, die sowohl das verfliissigende Element, wie
auch die Vorginge einer Objektwerdung im Blickgeschehen, das erstarrende Moment,
umfassen. Die phinomenologischen Beschreibungen Sartres lassen sich als eine Kon-
kretisierung der logisch-dialektischen Denkfigur Hegels*® lesen. Sie spezifizieren das
Selbstbewusstsein — bei Sartre eine plotzlich auftretende Ich-Entdeckung — von einer
Analyse realer Blick- bzw. Betrachtungssituationen her. Ein wesentlicher Unterschied
gegenitber dem Selbstbewusstsein bei Hegel besteht darin, dass Sartre eine initiale
Seins-Entdeckung neben der Selbstreflexion, also derjenigen, die sich selbst zum Ob-
jekt nimmt, beschreibt. An einem realen >Anderenc vollzieht sich die >Ich-Entdeckungs,
die gleichzeitig durch den anderen eine Dezentrierung/Entfremdung bewirkt.

2.3 Sartre: Ich-Entdeckung und Dezentrierung im Erblickt-Werden
durch den Anderen

Sartre beschreibt in seinen Aufsatz »Der Blick«, wie sich eine Seinserfahrung als Ich-
Entdeckung an einem realen »Anderenc, einer anwesenden Person vollzieht und diese
Person erfordert:”! »Es geniigt, dass der Andere mich anblickt, damit ich das bin, was
ich bin.«*2

Sartre hebt das Erblicken (1) von einem Erblickt-Werden (2) durch den >Anderenc ab.
Im Erblicken (1) unterscheidet er wiederum den Blick, den wir auf Gegenstinde wer-
fen, von dem Blick auf einen anderen Menschen. Danach werde ein Mensch zugleich
als Gegenstand (»Objekt-Anderer«), als auch als Mensch (»Subjekt-Anderer«) im Blick
erfasst. Im Unterschied zu den Objekten der Welt »muf es ihr Wesen sein, sich auf ei-
ne erste Beziehung meines Bewuf3tseins zu dem des Anderen zu beziehen, in der der
Andere mir direkt als Subjekt, wenn auch in Verbindung mit mir, gegeben sein muf3
und die der fundamentale Bezug, der eigentlich Typus meines Fiir-Andere-seins ist.«*?

90  Eshandeltsich bei Hegel ebenfalls um eine Phinomenologie, mit dem Unterschied zu Sartre, dass
es Hegel um das »erscheinende Wissen« und die Bedingungen von Erkenntnis geht.

91  Er bezieht sich auf Hegel, indem er dessen Begriff der Negation als eine »interne Negation« be-
zeichnet und ihr eine »externe Negation« hinzusetzt (s.u.).

92 SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), 17. Aufl., Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2012,
S. 473.

93 SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 458.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

239


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Ein Bild und sein Doppelgénger

Als Gegenstand stehe der >Andere< in einer bestimmten Entfernung zum Betrach-
ter; er ist fitr ihn ein »Objekt-Anderer« wie ein jedweder Gegenstand. Ihn aber als Men-
schen, als »Subjekt-Anderen« zu sehen, bedeutet nach Sartre, diese andere Perspektive
auf die Welt und ihre Gegenstinde als >seine Welt« zu vergegenwirtigen. Das Erkennen
der Wesensgleichheit mit einem anderen Menschen bei gleichzeitiger Verschiedenheit
geht im Blickgeschehen zwangslaufig mit einer Dezentrierung desjenigen einher, der
den>Anderencerblickt. Denn der Andere als »Subjekt-Anderer« hat eine spezifische Per-
spektive auf die Welt, die weder mit der des Betrachters ganz identisch, noch dem Be-
trachter des »Subjekt-Anderen« ganz zuganglich sein kann. Der Blick auf einen anderen
Menschen als »Subjekt-Anderer« bewirkt somit eine Desintegration des Betrachters.

»Die Erscheinung des Anderen in der Welt entspricht also einem erstarrten Entgleiten
des ganzen Universums, einer Dezentrierung der Welt, die die Zentrierung, die ich in
derselben Zeit herstelle, unterminiert.«>*

Dieser Vorgang lasst sich gut auf einen zentralen Aspekt der Bilderfahrung der Narziss-
Darstellung beziehen. Die durch Sartre beschriebene Dezentrierung in der Wandlung
des »Objekt-Anderen« in einen »Subjekt-Anderen« erleben auch die Betrachter des
Narziss-Bildes. Im Hineinversetzen in den Betrachter des Bildes und Nachvollziehen
seines Blicks wird eine Zentrierung gesucht; zugleich bemerkt der Betrachter, dass er
das Bild nicht ganz aus der Warte des Betrachters im Bild, des »Subjekt-Anderen« in
Sartres Terminologie, in den Blick bekommt. Indem er das Bild im Bild aus dessen
Perspektive ergriindet, stellt er fest, dass er dies nicht genauso sehen kann, wie der
Betrachter im Bild. Es bleibt bis zuletzt unklar, wie dieser das Bild sieht.®® Die fehlende
Ubereinstimmung von Bild und Spiegelbild, die als offenkundige Differenz sogleich
vom Betrachter bemerkt wird, erhilt im Bilderleben eine Analogie in der Differenz
zwischen dem Betrachter im Bild und dem Betrachter des Narziss-Bildes. Sie lasst
sich als die Dezentrierung verstehen, die Sartre im Erblicken eines »Subjekt-Anderen«
beschreibt.

Die Konstruktionserfahrung hat fiur die Betrachter des Narziss-Bildes einen
Zwischenraum spiirbar gemacht, in der weder die Identifikation mit dem Betrach-
ter als einem »Subjekt-Anderen«, noch die Trennung vom Betrachter als einem
»Objekt-Anderen« gelingt. Der Zwischenraum lisst sich ebenfalls aus dem komplexen
Blickgeschehen bei Sartre heraus verstehen. Als »Subjekt-Anderer« unterstreicht er
die Wesensgleichheit und zeigt gleichzeitig die Ungleichheit an: als »Objekt-Anderer«
gehort er als Gegenstand (Objekt) der Welt des Betrachters an — er ist als Objekt-
Anderer in ihr enthalten. Dieser >Andere« ist nach Sartre vom Gegenstandstypus der
»Abwesenheit«, wie folgendes Beispiel veranschaulicht: In den Blick gerit ein Mann,

94  Ebd, S. 462.

95  Im Bilderleben fiihrt der Vorgang der Dezentrierung paradoxerweise durch das Hineinversetzen
in den Bildbetrachter initiiert, zu einem volligen Entgleiten und einer AufspleifRung zwischen Bild
und Betrachter. Im Bild erscheinen dieser Unterschied und die Unklarheit durch die Inkongruenz
von Bild und Abbild in Szene gesetzt. Der Betrachter im Bild und der Betrachter des Bildes (Rezi-
pient) schauen auf zwei unterschiedliche Bilder. Diese sind synonym fiir die »Welt« bei Sartre, die
jeweils eine andere, leicht verschobene ist.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

der im Park sitzt, und ganz versunken in sein Buch vertieft ist. Der Mann wirkt nach
auflen hin verschlossen. Diese Hermetik des Bildes, das sich dem Betrachter darbietet,
enthilt, so Sartre, notwendig einen »Riss«: Das Lesen eines Buches bildet einen Teil
des Universums des Betrachters — denn er kennt den Vorgang und die Situation, ohne
in diesem Moment selbst in ein Buch vertieft zu sein. Als »Objekt-Anderer« verweist
der in den Blick tretende >Andere< auf diese »Abwesenheit der Welt, die ich gerade
innerhalb meiner Wahrnehmung dieser Welt wahrnehme«®®.

Das Schattenseitige in der Selbstentdeckung am sAnderen<, wie sie die Narziss-
Darstellung in Szene setzt und wie sie unter Kapitel 1.3. beschrieben wurde, wird hier
in der Dimension des Fehlenden deutlich. Der >Andere« stellt sich als ein (momentanes)
>Nicht-Ich«dar und ist als diese Desintegration doch Teil der Welt des Betrachters.” Die
topologische Sicht Sartres auf das Blickgeschehen, in der »die Desintegration meines
Universums in den Grenzen dieses Universums selbst enthalten ist«®®, erscheint im
Narziss-Bild geradezu durch die Kreisform veranschaulicht, welche die beschriebene
Desintegration durch den >Anderen« beinhaltet. Diese »Desintegration« ist vergleichbar
mit den »Einbruchstellen« ins Ganze bei Hegel. Sartre bringt sie auf die Metapher des
»Abflussrohres«. Danach »durchbohrt« das Erblicken eines Anderen das Sein und bringt
es wie durch ein Rohr zum Abfliefen. In der Metapher des Abflussrohres bei Sartre wird
deutlich, dass der Prozess®® nicht ausschliefilich destruktiver Natur ist. Vielmehr wirkt
das Abflieflen oder Durchbohren einer Form von Erstarrung entgegen, die sich nach
Sartre ebenfalls zwischenzeitlich einstellt:

»Das Universum, das AbfliefSen und das Abflussrohr, wieder ist alles zuriickgewonnen,
wiedererfasst und zum Gegenstand erstarrt: Das alles ist fiir mich da als eine partielle
Struktur der Welt, obwohl es sich tatsdchlich um die totale Desintegration des Univer-

sums handelt.«'°°

Erstarren und Abflief3en (Verschmelzen) bilden die beiden Pole im Blickgeschehen, die
sich ineinander brechen. Sie entsprechen im Bilderleben der Erfahrung, dass Einheit
und Uneinheitlichkeit einander bedingen. Auch in psychodynamischer Hinsicht ist die
Bewegung, die Sartre beschreibt, mit den Prozessen vergleichbar, die die Betrachter
des Narziss-Bildes durchlaufen: So fithlt sich der Betrachter mal ganz involviert und
verbunden (Verfliissigen) und dann wieder wie herausgerissen, sodass er das Bild nur
noch wie von auflen, aus einer grofRtmoglichen Distanz zu betrachten (Erstarren) ver-
mag. Das Erstarren als Endpunkt der Nebenfiguration ist mit Sartre als ein »Stocken«
des AbfliefRens von Welt im Moment der Reflektion zu verstehen. Im Bilderleben wird
dies als eine Blickfixierung und Kehrseite des Blickens (auf ein Bild) erlebt, das zwar

96  Vgl. SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 463.

97  Esist nicht schwer darin die hegel'sche Figur der Identitdt zu entdecken, die zugleich identisch
und nicht-identisch zu sehen. Im Unterschied zu Hegel sind dies Verschiebungen in der Seinsbe-
stimmung, die sich jedoch erst durch einen Blick ereignen.

98  SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 462.

99  Sartre sprichtin seiner Ontologie, »das Sein und das Nichts«, davon dass das »das Sein genichtet«
wird.

100 SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 462.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

241


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Ein Bild und sein Doppelgénger

zu einer Vergegenstindlichung (bei Sartre Objektivierung) beitrigt, aber ein Erblickt-
Werden im Sinne von Ergriffen-Werden unterbindet und in eine nicht mehr greifbare
Distanz riicke.

Wihrend sich das Erblicken des >Anderen< zwischen Vergegenstindlichung und Ver-
flissigung bewegt und eine notwendige Desintegration des eigenen Universums be-
wirkt, verortet Sartre die Ich-Entdeckung im engeren Sinne im Moment des Erblickt-
Werdens (2). Das Erblicken des >Anderenclisst bereits das Erblickt-Werden antizipieren;
denn es erdffnet ein Moglichkeitsfeld, selbst erblickt zu werden. Nach Sartre trete das
Individuum im Erblickt-Werden aus seinem Subjektstatus heraus und werde zu einem
Objekt einer ihm unbekannten Welt dieses Anderen. Darin vollzieht sich im Betrachtet-
Werden ein Umschlag des Subjektseins in den des Objektseins in der Welt eines Ande-
ren.®* Neben dem Aspekt der Bemichtigung, die in dieser Objektwerdung durch den
Anderen liegt, bleiben die Objektqualititen des hieran entdeckten >Ich« als Objekt des
Anderen diffus. Sartre spricht hier von einer plotzlichen Sein-Vergegenwirtigung, ei-
ner Entdeckung des >Ichs, das sich mit einem Entgleiten/einem Selbstverlust verbindet.
Wihrend sich dies auch als eine freudige Entdeckung durch den Blick des Anderen ver-
stehen lieRRe, betont Sartre wie in dieser Seins-Enthiillung durch den Blick des Anderen
zugleich ein Sich-Entgehen stattfindet. Hier findet sich auch das oben im Blickgeschehen
beschriebene Phinomen des Nicht-Identischen wieder, das nun im Zusammenhang mit
einer initialen Selbstentdeckung durch den Blick des >Anderen« verbunden ist. Sartre
beschreibt, dass diese Erfahrung — »ich sehe mich, weil man mich sieht« — nicht nur
am hiufigsten vorkomme, sondern eine jeweils tiberraschende »Heimsuchung« durch
das >unreflektierte Bewusstsein« darstelle.'°* Hieraus schlief3t Sartre, dass diese (zwei-
te) Form der Seinserfahrung als Ich-Entdeckung im Gegensatz zum reflexiven Bewusst-
sein »auflerhalb« von sich begriindet liegt. Das »unreflektierte Bewuf3tsein« als das »Be-
wufdtsein von der Welt« — analog zum Unbekannten bei Rimbaud und dem Allgemein-
Weltlichen bei Hegel - bildet den Anteil des Nicht-Reflexiven in der Seins- oder Ich-
Entdeckung.

»Mein Objekt-Ich ist also weder Erkenntnis noch Erkenntniseinheit, sondern Unbeha-
gen, erlebtes Losreifien von der ek-statischen Einheit des Fir-sich, Grenze, die ich nicht
erreichen kann und die ich dennoch bin. Und der andere, durch den dieses Ich mir ge-
schieht, ist weder Erkenntnis noch Kategorie, sondern das Faktum der Anwesenheit

einer fremden Freiheit.«'®3

Die »Heimsuchung durch das nicht-reflektierte Bewusstsein« beschreibt eine Sorte des
Anderen im Bilderleben, die als ein Verriicken und Fremdwerden klassifiziert wurde.

101 Bei Sartre handelt es sich um ein reales AuRen, das der Selbstreflexion nicht immanent ist, wah-
rend Hegel die Andersheit ins Innere des Selbstbewusstseins als seinen dialektisch-logischen Ge-
genzug verlegt.

102 SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 470.

103 Vgl. Ebd,, S. 494.»Das Ich bot sich als Objekt nur dem reflexiven Bewufitsein dar. Aberjetzt ist das
Ich dabei, das unreflektierte Bewufdtsein heimzusuchen. Nun ist aber das unreflektierte Bewufit-
sein Bewufdtsein von der Welt. Das Ich existiert fiir dieses auf der Ebene der Objekte der Welt;
diese Rolle, die nur dem reflexiven BewufStsein zufiel: das Gegenwartig machen des Ich, gehort
jetzt dem unreflektierten Bewufitsein an.«

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Vergleichbar mit den Vorgingen der Dezentrierung im Blickgeschehen, das Sartre be-
schreibt, kommt im Bilderleben ein Anderer, ein Fremder ins Spiel, der das Selbstbild
stort. In der Nebenfiguration fithrt dies zu einer Auseinandersetzung mit dem Blick
Anderer, der im Selbstbild als Inkongruenz reprisentiert ist oder von diesem abweicht.
Das Bilderleben offenbart, wie im Blick auf sich selbst, immer auch ein fremder Einfluss
liegt. Dieser »Andere« dezentriert und an ihm vollzieht sich zugleich eine Seinserfah-
rung. Er ist mit der Entdeckung des Anderen im Bild vergleichbar, der das (narzissti-
sche) Spiegelstadium itberwinden lisst.

Wahrend Hegel das Anderssein als dem Selbstbewusstsein innewohnend setzt, be-
schreibt Sartre dies analog in der Blickbegegnung mit einem realen Anderen. Beiden
Beschreibungen sind die Bewegungen in der Konstituierung des Selbstbewusstseins
als einer Ich-Entdeckung gemeinsam: In der Terminologie Hegels steht ein Verfliis-
sigen einer Absonderung gegeniiber; Sartre spricht hier analog von einem AbflieRen
und Erstarren. Eine Gemeinsambkeit liegt zudem in dem kreisformigen Vorgang. He-
gel beschreibt dies als eine bestindige »Riickkehr aus dem Anderssein«, wenn sich das
verfliissigende Element, aus dem es sich bildet, »absondert«, wihrend Sartre dies ana-
log als eine »Riickgewinnung« gegeniiber dem auffasst, was durch die Dezentrierung
durch den Anderen abgeflossen ist und in einer voriibergehenden »Erstarrung« zum
Gegenstand miindet.

Die Dimension des >Anderen, die bei Hegel und Rimbaud im Unbekannten, im
Weltlich-Allgemeinen und seiner Transformationslogik liegen, sind bei Sartre vielfil-
tiger: in der Mehrdimensionalitit des Blickgeschehens zihlt neben der Verfliissigung
(Dezentrierung) auch die Objektwerdung (Erstarrung) durch den Blick des >Anderen«
zu den Dimensionen des >Anderenc. Dieser >Andere« gehort allerdings wie bei Hegel
dem »nicht-reflexiven Bewufitsein, also der Welt an.°* Wihrend sich die Pole und die
Bewegungen zwischen Verschmelzen und Erstarren in der Reflexion des Selbstbewusst-
seins bei Hegel und der Ontologie des Ichs bei Sartre stark dhneln und beide Theorien
auf das Verhiltnis des Reflexiven zum Nicht-Reflexiven im Vorgang der Ich-Entdeckung
und des Selbstbewusstseins hinweisen, steht die phinomenologische Beschreibung des
Blickgeschehens bei Sartre der Sinnlichkeit der Bilderfahrung niher. Befragt man nun
die Theorien umgekehrt mit dem Bild, so fehlt bei Sartre die begehrliche Mitte, die
Hegel als Aneignungswunsch der Welt und »Begierde tiberhaupt« als zentrales Motiv
des Selbstbewusstseins begreift. Diese (phinomenologische) Liicke schliefdt Lacan, der
in einem engen Diskurs mit Sartre den Blick weniger als entmachtend als begehrlich
begreift.

2.4 Lacan: Blick als Begehren und Erfasst-Werden durch den Anderen

Noch expliziter als Sartre, der das Blickgeschehen und die Ich-Entdeckung von ei-
nem »unreflektierten Bewusstsein« ausgehend als iiberraschende »Heimsuchung«

104 Vgl. ebd., S.537ff. Sartre bestreitet gegeniiber Hegel die Moglichkeit gegeniiber der Totalitat, die
das »Ich-selbst« bedinge, einen Gesichtspunkt einnehmen zu kénnen. Es lasse sich nur erfahren,
nicht erkennen (gegeniiberstellen).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

243


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24t

Ein Bild und sein Doppelgénger

beschreibt, betont Lacan unbewusste Prozesse, die im Blickgeschehen als Seins-
Erfahrungen und Seins-Formen wirksam sind.'

Lacan hebt zwei Blickarten voneinander ab, ein »sich sich sehen sehen« (1), von ei-
nem nicht-reflexiven Erfasst-Werden von einem Blick (2). Das reflexive »sich sich sehen
zu sehen« (1) komme gegeniiber dem vorwiegend unbewussten Blickgeschehen einer
»Illusion des Bewusstseins« gleich. Lacan schreibt diesem »reflexiven« Bewusstsein die
Eigenschaften der Idealisierung und Verkennung zu. Bewusstsein hingegen sei etwas,
auf das sich das Subjekt zuriickziehe, um der Funktion des Blicks auszuweichen. Das
Schauen auf sich selbst bilde eine befriedigende Ordnung, »wo das Subjekt sich in so
tiefgreifendem Verkennen bestitigt sieht«.1°® In diesem »Taschenspielertrick« (Eska-
montage) liege eine »Umgehung der Funktion des Blicks«. Was umgangen wird, be-
schreibt Lacan als das »Begehrenc, welches im Erfasst-Sein vom Blick Anderer liege
und eine urspriingliche Abhingigkeit von Anderem anzeige.

»Heifdt es nicht Befriedigung, unter diesem Blick zu sein, von dem ich in Anschlufs an
Merleau- Ponty sprach, unter diesem Blick, der uns einkreist und der aus uns in erster

Linie zu angeschauten Wesen macht, freilich ohne das uns dies angezeigt wiirde.<'®’

Im »sich sich sehen zu sehen« (1) dagegen imaginiere sich das Subjekt als allsehend:
»Was uns zum Bewusstsein macht, das setzt uns auch mit demselben Schlag ein »als
speculum mundic«.«*°® Es stehe damit in einer philosophischen Tradition, welche die
»ldee eines absoluten Wesens« vertritt, das in der Kontemplation die Fiille erschlie-
Ren kénne, eben weil es vollkommen ist. Lacan bringt hier das cartesische Cogito mit
dem illusionistischen Charakter des narzisstischen Stadiums in einen Zusammenhang.
In beiden Kontexten tiusche sich der Mensch dariiber hinweg, sich in einem Feld des
Sehens in Abhingigkeit zu Anderem zu befinden. Dieselbe Illusion hafte zudem je-
nen Philosophien an, die von einer urspriinglichen Einheit des Subjekts ausgehen und
meinten iiber sich verfiigen zu kénnen. Das cartesische Cogito, in welchem sich »das
Subjekt als Denken begreift«, entspreche damit dem »ich sehe mich mich sehen«. Dass
das Subjekt hieriiber in den Mittelpunkt gerate, lasse — so Lacan — dann zwangsliufig
einen »Verdacht auf die Welt« fallen, diese sei nur seine Vorstellung. Tatsichlich aber
verdecke das »sich sich sehen zu sehen« den Zug des Schwindens und der Punktuali-
tit, die dem Subjekt eigen seien.’® Die Selbstreflexion des >sich sich sehen zu sehen«
sei »die Umkehrung der Struktur des Blicks«*'°. Lacan fithrt damit in seinen Blickana-
lysen den Gedanken Sartres weiter, dass eine Seinserfahrung nicht die Erfahrung be-
inhaltet, sich in Ginze zu iiberblicken. Sie besteht nach Lacan in der Unméglichkeit des

105 Seine Psychoanalyse versucht die Ergrindung des Subjekts vom Unbewussten her und setzt das
Bewusstsein, wie Freud auch, als eine Ausnahme.

106 LACAN,JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse., 4.
Aufl., Weinheim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 73-84, hier S. 81.

107 Ebd.

108 Ebd.

109 LACAN, JACQUES: »Die Anamorphose (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4. Aufl., Wein-
heim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 85-96, hier S. 90.

110 Ebd., S. 88.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

reflexiven Bewusstseins — bildlich gesprochen in der Unméglichkeit eines dauerhaften
Gegeniibertretens des Bildes.

Gegeniiber dem illusionistischen reflexiven Bewusstsein konstatiert Lacan eine un-
bewusste Begehrensfunktion, die an den Blick (2) gekniipft ist.""" Im Blick lebe der
Mangel als Erginzungs- und Vervollstindigungssehnsucht. Der Blick bei Lacan bildet
keinen autonomen-intentionalen Akt, sondern der, der blickt, werde zugleich erblickt
und von diesem Blick »erfasst« (2)."* Das Subjekt sei in einem Feld von Begehrlichkei-
ten eingeschrieben und kein die Welt intentional erblickendes Wesen. Das Begehren
wiederum verweist auf einen Mangel, den der Andere, dessen Blick erheischt wird, zu
stillen verspricht. Der Blick symbolisiere »das Fehlen« und dieses Fehlen zeige sich im
Werben um einen anerkennenden Blick, im Wunsch nach Vollstindigkeit. Er ist auf
ein begehrtes Objekt gerichtet.””> Der Andere, der bei Sartre dezentrierend auf eine
urspriingliche Seinseinheit wirkt, diese zugleich enthiillt und entfremdet, ist bei La-
can ein begehrter, ein fehlender Anderer. Lacan legt hier also die Desintegration (des
Subjekts) an andere Stelle als Sartre."™* In seinem Aufsatz, die Spaltung von Augen und
Blick, behauptet Lacan eine »Priexistenz des Blicks, die darin liegt, dass wir zunichst
»Gesehene« sind, das heifdt vom Blick anderer erfasst werden, um diesen Blick werben
und uns (wie in der Funktion der Mimikry) in einem »Feld des Gesehenen« bewegen.
In dieser neuen Sicht auf das Subjekt liege nach Lacan eine »ontologische Wende«.

»Was einzukreisen wire auf den Bahnen des von ihm gewiesenen Weges, ist die Pra-
existenz eines Blicks —ich sehe nur von einem Punkt aus, bin aber in meiner Existenz

von iiberall her erblickt.«'"

Die »Priexistenz des Blicks« stehe zudem in einem Zusammenhang mit einer frithen
Spaltung, dem Kastrationskomplex. Der Blick habe eine »triebliche Funktion«, verweise
auf den Mangel, den nur ein Anderer — das »Objekt a« in der Terminologie Lacans — stil-
len konne. Er sei in seinem Kern phallisch."!® Die »Priexistenz des Blicks« meint ein

111 Sie lasstsich in der Bilderfahrung auf die Sehnsucht nach Vollstindigkeit und auf die Kehrseiten
der Synthesebemiihungen, also auf das Begehrliche des»sich sich sehen zu seheng, beziehen.

112 Das»Erfasst-Werden«durch den Blick erlautert Lacan ausfiithrlich am Mimikry-Phianomen und re-
kurriert auf die Studien Callois, der der Anpassungsthese als Erklarungsversuch widerspricht. Die
Auffassung des Subjekts ist bei Lacan stark durch den gestaltpsychologisch/topologischen Gedan-
ken gepragt, wonachswir<im Blick anderer erfasst zu Teilen eines Feldes werden. Der Unterschied
im Verstandnis der Mimikry als Anpassungsform oder als ein Vorgang, in welchem das Tier in
einem Feld des Sehens erfasst wird, liegt im Ausgangssignal der Transformationsbewegung. Die
Anpassungsthese geht von einer mehr oder weniger individuellen, im Lebewesen zu verorten-
den Schutz- Uberlebensfunktion aus, wihrend das »Erfasst-Werden« iiberindividuell, topologisch
gedachtist und dsthetischen Gesetzen folgt, die nicht zwangslaufig einer Uberlebensstrategie un-
terliegen. In diesen Transformationen spielt die Augenfunktion eine entscheidende Rolle.

113 LACAN, JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 76.

114 Lacan’'s Analyse des Blicks ist eingebettetin eine Psychologie des Unbewussten. Vom Unbewussten
und nicht vom Bewussten her wird das Subjekt in seinen Determinanten/in seiner Beschaffenheit
erkundet.

115 LACAN, JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 78.

116  Vgl. LACAN, JACQUES: »Die Anamorphose (1964)«, S. 95.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

245


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Ein Bild und sein Doppelgénger

urspriingliches Fehlen, das den Menschen als Mangelwesen, auszeichnet. Sie zeigt die
tiefe und unabinderliche Abhingigkeit zu anderen an.™”

Beide von Lacan beschriebenen Blickarten, das illusionistische »sich sich sehen se-
hen« (1), als auch der Blick als nicht-reflexives Erfasst-Werden (2) finden sich im Bilder-
leben. Sie sind im Bilderleben ebenfalls einander gegeniibergestellt. Der idealisierende
Zug, in der sich der Betrachter meint ganz zu erfassen, trifft auf all jenes, was fehlt
und insofern »anblickt, als dass es ersehnt wird. Das »>sich sich sehen zu sehen« (1) wird
im Bilderleben im Zug der Nebenfiguration entlarvt: Der Betrachter vermag sich im
Bild nicht ganz und schon gar nicht als ser selbst< zu sehen. Die Reflexivitit als ein
sich abbildendes Bewusstsein wird mit der Bilderfahrung, nicht sehen zu kénnen und
nicht gesehen zu werden, kontrastiert. Im Bilderleben zieht zugleich eine begehrliche
Mitte den Blick auf sich. Die Betrachter schauen auf ein phallusartiges Knie, das eigen-
tiimlich abgeschnitten, dem Kérper nicht zugehorig erscheint. Sie beschreiben, wie sie
sich wie von einem Magneten, von einer »goldenen Mitte« angezogen fithlen, die alles
um sich kreisen lasse. Dieser Bildmittelpunkt ist fiir die Probanden insofern kompro-
mittierend, als dass sie das Gefiithl haben, darauf gezogen zu werden und den Blick
nicht abwenden zu kénnen. Kompromittierend ist er in der sexuellen Konnotation als
Phallus und dadurch, dass mit ihm >unkultivierte« Handlungen assoziiert werden, die
der Betrachter am liebsten vollziehen wiirde: Durchschlagen, Sich Hineinstiirzen. Ei-
ne Probandin duflert explizit, wie sie das Gefiihl hat, da schaue sie etwas an, das wie
ein grofies Auge wirkt. Mit Lacan lieRRe sich sagen, dass der Betrachter im »Feld des
Sehens« (Bildbetrachtung) von einem Blick »erfasst« wird, dem er sich nicht entzie-
hen kann (2). Dem Blick liege eine Begehrensfunktion zugrunde, die ihn auf ein Bild
und ins Bild hineinziehe.™® Dies lisst sich mit der massiven Korperlichkeit, die sich
den Probanden aufdringt, in Verbindung bringen. Die Betrachter sind von etwas, das
sie anblickt, »erfasst« und haben Mithe sich davon zu distanzieren. Dieser Blick ist ein
anderer als der »reflexive Blick« und wird auch von den Probanden als dasjenige Bild-
moment beschrieben, das »gegen die Reflektion« geht. »Gegen die Reflektion« meint
hier den Blick, der jenseits eines Bewusstwerdungs- oder Erkenntnisprozesses liegt.
Er lieRe sich mit Lacan als Blick in seiner »trieblichen Funktion« verstehen, die Lacan
gegeniiber Sartre wie folgt argumentiert:

»Wenn man die Dialektik des Begehrens nicht in Anschlag bringt, ist nicht zu verste-
hen, weshalb der Blick des Andern das Wahrnehmungsfeld desorganisieren sollte. Es
geht eben darum, dafs das Subjekt, das hier gemeint ist, nicht das Subjekt des Refle-

xionsbewuRtseins ist, sondern das Subjekt des Begehrens.«''®

Die Bildbetrachter erfahren, dass sie nicht nur auf etwas schauen, sondern dass sie von
etwas angeblickt werden, das sie angeht, von dem sie »erfasst« werden. Die »Spaltung
von Augen und Blick« bei Lacan beschreibt, dass Anblick und Vorstellung nie in eins

117 Dagegen handelt es sich bei Sartre zunichst um eine »Fiille des Seins, die erst durch den Blick
»genichtet« wird.

118  Salber beschreibt das Verhiltnis von Bild und Blick ebenfalls vor dem Hintergrund einer immerzu
unfertigen Gestalt, die sich nach Anderem sehnt und zu ergénzen sucht.

119  LACAN, JACQUES: »Die Anamorphose (1964)«, S. 96.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

fallen. In diesem Sinne verspricht ein (jedes) Bild Ganzheit, die nicht zu haben ist. Das
Begehren, das nach Lacan den Blick lenkt, wirkt im Narziss-Bild einerseits kompro-
mittierend (phallisches Knie) und wird zudem mit einem unvertraglichen Anblick, dem
Bild im Bild kontrastiert. Das Bild zeigt (zum Teil) etwas anderes, als sich der Betrachter
vorstellt/wiinscht. In einen Zwiespalt geraten Anblick und Vorstellung in der Erfah-
rung, dass der Betrachter im Bild sehnsiichtig auf etwas schaut, das Bild aber nicht (als
zu sich gehérend) erkennen und letztlich nicht »greifen« kann.

Die Figur des Anderen stellt bei Lacan das begehrte Objekt dar, das zugleich ein
Fehlen markiert. Die Narziss-Darstellung setzt tatsichlich eine Blickbannung iiber das
Fehlende in Szene und involviert den Betrachter, der im Zuge der Betrachtung nicht
mehr aufien steht. Auch thematisch werden im Anblick der Schattengestalt (bzw. in der
Konfrontation mit dem Fragmentarischen als durchgingige Bildqualitit) insbesondere
Geschichten von Versagungen, Zuriickweisungen, einem Nicht-Zuriickblicken im bild-
lichen Sinne, belebt. Besonders die Realitit des Bildes in seiner Mittelstellung zwischen
Anschauungsobjekt und Vorstellungsbild unterstreicht die Differenz zwischen Augen
und Blick, die Sartre darin beschreibt, dass nicht beides gleichzeitig méglich ist'*° und
an der Lacan eine grundsitzliche Kluft fest macht: zwischen dem, was physisch >da< ist
(Augen) und dem was >fehlt« (Blick)."*!

Nach Lacan ist der Betrachter als ein Betrachteter nicht derjenige, der das Fehlen-
de erginzt und das Bildgeschehen intentional lenkt, sondern er wird nach Lacan zum
blinden Fleck des Bildes — einem Bild, das ihn anschaut. In dieser Umkehrung seien
nach Lacan beide Seiten des Blicks — nicht nur »daf$ es anblickt, sondern auch dafS es
zeigt« — »elidiert«**? Das gleichzeitige Eins-Sein und Uneins-Sein mit dem Bild liefRe
sich nach Lacan als ein Vorgang beschreiben, in dem der Betrachter zu einem Teil des
Bildes wird, ohne mit ihm identisch zu sein.

2.5 Salber: Der Blick in seiner Erganzungsfunktion und seinem Bildversprechen

Salber beschreibt den Blick ebenfalls in einem Gegensatz zum reflexiven Bewusstsein.
Er sieht in ihm »eine besondere Form des Sehensc, die fiir den Menschen charakteris-
tisch ist. So wie das Bewusstsein etwas von sich trenne, stehe der Blick fiir eine andere
Form des Auseinander-Gehens seelischen Erlebens. Im Blick werde etwas unwillkiirlich
beschaubar, wihrend anderes ausgeschlossen bleibe. Darin liegt nach Salber begriindet,
warum der Blick in Literatur, Kunst und im Alltagsverstindnis als michtig, wertgerich-
tet, ausgreifend und eindringlich beschrieben. Ein Blick konne andere entmachten oder
wie im Mirchen Berge versetzen.'??

Die Beschreibung des Blicks bei Salber ist dem »Erfasst-Werden« durch den Blick

bei Lacan verwandt. So wie Lacan ein grundsitzliches Begehren in den Blick legt — der

120 Die Augen zu sehen, bedeutet nach Sartre den Anderen als »Objekt-Anderen« zu sehen; den Blick
des Anderen zu sehen hingegen macht den Erblickten zu einem »Subjekt-Anderen«.

121 Als nicht zu haltender Augen-Blick verweist er auf das menschliche Dasein, wie ihn die Narziss-
Darstellung des Caravaggio einfangt.

122 LACAN, JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 81.

123 Vgl. SALBER, WILHELM: »Der Blick (1960)«, in: Anders 36/2019, S. 33-44, hier S. 42.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

247


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Ein Bild und sein Doppelgénger

Mensch will erblickt werden und ist von allen Seiten her erblickt — wird dieses Begeh-
ren bei Salber explizit an das Versprechen gekniipft, das Bilder geben. Das Begehrliche
des Blicks, das Lacan vor dem Hintergrund eines urspriinglichen Fehlens als Urphino-
men beschreibt, lisst sich mit Salber auch gestaltpsychologisch-morphologisch als ei-
ne »Entwicklungsform« verstehen, die auf Erginzung aus und insofern »gerichtet« ist.
So beschreibt Salber, wie Anblick und Erblickender in einem »bestimmten Verhiltnis

4 zueinanderstehen. In diesem Sin-

des Entsprechens bzw. des Nichtentsprechens«*
ne werden Blicke nach Salber gesucht oder gemieden. Dass der Blick eine bestimmte
Richtung findet, etwas seinen Blick auf sich zieht, hat nach Salber nicht vorrangig mit
dem »Anblick einer Sache« zu tun, sondern mit anziehenden, verlockenden Bildern, die
mit dem Anblick, der physischen Prisenz einer Sache verkniipft sind. So locken auch

Gegenstinde durch ihre Bild-Versprechen; in ihnen realisierten sich Lebensbilder:

»Der Blick wird durch diese Bilder angezogen und er ergreift sie, weil sie ihm inne-
wohnenden Entwiirfen entsprechen oder bestimmte Tendenzen zu neuen Entwiirfen

zu fithren versprechen.«'?3

Diese Lebensbilder sind richtungsweisend und sie formieren sich um Gegenstinde und
Handlungen, in die diese Gegenstinde eingebettet sind. Hieriiber vermag Salber auch
das Meiden des Blicks, verbotene Blicke etc. zu begriinden — denn der Blick sucht sich
anziehende Bilder, solche, die Erginzung und Entwicklung oder auch Wiederholung
versprechen, und meidet andere, die abstofRend wirken. Das Blickgeschehen, die Bild-
wahl sozusagen, aber auch die Genese von Bildern stehen somit in Abhingigkeit zu
personlichen Lebenswegen und itbergreifenden kulturellen Entwicklungen. Im Auffin-
den der Bilder, die unbewusst unseren Alltag durchziehen, liegt nach Salber ein hoher
Erkenntnisgewinn. Salber bringt dies auf die Formel: »In den Bildern, die der Mensch
mit seinem Blick sucht oder meidet, erkennt er vorbewusst selbst, wie er ist.«'2¢

Wihrend die Bilderwirklichkeit, die Salber beschreibt, unser Leben prigt, hebt sich
ein zweistiindiger >Blick< auf ein Gemilde wie der Narziss-Darstellung hiervon noch-
mals ab. Das Blickgeschehen im Betrachten des Narziss-Bildes ist zwiespiltig: hier
trennt sich ein Idealbild, das den Blick auf sich zieht, von Bildrealititen jenseits des
Idealen, die iibersehen werden wollen. Der Betrachter trifft mit seinem Blick auf ver-
lockende Selbstbilder, die eine wunderbare Zukunft versprechen und als solche >un-
beriihrt« bleiben sollen, und zugleich wird er mit der Verriickungsnotwendigkeit die-
ses Bildes und seinen >hisslichen«< Seiten konfrontiert, vor denen er am liebsten die
Augen verschlieflen wiirde. In diesem Blickgeschehen, das sich zwischen Vermeiden
(Wegsehen/dem Betrachter die Augen schliefen) und magnetischer Anziehung bewegt,
arbeitet sich der Betrachter — mit Salber gesprochen — an Entsprechungen und Nicht-
Entsprechungen ab. Er erlebt zudem, wie konkurrierende Bilder aufkommen, wie ein
Bild nicht rund zu kriegen ist oder in seiner Abgeschlossenheit nicht mehr greifbar
wird. Der Betrachter stellt fest, wie sich in seinem Blick ein Bild formiert oder verwei-
gert.

124 Vgl.ebd., S.38.
125 Ebd., S.39.
126 Ebd.,S. 40.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Die Theorien des >Anderen< nochmals in der Zusammenfassung: Wihrend Rim-
baud Titigkeiten als >das Andere« beschreibt, die ein Ich-Bewusstsein eriibrigen und
ein >Sehenc« jenseits von letzten Gewissheiten ermoglichen, sind es bei Sartre und La-
can reale< oder auch imaginierte >reale< Andere (Personen), die eine Selbstentdeckung
und Selbstreflexion bedingen und auf jeweils andere Weise formen. Sartre beschreibt
Seins-Erfahrungen und Seins-Wandlungen in einem Ausschlussverhiltnis des Blickens
und Erblickt-Werdens, die gleichzeitig ein Enthiillen wie ein Schwinden der Welt des
Betrachters und Betrachteten bedeuten. Die beschriebenen »Einbriiche« in das Selbst-
bewusstsein bei Hegel stehen in Analogie zu einem srealen< Anderen bei Sartre, der - in
den Blick genommen — wie ein »Abflussrohr« auf die Welt des Betrachteten einwirke,
diese »dezentriert« und erst hieriiber eine Seinserfahrung ermoglicht. Nach Lacan liegt
im Blick eine unbewusste, nicht-reflexive Seinserfahrung, in deren Mitte das >Begeh-
renc steht. Das ebenfalls begehrliche, reflexive Bewusstsein tiuscht sich iiber das Fehlen
des >Anderen< hinweg und erzeugt zwangsliufig den Schatten. Dessen Eigenschaften
liegen nicht nur in der Logik einer Einschlussgestalt begriindet, die den Ausschluss er-
fordert, sondern an ihm wird das Fehlende spiirbar. Er entspricht dem Schattenmythos
des Bildes als Sehnsuchtsfigur. Das Erblickt-Sein als Sehnsucht und Erfasst-Werden von
einem Blick formiert sich bei Lacan zu einer ontologischen Wende, die das (konstituti-
ve) Fehlen des Anderen ins Zentrum setzt. Das Begehrliche des Blicks findet sich auch
in Salbers Bestimmung des Blicks, der sich zu Anderem hin entwickeln und erginzen
mochte.'?” Er beschreibt, wie der Blick immerzu von attraktiven oder auch abstof3en-
den Bildern von Wirklichkeit geleitet wird.

Der Betrachter des Narziss-Bildes spiirt unterschwellig die Gehalte eines solch kom-
plexen Blick- und Bildgeschehens, das in seiner Ambiguitit im Alltagsgeschehen zwar
wirksam, aber nicht bewusst wird. Bisweilen erahnt und paraphrasiert er seine philoso-
phischen und erkenntnistheoretischen Implikationen. Die Begegnung des Betrachters
mit dem eigenen Blick und dem bildlichen Gegeniiber, das sowohl entspricht, als auch
widerspricht, fithrt zu einer Bild-Erfahrung und Bild-Reflexion der Bilder, die den Be-
trachter leiten oder abstofRen. In dieser Auseinandersetzung mit dem Bild scheinen die
aufgefithrten philosophischen Positionen nachzuhallen.'?® Sie verbinden die einerseits
alltidglich wirkende Szene, »unbesorgter Knabe am Tiimpel« mit den Erkenntnisfragen,
die das Bild aufwirft und es sogleich als Narziss identifizieren lisst. Der Narziss-Mythos
bringt die Realitit des >Anderen< — ob als notwendige Austauschbewegung, Verbunden-
heit, Verfliissigung — die im Theorieexkurs der Bild- und Blicktheorien beleuchtet wur-
den, wiederum auf ein anschauliches Bild.

127  Erfihrt es nicht mehr auf ein frithes Triebgeschehen zuriick; bei Lacan den Kastrationskomplex.

128 Dieswird insbesondere in der typisierenden Beschreibung deutlich und fiithrt zurtick auf das Kon-
struktionsproblem. Die Unhaltbarkeit eines Bildes stellt (nicht nur) im ibertragenen Sinne ein
epistemologisches Grundproblem dar. Es entfacht grundsitzlich das Philosophieren.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

249


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Ein Bild und sein Doppelgénger
3. »Was ist ein Bild?« Ein Bild im Spiegel

Das dritte Kapitel der Bildreflexionen akzentuiert die beiden ineinander gebrochenen
Fragen, >Bin ich’s?« und >Was ist das Bild?« nun aus der Perspektive des Bildes. Es steht
damit dem ersten Kapitel spiegelbildlich gegeniiber.

Das Narziss-Bild bietet sich aufgrund seiner Selbstthematisierung als (gemaltes)
Bild, das eine Bild- und Blickszene zur Darstellung bringt, als prototypisches Anschau-
ungsbeispiel einer Bilderfahrung an. Das Spezifische und Alltigliche der dargestell-
ten Blickszene (Fischerjunge am Timpel) tritt in einen eigentiimlichen Dialog mit der
ibergreifenden Frage nach der Medialitit dieser (Alltags-)Erfahrung. Der Betrachter
des Narziss-Bildes fragt sich, um was fiir ein Gegeniiber es sich handelt, von welcher
Art das Bild ist, das er betrachtet. Die Frage der Medialitit des Bildes wird also in der
Bildbetrachtung aufgeworfen und stellt einen Erlebenszug dar. Sie erweist sich als eng
verzahnt mit dem Erkenntnismythos, dem Sujet des Narziss-Bildes (s.o.).

In der Konstruktionserfahrung wurde deutlich, dass sich die Fragen nach dem Be-
trachter und dem Bild nicht unabhingig voneinander beantworten lassen. Das Bild
thematisiert den Wunsch, erkennen zu wollen, was sich dort als Gegeniiber abzeichnet
und zu diesem Gegenitber durchzudringen. In diesem Erkunden nimmt der Betrach-
ter Anleihen bei sich selbst, muss sich kurzweilig in Gedanken zum Bild zuriickzie-
hen (abschweifen) und ist, indem er dies tut, sowohl >bei sichs, als auch bei dem, was
sich als Gegeniiber abzeichnet. Der Betrachter trifft neben dem manifesten Bild (An-
blick/Wahrnehmung) auf innere Bilder (Vorstellungen), die darauf dringen in einen
Zusammenhang zum Gesehenen gesetzt zu werden. Sowohl der Betrachter zeigt sich
darin in seiner Verwobenheit mit dem Gegenstindlichen, als auch das >Bild« in seiner
Verkniipfung mit dem Betrachter. Dies fithrt in der Frage, »Was ist das Bild?« zu der
Erkenntnis mehrerer Bildebenen. Auf diese Bildebenen wird nun der Blick gerichtet
und das Narziss-Bild in seinen verschiedenen Dimensionen als Spiegelbild der Male-
rei beleuchtet. Zum einen spiegelt das Narziss-Bild sich selbst als Bild. Als Spiegelbild
der Malerei bringt es spezifische Bildcharakteristika zur Anschauung (Kapitel 3.1.). Zum
anderen zeigt das Narziss-Bild auf der Sujet-Ebene eine Spiegelszene. Es steht in einer
Reihe von Spiegelbildern der Malerei, die den gemalten Spiegel in einen Kontrast zum
optisch-physikalischen Spiegel setzen (Kapitel 3.2.). Die dritte Ebene kehrt zu der Spie-
gelerfahrung zuriick, die der Betrachter des Narziss-Bildes macht und die weit iiber
einen Blick in den (physikalischen) Spiegel hinausgeht. Damit reflektiert das Narziss-
Bild eine weitere Bildcharakteristik — nimlich den ontologischen Stand des Bildes als
Selbstbild (Kapitel 3.3.).

3.1 Bildcharakteristika im Spiegel des Narziss-Bildes
Anders als eine optische Spiegelreflexion reflektiert das Narziss-Bild seine Eigenschaf-
ten als Bild und fithrt den Betrachter vor die Frage, was ein Bild ist. In dieser Selbstrefle-

xivitit des Bildes spiegeln sich allgemeine Differenzbestimmungen des Bildes, welche
im Folgenden erdrtert werden.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

3.1.1 Die Verkorperung des Dargestellten

Im Sprachgebrauch meint ein Bild sowohl die verdichtete Vorstellung von etwas (Ima-
gination), als auch das Bild als ein konkretes-materiales Gegeniiber, das etwas rahmt, in
seinen Grenzen absteckt, herausschneidet und zur Ansicht bringt. In dieser Art unter-
scheidet auch Sartre die »images mentales« von den »images physiques«. Dieser Diffe-
renz geht eine Unterscheidung von Wahrnehmung und Imagination voraus. In seinem
Aufsatz zur »Imagination« betont Sartre zu Beginn, dass Wahrnehmung und Imagina-
tion nicht zusammenfallen. Das Bewusstsein wisse sogleich beide Sphiren voneinander
zu unterscheiden.”® Zu dieser Differenzierung in einem vermeintlichen Widerspruch
stehend betont Sartre in seinem Werk »Das Imaginire«, dass das imaginierte Objekt

mit dem wahrgenommenen Objekt identisch sei**°

. Der Grund fur diese Gleichsetzung
kann darin gesehen werden, dass Sartre die Imagination nicht getrennt von einem hier-
zu isolierten >Wirklichen« verstanden wissen will. Das Bewusstsein beziehe sich ledig-

lich auf unterschiedliche Weise auf den gleichen Gegenstand.'*

»Man kann die Vorstellung [image mentale] nicht gesondert untersuchen. Es gibt nicht
eine Welt der images [Bilder, Vorstellungen] und eine Welt der Objekte.«'32

Ein Kunstwerk zihlt nach Sartre zu den »images physiques«, da es als ein materiell
existierender Wahrnehmungsgegenstand ein abwesendes Objekt imaginir zur Eschei-
nung bringe und im Gegensatz zu einem Zeichen, das auf Anderes verweise, an die
Stelle des abwesenden Objekts trete und dieses reprasentiere. Durch diesen Vorgang
werde das kiinstlerische Bild zum »Analogon«.'®? Sartre betont, dass in dieser Reali-
titsersetzung lediglich die Vorstellungen das Bild zum Bild machten, wodurch es auch
nach seiner physischen Zerstérung erhalten bleibe.”** Wihrend die Bildwirkungsana-
lyse des Narziss-Bildes die nicht scharf zu ziehende Grenze zwischen Imagination und
Anblick in Bezug auf das bildliche Gegeniiber bestitigt (siehe Kapitel 1.2.), wird an ihm
zugleich eine spezifische Bildqualitit, die das physische Bild in seiner Materialitit, wie
Gegenstandlichkeit umfasst, erfahren. Das Narziss-Bild reprisentiert nicht nur, son-
dern verkirpert das, was es zur Darstellung bringt. Waldenfels, der wie Sartre die Bild-

129 Vgl. SARTRE, JEAN-PAUL: » Die Imagination (1936)«, Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays 1931-
1939, Hamburg: Reinbek 1982, S. 97-254, hier S. 99.

130 Vgl. SARTRE, JEAN-PAUL: Das Imagindre. Phdnomenologische Psychologie der Einbildungskraft (1940),
libers. von. SCHONEBERG, HANS und UBERARBEITET VON WROBLEWSKY, VINCENT, Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt 1994 (Sartre. Gesammelte Werke, Philosophische Schriften 1), S.15.

131 Vgl.ebd., S.18.

132  Ebd., S. 41.

133 Vgl.ebd., S. 45.

134 Vgl. ebd., S. 288. »Ebenso wenn ein Gemaélde verbrennt, ist es nicht Karl VIII. als Vorstellung, der
verbrennt, sondern einfach das materielle Objekt, das als Analogon fiir die Manifestation des vor-
gestellten Objektes dient.« Dies impliziert, dass sich die Vorstellung nicht im Betrachten den kon-
kreten und materialen Bildobjekts entfalten muss. So differiert, wie in einer eigenen empirischen
Arbeit zur Bildwirkung eines Schwarzen Quadrates von Malewitsch die Idee/Vorstellung, die man
sich von diesem Bild machen kann von der Bildwirkung des konkreten Objekts. Ware es verbrannt
und kénnte es nicht mehr als Bild-Objekt gegeniibertreten, wire der eigentliche Clou des Bildes,
dass »ungegenstiandliche« Malerei als eine individuelle, konkrete und unverwechselbare Gegen-
standlichkeit seinem Betrachter gegeniibertritt, verloren.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

251


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Ein Bild und sein Doppelgénger

qualitit von der Zeichenqualitit abgrenzt, betont diesen Aspekt der Verkorperung, die
ein kiinstlerisches Bild leistet. Er argumentiert die Verkniipfung des Bildersehens mit
dem Bildkérper — womit er auf die materialen Qualititen nicht des Bildes als Bildtra-
ger, sondern auf die materialen Qualititen der Darstellung hinweist.’>> Danach sehe
ein Betrachter nicht nur mittels des Bildes etwas, das in ihm reprisentiert werde, son-
dern im Bildmedium.'3®

Die Narziss-Darstellung bringt diese Charakteristik des Bildes auf besondere Wei-
se zur Anschauung. Denn der Betrachter befindet sich zugleich im Bildmedium, wie
davor.37 Das Bild involviert. Es stellt nicht nur eine Szene der Bildbetrachtung dar
und gegeniiber, sondern inszeniert die Situation einer Bildbetrachtung. Der Betrachter
sieht nicht nur das Dargestellte, sondern das Dargestellte tritt »als Bild« in Form einer
spezifischen Materialisierung/Verkorperung hervor. Die Wirkweise der Materialquali-
titen der Darstellung des Bildes, die sich unauflgslich mit seiner Bildqualitit verbindet,
beschreibt auf andere Weise das Zusammenwirken von Anblick und Vorstellung. Das
>Was«< und >Wie« des Bildes lisst sich in seiner Wirkung auf den Betrachter nicht von

seinem >Woraus< und >Wovon« vollstindig ablésen, fillt aber auch nicht in eins.'3®

3.1.2  lkonische Differenz und Bildparadoxon: Die Unhaltbarkeit eines Bildes
in ein Bild gebannt

Neben dem Ineinanderwirken verschiedener Bildebenen wird der Fokus in diesem Ka-
pitel auf die Differenzstruktur des Bildes gelegt. Zunichst wird danach gefragt, welche
Rolle seine Objekthaftigkeit spielt und zu welcher Sorte von Gegenstindlichkeit es zihlt.
Zunichst lisst sich im Anblick eines Bildes die Materialitit von der Form abheben, so
wie sich eine Kerze von dem Material, aus dem sie besteht, unterscheiden lisst. Als
Kerze entwickelt sie eine Bildqualitit und kann zu einem Bild fiir anderes werden - sie
fungiert z.B. als Bild fiir die Andacht, Besinnlichkeit, Gemiitlichkeit. Diese »Bildhaftig-
keit der Dinge« unterscheidet Waldenfels von den »kiinstlich geschaffenen Bilddingenx.
Gegeniiber Dingen, die sich tiber den Umgang mit ihnen zu Sinngestalten formieren
und als Bilder fiir andere Dinge/Menschen auftreten, weisen die >kiinstlich geschaffe-
nen Bilder« im engeren Sinne eine »Doppelgestalt« auf: »Das Bild als Ding, das sich

mitzeigt, und das Bild als Bild, das die Aufgabe hat, anderes zu zeigen.«**

135 Dies wird im Kapitel 3.2.1.1. unter der »ikonischen Differenz« eines Bildes weiter ausgefiihrt.

136  Vgl. WALDENFELS, BERNHARD: »Zur Genealogie der Bilder«, in: BEYER, ANDREAS und COHN, DANIELE
(Hg.): Die Kunst denken. Zu Asthetik und Kunstgeschichte, Bd. 41, Miinchen: Deutscher Kunstverlag
2012 (Passagen/Passages), S. 43-56, hier S. 45-46. »Was andererseits die Bildqualitdt ausmacht, so
unterscheidet sie sich von der blofien Zeichenqualitat dadurch, dass die Bildgestalt, in der etwas
sichtbar erscheint, nicht von der Materialitit als ihrem Woraus ablosbar ist, wie es auf konventio-
nelle Zeichen zutrifft. Eben deshalb sehen wir im Bildmedium und nicht etwa nur mittels eines
Bildinstruments. Darin unterscheidet sich das Griin einer Verkehrsampel von dem Griin einer Mo-
netschen Wiese.«

137 Dies entspricht den Figurationspolen der Verschmelzung (im< Bildmedium sein) und der Erstar-
rung (vor<dem Bildmedium stehen).

138 Sostelltdie Reproduktion eines Bildes nur eine Schwiachung der bedeutsamen Materialqualitiaten
des Bildes dar; 16st das Bild aber nicht (wie bei einer Verbrennung) vollstindig auf.

139  WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Der Bildtheoretiker Gottfried Boehm macht auf den Doppelcharakter dieser dar-
stellenden Absicht des Bildes aufmerksam. Er spricht von einer »ikonischen Differenz«
des Bildes, worunter er die doppelte Darstellungsfunktion des Bildes versteht: es zeigt
setwas< und zugleich ssich selbst<. Darin liegt nach Waldenfels »das eigentliche Rit-

140 Diese

sel der Bildhaftigkeit«: Indem es sichtbar macht, wird es selbst mit sichtbar.
doppelte Darstellungsfunktion des Bildes, hebt sich nochmals von der Zweieinheit der
Darstellung mit dem Dargestellten ab, woriitber Gadamer die Seinsvalenz des Bildes
argumentiert und an er der wie Sartre herausstellt, dass ein Bild im Gegensatz zum

Zeichen nicht in der Funktion stehe, auf etwas anderes zu verweisen.

»Hier ist das Bild selber das Gemeinte, sofern es gerade darauf ankommt, wie sich in
ihm das Dargestellte darstellt. Das bedeutet zunachst, dafR man nicht einfach von ihm
fortverwiesen wird auf das Dargestellte. Die Darstellung bleibt vielmehr mit dem Dar-

gestellten wesenhaft verbunden, ja, gehdrt zu ihm hinzu.«'#'

Im vorherigen Kapitel wurde bereits ausgefiihrt, wie sehr ein kiinstlerisches Bild durch
diese Darstellungsfunktion das in ihm Dargestellte verkérpert, sodass ein eigentlich
Abwesendes im Bild in Erscheinung tritt. Die doppelte Darstellungsfunktion des Bil-
des, etwas und zugleich sich selbst zu zeigen, hat mit dieser Verkérperung zu tun, in der
sich das Dargestellte in einer Darstellung bildlich materialisiert und doch nicht mit dem
Bild in eins fillt. Es handelt sich um eine Differenz, die nach Waldenfels und Boehm
Grundlage des Bildersehens ist. Sie greift eine Unterscheidung Husserls auf, die ver-
schiedene Ebenen des Bildbewusstseins voneinander abhebt: Das Bild, das etwas zur
Darstellung bringt (von ihm als Bildobjekt) benannt und das Bild, das in der Funkti-

142 Bezogen auf die Funktionen des Bildes (Darstellung und

on eines Bildtrigers steht.
Bildtriger) gehen die Meinungen auseinander, ob sich diese Ebenen des Bildes in der
Wahrnehmung verbinden oder auseinanderfallen. Nach Gombrich erfordert die Wahr-
nehmung des Bildes als Bild-Trager gegeniiber der Wahrnehmung des Bildobjekts (mit
seinen beiden Darstellungsebenen) eine Umzentrierung. Gombrich beschreibt dies am
eigentiimlichen Phinomen, dass sich der Betrachter entscheiden muss, ob er das Bild
in seiner eigentlichen, also darstellenden Funktion betrachtet oder das Bild in seiner

Objekthaftigkeit als Ding.'*3'4* Wihrend sich nach Gombrich das Bild »als Bild« im Bil-

140 WALDENFELS, BERNHARD: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 45.

141 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.143.

142 Dieoben beschriebene »pikturale/ikonische Differenz«istjedoch mit dieser Unterscheidung nicht
ganzlich gleichzusetzen. Denn Waldenfels und Boehm betonen in der Differenzbestimmung des
Bildes den doppelten Darstellungscharakter des Bildes und nicht nur die Unterschiede in den
Funktionen des Bildes (Darstellung versus Bildtrager).

143 Vgl. GOMBRICH, ERNST.H.: Kunst und Illusion: zur Psychologie der bildlichen Darstellung (1967), ibers.
von. GOMBRICH, LISBETH, 6. (deutsche) Ausgabe Aufl., Berlin: Phaidron 2002, S. 311.

144 Dass diese zwei Seiten des Bildes nicht zugleich, sondern nur in einem Nacheinander in Augen-
schein nehmen lassen, erinnert an die Feststellung Sartres, dass sich das Betrachten der Augen
und das Betrachten des Blicks ausschliefien. Diese Analogie zwischen einer Blick- und Bildtheorie
macht darauf aufmerksam, dass es sich beim Blick um eine besondere Form des Sehens handelt,
in der sich das Betrachtete zu einem Bild, zu einer Sinngestalt, formiert.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

253


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Ein Bild und sein Doppelgénger

derleben zu einer Sinngestalt formiere, stelle die Betrachtung der im engeren Sinne
gegenstindlichen Qualititen (Farbe, Leinwand) eine hiervon abweichende Sichtweise
auf das Bild dar."* Gegeniiber Gombrich betont Husserl, dass in der Wahrnehmung
eines Bildes sich zwar die Darstellung, das Bild im engeren Sinne, durchsetze, aber an
die unterschwellige Wahrnehmung des Bildtrigers gebunden bleibe. Im Unterschied
zu Gombrich ist die Wahrnehmung des Bildtrigers demnach eine Bedingung fiir die
Wahrnehmung des Bildes (Darstellung).

»Dieser Widerstreit zwischen zwei Wahrnehmungsauffassungen ist fiir das Bildbe-
wusstsein konstitutiv, weil zwar etwas gesehen wird —ndmlich ein Bildobjekt [das
Bild im engeren Sinne] —das Subjekt aber gleichzeitig wahrnimmt, dass dieses Objekt

nicht tatsichlich anwesend ist.«'4°

Wihrend Husserl in der Phinomenologie des Bildbewusstseins den Aspekt der Abwe-
senheit des Objekts betont — hieriiber erst werde das Objekt als eine Darstellung auf
einem Bildgrund wahrgenommen, was das Bildersehen konstituiere — beschreibt Wal-
denfels die besondere Wahrnehmung der Materialitit des Bildes gegeniiber der Ma-
terialitit des Bildes als Gegenstand. Denn etwas sals< Bild zu sehen, verleiht auch der
Materialitit des Bildes eine ideelle Bedeutung. Diese hebt sich von den (gleichen) Ob-
jektqualititen des Bildes als Objekt ab. Um ein Bild als Bild zu sehen, miisse, so Wal-
denfels, immer ein Unterschied zwischen den Schichten des Bildbewusstseins erhalten
bleiben — denn reduzierte man das Bild umgekehrt auf seine bloRe Sichtbarkeit und
Dinglichkeit gehe sein Bildcharakter verloren:

»Wenn etwas dieser Selbstaufhebung entgegensteht, so ist es eine bildinterne piktu-
rale Differenz, die einen Zusammenfall von Ding und Bild, von Bild und Ding verhin-
dert.«?

148 heschriebene

Diese von Waldenfels und Boehm als »pikturale/ikonische Differenz«
Charakeeristik des Bildes, ist in der Kunst der Moderne zu einem Spielfeld geworden,
die Differenz jeweils zu einer Seite hin an ein Extrem zu fithren. Boehm macht an Bei-
spielen moderner Kunst anschaulich, wie das Verhiltnis des Dargestellten zum Darstel-
lenden oftmals an ein Extrem gebracht wird. Sie lotet diese Grenzen der »ikonischen
Differenz« des Bildes aus, ohne dass sich die Differenz jemals ganz beseitigen liefie.
Boehm beschreibt dies unter anderem an den Schwarzen Bildern von Ad Reinhardt, von
denen man glauben kénnte, in ihnen wire jede Darstellung getilgt und sie zeigten nur

noch ssich selbst« als Bild-Objekt.*® Der im engeren Sinne gegenstindliche Charakter

145 Gombrich erklart hieriiber auch das Entfallen einer perspektivischen Verzerrung, wenn Betrach-
ter ein Bild aus verschiedenen Perspektiven betrachten. Als Sinngestalten erlangten Bilder in der
Wahrnehmung eine, mit Gegenstanden vergleichbare Objektkonstanz.

146 GUNZEL, STEPHAN; MERSCH, DIETER (HG.): Bild. Ein interdisziplindres Handbuch, S. 48.

147 WALDENFELS, BERNHARD: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 45.

148 Vgl. BOEHM, GOTTFRIED: »Die Wiederkehr der Bilder«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Minchen: Fink 2006.
vgl. BOEHM, GOTTFRIED: Wie Bilder Sinn erzeugen, 5. Aufl., Berlin: University Press 2017, S. 19f.

149 Dass es sich bei der ikonischen Differenz durchaus um einen psychologischen Aspekt des Bildes
handelt, zeigen Untersuchungen zur Nicht-Wahrnehmung perspektivischer Verzerrungin Bildern.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

des Bildes als Bild-Objekt tritt zwar in der sogenannten ungegenstindlichen Kunst be-
sonders deutlich hervor; doch gleichzeitig wird das Bild-Objekt »als Bild< immer auch
in seiner Darstellungsfunktion gesehen. Die Farbe sals< Farbe und die Leinwand »als
Leinwand zu sehen, bewirkt, dass sich das Bild-Objekt wieder von seiner Materialitit
abhebt. Gleichzeitig laden sich auch bei ungegenstindlicher Kunst die gemalten Fli-
chen mit einer Bedeutung auf, weil sie »als< Bilder gesehen werden. Etwas zu zeigen
bleibt stets an das gebunden, das zeigt. Es bringt sich mit zur Anschauung. Die Re-
duktion oder gar die Verweigerung der Darstellung durch Bilder vermag diese Seite
des Bildes nicht ganz zu tilgen und auch umgekehrt bleibt Darstellung immer an einen
Triger gebunden, der sich mitzeigt.

Die Untersuchung des Narziss-Bildes macht deutlich, dass das Ausloten der
Grenzen der ikonischen Differenz - in der Kunst der Moderne maglicherweise expli-
ziter — nicht neu ist. Im Falle des Narziss-Bildes handelt es sich um die Darstellung
einer Bildbetrachtung und zugleich um ein Bild, das betrachtet wird. Dabei stellt die
Narziss-Darstellung nicht nur die Beschaffenheit des Bildtrigers auf Darstellungsebe-
ne, also im Bild, in Frage: Das Hineinfassen ins Bild vonseiten des Betrachters wird
als eine Form der Uberpriifung dieser Beschaffenheit gesehen. Der aufienstehende
Betrachter steht zugleich vor dem Problem, zwei Bilder miteinander in Einklang
bringen zu miissen. Das Auseinanderfallen von Anblick und Vorstellung wiederholt
hier nochmals eine Seite der Konstruktionserfahrung, dass sich Bild und Betrachter
nicht ganz entsprechen.

In der Erliuterung der Spiegelerfahrung, die der Betrachter durchlebt, wurde be-
reits die Dopplung zwischen dem Geschehen im Bild und mit dem Bild ausfiihrlich
erliutert. Dennoch bleibt ein feiner Unterschied, welcher vom Konstruktionsproblem
des Bildes ausgehend, den Kern der Bildparadoxie, ausmacht. Ein »als ob« schiebt sich
in der Erfahrung der Unhaltbarkeit eines Bildes zwischen die beschriebenen Bildebe-
nen — worin die Narziss-Darstellung die ikonische Differenz eines (jeden) Bildes spie-
gelt. Gegeniiber dem Bilderleben als Prozess, das die Verbindung von Bild und Betrach-
ter spiirbar macht, behauptet das Bild als Bild-Objekt eine Objektpermanenz und Los-
gelostheit vom Betrachter. Das Bild-Objekt, das sich mitzeigt, bannt die Unhaltbarkeit
eines Bildes (fiir alle Zeiten) in ein Bild.'°

Die aus psychologischer Perspektive moglicherweise irrelevant erscheinende Unter-
scheidung zwischen dem physischen Bildtriger und dem Bild im engeren Sinne, das
wiederum in einem Ahnlichkeitsverhiltnis zu dem steht, das es zur Darstellung bringt,
ist Voraussetzung fiir die Wahrnehmung dieser Bildparadoxie des Narziss-Bildes: Denn
die Narziss-Darstellung bringt die Unhaltbarkeit eines Bildes, als Konstruktionspro-
blem benannt, immer und immer wieder zur Anschauung, wenn es betrachtet wird.

Sie stellen heraus, dass Bilder nicht—wie gemeinhin angenommen —>unmittelbar< wirkten, son-
dern immer auch »als Bilder<wahrgenommen werden.

150 Dieser Permanenz (oder Objektkonstanz) des Bildes liegt die Betrachterunabhingigkeit des Bil-
des zugrunde. Sie deckt sich mit unserer Erfahrung, dass Dinge nicht einfach weg sind, wenn wir
wegsehen oder weggehen. Und zugleich ist das Bild in psychologischer Sicht wirklich >weg¢, wenn
wir weggehen —denn es erfordert den Prozess des Betrachtens, damit das Bild in seiner (ibergrei-
fenden Qualitat als Bild in Erscheinung tritt. Dass sich aber ein Bild nicht ewig betrachten lésst,
spiegelt wiederum auch auf dieser Ebene seine Unhaltbarkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

255


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die ikonische Differenz bedingt das Bildparadoxon der Narziss-Darstellung, gleicher-
maflen wie das Bild die ikonische Differenz als unentschiedenes Dazwischen, das zwi-
schen Darstellung und Darstellenden oszilliert, zur Anschauung bringt.

3.1.3  Aushandlung von Figur und Grund: Der schwarze Seins-Grund
und die Kiinstlichkeit der Figur

Vergleichbar mit der >Unhaltbarkeit eines Bildes, die in ein Bild gebannt ist<, bezeugt
das Narziss-Bild in einer beinahe selbstkritischen Art die Kiinstlichkeit der Bildgenese.
Die Figur selbst, wie sie sich vor einem Grund abhebt, wirkt kiinstlich/unnatiirlich/ge-
macht. Damit reflektiert die Narziss-Darstellung ein allgemeines Bildthema, nimlich
die Aushandlung von Figur und Grund und nimmt hierzu eine Position ein. Zunichst
aber sei erliutert, inwiefern das Figur-Grund-Verhiltnis eine jede Bildwahrnehmung
bedingt. Hier lisst sich nochmals zwischen der Bildwahrnehmung als solcher — ein
Bild hebt sich in der Wahrnehmung von einem Grund ab — und von der Figur-Grund-
Aushandlung >innerhalb« des Bildes unterscheiden.

Zum Ersteren: Das Sich-Selbst-Zeigen des Bildes, das in der ikonischen Differenz
beschrieben wird, griindet nicht nur auf seiner Materialitit und seiner Objekt-
Eigenschaft, sondern auf dem Phinomen der Wahrnehmung eines Hintergrunds
der Darstellung. Dass dies konstitutiv fiir das Bildersehen ist, veranschaulicht eine
Studie des Anthropologen Michael Polanyi. So kommt es in der Wahrnehmung eines
illusionistischen Deckengemaildes, bei welchem die Bildgrenzen nicht sichtbar sind
(exemplarisch gezeigt am Deckenfresko S. Ignazio in Rom, 1691-1694) zum Eindruck der
perspektivischen Verzerrung, sobald der Blickpunkt, von welcher aus die Perspektive

des Gemildes entworfen ist, verlassen wird.’!

Das Deckengemilde ist also kein Bild
im engeren Sinne. Gegeniiber Bildern fehlten, so Polanyi, bei dieser Form der Illusion
die raumliche Abgrenzung bzw. die Wahrnehmung des Bildtrigers. Erstaunlicherweise
wird die (gleiche) perspektivische Verzerrung in der Betrachtung von Tafelbildern
mit zentralperspektivisch in Szene gesetzten Motiven nicht wahrgenommen. Bilder
erscheinen hier offensichtlich von den riumlichen Bedingungen enthoben, als Aus-

schnitte und Gestalteinheiten.>?

Die Untersuchung von Polanyi beschreibt jedoch
lediglich eine Bedingung fiir die Wahrnehmung eines Bildes. Es muss sich selbst von
einem Grund abheben, um als Bild und nicht (nur) als Darstellung wahrgenommen zu
werden. Bezogen auf das Beispiel: Der Betrachter des illusionistischen Deckengemil-
des in der Kirche S. Ignazio wird hier lediglich riumlich getiuscht; die Darstellung
erkennt er zweifellos als Malerei, aber nicht als Bild im engeren Sinne.

Damit ist aber noch nicht die spezifische Aushandlung von Figur und Grund be-

schrieben, die Bilder auf ihrer doppelten Darstellungsebene leisten. Denn als Figuren

151 Vgl. POLANYI, MICHAEL: »Was ist ein Bild?«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Fink 2006, S. 148-162,
hier S.148f.

152 In der Wahrnehmung zeigt sich eine Objektkonstanz, mit der auch Dinge bei Perspektivwechsel
nichtverzerrt, sondern alsimmer gleich und sich»selbst-identischcwahrgenommen werden. Diese
Nihe zwischen Bildern und Gegensténden, aber auch ihre Differenz liegt nach Waldenfels in der
Bildhaftigkeit der Dinge und der Gegenstandlichkeit der Bilder begriindet (s.0.).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

der Wahrnehmung heben sich Bilder von einem Grund ab und zugleich zeigen sie ei-
ne solche Aushandlung auf der Darstellungsebene. Sie suggerieren Abgrenzung und
Einheit in einer Verwandlungswirklichkeit, die solchen Festlegungen widersprechen.
In diesem Sinne werden Bilder anthropologisch als Formen einer frithen Raumbewsil-
tigung verstanden.’>> Nach Wilhelm Worringer erlésen sie den Urzeitmenschen da-
durch, dass sie das bedrohliche Alltagsgeschehen, sein Ausgeliefertsein gegeniiber der
Natur auf eine Wand bannen.

Von diesen psychologisch-anthropologischen Motiven des Bildschaffens aus-
gehend ldsst sich ein Bezug zur Bildgenese im narzisstischen Stadium herstellen.
Denn eine vergleichbare Problematik, die Halt- und Grenzenlosigkeit des noch in
motorischer Abhingigkeit sich befindenden Siuglings motiviert letztlich die Bild-
genese/Bildentdeckung. Auch hier verleiht die Ich-Konstruktion mittels eines Bildes
klare Grenzen und das Gefiihl der Verfiigbarkeit von Welt. Das Abheben einer Figur
von einem Grund begriindet letztlich die Bildnotwendigkeit in diesem Stadium der
Entwicklung. Ohne Bild kein Ich. Das Bild erweist sich hier als ein hervorragendes
Medium der Ich-Entdeckung bzw. der Ich-Konstruktion (siehe Ausfithrungen zum
primdren Narzissmus, Kapitel 1.2.2.2.).

Dieses frithe narzisstische Bild unterscheidet sich jedoch stark von einem Bild der
Kunst, da es diese Zusammenhinge nicht gleichzeitig reflektiert und zur Anschauung
bringt. So handelt die Narziss-Darstellung des Caravaggio in seinen psychologischen
Dimensionen nicht nur von dieser innerseelischen Bildcharakteristik; sie wirft, indem
sie sich selbst als Bild reflektiert, die Frage von Figur und Grund als ein allgemei-
nes Bildcharakteristikum auf. Welche impliziten >Aussagenc trifft sie? Sie zeigt in der
Kunstlichkeit der Szenerie und der Figur selbst, die sich vor einem schwarzen Grund
abhebt, den illusionistischen Gehalt bzw. den Konstruktionscharakter eines (jeden) Bil-
des. Denn das Abheben einer Figur vor einem Grund widerspricht einer Wirklichkeit,
in der die Dinge miteinander verwoben sind und die sich im stetigen Wandel befin-
det. Das Bild erzeugt einen kiinstlich herausgehoben Augen-Blick. So begegnen dem
Betrachter des Narziss-Bildes mit dem Einheitsversprechen des Bildes nicht nur die
imaginiren Bildqualititen des Narzissmus. Es zeigt auch die Grenzen eines Bildes auf.
Denn die Figur wirkt auf einer Seite wie herausgeschnitten und leuchtend und zugleich
wird sie durch das Schwarz wieder verschluckt oder verdeckt. Am Bild und im Bild wird
das Verschwinden der Figur, ein Eingehen in den Grund, also Verginglichkeit spiirbar.
Bild und Betrachter und mit ihnen Anblick und Vorstellung entsprechen diesem eigen-
timlichen Figur-Grund-Verhiltnis, das auf der einen Seite die Figur vom Grund loslost
und sie auf der anderen Seite zum Verschmelzen bringt. (vgl. Einssein und Uneinssein
mit dem Bild, Kapitel 1.1.) Indem der Betrachter bemerke, Teil des Bildes zu sein, lisst
sich die >Figur«< nicht mehr ganz vom Grund abheben. Umgekehrt erfihrt er — analog
zur Figuration des Bildes — die gleiche Fragmentierung und Loslésung, die die Figur

153 Vgl. WORRINGER, WILHELM: Abstraktion und Einfiihlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908), Neu-
ausgabe Aufl., Miinchen: Piper & C01948, S. 51.»lhr starkster Drang, war, das Objekt der AuRenwelt
gleichsam aus dem Naturzusammenhang, aus dem unendlichen Wechselspiel des Seins heraus-
zureiflen, esvon allem, was Lebensabhingigkeit, d.i. Willkiiran ihm war, zu reinigen, es notwendig
und unverriickbar zu machen, es seinem absoluten Werte zu ndhern.«

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

257


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Ein Bild und sein Doppelgénger

im Bild kennzeichnet. Unangebunden zu Realititen, wirkt sie kiinstlich und lisst ihren
Betrachter erstarren. Damit bringt das Bild selbst die Bildgrenzen in einer nicht ganz
gelingenden Figur-Grund-Trennung zur Anschauung (vgl. Konstruktionserfahrung der
wechselseitigen Abhingigkeit von Bild und Betrachter, Kapitel 1.2.) Das Narziss-Bild,
so lasst sich festhalten, reflektiert eines seiner konstitutiven Merkmale als Bild, nim-
lich die Genese des Figur-Grund-Verhiltnisses in Form einer Bilderfahrung/Bildgenese.
Es lisst den Grund als eine Form von Daseins-Grund erscheinen, der unergriindlich
ist. Demgegeniiber erscheint das Sichtbarwerden bzw. Hervortreten einer Gestalt so-
wohl als kiinstlich, als auch voriibergehend (s.0.). Damit offenbart das Narziss-Bild die
Kinstlichkeit der Bildgenese im Hervortreten einer Figur und bringt zugleich mit dem
Entgleiten und Verschmelzen etwas AufRerbildliches zur Anschauung, das an natiirliche
Prozesse/Metamorphosen erinnert.

3.1.4  Negativitat und immanenter Ikonoklasmus

Bilder erzeugen Sichtbarkeiten, die sich als Darstellungen von Wirklichkeit von einfa-
chen Phinomenen (Erscheinungen) abheben. In ihnen leben Sichtweisen, Perspektiven,
Konstruktionen von Wirklichkeit und diese Konstruktionsziige treten nicht verdeckt
auf, sondern werden mit anschaulich. Auf der anderen Seite dekonstruieren sie, indem
sie Gewohntes verriicken oder neu betrachten lassen. Sie stellen zudem ihr eigenes
Sichtbarwerden/Sichtbarmachen in Frage — denn indem sie sichtbar machen, zeigen
sie anderes nicht, und indem sie das Nicht-Sichtbare zeigen, holen sie den Betrachter
mit hinein. Wie oben bereits ausgefiihrt, verkérpern sie nicht nur das Dargestellte in
der Darstellung, sondern sie verweisen durch ihre Prisenz dauerhaft auf die Abwesen-
heiten des Dargestellten.

»Das bildliche Zeigen, das Er6ffnen von Ansichten, basiert auf impliziten und unver-
meidlichen Ausléschungen. Die ikonische Differenz schliefRt ihrer Struktur nach Ne-

gation ein. Das Sichtbarmachen der Bilder stiitzt sich auf Absenzen.«'>*

Dieses Zitat von Boehm beschreibt sehr gut die Konfrontation des Betrachters der
Narziss-Darstellung mit den Liicken und dem Nicht-Sichtbaren des Bildes. Der be-
reits vielfach behandelte »Schatten< im Bild wird als unmittelbare Folgeerscheinung des
Sehens bzw. des Sichtbaren deutlich (vgl. Kapitel 1.3., Ein Spiegel-bild und sein Schat-
ten). Es lisst im Bilderleben das Nicht-Sichtbare, das die Vorstellung belebt, als eine
Bedingung des Sichtbaren (Anblick) auftreten. Das Bild in einer doppelten Funktion des
Zeigens, etwas und zugleich sich selbst zu zeigen, erzeugt mit jeder Sichtbarmachung
zugleich ein Verdecken und Ausléschen. Um etwas sichtbar zu machen, muss zugleich
anderes unsichtbar (gemacht) werden.”>> Es handelt sich dabei um ein Gestaltprin-
zip, das in Bildern der Kunst auf reflexive Weise zur Anschauung kommt - nimlich
indem in ihnen nicht nur die >Gestalt¢, sondern auch die Ausschliisse sichtbar wer-
den. Dieser Ausschluss, der im Bild anschaulich wird, lisst sich auch als die Nega-
tivitdt des Bildes bezeichnen. Der Betrachter des Narziss-Bildes erfihrt dies als Ein-
schluss-/Ausschlussgestalt in der Grundqualitit, die zugleich bannt und verbannt. (vgl.

154 BOEHM, GOTTFRIED: Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 56.
155 Vgl ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Grundqualitit der Bannung, Kapitel 1, Teil I1I) Er trifft auf Liicken und Fragmentierun-
gen, die als fehlende Sichtbarkeit das gesamte Bilderleben durchziehen. Mit Merleau-
Ponty gesprochen erfihrt der Betrachter, wie unsichtbar das Sichtbare unserer Welt
ist.1%6
(vgl. Konstruktionsproblem einer Selbstschau, Kapitel 3.3., Teil III). Die Thematisie-
rung der Verginglichkeit durchzieht das Bilderleben; sie spitzt sich auf Darstellungs-

Gleichzeitig wird der Betrachter mit der Unhaltbarkeit des Bildes konfrontiert

ebene mit dem Hineinfassen oder Wegwischen des Bildes zu und wird vom Bildbe-
trachter als ein Moment der Bildzerstérung erlebt. Diese paradoxe Darstellung einer
Bildzerstérung und Bildversagung in einem Bild erscheint wie ein immanenter Iko-
noklasmus.”’ Der immanente Ikonoklasmus zeigt sich noch auf weiteren Ebenen: In
der spezifischen Form der Negation, die Boehm als das Sichtbarmachen des Bildes be-
158 Zudem wichst das Sicht-
bare des Narziss-Bildes wie aus einem schwarzen Grund heraus, in das es wieder ein-

zeichnet, welches gleichzeitig Ausléschungen impliziert.

zugehen scheint. Es verdeckt nicht, sondern erweist sich als verginglich. Damit setzt
die Narziss-Darstellung die Fliichtigkeit des Bildes (als Erscheinung) bildlich in Sze-
ne — und indem sie diese Unhaltbarkeit bildlich darstellt, verlegt sie den Ikonoklasmus
ins Innere der Darstellung. Sie ist ikonoklastisch, da sich die Bildschopfung nicht halten
lasst. Diese Beschreibung erhellt umgekehrt, was Schépfung impliziert und das Bilder-
verbot auf den Plan ruft. Der Schépfungscharakter des Bildes, mit der es in Konkurrenz
zu gottlichen Schopfungen tritt, liegt zum einen in der materialen Gestaltwerdung ei-
nes Bildes — Salber spricht hier von »Inkarnation« als einer Bildcharakteristik, die mit
dem religidsen Begriff zugleich die Nihe zu gottlichen Schépfungen betont.”® Zum an-
deren vermogen Bilder einen Moment festzuhalten; sie stellen diesen als unverginglich
dar - eine Eigenschalft, die im religiésen Verstindnis den Gottern vorbehalten ist. Die-
ser Ganzheitsanspruch des Bildes, der sich in der Narziss-Darstellung mit dem Wunsch
des Betrachters paart, sich in einem Bild vollumfinglich zu erfassen, wird durch das
Bild sowohl belebt, als auch frustriert. Er tritt — analog zum Ikonoklasmus, wonach
im religiésen Verstindnis allein ein géttliches Wesen Ganzheit fiir sich beanspruchen
darf - als ein immanenter Ikonoklasmus auf.

Neben dem expliziten Bilderverbot im Buch Exodus des Alten Testaments, erhellt
eine zweite biblische Erzihlung, in der das menschliche Streben nach Gottgleichheit
geahndet wird, den Zusammenhang. Mit der Ubertretung des Verbots, vom Baum der
Erkenntnis zu essen, erleben Adam und Eva eine Verkehrungserfahrung. Thr Wunsch
nach Erkenntnis bzw. ihr Wunsch etwas Vollumfingliches zu fassen, endet in einem

156  Vgl. MERLEAU-PONTY, MAURICE: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964).

157 Bekanntlich steht der Ikonoklasmus, der bildzerstérende Impuls, im Zusammenhang mit einem
frithen Bilderverbot, das die monotheistischen Religionen teilen. In ihm richtet sich ein Verdacht
auf das Bild, selbst Schopfungsanspruch zu behaupten und mit der géttlichen Schépfungsmacht
zu konkurrieren. Dass dieser Verdacht auf das Bild und nicht auf das Wort fillt, hat mit der Eigen-
art von Bildern zu tun, ihrem Cegentiber als in sich geschlossen und materiale Cestalteinheit zu
begegnen.

158 Im Cegensatz zu Boehm, der den »immanenten lkonoklasmus«in der Kunst der Moderne und im
Bildermachen in der kiinstlerischen Praxis situiert, erzeugt die Narziss-Darstellung den Ikonoklas-
mus auf der Ebene der Bildwirkung. vgl. BOEHM, GOTTFRIED: Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 55.

159  Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 108f.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

259


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Ein Bild und sein Doppelgénger

Rauswurf aus dem paradiesischen Zustand der Einheit. Adam und Eva fallen aus dem
Zustand der Unschuld heraus und sind fir ewig uneins. Die Uneinheitlichkeit einer
Einheit fithrt die Narziss-Darstellung als eine Kreisform vor, die in sich gebrochen ist.
Dies wird im Bilderleben nicht als Strafe empfunden; jedoch als eine seelische Realitit
wahrgenommen: Ich kann mich selbst nicht ganz in den Blick nehmen. Und auf das Bild
mit seinem Ganzheits- und Schépfungsanspruch bezogen: Das Bild ist flichtig, reali-
titsfern. Es zeigt nur einen Teil. Die Traktierung des Bildes in seinem Anspruch auf
Ganzheit und Unverginglichkeit, wie es die Betrachter der Narziss-Darstellung sinn-
lich erfahren, verlegt den Ikonoklasmus in eine Bilderfahrung. So fithrt das Narziss-Bild
den Ganzheitsanspruchs eines (jeden) Bildes am Beispiel des Selbst- bzw. Spiegelbildes
vor und widerspricht ihm. Hiervon leitet sich nun eine implizite Erkenntniskritik des
Narziss-Bildes ab: Sie richtet sich nicht nur gegen die Auffassung, Wirklichkeit als eine
dufere, vom Forscher/vom Kiinstler/vom Betrachter unabhingige Realitit aufzufassen
und diese 1:1 abbilden zu kénnen, sondern verweist auf die Grenzen von Erkenntnis als
solchen. Diese Thematik wird im Kapitel 4 wieder aufgegriffen und ausfithrlich behan-
delt.

Das folgende Kapitel wird in dieser Frage der Abbildbarkeit von Wirklichkeit das
Spiegelsujet der Narziss-Darstellung aufgreifen und es im Vergleich mit anderen Spie-
gelbildern der Kunst und Narziss-Darstellungen diskutieren.

3.2 Die Selbstbehauptung der Malerei gegeniiber dem (optischen) Spiegel

3.2.1 Falsche Spiegelungen

Das Narziss-Bild zihlt zu den prominenten Spiegelbildern der Kunstgeschichte. Es
steht in einer Reihe mit Las Meninas von Diego Velizquez (Madrid, Museo del Prado,
1656) und Un bar aux Folies-Bergére von Edouard Manet (London, Courtauld Institute
of Art, 1881/82). Was diese drei Malereien, die aus jeweils unterschiedlichen kunstge-
schichtlichen Epochen stammen, verbindet, ist der besondere Einsatz des Spiegels. Sie
er6ffnen tber ihn jeweils einen imaginiren Raum jenseits der Bildgrenzen und holen
auf unterschiedliche Weise den Betrachter mit ins Bild.

Eine besondere Nihe zwischen der Narziss-Darstellung und dem Gemilde Un bar
aux Folies-Bergére besteht in der Reflektion des Blicks, zu der beide Bilder ihren Betrach-
ter anregen. Beide Bilder sind durch eine »falsche« Spiegelung berithmt/beriichtigt und
6ffnen das Bild iber die Bildgrenzen hinaus zum aufienstehenden Betrachter hin. Der
Spiegel in dem Gemailde von Manet, so zeigt es der Kunsthistoriker Michael Liithy in
der Analyse des Werkes, miisste unter zentralperspektivischen Gesichtspunkten den
auflenstehenden Betrachter optisch zuriickwerfen; in der Spiegelung erscheint aber
ein Anderer.’° Der Betrachter, so Lithy, steht im Blickfeld der Barfrau, deren Blick
knapp an ihm vorbei geht.*** Indem sich die Blicke hier verfehlen und ein Anderer in
der Spiegelung erscheint, wird der Betrachter zugleich in die Bildszene geholt, als auch
ausgeschlossen.'®? Auch der leere, in sich gekehrte Blick der Barfrau im Gemilde von

160 Vgl. LUTHY, MICHAEL: Bild und Blick in Manets Malerei, Berlin: Gebr. Mann Verlag 2003, S. 166.
161 Vgl.ebd., S.174.
162 Vgl. ebd., S.10, 166f.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Abb. 2: Eine Bar in den Folies-Bergére. Edouard Manet, 1881-1882. Ol auf Leinwand, 96 cm x
130 cm

G;":q‘«';‘ e

London, Courtauld Institute of Art

Manet verschlieft eher und erzeugt gleichzeitig eine Offenheit in der Deutungsvielfalt
dieses Blicks, die an den verdeckten Blick des Narziss (die iiberschatteten Augen) den-
ken lassen.’®® Wie in diesem Gemilde so erscheint auch im Narziss-Bild sowohl das,
worauf der Blickende im Bild schaut, unklar, als auch die Position des (aufSenstehenden)
Betrachters. In beiden Bildern steht in der Rekonstruktion der Betrachterperspektive
der Betrachter auf unsicherem Posten: im Narziss-Bild befindet er sich im Wasser und
im Gemilde von Manet iiber einem Abgrund schwebend.’41% Beide Bilder, so lisst
sich zusammenfassen, handeln vom Verfehlen der Blicke. Diesem Verfehlen entspricht
eine Selbstaussage, die beide Bilder im Hinblick auf ihr Abbildungsvermégen von Wirk-
lichkeit treffen. So sieht Liithy in Manets Spiegel eine »Metapher des Bildes, die die
»Abbildlichkeit der Kunst« grundsitzlich in Frage stellt.’® Darin liegt jedoch kein blo-
Res Eingestindnis eines Unvermogens, sondern Malerei zeichnet sich hier durch eine

163 Vgl.ebd., S.10. Stellt das Bild von Manet nach Liithy einen »Anti-Moment«des Daseins dar, indem
es eine Figur in den Blick riickt und sie zugleich mit dem entriickten Innenblick von ihrer Umge-
bung isoliert, so findet sich auch darin eine Nahe zum Narziss-Bild. Dieses setzt ein existentielles
Moment des Entgleitens im Zuge des Erblickens in Szene.

164 Vgl.ebd., S.174.

165 Inder Analyse des Narziss-Bildes wurde deutlich, dass die Position des Betrachters in mehrfacher
und nicht nur in geometrischer Hinsicht unsicher und ungeklart ist.

166 LUTHY, MICHAEL: Bild und Blick in Manets Malerei, S.162.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

261


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Ein Bild und sein Doppelgénger

besondere Neigung aus, vordergriindige Sichtbarkeiten in Frage zu stellen, die ima-
giniren Gehalte unserer Wahrnehmung und ihre Konstruktionsziige beschaubar zu
machen. Angefangen mit diesem Vergleich lief3e sich eine Genealogie der Spiegelbil-
der entwerfen, die tiber den Spiegel auf das Nichtsichtbare und Bildiiberschreitende
hinweisen und von daher in einen Gegensaum optischen Spiegel treten. Um diesen Ge-
gensatz wird es im Folgenden gehen.

3.2.2 Malerei und optischer Spiegel in Konkurrenz

Ein prominentes Spiegelbild, das »Selbstbildnis im Konvexspiegel« von Parmigiani-
n0'®7, bringt nach Christiane Kruse eine besondere Form der Konkurrenz zwischen
Malerei und optischem Spiegel zum Ausdruck. Seine Intention liege, so Kruse, in einer
Form malerischer Selbstbehauptung gegeniiber dem Spiegel. Indem Parmigianino den
Konvexspiegel detailgenau mit malerischen Mitteln mitsamt seiner Wirklichkeitsver-
zerrung einfingt, entlarve er den Spiegel.’® In ihm stelle sich die Malerei gegeniiber
dem Spiegel als optisches Instrument der Abbildung von Wirklichkeit als das tiberlege-
ne Medium dar.

In gleicher Richtung argumentiert Bernhard Lypp diverse Spiegelbilder als Formen,
in denen sich kiinstlerische Autonomie in Form einer »Selbstermichtigung« manifes-
tiere,'® darunter die Narziss-Darstellung von Caravaggio. Er gelangt in seiner Analyse
zur Metapher des Streits zweier Bildflichen. Er werde zwischen der »impressionisti-
schen Farbfliche und dem ikonischen Abbild einer fotographischen Momentaufnah-

170 Diese Interpretation des Bildes liest sich zunichst analog zum

me« ausgefochten.
Wettstreit des Spiegels mit dem malerischen Medium. Allerdings, so betont Lypp, tri-
umphiere hier nicht die Malerei gegeniiber dem Spiegel. Vielmehr sei das gesamte Bild

»in den melancholischen Schleier des Entzugs« getaucht. Lypp sieht im Narziss-Bild

167 Wihrend das Bild von Parmigianino ein Selbstbildnis darstellt, geht es in der Narziss-Darstellung
jedoch um ein vom Spiegel abweichendes Selbstbild.

168 Vgl. KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzifs an der Quelle bei Alberti und
Caravaggio«, S.108.}

169 Lypp stellt die Narziss-Darstellung in diese Reihe, um an ihnen den Selbstverweis der Malerei auf
sich zu belegen. vgl. LyPp, BERNHARD: »Spiegel-Bilder«.417ff.

170 Ebd., S. 427. Die Verbindung ergibt sich dariiber, dass der optische Spiegel kunstgeschichtlich als
der Vorlaufer der Fotografie gilt. Um 1600 gemalt, lasst sich hieran—obwohl vor der Zeit der der
Fotografie gemalt—das grundsatzliche Verhiltnis des Spiegelbildes und sein Nachfolger, das fo-
tografische Bild, vom gemalten Bild abheben. In der Tiefenthematik, die diesem Verhaltnis zu-
grunde liegt, geht es um die Frage des Abbildungsvermégens des Bildes und den Vorstellungs-/
Abstraktionsanteilen in der Bildgenese. In der Bildtheorie von Roland Barthes findet sich in die-
sem Zusammenhang eine aufschlussreiche Differenz zwischen dem fotografischen und dem ge-
malten Bild—zweier Bildmedien, die zur Zeit der Erfindung optischer Hilfsmittel (darunter die
Camera Obscura) bereits in einenskreativen« Wettstreit, den sogenannten >Paragone«<miteinander
treten. Dieses Konkurrieren des gemalten Bildes mit dem Spiegelbild (als Vorlaufer der Fotogra-
fie), lasst sich nicht nur als ein Ringen um das >bessere< Abbildungsvermégen, sondern vor dem
Hintergrund eines unterschiedlichen Paradigmas (Noema) des fotografischen und des gemalten
Bildes verstehen. Dies ist auch insofern in diesem Kontext relevant, da das Narziss-Bild eine Spie-
gelung (klassischerweise als Vorbild der fotografischen Spiegelreflexion) mit malerischen Mitteln
in Szene setzt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Abb. 3: Selbstbildnis im Konvexspiegel. Parmigianino, 1523-1524. Ol auf Pap-
pelholz, 24,4 cm

Wien, Kunsthistorisches Museum

zudem metaphorisch das Verhiltnis des Malers zu seinem Modell in Szene gesetzt.
Die inkorrekte Spiegelung entspringe dann einem »sekundiren Narzissmus«, einem
Vorbeisehen am Modell und In-Sich-Hineinschauens des Malers [Narziss], der von der

7! Malerei zeige sich in der Narziss-Darstellung als ein »ver-

Welt nichts wissen will.
klirender Spiegel unserer selbst« und zudem als ein »Verliebtsein in die Welt und als
ein Leiden an ihr«. Lypp beschreibt, wie darin stets etwas entzogen bleibe: »So geht der
Blick des Modells in sich und zugleich aus dem Bild hinaus, und der Maler [Narziss]
wird zur Chiffre und zum Schatten seiner selbst.«”*

Diese Deutung beschreibt das Scheitern/Entgleiten des malerischen Impulses, die

Welt zu begreifen.’” Der gemalte Spiegel verliert in dieser Deutungsrichtung seine

171 Lypp folgt hier offensichtlich dem Alberti-Diktum, nach dem Narziss der Maler des Bildes ist. In
diesem Diktum sind Betrachter und Maler synonym.

172 LYPP, BERNHARD: »Spiegel-Bilder«, S. 427.

173 Die Interpretation deckt sich mit dem immanenten lkonoklasmus der Narziss-Darstellung, der
nenne als die Erfahrung der Uberschreitung und Selbstzerstorung des Bildes virulent wird —ent-
weder als Impuls des Betrachters, sich vom Bild zu lésen oder bildintern als ein Augen-
Verschliefden, Durchstofien oder Hineingreifen und Verschwimmen-Lassen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

263


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Ein Bild und sein Doppelgénger

leuchtenden Qualititen und seine Funktion der Selbstvergewisserung. Wie bereits
oben beschrieben, umfasst die Spiegelerfahrung des Narziss-Bildes dieses von Lypp
beschriebene Schattenseitige des Bildes. Es wire jedoch verkiirzt, dies nur als ein
Entgleiten zu beschreiben. Die Gleichsetzung von Narziss mit dem Maler, der unter
einem pathologischen Narzissmus leidet, geht in die genau entgegengesetzte Richtung
zum Alberti-Diktum und ist darin ebenso einseitig. Sie unterstellt der Malerei selbst
narzisstische Ziige. Tatsichlich aber stellt die Malerei zwei Bilder gegeniiber, die dem
Betrachter zu einer umfassenden Spiegelerfahrung verhelfen. In der Bildbetrach-
tung des Narziss-Bildes begegnet der Betrachter seinem Selbstbild und beginnt es
zu hinterfragen. Dabei deckt das Narziss-Bild als Malerei die Kehrseiten der Spie-
gelcharakteristik und des Spiegelversprechens auf, das ausfithrlich am lacan’schen
Spiegelstadium diskutiert wurde. Es ist aus diesem Grund nicht mit dem verklidrenden
Spiegelbild gleichzusetzen. Dieser verklirende Spiegel ist zwar Gegenstand des Bildes,
aber nicht in einer der Bildhilften zu verorten oder der Malerei zuzuordnen.'7* Darin
wiirde die Malerei sehr einseitig als Domine des Imaginiren und Weltfremden gese-
hen. Vielmehr macht die Malerei auf sich als Erkenntnismedium im Gegensatz zum
optischen Spiegel (bzw. einer spiegelnden Wasserfliche) aufmerksam. So stellt das
Narziss-Bild in Frage, ob es sich iiberhaupt um eine Spiegel-Reflektion im Bild handelt.
Hieriiber er6ffnet es den Raum fiir eine Spiegelerfahrung, die das Imaginire in einer
Spiegelung erfahren lisst und zugleich konfrontiert es dieses Bild mit aufRerbildlichen
Realititen. Es verdeutlicht, dass sich das Imaginire nicht ausschliefRen lisst, dass sich
ein Betrachter nicht »als er selbst, sprich im Bild eins zu eins verdoppelt sehen kann.
Damit behauptet die Malerei nicht nur eine eigene Realitit, die keine blofd imaginir-
verklirende Realitit ist, sondern zeigt wie in jedem Spiegelbild zusitzlich das in ihm
Ausgeschlossene, Andersartige zur Anschauung kommt. Diese Wahrhaftigkeit, die
Malerei bildlich zur Anschauung bringt, macht es, so die hier vertretende These, zu
einem Erkenntnismedium im engeren Sinne. Im Folgenden wird es um malerische
Strategien gehen, die Voraussetzung fiir derart sechte« Spiegelerfahrungen bilden, wie
sie die Narziss-Darstellung des Caravaggio ermoglicht.

3.2.3 Das Vorenthalten des Spiegelbildes (Narziss-Darstellungen im Vergleich)

Mit einem Blick auf andere gemalte oder gezeichnete Narziss-Darstellungen wird, wie
bereits in den oben besprochenen Spiegelbildern der Malerei, eine eigentiimliche Form
der Autonomie gegeniiber der optischen Spiegelreflektion anschaulich, die sie zur Dar-
stellung bringen. Besonders auffillig sind die verschiedenen Formen, mit denen dem
(aufdenstehenden) Betrachter, teils auch dem Betrachter im Bild (Narziss) das Spiegel-
bild vorenthalten oder zumindest die Sicht erschwert wird. Malerische Strategien, un-
ter denen die Malerei das Spiegelthema behandelt, sind die der Abweichung, der Un-

174 Tatsachlich bleibt in dieser Aufteilung Lypps unbericksichtigt, dass die Malerei im Ganzen ein
Bild im Bild zeigt und zwar seine ideal-illusionistischen Qualititen, ebenso wie die Schattenseite,
die dies hervorbringt. Die Bildwirkungsanalyse zeigt sehr deutlich, dass beide Qualitaten durch
das gesamte Bild rotieren. So findet sich Schattenseitige durchaus auch in der oberen Halfte des
Bildes, zum Beispiel an den iiberschatteten Augen und das Imaginire durchaus unten als das, was
vom Oberen abweicht.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen
schirfe, der Abdunkelung/Uberschattung, der Fragmentierung, des Abschneidens und

schliefilich des Vorenthaltens. Zunichst zu den Narziss-Darstellungen, die die Spiege-
lung nicht ganz zeigen oder vollstindig auslassen.

Abb. 4: Narziss. Pseudo-Boltraffio, um 1500. Ol auf Leinwand, 19 cm x 31 cm

London, National Gallery

Eine prominente Narziss-Darstellung dieses Typus, das Narziss-Bild des Pseudo-
Boltraffio, enthilt dem Betrachter das Spiegelbild ginzlich vor. Sie zeigt Narziss,
wie er das Bild betrachtet, aber nur ein ganz kleines Stiickchen des Bildes. Wie die
Narziss-Darstellung von Caravaggio regt dies dazu an, sich in den Betrachter des
Bildes hineinzuversetzen und iiber seine Wirkung die Wirkung des Bildes auf ihn zu
erschliefen.'” Das Spiel mit der doppelten Betrachterperspektive wiederholt wie in
der Narziss-Darstellung des Caravaggio die ikonische Differenz auf Betrachterebene.
Das Bild zeigt die Situation einer Bildbetrachtung und bietet sich selbst als Bild der
Betrachtung dar; der Betrachter schaut auf ein Bild und zugleich auf sich in der
Betrachtung.

Die Imaginationen des Betrachters (im Bild) werden auch in den sogenannten
Narziss-Darstellungen des »Brunnen-Typus« betont. Diese Narziss-Darstellungen
zeigen meist einen kriftig sprudelnden Wasserzufluss in einen Brunnen. Auch hier

175 Im Unterschied zur Narziss-Darstellung des Caravaggio erfordert die ErschlieRung des Spiegel-
bildes tiber den Blick des Betrachters im Bild jedoch die Kenntnis des Themas. Denn—um sich
die Bildbetrachtung des Betrachters im Bild vorzustellen, muss der Betrachter wissen, dass der
Betrachter im Bild auf eine Spiegelflache schaut.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

265


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Ein Bild und sein Doppelgénger

findet sich eine Entsprechung in der Situation der Bildbetrachtung: Das Spiegelbild,
das der aufSenstehende Betrachter nicht sieht, diirfte auch fiir den Betrachter im Bild
(Narziss selbst) nicht zu sehen sein.

Ein hiufig mit der Narziss-Darstellung des Caravaggio verglichenes Bild, die
Narziss-Darstellung des Lodovico Cardi (genannt Cigoli), weist formal starke Ahnlich-
keiten zu der Darstellung von Caravaggio auf. Beide Darstellungen verschleiern den
Blick oder unterbrechen die Kommunikationslinie iiber die Augen. So schneidet die
Zeichnung des Lodovico Cardi den Kopf des Spiegelbildes ginzlich ab'7®, wihrend bei
Caravaggio nur ein Teil des Kopfes fehlt. Sie fithrt den Betrachter nah heran und hilt
ebenfalls die Augen des Betrachters im Bild tiberschattet. Gegeniiber der Zeichnung
sackt das Narziss-Bild noch stirker ins Dunkle ab'”’.

Abb. 5: Narziss. Lodovico Cardi, genannt Cigoli. Federzeichnung, 28,6 cm x 39,3 cm

Paris, Musée du Louvre

176  Vgl. BLUMLE, CLAUDIA: »Die Blindheit des Narziss«, S.102-104.

177 Weitere Ubereinstimmungen und Differenzen: Wihrend die Hand bei Caravaggio schon im Was-
ser steckt, scheint der Narziss des Lodovico mit der Hand auszuholen. Die Verbundenheit in der
Kreisform, in die Narziss und sein Spiegelbild eingeschlossen ist, ist im Gegensatz zu der Zeich-
nung von Lodovico Cardi weitgehend nicht durchbrochen. Die Zeichnung lasst noch die perspekti-
vischrichtige«Lichtbrechung durch das Wasser erkennen, wodurch die Figur und das Spiegelbild
im Gegensatz zu Caravaggio klar getrennt wirkten. vgl. WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narziss-
mus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nicolai«, S. 46.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Insgesamt wird eine bildnerische Strategie in den beschriebenen Narziss-
Darstellungen deutlich, die mal mehr mal weniger den Betrachter iiber Auslassungen
wesentlicher Bildelemente in die Szene versetzt bzw. mit ins Bild holt. In den Bild-
vergleichen der Narziss-Darstellungen wird deutlich, dass im Abweichenden und
Nichtsichtbaren des Spiegelbildes ein Bild jenseits der Darstellung sichtbar wird.

Die beschriebenen Narziss-Darstellungen in Malerei und Zeichnung spielen mit
dem Aspekt des >Sehenss, der wie oben erliutert auf den Blick deutet und diesen von den
Augentitigkeit scheidet. Es wire wohl verkiirzt, das Nicht-Sehen bzw. Nicht-Zeigen
des Bildes mit dem Wettstreit (Paragone) des gemalten Bildes mit dem Spiegelbild zu
begriinden. Das Nicht-Sichtbare eroffnet vielmehr einen imaginiren Raum, der — zu-
mindest im Falle der Narziss-Darstellung von Caravaggio — ins Innere einer Bildgenese
fithrt. Die offensichtlich in den Darstellungen intendierte Abweichung von einer op-
tisch-korrekten Spiegelung ladt ein, das Spiegelbild als gemalte Fliche zu sehen. Diese
gemalte Fliche ist im Gegensatz zur optischen Spiegelung eine Darstellung und als Dar-
stellung mit der Vor-stellung des Betrachters/Malers verkniipft.!”® Narziss, der mal als
Maler und hier als Betrachter bezeichnet wird, generiert durch sein Schauen ein Bild.
Und gleichzeitig wird offensichtlich, dass Narziss das, was er sieht, wortwortlich nicht
in der Hand hat, wie auch der Betrachter des Narziss-Bildes. Die Abweichung und Un-
vollstindigkeit sind Gegebenheiten, die nach einer imaginativen Erginzung rufen und
den doppelten Betrachter involviert. In dieser Weise wirken die hier aufgefiithrten Bei-
spiele von Narziss-Darstellungen, indem sie Wesentliches der Blickszene nicht oder nur
ansatzweise zu erkennen geben.'”’

3.3 Das Bild als Selbsthild (Seins-Ontologie des Bildes)

»Das Spiegelbild ist eben ein blofier Schein, d.h. es hat kein wirkliches Sein und wird
in seiner fliichtigen Existenz als abhingig von der Spiegelung verstanden. Wohl aber
hat das Bild im dsthetischen Sinne des Wortes ein eigenes Sein. Dies sein Sein als Dar-
stellung, also gerade das, worin es mit dem Abgebildeten nicht dasselbe ist, gibt ihm
gegeniiber dem blofen Abbild die positive Auszeichnung, ein Bild zu sein.«'8°

Auf Grundlage dieser Bestimmung, der Autonomie des kiinstlerischen Bildes, kann es
fiir den Betrachter zu einem »echten« Selbstbild werden. Denn es handelt sich immer
um das Bild des Dargestellten und nicht um das des Spiegels. Erst aus dieser Seinsva-
lenz des Bildes heraus vermag es zudem Alter Ego seines Betrachters zu werden. Die

178  Vgl. JoNAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens, S.121.

179 Die Unterscheidung der verschiedenen Bildebenen fithrt uns das Narziss-Bild auch darin vor, dass
es ein Bild im Bild zeigt. Es hebt das Spiegelbild vom gemalten Bild ab. Es handelt sich in diesem
Fall nicht um eine blofie Dopplung dessen, was sich im Bild auf Darstellungsebene (als Innen-
perspektive) und im Betrachten des Narziss-Bildes (Auflenperspektive) abspielt, sondern um zwei
Bilder, die in einen Widerspruch zueinander geraten: Die Narziss-Darstellung als ein gemaltes
Bild und seine Bilddarstellung des Spiegelbildes. Das gemalte Bild zeigt sich hier in seiner Mit-
telstellung zwischen physikalischer Welt und den Vorstellungsgehalten, die ein Bild und seine
Darstellung bedingen.

180 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.144.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

267


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Ein Bild und sein Doppelgénger

Verkniipfung von Bild und Blick verweist zuriick auf eine Bildabsicht. In den Bildern,
die sprichwortlich >Berge versetzen konnens, die abstofien oder anlocken, erkenne der
Mensch vorbewusst, wer er ist.”®! Zu diesem >Erkennenc zihlen, wie bereits ausfiihr-
lich erliutert, die Ausschliisse wie auch die Phantasien, sodass sich Bilder der Kunst
von einer blof3en Abbildungslogik weit entfernen.

Wie Gadamer so betont auch Worringer, dass das Kunstschaffen der Menschen
nicht in einem Nachahmungsbediirfnis von Wirklichkeit liege. Selbst in der soge-
nannten naturalistischen Kunst gehe es nicht um eine solche Wiederholung; die Nihe
zum Modell grinde vielmehr auf einem »Einfithlungsdrang« des Menschen. Denn im
Einfithlungsdrang, so Worringer, lebe der Wunsch nach Selbstbestitigung. Worringer
bringt dies auf die Formel: »Kunstgenuss ist objektivierter Selbstgenuss.«'3?

»Das Begliickungsgefiihl, das durch die Wiedergabe organisch-schoner Lebendigkeit
in uns ausgeldst wird, das was der moderne Mensch als Schonheit bezeichnet, ist ei-
ne Befriedigung jenes inneren Selbstbestatigungsbedirfnisses, in dem Lipps die Vor-
aussetzung des Einfithlungsprozesses sieht. Wir geniefRen in den Formen eines Kunst-

werks uns selbst.«'83

Ein Kunstwerk >schon< zu finden, habe nach Worringer damit zu tun, dass wir uns
an ihm ideell ausleben kénnten. Dies verdeutlicht eine Richtung der Wirkweise des
Narziss-Bildes als schillernd-verheiflungsvoller Spiegel des Betrachters. Das frithe nar-
zisstische Bild, das als Ideal-Bild-Problematik eine Seite der Bildwirkung des Narziss-
Bildes darstellt, zeichnet sich durch eine solche Erweiterungs- und Bestitigungslogik
aus. Es dagegen >hisslich« zu finden, weise nach Worringer auf eine »Zumutung« hin,
die uns jedes sinnliche Objekt abverlangt, indem wir uns zu ihm verhalten und uns mit
ihm in eine Relation setzen miissen.'®*

Das Kippen des Narziss-Bildes in die Extreme des Schonen und Hisslichen hat mit
diesem, sich nicht ganz am Bild erfiillenden Wunsch nach Selbstbestitigung zu tun.'35
In dieser Hinsicht wird das frithe narzisstische Bild des Spiegelstadiums nicht einfach
durch das Narziss-Bild in Szene gesetzt, sondern hat durch das Narziss-Bild eine Be-
handlung bzw. einen Bruch erfahren. Am Beispiel des Narziss-Bildes wird deutlich, wie
es seinen Betrachter auf eine besondere Weise spiegelt. Die Figur des Anderen bzw. die
Abweichungen zwischen dem, was sich von einer physikalischen Spiegelung erwarten
lasst, und dem, was das gemalte Spiegelbild zeigt, ist ausschlaggebend fiir die beson-
dere Art der Spiegelerfahrung, die der Bildbetrachter der Narziss-Darstellung macht.
Der Betrachter wird mit etwas >Anderem« konfrontiert als erwartet und gesehen. Die
Spiegelszene, die die Narziss-Darstellung zeigt, setzt sich — so zeigt es die Exploration

181 Vgl. SALBER, WILHELM: »Der Blick (1960)«, S. 40.

182  WORRINGER, WILHELM: Abstraktion und Einfiihlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908), S. 37.

183 Ebd., S. 47.

184 Vgl. ebd.,, S.38-39.

185 Diese Abweichung beziehtsich aufeine>aufiere¢, widerstindige Gegenstandlichkeit der Welt. Von
daherist der Objektcharakter des Bildes eine entscheidende Voraussetzung zur Realisierung einer
solchen>echten<Spiegelerfahrung an einem Kunstwerk.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

der Bildwirkung - in eine umfassende Spiegelerfahrung fort, in der sich der Betrach-
ter auch von bislang nicht besehenen Seiten in den Blick bekommt. Die grundsitzliche
Differenz, die Bilder zwischen dem optischen Spiegel und dem kiinstlerischen Bild aus-
loten — wie im vorherigen Abschnitt gezeigt — findet sich darin wieder. So ist das Bild-
sujet, die spiegelnde Wasserreflektion, nicht mit der Spiegelerfahrung gleichzusetzen,
die der Bildbetrachter durchlebt. Denn sie bezieht sich nicht nur auf das Bild im Bild
(die Spiegelung im Bild), sondern auf die Art und Weise, wie das gemalte Bild mit dem,
was es zur Darstellung bringt, ein (ungleiches) Verhiltnis erzeugt. Es handelt sich also
um einen Spiegel, der seinen Betrachter nicht eins zu eins zuriickwirft, und fordert
damit die Realititen des Anderen, im zweiten Kapitel ausfiihrlich in seinen verschiede-
nen Dimensionen erliutert, zutage. Das (gemalte) Bild als Spiegel widerspricht grund-
satzlich einer solchen rein abbildenden Funktion. In dieser Hinsicht argumentiert u.a.
Gadamer den ontologischen Status des Bildes. Es bilde nicht nur ab, sondern behaupte
ein >eigenes« Sein. Trotz seiner ontologischen Autonomie bleibt das Bild an seinen, ihn
erginzenden Betrachter gebunden. Diesen Zug des kiinstlerischen Bildes machen die
oben aufgefiihrten Beispiele von Narziss-Darstellungen besonders deutlich.

Bilder der Kunst lassen sich somit weder auf einen ideellen Gehalt des Bildes redu-
zieren, noch fungieren sie in einer blof3en Bestitigungslogik. Der >Bruch«< im Bild des
Narziss-Gemildes, das Andersartige oder das, was fremd bleibt, lisst sich auf Bilder
der Kunst generell iibertragen: sie zeigen nicht nur >etwas< und zugleich »>sich« (ikoni-
sche Differenz), sondern offenbaren an ihrem Darstellungsgegenstand das in der Dar-
stellung Ausgeschlossene (Negativitit). Bilder der Kunst fungieren in diesem Sinne als
sechte« Spiegel, die das jeweils Schattenseitige mitaufnehmen. Und zugleich stellen sie
ihren eigenen Ganzheitsanspruch in Frage (immanenter Ikonoklasmus). Das Narziss-
Bild bringt dies in seiner Selbstreflexion als Bild im Bild bzw. als Betrachtung einer
Betrachtung beispielhaft hervor.

4, Das_'BiId als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen
im Ubergang

Aufbauend auf die vorherigen Kapitel wird der Frage nachgegangen, inwieweit das
Narziss-Bild ein Medium der Erkenntnis darstellt. Wihrend der Bild-Text-Vergleich
auf der Ebene der Konstruktionsbeschreibung im empirischen Teil bereits die Doppel-
gestalt aus Lebens-/Alltagserfahrung (Spiegelung) und Erkenntnisfragen in den Blick
riickt, geht es in diesem Kapitel vorrangig um die Selbstthematisierung des Bildes als
ein Medium der Wahrheit und/oder Tauschung. Dieses psychologische Grundverhilt-
nis stellt nicht nur einen der Grundkomplexe des Narziss-Mythos der Erzihlung und
des Narziss-Bildes dar (vgl. Teil 111, Kapitel 3.2.), sondern bildet den Kern eines epis-
temologischen Diskurses um das Bild als Erkenntnismedium, der weit in die Philoso-
phiegeschichte zuriickgeht.

Das Narziss-Bild selbst thematisiert die Frage, ob (Selbst-)Erkenntnis moglich ist
und riickt dabei das Bildmedium in den Fokus. Auf Darstellungsebene versinnbildlicht
es verschiedene Wege des Erkennens und ihr Scheitern. Diese Erkenntniswege bewe-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

269


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Ein Bild und sein Doppelgénger

gen sich zwischen Sehen (Augen) und Berithren (Hand)'®¢. Sie stehen in Analogie zu
den epistemologisch oftmals getrennten Sphiren des Erkennens (Sehens) und Erfah-
rens (Berithrens). Die Frage der Erkenntniswege berithrt auch das Verhiltnis von Ge-
genstand und Methode und die Anverwandlung des Gegenstands durch die Methode
seiner Exploration. Dabei steht in Frage, inwiefern sich iiberhaupt ein Erkenntnisinhalt
vom Prozess des Erkennens (Erfahren) ablosen lisst. Als Malerei riickt das Narziss-Bild
auf ungewohnte Weise einen sinnlichen Aspekt von Erkenntnis in den Vordergrund. Es
macht Erkenntnis als einen ausgedehnten und nicht abschliefbaren Erfahrungsprozess
erlebbar (Kapitel 4.1.). Das Kapitel 4.2. lotet das erkenntniskritische Potential des Bildes
aus. Neben den Erkenntniswegen, die der Betrachter im Prozess erprobt, nimmt das
Narziss-Bild - vergleichbar mit einem philosophischen Diskurs — eine bestimmte Posi-
tion in der Frage ein, was das >Ich< oder das >reflexive Bewusstsein« ist. Diese Erkennt-
nisstrecke baut auf dem zweiten Kapitel des Reflexionsteils auf. Indem es sich gegen-
iiber dem Abbild als alternatives Erkenntnismedium behauptet, wie im dritten Kapitel
herausgearbeitet, widerspricht es zudem implizit erkenntnistheoretischen Positionen
und Forschungsparadigmen, die von reiner Faktizitit und der Moglichkeit objektiver
Forschung ausgehen. Aus umgekehrter Perspektive lisst sich hieran ebenso das einge-
schrankte Erkenntnispotential des Bildmediums argumentieren — was zum nichsten
Kapitel itberleitet. Mit der Spiegel- und Schattenthematik des Narziss-Bildes greift das
Kapitel 4.3. das in Bildern explizit oder implizit behandelte Verhiltnis von Wahrheit und
Tauschung auf. Der in der Philosophiegeschichte tief verankerte Tiuschungsverdacht
gegeniiber dem Bild, erfihrt in der Narziss-Darstellung eine eigentiimliche Wendung,
da es diese Tiuschung durch das Bildmedium hindurch zur Erkenntnis bringt. Die Dis-
kussion um das Bild als Erkenntnismedium wird selten ohne den Vergleich zur Sprache
gefithrt. Im Kapitel 4.4. wird nach den medialen Unterschieden von Bild und Sprache
gefragt und die Potentialitit des Bildmediums gegeniiber der Sprache ausgelotet. Das
Gegeniiberstellen der beiden Medien erweist sich dabei als ebenso fruchtbar wie das
Herausarbeiten der Verbindungen. Welche Argumente sprechen aus dieser Perspektive
fiir und welche gegen das Bild als Erkenntnismedium? Inwiefern lassen sich Erkennt-
nisse itber, am und mittels des Bildmediums generieren? Wie abhingig/unabhingig
ist das Bildmedium vom Sprachmedium? Und stellt die Bildautonomie eine Vorausset-
zung dar, das Bild als Erkenntnismedium in Anschlag zu nehmen? Das Narziss-Bild
bietet sich auch in dieser Frage als ein Bild-Beispiel an, da es im Kontext eines literari-
schen Textes, dem Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid, besprochen wird — und
es sich dariiber hinaus um einen Text handelt, der zu den zentralen Erkennensmythen
unseres Abendlandes zihlt. Am Beispiel eines der Interviews aus der Bildwirkungs-
analyse wird zum einen die Autonomie des Bildmediums gegeniiber der literarischen

186 Dass dieses Verhiltnis von Auge und Hand grundsatzlich ein beliebtes Bildmotiv darstellt, sei nur
am Rande erwihnt. Bilder thematisieren darin in selbstreflexiver Art, dass sich Wahrnehmung
nicht nur mitden Augen vollzieht, sondern durch den Kérper hindurch geht und zugleich, dass Bil-
der nicht nurvon Hand gemachtsind, sondern dass ihnen Seherfahrungen/ldeen zugrunde liegen.
Sie spielen mit den Berithrungsimpulsen des Betrachters, der jedoch zum Anblicken verdammt
wird.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Quelle dargelegt, wie auch die Erkenntnisse, die durch das Medium, sprich in einer
Bilderfahrung, gewonnen werden.

4.1 Erkenntniswege: Zwischen Augen und Hand

In der Frage, was ein Bild ist, verdeutlicht die Bildszene verschiedene Erkenntniswege.
Grob lassen sich zwei Zuginge voneinander unterscheiden: Das Ergriinden des Bildes
mithilfe des Sehens und des Ertastens.’®” Narziss scheint mit dem Hineingreifen ins
Wasser die Beschaffenheit, den Realititsgehalt des Bildes testen zu wollen, so beschrei-
ben es die Probanden. Das Ansehen des Bildes bildet einen zweiten, hiervon scheinbar
unabhingigen Zugang und ist von der Frage geleitet, was er denn da sieht. Wie in Ka-
pitel 1.2. erértert, wird die Bildgenese im Narziss-Mythos in einem Ubergang zwischen
dem Bildschaffen im engeren Sinne und der Bildbetrachtung verortet — Narziss mal
zum »Entdecker«, dann wieder zum »Maler« eines ersten Bildes erhoben. Interessant
ist, dass auch auf der Ebene des »Be-greifens« wie auf der Ebene des Sehens uneindeu-
tig bleibt, ob es sich um ein Erkunden/Entdecken von etwas handelt, das bereits da ist
oder um das Schaffen/Entstehen-Lassen eines Bildes.

Der Bildtheoretiker Hans Jonas erhebt das Bildentdecken (Augen) zu einer Voraus-
setzung fir das Bildermachen (Hand). In seiner Bildanthropologie expliziert er den
Zusammenhang von >Augen und Hand« als einen Ubergang von der Vor-stellung zur
Dar-stellung. Danach setze sich die imaginative Freiheit im Bildentwurf beim Bilder-
machen auf einer motorischen Ebene fort.'3® Er argumentiert das Bild als ein primires
Erkenntnismedium des Menschen, wonach eine imaginative Abstraktionsleistung, vom
Gegenstindlichen weg, ins Bildermachen miinde:

»Homo pictor, der beide in einer anschaulichen, unteilbaren Evidenz zum Ausdruck
bringt, bezeichnet den Punkt, an dem homo faber und homo sapiens verbunden

sind—ja, an dem sie sich als ein und derselbe erweisen.«'?

Das Narziss-Bild macht auf besondere Weise darauf aufmerksam, dass dieser Uber-
gang von der Vorstellung zur Darstellung kein einfacher ist. Wahrend das Greifbar-
machen eines Bildes, sowohl mit den Augen, als auch mit der Hand scheitert, treten
beide Erkenntniswege auseinander. Unter der Metapher >Hand« werden im Folgenden
Berithrungen im weitesten Sinne verstanden; sie zielt auf die Bilderfahrung als eine
Bildgenese, metaphorisch auf das Malen des Bildes. Die >Augen« stehen metaphorisch
fiir das Erkennen und Gegeniiberstellen oder Betrachten des Bildes.

187 Neben der horizontalen Teilung der beiden Bildebenen, die Bild und Betrachter voneinander ab-
hebt, erscheinen die Bildhilften nochmals durch eine vertikale Linie voneinander getrennt. Die
Seite, auf der sich Narziss abstiitzt, erscheint in einem Kontrast zur anderen Seite, in der Hand
und gespiegelte Hand bereits im Wasser miteinander verschmolzen sind.

188 Vgl. JONAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S.121.

189 Ebd., S.122.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

2N


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Ein Bild und sein Doppelganger

4.1.1 Die Kluft zwischen Sehen (Erkennen) und Beriihren (Erfahren)

Wie in der Erorterung der Konstruktionserfahrung Bild und Betrachter nicht ganz in
Deckung zu bringen sind, treten in der Bilderfahrung der Narziss-Darstellung zwei Bil-
der auseinander: das Bild, das iiber einen ausgedehnten Prozess erkundet, im wahrsten
Sinne des Wortes be-griffen wird und hieriiber verschwindet, sowie das Bild, das mit
seinem Anblick seinen Betrachter er-starren lisst. Neben der horizontalen Teilung, die
zwei ungleiche Bildhilften entstehen lisst, bewirkt die Unvereinbarkeit der Erkennt-
niswege den Eindruck einer zusitzlichen vertikalen Teilung des Bildes.

Sehen und Ertasten erweisen sich im Simultanbild als einander sich ausschlieRende
Erkenntniswege. Neben den unterschiedlichen Erlebensqualititen (erstarrt/verschmol-
zen) schliefRen sie sich auch auf einer logischen Ebene aus. In ihrer Gleichzeitigkeit wiir-
den sie den optisch-physikalischen Gesetzen widersprechen. Das Bild diirfte mit dem
Hineingreifen nicht mehr zu sehen sein. Das Sehen wiederum gerit in einen inneren
Widerspruch zwischen Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter). An den verdeckten
Augen des Narziss wird ein »Sehen« vorgefiihrt, das einer Innen-Sicht gleichkommt
und das >manifeste« Bild eriibrigt. Dieses »Sehen« geht also ins Latente. Demgegeniiber
werden Berithrungen gezeigt, die das Bild manifestieren sollen, die es jedoch ebenfalls
zum Verschwinden bringen. In beiden Fillen — und dies verbindet die Erkenntniswege
wiederum-— erweist sich das Bild als unhaltbar (vgl. Konstruktionsproblem, Kapitel 3.3,
Teil I11).

Das wortwortliche Festhalten des Bildes, seine Vergegenstindlichung tritt in einen
Gegensatz zur Bildgenese. Bildgenese meint hier sowohl das Bildschaffen im engeren
Sinne, die Tatigkeiten der Hand, als auch die Bildwahrnehmung, das Festhalten des Bil-
des mit den Augen. Das Sehen fithrt in ein Starren, dass dem Prozess, dem Berithren
bzw. Berithrt-Werden durch das Bild entgegensteht. Die Methoden, >Sehen und Berith-
ren¢, machen auf Prozesse/Unhaltbarkeiten aufmerksam, die dem >Anblick, der phy-
sischen Prisenz des Bildes widersprechen und letztlich Gegenstand und Methode sei-
ner Erkundung auseinanderfallen lassen. Dieses Entgleiten beschreibt die Grenzen von
Erkenntnis, die besonders in seinem Zug aufs Ganze auffillig werden. An der bereits
erwihnten Zeichnung des Lodovico Cardi weist Derrida auf das verschobene Verhiltnis
von »Augen« und >Hand« des Narziss hin und verdeutlicht, dass das Bilderschaffen ein
(kurzfristiges) Wegsehen, ein Absehen vom Gegenstand erfordert.’°** Das Zeichnen
gehe aus einer grundsitzlichen Blindheit hervor und die Hand agiere wie als prothe-
senhafter Ersatz fiir das eingeschrinkte Sehen des Malers/Zeichners. Der von Derrida

190 Bliimle geht der Frage nach, warum Jacques Derrida ausgerechnet eine Narziss-Darstellung (von
Lodovico Cardi), also ein Spiegelmotiv, fiir seine Ausstellung im Louvre unter dem Titel des gleich-
namigen Buches »Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrat und andere Ruinen«auswahl-
te. Die Narziss-Darstellung sei insofern passend, so Bliimle, da in der Zeichnung das Unsynchrone
der Tatigkeiten der Hand und des Auges sichtbar wiirden. Wie auch in der Bildbeschreibung von
Lypp fasst Bliimle die Zeichnung metaphorisch als das verschobene Verhiltnis des Malers zu sei-
nem Modell auf.

191 Auch in der Vorstellung, als Bildgenese bzw. Vergegenwartigung des Bildes verstanden, lebt ein
solches kurzfristiges Absehen vom Gegenstand. Nach Merleau-Ponty bedingt dies grundsatzlich
den Zugang zur Welt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

beschriebene Narziss ist Maler/Zeichner und Betrachter zugleich. Im Ausstellungskata-
log der gleichnamigen Ausstellung, »Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrit
und andere Ruinen« im Louvre (26.10.1990-21.10.1991) heif3t es:

»Die Ruine lasst Sie etwas sehen, weil sie ihnen nichts vom Ganzen zeigt und um lh-
nen nichts vom Ganzen zu zeigen. Die Ganzheit oder Totalitat wird sofort gedffnet,
durchbohrt, durchléchert: Maske jenes unmoglichen Selbstportrits, dessen Signieren-
derversucht, sich darin wiederzuerlangen. Nachdenkliches Gedachtnis und Ruine des-
sen, was im voraus vergangen ist, Trauer und Melancholie, Gespenst des Augenblicks
(stigmé) und des Stilus, dessen Spitze den blinden Punkt eines Blicks berithren mdch-
te, der sich in die Augen blickt und nicht weit davon entfernt ist, so tief in sie zu bli-
cken, dass er am Ende vor lauter Hellsichtigkeit die Sehkraft einbiisst. Ein Augen-Blick
ohne Dauer, >in dessen Verlauf< der Zeichner so tut, als starrte er in das Zentrum des
blinden Flecks. Selbst wenn nichts passiert, wenn kein Ereignis stattfindet, macht sich
der Signierende blind fiir den Rest der Welt. Doch unfihig, sich selbst direkt zu se-
hen —blinder Fleck oder transzendentaler trait— betrachtet er sich selbst blind(lings),

strapaziert seine Sehkraft bis zur Erschépfung des Narzissmus.«'%?

4.1.2 Die Mittelstellung des Bildes zwischen Erfahren (>Beriihrenc)
und Erkennen (>Sehenc)

Das Entgleiten dessen, was der Betrachter mit seinen Augen und einer Hand zu fassen
sucht, zeigt aber nur eine Seite der Bilderfahrung mit dem Narziss-Bild. Sie miindet in
einem erstarrten Schauen. Die Erkenntniswege des Sehens und Ertastens werden auch
in ihrem Zusammenwirken deutlich.’® Was sich im Simultanbild ausschliefit (Bildpa-
radoxon) erweist sich im Nacheinander als sinnvoll. Dieses Nacheinander ist zugleich
synonym fir den Prozess der Bildbetrachtung, in welchem das mit den Augen Festge-
haltene in Bewegung gerit und sich transformiert. Bezogen auf die Konstruktionser-
fahrung veranschaulicht dieser Vorgang die unaufldsliche Verbundenheit von Bild und
Betrachter, die letztlich dazu fiihrt, dass sich kein Bild gegeniiberstellen lisst.

Diese Verbundenheit (zwischen Seh- und Tastsinn) stellt Merleau-Ponty in seinem
Standardwerk, Phinomenologie der Wahrnehmung, grundsitzlich fiir Wahrneh-
mungsprozesse heraus. Und zugleich betont er die Reflexivitit des Vorgangs. Reflexiv
ist nach Merleau-Ponty die Wahrnehmung als solche, wenn ein Mensch >sich sehend
sehe« oder >sich berithrend beriihre«. Darin ist der Wahrnehmende sowohl Subjekt wie
Objekt seiner Wahrnehmung gleichermafen. Sehen und Berithren sind Sinnestitig-
keiten, die Merleau-Ponty in ihrem untrennbaren Zusammenwirken beschreibt. Dieser
Gedanke folgt konsequenterweise aus der Beschreibung des >Sehensc. Das >Sehen«
geschieht nicht wie von auflen, also unangebunden zum Koérper. Der Betrachter kann
sich die Welt nicht gegeniiberstellen, da er in den Worten von Merleau-Ponty »in dem
Gewebe der Welt gefangen« und sein Korper zu den Dingen der Welt zdhlt.

192 DERRIDA, JACQUES: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrit und andere Ruinen, Miinchen: Fink
1997, S.73.

193 Dieses Zusammenwirken von Augen und Hand verdeutlicht, warum die Charakterisierung von
Narziss mal als Maler, dann wieder als Betrachter unentschieden bleibt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

273


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Ein Bild und sein Doppelganger

»Das Ritsel besteht darin, dafR mein Leib zugleich sehend und sichtbar ist. Er, der alle
Dinge betrachtet, kann sich zugleich auch selbst betrachten und in dem, was er dann
sieht,>die andere Seite«seines Sehvermogens erkennen. Er sieht sich sehend, er betas-
tet sich tastend, er ist fiir sich selbst sichtbar und spiirbar. Es ist ein Selbst, das nicht
vermittels einer Transparenz wie das Denken alles Erdenkliche in sich selbst aufnimmt,
es als Denken konstituiert, in Denken verwandelt, sondern ein>Selbst«durch eine Be-
troffenheit, einen Narzifmus, eine Verkniipfung von dem, der sieht, mit dem, was er
sieht, und von dem, der berihrt, mit dem, was er beriihrt, von Empfindendem und
Empfundenem —ein >Selbstcalso, das zwischen die Dinge gerat, das eine Vorder- und
eine Riickseite, eine Vergangenheit und eine Zukunft hat...<'%*

Diese Seite des >NarzifSmus«, die Merleau-Ponty beschreibt, um die Reflexivitit der
Wahrnehmung zu veranschaulichen, erscheint geradezu durch das Narziss-Bild mit
den simultanen Titigkeiten des Sehens und Berithrens veranschaulicht. Durch diese
Verkniipfung in der Wahrnehmung vermag das Bild nicht ginzlich gegeniiberzutre-
ten; es zeigt sich auf beiden Betrachter-Ebenen mit dem Betrachter verwoben. Zudem
offenbart es das (Selbst-)Betrachten als einen sinnlich-nahen und Kérper-gebundenen
Vorgang. Nach Merleau-Ponty hat jedwede Vergegenstindlichung von Welt, darunter
auch eine Bildmanifestation, eine solche korperliche Dimension. Ein »Ding« befindet
sich danach immer »am Endpunkt meines Blicks und allgemein meiner Erkundung,
die durch den Kérper hindurch geht.'

Die Bilderfahrung umfasst die Materialitit des Bildes in seinen haptisch-sinnlichen
Qualititen und reflektiert damit den Vorgang des Bildersehens, der sich nicht ganz von
dem isolieren lisst, was unter >Einfithlung« zu verstehen ist und metaphorisch das Be-
rithrtwerden des Betrachters meint. Dass dies wortwortlich zu verstehen ist, offenbart
die dargestellte Hand-lung im Bild, die Hand im Wasser. Zugleich wird die Undeut-
lichkeit des (Spiegel-Bildes) mit der Hand im Wasser verkniipft. Sie bewirkt, die Un-
deutlichkeit des Bildes als (s)ein Schwinden aufzufassen. Das Hineingreifen ins Wasser
erscheint zeitlich versetzt zum Ansehen des Bildes, so als wiirde das Bild mehrere Mo-
mente, die Titigkeiten des Sehens und Ertastens, in zeitlicher Versetzung zeigen. In
dieser Weise bewiltigt der Bildbetrachter den Widerspruch des Bildes, dass etwas zu
sehen ist, das so nicht zu sehen sein diirfte. Denn in einen Prozess iiberfiihrt, wiirde
sich der Eindruck der Inkongruenz des Simultanbildes auflésen (vgl. Umgangsformen
unter Kapitel 4 von Teil III).

Auf Erkenntnis bezogen lisst sich das Begriffspaar >Berithren und Sehen< auf die
hiufig voneinander abgegrenzten Sphiren, die der Erfahrung und die der Erkenntnis,
beziehen. Erfahren meint ein >Be-greifen< im engeren Sinne, das den Prozess erfor-
dert und ein Bild, als Festlegung verstanden, zum Schwinden bringt. Dies ersetzt nicht
das>Sehens, verweist aber auf ein eingeschrinktes Sichtfeld und die Notwendigkeit er-
ginzender Berithrung. Berithrung meint auf Darstellungsebene ein wortwortliches Be-
rithren des Bildes durch den Betrachter im Bild und im tbertragenen Sinne, dass der

194 MERLEAU-PONTY, MAURICE: »Das Auge und der Geist (1961)«, Das Auge und der Geist. Philosophische Es-
says, Darmstadt: Meiner-Verlag 2003, S. 279-280
195 MERLEAU-PONTY, MAURICE: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), S. 21-22.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

196

auflenstehende Betrachter von etwas berithrt wird, das ihn angeht.™® Berithrung meint

in epistemologischer Hinsicht ein Be-greifen und betont die Teilhabe des Betrachters
am Betrachteten bzw. die Teilhabe des Forschers an seinem Forschungsgegenstand.'®”
Dieser verliert durch die Teilhabe/den Prozess der Erkundung seine als fest umrissen
geglaubten Grenzen, ebenso wie sich das Objekt der Erkundung nicht ganz abgren-
zen ldsst. Gleichzeitig fithrt das gemalte Narziss-Bild dem Betrachter seine Haltbarkeit
vor Augen. Es basiert auf einem anderen Bildmedium, zeigt sein Fortbestehen als Ma-
lerei und steht aufierhalb vom Betrachter. Diese Gegenbewegung, das Sehen oder Ge-
geniiberstellen des Bildes, tritt als Bedingung des Prozesses der Bildbetrachtung auf.
Auf Erkenntnis allgemein bezogen, wird das Gegeniiberstellen und Ablésen des Gegen-
stindlichen vom Prozess seiner Erkundung zu einer zweiten Bedingung von Erkennt-
nis.

So wie Anblick und Vorstellung, synonym fir das Bild-Betrachter-Duo, mal in einen
Gegensatz treten, mal verbunden erscheinen, so gehen auch die Methoden der Bildex-
ploration zwischen Sehen und Berithren hin und her. Mal fihlt sich der Betrachter in
den Betrachter des Bildes ein und nimmt notgedrungen Anleihen bei sich; mal versucht
er sich streng analytisch nur auf das zu berufen, was sich als Bilddarstellung im engeren
Sinne beschreiben lisst. Die Narziss-Darstellung fithrt diese Explorationswege jeweils
an ein Extrem und dem Betrachter die Kehrseite eines einseitigen Weges des Erkennens
in den Polen des Verschmelzens und Erstarrens vor. Das Erstarren, das das Starren als
gebanntes Anschauen im Wort fithrt (Augen), tritt bei diesen Erkenntniswegen in einen
Kontrast zum Verschmelzen als eine Extremform des Berithrens (Hand).

Damit nimmt die Narziss-Darstellung implizit eine kritische Position gegeniiber
der tradierten Trennung von Erfahrung und Erkenntnis ein: Sie zeigt, wie sich Erfah-
ren und Erkennen wechselseitig bedingen und doch in der Unhaltbarkeit eines Bildes
miinden. Das Narziss-Bild fithrt seinem Betrachter vor Augen, dass er nichts erkennen
kann, ohne sich vom Gegenstand in irgendeiner Weise >rithren< zu lassen. Ein Be-grei-
fen als sinnliche Erfahrung allein geniigt jedoch nicht, wenn sich der Gegenstand dann
nicht mehr von aufien besehen lisst. Und umgekehrt ist kein Erkennen, das Sehen von
Dingen moglich, ohne in den Ausstauch mit dem Gegenstand zu kommen. Das Narziss-
Bild weist damit auf allgemeine Methoden der Erkenntnis und ihre Kehrseiten hin. Und
hier schlief}en die Forderungen an Methode zur Exploration eines Bilderlebens an die
Erkenntnisse aus der Erlebensrekonstruktion an. Erinnert sei an die Beschreibung eines
Mittelweges zwischen einer mitbewegenden Methode, die bei Goethe in das Extrem des
Identisch-Werdens (Verschmelzens) miindet und einem gegenstandsbildenden, rekon-
struierenden Vorgehen, das jedoch nicht kiinstlich werden darf, um der Lebendigkeit

des Gegenstands (Erstarren) gerecht zu werden (vgl. Teil II, Kapitel 1.1.1.).% Zugleich

196 Diese Seite des Bildes ist analog zum ausgedehnten Prozess einer Bildbetrachtung, in der sich
ebenfalls, in der Auseinandersetzung mit dem eigenen Selbstbild, mit Vergangenem und Zukiinf-
tigem das Bild wie eine lebendige Cestalt transformiert.

197 Verwiesen sei auf die genetische Epistemologie Jean Piagets, der in den kontinuierlichen Pro-
zessen der Assimilation und Akkomodation belegt, dass sich zwischen Erkenntnis-Subjekt und
Erkenntnis-Objekt keine scharfe Linie ziehen lasst.

198 Andieser Stelle sei nochmals auf den Zusammenhang der beiden Grundkomplexe, Wahrheit und
Tauschung, Einheit und Teilung, verwiesen, die sich durch die Erzéhlung des Narziss-Mythos nach

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

275


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Ein Bild und sein Doppelgénger

erweist sich das Bild als erkenntniskritisch, da die verschiedenen Erkenntniswege im-
mer etwas offenlassen oder im Dunkeln halten. Die Narziss-Darstellung fithrt uns an
einem Bild vor Augen, dass sich die Methode nicht, zumindest nicht ganz mit dem Ge-
genstand deckt. Gleichzeitig macht sie auf die Entwicklungsbedingungen des Gegen-
stands (Bild) aufmerksam, ohne die es den Gegenstand nicht geben kann. Gegenstand
und Methode konstituieren sich wechselseitig, ohne selbstidentisch zu werden.

4.2 Das erkenntniskritische Potential des Narziss-Bildes

Das Narziss-Bild leistet in der Bildexploration eine empirische Basis fiir Theorien, die
auf unterschiedliche Weise dem Erkenntnisvermogen eines reflexiven, ich-gesteuerten
Bewusstsein widersprechen. Das Bild als Erfahrungsmedium macht auf den Ubergang
von Erfahren und Erkennen aufmerksam und regt zu einer Reflexion der, in der Philo-
sophiegeschichte vielfachen separierten Erkenntniswege an. Es klirt den Bildbetrach-
ter im Erfahrungsprozess iiber den illusionistischen Charakter des reflexiven Bewusst-
seins auf, das meint sich vollumfinglich umfassen zu kénnen, indem es ein Verriicken,
Entgleiten oder Verschwinden in Szene setzt. Die Fiktionalitit des Bildes, der Wunsch
einer Haltbarmachung und zugleich die Erfahrung des Unhaltbaren und Prozessualen
verweist auf grundlegende Fragen wissenschaftlicher Erkenntnis (1).

Im Konstruktionskern der Bilderfahrung manifestiert sich das Bild-Betrachter-
Verhiltnis in seiner unauflgslichen Verstrickung. Denn das Sehen eines Bildes ldsst
sich nicht ginzlich von dem Wissen iiber Dinge und den Vorstellungen des Betrachters
abgrenzen und zugleich verdeutlicht das Bild einen »Riss der zwischen Bild und Wirk-
lichkeit, der sich nach Didi-Hubermann nie ganz schlief}en lasse und simtliche Bilder
durchziehe.'”® Das Narziss-Bild widerspricht damit der Vorstellung von Erkenntnis als
einer rein abbildenden, die Wirklichkeit wiederholenden Funktion sowie der Wirklich-
keit als einer vom Betrachter unabhingigen Gegebenheit. Zugleich reflektiert es die
Grenzen von Erkenntnis als die Unméglichkeit, sich die Welt gegeniiberzustellen (2).
(Selbst-)Erkenntnis vollzieht sich nicht ohne Anschauung im wértlichen Sinne, welche
sich nochmals auftrennt in ein Sehen und Vorstellen, und die nicht ohne ein Begreifen
im haptischen Sinn moglich ist. Und zugleich bleiben oder entstehen, dies macht das
Narziss-Bild anschaulich, iiberall Liicken. Es lisst das Bild als ein Versuch aufs Ganze
zu gehen, in den Worten von Derrida zur »Ruine« werden.

4.2.1 Zum Verhaltnis von Wahrheit und Tauschung, Spiegel und Schatten
Die besondere Leistung des Narziss-Bildes als Erkenntnismedium kann darin gesehen
werden, dass ihm nicht nur eine implizite Kritik an einseitigen Erkenntniswegen (Me-

Ovid ziehen. Auch im Narziss-Mythos geht es um einen Frevel, der sich analog zum Ganzheits-/
Schépfungsanspruch des Bildes lesen lasst. Narziss darf nicht (nur) sich selbst geniigen und erfiahrt
in der Spiegelszene sowohl die Tauschung (er ist es selbst), als auch eine unauflosliche Trennung
von sich (er kann sich nicht greifen). Beide Wege der Exploration, auch als Erkenntniswege zu
verstehen, scheitern: Der Anblick tiuscht (Erkennen<) und fithrt von lebendigen Beziigen weg und
die Berithrung (-Begreifen<) konfrontiert mit der Verganglichkeit der Erscheinung.

199 Vgl. DIDI-HUBERMANN, GEORGES: Bilder trotz allem (2003), (ibers. von. GEIMER, PETER, Miinchen:
Fink 2007 (Bild und Text), S. 224.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

thoden) und an einseitigen Gegenstandsbestimmungen entnehmen lisst, sondern dass
es in selbstkritischer Manier auf seine Grenzen und Kehrseiten als Erkenntnismedium
hinweist. Im Folgenden und in Fortsetzung zu Kapitel 1.3., ein Spiegel(-Bild) und sein
Schatten, wird das Verhiltnis nun aus erkenntnistheoretischer Perspektive diskutiert.
Ein vergleichender Blick in zwei Erkennensmythen, dem Hohlengleichnis von Platon
und dem Narziss-Mythos vertieft den Zusammenhang der im Narziss-Bild anschaulich
werdende Schattenseite von Erkenntnis.

Der Narziss-Mythos weist in der Frage nach Erkenntnis eine grofRe Ahnlichkeit zum
platonischen Hohlengleichnis auf. Dies betrifft u.a. die Wirkqualititen der Bannung.
So wie sich Narziss auch nach der Erkenntnis, dass es sich um ein Bild handelt, von
diesem nicht l6sen kann, sind es bei Platon in einer Hohle gefesselte Bildbetrachter, die
einer Tauschung anheimfallen und die, selbst nach dem Erblicken des >Wahrens, den
Bildtiuschungen verhaftet bleiben.

»Wenn einer entfesselt ware und gezwungen wiirde, sogleich aufzustehen, den Hals
herumzudrehen, zu gehen und gegen das Licht zusehen und, indem er das tite, immer
Schmerzen hitte und wegen des flimmernden Glanzes nicht recht vermochte, jene
Dinge zu erkennen, wovon er vorher die Schatten sah, was meinst du wohl, wiirde er
sagen, wenneiner[...] ihmjedes Voriibergehende zeigend, ihn fragte und zu antworten
zwinge, was es sei? Meinst du nicht, er werde ganz verwirrt sein und glauben, was er

damals gesehen, sei doch wirklicher als was ihm jetzt gezeigt werde?«*°°

Wie bei Ovid wird die visuelle Tiuschung in der Hohle noch durch eine akustische T4u-
schung, einen Widerhall von Ténen aus der >realen Welt, untermauert. Im Vergleich der
beiden Erzihlungen fillt auf, dass die Tiuschung, die sie beschreibt, nicht dem Bild-
medium vorbehalten ist. Sie beruht nicht auf ihm, sondern auf einer spezifischen Form
der Wiederholung des Gleichen, das fiir das >Wirkliche« gehalten wird. Die spiegelnde
Wasserfliche, die erscheinenden Schatten und der Widerhall des Echos eint zudem ihre
Eigenschaft als Naturerscheinung. Vereinfacht lasst sich sagen: Spiegel und Schatten
(als Naturerscheinungen) tiuschen gleichermaflen. Sie sind in der Ovid-Quelle sogar
synonym gesetzt (vgl. Kapitel 1.3.).

Das Narziss-Bild bringt den Zusammenhang von Spiegel und Schatten bezogen auf
Erkenntnisprozesse besonders deutlich zum Vorschein. Es zeigt, wie das Sichtbare das
Unsichtbare bedingt; ein Sichtbarmachen die Fragmentierung/Ausloschung befordert,
der strahlende Spiegel einen Schatten wirft. Wahrend der Spiegel noch den Augenblick
einzufangen sucht, stellt sich bereits Verginglichkeit ein. Gleiches gilt fir jede Form der
Sichtbarmachung durch ein kiinstlerisches Bild. Es verdeckt nicht nur, indem es sicht-
bar macht, sondern zeigt all« dasjenige, das an dieses Sichtbare gekniipft ist, iiblicher-
weise aber im Verborgenen wirkt (vgl. Kapitel 3.1.3., Der schwarze Seins-Grund und
die Kunstlichkeit der Figur). Wihrend sich bei Platon die Schattenprojektion als tiu-
schende Erscheinung vom wirklichen Sein abhebt, wird der Schatten im Bilderleben zu
einer Bildrealitit auflerhalb des Bildlichen. Er beansprucht gegeniiber dem Idealbild,
das ebenfalls in der Bildbetrachtung belebt wird, einen hoheren Erkenntnisgehalt. Sei-
ne Tduschung — und hier zeigt sich die Nahe zwischen dem platonischen Urbild und

200 PLATON: Der Staat, iibers. von. SCHLEIERMACHER, FRIEDRICH, Darmstadt: Schirner 1971, S. 515¢-d.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

271


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Ein Bild und sein Doppelgénger

dem Idealbild im Bilderleben - liegt gleichermafien in der Ganzheitsvorstellung, die
eine Einschluss-/Ausschlussgestalt erzeugt und darin das >Andere« negiert.?°*

Die Narziss-Darstellung zeigt die Bildgenese als ein nicht-gelingendes Festhalten,
das im doppelten Sinne reflektiert. Die Verginglichkeit der sinnlichen Erscheinungen,
die im Bild u.a. als ein Schwinden dargestellt ist, tritt gegeniiber dem vergeblichen Fest-
halten des Bildes als Realitit hervor. Das Prozessuale/Vergingliche avanciert gegeniiber
dem Wunsch nach Einheit und Verfestigung dessen, was sich als >Ich« darstellt, zu ei-
ner Realitit auflerhalb des Bildlichen. In dieser Hinsicht ist die Narziss-Darstellung er-
kenntniskritisch — denn sie macht auf die Liicken aufmerksam, die ein sich selbst fest-
halten wollendes Bewusstsein evoziert: als Bild, als Ich, als Bewusstsein. Auf Erkenntnis
allgemein bezogen, bringt das Narziss-Bild zur Anschauung, dass sich ein Erkenntnis-
inhalt nicht vollstindig von Erkennens-Prozessen isolieren lisst. Eine Erkenntnis, die
das Bild hervorbringt, lautet: das Sich-Selbst-Sehen erfordert Ausschliisse, die wie ein
Schatten verfolgen (kdnnen). Der Betrachter kann somit diesen Schattenseiten begeg-
nen. Er ist in diesem Vorgang kein blof3er Betrachter mehr, sondern involviert, wihrend
sich das Bild, auf das er schaut, stetig transformiert.

Das Narziss-Bild zeigt sich, indem es auf seine eigenen Grenzen verweist, in selbst-
reflexiver Manier erkenntniskritisch. Es impliziert eine Bildkritik, die sich als Erkennt-
niskritik lesen lisst, und bezieht sie auf das eigentiimliche Faktum, dass die Narziss-
Darstellung diese Kritik bildlich in Szene setzt. Darin verweist es auf seine besondere
Qualitit als Kunst, die es von anderen Bildern (z.B. dem narzisstischen Bild des primi-
ren Stadiums) unterscheidet. Indem es mittels seiner ikonischen Differenz zwei Bilder
voneinander abhebt und die Grenzen des Bildes als Erkenntnismedium in einem Bild
zur Anschauung bringt, behauptet es sich als ein Medium der Erkenntnis. In dieser Wei-
se unterscheiden sich die Spiegeldimensionen (Malerei/optischer Spiegelung) vonein-
ander. Die tiuschenden Naturerscheinungen im Hohlengleichnis und Narziss-Mythos
sind von anderer Art, da in ihnen keine Behandlung der Spiegelthematik stattgefun-
den hat.

Nur vordergriindig bestatigt das Narziss-Bild die tiuschenden Qualititen, die Bil-
dern in der Tradition einer Bildprojektion bei Platon (Schatten) zugesprochen und wor-
tiber sich in den metaphysischen Philosophien ein Riickzug auf das >sDenken< begriin-
det. Es setzt diese Tiuschung sogar in Szene, indem es die Fliichtigkeit (Unhaltbarkeit)
und Ungleichheit der Erscheinung (Bild) darstellt. Gleichzeitig tibt die Bilddarstellung
Kritik an Formen von Erkenntnis, die Ausschluss und Riickzug als Erkenntnisweg for-
dern und somit implizit am cartesischen Cogito.

4.2.2 Die bildinterne Kritik am reflexiven Bewusstsein

Die Meditationen von Descartes sind wohl der in der Philosophiegeschichte prominen-
teste Versuch einer Wahrheitsfindung iiber die Reflexion in Form eines volligen Riick-
zugs auf das Denken. Das Denken avanciert zu einer Seinsversicherung und sein Bezug
zum Ich zu einer einzigen Gewissheit. Dieses reduktionistische Vorgehen ist in meta-
physischer Tradition immer schon einer Erkenntnisauffassung, die sich auf die Welt in

201 Die Idee (Platon) oder das Urbild sind mit dem Idealbild sicherlich nicht synonym.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

seiner Erscheinungsvielheit stiitzt, entgegengestellt. Das Bild zihlt sowohl zur erschei-
nenden und gegenstindlichen Welt, wie auch zur Vorstellungswelt. Aufgrund dieser
Mittelstellung fillt auf das Bild der Verdacht zu tduschen. Weder lisst sich an ihm ein
sreines< Faktum isolieren, noch ist es ein >reiner¢, vom Sinnlichen befreiter Gedanke,
der im Bild zur Anschauung kommt. Die Qualitit des Ubergangs zwischen der erschei-
nenden Welt, die ich >sehen< kann und den Vorstellungen, die dieses Sehen lenkt und
auf Bilder richtet, wurde in der Bilderfahrung nicht nur belebt, sondern in seinen Wi-
derspriichen und seiner sinnlichen Dimension erfahren.

Die Blicktheorien/Seinsontologien, die im zweiten Kapitel des Reflexionsteils vor-
gestellt wurden, widersprechen, ob als phinomenologische, gestaltpsychologisch-mor-
phologische oder psychoanalytische Gegenstandsbildung, sowohl den methodischen
Paradigmen der cartesischen Meditationes, als auch dem cartesischen Cogito, das sich
vollumfinglich zu erblicken meint. Hier noch einmal zusammengefasst: In phinome-
nologischer Manier beschreibt Sartre ein Blickgeschehen in realen Momenten des Bli-
ckens und Erblickt-Werdens. Er widerspricht der Moglichkeit einer Selbsterfassung
durch den Blick im Sinne des reflexiven Bewusstseins mit der Beobachtung, dass ein
Subjekt nicht zugleich sein Objekt-Anderer sein kénne. Um das Sein zu erfahren, be-
diirfe es eines realen Anderen, der die eigene Welt dezentriert bzw. zu einem Abflie-
fen bringt.%°* Auf Erkenntnis allgemein bezogen ist nach Sartre keine solche (absolu-
te) Auenperspektive moglich; das >Ich« als Seinseinheit, die auf sich zu schauen ver-
mag, eine Illusion. Lacan geht in seiner Kritik am reflexiven Bewusstsein soweit, die
Bewusstseins-Philosophien mit dem illusionistischen narzisstischen Stadium gleichzu-
setzen. In diesem »Ego- oder Cogito-Zentrismus« falle dann ein Verdacht auf die Welt,
diese sei nichts als seine Vorstellungen. Das >sich sich sehen zu sehenc sei ein »Taschen-
spielertrick« und tiusche iiber eine grundlegende Blickabhingigkeit hinweg.2®* Dieser
wiederum liege eine Begehrensfunktion zugrunde, die das Subjekt primir zu einem
»erblickten« Wesen (in einem Feld des Begehrens) mache. Lacan spricht hier auch von
der »Priexistenz des Blicks« als Urphinomen menschlichen Daseins.>®* Das Subjekt
ist nach Lacan also nicht nur durch zum gréfiten Teil unbewusste Strebungen, die es
nicht tberblickt, geprigt, sondern Teil eines Feldes, dem es angehort und von dem es
sich nicht scharf abgrenzt. Die morphologische Konzeption des Seins nach Salber be-
schreibt ein im Bauplan der Natur enthaltenes Verwandlungsprinzip, in welchem die
Entwicklungen zu einem >Anderen< hin bzw. die Tendenz des Anderswerdens nicht von
dem zu trennen ist, was sich zu einer Gestalt formiert. Das in einem fixierten Den-
ken eingeschlossene Ich stellt im Ausschluss dieses Verwandlungsprinzips und im Aus-
schluss der Welt aus dieser Perspektive somit eine Illusion dar (vgl. auch Kapitel 1.2.3.,
Der Subjektbegriff in der Morphologie, Teil II).

Schliefilich hilt auch aus erkenntnistheoretischer Perspektive das cartesische Co-
gito, das eine Seinsgewissheit aus einem fixierten Denken als reflexiven Bewusstsein
behauptet, einer logisch-dialektischen Auseinandersetzung bei Hegel nicht stand. Die

202 Vgl. Kapitel »Der Blick« SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 457-538.
203 Vgl. LACAN, JACQUES: »Die Anamorphose (1964)«.
204 Vgl. LACAN, JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

279


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Ein Bild und sein Doppelgénger

implizite Erkenntniskritik des Narziss-Bildes ldsst sich hieran in zwei Aspekten ver-
deutlichen. Zum einen zeigt Hegel, wie der Prozess des Denkens als sein Bestandteil
der Denkgestalt immanent ist, wodurch sich keine Erkenntnis als solche >objektiviert«
oder quasi >von aufden« von den Vorgingen der Erkennensprozesse isolieren lisst. In-
dem das Narziss-Bild vor Augen fiihrt, dass das Festhalten eines Bildes letztlich nicht
gelingt und in einen Gegensatz zum Prozess der Bildbetrachtung gerit, erweist es sich
als erkenntniskritisch. So lisst sich das >Kennen< im >Er-kennenc als ein Erinnern ver-
stehen, das im Zeichen des Festhaltens eines Bildes steht. Und auch in der anderen
Richtung meint Erkennen eine jihe Konfrontation mit dem sinnlich Erscheinenden,
das sich jedoch als verginglich erweist. Zum anderen — und dies betrifft die Gestalt des
»Anderenc« - stellt Hegel heraus, wie ein >fiir sich sein< notgedrungen an ein »an sich sein«
gebunden ist bzw. wie ein So-sein ein Anders-sein dialektisch beinhaltet. Hegels Kri-
tik zielt dabei auf Trennungen ab, die das Wesen einer Sache von seiner Erscheinung,
das Ganze von den Teilen, das Allgemeine vom Besonderen abheben. Er kritisiert die
Abstraktheit der metaphysischen Entititen und setzt Unterscheidungen an die Stel-
le absoluter Trennungen.*°> Dies gilt gleichermafien fiir die Ich-Konstruktion — Hegel
spricht vom >Selbstbewusstsein< — wie fiir jedwede Ganzheitskonstruktion. Diese he-
gel'sche Denkfigur expliziert einen weiteren Aspekt der impliziten Erkenntniskritik des
Narziss-Bildes: Denn Einheit und Teilung treten im Bilderleben als aufeinander bezo-
gen, einander bedingend auf. Das Ganzheitserleben des narzisstischen Bildes erfordert
die Teilung; sie konstituiert das Ganze. Und zugleich ordnen sich die >Teile« nicht ein-
fach dem Ganzen unter, sodass sich das Besehene zu einem Ganzen schlieflen wiirde.
Hier kommt es zu einem Heraustreten aus dem vermeintlich Ganzen, zu Autonomisie-
rungen, Verriickungen.

Das Narziss-Bild fithrt in die Architektur der Bildgenese und lasst nicht nur die
Entstehung des Bildes tiber den Betrachtungsprozess nachvollziehen, sondern lotet die
Grenzen und Kehrseiten des Bildes als primires Erkenntnismediums aus. Es spielt ge-
radezu mit dem Begriff des Erkennens, der in einer Richtung der Philosophiegeschich-
te fiir das Denken unter Ausschluss der Sinnlichkeit reserviert ist. Interessanterweise
setzt das Narziss-Bild ein den Meditationen von Descartes analoges Riickzugsmoment
der Selbstbesinnung in Szene, das alle ablenkenden Momente aus der Szenerie verbannt
hilt. Mit dem SchliefRen der Augen — synonym fiir einen kontemplativen Moment der
Reflexion — entspinnen sich die Vorstellungen der Betrachter. Es verkniipft das Denken
als Ausschlussgestalt mit dem Vorstellungsbild. Darin verdeutlicht es die Betrachterab-
hingigkeit des Bildes und mit ihr die fehlende Objektivitit der Denk- oder Vorstellungs-
gestalt. So als liefRe sich die Welt in ihrer Erscheinungsvielfalt (Bildhaftigkeit) nicht aus-
schlieRen, so macht sich neben und in den Vorstellungsbildern immer auch das hierzu
inkongruente Bild im Bild geltend - stellvertretend fiir die Unvollstindigkeit, die das
gesamte Bild als Qualitit durchzieht. Diese Inkongruenz und Unvollstindigkeit erhilt
im Bilderleben schlieflich einen stirkeren Realititsanspruch.

Nach dieser Erliuterung der impliziten, bildinternen Kritik des Narziss-Bildes am
reflexiven Bewusstsein, werden nun aus entgegengesetzter Richtung tradierte Vorbe-

205 Vgl. SCHNADELBACH, HERBERT: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1999), S.15.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

halte gegeniiber dem Bild/Bildlichen aus erkenntnistheoretischer Perspektive vorge-
stellt.

4.2.3 Skepsis gegeniiber dem Bildmedium in philosophischer Tradition

Die Vorbehalte gegeniiber dem Bild (als Erkenntnismedium) kommen grob aus zwei
Richtungen: Metaphysischer und Positivistischer Epistemologie. Ein Bild wird in sei-
ner Mittelstellung zwischen Anblick und Vorstellung, sowie zwischen den miteinan-
der interagierenden Sinnen, Tast- und Sehsinn, weder zu einem Untersuchungsgegen-
stand des Positivismus, noch zu einem Gegenstand, an dem sich Erkenntnisse gene-
rieren liefSen — also zu keinem, im Goethe’schen Sinne »gliicklichen Gegenstand« ihrer
Forschung. Obwohl ein Bild im engeren Sinne gegenstindlich ist, verweist es in sei-
ner Vielschichtigkeit sogleich auf Aspekte, die iiber seine physikalischen Eigenschaften
weit hinausreichen. Mit dem Entgleiten des >Objektiven< und der geringen Trennschir-
fe zu den Vorstellungen, die sich am Bild und im Bild entspinnen, lisst sich an ihm
kein eigenstindiges Faktum isolieren. Dass sich ein Bildmedium zudem in der Dar-
stellung mit zur Darstellung bringt, wie es u.a. Gadamer, Waldenfels und Boehm (s.0.)
betonen, schliefit es aus einer positivistischen Perspektive als Medium der Erkenntnis
aus — denn wenn nicht mittels, sondern im Bildmedium gesehen werde, dann mischen
sich damit die im Positivismus aufgetrennten Bereiche des >Subjektiven< und >Objekti-
ven<. Da ein kiinstlerisches Bild aber nicht im engeren Sinne abbildet, sondern darstellt
und die Darstellung wie bereits ausgefithrt die Vorstellung voraussetzt/belebt, mangelt
ihm aus positivistischer Perspektive die Eindeutigkeit. An ihm l4sst sich kein fest um-
rissener Gegenstand isolieren. Schliefilich ist mit der positivistischen Forderung nach
Objektivitit — sprich der Unabhingigkeit des Forschers (Betrachters) vom Forschungs-
prozess — durch das Hineinziehen des Betrachters ins Bild ein solches Medium als Er-
kenntnismedium ausgeschlossen. Im Bilderleben der Narziss-Darstellung wird dieser
konstitutive Zug des Bildes in der Verschmelzung anschaulich. Das Einswerden wieder-
um passt grundsitzlich nicht zu wissenschaftlichen Paradigmen, die von einer strik-
ten Subjekt-Objekt-Trennung ausgehen bzw. diese Trennung in der wissenschaftlichen
Praxis fordern. Lieflen wir umgekehrt das Narziss-Bild seine Positivismus-Kritik aus-
sprechen, so wiirde es beklagen, nur aus der Richtung des Gegeniibertretens des Bildes
betrachtet, also vereinseitigt zu werden. Es wiirde ein Denken in Verhiltnissen, sowie
den Gegenstandsauflgsenden Prozess der Betrachtung einfordern.

Die Bildkritik der metaphysischen Philosophien geht in eine ginzlich andere Rich-
tung. Sie misstraut nicht den (»subjektiven«) Vorstellungsgehalten und den Ideen, die
Bilder innewohnen bzw. beleben, sondern ihrer Erscheinung.206 Dabei operiert sie mit
verschiedenen Bildbegriffen, hierarchisiert sie oder trennt sie auf. Paradigmatisch ist
hier die Unterscheidung zwischen Abbild und Urbild, aber auch die strikte Trennung
zwischen den >gemachten< und den snatiirlichen« Bildern bei Platon. Die Frage, ob Bil-
der der Kunst das >Sein< verkérpern oder als Erscheinung sogar iiber dieses hinweg-
tauschen, bleibt bei Platon vom Einzelfall abhingig. Grundsitzlich bemingelt Platon
an Bildern (wie auch am geschriebenen Wort), dass sie verfestigend wirken kénnten.

206 Wie bereits erlautert, liegt dem die Hierarchie von Abbild und Urbild zugrunde, sowie die Tren-
nung zwischen dem Sein und dem Erscheinenden.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

281


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Ein Bild und sein Doppelgénger

Da Werke der bildenden Kunst (Statuen und Bildern) als Gestalteinheiten in Erschei-
nung treten, mangele es ihnen an Diskursivitit. Damit erschwerten oder hinderten sie
den Erkenntnisfluss und die geforderte Performativitit der Erkenntnisprozesse, die al-
lein den Zugang zu den Ideen als letzten Wahrheitsgrund ebnen kénnten.?®” In der
metaphysischen Philosophie von Platon bis Descartes verbindet sich auf eigentiimliche
Weise die Skepsis gegeniiber der sinnlichen Erfahrung und ihrer Verinderlichkeit mit
der Eigenart des Bildes, einen Moment festzuhalten. Bilder sind in der cartesischen
Terminologie Teil der »res extensa«, der ausgedehnten oder verinderlichen Dinge, und
gegeniiber den »res cogitans« ungeeignet, an ihnen zu letzten Gewissheiten zu gelan-
gen. Derartige Gewissheiten sind in metaphysischer Tradition dem Denken oder den
abstrakten Ideen vorbehalten.?°® Anders als bei Platon ist es bei Descartes insbesonde-
re der sinnliche Aspekt der Wandlung, der dem Bild als Erfahrungsgegenstand anhaftet
und es folglich als Erkenntnismedium ausschlief3t.

Die implizite Metaphysik-Kritik des Narziss-Bildes lisst sich als eine Kritik an den
aufgetrennten Bereichen des »Seins« und der »Erscheinung« verstehen. Die Narziss-
Darstellung widerspricht der cartesischen Trennung der >res extensa« (der Erfahrungs-
gegenstinden) von den sres cogitans< (Gedanken)— da Anblick (Bild) und Vorstellung
(Betrachter) miteinander verwoben sind. Am Narziss-Bild wird anschaulich, dass das
>Wesen« einer Sache, das in den abstrakten Ganzheitsvorstellungen gesucht wird, nicht
unabhingig von seiner >Erscheinung« ist und doch nicht in eins fillt.

Dem Bild die Erkenntnisfunktion abzusprechen, griindet — wie gezeigt —in einer
Richtung auf der Skepsis gegeniiber dem Spiirbarwerden des Imaginiren im Anschau-
lichen. Auf der anderen Seite richtet sie sich gegen seine Veridnderlichkeit als sinnli-
cher Erfahrung, sowie zugleich gegen seine Seins-Behauptung als materiales Gegen-
tiber, seine Mittelstellung zwischen >Augen und Hand«. Und obwohl Bilder als Gestalt-
Einheiten erscheinen, erlauben sie keine scharfe Trennung von Subjekt und Objekt.
Das Narziss-Bild bringt dies sehr deutlich in Form eines Erlebensprozesses zur An-
schauung.

Der positivistischen und metaphysischen Epistemologie stehen auf unterschied-
liche Weise phinomenologischen Forschungsparadigmen gegeniiber. In einer phino-
menologischen Auffassung sind zum einen die Erfahrensprozesse, darunter auch die
sinnliche Erfahrung, nicht strike von >der< Erkenntnis zu trennen. Zum anderen wider-
spricht sie einer klassischen Subjekt-Objekt-Trennung. Im Narziss-Bild werden diese
Paradigmen in besonderer Weise anschaulich, wobei es sie nicht nur verbildlicht, son-
dern in eine Erfahrung tiberfithrt. Das Bild stellt in diesem Sinne einen »gliicklichen
Gegenstand« der Phinomenologie dar.

207 Vgl. HELMES UND KOSTER (Hg.): Texte zur Medientheorie, Stuttgart: Reclam 2002, S. 28.

208 Im letztgenannten Aspekt der metaphysischen Bildkritik offenbart sich eine starke Nahe zum Bil-
derverbot der monotheistischen Religionen. Anstelle des Gottlichen, sind es Ideen (Platon) oder
sreine« Gedanken, mit denen Bilder in eine eigentimliche Konkurrenz treten kénnen (nicht miis-
sen). Das Bild, steht wie auch andere sinnliche Erscheinung unter Verdacht (iber das Wahre/
Wahrhaftige hinweg) zu tauschen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

4.2.4 »Wesens-Schau« und Konstruktion von Wirklichkeit

Um zu zeigen, wie sich in der phinomenologischen Argumentation ein tradierter Bild-
begriff verindert, wird nochmals ein Blick in Platons Bildbestimmungen geworfen.
Platon bezeichnet die gemachten Bilder gegeniiber den Naturbildern (Spiegel, Schat-
ten) als Nachahmungen (griech. mimesis). Diese Nachahmungen variieren jedoch zwi-
schen dem, was er als Urbildnerei (griech. mimetike eikastike) und Einbildnerei (griech.
mimetike phantastike) bezeichnet.2®® Dem Gedanken liegt die Unterscheidung von
Sein und Erscheinung zugrunde. Das gemachte/kiinstlerische Bild konne als Abbild des
Urbildes einen Wesenskern treffen oder am Urbild vorbeigehen und als Erscheinung
von etwas Nicht-Existentem seinen Betrachter tiuschen. Es variiert in seiner Wahr-
haftigkeit - je nachdem, wie stark ein gemachtes Bild (Abbild) durch seine Ahnlichkeit
zur Idee am Urbild partizipiert.?’® Bei Gadamer und bei Husserl finden sich Versatz-
stiicke dieser metaphysischen Sicht auf das Bild. Allerdings kehrt sich das Verhiltnis
von Abbild und Urbild in phinomenologischer Manier um, wonach der Wesenskern
einer Sache an sein Erscheinen - etwa in der Darstellungsweise des Bildes — gebunden
ist. Die Umkehrung von Urbild und Abbild griindet zudem auf der Ontologie des kiinst-
lerischen Bildes, wonach dem Bild ein >eigenes«< Sein zugesprochen wird (s.o.).

»Daf das Bild eine eigene Wirklichkeit hat, bedeutet nun umgekehrt fiir das Urbild,
daf} es in der Darstellung zur Darstellung kommt. Es stellt sich selbst darin dar.«*"

Der Sinn des Bildes liege zudem in der Darstellung, die nicht mit einer Abbildung zu
verwechseln sei:

»Nachahmung und Darstellung sind nicht abbildende Wiederholung allein, sondern
Erkenntnis des Wesens. Weil sie nicht blofd Wiederholung, sondern >Hervorholung«

sind, ist in ihnen zugleich der Zuschauer [Betrachter] gemeint.<*'?

In der Nachahmung liege nach Gadamer ein »Erkenntnissinn« — denn »wer etwas nach-
ahmt, lift etwas da sein, was er kennt.«*"* Den Erkenntnisgehalt des Kunstwerks be-
griindet Gadamer mit Platon dariiber, dass es in der Mimesis zu einer solchen idealen
oder iiberindividuellen Wiedererkenntnis komme.?* Er riumt ein, dass dem Kunst-
werk dann (nur) ein Erkenntniswert zugesprochen werden kann, wenn »Erkenntnis des
Wahren Erkenntnis des Wesens« meint. Vereinfacht gesagt, wird dem Kunstwerk/dem
kinstlerischen Bild die Wesensschau zugetraut. In dieser Denkrichtung erfordert die
bereits erwihnte Umkehrung des Verhiltnisses von Abbild und Urbild sogar das kiinst-

209 Vgl. GONZEL, STEPHAN; MERSCH, DIETER (HG.): Bild. Ein interdisziplinires Handbuch, S. 4.

210 Vgl.ebd,, S.153.

211 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.145.

212  Ebd, S.120.

213  Ebd, S.118.

214 Vgl. ebd., S.120. »In Wahrheit ist in der Darstellung der Kunst Wiedererkenntnis am Werk, die
den Charakter echter Wesenserkenntnis hat, und das ist gerade dadurch, dafs Plato alle Wesens-
erkenntnis als Wiedererkenntnis versteht, sachlich begriindet worden.«

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

283


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Ein Bild und sein Doppelgénger

lerische Bild als Erkenntnismedium: »So paradox es klingt: das Urbild wird erst vom
Bilde her zum Bilde — und doch ist das Bild nichts als die Erscheinung des Urbildes.«*!

Aus diesem Satz ldsst sich schliefien, dass Erkenntnis nach Gadamer bildabhingig
ist, da sie einer Vergegenwirtigung im Bild bedarf — dies jedoch nur unter der Pri-
misse, dass Erkenntnis das Auffinden und Veranschaulichen eines Wesenskerns meint.
Denn das Urbild, das in Bildern in Erscheinung tritt, verweise unmittelbar auf ein sol-
ches Allgemeines in der Variation der Erscheinungen. Diese neuplatonische Seinson-
tologie des Kunstwerks hilt am metaphysischen Terminus des Urbildes fest und iiber-
fithrt ihn in eine Phinomenologie. Sie trennt sich zudem von der tradierten Vorstel-
lung des Bildes als Abbild von Wirklichkeit. Nicht dadurch, dass es abbilde, sondern
dadurch, dass es darstelle, zeige das Bild einen, gegeniiber der Phinomenvielfalt in-
varianten Wesenskern einer Sache. Das Bild stellt eine Konstruktion von Wirklichkeit
dar, die nicht ginzlich unabhingig von dieser Wirklichkeit ist. In seiner Mittelstellung
zwischen der erscheinenden Welt und ihrer konstruktiv-abstrahierenden Ziige bleibt es
unentschieden. Darin, so die hier vertretene Auffassung, liegt eines seiner Potentiale
als Erkenntnismedium.

Dieser Wahrheitsbegriff von Erkenntnis hat seine Wurzeln in der Phinomenologie
Husserls. Sie ist, wie hier herausgearbeitet wird, im Kern eine Bildphidnomenologie.
Die Nihe zu Platons Erkenntnistheorie lisst sich verkiirzt im Auffinden des Eidos als
Erkenntnisziel verstehen.?*® Husserl, als ihr Begriinder, soll miindlich tiberliefert durch
Oskar Becker, in einem Vortrag gesagt haben, im kiinstlerischen Bild sei die »eidetische
Reduktion« »spontan erfiillt«.*”” Die »eidetische Reduktion« bildet einen Kernbegriff
und Schliissel Husserls im Ubergang seiner phinomenologischen Psychologie zur Tran-
szendentalphilosophie. Denn mit der Umsetzung der Epoché, der vorurteilsfreien und
vorbegrifflichen Sicht auf die Phinomene in ihrer Erfahrungsvielfalt, ist zunichst nur
eine Sammlung gegeben. Um in den philosophischen Bereich von Erkenntnis zu gelan-
gen, ist nach Husserl eine »ideierende Abstraktion« nétig. Gesucht wird »das sich in der

218 4ls ein Allgemeines oder Exemplari-

Variation notwendig durchhaltende Invariante«
sches, das die Einzelphinomene iibergreift. Auf diese Weise ldsst sich nach Husserl der
Wesenskern einer Sache (Eidos) tiber die gedanklichen Operationen der Epoché (Ent-
haltung) und der ideierende Abstraktion im Status der Reduktion finden. Die Nihe zu
Platon ist begrifflich mit den Termini der angestrebten »Wesensschau« uniibersehbar,
wihrend der Weg dorthin stark differiert und die sogenannte erscheinende Welt in
ihrer Phinomenfiille zur Grundlage nimmt. Husserl z3hlt das Kunstwerk zu den Er-
kenntnismedien, da sich in ihm durch Reduzierung/Einklammerung ein Wesentliches
zur Anschauung bringe. In vergleichbarer Weise, argumentiert Jonas das Bild als pri-
mires Erkenntnismedium: Dem Bildentwurf liege ein Ahnlichkeitssehen zugrunde, so-
wie eine notwendige (und nicht beliebige) Reduktion der Phinomenfiille auf einen be-

schrankten Bildraum. Im Verhiltnis zum Dargestellten miisse die Darstellung Aspekte

215 Ebd., S.147.

216 Der altgriechische Terminus Eidos bezeichnet gegeniiber dem Eikon (Abbild) das Wesen einer
Sache oder das»allgemeine Aussehenc.

217 Vgl. GADAMER, HANS-GEORG: »Bildkunst und Wortkunst«, S. 99.

218 HUSSERL, EDMUND: Phidnomenologische Psychologie (1925), S. 284.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

des Gegenstandes weglassen, diese verdichten oder anders erscheinen lassen. Das Bild
erzeuge ein Ahnlichkeitsverhiltnis zu dem, was es darstelle, und abstrahiere soweit vom
Gegenstandlichen, dass sich andere Perspektiven auf die Wirklichkeit erdffneten. Die
Beschrinkung auf den Bildraum stellt hierfiir ebenso eine notwendige Voraussetzung
dar, wie fiir Husserl die grundsitzliche Reduktion oder Einklammerung von Wirklich-
keit.*" Es wire von da aus verkiirzt, das Bild lediglich als Abbild in Gebrauch zu neh-
men. Nach Jonas liegt das Bildliche nicht in Nachahmung, Verdopplung oder Imitation
begriindet, sondern in einer zum Model leicht verschobenen bildlichen Darstellung.
Das Narziss-Bild lenkt darauf hin, dass es im Bild um eine solche Verschiebung, um ei-
nen >Anderen« geht. Dieser erscheint nicht nur auf der Ebene der Darstellung, sondern
im Auseinandertreten dessen, was ein Bild ist und was es zur Anschauung bringt.

»Das Wesentliche des Bildes besteht darin, dafR man auf einem Bild etwas sehen kann,

was ohne Bilder nicht zu sehen ware. Bilder zeigen etwas, was sie selbst nicht sind.«*2°

4,25 Perspektivitat und »Storungsforme«

Es wird nun weiter ausgefithrt, wie im Bild nicht ein gleichbleibender Wesenskern das
Erkenntnisziel darstellt, sondern eine neue Sicht auf die Welt, die das Bild spontan zur
Anschauung bringt. Gadamer verdeutlicht in seiner Seins-Ontologie des Bildes nicht
nur die Abhingigkeit des Urbildes vom Bild, sondern beschreibt einen Seinszuwachs,
den das Urbild in undenkbar zahlreichen bildlichen Varianten in der Verbildlichung
erfihrt: »Denn wenn das urspriinglich Eine durch den Ausflufd des Vielen aus ihm nicht
weniger wird, so heif3t das ja, dass das Sein mehr wird.«**!

Darin wird implizit die Potentialitit des Bildes angesprochen, Erkenntnis in neuer
Form hervorzubringen. Die »eidetische Reduktion« als Ziel einer Transzendentalphilo-
sophie, die auf einer phinomenologischen Psychologie griindet, dem Kunstwerk zuzu-
rechnen, stellt es mit wissenschaftlicher Erkenntnis auf eine Stufe. In ihm kommt nicht
nur etwas wiedererinnertes Wesenhaftes zur Anschauung, sondern es ermogliche eine
neue Sicht auf die Phinomene der Welt. Folgen wir den Erkenntniswegen der Philoso-
phie Husserls so miissten auch die Wege, eine unmittelbare, vorbegriffliche Schau auf
Dinge, ebenso wie die Abstraktionsschritte, dem Blick auf das Invariante und Wesent-
liche im Kunstwerk unmittelbar zur Anschauung kommen und uns dieses in >neuer«
Form vor Augen fithren. In den Worten von Husserl:

»Das Veranschaulichen im Bild, das im Bilderscheinen das Bewusstsein vom Bildsujet
hat, ist nicht ein beliebiger Charakter, der dem Bild anhaftet; sondern die Anschauung
vom Bildobjekt weckt eben ein neues Bewusstsein, eine Vorstellung von einem neuen
Objekt.«**2

Es handelt sich in der neuplatonischen Sicht auf das Bild bei Gadamer und Husserl also
nicht um eine blofRe Umkehr von Abbild und Urbild. Die Erkenntnisleistung des Bildes

219 JONAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S.108-109.

220 WIESING, LAMBERT: Phinomene im Bild, Miinchen: Fink 2000, S.10.

221 GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik (1960),
S.145.

222 HUSSERL, EDMUND: »Phantasie und Bildbewusstsein (1904/05)«, S. 31.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

285


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Ein Bild und sein Doppelgénger

liegt in beiden Theoriegebilden nicht nur nicht in der Funktion einer Abbildung von
Wirklichkeit, sondern darin etwas neu und anders beschaubar zu machen. Um diesen
Spielraum im Bildersehen geht es auch Waldenfels, wenn er die Selektivitit und Kon-
tingenz dieser Erfahrung beschreibt. Ich sehe etwas so und nicht anders und zugleich
erdffnet sich ein Moglichkeitsfeld der Sichtweisen — die Moglichkeit es >anders< zu se-
hen. Sie verweist mit Waldenfels auf die »Perspektivitit des Sehensc, die wiederum auf
der »Perspektivitit des Daseins« griinde. Eine solche Wirklichkeitsnihe bildet wieder-
um ein Kriterium wissenschaftlicher Giite.

Die verschiedenen Spiegeldimensionen des Bildes, die im dritten Kapitel vorgestellt
wurden, haben mit dieser Perspektivitit zu tun. Sie verdeutlichen, dass es nicht die eine
Sicht auf die Wirklichkeit gibt. Bilder der Kunst erinnern uns daran — paradoxerweise
indem sie etwas Bestimmtes und dies in bestimmter Weise zur Darstellung bringen.
Das Narziss-Bild erzeugt zugleich die Perspektivitit, indem es etwas Wesentliches im
Bild offenhilt: den Blick. Es handelt von den perspektivischen Verriickungen im Be-
greifbarmachen von Welt. Die Figur des >Anderen, die im Falle des Narziss-Bildes nicht
nur symbolisch die Figur im Abbild meint, sondern das Abweichende und Andersartige,
welches das gesamte Bilderleben durchzieht, macht das Spiegelbild erst zu einer >ech-
ten« Spiegelerfahrung und weicht von unserer alltiglichen Spiegelerfahrung ab, bei der
wir uns im Spiegel meinen verdoppelt zu sehen. Das Bild macht darauf aufmerksam,
dass Bilder die Wirklichkeit nicht einfach wiederholen bzw. verdoppeln.

»Wiirde die Malerei lediglich Sichtbares sichtbar machen, so wiirde sie nur widerspie-
geln, was schon da ist. Wiirde sie dagegen Unsichtbares sichtbar machen, so geriete sie
in eine paradoxe Spannungslage, die ihr ein Agieren auf der Grenze zwischen Ordent-
lichem und AuRerordentlichem abverlangen wiirde. Ahnlich wie die iibrigen Kiinste
wadre sie nicht heimisch in dieser Welt, sie wiirde aber auch nicht in eine andere Welt
tiberwechseln, vielmehr wiirde sie uns diese unsere Welt anders sehen lassen, befreit

von dem >namenlosen Gewichtc, mit dem das Alltagliche auf ihr lastet.«*?3

Salber beschreibt diesen Zug des Kunstwerks als »Storungsform« des Alltiglichen.??# In
ihm kénnen wir den notwendigen Ausschliissen im tiglichen Lebensvollzug begegnen
und die immanenten Kehrseiten unserer Praktiken entdecken. Paradoxerweise erfor-
dert diese Storung auf das Spiegelbild bezogen eine Form der Dezentrierung — nimlich
den Bezug zum Alltiglichen als einer »Realititsbewegung«*>.

4.3 Das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache

Wie bereits deutlich wurde, reicht die Diskussion des Bildes als Erkenntnis-/
Tauschungsmedium weit zuriick. Im Zuge des spictorial turns, datiert auf die frithen
1990er Jahre22
mologischen Bedeutung gekommen. Hierzu tragen insbesondere die sogenannten

, ist es zu einer Neubewertung des Bildmediums und seiner episte-

223 WALDENFELS, BERNHARD: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 48.

224 Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.107.

225 Vgl.ebd,, S.105f.

226 Vgl. GUNZEL, STEPHAN; MERSCH, DIETER (HG.): Bild. Ein interdisziplinires Handbuch, S. 10ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Erfahrungswissenschaften und ein sich mit ihnen verindernder Wissenschaftsbe-
griff bei, der zwischen Erfahren und Erkennen oszilliert. Sie stiitzen sich (wie auch
diese Studie) auf phinomenologisch-hermeneutische Paradigmen. Einfluss auf die
Diskussion hat auch eine verinderte Wissenschaftslandschaft, die vermehrt mit
sogenannten bildgebenden Verfahren arbeitet — wobei das Bild aus dieser Richtung
vorwiegend als Hilfsmittel und zur Visualisierung dient und nicht als eigenstindiges
Erkenntnismedium gesehen wird.

Der Text-Bild-Vergleich, der im empirischen Teil die Konstruktionsbeschreibung
untermauert, kann hier als Anschauungsbeispiel in der Frage der Autonomie des Bild-
mediums herangezogen werden. Die Autonomie des Bildes gegeniiber der literarischen
Quelle soll exemplarisch an einem der gefiihrten Tiefeninterviews vorgefithrt werden
(Kapitel 4.4.1.). Im Kapitel 4.4.2. werden die Argumente vorgestellt, die dagegenspre-
chen, das Bild als ein Erkenntnismedium in Anschlag zu nehmen. In den meisten Ge-
genpositionen geschieht dies in Form einer Gegeniiberstellung des Bildmediums zur
Sprache/des Denkens. Unter Kapitel 4.4.3 wird die Abstraktionsleistung des Bildes in
Analogie zur Sprache diskutiert. Es setzt die Diskussion um die Grenzbereiche des
Erfahrens und Erkennens fort. Wihrend einige >Fitrsprecher« das Bildes als Erkennt-
nismedium aus seiner Analogie zur Sprache heraus argumentieren, greift Kapitel 4.4.4.
Positionen auf, die von der Eigenstindigkeit und Autonomie des Bildmediums ausge-
hend, ein gegeniiber der Sprache nicht ersetzbares Erkenntnis-Potential herausarbei-
ten. Es folgt schliefflich der Austausch der Theorie mit den bisherigen Erkenntnissen
itber das Narziss-Bild.

4.3.1 Die Autonomie des Bildmediums gegeniiber der literarischen Vorlage

Die Frage der Autonomie des Bildmediums l4sst sich an dem Bild-Text-Vergleich (Ovid/
Caravaggio) exemplarisch diskutieren. Hier noch einmal in der Zusammenfassung: Der
Bild-Text-Vergleich zwischen dem Narziss-Mythos in Erzihlung und bildlicher Darstel-
lung erbrachte eine nicht allzu verwunderliche Nihe in den Kernthemen des Erlebens.
Wahrheit und Tauschung, ein durchgingiger Grundkomplex des Mythos, spitzt sich in
der Erzihlung in einem Umschlag vom Verkennen in das Erkennen eines Bildmediums
zu; im Erleben des Narziss-Bild wird der Grundkomplex insbesondere in der Konstruk-
tionserfahrung, der wechselseitigen Bild-Betrachter-Abhingigkeit spiirbar. Sowohl in
der Bilderfahrung, wie in der Erzihlung des Mythos stellt sich das Bild abwechselnd als
ein Medium der Tiuschung, dann wieder als ein Medium der Erkenntnis dar. Im Zuge
der Bilderfahrung fiihlt sich der Betrachter letztlich vor einen >echten«< Spiegel gestellt.
Dabei setzt er sich mit Lebenstiuschungen, Selbst-Idealisierungen und >unschénenc
und abgespaltenen Wahrheiten des eigenen Lebens auseinander. Wie die Bilderfah-
rung, so behandelt auch die Erzihlung den Grundkomplex von Wahrheit und Tiu-
schung. Es kommt im Nacheinander der Erzihlung zu Zuspitzungen, Verkehrungen
und Umschwiingen des Komplexes.

Neben der Nihe sind auch die medialen Besonderheiten in der unterschiedlichen
>Darstellung« des Narziss-Themas hervorgetreten. Im Falle des Narziss-Mythos akzen-
tuieren Bild und Erzihlung unterschiedliche Aspekte der gemeinsamen Kernthematik.
Riickblickend auf die Erlebensfiguration lisst sich sagen, dass sich das Narziss-Thema

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

287


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Ein Bild und sein Doppelgénger

im Bilderleben auf die Bildthematik hin verdichtet, was nicht meint, dass darin le-
diglich die Bildszene bebildert wird. Das Bildliche in seiner Qualitit des Idealen und
Vollkommenen durchzieht vielmehr auch die Erzihlung. Ein wesentlicher Unterschied
liegt jedoch in der medialen Erfahrung selbst. Das, was Narzissmus im weitesten Sin-
ne beschreibt, vollzieht sich in Form einer umfassenden Spiegelerfahrung als sinnliche
Erfahrung. Diese sinnlich nahe Erfahrung entspricht dem, was Merleau-Ponty als die
Korperlichkeit einer Wahrnehmungsreflexion beschreibt. Sie versetzt den Betrachter
in die Narziss-Szene selbst, ohne dass dieser die Erzihlung kennen muss. In diesem
Sinne rerzihlt« das Bild den Mythos auf eine Weise, die den Betrachter bannt und wort-
wortlich mit ins Bild holt. Unabhingig von der Erzihlung wird der Betrachter vom Bild
in seinen edlen und zugleich kompromittierenden Ziigen kérperlich eingenommen. Er
setzt sich mit der Frage auseinander, wer oder was ihn da anblickt und welche Rolle
er dabei spielt. Die Anziehung geht bis zum Identisch-Werden, das Abstof3ende bis hin
zum voéllig Fremd-Werden.??” Der Unterschied zur Erzihlung: der Betrachter erfihrt
dies am eigenen Leibe. Wie in der Erzihlung der Leser/Zuhérer, so vermag sich der
Bildbetrachter zwischenzeitlich auf seine Aulen/Betrachter-Position zuriickzuziehen.
Exemplarisch konnte die Autonomie des Bildmediums gegeniiber der erzihleri-
schen Vorlage anhand des Vergleichs von Erzihlung und Bild belegt werden. Beson-
ders auffillig wurde die Autonomie des Bildmediums in einem Interview mit einem
18-jahrigen Schiiler, der den Narziss-Mythos nicht kannte. Dies wird hier kurz skiz-
ziert: Im Vordergrund stehen zunichst die Sehnsiichte des Probanden auf das eigene
Leben bezogen. Das Bilderleben vollzieht sich als ein kreisender und nicht enden wol-
lender Such- und Entscheidungsprozess zwischen Enthusiasmus und Anstrengung. Die
Fille von Fragen und verborgenen Antworten, die das Bild in seiner Zweiteilung bereit-
hilt, lassen den Probanden wortwértlich nicht los. Nach dem offiziellen Ende nach zwei
Stunden bittet der Proband immer wieder darum, doch noch ein bisschen linger auf
das Bild schauen zu diirfen, worin sich die Grundqualitit der Bannung niederschligt,
die auch die Erzihlung prigt. Im Bilderleben verspiirt der Proband sehr deutlich, auf
eine Richtung im Sinne einer Bilddeutung setzen zu miissen, um sich vom Bild losen zu
konnen, und zugleich, dass das Bild eine solche eindeutige Richtung nicht vorgibt und
den Betrachter in einem verheifSungsvollen Suchprozess hilt. Dieser endlose Prozess,
die Unhaltbarkeit jeder entschiedenen Richtung und jedes sich einstellenden Bildes be-
gegnet dem Betrachter zudem in Form eines festumrissenen bildlichen Gegeniibers, das
eine bestimmte Aussage zu treffen scheint. Auf das eigene Leben bezogen stellt sich der
Proband in der Betrachtung des Bildes vor die Frage, welche (berufliche) Richtung er
einschlagen mochte. Hier handelt es sich um die Schwierigkeit, auf ein (Selbst-)Bild zu
setzen, das nicht das eigene sein kann, da die Vorstellungen der Eltern, gesellschaft-
liche Anforderungen hineinspielen (das >Andere« der Bilderfahrung). Dem Probanden
begegnet dabei die Problematik des Betrachtens als solcher, denn er erlebt, wie dies
eine Entscheidung sogar erschweren kann, da sie ihn vom Tun abhilt. Damit belebt
das Bild in der Interviewsituation ein Grundthema des Narziss-Mythos: Im gebannten
Schauen auf ein Bild — unabhingig vom Erkennen der Bildbeschaffenheit — lisst sich

227 Undauch dies ist eine allgemeine Bildcharakteristik nach Waldenfels —das Bild kann in die Extre-
me eine puren Selbstbildes und eines puren Fremdbildes kippen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

kein Leben fithren. Ohne den Mythos zu kennen, kommt der Proband schlieflich zu
dem Schluss: »Das was du im Leben machen mdchtest, musst du in der Realitit tunc.
Er imaginiert, dass auch der Betrachter im Bild aufsteht und sich aus der Betrachtung
16st. Damit erst gelingt es dem Probanden erst nach zwei Stunden und vierzig Minuten
das Interview zu beenden.

Der Betrachter des Bildes in der Erzihlung nach Ovid und der Bildbetrachter des
Narziss-Bildes von Caravaggio erfihrt eine Bildbannung. Anders als in der Erzihlung,
in der ebenfalls ein verheifSungsvoller Ganzheitsanspruch bannt, wird der Leser selbst
aber nicht so stark verwickelt, dass er die Bannung an sich selbst spiirt. Vielmehr hilt
die Erzihlung das Narziss-Thema durch das Nacheinander der Episoden, durch die
schillernden Landschafts- und Personenbeschreibung und nicht zuletzt die Verwand-
lungsvielfalt derart in einem lebendigen Fluss, dass das Schicksal des Narziss mehr von
auflen besehen wird. Hierzu trigt auch der auktoriale Erzihler bei, welcher eine Me-
taperspektive auf das Geschehen eroffnet. So lief3e sich vom Leser der Erzihlung eher
sagen, dass er ein (auf’enstehender) Betrachter der Szene ist als vom Betrachter des
Narziss-Bildes, der in die Szene geholt wird.

Neben der sinnlichen Dimension, die Bilderleben und Text unterscheiden, vermit-
teln sich auch die Inhalte auf medial andere Weise. Uber die Verbundenheit zwischen
Bild und Betrachter, die im Bilderleben entdeckt wird — »Iste ego sum! »Ich bin es
selbst!«?28 — geriit der Bildbetrachter des Narziss-Bildes ins freudige Erstaunen und
nicht in die Verzweiflung. Die Notwendigkeit des Anderen, im Bilderleben als eine un-
erfiillte Sehnsucht beschrieben, wird im Bilderleben als Unverbundenheit mit dem Bild
im Phinomen der Fremdheit, aber auch darin spiirbar, dass das eigene Bild durch reale
Andere konstituiert wird. Aber — wie in der Erzihlung ist dieses >Andere«das Auflerbild-
liche, ohne den kein Leben méglich ist. Im Bild findet sich im Bild ein Anderer, der auf
die Verganglichkeit des Lebens hinweist und Dynamik ins Bildgeschehen bringt. Wie
in der Erzihlung, aber am eigenen Korper, erfihrt der Betrachter des Narziss-Bildes,
dass er ein Bild nicht ewig betrachten kann, da es von den Lebensbeziigen wegfiihrt.
An dem vorgestellten Beispiel wird deutlich, dass der Narziss-Mythos auf eine andere
Weise am Bildmedium ohne Kenntnis der literarischen Quelle erfahrbar wird.

Diese Autonomie des Bildmediums wird in Kapitel 4.4.4 wieder aufgegriffen und
von hier ausgehend seine Potentialitit als Erkenntnismedium in Abgrenzung zur Spra-
che diskutiert. Ob es sich bei der Autonomie um eine notwendige Voraussetzung han-
delt, das Bild als Erkenntnismedium zu behaupten, sei (noch) dahingestellt.

4.3.2 Argumente gegen das Bild als Erkenntnismedium aus der Perspektive
der Sprache

Es lief3en sich grob drei Hauptargumente ausmachen, die aus der Perspektive der Spra-

che und des Denkens gegen das Bild als Erkenntnismedium sprechen. Wahrend das

Denken und die Sprache im engeren Sinne unhinterfragt als Medien der Erkenntnis gel-

ten, so wird >dem Bild<aufgrund seiner mangelnden Diskursivitit (1) diese Leistung viel-

fach abgesprochen. Die mangelnde Diskursivitit des Bildes wird damit begriindet, dass

228 PuBLIUS OVIDIUS NASO: Metamorphosen, S.157.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

289


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Ein Bild und sein Doppelganger

sich dem Bild im Gegensatz zum Wort nicht widersprechen lasse. In dieser Weise argu-
mentiert unter anderen der Medienkritiker Neil Postman seine Vorbehalte gegeniiber
dem Bildmedium. Die Einwinde beziehen sich jedoch auf Bilder der Unterhaltungs-
und Werbeindustrie. An ihnen bemingelt Postman die vereinheitlichenden, beschéni-
genden Tendenzen, durch die sich das ideale (Werbe-)Bild von den Realititen entferne,
jedoch die Realititswahrnehmung der Bildkonsumenten subtil prige und verzerre.*2°
Die mangelnde Diskursivitit bezieht sich hier auf die vordergriindige Beweiskraft, die
Bildern in der Wahrnehmung zukommt. Besonders anschaulich wird diese Kritik am
fotografischen Bild, denn es gibt seinen Konstruktionscharakter gegeniiber dem gemal-
ten Bild nur in Ausnahmefillen zu erkennen und behauptet sich als ein Medium, das

230

den Moment einzufangen vermag: »Es ist so gewesen!«*>° Diesen Sinngehalt (Noema)

der Fotografie, das Festhalten eines vergangenen Moments, beschreibt Roland Barthes

231 Aus dieser Richtung also

auch als »das Unverinderliche«, das der Fotografie anhafte.
wire es die Festlegung und die Seinsbehauptung, der sich nicht widersprechen lasse.
Da das Bild als festgehaltener Moment in die Vergangenheit reicht — auch wenn sich
die Bildgenese immer wieder und immer wieder auf gleiche Weise in der Betrachtung
reinszeniert —. erscheint es als Erkenntnismedium nicht offen und prozessual genug.
Am Bild, so die moégliche Kritik, lasse sich folglich nichts Neues explorieren.

Wird dagegen nicht der »dagewesene Moment« als unhinterfragbare Seinsbehaup-
tung zum Problem, sondern der Konstruktionscharakter (2) des Bildes, so richtet sich Kri-
tik wiederum gegen eine mogliche Realititsferne oder Subjektivitit des Bildentwurfs.
Denn das fotografische oder gemalte Bild fingt nicht nur die Zeitlichkeit ein, auch der
besondere Blick, die Perspektive, die Apparatur und Materialitit schligt sich im Bild

229 PoOsSTMAN, NEIL: Wir amiisieren uns zu Tode: Urteilsbildung im Zeitalter der Unterhaltungsindustrie
(1985),18. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2008, S. 19-20. »Eine Botschaft macht eine bestimmte, kon-
krete Aussage (iber die Welt. Die Formen unserer Medien und die Symbole, durch die sie einen Aus-
tausch ermoéglichen, machen jedoch keine derartigen Aussagen. Eher gleichen sie Metaphern, die
ebenso aufdringlich wie machtvoll ihre spezifischen Realititsdefinitionen stillschweigend durch-
setzen.«

230 BARTHES, ROLAND: Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, ibers. von. LEUBE, DIETRICH,
1. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 87. Mit >da sein< meint Barthes die Entstehungsbedin-
gungen des Bildes: das, was auf dem Bild zu sehen ist, muss in einem spezifischen Moment der
Vergangenheit vor die Linse einer Kamera getreten sein.

231 Vgl. ebd., S. 86. Er hebt diese Eigenart des fotografischen Bildes vom gemalten Bild ab: »Die Ma-
lerei kann wohl eine Realitit fingieren, ohne sie gesehen zu haben. Der Diskurs fligt Zeichen an-
einander, die gewif} Referenten haben, aber diese Referenten kdnnen >Chiméaren«sein, und meist
sind sie es auch. Anders als bei diesen Imitationen |af3t sich in der Photographie nicht leugnen,
dafd die Sache dagewesen ist.« So ist es beim gemalten Bild einerseits der Konstruktionscharak-
ter, der ein Bild irreal-imaginar erscheinen lasst und ihm den Ruf einbringt iiber die Realititen
hinweg zu tduschen. Seine Herkunft, seine Bezlige und seine Wirkung sind uneindeutig. Das foto-
graphische Bild dagegen kann als ein So-Dagewesenes (in der Sichtweise von Barthes) nicht mehr
hinterfragt werden —und wire aus diesem Grund als Erkenntnismedium ungeeignet. Diese Sicht
auf die Fotographie wire jedoch einseitig, wenn das fotographische Bild als Kunstwerk nicht von
anderen Bildzwecken unterschieden wiirden. Als Kunstwerk stellt es dar, als Fotographie, die ein
Da-Gewesen-Sein beweist—etwa in Kriminalfallen — fungiert das fotografische Bild als Abbildung
von Wirklichkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

nieder. Bilder der Kunst sind gemacht und nicht vorgefunden. Diese Seite von Erkennt-
nis, sein Konstruktionsgehalt, so meine These, bleibt im Erkenntnismedium >Sprache«
stirker als beim Bild verborgen. Bilder begegnen ihren Betrachtern anders als sprach-
liche Gedankengebiude als Einheiten. Sie gewinnen (teils) eine mit lebendigen Wesen
vergleichbare Eigenstindigkeit und Gestalthaftigkeit.

Ein weiteres Argument gegen das Bild als Erkenntnismedium zielt weder auf
seine mal tiuschende, mal verfestigende Realititsbehauptung, seine Realititsferne
oder Konstruiertheit, sondern auf seine mangelnde Ubersetzbarkeit (3). Dieses Argument
setzt die Notwendigkeit einer Uberfithrung des Bildlichen in das Sprachmedium
voraus und/oder sieht die Uberfithrung ins Sprachmedium als zu ungenau an. Diesem
Argument der mangelnden Ubersetzbarkeit des Bildes widersprechen alle bildtheo-
retischen Positionen, die die besondere Erkenntnisleistung des Bildes gegeniiber der
Sprache betonen und die von keiner Ubersetzungsnotwendigkeit ausgehen. So weist
unter anderen George Didi-Hubermann auf die Unmoglichkeit hin, ein Bild ginzlich
zu dechiffrieren, worin er die Eigengesetzlichkeit des Bildes gegeniiber der Sprache
betont. Der Betrachter, der nach Didi-Hubermann zugleich ein Betrachteter ist, mache
zunichst die Erfahrung des Nichtartikulierbaren und begegne der Intransparenz des
Bildes.?** Darin aber vollzieht sich eine zentrale Erkenntnis: der Betrachter begegnet
im Bild allc dem, was nicht offen-sichtlich ist. Wihrend es Didi-Hubermann nicht
primir daran gelegen ist, das Bild als Erkenntnismedium zu argumentieren, gelangt
Hubert Damisch zu einer explizit epistemologischen Aussage in Bezug auf das Bild als
Erkenntnismedium: »Comment, dans la peinture, non seulement ¢a montre, mais ¢a
pense.«*33,

Darin unterstellt er dem Bild eine eigene Denkstruktur. Er will am Bild zeigen, wie
dieses selbst zur Wissensexploration vergleichbar mit einem philosophischen Diskurs
beitragt und befragt in seinen Untersuchungen insbesondere Malereien auf ihr theore-
tisches Potential hin. Dieser Sichtweise folgt auch diese Arbeit; sie wird abschliefRend
im Rahmen einer Reflexion der medialen Bedingungen der Studie diskutiert.

4.3.3 >Abstraktion (und Einfiihlung)« als Erkenntnisvoraussetzung im Bild
und Sprachmedium

Im Folgenden werden die Voraussetzungen kontrovers diskutiert, unter denen Bild und
Sprachmedium als Erkenntnismedien gelten. In der Gegeniiberstellung von Bild und
Sprache stellt die jeweilige Abstraktionsleistung des Mediums ein Hauptkriterium der
Argumentation dar. Abstraktion wird in der Diskussion zur stillschweigenden oder ex-
pliziten Voraussetzung einer Anerkennung des Mediums als Erkenntnismedium. Zum
einen wird in der Betonung der Abstraktion als Erkenntnisvoraussetzung gegeniiber
seinem Gegenstiick, der Einfithlung, nochmals die klassische Trennung zwischen den
Bereichen des Erfahrens und denen des Erkennens deutlich. Zum anderen stellt Abs-

232 Vgl. ALLOA, EMMANUEL: »George Didi-Hubermann«, in: BUSCH, KATHRIN und DARMANN, IRIS (Hg.):
Bildtheorien aus Frankreich, Miinchen: Fink 2011 (Eikones), S.139-152, hier S. 147.

233 DAMISCH HUBERT: Der Ursprung der Perspektive (1993), (ibers. von. JATHO, HEINZ, Ziirich: Diaphanes
2010, S. 458.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

291


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Ein Bild und sein Doppelgénger

traktion eine Charakteristik dar, die — wie die Ausfithrungen zeigen werden — Sprache
und Bild in besonderem Maf3e teilen.

Das Begriffspaar >Abstraktion und Einfithlung« ist wesentlich durch den Kunst-
psychologen Wilhelm Worringer geprigt. Worringer akzentuiert jedoch stirker den
»Abstraktionsdrang«, durch den das Kunstschaffen menschheitsgeschichtlich motiviert
werde. Wenngleich es Worringer nicht darum geht, das Kunstwerk — und im engeren
Sinne das Bild - als Erkenntnismedium zu argumentieren, so stellt er an ihm doch die
schopferische Leistung heraus, die das Kunstwerk zu einer reflexiven Form der Selbst-
behandlung des Menschen macht. Noch expliziter als Worringer beschreibt Hans Jonas
das Bild als ein primires Erkenntnismedium des Menschen. Es handelt sich um eine
Anthropologie, die im Nachzeichnen der Erkenntniswege vor der sprachlichen Entwick-
lung auf Bilder trifft. Von dieser Ursprungserfahrung ausgehend sucht sie die Bezogen-
heit der Sprache und des Denkens auf die frithen Bilder zu belegen. Das Bildermachen/
Bildersehen sei »die erste Form theoretischer Wahrheit — der Vorldufer verbal beschrei-
bender Wahrheit, die ihrerseits der Vorliufer wissenschaftlicher Wahrheit ist.«*** Das
Bild besitze gegeniiber der Sprache aufgrund seiner »relativen Einfachheit« hermeneu-
tische Vorteile, sei aber ein Phinomen, das schwerer fassbar sei.??> Jonas bezeichnet
den Menschen als »Homo Pictor« (s.0.), der, mit diversen Vermdgen ausgestattet, ein
bildmachendes und bilderkennendes Wesen sei. Aufbauend auf seiner Fihigkeiten Ahn-
lichkeiten wahrzunehmen, komme es im Bildschaffen zu einem Entwurf, der gezielt
Aspekte der Bildvorlage oder des Modells weglasse. Jonas bezeichnet dies als »die Frei-
heit des Bildens«. Diese Fihigkeit ermogliche es ihm, nie »so< gesehene Aspekte eines
Gegenstands in der »Freiheit der Ubertragung« zu vergegenwirtigen oder gar zu erfin-
den. Die Bildentwiirfe des Menschen verdeutlichten sein Abstraktionsvermégen, wie
seinen Erfindergeist.

»Aber von allem Anfang sind Abstraktion und Stilisierung dem bildlichen Vorgang in-
hirent, indem die Forderungen der Okonomie sich mit der Freiheit der Ubertragung
begegnen; und in der Ausiibung eben dieser Freiheit kann die Norm des Gegebenen
auch ganzlich verlassen werden fiir die Schopfung nie gesehener Formen: das Bildver-
mogen 6ffnet den Weg zur Erfindung.«?36

Die Ableitung zum Bild als Erkenntnismedium erfolgt iiber eine Beschreibung der
menschlichen Vermdgen. So argumentiert Jonas das Bild als Erkenntnismedium tiber
die menschliche Abstraktionsleistung, die dem Bildschaffen zugrunde liegt und betont
insbesondere die Vielschichtigkeit des Sehens (zwischen Anblick und Vorstellung):
»Gesicht ist das hauptsichliche Sinnesmedium sekundirer Darstellung, weil es nicht
nur der Haupt-Gegenstandssinn, sondern auch die Heimat der Abstraktion ist.«*3”

234 JONAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S.121.

235 Vgl.ebd., S.106.

236 Vgl.ebd., S.110.»Abervon allem Anfangsind Abstraktion und Stilisierung dem bildlichen Vorgang
inhirent, indem die Forderungen der Okonomie sich mit der Freiheit der Ubertragung begegnen;
und in der Ausiibung eben dieser Freiheit kann die Norm des Gegebenen auch gédnzlich verlassen
werden fiir die Schopfung nie gesehener Formen: das Bildvermogen 6ffnet den Weg zur Erfin-
dung«

237 Vgl.ebd,, S.111.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Jonas spricht der Wahrnehmung generell (wie auch Husserl) einen »eidetischen Ge-
halt«®*® zu. Denn aufgrund des menschlichen Vermégens, Ahnlichkeiten wahrzuneh-
men, sei der Mensch in der Lage, »das Eidos vom Dasein zu trennen oder die Form
vom Stoff«®3®. Im Wiedererkennen einer Sache zeige sich die Leistung der Abstraktion
verdoppelt, da sie das Gegenstindliche nicht nur auf das Wesentliche reduziere und
dupliziere, sondern auch konstant halte. Das Bildvermdgen baue auf diesen Vermogen
auf und in ihm werde eine »neue Ebene der Mittelbarkeit« erreicht:

»Das Bild wird losgeldst vom Gegenstand, d.h. die Anwesenheit des Eidos wird un-
abhdngig gemacht von der des Dinges. Das Sehen bereits enthielt ein Zuriicktreten
von der Andringlichkeit der Umwelt und verschaffte die Freiheit distanzierten Uber-
blicks. Ein Zuriicktreten zweiter Ordnung liegt vor, wenn Erscheinung als Erscheinung
ergriffen, von der Wirklichkeit unterschieden und, mit freier Verfiigung iiber ihre An-
wesenheit, interpoliert wird zwischen das Selbst und das Wirkliche, dessen Anwesen-

heit nicht frei verfiigbar ist.«*4°

In dieser Argumentationslinie wird das Bild implizit zu einem Erkenntnismedium er-
hoben. Und zwar indem es wesentliche Aspekte einer Sache bildlich festzuhalten ver-
mag, sie aus der Zeitlichkeit 16se und einen Betrachter zu sich in Distanz setze.>#!
Uber die >Abstraktion« als Prozess des Weglassens und Verdichtens, der Distanznah-
me und der Neuschopfung begriindet Jonas, dass das Bild ein (primires) Erkenntnis-
medium darstellt. Die Seite der >Einfithlungs, die das Bildermachen wie das Bilderse-
hen gleichermafien konstituiert — und dies bringt die Erlebensexploration der Narziss-
Darstellung deutlich zur Anschauung — scheint in dieser Argumentation weitestgehend
ausgeblendet. Ein Bild mache nach Jonas »bis zu einem gewissen Grade tatsichliche Er-
fahrung tiberfliissig, indem es etwas von ihrem wesentlichen Gehalt ohne sie verfiigbar
macht. >4

Die Frage nach Erkenntnis im Verhiltnis zur Empfindung diskutiert auch der Psy-
chologe Erwin Straus in seinem Standardwerk >Vom Sinn der Sinne<. Wie Jonas betont
er Abstraktionsvorginge als Grundlage von Erkenntnis. Erkenntnis erfordere Distanz-
bewegungen, insbesondere die der Selbstdistanz, die ein Abstrahieren vom momentan
Gegebenen erméglichen und somit zu Voraussetzung fiir Erkenntnis werde. Erst dann
wiirde etwas, das in der Empfindung »fir mich ist« zu einer allgemeinen und zeitresis-

tenten Aussage iiber das >so-sein<.”#

238 Vgl.ebd., S.117.

239 Ebd, S.116.

240 Ebd., S.119.

241 Ebd,, S.112. »Aus solcher zeitlosen Gegenwart begegnet das Bild dem zeitgebundenen Betrachter
in einer Anwesenheit, die ebenso den Schatten des eigenen Werdens von sich getan hat, wie sie
dem WerdefluR des Beschauers enthoben bleibt.« Diesen Zug beschreibt Worringer als eine Form
der Raum-Zeiterlosung, die der Entauferungs-Funktion des Bildes zugrunde liege (s.0.)

242 Ebd, S.120.

243 Vgl. STRAUS, ERWIN: Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der Psychologie (1935), Berlin-
Cottingen-Heidelberg: Springer 1956, S. 329ff.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

293


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Ein Bild und sein Doppelgénger

»Die Erkenntnis strebt dahin, die Dinge so zu fassen, wie sie an sich sind. Gesetzt nun,
sie wiirden fiir einen Augenblick unverhiillt in solcher Gestalt sichtbar, wie sie an sich
sind, wir hatten doch noch keine wahre Sicht von ihnen. Alles Gesehene wére doch
dem Augenblick des Sehens verhaftet. Darum ist jene Annahme, die Dinge kénnten
sich unserem Blick so zeigen, wie sie an sich sind, widersinnig. Die Auflosung der per-
spektivischen Verzerrung, der zeitlichen sowohl der raumlichen fordert, daR ich mich

als Erkennender gleichsam von mir selbst [6se.«*44

Wenngleich Straus nicht vom Bildersehen im engeren Sinne spricht, wird in diesem
Zitat deutlich, wie wenig >Erkennenc der Autor dem >Sehen« zutraut, da es dem Augen-
blick verhaftet sei. Interessanterweise gilt gleiches nach Straus auch fiir die Sprache. Sie
miisse, um als Erkenntnismedium zu gelten, die Zeitlichkeit von sich abstreifen: »Das
Wort muss von dem Akt des Sprechens, der Gedanke von dem Prozef3 des Denkens ab-
gelost werden konnen.«**° Trotz dieser Verbindung wird in den weiteren Ausfithrungen
deutlich, dass Straus diese Abstraktionsleistung einzig dem Denken und der Sprache
zutraut. Wihrend das >Sehen« — und mit ihm implizit das Bildmedium — Erkenntnis ge-
radezu ausschlief3e, liege allein in der Sprache die Maéglichkeit sich »vom Dasein in der

Perspektive des Augenblicks« und vom »Mitvollzug« zu lésen. 24

Tatsichlich impliziert
diese Position eine Trennung des Erkenntnis-Subjekts vom Erkenntnis-Objekt, die im
Gesamtwerk von Straus zugleich stark angefochten wird.**” Gegen derartige Festigkei-
ten, die den Prozess und den Mitvollzug von der Erkenntnis abschneiden, richten sich
(neben Straus selbst) auf unterschiedliche Weise Hegel und Nietzsche in ihrer umfas-
senden Metaphysik- und Positivismus-Kritik (s.o.).

Es lasst sich festhalten, dass der »Mitvollzug« des Betrachters — implizit oder ex-
plizit - vielfach Grund ist, dem Bild die Erkenntnisleistung abzusprechen (s.0.). Das
Hineingeraten in ein Medium wird jedoch aus der hier gewahlten Perspektive nicht zu
einem Ausschlusskriterium, das Bild als Erkenntnismedium anzuerkennen. Vielmehr
entspricht das Mitvollziehen im Forschungsprozess dem konstruktivistischen Paradig-
ma, das den Forscher als einen unablésbaren Teil des Forschungsprozesses konzipiert.
Das methodische Gebot der Mitbewegung (in phinomenologisch fundierten Wissen-
schaften) fordert geradezu den Mitvollzug, um dem Gegenstand der Exploration ge-
recht zu werden. Zugleich wiirde in einer einseitigen Forschungsrichtung, die nur mit-

244 Ebd,, S.330.

245 Ebd., S.331.

246 Ebd.,S.332.

247 Vermutlich griindet sie auf der Hartnickigkeit, mit der sich ein Erkennen vom Erfahren abheben
will —zuriickzufiihren auf die Tendenz des Menschen, (iber sich hinauswachsen, sprich etwas au-
Rerhalb der eigenen Lebensvollziige erkennen zu wollen. So finden sich allerorts Festigkeiten,
die den Prozess und Mitvollzug abschneiden —und zwar nicht nur auf Seiten der auf positivisti-
schem Denken sich aufbauenden Schulen, sondern auch in den phdnomenologisch-fundierten
Denkschulen: so innerhalb der Psychologie nicht nur in der Elementenpsychologie und dem Be-
haviourismus, sondern auch bei den Gestaltpsychologen im Haltmachen bei »Endgestalten, in
der Psychoanalyse in Form einer kausalen Riickfiihrung der Stérungsform auf ein bestimmtes Ur-
sprungserlebnis, im Riickgriff qualitativer Psychologie auf»unsterbliche«ldeen, diesichinanderer
Terminologie als Eidos, Wesenskern, Urbild, Grundqualitidt oder in zeitiiberdauernden Grundkom-
plexen wiederfinden.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

vollzieht, aber keine Distanz zum Untersuchungsgegenstand erlaubt, keine Erkenntnis
gewonnen. Und hier schlie3t sich der Kreis zur Theorie und Methode, die dieser Ar-
beit zugrunde liegt: Mitbewegung und Konstruktion sollten sich im Forschungspro-
zess nicht nur die Waage halten, sondern aufeinander bezogen bleiben (s.0.). Ganz
im Sinne der methodischen Paradigmen, die Goethe (als Vordenker der Phinomeno-
logie) seinen Forschungsgegenstinden entnimmt, befindet sich auch diese Untersu-
chung des Narziss-Bildes in einem Ubergang zwischen einem Untersuchungsgegen-
stand und einem Erkenntnismedium. Bezeichnenderweise zeigen die methodischen
Paradigmen wissenschaftlicher Forschung, die der Konstruktion und Mitbewegung, die
Fitzek in seiner Habilitationsschrift>*® herausarbeitet, eine starke Nihe zu der Polari-
tit von Abstraktion und Einfithlung, die Worringer aufspiirt, um das Kunstschaffen
des Menschen zeitgeschichtlich zu verorten. Mitbewegung erfordert Einfithlung, so-
wie der Konstruktion einer Sache ein Wegdenken/Abstrahieren vom Gegenstindlichen
zugrunde liegt. Diese Bewegungen erinnern an die Extrempole, Verschmelzung (Mit-
bewegung/Einfithlung) und Erstarrung (Konstruktion/Abstraktion), im Bilderleben der
Narziss-Darstellung.

Das von Worringer entdeckte Verhiltnis bezieht sich insofern auf das Betrach-
ten eines (jeden) Bildes, da in ihm eine Abstraktion vom Gegenstand — im Bild als
ein Wegsehen oder Wegblenden - zugrunde liegt, ebenso wie eine Einfithlung in
den Gegenstand —als ein haptisches Hineingreifen oder Sich-Hineindenken. Die
Einfithlung meint also den Mitvollzug, so wie die Abstraktion ein Allgemeines be-
schaubar macht, das vom Betrachter abldst. Erstarren und Verschmelzen kénnen
als Extrempole von Abstraktion und Einfithlung gelten — und auf Erkenntnis bezo-
gen — vergleichbare Verkehrungen aufzeigen, in die eine einseitige Forschungsweise
fithrt. Dieser Zusammenhang verwundert nicht, da das Narziss-Bild — abgesehen von
seiner Selbst-Bild-Thematik, die sich im Bilderleben als eine Spiegelbilderfahrung
niederschligt — (allgemeine) Wege und Kehrseiten von Erkenntnis ins Bild riicke (vgl.
Kapitel 4.1.).

Zuriickkommend auf den Bild-Sprach-Vergleich, so wurde bei Straus deutlich, dass
die Forderung den Prozess und Mitvollzug abzuschneiden, um von Erkenntnis zu spre-
chen, sowohl beim >Sehen« von Dingen, als auch in Denkprozessen ein schwieriges Un-
terfangen bildet. Jonas argumentiert die Nihe zwischen Bild und Sprache, indem er
betont, dass beide Medien vom Gegenstand abstrahieren, um Erkenntnisse von Welt
zu generieren:

»In der dufderen Darstellung ist ferner das Bild mitteilbar geworden, der gemeinsame
Besitz aller, die es anschauen. Es ist eine Objektivierung individueller Wahrnehmung,
vergleichbar derjenigen, die in verbaler Beschreibung vollbracht wird. Wie sie dient
es der Kommunikation und kommt gleichzeitig der Wahrnehmung selber, oder dem
Wissen, zugute. Denn im Bemdhen, Teil fiir Teil nachzubilden, was in der Erscheinung
gleichzeitig ist, wird das Sehen ebenso wie im ProzeR der Beschreibung gezwungen,

248 Vgl. FITzEK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-
lichkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

295


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Ein Bild und sein Doppelganger

zu scheiden und zueinander ins Verhéltnis zu setzen, was es erst alles zusammen hat-
te.«249

In diesem Zitat betont Jonas das Implizite, das der Welt anhaftet und verweist damit
auf die Wirklichkeitsbehandlung, die Bild und Sprache teilen. Wie Jonas, so stellt auch
Waldenfels die Nihe zwischen der Sprache und den Bildern der Kunst heraus. Im Un-
terschied zu Jonas betont er jedoch beide Seiten — mit Worringer gesprochen — die der
Abstraktion und Einfithlung oder bezogen auf das Bilderleben die des Verschmelzens
und Erstarrens. So beschreibt er, wie sich der Betrachter oder Leser im jeweiligen Me-
dium Bild oder Sprache sverfangen< bzw. shingenbleiben< kénne. Im Falle des Bildes
meint dies: nicht zur Darstellung durchzudringen bzw. sich das Bild nicht mehr ge-
geniiberstellen zu kénnen.

»So wie die Intentionen des Schreibens und Lesens durch das Sprachmedium hindurch
auf das Besprochene gehen oder aber sich in der Dichte der Sprache verfangen kann
(vgl. Husserliana 1V, S. 240), so kann der Bildblick durch das Bildmedium hindurch auf
das Abgebildete zielen oderin der Dichte des Bildes hangenbleiben. Das kiinstlerische
Bild bewegt sich also zwischen den Extremen eines puren Fremdbildes und eines puren
Selbstbildes; auf diese Weise entsteht ein Bildraum, der dem Sprachraum bzw. dem

espace litteraire entspricht.<*>°

4.3.4 Die Potentialitat des Bildes in Abgrenzung zu Sprache

Wihrend Jonas (und Waldenfels implizit) das Bild als Erkenntnismedium in seiner Kor-
respondenz zur Sprache beschreiben, so argumentieren andere Bildtheoretiker das Bild
in seiner besonderen Potentialitit in Abgrenzung zur Sprache (Didi-Hubermann, Da-
misch, Imdahl, Boehm). Uber einen Umweg — nimlich der Frage, wie sich ein Kunst-
werk wissenschaftlich erkliren ldsst - tritt diese Potentialitit deutlich hervor. Sie be-
trifft die Frage der sprachlichen Ubersetzung eines Bildmediums (z.B. in Form einer
Bildbeschreibung), ebenso wie die Erklirung des Bildes tiber sprachliche Quellen.

Aus der hier vertretenen Sicht ordnen ikonographisch-ikonologische Bildanalysen
das Bildmedium der Sprache zu stark unter — so als kénnte ein Bild nicht etwas An-
deres, das jenseits der Quellen und Symbole, auf das es sich bezieht, zur Anschauung
bringen (vgl. Teil I, Kapitel 3.3.). Dass Bilder dem widersprechen etwas einfach zu be-

251 Gleichermafien wie

bildern oder gar 1:1 wiederzugeben, wurde ausfiihrlich erdrtert.
Bilder der Moglichkeit einer abbildenden Wirklichkeit widersprechen, so widersetzen
sie sich einer einfachen sprachlichen Ubersetzung. Sie sind Erkenntnismedien, weil sie

uns >gewusste< Dinge anders sehen lassen (vgl. Kapitel 4.3.2). Die Sprache vermag das

249 JONAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens, S.120.

250 WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238.

251 Wenn Bilder aus psychologischer und phdnomenologischer Sicht Selbstbilder sind (siehe Kapitel
3.2.2), so wird am Narziss-Bild deutlich, wie sehr sich ein solches Selbstbild vom Spiegelbild im
physikalischen Sinne unterscheidet. Das Narziss-Bild lasst diesen Unterschied in selbstreflexiver
Art spiirbar werden. Auf einer Metaebene spiegelt es den Wettstreit zwischen dem (gemaltem)
Bild und Spiegel (siehe Kapitel 3.2.3).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

auch, jedoch auf andere Weise. Dies unterstreicht der Satz McLuhans, dass die Medi-
en, durch die hindurch wir die Wirklichkeit erfahren, ihre Gegenstinde transformie-

ren.?52

Wenn ein Bild, wie im Falle der Narziss-Darstellung, einen literarischen Text
zur Grundlage hat, so hat das Bild mit dem Text zunichst lediglich ein gemeinsames
Sujet. Die Interpretation eines Bildes, die sich ausschliellich auf einen Text stiitzt, der
explizit oder implizit einen Hintergrund des Bildes darstellt, kann den Blick auf die
medialen Qualititen des Bildes versperren. Eine solche Sichtweise nimmt, mit Boehm
gesprochen, das Bild als Abbild des Textes in Gebrauch und »tibersieht« wortwortlich
das Bild.?%3

Ein Argument gegen das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache wur-
de als seine mangelnde Diskursivitit (vgl. Kapitel 4.4.2) benannt. Einem Bild kénne man
nicht widersprechen. Dem wiederum liegt die Vorstellung zugrunde, Bilder zeigten ein-
deutig, was sie sind und was sie zur Darstellung bringen. Indem sie Wirklichkeiten
setzten, konne man diese nicht mehr diskutieren. Das Diskutieren wiederum ist eine
sprachliche Form, die das Betrachten eines Bildes nicht zwingend erfordert. Ein Bild
dagegen lisst sich betrachten, ohne ein Wort dariiber zu sagen. Gegeniiber der Sprache
liegt jedoch die Diskursivitit des Bildes in anderen Qualititen begriindet. Es ist dis-
kursiv, indem es entscheidende Aspekte uneindeutig/unentschieden halt. Das Narziss-
Bild dient wieder als Anschauungsbeispiel: Indem es die Augen des Betrachters im Bild
iiberschattet, hilt es einen entscheidenden Moment des Bildes, den Blick, verdeckt und
fithrt den Betrachter in eine Reflexion dariiber, welche Rolle er in der Betrachtung spielt
und was es mit dem Bild auf sich hat. Indem es diesen Bedeutungsspielraum erdffnet
und hieriiber eine Wahrnehmungsreflexion in Gang setzt, lisst es seinen Betrachter
nicht nur die Dinge neu sehen, sondern diese in entscheidenden Aspekten offen. Damit
wird es dem performativen Anspruch von Wissenschaft gerecht, wie er sich in einer
frithen Form bei Platon in seiner Kritik am geschriebenen Wort findet.?5* In diesem
Zusammenhang kann man mit der Bildexploration des Narziss-Bildes sagen, dass Pla-
ton das Medium unterschitzt hat. Insbesondere der Prozess der Bilderfahrung, der das
Bild erst zum Bild macht, zeichnet das Bild als Morphologie aus.?>> Zugleich hilt ein
Bild nicht alles offen. Wie oben gezeigt gelangt es, wie die sprachliche Reflexion, zu >Po-
sitionen«. Am Beispiel des Narziss-Bildes: Es hat das Sehen/Erkennen von Wirklichkeit
zum Thema und bezieht, wie oben gezeigt, eine erkenntniskritische Position (vgl. Ka-
pitel 4.2). Damit scheint auch die Forderung an Wissenschaft erfiillt, eine (selbst-)kriti-
sche Haltung gegeniiber den gewonnenen Erkenntnissen zu wahren bzw. auf die Gren-
zen der gewihlten Methode im Verhiltnis zu ihrem Gegenstand hinzuweisen. In dieser
Weise thematisiert das Narziss-Bild seine Grenzen als Bildmedium.

Neben der Diskursivitit (1) die Bild und Sprache als Erkenntnismedien auf unter-
schiedliche Weise innewohnt, ist noch eine Bildcharakteristik zu betonen, die das Bild

252 Vgl. MCLUHAN, MARSHALL: The Medium is the Massage. An Inventory of Effects (1967), hg.v. FIORE,
QUENTIN, 4. Aufl., Leipzig: Tropen 2016.

253 Vgl. BOEHM, GOTTFRIED: Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 43.

254  Vgl. HELMES UND KOSTER (Hg.): Texte zur Medientheorie, S. 28.

255 Vgl. GADAMER, HANS-GEORG: »Bildkunst und Wortkunst«, S. 96.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

297


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Ein Bild und sein Doppelganger

gegeniiber der Sprache auszeichnet. Inwieweit diese Eigenschaft das Bild zum Erkennt-
nismedium macht, wird im Anschluss diskutiert. Nach Imdahl besteht die Besonder-
heit des Bildmediums im Gegensatz zur Sprache u.a. in der szenischen Simultanitit (2),
in der sich komplexe Verhiltnisse in threm Zusammenwirken auf einen Blick zeigen.
Imdahl betont, dass sich eine solche »nur bildmégliche Simultanitit« nicht in eine Nar-

ration zuriickitbersetzen lasse.?5¢

Er zeigt dies eindriicklich an einem Fresko von Giotto
in der Arena-Kapella in Padua, das die Gefangennahme Christi zum Thema hat. Jesus
wirkt zugleich durch den Mantel von Judas ganz eingenommen und zugleich schaut er
auf Judas herab. Die Sprache liefere, so Imdahl, kein Wort, das diese im Bild anschau-
lich werdende Unterlegenheit und Uberlegenheit in einem bezeichnen konne.?”

Ein Bild lisst Prozesse erkennen und fithrt in einen Prozess und zugleich zeigt es
dies alles in einer Momentaufnahme. Salber hat dies als eine »Entwicklung in sich« be-

schrieben.?58

Im Falle des Narziss-Bildes zeigt das Bild vieles in einer Gleichzeitigkeit:
das Festhalten wie auch das Entgleiten des Bildes, das Sehen und Berithren des Bildes.
Die Simultanitit des Bildes macht auf die Komplexitit unserer Wirklichkeit aufmerk-
sam, die im Sprachmedium schwerer fassbar ist als im Bildmedium. Das Geschichten-
erzihlen des Menschen stellt eine Bewiltigungsform dar, dieser Komplexitit >Herr< zu
werden und dieses >Indem« der Beziige in ein vertrigliches Nacheinander zu tberfith-
ren. In dieser Weise lieRe sich diskutieren, welches der Medien gegeniiber der Wirklich-
keit, die durch sie neu besehen, hervorgebracht und behandelt wird, kiinstlicher bzw.
realititsniher ist.?>® In der Betrachtung des Narziss-Bildes wird die Simultanitit, das
beschriebene >Indem« oder die Gleichzeitigkeit als unvertriglich erlebt — so wie es sich
zeigt, ist es nicht haltbar — und ruft das Geschichtenerzihlen als Bewiltigungsform auf
den Plan. Als Erkenntnismedium regt das Narziss-Bild dazu an, den Paradoxien der
Wirklichkeit zu begegnen: etwas ist gleichzeitig schon und hisslich, vollstindig und lii-
ckenhaft, anziehend und abstofRend, Idealbild und Alltagsszene. Das Ineinanderwirken
von Anblick und Vorstellung, sowie das Begreifen von Welt als ein Sehen und Ertasten
macht auf die Gleichzeitigkeit dieser Vorginge im Erkennen von Welt aufmerksam.
Etwas in seiner Ambiguitit (3) zugleich wirksam zu sehen, das zugleich wirksam ist,
macht das Bild in der hier vertretenen Auffassung zu einen Erkenntnismedium. Denn
es handelt sich um eine reflexive Form des Sehens, das sich vom alltiglichen Wahrneh-
men der Dinge abhebt. Diese Wahrnehmung ist, wie es Waldenfels in seiner Differen-
zierung der Bildhaftigkeit der Dinge von den Bildern der Kunst heraushebt, ebenfalls
bildhaft, aber nicht in der gleichen Weise reflexiv, diskursiv und explizit wie das Bild,
welches ein solches >Indem« der Beziige nicht nur zur Anschauung bringt, sondern es
in entscheidenden Aspekten offen hilt. Nach Imdahl habe das Bild die Eigenschaft »ein
eigentlich Unanschauliches« zu reprisentieren.?®® Es wird zu einem exklusiven Me-

256 Vgl. IMDAHL, MAX: »lkonik. Bilder und ihre Anschauung«, S. 308.

257 Vgl.ebd,, S.312.

258 Vgl. SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, S.110f.

259 Diese allgemeine Bewaltigungsform gegeniiber der Komplexitat von Welt, das Geschichtenerzéh-
len, stellt eine Umgangsform mit dem Konstruktionsproblem des Bildes dar. Nur dadurch, dass
Geschichten komplexe Wirklichkeiten wieder in einen Fluss bringen, sind sie gegentber dem Bild
wirklichkeitsniher. Bezogen auf den Komplexitatsgrad ist es das Bild.

260 Vgl. IMDAHL, MAX: »lkonik. Bilder und ihre Anschauungx, S. 313.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

dium der Erkenntnis, da es nicht nur sichtbar macht, was im Alltiglichen verborgen
bleibt, sondern der Fremdartigkeit der Welt, seiner Unsichtbarkeit und seines stetigen
Wandels begegnet. Merleau-Ponty beschreibt dies aus der Perspektive des Malers:

»Wir vergessen standig die flissigen und dquivoken Erscheinungen und begeben uns
durch sie hindurch unmittelbar zu den Dingen, die von ihnen prasentiert werden. Der
Maler kiimmert sich gerade um das, macht gerade das zu einem sichtbaren Gegen-
stand, was ohne ihn im je einzelnen Bewusstseinsleben eingeschlossen bliebe: die Vi-
bration der Erscheinungen, die die Wiege der Dinge ist. Dieser Maler ist nur von einem
ergriffen: von der Fremdartigkeit der Dinge, kennt nur ein einziges Gefiihl: das der stets

neu beginnenden Existenz.«*®'

Tatsichlich zeigt das Narziss-Bild sehr deutlich all das, was nicht fassbar und nicht er-
kennbar ist, im Versuch sich in einem Bild zu sehen. Es fithrt seinem Betrachter die
eigene, nicht haltbare Bildkonstruktion vor Augen. Seine Erkenntnisleistung liegt pa-
radoxerweise darin, Sichtbarkeit als solche zu hinterfragen und das Unsichtbare unse-
rer Welt als das Nicht-Sichtbare bildlich festzuhalten, also sichtbar zu machen.?¢? Das
Narziss-Bild bringt, indem es sich selbst als Bild spiegelt, exemplarisch diese allgemei-
ne Erkenntnisleistung des Bildes hervor.

4.3.5 Reflexion einer Bilduntersuchung

Abschliefiend soll das Bild als Erkenntnismedium vor dem Hintergrund des hier ge-
wihlten Vorgehens, der Uberfithrung einer Bilderfahrung in Beschreibung, diskutiert
werden. Offensichtlich erfordert das Hervorbringen wissenschaftlicher Erkenntnis das
Sprachmedium. Die Studie dient hier als ein Anschauungsbeispiel. Denn sie expliziert
ihre Erkenntnisse, die sie iiber ein Bild gewinnt, durch Beschreibungen. Die (relati-
ve) Autonomie des Bildmediums und seine Eigenart, Erkenntnisse hervorzubringen,
erfordern Ubersetzungen ins Sprachmedium. Das implizite Wissen und die implizite
Diskursivitit des Bildes rufen nach sprachlichen Explikationen. Diese Ubersetzungs-
notwendigkeit diskreditiert das Bild allerdings nicht als Erkenntnismedium oder lisst
es zu einem bloRen Hilfsmittel oder Initiator sprachlicher Denkprozesse werden. Die
unterschiedliche Akzentuierung der Erkenntnisthemen im Narziss-Mythos durch die
Erzihlung und das Bild mitsamt seiner Ubersetzung in Beschreibungen unterstreicht
vielmehr das jeweils unterschiedliche Potential der Erkenntnismedien.

Das Vorgehen, als eine Explikation des Impliziten verstanden, soll hier tiber die
Erkenntnisschritte der Studie noch einmal kurz skizziert werden: Ziel der Studie war
es, die Wirkung des Narziss-Bildes jenseits aller theoretischen Uberformungen zu ex-
plorieren, um - in einem zweiten Schritt — zu eruieren, was dieses Bild mit den Er-
kennensmythen unseres Abendlandes zu tun hat und warum in ihm ein Emblem der
epistemischen Kraft des Bildlichen gesehen wird (vgl. interdisziplinarer Diskurs, dar-
gelegt in der Einfithrung). Der Nachhall der aufgeworfenen philosophischen und er-
kenntnistheoretischen Fragen im Bilderleben der Betrachter gibt Hinweise hierauf (vgl.

261 MERLEAU-PONTY, MAURICE: » Der Zweifel Cézannes (1948)«, Sinn und Nicht-Sinn, Miinchen: Fink 2000,
S.11-33, hier S.18.
262 Vgl. WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 244.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

299


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Ein Bild und sein Doppelgénger

Kapitel 1 und 2). Die Feststellung, dass im Bilderleben Reflexionen Teil des Bilderlebens
sind, bestitigt die Annahme, dass sich Erfahren und Erkennen in einem gleitenden
Ubergang befinden und dass ein Bild wie die Narziss-Darstellung eine solche Verbin-
dung erfahrbar macht. Die Beschreibungen befinden sich also im sanften Ubergang
zur Erfahrung mit dem Bildmedium und einer Reflexion iiber das Bildmedium. Die-
ser Ubergang ist nicht methodisch vorbestimmt, sondern rithrt von den Anspriichen
dieses spezifischen Gegenstands her. Aus epistemologischer Perspektive macht diese
gleichzeitige >Nihe« und >Distanz« zum Gegenstand, die das Narziss-Bild als proto-
typische Bilderfahrung (siehe Kapitel 3) herstellt, das Bild zu einem zumindest frag-
wiirdigen Erkenntnismedium. Unter wissenschaftlichen Paradigmen, die Distanz und
Objektivitit vom Forschungsprozess fordern und Nihe weitestgehend auszuschliefRen
suchen, wiirde das Bild nicht als Erkenntnismedium gesehen. Demgegeniiber stehen
einschligige Bildtheorien phinomenologischen Einschlags (darunter: Hubert Damisch,
George-Didi-Hubermann, Gottfried Boehm, Bernhard Waldenfels), die das epistemi-
sche Potential des kiinstlerischen Bildes betonen. In diese Beschreibungen fuigt sich
das Narziss-Bild als prototypische Bilderfahrung gut ein: Es lisst den Betrachter in ei-
ne korperlich-sinnliche Reflexion seiner Kernthemen, wie des Mediums selbst treten
und erdffnet hieriiber eine Metaebene. Aufgrund seiner Unsichtbarkeiten erweist es
sich als gentigend erkenntnisoffenc. Seine dialektische Struktur, seine Ambiguitit und
anschauliche Negativitit als Schattenhaftigkeit lassen seinen Betrachter in eine Ausein-
andersetzung treten, die sich auf der Hohe eines wissenschaftlichen Diskurses bewegt.
Da es sich selbst als Erkenntnismedium reflektiert und (in Form eines immanenten
Ikonoklasmus) in Frage stellt, entspricht es dem Anspruch an Wissenschaft, auf die
eigenen Begrenzungen in der Exploration von Wirklichkeit hinzuweisen. Gleichzeitig
nimmt es durch die verschiedenen Ebenen des Erkennens — mal als Reflektion des Bild-
mediums und seiner Beschaffenheit i.w.S., mal als Vorfithren der Erkenntniswege, mal
als Verneinung seines hybriden Erkenntnisanspruchs, sich (oder die Welt) darin ganz
zu sehen — eine bestimmte, einer wissenschaftlichen Position analoge Haltung ein.

Im Hinblick auf das Forschungsdesign dieser Studie stellt das Ausloten der epis-
temischen Gehalte des Bildes eine reizvolle Fortsetzung bzw. Uberschreitung der em-
pirisch, psychologisch-morphologischen Bildwirkungsanalyse dar. Die Analyse bringt
hervor, dass die theoretischen Gehalte des Bildes nicht ganz unabhingig von seiner
Wirkung sind - also nicht nur hinter und nach einer Bildwirkungsanalyse ihren >Platz«
haben. Das zeigen die vielfachen Verbindungen und Querverweisen zum Erleben der
Betrachter. Und dennoch: das Vorgehen bedarf einer Beschreibung, um diese Erkennt-
nisse explizit zu machen. Inwiefern lisst sich die Erkenntnis — zum Beispiel, dass Bilder
Medien der Erkenntnis sind — anders als im Sprachmedium festhalten?

Die Antwort auf diese Frage ist keine einfache: Denn es geht in der Explikation
nicht ohne Sprachmedium, aber umgekehrt, zumindest in dieser Untersuchung, nicht
ohne Bild. Und hier nimmt das Bild eine besondere Stellung ein: Es ist Gegenstand der
Untersuchung, das sich mittels eines anderen Mediums beschreiben lisst. So erfahren
wir etwas iiber das Narziss-Bild. Es ist aber auch Mittler von Erkenntnis, also im enge-
ren Sinne Medium — denn ohne dieses Bild liefe sich die Bildproblematik des Narziss-
Mythos nicht derart verdichtet, zugespitzt und sinnlich nah erfahren/beschreiben. Die
Bilderfahrung vertieft das Verstindnis der Thematik und reichert die Erkenntnisgehal-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

te, die mittels der Bilderfahrung gewonnen werden und sich ebenfalls aus der Erzihlung
schopfen lassen, nicht nur an, sondern erméglicht einen neuen Blick. Zum anderen las-
sen sich am Bild die medialen Eigenschaften von Bildern generell diskutieren. Indem es
die Frage danach, was der Betrachter ist, mit der Frage verbindet, was das Bild ist, ent-
wickelt sich die Erkenntnisthematik aus der Bilderfahrung heraus. Von diesen beiden
Seiten her, diskutiert es sich selbst als Erkenntnismedium in einem dialektischen Fiir-
und Wider. Mit dieser Perspektivitit des Gegenstands, die im Ubrigen den verschie-
denen Wendungen der Spiegelerfahrung des Betrachters entspricht?®3, erfordert es in
seiner umfassenden Exploration die hier gewihlte Form des Perspektivwechsels: Von
der Bilderfahrung zur Bildreflexion. Und damit sind wir wieder am Anfang der Studie:
Es handelt sich um ein Bild, das in besonderer Weise das Medium seiner Exploration
hinterfragt.

263 DieSpiegelungvollziehtsich am Bild, mittels des Bildes, sowie aus der Perspektive des Betrachters
und als Selbstbetrachter

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

301


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access -



https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlusswort

Was hat der Fischerjunge am Tiimpel mit den Erkennensmythen unseres Abendlandes zu tun? -
lautete die ibergreifende Forschungsfrage.

Die Besonderheit des Narziss-Bildes kann darin gesehen werden, dass sie die Alltags-
und Lebensnihe der philosophischen Frage des Selbsterkennens zur Anschauung
bringt. Indem die Bildbetrachtung das Geschehen im Bild wiederholt, durchlebt der
Betrachter einen Prozess, der — analog zur Metamorphose des Narziss-Mythos — an
die Extreme der Selbstschau fithrt: Erstarren und Verschmelzen. Das Narziss-Bild,
so ldsst sich festhalten, serzihlt« den Mythos als unmittelbare Bilderfahrung in Form
einer mehrdimensionalen Spiegelung seines Betrachters. Darin liegt eine seiner me-
dialen Qualititen gegeniiber dem literarischen Werk. Wenn es in der mythologischen
Erzihlung heiflt, »Er geht an seinen Augen zugrunde«, so begegnen dem Bildbe-
trachter ebenso die Versprechungen und Kehrseiten einer Bildbetrachtung, aber — im
Gegensatz zur Erzihlung — in Form eines sinnlich-kérperlichen Erfahrungsprozesses.
Er erlebt, was es heifdt, in einem so umfassenden Sinne von einem Bild gebannt und
gespiegelt zu werden. Das Narziss-Bild verkérpert den Mythos. Seine Verdichtung auf
die Bild- und Blick-Szene kondensiert die Bildthematik, welche sich als Kernproble-
matik einer ungebrochenen Ganzheit als roter Faden durch die Erzidhlung zieht. Im
Zusammenhang mit der Frage der Medialitit des Bildes im Text-Bild-Vergleich lasst
sich riickblickend sagen, dass das Nacheinander der Sitze im Ovid-Text der Geschicht-
lichkeit des Lebens entspricht und somit die im Mythos behandelte Bildproblematik
mildert. Umso stirker — und bei Caravaggio mit der vollen Wucht des Bildlichen, dem
sich der Betrachter nicht entziehen kann — durchlebt der Betrachter eine Bildbannung
als ein Gebannt- und Verbannt-sein zugleich.

Welche neuen Erkenntnisse konnten gewonnen werden?

Bereits mit einem fliichtigen Blick auf das Bild wird dem Betrachter deutlich, dass das
Bild eine Spiegelszene darstellt. Dass es aber den Betrachter in einer so umfassenden
Art spiegelt, lie? sich erst in einer Bildwirkungsexploration zeigen. Auch die Konstruk-
tion des Bildes, die das Seelische als eine uneinheitliche Einheit kennzeichnet, lief3e
sich dem Bild in seinen beiden nicht ganz deckungsgleichen Hilften direkt ablesen.
Hierzu hitte es zwar psychologischer Kenntnisse, jedoch keiner empirischen Untersu-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Ein Bild und sein Doppelgénger

chung bedurft. Die Besonderheit liegt vielmehr darin, dass das Bild einen jeden Be-
trachter, unabhingig von Alter, Geschlecht und Bildungsgrad, mit einem verlockenden
Ganzheitsversprechen in Bann zieht und zugleich im Erleben das Ganzheitsbemiithen
scheitern lisst und den Betrachter mit seiner Uneinheitlichkeit konfrontiert. Diese un-
mittelbar spiirbar werdende Visualisierung oder genauer Verkdérperung des Narziss-
mus, als theoretischer Kern des Narziss-Mythos, hat unter Kunstwissenschaftlern viel
Verwunderung hervorgerufen. Wie kann ein wenig gebildeter Maler wie Caravaggio zu
einer solch intellektuellen Leistung fihig gewesen sein — und das ganze 300 Jahre vor
der psychoanalytischen Theoriebildung zum Narzissmus? Auch dies weist zuriick auf
die Alltiglichkeit dessen, wovon das Bild in seinen Tiefen-Dimensionen handelt. Es hat
mit dem Narzissmus-Thema, ilter als die Ovid-Quelle, einen zeitunabhingigen Kern
getroffen. Wenn von der Zeitunabhingigkeit des Bildes die Rede ist, leuchtet erneut
der Ganzheitsanspruch durch, der durch das Narziss-Bild zugleich kritisch reflektiert
wird. Der besondere >Witz« oder >Schachzug« des Bildes liegt darin, diese Unhaltbarkeit
in den verschiedenen Ausprigungen, fiir alle Zeiten in ein Bild zu bannen. Es wurde
deutlich, dass es sich damit durchaus nicht nur selbst reflektiert, sondern auch das Me-
dium seiner Exploration. Dies meint jeden Betrachter, aber auch jede Wissenschaft, die
sich abmitht, es zu ergriinden. Es fungiert auch hier als Spiegel. Zugleich lisst dieser
Spiegel ein Bild nicht einfach gegeniibertreten. Die Interdisziplinaritit der Diskurse, in
denen das Bild besprochen wird, verweist vielmehr auf die Bandbreite und Verbunden-
heit der durch das Bild belebten Fragen — beinahe so, als wiirde das Bild die Trennung
der Wissenschaften, als Erkenntnismedien der Wirklichkeit verstanden, selbst hinter-
fragen. Die Struktur der Studie, die Rahmung der Bildwirkungsanalyse durch zwei in-
haltliche Teile, die sich im interdiszipliniren Feld der Bildwissenschaften bewegen, lisst
sich riickblickend auf diese Eigenheit und Komplexitit des Gegenstands, wie zugleich
auf seinen Ganzheitsanspruch beziehen.

Abschliefiend sollen die Ergebnisse aus der Bildwirkungsanalyse (Teil III) und der
Bildreflexionen (Teil IV) vorgestellt werden: Die Bildwirkungsanalyse (Teil III) zeigt
auf ihrer Konstruktionsseite eine Ubereinkunft der Kernkomplexe des Narziss-Mythos
in der Auslegung nach Ovid. Sie erklirt die paradigmatische Stellung des Bildes als
Narziss-Darstellung. In der Spiegelerfahrung spiirt der Bildbetrachter diese Gehalte
von Spiegelung, die ihn konstituieren und zugleich die Grenzen und Versprechungen
des Selbst- bzw. Fremdbildes. Das Herunterbrechen in eine Alltagserfahrung (Fischer-
junge am Tiumpel) stellt zum einen eine Losungsstrategie dar, sich der (narzisstischen)
Bildbannung zu entziehen. Zum anderen wird darin die universelle Alltiglichkeit des
Narziss-Mythos spiirbar.

Die Bildreflexionen (Teil IV) nehmen unter verschiedenen Perspektiven die
Betrachter-Bild-Relation in den Blick. In der verstrickten (narzisstischen) Bild-/
Ich-Genese scheint, ob als Verriickung, einprasselnde Realitit oder als Schatten,
die Figur des Anderen durch. Ohne sie ist kein Erkennen moglich. Der Andere, das
bildliche Gegeniiber, erweist sich mit dem Betrachter verwoben und befindet sich
nicht ganz in einem Auflen. Das narzisstische Ich lisst sich nicht dauerhaft halten;
die Narziss-Darstellung des Caravaggio nicht als ein (ideales) Abbild in Gebrauch
nehmen. Als ein Bild der Kunst fungiert es als echter< Spiegel seines Betrachters.
Indem das Narziss-Bild den Ganzheitsanspruch eines Bildes in einem Bild kritisch

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schlusswort

hinterfragt, erweist es sich schlieflich als ein Erkenntnismedium. Dabei macht es
auf den psychophysischen Zusammenhang eines Prozesses aufmerksam, der sich
zwischen Erfahren und Erkennen, Berithren und Sehen bewegt — ein Prozess, der
die Grenzen von Erkenntnis selbst thematisiert. Dieser bildtheoretische Gehalt der
Narziss-Darstellung wiederum macht es zu einem Paradigma: Wiirde es nur das
narzisstische Bild darstellen, wiirde es nicht als bildlicher Vertreter der epistemischen
Kraft des Bildes gefeiert. Es stellt vielmehr das (narzisstische) Bild im Bild in Frage.
Durch seine Doppelstruktur verkérpert es eine Doppelstruktur seines Betrachters. In
Simultanitit zeigt es wesentliche und gegensitzliche Ziige der Bild-Ich-Konstruktion,
darunter den Bild-verriickenden Anderen — und ihn in Gestalt einer Alltagserfahrung
(Fischerjunge am Tampel).

Die Bildwirkungsanalyse und die Bildreflexionen entsprechen sich strukturell: So-
wohl die Bildwirkungsanalyse, als auch die Bildreflexionen verorten ihren Gegenstand
in einem Dazwischen. Die Fragen, Bin icl’s? und >Was ist das Bild?« erweisen sich im
Bilderleben als ineinander gebrochen. Im Bildreflexionsteil treten sich diese Fragen
spiegelbildlich gegeniiber, wihrend die Spiegeldimensionen des Anderen den diffusen
Zwischenraum, der einer klaren Trennung in der Beantwortung beider Fragen wider-
spricht, kennzeichnen. Ein solcher Zwischenraum wird im Bilderleben als der Prozess
der Bildgenese spiirbar, der paradoxerweise in die Unhaltbarkeit des Bildes miindet.
Teil I1I und Teil IV erginzen sich insofern, als dass der theoretische Part die ontologisch-
epistemologischen Gehalte dieser Bilderfahrung von der Seite ausgewihlter Bild- und
Subjekttheorien auslotet. Bildwirkung und Bildreflexionen kommen aber nicht ganz
zusammen — wie im Bild verriicken sie den Gegenstand jeweils, um ihn aus einer ande-
ren Perspektive (erst) beschaubar zu machen. Ein Ganzes lisst sich jeweils nicht >grei-
fen<. Diese Bilderfahrung leitet iiber zu einem persénlichen Fazit der Studie.

Was bedeutete dieses Bild mit seinem erkenntniskritischen Gehalt und seinem nicht erfillbaren
Ganzheitsanspruch fiir meine Bild-Forschung?
Auch mich hat es mit seinem Ganzheitsversprechen gelockt — und tatsichlich, was fiir
ein spannendes Bild, das die Fragen von Erkenntnis mit dem Begehren verkniipft, die
Frage nach der Subjektkonstitution mit dem Bild und das verschiedene (Bild-)Realiti-
ten voneinander abhebt, die sich dann doch als untrennbar voneinander erweisen!
Der gesamte Forschungsprozess kann als ein Ringen um ein einheitliches Bild ver-
standen werden, an dem unaufhérlich Differenzen aufbrechen. Der in den Interviews
mehrmals geduflerte Satz >so nah und doch so ferns, beschreibt den Forschungspro-
zess im Ganzen. Immer kurz davor, entzieht sich das Bild und bricht sich in wieder
etwas anderem. Es verspricht unaufhérlich einen Anfang. Aufierdem dringt das Bild
zu Verkniipfungen — hier gleich zweier Anfangsmythen, der »Erfindung der Malerei«
nach Alberti und der Ich-Entdeckung im narzisstischen Stadium — mit dem Ergebnis,
dass wiederum zwei Anfangsmythen der Malerei, der des Spiegels und der des Schat-
tens einander gegeniibertreten. Wie so oft in der Erfahrung dieser Bildforschung konn-
te eine Trennung nicht aufrechterhalten werden: Die Analyse ergibt, dass der Spiegel
den Schatten bedingt. Gleiches gilt fiir die zeitgeschichtlichen Verortung des Bildes.
Caravaggios Narziss, als smodern« bezeichnet, verweist sofort auf ungleiche Modernen

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

305


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Ein Bild und sein Doppelgénger

bzw. verschiedene Begriffe der Moderne und fithrt auch hier in die Differenzierung.
Und zum Rezeptionsvorgang selbst: Die Sphiren der Vorstellung und die der Wahr-
nehmung werden analog zu den verschiedenen Bildbegriffen durch das Bild aufgeru-
fen. Es vollzieht hier also eine Trennung und zugleich versinnbildlicht es seine un-
auflésliche Verbundenheit. Der Betrachter, wie der Bildforscher erfihrt nicht nur eine
mehrdimensionale Spiegelerfahrung; er wird zum Philosophieren angeregt und dabei
begegnen ihm die Facetten dessen, was >Sehenc heiflt: Wiinschen/Lieben, Vorstellen/
Imaginieren, Verstehen/Erkennen, Erginzen/Konstruieren.

Wie eingangs beschrieben, befragt das Narziss-Bild auf besondere Weise das
Medium seiner Exploration. Die hier gewihlte Methode griindet auf den morpholo-
gischen Richtlinien, wonach sowohl Mitbewegung, als auch Konstruktion gefordert
sind. Ein Bild, das von Identititsfragen handelt, die letztlich nicht zu kliren sind,
macht auf die Kehrseite einer Mitbewegung aufmerksam, die — an ein Extrem ge-
fithrt — ins Identisch-Werden miindet. Und auch umgekehrt konfrontiert es seinen
Forscher im Konstruieren stets mit den Artefakten des eigenen Tuns. Dies stellt analog
zur Konstruktionserfahrung des Betrachters, der wechselseitigen Bild-Betrachter-
Abhingigkeit, die Konstruktionserfahrung im Forschungsprozess dar. So wie das
Bild hier eine Eindeutigkeit, einen Fokus vermissen lisst, so bleibt es letztlich ohne
Gegenstand.

Und ein letzter Riickblick auf den Forschungsprozess. Das Narziss-Bild fungier-
te in seiner Zweiteilung als Vorbild. Dass sich jeweils etwas, wie im Bild, gegenseitig
anschauen darf, aufeinander Bezug nimmt und in Frage stellt, wurde zum heuristi-
schen Prinzip: In der strukturellen Zweitteilung der Arbeit tritt eine psychologische
Wirkungsanalyse einem Reflexionsteil gegeniiber. Die Wirkungsanalyse wiederum be-
inhaltet einen Vergleich von Bild und Text. Im Reflexionsteil schligt sich die Zweiteilung
in den Beziigen der Ursprungsmythen zueinander nieder, im Gegeniibertreten zweier
ausgewdhlter Narzissmus-Theorien, im Verhiltnis zweier Medien der Sichtbarmachung
(Spiegel, Malerei) sowie im Vergleich zweier Erkenntniswege ((Hand< und »Auge<). Wel-
cher Gewinn liegt in diesem Vorgehen?

Die Zweiteilung will in dsthetischer Hinsicht dem Kunstwerk gerecht werden. Zu-
gleich setzt sie auf diesen Zwischenraum, der in jeder Gegeniiberstellung entsteht. Thre
Funktion liegt in der Herstellung einer Verbindung: So kniipft die Studie an die breite
kunstwissenschaftliche Forschung zum Narziss-Bild an und streift dabei sowohl Sub-
jekt/Narzissmus- wie Bildtheorien. Sie will ausgehend von der Empirie einen anderen
Ausgangspunkt auf die mit dem Narziss-Bild behandelten Fragen von Erkenntnis und
ihrer Mediengebundenheit nehmen und sucht iitber die Perspektivwechsel und Beziige
das Forschungsfeld auszuloten. Zugleich — und hierin liegt eine mégliche Kehrseite und
Kritik am Vorgehen - ist die Methode anfillig fiir Fragmentierung und Nivellierung der
Feinheiten. Sie ruft auf der einen Seite nach weiteren, notwendigen Differenzierungen
und auf der anderen Seite nach einer Gestaltprignanz, die wiederum durch die Diffe-
renzierung schwindet. Die Studie im Ganzen stellt den Versuch der Herstellung eines
Gleichgewichts, einer Symmetrie beider Seiten dar. Mit einem Blick auf das Bild darf
dieser Versuch nicht ganz gelingen.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

ADORNO, THEODOR W.: Asthetische Theorie (1970), 5. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2014.

ALBERTI, LEON BATTISTA: Della Pittura. Uber die Malkunst (1435), hg. v. BATSCHMANN,
OskAR und GIANFREDA, SANDRA, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2002.

ALLOA, EMMANUEL: »George Didi-Hubermann«, in: BuSCH, KATHRIN und DARMANN, IRIS
(Hg.): Bildtheorien aus Frankreich, Miinchen: Fink 2011 (Eikones), S. 139-152.

BARTHES, ROLAND: Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, iibers. von. LEUBE,
DIETRICH, 1. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989.

BATSCHMANN, OSKAR: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, in: POESCHKE, JOACHIM
und SYNDIKUS, CANDIDA (Hg.): Leon Battista Alberti. Humanist.Architekt. Kunsttheore-
tiker, Miinster: Rhema 2008, S. 39-52..

BELLORI, GIOVAN PIETRO: Das Leben des Michelangelo Merisi da Caravaggio, hg. & tbers. v.
VAN ROSEN, VALESKA, Gottingen: Wallstein 2018.

BEYER, ANDREAS und COHN, DANIELE (Hg.): Die Kunst Denken. Zu Asthetik und Kunstge-
schichte, Bd. 41, Miinchen: Deutscher Kunstverlag 2012 (Passagen/Passages).

BLOTHNER, DIRK: Erlebniswelt Kino. Uber die unbewufSte Wirkung des Films, 2. Aufl.,
Bergisch-Gladbach: Bastei Liibbe 2003.

BLUMLE, CLAUDIA: »Die Blindheit des Narziss«, in: GOEBEL, ECKART und BRONFEN, ELISA-
BETH (Hg.): Narziss und Eros: Bild oder Text?, Bd. 2, Gottingen: Wallstein-Verlag 2009
(Manhatten Manuscripts), S. 101-113.

BOEHM, GOTTERIED: »Die Wiederkehr der Bilder«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Fink
2006.

BOEHM, GOTTFRIED: Wie Bilder Sinn erzeugen, 5. Aufl., Berlin: University Press 2017.

BOLOGNA, FERDINANDO: Lincredulita del Caravaggio e lesperienza delle »cose naturali«, Mai-
land: Bollati Boringhieri 2006.

BREHM, MARGIT: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, Frankfurt a.M.: Peter Lang
1992..

BREHM, MARGIT: »Sich sehend sehen — NarzifS als reflektiertes Selbst. Einige Uberlegungen zur
Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, in: DOMBROW-

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Ein Bild und sein Doppelgénger

SKI, DAMIAN (Hg.): Zwischen den Welten. Beitrige zur Kunstgeschichte fir Jiirg Meyer zur
Capellen, Weimar: Verlag und Datenbank fiir Geisteswissenschaften 2001.

BROWN, BEVERLY LOUISE: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«, Die Geburt des Barock,
Stuttgart: Belser 2001, S. 274-303.

BRUNER, JEROME: Sinn, Kultur, und Ich-Identitit. Zur Kulturpsychologie des Sinns, Heidel-
berg: Carl-Auer-Verlag 1997.

CHRISTIAN VON EHRENFELS: »Uber Gestaltqualititen (1890)«, in: Vierteljahresschrift fiir wis-
senschaftliche Philosophie, Jahrgang 13 (Leipzig), S. 249-292..

DAMISCH HUBERT: »D’un Narcisse lautre«, Narcisses, Paris: Gallimard 1976 (Nouvelle Re-
vue De Psychoanalyse, Numéro 13), S. 109-146.

DAMISCH HUBERT: »Barocker Narzif3?«, in: BEYER, VERA, HAVERKAMP, ANSELM, und JUT-
TA VOORHOEVE (Hg.): Das Bild ist der Konig. Reprisentation nach Louis Marin, Miinchen:
Fink 2006, S. 191-204.

DaMISCH HUBERT: Der Ursprung der Perspektive (1993), iibers. von. JATHO, HEINZ, Ziirich:
Diaphanes 2010.

DE RIEDMATTEN, HENRI: »Narziss in trilben Wassern — Medienreflexion und Selbstreprisenta-
tion im Werk des Photografen Jeff Wall«, in: DUNNE, J6rg und MOSER, CHRISTION (Hg.):
Automedialitit. Subjektkonstitution in Schrift, Bild und neuen Medien, Miinchen: Wilhem
Fink 2008, S. 195-216.

DE RIEDMATTEN, HENRI: »Zur Quelle des Narziss. Ovid, Metamorphosen, III, 339-510«, in:
GOEBEL, ECKART und BRONFEN, ELISABETH (Hg.): Narziss und Eros. Bild oder Text?,
Gottingen: Wallstein 2009, S. 41-76.

DERRIDA, JACQUES: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrit und andere Ruinen,
Miinchen: Fink 1997.

DIDI-HUBERMANN, GEORGES: Was wir sehen blickt uns an. Zur Metapsychologie des Bildes
(1992), iibers. von. SEDLACZEK, Miinchen: Fink 1999 (Bild und Text).

DiDI-HUBERMANN, GEORGES: Bilder trotz allem (2003), iibers. von. GEIMER, PETER, Miin-
chen: Fink 2007 (Bild und Text).

DILTHEY, WILHELM: Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), Ge-
sammelte Werke, Bd.V, Stuttgart 1957, S. 139-240

DUNNE, JORG und MOSER, CHRISTION (Hg.): Automedialitit. Subjektkonstitution in Schrift,
Bild und neuen Medien, Miinchen: Fink 2008.

EBERT-SCHIFFERER, SYBILLE: Caravaggio.Sehen-Staunen-Glauben. Der Maler und sein Werk
(2009), Miinchen: Beck 2019.

FITZEK, HERBERT: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, Bd. 4, Bonn: Bouvier
1994 (Schriften zur Morphologischen Psychologie).

FITZEK, HERBERT: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der
morphologischen Psychologie«, in: Journal fiir Psychologie 7/2 (1999), S. 19-26.

FITZEK, HERBERT: »Trends, Moden, Zeiterscheinungen. Kulturpsychologie als Psychologie der
Gegenwartskultur«, in: Zwischenschritte 99/1 (1999), S. 25-53.

FITZEK, HERBERT: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen
Wirklichkeit, Lengerich: Pabst Science Publishers 2008.

FITZEK, HERBERT: »Von der Figur zur Figuration«, Asthetik der Behandlung. Beziehungs-
Gestaltungs-und Lebenskunst im psychotherapeutischen Prozess, Giefien: Psychosozial-
Verlag 2015.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

FiTzZEK, HERBERT: »Morphologische Beschreibung«, in: MEY, G. und MRruck, K. (Hg.):
Handbuch der Qualitativen Forschung in der Psychologie, Bd. 2, 2. Aufl., Wiesbaden:
Springer Fachmedien 2020, S. 711-731.

Frrzex, HERBERT und MARLOVITZ, ANDREAS: Zum Stand der Dinge. Anniherung an das
Gegenstindliche, Berlin: Braus 2015.

FITzEK, HERBERT und SALBER, WILHELM: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996.

FREICHELS, HANS-JURGEN: »Kennzeichen des morphologischen Tiefeninterviews«, in: Zwi-
schenschritte 2/1995, S. 1-10.

FREUD, SIGMUND: »Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten (1914)«, Schriften zur Behand-
lungstechnik, Bd. Erganzungsband, Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 1975 (Studienaus-
gabe), S. 205-215.

FREUD, SIGMUND: »Ratschldge fiir den Arzt bei der psychoanalytischen Behandlung (1912),
Schriften zur Behandlungstechnik, Frankfurt a.M.: Fischer 1975 (Studienausgabe, Er-
ginzungsband), S. 169-180.

FREUD, SIGMUND: »Triebe und Triebschicksale (1915)«, Psychologie des Unbewussten, Bd. I1I,
8. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 1975 (Studienausgabe), S. 75-102.

FREUD, SIGMUND: »Zur Einfiihrung des Narzissmus (1914)«, Psychologie des Unbewussten,
Bd. II1, 7. Aufl., Frankfurt a.M. 1994 (Studienausgabe), S. 37-68.

FREUD, SIGMUND: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, Fragen der Gesellschaft Urspriinge
der Religion, Bd. IX, Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Stu-
dienausgabe).

FREUD, SIGMUND: »Der Moses des Michelangelo (1914)«, Bildende Kunst und Literatur, Bd. X,
Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 195-221.

FREUD, SIGMUND: »Der Traum (1916)«, Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse Und
Neue Folge, Bd. I, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag
2000 (Studienausgabe), S. 101-244.

FREUD, SIGMUND: »Die Fehlleistungen (1916)«, Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoana-
lyse Und Neue Folge, Bd. I, Limitierte Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer
2000 (Studienausgabe), S. 41-100.

FREUD, SIGMUND: »Die Libidotheorie und der NarzifSmus (1917)«, Vorlesungen zur Einfiihrung
in die Psychoanalyse Und Neue Folge, Bd. I, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt
a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe).

FREUD, SIGMUND: »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo Da Vinci (1910)«, Bildende Kunst
und Literatur, Bd. X, Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 87-
152..

FREUD, SIGMUND: »Die drei Krinkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«Band V, S. S. 1-7.

GADAMER, HANS-GEORG: »Bildkunst und Wortkunst«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen:
Fink 2006, S. 90-105.

GADAMER, HANS-GEORG: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Herme-
neutik (1960), Bd. Hermeneutik I, 7. Aufl., Tibingen: Mohr Siebeck 2010 (Gesam-
melte Werke).

GAILLARD, CHRISTIAN: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, in: MATTOON, MARY
ANN (Hg.): The Archetype of Shadow in a split world, Ziirich: Daimon 1987 (Proceedings

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

309


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Ein Bild und sein Doppelganger

of The Tenth International Congress For Analytic Psychology, Berlin, 1986), S. 349-
360.

GOMBRICH, ERNST.H.: Kunst und Illusion: zur Psychologie der bildlichen Darstellung (1967),
tibers. von. GOMBRICH, LISBETH, 6. (deutsche) Ausgabe Aufl., Berlin: Phaidron 2002.

GRAVE, JOHANNES: »Hubert Damisch«, in: BuscH, KATHRIN und DARMANN, IRr1s (Hg.):
Bildtheorien aus Frankreich, Miinchen: Fink 2011 (Eikones), S. 103-112.

GREGORI, MINA: Come nascono i Capolavori. Katalog zur Ausstellung, Mailand 1991.

GUNZEL, STEPHAN; MERSCH, DIETER (HG.): Bild. Ein interdisziplindres Handbuch, Stutt-
gart.Weimar: Metzler-Verlag 2014.

HEGEL, GEORG FRIEDRICH WILHELM: Phdnomenologie des Geistes (1807), Hamburg:
Meiner-Verlag 2011.

HELMES UND KOSTER (Hg.): Texte zur Medientheorie, Stuttgart: Reclam 2002.

HEUBACH, FRIEDRICH-WOLFRAM: »Der Alltag als Kunststiick. Zur Artistik des tdglichen Le-
bens«, Wirklichkeit als Eveignis. Das Spektrum einer Psychologie von Alltag und Kultur,
Bd. 2, Bonn: Bouvier 1993 (Zwischenschritte, hg. v. FITZEK, H./SCHULTE.A.).

HEUBACH, FRIEDRICH-WOLFRAM: Ein Bild und sein Schatten. Zwei randstindige Betrachtun-
gen zum Bild der Melancholie und zur Erscheinung der Depression, 1. Aufl., Bonn: Bouvier
1997.

HEUBACH, FRIEDRICH-WOLFRAM: Das bedingte Leben. Eine Theorie der psycho-logischen Ge-
genstandlichkeit der Dinge (1987), 3. Aufl., Miinchen: Fink-Verlag 2002.

HorrFMANN, E.T.A.: Die Elexiere des Teufels (1815/16), Husum: Hamburger Lesehefte 2014.

HUSSERL, EDMUND: »Phantasie und Bildbewusstsein (1904/05)«, Phantasie und Bildbewusst-
sein, Ervinnerung. Zur Phianomenologie der anschaulichen Vergegenwirtigung, Den Haag,
Boston, London: Martinus Nijhoff Publischers 1980, S. 1-169.

HusserL, EDMUND: Phinomenologische Psychologie (1925), Bd. Band IX, hg. v. LOHMER,
DIETER, Hamburg: Meiner-Verlag 2003 (Text nach Husserliana).

IMDAHL, MaX: »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«, in: BOEHM, GOTTFRIED (Hg.): Was ist
ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Fink 2006, S. 300-325.

JoNAS, HANS: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miin-
chen: Fink 2006, S. 105-124.

KOHLER, WOLFGANG: »Intelligenzpriifungen an Menschenaffen (1917)«, in: Psychologische For-
schung 1 (1921), S. 2-46.

KROSCHEWSKI, NEVENKA: Uber das allmdhliche Verfertigen der Bilder. Neue Aspekte zu Cara-
vaggio, Miinchen: Scaneg 2002.

KRUSE, CHRISTIANE: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narzif$ an der Quelle bei Alberti
und Caravaggio«, in: Marburger Jahrbuch fiir Kunstwissenschaft 26 (1999), S. 99-116.

LACAN, JACQUES: Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse (1954/55),
hg. v. Haas, NORBERT, Weinheim, Berlin: Quadriga 1991 (Das Seminar, Buch II).

LACAN, JACQUE: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17. Juli 1949)«, Lacan Schrif-
ten I, 4. Aufl., Berlin: Weinheim 1996, S. 61-70.

LACAN, JACQUES: »Die Anamorphose (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4.
Aufl., Weinheim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 85-96.

LACAN, JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psycho-
analyse., 4. Aufl., Weinheim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 73-84.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

LACAN, JACQUES: »Linie und Licht (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4. Aufl.,
Weinheim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. S. 97-111.

LAMBERT, GILLES (2000): Caravaggio, hg. v. NERET, GILLES, Koln: Taschen 2019.

LAPLANCHE, J. und PONTALIS, ].-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse (1973), 21. Aufl.,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019.

LEWIN, KURT: »Die Bedeutung der >Psychischen Sittigung« fiir einige Probleme der Psychotech-
nik.«, in: Psychotechnische Zeitschrift 3 (1928), S. 182-188.

LONGHI, ROBERTO: Caravaggio, Dresden: Verlag der Kunst 1968.

LONNEKER, JENS: »Morphologie: Die Wirkung von Qualititen — Gestalten im Wandel«, Qua-
litative Marktforschung in Theorie und Praxis. Grundlagen, Methoden und Anwendungen,
Wiesbaden: Springer 2007.

LUTHY, MICHAEL: Bild und Blick in Manets Malerei, Berlin: Gebr. Mann Verlag 2003.

Lypp, BERNHARD: »Spiegel-Bilder«, in: BOEHM, GOTTFRIED (Hg.): Was ist ein Bild?, 4. Aufl.,
Miinchen: Fink 2006, S. 411-442..

MARIN, Louis: Die Malerei zerstoven (1977), iibers. von. NESSLER, BERNHARD, Berlin: Di-
aphanes 2003.

MARINI, MAURI1ZIO: I Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstel-
lung, hg. v. CaroLI, FLAVIO, Mailand: Skira Artificio 2000.

MCcLUHAN, MARSHALL: Die magischen Kanile. Understanding Media, iibers. von. AMNANN,
MEINRAD, 1. Aufl., Diisseldorf/Wien: Econ 1968.

MCLUHAN, MARSHALL: The Medium is the Massage. An Inventory of Effects (1967), hg. v.
FIORE, QUENTIN, 4. Aufl., Leipzig: Tropen 2016.

MERLEAU-PONTY, MAURICE: »Der Zweifel Cézannes (1948)«, Sinn und Nicht-Sinn, Miinchen:
Fink 2000, S. 11-33.

MERLEAU-PONTY, MAURICE: »Das Auge und der Geist (1961)«, Das Auge und der Geist. Philo-
sophische Essays, Darmstadt: Meiner-Verlag 2003.

MERLEAU-PONTY, MAURICE: Das Primat der Wahrnehmung, iibers. von. SCHRODER, JUR-
GEN, Deutsche Erstausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

MERLEAU-PONTY, MAURICE: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), 3.Auflage Aufl.,
Miinchen: Fink 2004.

NEUFFER, CARL: Caravaggio - Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen
Werkanalyse, hg. v. KNECHT, JOHANNES VINCENT, Berlin: Dahlemer Verlagsanstalt
2016.

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Umwertung aller Werte (1886), 2. Aufl., Miinchen: Deutscher Ta-
schenbuch Verlag 1977.

NIETZSCHE, FRIEDRICH: Nietzsche und Wagner: Stationen einer epochalen Begegnung, Bd. 2,
hg. v. BORCHMEYER, DIETER und SALAQUARDA, JORG, 1. Aufl., Frankfurt a.M.: Insel
1994.

NORDHOFF, CLAUDIA: Narzif3 an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16.
und 17. Jahrhunderts, Hamburg: Lit-Verlag 1992.

OVSIANKINA, MARIA: »Die Wiederaufnahme unterbrochener Handlungen (1928)«, in: Psycho-
logische Forschung 11 (3/4), S. 302-379.

PANOFSKY, ERWIN: »Der Begriff des Kunstwollens«, in: Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine
Kunstwissenschaft 14 (1920), S. 321-339.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

3n


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Ein Bild und sein Doppelgénger

PANOFSKY, ERWIN: Sinn und Deutung in der Bildenden Kunst (1939), Neuauflage Aufl., Koln:
Dumont 1978.

PANOFSKY, ERWIN: Was ist Barock? (1995), iibers. von. WOLFLE, HOLGER (AUS DEM AME-
RIKANISCHEN), Berlin-Hamburg: Philo & Philo Fine Arts 2005.

PIAGET, JEAN: Genetische Erkenntnistheorie (1950), iibers. von. KUBLI, FRITZ, Neuausgabe
Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta 2015.

PICHLER, WOLFRAM: »Die Evidenz und ihr Doppel. Uber Spielriume des Sehens bei Carava-
ggio«, in: BEYER, VERA, VOORSHOEVE, JUTTA, und HAVERKAMP, ANSELM (Hg.): Das
Bild ist der Konig. Reprisentation nach Louis Marin, Miinchen: Fink 2006, S. 125-156.

PLATON: Der Staat, iibers. von. SCHLEIERMACHER, FRIEDRICH, Darmstadt: Schirner 1971.

PLINIUS, DER ALTERE: Naturalis Historia, Bd. XXXV, Miinchen: Artemis und Winkler
1990.

POLANYI, MICHAEL: »Was ist ein Bild?«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Fink 2006,
S. 148-162.

PoSTMAN, NEIL: Wir amiisieren uns zu Tode: Urteilsbildung im Zeitalter der Unterhaltungsin-
dustrie (1985), 18. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2008.

PREIMESBERGER, RUDOLF: »Michelangelo da Caravaggio — Caravaggio da Michelangelo. Zum
>Amor« der Berliner Gemiildegalerie«, in: VAN ROSEN, VALESKA, KRUGER, KLAus, und
PREIMESBERGER, RUDOLF (Hg.): Der stumme Diskurs der Bilder. Reflexionsformen des
Asthetischen in der Kunst der Frithen Neuzeit, Miinchen/Berlin: Deutscher Kunstverlag
2003, S. 243-260.

PuBLIUS OVIDIUS NASO: Metamorphosen, iibers. von. VON ALBRECHT, MICHAEL, 3. Aufl.,
Stuttgart: Reclam 2003.

PuBLIUS OVIDIUS NASO: Metamorphosen, ibers. von. FINK, GERHARD, 2. Aufl., Diissel-
dorf: Patmos 2007.

RAABE, RAINALD: Der Imaginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios romischem Werk, Bd. 72,
Hildesheim: Olms 1996 (Studien zur Kunstgeschichte).

RIEGL, ALoIS: Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik, Berlin: Hanse
1893.

RIEGL, ALOI1S: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), hg. v. BURDA, ARTHUR und
DVORAK, Wien: Anton Schroll & Co 2010.

RIMBAUD, ARTHUR: Seher-Briefe (1871), Mainz: Dieterische Verlagsbuchhandlung 1997.

SALBER DANIEL: Wirklichkeit im Wandel. Einfiihvung in die Morphologische Psychologie,
Bonn: Bouvier 2009.

SALBER, WILHELM: Wirkungseinheiten, 3., erw. Aufl., Bonn: Bouvier 1969.

SALBER, WILHELM: Der psychische Gegenstand, 4. Aufl., Bonn: Bouvier 1975.

SALBER, WILHELM: Wirkungsanalyse des Films, Koln: Buchhandlung Walther Kénig 1977.

SALBER, WILHELM: Kleine Werbung fiir das Paradox, Koln: Arbeitskreis Morphologische
Psychologie e.V. 1988.

SALBER, WILHELM: Seelenrevolution, Bonn: Bouvier 1993.

SALBER, WILHELM: Mdrchenanalyse (1987), 2. Auflage Aufl., Bonn: Bouvier 1999.

SALBER, WILHELM: Psychisthetik, K6ln: Buchhandlung Walther Kénig 2002.

SALBER, WILHELM: Morphologie seelischen Geschehens, 3.iberarb. Aufl., Bonn: Bouvier
2009.

SALBER, WILHELM: »Caravaggio und Psychologie«, in: Anders (2011).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literaturverzeichnis

SALBER, WILHELM: »Der Blick (1960)«, in: Anders 36/2019, S. 33-44.

SALBER, WILHELM: »Friedrich Wilhelm Nietzsches Morphologie«, in: Zwischenschritte 1/1995,
S. 4-23.

SALBER, WILHELM: Kunst-Psychologie-Behandlung, 1. Aufl., Bonn: Bouvier.

SARTRE, JEAN-PAUL: »Die Imagination (1936)«, Die Transzendenz des Ego. Philosophische Es-
says 1931-1939, Hamburg: Reinbek 1982, S. 97-254.

SARTRE, JEAN-PAUL: Das Imagindre. Phinomenologische Psychologie der Einbildungskraft
(1940), iibers. von. SCHONEBERG, HANS und UBERARBEITET VON WROBLEWSKY, VIN-
CENT, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994 (Sartre. Gesammelte Werke, Philosophi-
sche Schriften I).

SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), 17. Aufl., Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt 2012.

SCHINDLER, WINFRIED: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa
und Narziss, Bd. 20, Sonnenberg 2005 (Exemplarische Reihe Literatur und Philoso-
phie).

SCHLEGEL, FRIEDRICH: Lucinde (1799), 7. Aufl., Berlin: Insel 2020.

SCHLEIERMACHER, FRIEDRICH D.E.: Asthetik (1819/25), Hamburg: Meiner-Verlag 1984.

SCHNADELBACH, HERBERT: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1999), 6., unverindert Aufl.,
Hamburg: Junius 2017.

SCHUTZE, SEBASTIAN: Caravaggio. Das vollstindige Werk, K6ln: Taschen 2015.

STOICHITA, VICTOR I.: »Introduction to the section. Pictural Mimesis before and after 1500«,
Artistic Exchange. Akten des XXVIII. Internationaler Kongress fiir Kunstgeschichte, Bd. 11,
Berlin 1992.

STOICHITA, VICTOR L., Victor I.: Eine kurze Geschichte des Schattens, Miinchen: Fink 1999
(Bild und Text).

STRAUS, ERWIN: Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der Psychologie (1935),
Berlin-Gottingen-Heidelberg: Springer 1956.

VON ROSEN, VALESKA: »Inszenierte Unkonventionalitit. Caravaggios Ironisierung der Anti-
kenimitatio«, in: KABLITZ, ANDREAS und REGN, GERHARD (Hg.): Renaissance — Episteme
und Agon: fiir Klaus W. Hempfer anlifilich seines 60. Geburtstags, Heidelberg: Universi-
titsverlag Winter 2006, S. 423-449.

VON ROSEN, VALESKA: »Caravaggio und die Erweiterung des Bildwiirdigen. Zur epochalen Re-
levanz von Gattungserfindungen und -ausdifferenzierungen um 1600«, in: PFISTERER, UL-
RICH und WIMBOCK, GABRIELE (Hg.): Novitd: Neuheitskonzepte in den Bildkiinsten um
1600, Ziirich: Diaphanes 2011, S. 471-488.

VON ROSEN, VALESKA: Caravaggio und die Grenzen des Darstellbaren. Ambiguitit, Ironie und
Performativitit in der Malerei um 1600, 3. Aufl., Berlin: De Gruyter 2021.

WALDENFELS, BERNHARD: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, in:
BOEHM, GOTTFRIED (Hg.): Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Miinchen: Wilhem Fink 2006,
S. 233-252.

WALDENFELS, BERNHARD: »Zur Genealogie der Bilder«, in: BEYER, ANDREAS und COHN,
DANIELE (Hg.): Die Kunst denken. Zu Asthetik und Kunstgeschichte, Bd. 41, Miinchen:
Deutscher Kunstverlag 2012 (Passagen/Passages), S. 43-56.

WELSCH, MAREN: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu
Olaf Nicolai«, Kiel: Christian-Albrechts-Universitit 2002.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

313


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Ein Bild und sein Doppelgénger

WERTHEIMER, MAX: »Untersuchungen zur Lehre von der Gestalt«, in: Psychologische For-
schung. Zeitschrift fiir Psychologie und ihve Grenzwissenschaften 4 (1923), S. 301-350.

WERTHEIMER, MAX: »Experimentelle Studien iiber das Sehen von Bewegung (1912)«, in: Zeit-
schrift fiir Psychologie 61/1 (Leipzig), S. 161-236.

WIESING, LAMBERT: Phdnomene im Bild, Miinchen: Fink 2000.

WOLF, GERHARD: »Arte superficiem illiam fontis amplecti, Narziss und die Erfindung der Ma-
lerei«, in: GOTTLER, CHRISTINE und et al.L. (Hg.): Diletto e Maraviglia. Ausdruck und
Wirkung in der Kunst von der Rennaissance bis zum Barock, Emsdetten: Imorde 1998.

WOLFFLIN, HEINRICH: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung iiber Wesen und Entste-
hung des Barockstils in Italien, Miinchen: Theodor Ackermann 1888.

WORRINGER, WILHELM: Abstraktion und Einfiihlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908),
Neuausgabe Aufl., Miinchen: Piper & Co 1948.

WURZBACH, FRIEDRICH: Das Vermdchtnis Friedrich Nietzsches, Anton Pustet 1945.

ZWINGMANN, BJORN: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas
Schwarzen Bildern, Bd. 7, Berlin: HPB University Press 2019 (Schriften zur Morpho-
logischen Psychologie).

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Michelangelo Merisi da Caravaggio (1573-1610), Narziss, um 1600. Ol auf Lein-
wand, 113,3 cm x 95cm. Rom, Galleria Nazionale d’Arte Antica di Palazzo Barberini

Abb. 2: Edouard Manet (1832-1883), Eine Bar in den Folies-Bergére, 1881/82. Ol auf Lein-
wand, 96 cm x 130cm. London, Courtald Institute of Art

Abb. 3: Parmigianino (1503-1540), Selbstbildnis im Konvexspiegel, 1523/24. Ol auf Pap-
pelholz, 24,4 cm Durchmesser. Wien, Kunsthistorisches Museum

Abb. 4: Pseudo-Boltraffio (1467-1516), Narziss an der Quelle, um 1500. Ol auf Leinwand,
19cm x 31cm. London, National Gallery

Abb. 5: Lodovico Cardi, genannt Cigoli (1559-1613), Narziss, um 1600. Federzeichnung,
28,6cm X 39,3cm. Paris, Musée du Louvre

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access -



https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danksagung

Ich will all jenen danken, die mich in meiner Arbeit an der Studie begleitet haben. An
erster Stelle steht mein Doktorvater Prof. Dr. Herbert Fitzek. Danken mochte ich ihm
fiir die jahrelange Begleitung, die vielen Ratschlige und kritischen Hinweise, fiir die
Durchsicht der Texte und die prompten Riickmeldungen, wenn die Arbeit ins Stocken
oder aus den Bahnen geriet.

Mein Dank gilt auch Prof. Dr. Bjérn Zwingmann fir das Lesen der gesamten Studie
und den Austausch iiber den Narzissmus-Begriff in der Psychoanalyse.

Danken mochte ich Prof. Dr. Michael Liithy. Er hat Teile des Manuskripts gelesen
und mir wertvolle Hinweise zu kunstgeschichtlichen Fragen gegeben.

Michele di Monte, Direktor der Galleria Nazionale d’Arte Antica di Palazzo Barberi-
ni, gilt mein Dank. Ohne die Erlaubnis des Museums wire eine Durchfithrung der In-
terviews vor dem Original nicht méglich gewesen. Danken méchte ich auch Susan-
ne Teschner fiir die Unterstittzung in der Rekrutierung deutschsprachiger Probanden
in Rom, sowie meiner Mitbewohnerin in Rom, Dr. Karolina Zgraja, fiir die wertvollen
kunstgeschichtlichen Hinweise zu Caravaggio.

Bedanken méchte ich mich bei Ilona Renken-Olthoff fiir die Gewihrung eines For-
schungssemesters, sowie fiir meine Fiirsprecher in dieser Frage, Prof. Dr. Markus Lan-
genfurth und Prof. Dr. Silke Schitzer. Meiner Kollegin Dr. Susan Hinterding gilt der
Dank fiir die wertvollen Hinweise zum formalen Prozedere. Unterstiitzung in Formfra-
gen habe ich von Dr. Markus Schlaffke und Katharina Heller erhalten, fiir die ich mich
herzlich bedanke.

Danken mochte ich auch meinen Freunden und meiner Familie. Marie Tedorova
hat Teile des Manuskripts gelesen und mit mir diskutiert. Ettore Prandi hat fiir mich
italienisch-sprachige Ausstellungstexte ins Deutsche iibersetzt und mich in der letzten
Etappe der Arbeit begleitet und motiviert.

Nicht zuletzt méchte ich mich bei meinem Sohn Lovis bedanken. Die belebenden
Unterbrechungen durch ihn in Form eines Fuf3ball- und Basketballtrainings haben Le-
ben in die Hermetik des Spiegelthemas gebracht.

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst- und Bildwissenschaft

Ingrid Hoelzl, Rémi Marie
Common Image
Towards a Larger Than Human Communism

2021, 156 p., pb., ill.

29,50€ (DE), 978-3-8376-5939-9

E-Book:

PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5939-3

Elisa Ganivet
Border Wall Aesthetics
Artworks in Border Spaces

2019, 250 p., hardcover, ill.

79,99 € (DE), 978-3-8376-4777-8

E-Book:

PDF: 79,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4777-2

Ivana Pilic, Anne Wiederhold-Daryanavard (Hg.)
Kunstpraxis in der Migrationsgesellschaft
Transkulturelle Handlungsstrategien

der Brunnenpassage Wien

2021, 244 S., kart.

29,00 € (DE), 978-3-8376-5546-9

E-Book:

PDF: 25,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5546-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst- und Bildwissenschaft

Petra Lange-Berndt, Isabelle Lindermann (Hg.)
Dreizehn Beitriage zu 1968
Von kiinstlerischen Praktiken und vertrackten Utopien

Februar2022, 338 S., kart.

32,00€ (DE), 978-3-8376-6002-9

E-Book:

PDF: 31,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-6002-3

Irene Nierhaus, Kathrin Heinz, Rosanna Umbach (Hg.)
WohnSeiten
Visuelle Konstruktionen des Wohnens in Zeitschriften

2021, 494 S., kart., 91 SW-Abbildungen, 43 Farbabbildungen
45,00 € (DE), 978-3-8376-5404-2

E-Book:

PDF: 44,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5404-6

Annika Haas, Maximilian Haas,

Hanna Magauer, Dennis Pohl (Hg.)

How to Relate

Wissen, Kiinste, Praktiken / Knowledge, Arts, Practices

2021, 290 S., kart., 67 Farbabbildungen, 5 SW-Abbildungen
35,00€ (DE), 978-3-8376-5765-4

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5765-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839485158 - am 14.02.2026, 09:25:41, https:/www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access -



https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einführung
	Forschungsinteresse
	Fokus der Untersuchung
	Aufbau der Studie

	I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung
	1. Phänomene der Bildrezeption
	1.1 (K)ein Caravaggio? Eine kurze Geschichte der Werkzuschreibung
	1.2 Ein Bild und tausend Fragen
	1.3 Hinschauen und Wegblenden: Ein Bild zwischen Ideal und Wirklichkeit

	2. »Inbegriffe« des Narziss: Bild (Caravaggio) und Text (Ovid)
	2.1 Die paradigmatische Stellung des Textes (Ovid)
	2.1.1 Der Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid
	2.1.2 Eine kleine Rezeptionsgeschichte des Narziss‑Mythos

	2.2 Die paradigmatische Stellung des Bildes als »Inbegriff« des Narziss
	2.2.1 Varianz der Bildrezeption im Spiegel der Deutungsbreite des Mythos
	2.2.2 Fragen der Medialität in der Auslegung des Mythos (Bild und Text)


	3. Untersuchungsperspektiven auf den Gegenstand
	3.1 Der Künstler
	3.1.1 Erklärungsansätze des Kunstwerks über Biographie und Intention des Künstlers
	3.1.2 Die »Caravaggiovita«
	3.1.3 Ein »caravaggesker« Narziss

	3.2 Der Zeitkontext
	3.2.1 Der (stil- und kultur‑)geschichtliche Ansatz zur Erklärung eines Kunstwerks
	3.2.2 Caravaggio, ein Künstler des Barock
	3.2.3 Ein »barocker« Narziss
	3.2.4 Ein »moderner« Narziss?
	3.2.5 Der »zeitlose« Narziss. Konstruktionszüge eines Bildes

	3.3 Die literarische Quelle
	3.3.1 Der ikonographisch‐ikonologische Erklärungsansatz
	3.3.2 Das Narziss-Bild in der Auslegung des Narziss-Mythos nach Ovid


	4. Fragestellung und Vorstellung des Untersuchungsrahmens
	4.1 Bildwirkungsanalyse (Teil III) und Bildreflexionen (Teil IV) im Verhältnis zueinander
	4.1.1 Das ›Sujet‹ der Narziss-Darstellung
	4.1.2 Das ›Subjekt‹ der Untersuchung

	4.2 Bildwirkungsanalyse
	4.2.1 Fragestellung
	4.2.2 Bildwirkung als Verlaufsgestalt
	4.2.3 Bildwirkung als Bewegung zwischen Bild und Betrachter

	4.3 Gegenstandsbestimmung und Untersuchungsparadigmen
	4.3.1 Das apersonale Paradigma: Eine überindividuelle Erlebensexploration
	4.3.2 Das Einzelfallparadigma
	4.3.3 Erkenntnisoffene Erlebensexploration



	II. Theorie und Methode
	1. Grundlagen der Morphologischen Psychologie
	1.1 Methodische Paradigmen der Morphologie
	1.1.1 Anschauung und Mitbewegung (Goethe)
	1.1.2 Konstruktion und Drehbarkeit (Nietzsche)

	1.2 Theoretische Fundamente und Leitsätze der Morphologischen Psychologie
	1.2.1 Das Primat der Ganzheit (Ehrenfels): Morphologie als Ganzheitspsychologie
	1.2.2 Die Evidenz seelischen Geschehens (Dilthey): Morphologie als beschreibende Psychologie

	1.3 Morphologische Gegenstandsbildung
	1.3.1 Psychoanalytische Einflüsse auf die morphologische Gegenstandsbildung
	1.3.2 Der Subjektbegriff in der Morphologie
	1.3.3 Morphologie als Gestaltpsychologie
	1.3.4 Die Untersuchungseinheiten der Morphologischen Psychologie


	2. Morphologische Kunstpsychologie
	2.1 Die psychästhetischen Gesetze des Seelischen
	2.2 Kunst als Königsweg zum Seelischen
	2.3 Kunstanaloge Methode

	3. Das methodische Vorgehen
	3.1 Methodische Richtlinien für Erhebung und Auswertung
	3.1.1 Das Tiefeninterview als Explorationsverfahren
	3.1.2 Besonderheiten morphologischer Beschreibung

	3.2 Beschreibung in vier Versionen
	3.2.1 Erste Version: Grundqualitäten (Eigenlogik/Inkarnation)
	3.2.2 Zweite Version: Figuration (Störungsform)
	3.2.3 Dritte Version: Konstruktion (Konstruktionserfahrung)
	3.2.4 Vierte Version: Typisierung (Realitätsbewegung)

	3.3 Gegenstandsspezifischer Untersuchungsaufbau
	3.3.1 Versionengang und Auslegung der Bildwirkungsanalyse mit dem Narziss‑Mythos
	3.3.2 Probandenauswahl und Interviewdurchführung



	III. Bildwirkungsanalyse
	1. Grundqualität: Bannung
	1.1 Gebannt
	1.2 Verbannt

	2. Transfiguration einer Spiegelerfahrung
	2.1 Hauptfiguration: Zwischen Sinnsuche und Sinnerfüllung
	2.1.1 Bestätigen
	2.1.2 Vergleichen/Überprüfen
	2.1.3 Verschieben/Ergänzen
	2.1.4 Entdecken/Erweitern
	2.1.5 Verschmelzen/Überschreiten

	2.2 Nebenfiguration: Zwischen schmerzlicher Selbsterkenntnis und Selbstverlust
	2.2.1 Sich Entziehen/Verweigern
	2.2.2 Verrücken/Verzerren
	2.2.3 Vereinseitigen/Abspalten
	2.2.4 Nicht-Durchdringen/Fixieren


	3. Konstruktion
	3.1 Rekonstruktion einer Spiegelerfahrung (vom Betrachter zum Selbstbetrachter)
	3.1.1 Hauptfiguration: Vom Identifizieren zum Verschmelzen
	3.1.2 Nebenfiguration: Vom belebenden Verrücken zum Abspalten
	3.1.3 Die Erfahrung von Einheit und Teilung im Bilderleben
	3.1.4 Verschmelzen und Erstarren als Extrempole der Selbst‑Schau

	3.2 Vergleich von Bild und Text
	3.2.1 Entwicklungsgang der Erzählung (Ovid) anhand der Komplexe: Einheit und Teilung, Wahrheit und Täuschung
	3.2.2 Die Grundqualität der Bildwirkung (Bannung) im Vergleich mit den übergreifenden Erlebensqualitäten der Erzählung
	3.2.3 Haupt‐und Nebenfiguration im Vergleich mit der Komplexentwicklung

	3.3 Konstruktionsproblem einer Selbstschau: Die Unhaltbarkeit eines Bildes

	4. Typisierende Beschreibung
	4.1 Symbolisieren (Als-Ob-Konstruktionen)
	4.2 Ironisieren
	4.3 Intellektualisieren (Metaperspektiven)
	4.4 Korrigieren
	4.5 Miteinbeziehen
	4.6 Verlagern (Konstruktion des inneren Bildes)
	4.7 Fabulieren (Einbetten in eine Geschichte)
	4.8 (Impulsartiges) Handeln und Sich-Lösen


	IV. Bildreflexionen
	1. Bin ich’s? Zum Verhältnis von Bild und Betrachter
	1.1 Vereindeutigungen und Vermittlungen des Verhältnisses von Bild und Betrachter
	1.1.1 Bild = Betrachter (Eins-Sein)
	1.1.2 Bild ≠ Betrachter (Uneins-Sein)
	1.1.3 Zwischen Bild und Betrachter
	1.1.4 Das Ineinanderwirken von Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter)

	1.2 Konstruktionserfahrung der wechselseitigen Abhängigkeit von Bild und Betrachter
	1.2.1 Die Betrachterabhängigkeit des Bildes und das Spiegelstadium nach Alberti
	1.2.2 Die Bildabhängigkeit des Betrachters und das Spiegelstadium nach Lacan

	1.3 Ein Spiegel-Bild und sein Schatten

	2. Die (Spiegel‑)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre«
	2.1 Rimbaud: Die Entgrenzung (Verflüssigung) des ›Ich‹ oder der unbekannte Andere
	2.2 Hegel: Die dialektische Bestimmung des Selbstbewusstseins durch sein Anderssein
	2.3 Sartre: Ich-Entdeckung und Dezentrierung im Erblickt-Werden durch den Anderen
	2.4 Lacan: Blick als Begehren und Erfasst-Werden durch den Anderen
	2.5 Salber: Der Blick in seiner Ergänzungsfunktion und seinem Bildversprechen

	3. »Was ist ein Bild?« Ein Bild im Spiegel
	3.1 Bildcharakteristika im Spiegel des Narziss‑Bildes
	3.1.1 Die Verkörperung des Dargestellten
	3.1.2 Ikonische Differenz und Bildparadoxon: Die Unhaltbarkeit eines Bildes in ein Bild gebannt
	3.1.3 Aushandlung von Figur und Grund: Der schwarze Seins-Grund und die Künstlichkeit der Figur
	3.1.4 Negativität und immanenter Ikonoklasmus

	3.2 Die Selbstbehauptung der Malerei gegenüber dem (optischen) Spiegel
	3.2.1 Falsche Spiegelungen
	3.2.2 Malerei und optischer Spiegel in Konkurrenz
	3.2.3 Das Vorenthalten des Spiegelbildes (Narziss‑Darstellungen im Vergleich)

	3.3 Das Bild als Selbstbild (Seins-Ontologie des Bildes)

	4. Das Bild als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen im Übergang
	4.1 Erkenntniswege: Zwischen Augen und Hand
	4.1.1 Die Kluft zwischen Sehen (Erkennen) und Berühren (Erfahren)
	4.1.2 Die Mittelstellung des Bildes zwischen Erfahren (›Berühren‹) und Erkennen (›Sehen‹)

	4.2 Das erkenntniskritische Potential des Narziss‑Bildes
	4.2.1 Zum Verhältnis von Wahrheit und Täuschung, Spiegel und Schatten
	4.2.2 Die bildinterne Kritik am reflexiven Bewusstsein
	4.2.3 Skepsis gegenüber dem Bildmedium in philosophischer Tradition
	4.2.4 »Wesens-Schau« und Konstruktion von Wirklichkeit
	4.2.5 Perspektivität und »Störungsform«

	4.3 Das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache
	4.3.1 Die Autonomie des Bildmediums gegenüber der literarischen Vorlage
	4.3.2 Argumente gegen das Bild als Erkenntnismedium aus der Perspektive der Sprache
	4.3.3 ›Abstraktion (und Einfühlung)‹ als Erkenntnisvoraussetzung im Bild und Sprachmedium
	4.3.4 Die Potentialität des Bildes in Abgrenzung zu Sprache
	4.3.5 Reflexion einer Bilduntersuchung



	Schlusswort
	Literaturverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis
	Danksagung

