
https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johanna Hodde
Ein Bild und sein Doppelgänger

Image  |  Band 220

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
  

Johanna Hodde (Dr. phil.) lehrt an der BSP Business & Law School am Campus Ham-
burg Kultur- und Medienpsychologie und ist als Kunstcoach im Feld der ästhetischen 
Bildung und psychologischen Beratung tätig. Als Kunst- und Kulturwissenschaftle-
rin liegen ihre Forschungsschwerpunkte in morphologischen Wirkungsanalysen von 
Kunstwerken, tiefenpsychologischer Medienforschung und psychologischen Untersu-
chungen von Alltagspraktiken der Gegenwartskultur.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Johanna Hodde

Ein Bild und sein Doppelgänger
Zur Medialität der Narziss-Darstellung von Caravaggio

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Dissertation wurde von der Humanwissenschaftlichen Fakultät der Universität 
zu Köln am 22.02.2022 (Tag der mündlichen Prüfung) angenommen.
 
Gutachter: Prof. Dr. Herbert Fitzek, Prof. Dr. Jürgen Zirfas 

The EOSC Future project is co-funded by the European Union Hori-
zon Programme call INFRAEOSC-03-2020, Grant Agreement number 
101017536 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch das Projekt EOSC Future.
 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Li-
zenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, Verviel-
fältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für beliebige Zwecke, 
auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. 
Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.  

Erschienen 2022 im transcript Verlag, Bielefeld
© Johanna Hodde

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Umschlagabbildung: Caravaggio, »Narcissus«. Gallerie Nazionali di Arte Antica, Roma 

(MiC) – Bibliotheca Hertziana, Istituto Max Planck per la storia dell'arte/Enrico 
Fontolan 

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-6515-4
PDF-ISBN 978-3-8394-6515-8
https://doi.org/10.14361/9783839465158
Buchreihen-ISSN: 2365-1806
Buchreihen-eISSN: 2702-9557

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Einführung .................................................................................... 13

Forschungsinteresse ........................................................................... 16

Fokus der Untersuchung ....................................................................... 16

Aufbau der Studie .............................................................................. 18

I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung ............................................. 21

1. Phänomene der Bildrezeption ............................................................ 22

1.1 (K)ein Caravaggio? Eine kurze Geschichte der Werkzuschreibung................... 22

1.2 Ein Bild und tausend Fragen ...................................................... 25

1.3 Hinschauen und Wegblenden: Ein Bild zwischen Ideal und Wirklichkeit ............. 29

2. »Inbegriffe« des Narziss: Bild (Caravaggio) und Text (Ovid) ................................ 31

2.1 Die paradigmatische Stellung des Textes (Ovid) .................................... 32

2.1.1 Der Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid ........................... 32

2.1.2 Eine kleine Rezeptionsgeschichte des Narziss-Mythos ..................... 35

2.2 Die paradigmatische Stellung des Bildes als »Inbegriff« des Narziss ............... 36

2.2.1 Varianz der Bildrezeption im Spiegel der Deutungsbreite des Mythos ....... 37

2.2.2 Fragen der Medialität in der Auslegung des Mythos (Bild und Text).......... 39

3. Untersuchungsperspektiven auf den Gegenstand ......................................... 42

3.1 Der Künstler ...................................................................... 45

3.1.1 Erklärungsansätze des Kunstwerks über Biographie

und Intention des Künstlers............................................... 45

3.1.2 Die »Caravaggiovita«..................................................... 48

3.1.3 Ein »caravaggesker« Narziss .............................................. 51

3.2 Der Zeitkontext ................................................................... 54

3.2.1 Der (stil- und kultur-)geschichtliche Ansatz zur Erklärung 

eines Kunstwerks ........................................................ 54

3.2.2 Caravaggio, ein Künstler des Barock ...................................... 57

3.2.3 Ein »barocker« Narziss................................................... 66

3.2.4 Ein »moderner« Narziss? ................................................. 69

3.2.5 Der »zeitlose« Narziss. Konstruktionszüge eines Bildes ................... 73

3.3 Die literarische Quelle ............................................................ 77

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3.1 Der ikonographisch-ikonologische Erklärungsansatz ...................... 77

3.3.2 Das Narziss-Bild in der Auslegung des Narziss-Mythos nach Ovid .......... 80

4. Fragestellung und Vorstellung des Untersuchungsrahmens ............................... 85

4.1 Bildwirkungsanalyse (Teil III) und Bildreflexionen (Teil IV) 

im Verhältnis zueinander.......................................................... 88

4.1.1 Das ›Sujet‹ der Narziss-Darstellung ....................................... 88

4.1.2 Das ›Subjekt‹ der Untersuchung .......................................... 89

4.2 Bildwirkungsanalyse .............................................................. 89

4.2.1 Fragestellung ............................................................ 90

4.2.2 Bildwirkung als Verlaufsgestalt ............................................ 91

4.2.3 Bildwirkung als Bewegung zwischen Bild und Betrachter.................... 91

4.3 Gegenstandsbestimmung und Untersuchungsparadigmen ......................... 93

4.3.1 Das apersonale Paradigma: Eine überindividuelle Erlebensexploration ..... 94

4.3.2 Das Einzelfallparadigma .................................................. 95

4.3.3 Erkenntnisoffene Erlebensexploration .................................... 95

II. Theorie und Methode ................................................................... 97

1. Grundlagen der Morphologischen Psychologie ............................................ 98

1.1 Methodische Paradigmen der Morphologie ......................................... 98

1.1.1 Anschauung und Mitbewegung (Goethe) ................................... 99

1.1.2 Konstruktion und Drehbarkeit (Nietzsche) ................................. 101

1.2 Theoretische Fundamente und Leitsätze der Morphologischen Psychologie ........ 103

1.2.1 Das Primat der Ganzheit (Ehrenfels): 

Morphologie als Ganzheitspsychologie ................................... 103

1.2.2 Die Evidenz seelischen Geschehens (Dilthey): 

Morphologie als beschreibende Psychologie ............................... 105

1.3 Morphologische Gegenstandsbildung .............................................. 107

1.3.1 Psychoanalytische Einflüsse auf die morphologische 

Gegenstandsbildung ..................................................... 108

1.3.2 Der Subjektbegriff in der Morphologie..................................... 109

1.3.3 Morphologie als Gestaltpsychologie ........................................ 111

1.3.4 Die Untersuchungseinheiten der Morphologischen Psychologie ............ 113

2. Morphologische Kunstpsychologie........................................................ 115

2.1 Die psychästhetischen Gesetze des Seelischen .................................... 116

2.2 Kunst als Königsweg zum Seelischen .............................................. 117

2.3 Kunstanaloge Methode ............................................................ 119

3. Das methodische Vorgehen .............................................................. 120

3.1 Methodische Richtlinien für Erhebung und Auswertung ............................ 120

3.1.1 Das Tiefeninterview als Explorationsverfahren ............................ 121

3.1.2 Besonderheiten morphologischer Beschreibung ........................... 125

3.2 Beschreibung in vier Versionen ................................................... 126

3.2.1 Erste Version: Grundqualitäten (Eigenlogik/Inkarnation) ................... 127

3.2.2 Zweite Version: Figuration (Störungsform) ................................ 127

3.2.3 Dritte Version: Konstruktion (Konstruktionserfahrung) .................... 128

3.2.4 Vierte Version: Typisierung (Realitätsbewegung).......................... 130

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.3 Gegenstandsspezifischer Untersuchungsaufbau .................................. 130

3.3.1 Versionengang und Auslegung der Bildwirkungsanalyse

mit dem Narziss-Mythos ................................................. 130

3.3.2 Probandenauswahl und Interviewdurchführung ........................... 131

III. Bildwirkungsanalyse ................................................................... 133

1. Grundqualität: Bannung ................................................................. 133

1.1 Gebannt ......................................................................... 134

1.2 Verbannt ........................................................................ 136

2. Transfiguration einer Spiegelerfahrung ................................................. 139

2.1 Hauptfiguration: Zwischen Sinnsuche und Sinnerfüllung .......................... 139

2.1.1 Bestätigen ............................................................... 140

2.1.2 Vergleichen/Überprüfen .................................................. 142

2.1.3 Verschieben/Ergänzen.................................................... 145

2.1.4 Entdecken/Erweitern .................................................... 147

2.1.5 Verschmelzen/Überschreiten ............................................. 150

2.2 Nebenfiguration: Zwischen schmerzlicher Selbsterkenntnis 

und Selbstverlust ................................................................ 153

2.2.1 Sich Entziehen/Verweigern .............................................. 153

2.2.2 Verrücken/Verzerren ..................................................... 157

2.2.3 Vereinseitigen/Abspalten ................................................. 160

2.2.4 Nicht-Durchdringen/Fixieren ............................................ 163

3. Konstruktion ............................................................................ 167

3.1 Rekonstruktion einer Spiegelerfahrung: Vom Betrachter zum Selbstbetrachter...... 167

3.1.1 Hauptfiguration: Vom Identifizieren zum Verschmelzen ................... 168

3.1.2 Nebenfiguration: Vom belebenden Verrücken zum Abspalten .............. 170

3.1.3 Die Erfahrung von Einheit und Teilung im Bilderleben ...................... 171

3.1.4 Verschmelzen und Erstarren als Extrempole der Selbst-Schau ............. 172

3.2 Vergleich von Bild und Text ....................................................... 173

3.2.1 Entwicklungsgang der Erzählung (Ovid) anhand der Komplexe:

Einheit und Teilung, Wahrheit und Täuschung ............................. 174

3.2.2 Die Grundqualität der Bildwirkung (Bannung) im Vergleich

mit den übergreifenden Erlebensqualitäten der Erzählung ................. 184

3.2.3 Haupt-und Nebenfiguration im Vergleich mit der Komplexentwicklung .... 185

3.3 Konstruktionsproblem einer Selbstschau: Die Unhaltbarkeit eines Bildes .......... 189

4. Typisierende Beschreibung .............................................................. 192

4.1 Symbolisieren (Als-Ob-Konstruktionen) ........................................... 193

4.2 Ironisieren ...................................................................... 193

4.3 Intellektualisieren (Metaperspektiven) ............................................. 194

4.4 Korrigieren ....................................................................... 195

4.5 Miteinbeziehen ................................................................... 196

4.6 Verlagern (Konstruktion des inneren Bildes) ...................................... 198

4.7 Fabulieren (Einbetten in eine Geschichte) ......................................... 199

4.8 (Impulsartiges) Handeln und Sich-Lösen...........................................201

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen ........................................................................ 205

1. Bin ich’s? Zum Verhältnis von Bild und Betrachter........................................ 206

1.1 Vereindeutigungen und Vermittlungen des Verhältnisses von Bild und Betrachter .. 208

1.1.1 Bild = Betrachter (Eins-Sein) ............................................. 208

1.1.2 Bild ≠ Betrachter (Uneins-Sein) .......................................... 209

1.1.3 Zwischen Bild und Betrachter ............................................. 210

1.1.4 Das Ineinanderwirken von Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter) ...... 211

1.2 Konstruktionserfahrung der wechselseitigen Abhängigkeit 

von Bild und Betrachter ........................................................... 212

1.2.1 Die Betrachterabhängigkeit des Bildes und das Spiegelstadium 

nach Alberti ..............................................................213

1.2.2 Die Bildabhängigkeit des Betrachters und das Spiegelstadium 

nach Lacan .............................................................. 219

1.3 Ein Spiegel-Bild und sein Schatten ............................................... 228

2. Die (Spiegel-)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre« .............................. 232

2.1 Rimbaud: Die Entgrenzung (Verflüssigung) des ›Ich‹ 

oder der unbekannte Andere ..................................................... 234

2.2 Hegel: Die dialektische Bestimmung des Selbstbewusstseins 

durch sein Anderssein ........................................................... 235

2.3 Sartre: Ich-Entdeckung und Dezentrierung im Erblickt-Werden 

durch den Anderen .............................................................. 239

2.4 Lacan: Blick als Begehren und Erfasst-Werden durch den Anderen ................ 243

2.5 Salber: Der Blick in seiner Ergänzungsfunktion und seinem Bildversprechen....... 247

3. »Was ist ein Bild?« Ein Bild im Spiegel .................................................. 250

3.1 Bildcharakteristika im Spiegel des Narziss-Bildes................................. 250

3.1.1 Die Verkörperung des Dargestellten .......................................251

3.1.2 Ikonische Differenz und Bildparadoxon: Die Unhaltbarkeit eines

Bildes in ein Bild gebannt ................................................ 252

3.1.3 Aushandlung von Figur und Grund: Der schwarze Seins-Grund

und die Künstlichkeit der Figur .......................................... 256

3.1.4 Negativität und immanenter Ikonoklasmus ............................... 258

3.2 Die Selbstbehauptung der Malerei gegenüber dem (optischen) Spiegel ............ 260

3.2.1 Falsche Spiegelungen ................................................... 260

3.2.2 Malerei und optischer Spiegel in Konkurrenz ............................. 262

3.2.3 Das Vorenthalten des Spiegelbildes (Narziss-Darstellungen im Vergleich).. 264

3.3 Das Bild als Selbstbild (Seins-Ontologie des Bildes) ............................... 267

4. Das Bild als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen im Übergang ................ 269

4.1 Erkenntniswege: Zwischen Augen und Hand ....................................... 271

4.1.1 Die Kluft zwischen Sehen (Erkennen) und Berühren (Erfahren) ............ 272

4.1.2 Die Mittelstellung des Bildes zwischen Erfahren (›Berühren‹)

und Erkennen (›Sehen‹) ................................................. 273

4.2 Das erkenntniskritische Potential des Narziss-Bildes ............................. 276

4.2.1 Zum Verhältnis von Wahrheit und Täuschung, Spiegel und Schatten....... 276

4.2.2 Die bildinterne Kritik am reflexiven Bewusstsein ......................... 278

4.2.3 Skepsis gegenüber dem Bildmedium in philosophischer Tradition..........281

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2.4 »Wesens-Schau« und Konstruktion von Wirklichkeit...................... 283

4.2.5 Perspektivität und »Störungsform«...................................... 285

4.3 Das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache ......................... 286

4.3.1 Die Autonomie des Bildmediums gegenüber der literarischen Vorlage ..... 287

4.3.2 Argumente gegen das Bild als Erkenntnismedium

aus der Perspektive der Sprache......................................... 289

4.3.3 ›Abstraktion (und Einfühlung)‹ als Erkenntnisvoraussetzung

im Bild und Sprachmedium ............................................... 291

4.3.4 Die Potentialität des Bildes in Abgrenzung zu Sprache .................... 296

4.3.5 Reflexion einer Bilduntersuchung ........................................ 299

Schlusswort ................................................................................. 303

Literaturverzeichnis......................................................................... 307

Abbildungsverzeichnis .......................................................................315

Danksagung .................................................................................. 317

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 1: Narziss, um 1600, Öl auf Leinwand, 113,3 cm x 95cm

Rom, Galleria Nazionale d’Arte Antica di Palazzo Barberini

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung

Gegenstand dieser Untersuchung ist das berühmt-berüchtigte Bild: der Narziss desMi-

chelangelo Merisi da Caravaggio.

Viele Anekdoten ranken sich umdieses Gemälde und seine Einschätzungen könnten

nicht weiter auseinander liegen. Um 1600 datiert, erscheint es vielen Autoren aus der

Zeit gefallen, andere wiederum erkennen im Narziss ein typisch barockes Gemälde.

Umstritten ist auch, ob es aus der Hand Caravaggios stammt. Hier teilen sich die Lager

in Für- und Gegensprecher.1 Das Interesse am caraveggeskenNarziss geht weit über die

Kreise von Kunstgeschichte und Kunstwissenschaft hinaus. Aufgrund seines Sujets, des

Bezugs zum Narziss-Mythos, sowie seiner Reduziertheit auf die Bild- bzw. Blickszene

des Mythos scheint es grundsätzlich die Fragen nach der Konstitution des Subjekts

mit der des Bildes zu verbinden und diesen Zusammenhang wiederum emblematisch

als Bild zu verkörpern. Es siedelt sich hier im interdisziplinären Forschungsfeld der

Subjekt- und Bildtheorien an. So zielen etwa psychoanalytisch versierte Bilddeutungen

nicht nur auf ein Bildverständnis ab, sondern loten am Narziss spezifische Aspekte des

Narzissmus aus.2

Der paradigmatische Status des Bildes als »Inbegriff des Narziss« wird auch darin

erkennbar, dass das Gemälde oftmals zur Visualisierung des Narziss-Mythos herange-

zogenwird. In Textanalysen der berühmtenMetamorphosen-Schrift desOvid, darunter

die Erzählung von Narziss und Echo, fungiert das Narziss-Bild des Caravaggio mal als

bildnerisches Duo und Vergleichspunkt, mal als Schaubild, um die Textdeutung zu un-

termauern, während zahlreiche andere Narziss-Darstellungen der Kunstgeschichte in

der Regel unerwähnt bleiben.3Wie aber erlangt es auch hier eine solch paradigmatische

Stellung, wenn doch im Bild viele narrative Stränge des Narziss-Mythos fehlen?

1 Inzwischen wird das Gemälde größtenteils Caravaggio zugesprochen. Eine ausführliche Darstel-

lung des Diskurses folgt im ersten Kapitel der Studie.

2 Vgl. Damisch Hubert: »D’un Narcisse l’autre«, Narcisses, Paris: Gallimard 1976 (Nouvelle Revue De

Psychoanalyse,Numéro 13), S. 109-146; vgl. Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«, in: Boehm,Gottfried

(Hg.):Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink 2006, S. 411-442.

3 Vgl. de Riedmatten, Henri: »Zur Quelle des Narziss. Ovid, Metamorphosen, III, 339-510«, in: Goe-

bel, Eckart und Bronfen, Elisabeth (Hg.): Narziss und Eros. Bild oder Text?, Göttingen: Wallstein

2009, S. 41-76, hier S. 53-66; Vgl. Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Ein Bild und sein Doppelgänger

Einen festen Platz hat das Bild in einschlägigenMedientheorien.Hier vermag es die

narkotische Wirkung der Medien auf den Menschen zu symbolisieren.4 Zugleich wird

in ihm ein Urbild der Medienerkenntnis gesehen.5 Als treffendes Bild, das die Medi-

enabhängigkeit der Subjektkonstitution zur Anschauung bringt, wurde es als Titelbild

der Aufsatzsammlung »Automedialität: Subjektkonstitution in Schrift, Bild und neuen Medi-

en«6 gewählt. In den Kontext eines post-cartesianischen Subjektbegriffs gesetzt, wird

in ihm offensichtlich eine treffende Verbildlichung der Reflexivität und Medienabhän-

gigkeit einer solchen Konstitution gesehen.

Die Erkenntnisfragen, die es aufwirft, macht es zudem zu einem Gegenstand der

Kunstphilosophie – im engeren Sinne ontologischer und erkenntnistheoretischer Erör-

terungen. Das Narziss-Bild ziert den Einband der Aufsatzsammlung, »Die Kunst Den-

ken«, einem Sammelband, herausgegeben vom Deutschen Forum für Kunstgeschichte

in Paris.7 Darin treten Kunstgeschichte und Ästhetische Theorie in einen Dialog. Erör-

tert wird u.a. die Frage der Autonomie des Bildes – ein Diskurs im Zeichen des soge-

nannten ›Iconic Turn‹.8 Aufbauend auf der Annahme einer Eigengesetzlichkeit des Bil-

des Abendlandes. Europa und Narziss, Bd. 20, Sonnenberg 2005 (Exemplarische Reihe Literatur und

Philosophie), S. 67-77.

4 Vgl. hierzu auch McLuhan, Marshall: Die magischen Kanäle. Understanding Media, übers. von. Am-

nann, Meinrad, 1. Aufl., Düsseldorf/Wien: Econ 1968, S. 50-57. Nach McLuhan erkennt sich der

Mensch in seiner Technik nicht wieder, sondern sieht in ihr eine fremde Erscheinung. Damit bleibt

unbewusst, dass die Ausweitungen des Körpers als dessen Bestandteile existieren und ihn ebenso

bestimmen wie seine natürlichen Organe. Unfähig zur Selbsterkenntnis ist der Mensch ihrenWir-

kungen ausgeliefert. Es handelt sich nicht um eine etymologische Begriffs-Herleitung, sondern

den Einfall von McLuhan, »Narkose« mit Narziss in einen Zusammenhang zu stellen.

5 Vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«, in:Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 26 (1999), S. 99-116. Besonders auffällig in

der medientheoretischen Beschlagnahme des Bildes ist die Polarität von Erkenntnis und »Narko-

se«.

6 Vgl. Dünne, Jörg und Moser, Christion (Hg.): Automedialität. Subjektkonstitution in Schrift, Bild

und neuen Medien, München: Fink 2008.

7 Vgl. Beyer, Andreas und Cohn, Danièle (Hg.): Die Kunst Denken. Zu Ästhetik und Kunstgeschichte,

Bd. 41, München: Deutscher Kunstverlag 2012 (Passagen/Passages).

8 Angelehnt an den Begriff des »Linguistic Turn«, den Richard Rorty 1967 prägt, ist den nachkom-

menden »turns« gemeinsam, dass sie jeweils auf die Eigengesetzlichkeit eines Mediums hinwei-

sen. Im Falle der linguistischenWende ist es die Sprache, die durch die Vertreter des L.T. nichtmehr

alsMittel philosophischen Denkens angesehenwird, sondern als einMedium, durch das hindurch

sich philosophisches Denken erst konstituiert. Der implizite Medienbegriff ist dabei stark an die

McLuhan’sche Formel ›the medium is the message‹ angelehnt, wonach ein Medium derWahrneh-

mung/Erkenntnis seineWahrnehmung/Erkenntnis bedingt. 1994 ruft der BildtheoretikerGottfried

Boehm 1994 den »Iconic Turn« aus. Ein Bild, so Boehm, erzeuge auf seine spezifisch eigene Wei-

se »Sinn«. Wie Boehm, so argumentieren auch viele weitere Vertreter der Ikonischen Wende die

medialen Eigenarten des künstlerischen Bildes in Abgrenzung zur Domäne der Sprache und des

Denkens. So will beispielsweise der Kunsthistoriker Max Imdahl mit seinem Begriff der »Ikonik«

ein Analogon zur »Logik« erzeugen. Mit der postulierten Bildautonomie wird bei zahlreichen Ver-

tretern der Ikonischen Wende im gleichen Atemzug auch das epistemische Vermögen des Bildes

argumentiert. Das Bild ist in dieser interdisziplinärenDenkschule nicht Ergänzung,Hilfsmittel, Er-

satz oder Visualisierung sprachlicher Formen, sondern erzeugt auf seine eigeneWeise »Sinn« und

führt zu »Erkenntnis« – Leistungen, die sich zudem, so einige Autoren, nicht vollständig in sprach-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 15

des, wird in diesem Zusammenhang oftmals das epistemische Vermögen des Bildlichen

betont – ein Bildcharakteristikum, das namhafte Bildtheoretiker Caravaggios Werken

zusprechen.9 Als Titelbild des Sammelbandes eignet sich die Narziss-Darstellung offen-

sichtlich auch hier als emblematisches Beispiel einer eigenständigen Bildlogik, sowie

der aufgeworfenen Erkenntnisfragen. Das Gemälde des Caravaggio gilt nicht nur als

der Inbegriff des Narziss. Es offenbart darüber hinaus eine Deutungsbreite, die es als

Anschauungsbeispiel der aufgeführten Diskurse eignet, für die es jeweils zum Emblem

wird.

Neben den interdisziplinären Diskursen ist auch die kunstgeschichtliche Forschung

zum Bild äußerst umfangreich und facettenreich, wie auch die kaum zu überblicken-

de Caravaggio-Forschung im Ganzen. Interessant ist es, dass die Analysen der Werke

des Caravaggio oftmals den Rahmen dessen, was kunstgeschichtliche Forschung im

engeren Sinne zum Forschungsgegenstand machen kann, in den Blick rücken. Dies

lässt sich auf die Werke des Caravaggio und somit auch auf Narziss beziehen – Wer-

ke, die, so die breit geteilte Meinung, die »Grenzen des Darstellbaren« thematisieren.10

Hierunter ist das caravaggeske Spiel mit dem Täuschungsgehalt malerischer Mimesis,

das Hineinholen und Heraushalten des Betrachters angesprochen, aber auch ein den

Bildwerken unterstellter ikonoklastischer Zug.11 Die Kunsthistorikerin Margrit Brehm

macht in ihrer umfangreichen Rezeptionsgeschichte des Caravaggio auf den jeweiligen

Entwurf des kulturgeschichtlich variierenden Caravaggio-Bildes aufmerksam und stellt

heraus, wie das historische Paradigma ihrer Wissenschaft bei Caravaggio ins Wanken

gerät.12 Kunstgeschichte drängt an derartigen Kunstwerken offensichtlich darauf eine

liche Formen übersetzen lassen. vgl. Grave, Johannes: »Hubert Damisch«, in: Busch, Kathrin und

Därmann, Iris (Hg.): Bildtheorien aus Frankreich, München: Fink 2011 (Eikones), S. 103-112.

9 Vgl. Bologna, Ferdinando: L’incredulità del Caravaggio e l’esperienza delle »cose naturali«, Mailand:

Bollati Boringhieri 2006, Kap. 4. Bologna spricht der Malerei des Caravaggio eine objektive Evi-

denz (»evidenza objectiva«) zu. Dieser epistemische Gehalt der Bildwerke erwachse aus der äs-

thetischen und kognitiven malerischen Praxis des Caravaggio.

10 Vgl. von Rosen, Valeska: Caravaggio und die Grenzen des Darstellbaren. Ambiguität, Ironie und Per-

formativität in der Malerei um 1600, 3. Aufl., Berlin: De Gruyter 2021; vgl. Raabe, Rainald: Der Ima-

ginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios römischemWerk, Bd. 72, Hildesheim: Olms 1996 (Studien

zur Kunstgeschichte), S. 59; vgl. Pichler,Wolfram: »Die Evidenz und ihr Doppel. Über Spielräume des

Sehens bei Caravaggio«, in: Beyer, Vera, Voorshoeve, Jutta, und Haverkamp, Anselm (Hg.): Das

Bild ist der König. Repräsentation nach Louis Marin, München: Fink 2006, S. 125-156, hier S. 133.

11 Dieser ist eng verknüpft mit dem ›Naturalismus-Vorwurf‹ seitens der Zeitgenossen des Carava-

ggio, wonach die Kunst in Bezug auf die Wirklichkeit ihren veredelnden Charakter verliere. Der

Kunstphilosoph Louis Marin greift die Aussage des Malers Poussin auf, Caravaggio habe die Male-

rei zerstört, und verortet den Zerstörungsmoment im Snap-Shot-Charakter der Bildwerke, durch

die sie ihren Repräsentationscharakter einbüßten: »In diesem Sinne ist der Augen-Blick im Geäu-

ßerten bei Caravaggio eine Anzeigegeste, ein satzloses ›dies-da‹, das jeden zusätzlichen Diskurs

annuliert und das hier-jetzt trifft. Ja, tatsächlich, dieser Mann ist auf die Welt gekommen, um die

Malerei zu zerstören.« vgl. Marin, Louis: Die Malerei zerstören (1977), übers. von. Nessler, Bern-

hard, Berlin: Diaphanes 2003. S. 224

12 Kunstgeschichte vermag demnach nicht, so Brehm, »die eigenen Ideen am historisch Möglichen

zu überprüfen« vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, Frankfurt a.M.:

Peter Lang 1992, S. 417.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Ein Bild und sein Doppelgänger

Wandlung in das breitere Feld der Kunstwissenschaft zu vollziehen. Werke des Cara-

vaggio, so lässt sich festhalten, laden nicht nur zu einer Reflektion des Bildmediums

ein und lenken auf den Betrachter (»Rezeption«), sondern hinterfragen das Medium

ihrer Exploration. Dass sich diese Charakteristik in besonderemMaße im Narziss-Bild

niederschlägt, sei an dieser Stelle nur angedeutet. Sie liefert einen möglichen Begrün-

dungszusammenhang der Interdisziplinarität der Diskurse, in denen das Narziss-Bild

besprochen wird.

Angesichts der umfangreichen Bild-Forschung noch eine weitere Studie zum Narziss?

Forschungsinteresse

Ausgangspunkt dieser Untersuchung ist die Überlegung, ein solch paradigmatisches

Bild, jenseits aller theoretischen Überformungen, von seiner Wirkung auf den Betrach-

ter zu erschließen. Der Weg führte also nach Rom, in die Galleria Barberini, in der das

Bild seinen festen Platz hat. Mein Vorhaben war es, vor demOriginal ausgedehnte circa

zweistündige Tiefeninterviews zu führen, um über den Erlebensverlauf der einzelnen

Interviewpartner hinweg seine überindividuelle Wirkstruktur zu explorieren.

Nach aufwendiger Vorbereitungmeines fünfwöchigen Rom-Aufenthalts und im en-

gen Email-Kontakt mit dem freundlichen Museumsdirektor, der mir die Interview-

durchführung zusagte, stand ich bei meiner Ankunft vor einer leeren Stelle an der

Wand, an der das Bild hätte hängen müssen. Dieses Fehlen des Bildes war umso scho-

ckierender, da ich noch am Tag zuvor mit dem Direktor eine klare Absprache getroffen

hatte. Das Bild, so erfuhr ich, war zu der Zeit meines geplanten Romaufenthaltes für

eine Ausstellung in Vicenza verliehen worden. Der Museumsdirektor, sichtlich betrof-

fen, ging wie selbstverständlich davon aus, dass ich dauerhaft in Rom lebe und die

zwischenzeitliche »Abwesenheit« des Bildes folglich kein Problem für mich sei. Als ich

dann noch erfuhr, dass es sich womöglich um keinen ›echten‹ Caravaggio handelt, wie-

derholte sich die Enttäuschung. Ein Bild nicht an seinem Ort und nicht aus der Hand

des berühmten Malers?

Fokus der Untersuchung

Ein die gesamte Untersuchung leitender Gedanke ist die Annahme, dass die zahlrei-

chen Diskurse, in welchen Caravaggios Narziss behandelt wird – die Fragen von Bild

und Subjekt, der Medialität von Erkenntnis etc. – nicht unabhängig von seiner Bild-

wirkung sind. Was ist unter einer Bildwirkung zu verstehen? Sie meint Wirkqualitäten

des Bildes im Erleben des Betrachters, die mit dem Bild und seiner Erscheinungsform

zusammenhängen und zugleich auf spezifische Erfahrungsmomente und Lebensfragen

des Betrachters treffen. Das Narziss-Bild zeigt dieses Double als eine Zweieinheit und

verbildlicht wiederum das Moment einer Bildbetrachtung, wodurch Bildsujet und Bild-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 17

objekt13 auf eigentümliche Weise miteinander verbunden und voneinander abgehoben

werden. Denn das Bild hat zwei Betrachter: den Betrachter im Bild und den Betrachter

des Bildes. Beide werden hier als der Doppelgänger des Bildes verstanden.

Der Begriff des Doppelgängers ist in der Psychologie/Psychoanalyse eng verknüpft

mit einem Werk des Schriftstellers E.T.A. Hoffmann. In seinem Roman, Elexiere des

Teufels, ringt der Protagonist mit einem inneren Anteil wie mit einer eigenständigen

Person, die wiederum als ständiger Verfolger, Begleiter und Schatten auftritt. Inwieweit

es auch im Narziss-Bild um das Beschaubarwerden einer solchen seelischen Doppel-

konstruktion geht, wird die Analyse zeigen. Als ein weiterer Doppelgänger des Bildes

ist derNarziss-Mythos anzusehen. Als Bildsujet einerseits untrennbarmit demBild ver-

bunden, steht der Mythos in seinen verschiedenen literarischen Überlieferungen doch

als Bezugspunkt außerhalb – dies gilt im Übrigen für jedes Kunstwerk, das tragende

kulturgeschichtliche Erzählungen zumThema hat. Ungeklärt ist aber auch hier das Ver-

hältnis von Bildsujet und Bildobjekt: Der Kunsthistoriker und Kunstsammler Roberto

Longhi hat das Gemälde bei seiner Entdeckung spontan »Narziss« getauft. Ebenso kön-

ne es sich aber auch, so Longhi belustigt, um die Darstellung einer Alltagsszene handeln

und unter dem Titel »Unbesorgter Knabe, sich in einem Tümpel betrachtend«14 ausge-

stellt werden. Der Kunsthistoriker Gustav Friedrich Hartlaub fühlte sich beim Anblick

des Bildes lediglich an einen Neapolitaner Fischerjungen erinnert.15 Der Wunsch, die-

se eigentümliche Doppelkonnotation zu verstehen, leitet die Untersuchung. Sie steht

unter der übergreifenden Fragestellung:

Was hat der Fischerjunge am Tümpel mit den Erkennensmythen unseres Abendlandes

zu tun?

Eine Antwort auf diese Frage wird von einer empirischen, psychologisch-morphologi-

schen Bildwirkungsanalyse erhofft, welche das Herzstück der Gesamtstudie bildet. Die

Besonderheit einer Bildwirkungsanalyse liegt darin, dass Kontexte ›außerhalb‹ der Bild-

erfahrung zunächst unberücksichtigt bleiben. Ungewöhnlich, aber dennoch erkennt-

nisoffen ist somit auch, ob die Bildwirkung irgendetwas mit dem Narziss-Mythos zu

tun hat. Diese Frage beantwortet die Bildwirkungsanalyse erst auf der Ebene ihrer Er-

klärungskonstruktion, die sich ausschließlich aus dem Erleben der Bildbetrachter her-

leitet. Die übergreifende Forschungsfrage zielt zudem auf die Medialität des Bildes.

In ihr wird die Frage bewegt, inwiefern ein Bild, dem viele narrative Stränge des My-

thos fehlen, dennoch als eine Verkörperung des Narziss gesehen werden kann. Wie

schafft es dies mit bildlichen Mitteln und worin bestehen diese? Inwiefern thematisiert

13 Diese begriffliche Differenzierung ist wesentlich durch Husserl geprägt. Er unterscheidet in sei-

nem Werk, Phänomenologie des Bildbewusstsein, den Bildträger, vom Bildobjekt und das Bild-

objekt vom Bildsujet. Das Bildobjekt bezeichnet das Dargestellte, welches sich vom Bildsujet als

Bildthema nochmals abhebt. vgl. Husserl, Edmund: »Phantasie und Bildbewusstsein (1904/05)«,

Phantasie und Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigung,

Den Haag, Boston, London: Martinus Nijhoff Publischers 1980, S. 1-169.

14 Longhi, Roberto: Caravaggio, Dresden: Verlag der Kunst 1968, S. 32.

15 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, Kiel: Christian-Albrechts-Universität 2002, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Ein Bild und sein Doppelgänger

sich hier ein Bild (Malerei) selbst – wie vielfach in der Literatur betont? Was sagt es

über sich? Und auch hier erscheint eine Bildwirkungsanalyse, die das Erleben während

der Bildbetrachtung zum Gegenstand macht, als geeignetes Medium zur Exploration

eines Bildmediums. Sie gibt dem Sehen des Bildes in der doppelten Konnotation von

Wahrnehmen und Vorstellen Raum – und doppelt wiederum das, was das Bild auf Dar-

stellungsebene zeigt: Eine Bildexploration. Ein Unterschied zur Darstellungsebene des

Bildes: Sie überführt das, was sich in der Betrachtung ereignet, in eine psychologische

Beschreibung.

Eine Klärung der Frage der Medialität des Narziss-Bildes wird darüber hinaus von

einem Vergleich zwischen dem Narziss-Bild und der Metamorphosen-Schrift des Ovid

erhofft. Das Werk kann, wie oben bereits erläutert, als eine Art literarisches Double des

Bildes gelten. Gelingt es herauszuarbeiten, was beide Medien zu Paradigmen des My-

thos werden lässt und zugleich die Differenzen zwischen Bild und Text zu benennen,

lässt sich – so die Überlegung – der Blick auf die Spezifität des Bildmediums schärfen.

Die hermeneutischen Bahnen, die jeder inhaltliche Teil der Studie zieht, münden so-

mit jeweils in einer Gegenüberstellung des Bildes mit dem einschlägigen literarischen

Werk.Während der erste inhaltliche Teil zuThesen gelangt, erfolgt in der Bildwirkungs-

analyse ein Vergleich auf der Ebene der psychologischen Tiefendimensionen von Bild

und Text. Der letzte Teil der Arbeit lotet schließlich das dem Werk unterstellte epis-

temische Vermögen des Bildlichen aus, das in philosophischer Tradition oftmals der

Medialität der Sprache und des Denkens entgegengesetzt wird. Somit mündet die Stu-

die auch unter diesem Fokus in einem medialen Vergleich der Doppelgänger: Bild und

Text.

Aufbau der Studie

Die empirische, psychologisch-morphologische Bildwirkungsanalyse bildet das Herz-

stück der Studie. Sie wird, wie bereits angekündigt, von den zwei inhaltlichen Teilen,

einer Darlegung des Forschungsstands und einem Bildreflexionsteil gerahmt. Ihr je-

weiliger Fokus und ihre Stellung zur empirischen Forschung sei kurz skizziert.

Bereits im ersten inhaltlichen Teil der Arbeit, Stand der Forschung (I), wird die

Spur der Wirkungen des Bildes verfolgt. Als leitende These unterstellt sie der brei-

ten kunstwissenschaftlichen ForschungWirkungen und entwickelt hierüber ihre Hypo-

thesen. Aus einer Sammlung der verschiedenen Perspektiven und Erklärungsversuche

des Bildes heraus, in denen Wirkgehalte des Bildes durchscheinen, wird die besonde-

re Eignung einer empirischen, psychologisch-morphologischen Studie begründet und

der Untersuchungsgegenstand der Studie festgelegt. Inwiefern die Bildwirkungsana-

lyse eine Forschungslücke der umfangreichen Bildforschung zu schließen verspricht,

wird zumEnde des ersten inhaltlichen Teils dargelegt.Nach der Vorstellung vonTheorie

und Methode (II) der empirischen Arbeit, erfolgt die Darlegung der Bildwirkung (III).

Die Bildwirkungsanalyse soll im Rückblick auf den Forschungsstand Unklarheiten und

Widersprüche in der Bildforschung aus einem zusammenhängenden Erlebensprozess

heraus erklären. Ziel ist es, die Konstruktionszüge dieser Erlebensgestalt nachzuzeich-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einführung 19

nen.16 Während im Sinne einer hermeneutischen Rückschleife Fragen aus dem ersten

Teil der Studie in der Bildwirkungsanalyse beantwortet werden, nimmt auch der letzte

Teil der Arbeit, die Bildreflexionen (IV), seinen Ausgangspunkt bei der Bildwirkungs-

analyse, der sogenannten »Konstruktionserfahrung« der Betrachter. Dabei handelt es

sich verkürzt gesagt um den Erkenntnisgehalt des Bildes, wie er sich im Erleben der Be-

trachter niederschlägt.17 Im Sinne eines Gedankenexperiments werden von hier aus-

gehend die Kontexte, in denen das Narziss-Bild einen festen Platz beansprucht, der

oben skizzierte interdisziplinäre Diskurs wieder aufgegriffen und seine metapsycho-

logischen und philosophischen Gehalte ausgelotet. Damit verlässt die Studie zwar den

Boden der empirischen Wirkungsanalyse, bleibt jedoch im Sinne eines Vergleichs auf

sie bezogen. Der Austausch mit einschlägigen Bild- und Subjekttheorien nimmt das

Narziss-Bild in seiner Wirkstruktur hier jeweils zur Grundlage, um die Frage nach der

Medialität des Bildes, seiner Eigengesetzlichkeit und seinem epistemischen Vermögen

aus einer veränderten, durch die empirische Forschung gereiften Sichtweise zu bewe-

gen.18

16 Ohne zuviel vorwegnehmen zu wollen, ergibt die Analyse rückblickend eine starke Überein-

kunft der Expertenbeschreibungen und Erlebensbeschreibungen der Probanden – mit demUnter-

schied, dass ein zweistündiges Bilderleben durch eine hohe Erkenntnisoffenheit geprägt ist und

ihren Gegenstand aus der Empirie erst herausmodelliert.

17 Mit einer Konstruktionserfahrung ist ein Kennzeichen von Kunst nach Wilhelm Salber benannt,

das Kunst von gewöhnlichen Alltagsgegenständen abhebt. Kunst, so Salber, biete Einblick in die

Konstruktion, das Getriebe seelischer Wirklichkeit. Das Kunstkriterium der Konstruktionserfah-

rung stellt also den jeweiligen Erkenntnisgehalt des Kunstwerks im Erleben des Betrachters her-

aus. vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, 1. Aufl., Bonn: Bouvier, S. 102.

18 Genderhinweis: Personenbezogene Bezeichnungen sind als genderneutral zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung

In diesem ersten Teil der Studie wird der Stand der Forschung zum Narziss-Bild um-

rissen und hieraus das Untersuchungsvorhaben abgeleitet.

Das erste Kapitel versteht sich als eine Sammlung auffälliger Phänomene der Bildre-

zeption; es fokussiert die sich wiederholenden und durchgängigen Züge der Rezeption,

welche den kunstgeschichtlichen Diskurs seit der Entdeckung des Bildes prägen. Die

sich zeigenden Phänomene werden vorsichtig als Wirkungsqualitäten des Bildes ge-

deutet und die hier verfolgte Spur der Untersuchung aufgenommen. Das zweite Kapitel

sucht, ebenfalls vor dem Hintergrund der Wirkqualitäten, die durch die kunstwissen-

schaftlichen Beschreibungen hindurchscheinen, die paradigmatische Stellung des Bil-

des zu ergründen. Die Narziss-Darstellung als bildliches Paradigma tritt dabei dem

Ovid-Text als literarisches Paradigma gegenüber. Aus diesem Bezug zweier Medien,

die jeweils emblematisch für den Narziss-Mythos stehen, gelangt die Studie zu vor-

läufigen Einschätzungen und Thesen hinsichtlich der übergreifenden Frage nach der

Medialität des Narziss-Bildes. Das dritte Kapitel fokussiert unterschiedliche Untersu-

chungsperspektiven auf das Gemälde. Sie macht drei vornehmliche Kategorien ausfin-

dig: die Erklärung des Werkes über den Künstler, seine Einordnung in den Zeitkontext/

Entstehungszeit und seine Interpretation mithilfe der literarischen Quelle.1 An den Er-

gebnissen wird der jeweilige Erklärungsgehalt der Perspektiven diskutiert. Dabei setzt

sich die Sammlung derjenigen Aspekte, die – implizit – der Bildwirkung zuzurechnen

sind, weiter fort und schärft das ›Bild‹ auf die Narziss-Darstellung. Die Diskussion

mündet schließlich im vierten Kapitel in eine Argumentation des Untersuchungsvorha-

bens, das Narziss-Bild ohne außerbildliche Bezüge möglichst erkenntnisoffen in einer

ausgedehnten Bildbetrachtung zu explorieren. Wurden bislang Wirkungen unterstellt

und zur Deutung sowohl der Rezeptionsphänomene, wie der Erklärungskonstrukte

herangezogen, soll hier der Vorzug einer methodisch kontrollierten Wirkungsexplo-

1 Diese Erklärungskonstrukte sind nicht einzelnen Wissenschaften (Kunstgeschichte, Philosophie,

Psychologie/Psychoanalyse) eindeutig zuzuordnen; vielmehr übergreifen sie die unterschiedli-

chen Wissenschaftsdisziplinen, in denen das Narziss-Bild besprochen wird, und treten oftmals

in einer Verbindung miteinander auf.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Ein Bild und sein Doppelgänger

ration im Rahmen des methodischen Programms morphologischer Kunstanalysen ar-

gumentiert werden.

1. Phänomene der Bildrezeption

1.1 (K)ein Caravaggio? Eine kurze Geschichte der Werkzuschreibung

Eine ausführliche Beschreibung derWegstrecken, die das Narziss-Bild zurücklegt, stellt

der Kunsthistoriker Maurizio Marini vor. Das Bild wird, so Marini, in einem römischen

Zolldokument aus dem 17. Jahrhundert erstmals erwähnt. Danach sei es von einer ge-

nueser Familie Valdibella im Jahr 1645 bestellt worden.2 Bis zum Anfang des 19. Jahr-

hunderts verliert sich die Spur des Gemäldes. Ein Bankier erwirbt es in den ersten Jahr-

zehnten des 19. Jahrhunderts für eine florentinische Sammlung. Danach geht es nach

Mailand an Paulo D’Anconna. Um 1916 entdeckt es in dessen Sammlung der Kunsthis-

toriker Roberto Longhi und schreibt es Caravaggio zu. Er datiert das Bild auf 1590-1595

in die frühe römische Schaffensphase des Caravaggio. 1913 erwirbt das Gemälde der

Kunstsammler Khvoshinsky. Er schenkt es ein Jahr darauf der Galeria Nationale d’Arte

Antica in Rom, in deren Besitz es bis heute ist. Das Bild ist dauerhaft ausgestellt im

Palazzo Barberini.3

Die Frage, ob es sich tatsächlich um einen Caravaggio handelt, beschäftigt die

Kunstwelt seit seiner Zuschreibung durch Longhi. Sie spaltet die Lager in Für- und

Gegensprecher.4 Auf der einen Seite wird die Autorenschaft Caravaggios in zahlrei-

chen Studien zwischen 1943-1968 vorwiegend bestätigt. Zweifel an der Urheberschaft

Caravaggios äußern Stefano Bottari und der prominente Caravaggio-Forscher Lio-

nello Venturi, ohne sich jedoch auf eine Seite zu schlagen. Daneben verschaffen sich

Gegenstimmen Gehör. Erwin Panofsky schreibt es 1949 Orazio Gentileschi zu. Alfred

Moir hält das Bild für ein Werk des Bartolomeo Manfredi. Cesare Brandi bringt 1972

den Zweifel auf, dass das Bild möglicherweise aus dem Werk von Giovanni Antonio

Galli genannt Lo Spadarino stammt. Dieser Eindruck verfestigt sich bei Gianni Papi

(1986) und Mina Gregori (1991). Gregori hält es aufgrund technischer Details für das

Machwerk des Lo Spadarino, während Papi die Zuschreibung über Ähnlichkeiten mit

einem Bild aus seinem Werk, »Die Taufe des Konstantin«, begründet.56 Nach der

Restaurierung des Bildes im Jahr 1995 mehren sich die Stimmen, die im Narziss nicht

nur die Handschrift Caravaggios erkennen, sondern es für sein Machwerk halten. Ein

Blick in aktuelle Monographien offenbart jedoch den anhaltenden Zweifel bezüglich

der Urheberschaft. Während es in der umfangreichen Monographie von Sebastian

2 Marini sieht darin ein Indiz für die Autorenschaft, da zahlreiche Bilder von Caravaggio durch ge-

nueser Familien in Auftrag gegeben wurden.

3 Es handelt sich um eine Schenkung von Basile Khvoshinsky.

4 Die folgende Skizze der Kontroverse ist der ausführlichen Recherche vonMaurizioMarini entnom-

men. vgl. Marini, Maurizio: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstel-

lung, hg. v. Caroli, Flavio, Mailand: Skira Artificio 2000.

5 Vgl. Gregori, Mina: Come nascono i Capolavori. Katalog zur Ausstellung, Mailand 1991, S. 359-386.

6 Vgl. Marini, Maurizio: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstellung.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 23

Schütze (2015) Caravaggio zugesprochen wird, bleibt es in der Werkübersicht von

Sybille Ebert-Schifferer (2009) unerwähnt; so auch in der kürzlich neu erschienen

Caravaggio-Werkanalyse von Valeska von Rosen (2021). Gilles Lambert (2000) führt den

Narziss auf, liefert jedoch im Gegensatz zu allen anderen Bildern keine Werkanalyse.7

Die Datierungen schwanken, je nach Zuschreibung, zwischen 1593-1615. Die meisten

Autoren datieren den Narziss kurz vor 1600 in seine frühe Schaffensphase.8

Neben der Idee, es handle sich womöglich um das Bild eines anderen Malers, kur-

siert die Überlegung, es könne sich um eine Kopie handeln. Die Begründungen, mit

denen das Bild zur Kopie wird, fallen jedoch ebenfalls konträr aus. Mal fungieren sie

als Pro-, mal als Contra-Argumente Caravaggios Urheberschaft.

Ein Gegenargument, das Bild Caravaggio abzusprechen, stellt die ausgesprochen

›caravaggeske‹ Formensprache dar. So geht die Kunsthistorikerin Claudia Nordhoff da-

von aus, dass es sich, wenn schon nicht um einen Caravaggio, so doch um ein Bild

handeln muss, das nach dem Vorbild eines verloren gegangenen Originals Caravaggi-

os gemalt wurde.9 In ähnlicher Weise argumentiert Marini, der jedoch daran festhält,

dass es sich um einen ›echten‹ Caravaggio handelt. Im Vergleich des Bildes mit dem

Werk von Lo Spadarino vermag er keine Ähnlichkeit festzustellen. Er räumt ein – sollte

es abschließend Lo Spadarino zugesprochenwerden – so könne es sich nur um eine Ko-

pie eines Gemäldes von Caravaggio handeln – verstanden als »ikonographisches Zitat«

[»citazione iconographica«].10

Neben der vehementen Verteidigung des Bildes als Caravaggio, ob von ihm oder

nach ihm gemalt, werden oftmals Beschädigungen oder Altersspuren des Bildes (teils

auch nach seiner Restaurierung) als Argumente angeführt, die Urheberschaft Carava-

ggios in Zweifel zu ziehen. Arslan hält es für eine beschädigte Kopie unbestimmter Her-

kunft – womöglich mit einigen Strichen von Caravaggio. Noch vager fällt die Einschät-

zung nach Schudt aus, wonach es sich um eine alte Kopie von einem Bild handle, das

man nicht kennt.11 In ähnlicher Weise bestreitet Moir die Autorenschaft Caravaggios:

er hält das Narziss-Bild nicht nur für ein Machwerk eines anderen Malers, nämlich des

Bartholomeo Manfredi, sondern zusätzlich für eine Kopie.

Die Frage nach dem Original ist, wenn auch nicht gleichzusetzen, so doch mit der

Echtheit des Bildes assoziiert. Sie lässt an ein zentralesThema denken, das der Narziss-

Mythos als Szene einer Bildtäuschung und Medienerkenntnis vorführt. Zudem hat das

Oszillieren der Meinungen, die mühevolle Verortung des Bildes zwischen Kopie und

Original, in der die Frage des Urhebers letztlich ungeklärt bleibt, auf eigentümliche

7 Lambert, Gilles (2000): Caravaggio, hg. v. Néret, Gilles, Köln: Taschen 2019; vgl. Schütze, Sebas-

tian: Caravaggio. Das vollständige Werk, Köln: Taschen 2015, S. 253-254; Ebert-Schifferer, Sybille:

Caravaggio.Sehen-Staunen-Glauben. Der Maler und sein Werk (2009), München: Beck 2019. vgl. von

Rosen, Valeska: Caravaggio und die Grenzen des Darstellbaren. Ambiguität, Ironie und Performativität

in der Malerei um 1600.

8 Vgl. Nordhoff, Claudia: Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.

Jahrhunderts, Hamburg: Lit-Verlag 1992, S. 94.

9 Vgl. ebd.

10 Vgl. Marini, Maurizio: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstellung,

S. 486.

11 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Ein Bild und sein Doppelgänger

Weise mit dem zu tun, was das Bild darstellt: Es zeigt ein Bild im Bild und wirft die

Frage nach dem Verhältnis dieser beiden Bilder auf. Der Betrachter im Bild scheint sich

zu fragen, was er dort erblickt, ob das Bild ihn zeigt, kopiert bzw. einen anderen zeigt.

Begreift man in dieserWeise die Frage umKopie undOriginal vor demHintergrund

der Wirkung des Bildes, so wird noch ein weiterer Aspekt der Diskussion deutlich. Das

Narziss-Bild zur Kopie zu erklären, geht auf der einen Seite in die Richtung einer Re-

habilitierung des Bildes als ›echter‹ Caravaggio. Dadurch wird es gleichsam der Zeit-

lichkeit enthoben und der Bildentwurf – jenseits der aktuellen physischen Erscheinung

des Bildes – betont: als Idee und zeit-überdauernder Stil eines Malers. In diesem Sinne

verweist die Kopie sogar auf den ikonenhaften Status des Bildentwurfs von Caravaggio,

welcher das konkrete Bild (in seiner Vergänglichkeit als Ding) beinahe erübrigt. In der

anderen Richtung scheint das Kopiehafte des Bildes zu einem Sammelbegriff für all‹

das, was am Bild »alt«, »beschädigt« und »dunkel« wirkt. Als Kopie wird es in dieser

Wendung zu einem Abklatsch von einem anderen, einem besseren Bild. So wird oft-

mals der schlechte Zustand des Bildes angeführt, um die Mängel des Bildes quasi im

Namen vonCaravaggio zu entschuldigen. So liege nach Jullian all das,was als stilistisch-

technische Schwäche erscheint, in der Nachdunklung des Bildes begründet. Die »Affi-

nitäten« des Narziss-Bildes zu den ersten Bildern von Caravaggio sei aber nach Jullian

zu groß, um es ihm absprechen zu können. Er datiert es entsprechend ungewöhnlich

früh auf 1593. In vergleichbarer Weise argumentiert Hibbard: Da der Zustand des Bil-

des keine exakte Zuschreibung erlaube, ist er dagegen, es Caravaggio abzusprechen.12

Wie ein Kompromiss erscheint die Festlegung, dass es sich zwar um einen Bildentwurf

Caravaggios handelt, jedoch um eine Kopie dieses verloren gegangenen Originals.13

Bilderscheinung und Bildidee geraten in dieser Argumentationsrichtung in einen Kon-

trast zueinander. Oder anders gesagt: die Frage nach der Urheberschaft führt zu einem

Ausloten dieses Verhältnisses. Auch hier lässt sich die Vermutung anstellen, dass es sich

dabei um einThema handelt, dass das das Gemälde auf Darstellungsebene thematisiert

und das sich als Wirkung in der Bildrezeption fortsetzt.

Allerdings lassen sich nicht alle Ungereimtheiten über die Zeitlichkeit des Bildes,

das physische, alternde Bild-Objekt, hinreichend begründen14 – ganz abgesehen davon,

dass die Dunkelheit ein Stilelement der caravagessken ›Hell-Dunkel-Malerei‹ (Chiaros-

curo) bildet. Sie verschwindet also auch nach der Restaurierung in 1995 nicht ganz.15

Im übertragenen Sinne ›im Dunkeln‹ liegen die Fragen um den ungewöhnlichen Bild-

aufbau, Ungereimtheiten auf Darstellungsebene, sowie – hierauf bezogen der Zusam-

menhang zur literarischen Quelle, dem Narziss-Mythos.

12 Vgl. ebd., S. 486.

13 Vgl. Nordhoff, Claudia: Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.

Jahrhunderts, S. 94.

14 Auf eigentümlicheWeise lässt die Sterblichkeit des Bildes an das Narziss-Thema denken – an den

Erhalt der Jugend, der Unberührtheit des Narziss und dem Fluch der Bildbegegnung. Teilung als

einGegenübertreten des Ichs, soOtto Rank, sei phylogenetisch der »Vorbote des Todes«. Dabei soll

das Bild selbst unsterblich machen, wie es Oskar Wilde in seinem Roman ›Das Bildnis des Dorian

Grey‹ erzählt.

15 So als werde nachMarini mit der Restaurierung 1995 die Dunkelheit undmit ihr der Zweifel an der

Autorenschaft des Caravaggio gänzlich beseitigt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 25

Das folgende Kapitel liefert eine Sammlung von Bildbeschreibungen, die das ›Un-

gewöhnliche‹ des Bildes betonen. Bei der Sammlung handelt es sich um Ausschnit-

te aus kunstgeschichtlichen und kunstphilosophischen Erörterungen/Untersuchungen

des Narziss-Bildes. Die Auswahl fällt gezielt auf diejenigen Textstellen der Studien, die

Bildbeschreibungen im engeren Sinne darstellen.16

1.2 Ein Bild und tausend Fragen

Vielfach wird zunächst das Rätselhafte des Bildes hervorgehoben. Mal staunend, mal

befremdet, mal resigniert davorstehend lässt sich vieles zunächst nicht einordnen und

Widersprüche tun sich auf.

Karl Neuffer versteht seine Caravaggio-Forschung als den »Versuch einer kunstphi-

losophischenWerkanalyse«. Die Bildbesprechung des Narziss im Rahmen dieser Werk-

analyse beginnt mit dem einleitenden Satz, das Narziss-Bild werfe viele Fragen auf. Am

Anfang der Überlegungen stehen auch hier die umstrittene Autorenschaft des Bildes.17

Für die Urheberschaft Caravaggios spreche, so Neuffer »die Verwandtschaft von The-

men und Malweisen mit der Konzeption des Frühwerks«. Damit sei allerdings nicht

vereinbar, dass Caravaggio, wie seine zeitgenössischen Biographen annahmen, nach

dem lebenden Modell gemalt habe. »Er müsste, nehmen wir das Bild ernst, in seinem

Atelier einen Teich installiert haben.«18 Diese Beschreibung zielt indirekt auf den Bild-

aufbau, der einer ›realen‹ Szenewiderspricht – wozu auch die künstliche Lichtinszenie-

rung beiträgt. Die Anlayse dieses besonderen Lichts gibt der Kunstgeschichtsforschung

weitere Rätsel auf. So trifft die Kunsthistorikerin Margit Brehm in der Rekonstrukti-

on des Lichts auf einen Widerspruch: Das angestrahlte Knie im Bildmittelpunkt lässt

die Lichtquelle knapp oberhalb des Wasserspiegels vermuten. Ganz abgesehen von der

offenen Frage, woher ein solches Licht in einer natürlichen Situation stammt, würde

die Position der Lichtquelle aber bedeuten, dass der Betrachter das Abbild gar nicht

sehen könnte: der Lichtstrahl würde sich imWasser brechen und das Abbild überstrah-

len.19 Und auch der Bildaufbau als solcher wirft viele Fragen auf. Die Kunsthistorikerin

Christiane Kruse bezeichnet ihn als »ungewöhnlich«, die im Gemälde angelegte hori-

zontale Spiegelsymmetrie als »irritierend«20. Margit Brehm erscheint es »gewagt«21,

die Wasserfläche um 90 Grad aus der Horizontalen nach unten zu kippen. Der Spiegel

16 Bei diesem Vorgehen konnte die Kontextualität der einzelnen, vornehmlich kunstgeschichtlichen

Studien nicht vollständig erhalten bleiben.

17 Vgl. Neuffer, Carl: Caravaggio – Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischenWerkana-

lyse, hg. v. Knecht, Johannes Vincent, Berlin: Dahlemer Verlagsanstalt 2016, S. 72.

18 Ebd.

19 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, in: Dombrowski, Damian (Hg.):

Zwischen den Welten. Beiträge zur Kunstgeschichte für Jürg Meyer zur Capellen, Weimar: Verlag und

Datenbank für Geisteswissenschaften 2001.

20 Vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«, S. 111.

21 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Ein Bild und sein Doppelgänger

wirke, so Maurizio Marini, seltsam aperspektivisch »wie eine Spielkarte« [»una carta

da gioco«].22 Bildkompositorisch fragwürdig erscheinen auch die beiden kräftigen Un-

terarme des Protagonisten. Dies stellt die Kunsthistorikerin Claudia Nordhoff in ihrer

Bildbeschreibung heraus. Die Unterarme bilden, so Nordhoff, einen Rahmen, die aber

nur zwei Knie zeigen, das eine nackt, das andere mit einem Stoff bedeckt23 – ohne dass

sich hierzu ein Bild-Sinn erschließe. Der von Claudia Nordhoff beschriebene »Rahmen«

setzt sich in eine vollständig durchgezogene Umrisslinie fort und erscheint als Kreis-

form, die Narziss und sein Spiegelbild einschließt. Diese kompositorische Entschei-

dung wird in der kunstwissenschaftlichen Bildforschung oftmals hervorgehoben und

als außergewöhnlich bezeichnet. Margrit Brehm spricht von einer »innovativen Idee«,

die in der »Verschmelzung von zwei Figuren zu einer Doppelfigur« liege.24 Mit dem

Knie in der Bildmitte erinnere es, so die Anmutung des Kunsthistorikers und Kunst-

kritikers Matteo Marangoni, an ein Kutschenrad. Dabei stelle das Knie in der Mitte die

Achse dieses Rades dar.25 Dieses Knie gibt weitere Rätsel auf. Claudia Nordhoff be-

zeichnet es als »seltsam«. Unverständlich bleibe, weshalb hier Schatten auf dem Knie

erscheinen, »die wohl Knochen modellieren sollen [und] doch eher willkürlich verteilt

wirken«. Seltsam sei auch die leichte Aufwärtsbewegung, mit der das Knie auf dem

Boden aufliege und an einen Phallus erinnere.26

Weitere Fragen ergeben sich in den Rekonstruktionen der Betrachter-Positionen:

DieHaltbarkeit der Pose des Betrachters imBild erscheint fragwürdig. SeinGewicht las-

te zu stark nur auf einem Arm und würde die Figur vornüberfallen lassen.27 In der Re-

konstruktion der Perspektive des außenstehenden Betrachters befinde sich nachMagrit

Brehm der Betrachter in einer sonderbaren Froschperspektive – er stehe im Wasser,

unterhalb des Narziss.28 Diese Rekonstruktion deckt sich auch mit der des Kunsthis-

torikers Rainald Raabe: »Die Differenz der Entfernungen entspricht der Differenz der

Armverkürzungen. Auf dem Bild sind es etwa 2,5 cm, was für den Betrachter, der auf

ein Objekt und gleichzeitig auf dessen Spiegelung schaut, bedeutet, daß er von einem

Punkt aus beobachtet, der wenige Zentimeter über der Spiegelfläche liegt. Das ist aber

22 Marini, Maurizio: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstellung, S. 486.

23 Nordhoff, Claudia:Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-

hunderts, S. 92-93.

24 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

25 Zit.n. Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, in: Beyer, Vera, Haverkamp, Anselm, und Jutta

Voorhoeve (Hg.):Das Bild ist der König. Repräsentation nach LouisMarin, München: Fink 2006, S. 191-

204, hier S. 193.

26 Vgl. Nordhoff, Claudia: Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.

Jahrhunderts, S. 97.

27 Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sichtweise

eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

28 Ebd., S. 339. »Als Betrachter stehen wir außerhalb dieses Zwiegesprächs und sind doch Teil der

intimen Szene, weil die kompositorisch vorgegebene Perspektive auch uns in die Knie zwingt, und

sogar mehr als das: Da wir nicht auf Narziß schauen, sondern ihn von schräg unten betrachten,

liegt unser Augpunkt nur wenig oberhalb des Wasserspiegels. Es gibt keinen sicheren Ort für den

Betrachter…«

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 27

nur möglich, wenn man sich den Betrachter bis zum Kinn im Wasser denkt.29 Das

Bild im Ganzen erscheint fragmentiert. In der Beschreibung von Christiane Kruse sind

es zahlreiche Fragen, die verdeutlichen, wie schwer sich insbesondere der Körper der

Figur rekonstruieren lässt:

»Der Jüngling hat sich auf seine Hände gestützt, neigt sich nach unten und schaut.

Kniet er oder liegt er? Wo ist sein Unterkörper? Was bedeutet der große helle Fleck

zwischen seinen Armen?«30 Nach Margrit Brehm handelt es sich um eine »durch Licht

und Schatten fragmentierte Figur«.31

Claudia Nordhoffs Verwunderung ist unüberhörbar, wenn sie beschreibt, dass die Brust

des Protagonisten im Schatten liege und kaum auszumachen sei – so als wäre sie ge-

genüber dem »aufgeblasenen, flatternden Ärmel und der Rundung des Nackens dem

Maler unwichtig gewesen.«32 Andere, nicht unbedeutende Bilddetails fehlen – so sind

Teile des Kopfes des Spiegelbilds »jäh vom unteren Bildrand abgeschnitten«33; eben-

so der Daumen der linken Hand.34 Auffällig wird auch eine Überschattung der Augen,

die ein wesentliches Bilddetail, den Blick des Narziss, verdeckt hält.35 Die folgende Be-

schreibung von Claudia Nordhoff unterstreicht nicht nur die Fragmentierung der Figur,

sondern auch ihre Unförmigkeit:

»An den muskulösen Nacken schließen breite Schultern an, dahinter wölbt sich die

Muskulatur des Rückens, Brust und Bauch verschwinden im Dunkeln. Der Körper

wirkt angespannt und anatomisch verzerrt: Die rechte Schulter, betont noch durch

den pluderigen Ärmel, scheint zu ausladend; fast übertrieben gewölbt wirkt der

Rücken, der von einem enganliegenden, mit goldenen Arabesken verzierten Wams

bedeckt wird.«36

Der Bezug zum Narziss-Mythos ist ebenfalls nicht ganz eindeutig. Karl Neuffer weist

auf folgende Unstimmigkeit hin: »Das Bild auf der Wasseroberfläche zeigt ein anderes

Gesicht als das des darin sich vermeintlich spiegelnden Narziss«.37 Ganz abgesehen

davon, dass es laut Mythos das gleiche Gesicht in der Spiegelung sein müsste, findet

29 Raabe, Rainald: Der Imaginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios römischemWerk, S. 57.

30 Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und Cara-

vaggio«, S. 111.

31 Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sichtweise

eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

32 Nordhoff, Claudia:Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-

hunderts, S. 92.

33 Vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«, S. 111.

34 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 31.

35 Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und Cara-

vaggio«, S. 111.

36 Nordhoff, Claudia:Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-

hunderts, S. 92.

37 Neuffer, Carl: Caravaggio – Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen Werkanalyse,

S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Ein Bild und sein Doppelgänger

sich noch ein weiterer Widerspruch zur mythologischen Erzählung: »Nach gängiger

Auffassung können wir den Gespiegelten als schön, sein Abbild imWasser hingegen als

häßlich, als Wasserleiche bezeichnen.«38 Sollte es nicht aber das eigene, schöne Antlitz

sein, das Narziss in der Spiegelung entgegenblickt? Auf diese Abweichung von Bild und

Text weist auch der Psychoanalytiker Christian Gaillard in seiner Bildbeschreibung hin:

»Shall we say that in this painting, as inOvid’s text,Narcissus dives into the bewildering

embrace of the perfect image that fascinates him? On the contrary, this young man is

leaning on both arms, peering over the vision that is rising up an frightening him.«39

Während Gaillard Angst im Blick des Narziss erkennen will, unterstreicht folgende an-

schauliche Beschreibung von Nordhoff diese mit dem literarischen Text unvereinbare

Qualität des Spiegelbildes:

»Was auffällt, ist zunächst die Gesichtsfarbe, die zu einem erdigen, wenig an junge

Haut erinnernden Braun geworden ist […] Die blonden Haare des Hauptes sind nur

noch als ungeteilte, dunkle Masse zu erkennen, in der sich keine Locken mehr aus-

machen lassen. Solcherart rahmen sie ein Profil, dessen Auge im Gegensatz zum su-

chenden Blick darüber nun eher geschlossen scheint. Verleihen ein Lichtfleck auf dem

Oberlid, der geöffnete Mund und die Schatten auf der Stirn dem Gesicht Narzissens

einen Ausdruck von angespannter Konzentration, so wirkt das Spiegelbild im Kontrast

dazu stumm und erloschen: Die schweren, nachgedunkelten Haare, das geschlossene

Auge und zusätzlich die (nach wie vor) betonte Falte am Nasenflügel lassen es alt und

erschöpft erscheinen; ein dunkler Schatten über dem Kinn und die betonte Sehnig-

keit des ausgestreckten Halses sprechen von durchlebter Anstrengung, von Alter und

Auszehrung.«40

Dass sich gegenüber dem Spiegelbild Narziss nicht nur strahlend abhebt, wie von ei-

nigen Autoren beschrieben, wird in dieser Passage der Bildbeschreibung von Nordhoff

deutlich:

»Narzissens Gesicht ist weder ausgesprochen schön, wie es Ovid entsprechen müss-

te, noch zeigt es unbekümmerte Eitelkeit: Die Falte auf der Stirn spricht gegen ju-

gendliche Gedankenlosigkeit, desgleichen eine am Nasenflügel ansetzende Furche,

die scharf die Wange konturiert und in ihrem abwärtsweisenden Verlauf den gesenk-

ten Winkel des verschobenen Mundes verstärkt.«41

38 Ebd.

39 Gaillard, Christian: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, in: Mattoon, Mary Ann (Hg.):

The Archetype of Shadow in a split world, Zürich: Daimon 1987 (Proceedings of The Tenth Interna-

tional Congress For Analytic Psychology, Berlin, 1986), S. 349-360, hier S. 351. Diese Richtung der

Bilddeutung bei Gaillard beleuchtet das Bild aus der Perspektive einer bedrohlichen Dezentrie-

rung des Menschen, die ihm begegnet, ohne dass er sie als zu sich gehörend erkennt; die ideale

Qualität des Bildes, die aus anderenBildbeschreibungen spricht, wird zugunsten dieserDeutungs-

richtung ausgeblendet.

40 Nordhoff, Claudia:Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-

hunderts, S. 93-94.

41 Ebd., S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 29

Trotz dieser Unschönheiten des Bildes, die eine Abwendung vom Bild seitens beider

Betrachter (!) rechtfertigen würde, wird eine Anziehung und Sogwirkung beschrie-

ben. Auch hier entsprechen sich auf eigentümliche Weise die beiden Betrachter-

Positionen – so wie sich die Bildrezeption im Ganzen auf die Situation des Bildan-

schaulichen als seine Wirkung beschreiben ließ.

Margrit Brehm versetzt sich in den Betrachter des Bildes hinein und beschreibt

zwei gegenteilige Bewegungen: einen »Sog«, der durch die »geschlossene Kreisform«

die »magische Anziehungskraft« unterstreiche, während das »kraftvolle Sich-Stützen«

die Gegenbewegung bilde.42 Die Kunsthistorikerin Marin Welsch spricht von einem

»Tiefensog«, den das Bild auf den außenstehenden Betrachter ausübe. Dieser befinde

sich auf der anderen Seite des Ufers, blicke ebenfalls aus nächster Nähe auf die Was-

serfläche und könne sich darin wie Narziss spiegeln. Die Herstellung einer solchen

»Nähe und Intimität zwischen Dargestelltem und Betrachter« überrascht die Autorin.

Sie sieht darin ein »typisch modernes Phänomen« und geht davon aus, dass das Bild

von den Zeitgenossen Caravaggios wohl nicht verstanden worden sei.43

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Bildforschung, beinahe wie Narziss

vor seinem Bild vor der Aufgabe steht, dieses Bild in seinen kontrapunktischen Ei-

genschaften zu begreifen. Wie vor einem Flickenteppich versucht sie sich über jeweils

unterschiedliche Sinngebungen an einer Rekonstruktion der exzentrischen und frag-

mentierten Bilddarstellung, an einer Aufklärung der Widersprüche im Bild, einer zeit-

geschichtlich-kontextualen Verortung. Sie ringt um die Vereinbarung der dichotomen

Qualitäten eines Bildes, das sowohl anzieht, als auch abstößt.Das folgende Kapitel skiz-

ziert nun Umgangsformen mit diesen Ambiguitäten an ausgewählten Beispielen.

1.3 Hinschauen und Wegblenden: Ein Bild zwischen Ideal und Wirklichkeit

Wie bereits in der Diskussion um die Urheberschaft anklang, gehen die Meinungen

in der Einschätzung des Narziss-Bildes weit auseinander. Viele Autoren überschlagen

sich in Superlativen; dicht daneben finden sich abschätzige Bemerkungen, sowie ei-

ne vehemente Abwendung vom Bild. Auf eigentümliche Weise erinnert diese Polarität

an die Bewegung des Betrachters im Bild, die – wie von Brehm beschrieben – zwischen

Anziehung und Abstoßung hin und her geht. Die gegensätzliche Einschätzung in der

Bildrezeption des Narziss’ geht, so die These, aus der Wirkung des Bildes hervor und

findet ein Spielfeld in der Diskussion um die umstrittene Urheberschaft (s.o.). Diese

beiden gegensätzlichen Positionen werden symptomatisch an zwei Beispielen vorge-

führt.

Eine Anekdote erzählt, dass eine Kunsthistorikerin wutentbrannt eine Ausstellung

verlassen habe, nachdem sie dort den Narziss als ein Werk des Caravaggio ausgestellt

sah.Dass es in der Bildrezeption zu einer solch vehementenGegenreaktion kommt, ver-

wundert nicht angesichts der vielen Unstimmigkeiten und schwer verträglichen Bild-

42 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

43 Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nico-

lai«, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Ein Bild und sein Doppelgänger

qualitäten sowie einer kompromittierenden Nähe, in der sich das Bild sowohl auf-

drängt, als auch seinen Betrachter in Distanz hält. Demgegenüber erscheint das Bild

anderen Autoren in einem strahlenden Licht. Und oftmals verbindet sich ein ideali-

sierender Duktus der Bildbeschreibung mit der Überzeugung, es müsse sich um einen

Caravaggio handeln. In dieserWeise schwärmtMaurizioMarini von der Farbintensität.

Das Blau der Hose, das Weiß der Ärmel, die goldenen Striche in den Haaren, die Bräu-

nung der rechten Hand, ebenso der ungewöhnliche Faltenwurf ließen eindeutig die

Handschrift des Caravaggio erkennen. Darüber hinaus betont er den »außergewöhn-

lichen ikonographischen Einfallsreichtum« [»straordinaria inventione icongraphica«].

Auch die »lyrische Melancholie« [»malinchonia lyrica«] spreche dafür, dass es sich um

einen Caravaggio handeln müsse. Denn dieser habe (im Gegensatz zu Lo Spadarino)

eine künstlerische Höhe erreicht, die es ihm ermöglichten, solche leonardesken Ge-

mütsbewegungen [»moti dell’annimo«] darstellen zu können.44

Neben diesen auffälligen Richtungen der Bildrezeption lassen sich grob zwei grund-

sätzliche Behandlungsformenmit einer Bilddynamik, die sich zwischen Anziehung und

Abstoßung bewegen, unterscheiden. Die verschiedenen Bildqualitäten, die oben be-

schriebene Fragmentierung und auch die vereinheitlichende Kreisform, rufen nach lö-

senden, wie verbindenden Behandlungsformen. So wird das Bild zum einen nach ei-

ner Bestätigungslogik rekonstruiert. Dieses Vorgehen erfordert jeweils einWegblenden

der störenden Bilddetails und mündet oftmals in einer Idealisierung des Narziss. Dabei

wird entweder an den unschönen Realitäten des Bildes vorbeigesehen oder diese rü-

cken ins Zentrum und machen es zu einem exzeptionellen Bild. An den folgenden Be-

schreibungsbeispielen wird diese Bestätigungslogik besonders deutlich. Der Wunsch

nach Übereinkunft – entweder der Bilder im Bild (Rossella Vodret) oder des Bildent-

wurfs im Ganzen mit der Person des Malers (Karl Neuffer) – verbindet sich mit der

Tendenz, die Autorenschaft des Caravaggio zu bejahen.45 Beide Autoren begründen in

einer jeweils konträreren Argumentation die Urheberschaft Caravaggios über das Ver-

hältnis von Narziss mit seinem Spiegelbild. Neuffer setzt in seiner Beschreibung des

Narziss-Bildes die Ungleichheit von Bild und Abbild ins Zentrum und sieht darin das

Gegensatzpaar von schön und hässlich einander gegenübergestellt. Hieraus leitet er die

Autorenschaft ab:

»Allein dieser rätselhafte Umstand der Unzusammengehörigkeit spricht sicher dafür,

daß es sich wirklich um ein Bild Caravaggios handelt, denn die Selbsterfahrung im

Spiegelbild ist auf diese Weise eben keine lustvolle, sondern eine schreckliche Erfah-

rung.«46

44 Vgl. Marini, Maurizio: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstellung.

45 Dieses Phänomenwiederum zeigt eine eigentümliche Analogie zu der Gleichsetzung des Betrach-

ters des Bildes (Narziss) als demMaler eines ersten Bildes; siehe Teil IV, Kapitel 1.2.

46 Aus einer strukturellen Perspektive stellt sich die Frage, ob die Selbstbetrachtung, wenn sie hier

eine leidvolle Erfahrung des Künstlers darstellt, nicht grundsätzlich eine Unangenehme ist und

Hässliches in den Blick rückt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 31

Demgegenüber begründet die Kunsthistorikerin Rossella Vodret die Autorenschaft über

die täuschende Gleichheit von Bild und Spiegelbild. Die gekonnte illusionistische Dar-

stellung der Spiegelung liege eindeutig in der Meisterschaft eines Caravaggio:

»Es ist erstaunlich zu beobachten, wie weit die Täuschung visuell gelingt und wie sehr

von der Seite des Betrachters keine auffällige Anomalie in der Darstellung der Spiege-

lung wahrzunehmen ist.«47

Während Vodret komplett am Spiegelbild vorbeigesehen hat, ist aber auch die scheren-

schnitt-hafte Einteilung in schön und hässlich durch Neuffer bei genauem Hinschauen

nicht haltbar. Denn folgen wir z.B. der Bildbeschreibung Nordhoffs, so wirkt Narziss,

also die obere Gestalt, zumindest nicht uneingeschränkt schön. Sie trägt Züge einer

gestauchten, tierhaften und in Teilen amorphen Gestalt.48

2. »Inbegriffe« des Narziss: Bild (Caravaggio) und Text (Ovid)

Untrennbar mit der oben skizzierten Kontroverse um das Narziss-Bild verbunden ist

der Narziss-Mythos als solcher. Er bildet das offenkundige Sujet des Bildes. So wurde

das Bild sogleich nach seiner Entdeckung durch Longhi als »Narziss« identifiziert.

Der Abgleich des Bildes mit einschlägigen Quellentexten des Narziss-Mythos, die

der (unbekannte) Maler kannte, sowie die Frage nach der zeitgeschichtlichen Rezep-

tion des Mythos in der Entstehungszeit des Bildes, stellt ein gängiges Verfahren der

Kunstinterpretation, die ikonologische Analyse, dar. (Sie wird im dritten Kapitel noch-

mals aufgegriffen). Wie vielfältig und kontrovers aber die Argumentationsrichtungen

sind – vergleichbar mit denen der umstrittenen Urheberschaft – wird im Folgenden er-

läutert. An ihnen wird deutlich, dass es mit der Identifikation des Bildes als »Narziss«

nicht getan ist. Denn in der zeitgeschichtlichen Rezeption wird eine enorme Deutungs-

breite des Mythos offenbar, die stark an die Dialektik der Bildrezeption des Gemäl-

des erinnert. Ein auffälliges Vermögen des Bildes liegt darin, die Arten, in denen der

Mythos kulturgeschichtlich in Beschlag genommen wird, jeweils emblematisch verkör-

pern zu können. Narziss wird hier jeweils zum ›Inbegriff‹ des Narziss. Dies verbindet

das Gemälde mit einer literarischen Quelle, die in gleichem Maße wie das Bild eine

paradigmatische Stellung innehat: die Metamorphosen-Schrift von Ovid (Narziss und

Echo, Metamorphosen, Drittes Buch, 8. Jhd. n. Chr.). Auf eine Formel gebracht: Ovid

gilt als der Dichter, der den Mythos in seinen Tiefendimensionen am anschaulichsten

beschreibt und Caravaggio als derMaler bzw. das umstrittene Gemälde als das Bild, das

den Narziss am stärksten verkörpert. Die paradigmatische Stellung des Bildes wird

mal in einer Verkörperung des ovidschen Narziss, mal in seiner Bildautonomie, seiner

Unabhängigkeit des Bildes von jedweder literarischen Vorlage gesehen.

47 Vodret zit.n. Marini Marini, Maurizio: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur

Ausstellung, S. 488. Aus dem Italienischen übersetzt von Ettore Prandi.

48 Auf diese Differenzen der Bildrezeption wird an späterer Stelle der Arbeit noch eingegangen. Sie

liegen nicht oder zumindest nicht nur in individuellen Unterschieden der Rezipienten des Bildes

begründet, sondern sind Anzeichen einer starken Ambiguität des Bildes.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Ein Bild und sein Doppelgänger

2.1 Die paradigmatische Stellung des Textes (Ovid)

2.1.1 Der Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid

Ovid ist der Dichter, der den Narziss-Mythos in den Metamorphosen am ausführlichs-

ten von der Geburt bis zur Wandlung in eine Narzisse beschrieben hat. Er soll auch der

erste gewesen sein, der die Mythen von Echo und Narziss miteinander verknüpft.49

Seine Metamorphosen-Schrift gilt als Meisterwerk der Dichtkunst. Eine kurze Zusam-

menfassung des Mythos:

Narziss, der Sohn einer wunderschönen Nymphe, wird aufgrund seiner Schönheit von

vielen begehrt. Er lässt sich jedoch hiervon nicht rühren und genügt sich selbst. Auch

mit voranschreitendem Alter bleiben ihm kindliche Unschuld und Unbedarftheit er-

halten. Wie andere Nymphen verliebt sich auch Echo in Narziss. Die Annäherung ist

jedoch erschwert, da auf ihr der Fluch lastet, lediglich die Worte anderer wiederho-

len zu dürfen. Über die echohafte Wiedergabe der Worte des Narziss in einer beson-

deren Intonation gelingt es ihr den Geliebten anzulocken. Er weist sie jedoch bei der

Begegnung zurück, sodass sie sich gekränkt in die Wälder zurückzieht und zu Stein

wird. Daraufhin wird auch Narziss mit einem Fluch belegt. Ihm soll die gleiche Lie-

besqual und Zurückweisung zuteilwerden, die er selbst verursacht. Bei einem Spazier-

gang trifft er auf eine wunderschöne und noch unberührte Quelle und sieht imWasser

sein Spiegelbild. Vom schönen Anblick wie gebannt wird er selbst »wie zu einer Statue

aus parischemMarmor«. Er erkennt jedoch nicht, dass es sich um eineWasserreflekti-

on handelt und verliebt sich in sein Bild. Mit Worten und Gesten versucht er sein Ge-

genüber zu rühren und hält die Veränderung des Spiegelbildes für eine Entgegnung.

In einem plötzlichen Umschwung bemerkt er, dass er es selbst ist. Dennoch hält das

Liebesbegehren an und er kann sich nicht vom Bild lösen. Schließlich stirbt er an der

Quelle, indem er zuWachs schmilzt. An seiner Stelle wächst eine Narzisse. Das Liebes-

begehren setzt sich in der Unterwelt weiter fort: Echo ruft und Narziss betrachtet sich

weiterhin imWasser der Styx.

Worin liegt die paradigmatische Stellung des Textes begründet?

Auf ein besonderes stilistisches Merkmal weist Winfried Schindler hin. Er betont in

seiner inhaltsanalytischen Interpretation der Verse des Narziss-Mythos die Bedeutung

des auktorialen Erzählers, der den Protagonistenmitfühlend begleitet und dadurch den

Leser berührt und involviert. Schindler beschreibt, wie das erkenntnistheoretische Pro-

blem von Wahrheit und Täuschung durch Ovid hautnah erzählt werde. Immer wieder

will der Erzähler in das Geschehen eingreifen und Aufklärung über die Beschaffenheit

des Bildes, das Narziss täuscht, leisten. Er kann jedoch Narziss, der in sein Bild vernarrt

ist, mit seiner Ansprache nicht erreichen. Schindler verdeutlicht diese Dialogform an

folgendem Vers:

49 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 33

Leichtgläubiger!Was greifst du vergeblich nach dem flüchtigen Bild!Was du erstrebst,

ist nirgends; was du liebst, wirst du verlieren, sobald du dich abwendest.Was du siehst

ist nur Schatten, nur Spiegelbild. [435] Es hat kein eigenes Wesen: Mir dir kam es, mit

dir bleibt es, mit dir wird es fortgehen – wenn du nur fortgehen könntest!50

In dieser kunstvollen Dopplung der Problematik der Bildszene, seiner Übertragung in

einen literarischen Dialog, wird, so Schindler, gleichzeitig Nähe, wie Distanz zum Ge-

schehen unterstrichen. Dabei macht Ovid auf das eigene Medium, die Sprache, die

Fiktionalität der Erzählung und damit ganz allgemein auf den medialen Anteil am Er-

kennen und Verkennen von Welt, aufmerksam:

»Das ist ein raffiniertes poetologisches Spiel mit der Illusion, und zwar gerade in dem

Moment, da Narziss sich besonders intensiv an sein Abbild verliert; indem der Erzäh-

ler, scheinbar aufgewühlt von dessen Fehleinschätzung, selbst in das Geschehen ein-

zutreten versucht, macht er um so stärker auf sich selbst und damit auf den fiktiven

Charakter des erzählten Mythos aufmerksam.«51

Mit seinen einfühlenden und gleichermaßen die Szenerie reflektierenden Versen, so-

wie der medialen Doppelbödigkeit der Lyrik erweist sich der Ovid-Text als weitgehend

frei von normativer Bewertung.Weder in Richtung einermoralischen Verurteilung,wie

ihn beispielsweise der mittelalterliche »Ovide Moralisé« zeichnet, noch in Richtung ei-

ner Idealisierung des Topos in der Autonomieästhetik des 18./19. Jahrhunderts lenkt

der antike Text den Blick auf ein Zeiten und Kulturen übergreifendes Grunddilemma

menschlichen Daseins: Selbsterkenntnis vollzieht sich an einem Medium (oder als Me-

dienerkenntnis) und scheitert an ihm. Denn auch nachdem Narziss erkennt, dass es

sich bei dem Gegenüber nicht um einen Anderen handelt (»Ich bin es selbst!« Ich habe

es begriffen!«)52, vermag er sich nicht von seinem Bild zu lösen. Damit behandelt der

Ovid-Text als Metamorphosen-Schrift die Frage des Festhaltens von Wirklichkeit. In

ihr wiederum wird die philosophische Streitfrage bewegt, ob sich ein Erkenntnisinhalt

vom Prozess des Erfahrens ablösen lässt. Auf die Bildszene zurückkommend besteht

ja die Tragik des Narziss gerade darin: Das Erkennen hilft nicht, sondern lässt den,

der sich im Bild sieht, nicht mehr los.53 Indem Ovid diesen Umschlag »vor und nach

der Erkenntnis« in den Mittelpunkt der Dramaturgie des Textes rückt, macht er auf

diesen Gehalt des Mythos, der Medialität von (Selbst-)Erkenntnis und seinen Grenzen

aufmerksam. Dabei trägt der Prozess, der sich zwischen Erkennen und Verkennen be-

50 Publius Ovidius Naso: Metamorphosen, übers. von. von Albrecht, Michael, 3. Aufl., Stuttgart:

Reclam 2003, S. 155. Vers [435]: Credule, quid frustra simulacra fugacia captas? Quod petis, est

nusquam; quod amas, avertere, perdes. Ista repercussae, quam cernis, imaginis umbra est: nil ha-

bet ist sui: tecum venitque manetque, tecum discedet, sit u discedere possis.

51 Schindler,Winfried:Ovid:Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa undNarziss,

S. 43.

52 Publius OvidiusNaso:Metamorphosen, S. 157. Vers [463]: Iste ego sum: sensi, necmea fallit imago!

53 Dies greift nicht nur einemmodernenDiskurs derMedienabhängigkeit unserer Subjektkonstituti-

on, sondern auch konstruktivistischer Epistemologie voraus,wonach dieMedien uns konstituieren

und eine klare Trennung in Erkenntnis-Subjekt und Erkenntnis-Objekt unhaltbar werden lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Ein Bild und sein Doppelgänger

wegt, sowohl den Charakter des Erhaben-Schönen, also ästhetische Züge, als auch die

Qualität des Archaisch-Begehrlichen.

Die paradigmatische Stellung der ovidschen Narziss-Erzählung gründet noch auf

einer weiteren Qualität des Textes: auf der Metamorphose. Der Autor erzählt die Ge-

schichte aus einer Verwandlungslogik heraus, die demThema eingeschrieben ist. Diese

bewegt sich zwischen den Gestaltqualitäten des Erstarrens und Verschmelzens. Nach

unerwiderter Liebe wird Echo zu Stein. Gleichermaßen erstarrt die Sehnsuchtsgestalt

Narziss zwischenzeitlich vor demwunderschönen Bild wie zu einer Statue ausMarmor.

Sie ist schließlich (in ihren Grenzen) nicht haltbar und schmilzt »zu Wachs«. Insbe-

sondere die hier dargestellten Extrempunkte einer Verwandlungswirklichkeit, der er-

starrten Gestalt und der sich auflösenden Gestalt, machen die Auslegung des Narziss-

Mythos zu einem zeitüberdauernden und kulturunabhängigen Stoff. Schindler weist

darauf hin, dass gerade der Metamorphosen-Charakter des Ovid-Textes die vielfälti-

gen Deutungsrichtungen des Mythos bedinge, es hierüber aber auch zu einer »Ver-

schattung« des literarischen Stoffs durch literarische, wie wissenschaftliche Deutungen

gekommen sei.54

Die Wandlungsrichtungen der verschiedenen Interpretationen und wissenschaft-

licher Erklärungen sind jedoch nicht beliebig und wiederholen die kontrapunktischen

Bewegungen im Mythos selbst: Einerseits ist da der idealisierende Zug, ein wun-

derschöner Knabe und eine gleichermaßen unberührte Quelle, sowie die Anziehung

und Gebanntheit durch ein zunächst unerkanntes Bild. Direkt daneben erzählen die

Metamorphosen von Abwehr, Nicht-Erwiderung, fehlender Anerkennung und vom

Zurückgestoßen-Werden. Auch dies erleiden alle Protagonisten im Narziss-Mythos:

die verschmähten Liebhaber, Echo und Narziss selbst. Es handelt sich dabei um

eine Erzählung, die in besonderer Weise die Verbundenheit von Leiden und Leiden-

schaft zusammenführt. Als ein Mythos, der von (Selbst-)Erkenntnis handelt, verbindet

er – bei Ovid bildreich beschrieben – den ästhetischen, wie den begehrlichen Zug

von (Selbst-)Erkenntnis.55 Das Schöne, noch ganz gebliebene führt im Mythos zur

Erstarrung; das Archaisch-Begehrlich lässt den Protagonisten ›schmelzen‹.

In der Metamorphosen-Schrift über Narziss und Echo wird die Zeitunabhängigkeit

dieser übergreifenden Fragen von Erkenntnis und des Menschseins deutlich; die kul-

turgeschichtlichen Perspektiven auf den Mythos wiederum lassen spezifische Aspekte

an ihm in Abhängigkeit zu den drängenden Fragen einer Epoche oder Kultur mehr oder

weniger virulent und explizit werden. Sie werden im Folgenden in Form einer Rezep-

tionsgeschichte kurz skizziert.

54 Vgl. Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und

Narziss, S. 35.

55 Kruse macht auf die Verbindung eines »ästhetischen Blicks« mit dem »erotischen Blick« im

Narziss-Mythos nach Ovid aufmerksam vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Mediener-

kenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und Caravaggio«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 35

2.1.2 Eine kleine Rezeptionsgeschichte des Narziss-Mythos

Ein Blick in die kulturgeschichtliche Rezeption des Narziss-Mythos macht auf seinen

Deutungsspielraum aufmerksam.56 Die Umbrüche und Kehrtwendungen in den Auf-

fassungen des Topos seien hier kurz skizziert. In einer mittelalterlichen Buchmalerei,

dem »Ovide moralisé«, zwischen 1316 und 1328 entstanden, wird dem antiken Text ei-

ne christlich-moralisierende Konnotation verliehen.57 Narziss wird hier zumMahnbild

eines gottlosen Menschen, der aufgrund seines Egoismus seine gerechte Strafe erhält.

Zu einer Umbewertung des mythologischen Stoffs kommt es um 1800 im Zuge des

Deutschen Idealismus. Narziss wird hier zu einer Figur der kontemplativen Innen-

schau, an der sich das idealistischeMenschenbild eines autonomen und schöpferischen

Einzelindividuums versinnbildlicht. Müßiggang (Schlegel) und Spiel (Schiller) werden

zu ästhetischen und positiv konnotierten Daseinsformen und Entwicklungsvorausset-

zungen des Menschen; der kontemplative Zug der Bildbeschauung im Narziss-Mythos

zu seinem Emblem. In dieser Weise deutet Schlegel in seinem Roman »Lucinde« den

Mythos gegenüber demmoralisierenden Duktus der mittelalterlichen Rezeption neu.58

Narzissens Einsamkeit ist nicht Strafe, sondern eine selbstgewählte kontemplative In-

nenschau, aus der heraus Narziss sein künstlerisches Potential schöpft.

Einen dritten Umschwung markiert das 20. Jahrhundert, wonach Narziss zum In-

begriff der Selbstentfremdung des Menschen wird.59 Diese (vermeintlich neue) Sicht

auf Narziss vollzieht sich nicht unabhängig von den kulturellen Umschwüngen dieser

Zeit: so geht die industrielle Revolution mit einschneidenden Entfremdungserfahrun-

gen in derMassen- undMaschinenproduktion einher; mit der Erfindung der Fotografie

ist zudem die Flut schnell reproduzierbarer Bilder entfacht. Mit ihr rückt die Frage der

Medienkonstitution des Menschen ins Zentrum philosophischer Diskurse.

Einen großen Anteil an dieser Deutungsrichtung des Mythos hat die psychoanaly-

tische Theoriebildung im Rückgriff auf den Mythos.60 Das im Narzissmus an einem

Bild entdeckte »Ich« stellt nach Freud eine wackelige Instanz unter diversen seelischen

Strebungen dar.DerMensch sei zwar im Ich-Bewusstsein seiner fest umrissen geglaub-

ten Grenzen, aber er überblicke einen Großteil seiner Strebungen nicht.61 Freud bringt

56 Die Darstellung hat keinen Anspruch auf Vollständigkeit, da eine ausführliche Erörterung der ver-

schiedenen Auslegungen des Mythos sicherlich Buchformat annehmen würde. Die Auswahl be-

zieht sich hier lediglich auf die Rezeption des Ovids-Textes und markiert grobe Umbrüche in der

Bewertung der Schrift.

57 Dies bedeutet nicht zwingend, dass auch die Darstellungen den moralischen Impetus wie die Er-

zählung haben,wie Panofsky an den Illustrationen des »Ovidemoralisé« zeigt. vgl. Erwin Panofsky,

Ikonographie und Ikonologie. In Ekkehard Kaemmerling (Hg.), Ikonographie und Ikonologie. Bil-

dende Kunst als Zeichensystem Band I, Köln 19979, S. 224

58 Vgl. Schlegel, Friedrich: Lucinde (1799), 7. Aufl., Berlin: Insel 2020, S. 103ff.

59 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 339.

60 Der Begriff ist von Paul Näcke (1899) geprägt worden und seit Freuds Narzissmus-Studien (Fall

Schreber 1911) ein eigenes Forschungsfeld der Psychoanalyse. Freud führt ihn ›offiziell‹ in seiner

Studie »Zur Einführung des Narzissmus« [1914] in die Psychoanalyse ein.

61 Vgl. Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, Fragen der Gesellschaft Ursprünge der Re-

ligion, Bd. IX, Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Ein Bild und sein Doppelgänger

dies auf die bekannte Formel, »Das Ich ist nicht Herr im eigenen Haus«.62 Diese neue

Sicht auf den Menschen ergänzt zwei menschheitsgeschichtlich bahnbrechende Theo-

rien: die Evolutionstheorie nach Darwin, wonach der Mensch seine Vorrangstellung

gegenüber den Tieren verliert, und die astronomischen Erkenntnisse des Galilei, mit

denen die Erde aus dem Zentrum des Universums rückt. Alle drei Verrückungen han-

deln von der Dezentrierung des Menschen und wirken insofern auf ihn (narzisstisch)

kränkend. Narziss, der den Moment einer solchen Ich-Entdeckung versinnbildlicht, ist

also in einer modernen Perspektive auf den Mythos zugleich derjenige, der sich nie-

mals vollumfänglich zu erblicken vermag. Dass diese Perspektive – ich möchte sie als

eine nicht normative Auslegung des Mythos bezeichnen – eng an den antiken Text an-

knüpft, also keine im engeren Sinne ›moderne‹ Sicht darstellt, wird später im Text aus-

geführt. Nur vordergründig erfährt der Narziss-Mythos eine Umdeutung gegenüber

dem antiken Text, da im (primären) Narzissmus der Wunsch, sich selbst sehen zu wol-

len, ins Zentrum rückt, währendNarziss in der Blickszene desMythos darüber verzwei-

felt, dass das Bild ihn und keinen anderen zeigt. Diese Auslegung entspricht dennoch

den psychologischen Dimensionen des Mythos, da das Sich-selbst-Genügen, das Auft-

rechterhalten einer unberührbaren Ganzheit – analog zum Ich-Bewusstsein des Nar-

zissmus – den Frevel darstellt, für den Narziss mit der Bild- und Blickbannung bestraft

wird. Diesen Ausschluss vom Leben, der Wahn sich überall selbst zu sehen und in sich

selbst eingeschlossen zu sein, beschreibt als Krankheitsform der sekundäre Narzissmus

im Rückgriff auf Mythos.63

Nach diesem Exkurs in die zeitgeschichtliche Rezeption des Mythos wird nun die

paradigmatische Stellung des umstrittenen Bildes diskutiert. Worin wird sie gesehen

und in welchem Zusammenhang steht sie zum Ovid-Text?

2.2 Die paradigmatische Stellung des Bildes als »Inbegriff« des Narziss

Unabhängig von der Frage, wer der Maler ist, herrscht in der Kunstwelt weitgehend

Einigkeit in der Auffassung, es handle sich bei dieser Narziss-Darstellung um den ›In-

begriff‹ des Narziss (vgl. Einführungstext). In der Durchsicht der Literatur, die Text

(Ovid) und Bild (Caravaggio) zu einem gegenseitigen Bezugspunkt macht, trifft der Le-

ser auf ein auffälliges Phänomen: Trotz der attestierten Nähe zum Quellentext wird

dem caravaggesken Narziss eine mediale Autonomie gegenüber der literarischen Quel-

le zugesprochen. Die Nähe manifestiert sich unter anderem in der Varianz der Bildre-

zeption, die der Deutungsbreite der mythologischen Erzählung entspricht. Sie gründet

jedoch nicht auf einer Bebilderung desMythos durch eine Visualisierung der narrativen

Stränge der ovidschen Erzählung. Vielmehr legen die kommenden Beschreibungen na-

he, dass sich Bild und Text in übergreifenden Wirkqualitäten gleichen. Dabei lenkt das

Narziss-Thema den Blick auf die mediale Vermittlung des Mythos. Wie im Folgenden

dargelegt wird, verweisen die Differenzen zwischen Bild und Text vorrangig auf diese

medialen Unterschiede.

62 Vgl. Freud, Sigmund: »Die drei Kränkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«Band V, S. S. 1-7.

63 Vgl. Freud, Sigmund: »Zur Einführung des Narzissmus (1914)«, Psychologie des Unbewussten, Bd. III, 7.

Aufl., Frankfurt a.M. 1994 (Studienausgabe), S. 37-68, hier S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 37

2.2.1 Varianz der Bildrezeption im Spiegel der Deutungsbreite des Mythos

Bezogen auf die kulturabhängige Rezeption des mythologischen Stoffs, wie er im vor-

herigen Kapitel dargelegt wurde, wird das Narziss-Bild des Caravaggio zu einem Ana-

logon der kulturhistorischen Rezeption des mythologischen Stoffs: Mal fungiert es als

Sinnbild für den eitlenMenschen und die Abgründemenschlichen Daseins,mal werden

in ihm der kontemplative Schöpfergeist und Entdecker gesehen, dann wieder steht der

Narziss des Caravaggio für Täuschung/Selbstillusion und die Entfremdung des Men-

schen schlechthin.

Ein Beispiel, bereits im Einführungstext erwähnt, macht deutlich, wie der caravag-

geske Narziss zu einem Sinnbild einer idealistischen Auffassung des Mythos avanciert:

In der Aufsatzsammlung mit dem Titel »Die Kunst Denken. Zu Ästhetik und Kunst-

geschichte« – einem Sammelband, herausgegeben vomDeutschen Forum für Kunstge-

schichte in Paris, geht es nicht nur umdie ästhetischen Parameter einer Kunstgeschich-

te, sondern darum, die Kunst als eine Herausforderung des Denkens zu begreifen.64 In

ihr werden neben der Eigenlogik des Bildlichen, das epistemische Vermögen des Bil-

des diskutiert. Der Herausgeber der Reihe begründet die Wahl des Narziss-Bildes als

Titelbild wie folgt:

»Raphaël Bouvier hat uns, mit untrüglichem Bildsinn, dazu animiert, das Thema an-

schaulich unter dieses Bild zu stellen. Nicht, weil es als moralisierende Warnung vor

verwerflicher Selbstbespiegelung und Selbstliebe diente, sondern vielmehr, weil das

»Sich-selber-sehen« verstandenwerdendarf als philosophisch-erzieherische Selbstbe-

trachtung, als philosophisch-ästhetisches Exempel.«65

Das Narziss-Bild als Titelbild der Aufsatzsammlung, im Schwellenbereich von Kunst-

geschichte und Ästhetik anzusiedeln, wird hier also explizit in den Kontext einer idea-

listischen Konzeption des Narziss-Mythos gesetzt, wie er im 18. Jahrhundert aufkommt

(s.o.) und gegenüber einer moralisierenden Wertung des mythologischen Stoffs abge-

hoben. Beyer bezieht sich zudem auf die Narziss-Rezeption von Herbert Marcuse und

André Gides sowie Paul Valéry, wenn er zu folgendem Schluss kommt:

»Es handelt sich um ein ästhetisch-symbolisches Freiheitsversprechen, einen konkre-

ten Sehnsuchtsentwurf, der die epistemische Kraft der Anschauung und der Betrach-

tung beschwört und damit die Kunst als kraftvolle Denkfigur begreifen lässt.«66

Zurückkommend auf die kontroversen Bildbeschreibungen des Gemäldes, stellt sich

die Frage, inwieweit das Narziss-Bild (als Titelbild) zu einer solchen »kraftvollen Denk-

figur« passt – denken wir an die vielen Lücken, das Absacken ins Dunkle und Schat-

tenhafte zurück, Bildwirkungen, wie sie im vorherigen Kapitel beschreiben wurden.

Und ein weiterer auffälliger Aspekt: Die im Einleitungstext des Sammelbandes beton-

te epistemische Kraft des Anschaulichen, das Herausheben der ästhetischen Seite von

Erkenntnis, stützt sich in der Argumentation auf zahlreiche literarische Texte, die das

64 Vgl. Beyer Beyer, Andreas/Cohn, Danièle (Hg.):Die Kunst Denken. ZuÄsthetik und Kunstgeschichte,

S. IX.

65 Ebd.

66 Ebd., S. XI.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Ein Bild und sein Doppelgänger

Schlaglicht auf eine Seite des Mythos richten und, wie oben ausgeführt, anderes (das

Schattenhafte) im Titelbild, also im Anschauungsbeispiel für die Anschauung, über-

gehen. Entsprechend ist das Narziss-Bild nicht ganz abgedruckt: Die Spiegelung fehlt

komplett und auch ein Teil des Kopfes. Einer solchen Vereindeutigung des Narziss als

Idealbild der schöpferisch-kontemplativen Innenschau, ganz im Sinne einer spezifi-

schen Rezeption des Narziss-Topos, steht eine hierzu konträre Bildbeschreibung des

Psychoanalytikers Christian Gaillard gegenüber. Er bespricht das Narziss-Bild im Rah-

men eines Internationalen Psychoanalytischen Kongresses zum Thema »The archetype

of shadow in a Split world«, 1986 in Berlin abgehalten. Gaillard betont ausschließlich

das Schattenhafte des Bildes. In Narziss’ Blick will er Angst erkennen.

»Here, shadow reigns manifestly over the bottom of the painting, where it takes the

shape of a body: the fearsome body and visage of that other Narcissus, in whomhewill

soon recognize himself. From there, the shadow tends to overcome the whole picture.

It rises and threatens the figure of the young man in the light; this figure, in turn, is

altered by it.«67

Gemäß der psychoanalytischen Auslegung des Mythos bringt Gaillard das Bild mit dem

frühen narzisstischen Stadium in Verbindung, das seit Lacan auch als Spiegelstadi-

um bezeichnet wird und bekanntlich für die freudige Ich-Entdeckung des Säuglings an

einem Spiegelbild steht. Allerdings verweigere das Bild dieses Spiegel-Ideal. Es hand-

le vielmehr von einem Betrachter, der auf bedrohliche Weise mit seiner konstitutiven

Teilung und Dezentrierung konfrontiert werde. »The painting is a close-up of this se-

paration with occurs in all of us.«68 Damit rekurriert er als Psychoanalytiker auf die

im Narzissmus vollzogene Trennung des Ichs, das sich selbst zum Objekt nimmt sowie

auf die Lücken dieses Bewusstseins. Hierzu vergleichbar sieht Margrit Brehm im Nar-

ziss eine moderne und postmoderne Lesart des Narziss-Mythos vorweggenommen.69

Die Darstellung greife nicht nur der psychoanalytischen Rezeption des Narziss-Mythos

voraus, sondern auch der »Bedrohung des Ichs«, der »empfundenen Selbstfremdheit«

und »existentiellen Verunsicherung«, die das 20. Jahrhundert prägt.70

Wie gezeigt schlagen sich in den Deutungsrichtungen des Bildes als spezifische

Auslegungen des Mythos die gleichen Dichotomien nieder, auf die wir bereits in der

Sammlung der Phänomene der Bildrezeption getroffen sind. Insbesondere die Ver-

knüpfung der Sorten von Bild-Rezeption mit der kulturgeschichtlichen Rezeption des

Mythos weist eine vergleichbare Variation auf. Dies legt die Nähe zwischen literarischer

Quelle und bildlicher Darstellung nahe. Bild und Text, so die These, vereinen eine in-

haltliche Bandbreite: Narziss zum einen als Verkörperung einer sehnsüchtig-kontem-

plativen Innenschau und zum anderen als haltlose Figur, die sich selbst entgeht.

Neben dieser Variationsbreite bildet die Überzeugung, das Narziss-Bild verkörpere

die Thematiken jeweils in besonderer Weise, das auffällig Invariante. Zudem stellt sich

67 Gaillard, Christian: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, S. 352.

68 Ebd., S. 355.

69 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

70 Ebd., S. 339.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 39

bei den Autoren immer wieder Bewunderung ein – auch gegenüber dem Abgründigen,

des Bildes, wenn es in Augenschau genommen wird. Bezogen auf das Bildanschauliche

hat es den Anschein, als wäre das Bild in der Lage vieles in seine geschlossene Kreisform

aufzunehmen. Es verspricht nicht nur einen Blick aufs Ganze, sondern bietet sich als

übergreifendes Bild für Themen an, für die es zum Inbegriff im wahrsten Sinne des

Wortes wird. In dieser Art vermag das Gemälde ganze Epochen und Zeitströmungen

zu verkörpern – mal verkörpert es die epistemische Kraft der Anschauung (Beyer), mal

wird in ihm eine prophetische Vorausschau einer modernen Sicht auf den Menschen

gesehen (Brehm,Welsch), mal wirdNarziss auf seine barocke Gestalt hin anprobiert. An

einem solchen Bild, so der Psychoanalytiker und Bildtheoretiker Hubert Damisch, lasse

sich erst erkennen, was Barock sei – nicht aber, ohne dem Titel »Barocker Narziß?« ein

Fragezeichen hinzuzusetzen.71

2.2.2 Fragen der Medialität in der Auslegung des Mythos (Bild und Text)

Die paradigmatische Stellung des caravaggesken Narziss ist mit der oft vertretenen

Meinung verknüpft, dass die Narziss-Darstellung besonders stark an die literarische

Quelle, die Metamorphosen des Ovid, angelehnt ist. Daneben finden sich Bildbeschrei-

bungen, die die Differenz zum antiken Text betonen. Ein Gemeinsames liegt darin, dass

die Ovid-Quelle in der einen wie in der anderen Richtung zu einem festen Bezugs-

punkt zahlreicher Bilddeutungen wird. Eine Bildinterpretation erfolgt entsprechend

selten ohne Rückgriff auf die literarische Quelle (oder die Narzissmus-Theorie). Steht

umgekehrt der lyrische Text von Ovid im Mittelpunkt des Interesses, wird oftmals als

weiterer Bezugspunkt oder als Anschauungsbeispiel Caravaggios Narziss gewählt.72

Magrit Brehm macht auf die eigentümliche Bewandtnis aufmerksam, dass diese

Nähe der Darstellung zur literarischen Quelle unmittelbar spürbar wird, obwohl in

der reduzierten Darstellung viele narrative Stränge der Erzählung fehlen, die in an-

deren Bilddarstellungen hineingenommen sind – unter anderem die Figur Echo. Auch

die dem Bild attestierte Alltagsnähe scheint einer einfachen Bebilderung des mytholo-

gischen Textes zu widersprechen. Christian Gaillard betont das Fehlen alles Erzähle-

rischen im Bild, sowie jeglicher Hinweise, die auf die mythologische Szene schließen

lassen (bis auf die Wasserlinie). Das Bild sei zudem auch durch andere Qualitäten als

die Erzählung bestimmt: Während Ovid das Ideale der Figur Narziss in schillernder

Bildsprache entstehen lasse, finde sich bei Caravaggio ein Schatten, der das gesamte

Bild durchziehe (s.o.).

Wie bereits im Einführungstext erwähnt, ist diesem Bild, trotz der Abweichungen

vom mythologischen Text, bei seiner Entdeckung spontan der Titel »Il Narciso« ge-

geben worden. Der Bildtheoretiker Hubert Damisch sieht das unmittelbare Erkennen

der mythologischen Szene in einem »anthropologischen Wissen« des Betrachters be-

gründet, der sogleich in der reduzierten Spiegelszene Narziss identifiziere. Es funk-

tioniere in einem »emblematischen Modus und als ein Bild, das sich dem Geist direkt

71 Vgl. Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«

72 Vgl. Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und

Narziss, S. 67-77; vgl. de Riedmatten, Henri: »Zur Quelle des Narziss. Ovid, Metamorphosen, III, 339-

510«, S. 53ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Ein Bild und sein Doppelgänger

erschließt.«73 In einem Vergleich mit einer zeitnahen Narziss-Darstellung von Pous-

sin (Echo und Narziss, um 1627, Paris/Louvre) betont Damisch die Bildautonomie des

caravaggesken Narziss. Während die Narziss-Darstellung des Poussin der literarischen

Quelle als Bezugssystem bedürfe,mit ihm im »Dialog« stehe74, erhalte der caravaggeske

Narziss seinen Status als »Ikone« aufgrund seiner Bildlichkeit:

»Das caravaggeske Gemälde nutzt nur visuelle Ressourcen der Oberfläche derMalerei,

während das von Poussin eine andere Ökonomie der Repräsentation verrät, da es sich

nur durch die Instanz und unter dem Urteil eines Textes beschreiben läßt.«75

Worin aber liegt die spürbare Verbindung zwischen Bild und Text? Bild und Text ent-

sprechen sich in übergreifenden Wirkqualitäten, wie es die folgenden Beschreibungen

nahelegen. Christiane Kruse erkennt eine Analogie in der Metaperspektive des Bildre-

zipienten. Dieser überblicke die Szenerie gleichermaßen wie der auktoriale Erzähler

des Mythos und zeige sich gleichermaßen involviert bzw. emotional berührt:

»Narziß ist unwissend, doch der Betrachter weiß, daß Narziß seiner Illusion erliegt.

Der Bildbetrachter entspricht folglich dem auktorialen Erzähler in Ovids Vorlage.«76

Dass sich diese Metaebene nicht halten lässt, verdeutlichen Bildbeschreibungen, bei

denen vom unsicheren Standpunkt des Betrachters und seinem Involviert-Werden in

die Szenerie die Sprache ist (vgl. Kapitel 1.2.). Darin kündigen sich spezifische mediale

Unterschiede zwischen Bild und Text an.

Eine weitere Nähe zum antiken Text liegt in der wertfreien Umsetzung des my-

thologischen Stoffs. Im Vergleich zu Narziss-Darstellungen, die etwa in die gleiche

Entstehungszeit fallen, verzichte das Bild, so Margrit Brehm, auf eine moralische Bot-

schaft – entweder in der Richtung einermoralischen Verurteilung der Selbstverliebtheit

und Verweigerung der Fortpflanzung oder in Richtung eines Idealbildes einer kontem-

plativen und schöpferischen Innenschau fernab von der Welt.77

»Weder verklärt noch verurteilt Caravaggio durch seine Darstellung den Protagonis-

ten. Allein die verführerische ›Wirklichkeit‹ des Gegenübers, das scheinbar zum Grei-

fen nah und doch nur eine Täuschung ist, setzt er ins Bild.«78

Die paradigmatische Stellung lässt sich auf diese wertfreie Umsetzung zurückführen,

die Bild und Text verbindet. Der Mythos, der eine »Urszene der Menschheit« zumThe-

ma hat (s.o.) wird in der Narziss-Darstellung über seine emblematische Puristik und

Intensität der Bildqualität bildlich in Szene gesetzt. In diesem Sinne wirkt das carava-

ggeske Bild, gleichermaßen wie der Ovid-Text, zeitlos und involvierend. Bildanschau-

73 Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, S. 203.

74 Vgl. ebd., S. 200.

75 Ebd., S. 201.

76 Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und Cara-

vaggio«, S. 112.

77 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 339.

78 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 41

liche Beschreibungen unterstreichen die Reduziertheit der Szene und die ambiguen

Qualitäten des Spiegels:

»Von keinem anderenMaler ist dasWasser, das Narziss zum Spiegel wird, so glatt und

unbewegt dargestellt worden wie von ihm. Und zu keiner Zeit wurde es zudem als so

abgründig und verhängnisvoll gezeigt.«79

Aus der Beschreibung spricht die sinnliche (Erlebens-)Qualität und Puristik, die das

Narziss-Bild kennzeichnet. Dabei lenkt die bildkompositorische Reduzierung des Bil-

des in zwei fast identische Bildhälften den Blick auf ein zentrales Moment im Mythos:

die Blickbannung des Narziss, die alles andere aus dem Blick treten lässt und den

(Selbst-)Betrachter und sein Bild in eine Kreisform einschließt. Folgende Beschreibung

Karl Neuffers, liest man sie vor dem Hintergrund des Ovid-Textes, gibt Hinweise dar-

auf, dass der Betrachter des Bildes in die Situation des Narziss versetzt wird und der

Erkenntnisproblematik des Un-Begreiflichen (im wahrsten Sinne des Wortes) ausge-

setzt ist: »Im Bild wird das Unbegreifliche anschaubar, nicht unmittelbar aussprechbar,

aber doch bewußt.«80

Die mediale Selbstthematisierung kann als eine weitere Verbindung zwischen Bild

und Text genannt werden.81 Der Aspekt der Medien-Selbstreflexion verbindet beide

Medien in einer übergreifenden Qualität – denken wir an die kunstvolle Wiederholung

der Ovid-Verse und an den subtilen Selbstverweis auf die Fiktionalität der Erzählung.

Hierzu analog wirft die Narziss-Darstellung die Frage auf, was ein Bild ist, indem es

ein Bild im Bild zeigt und die Situation einer Bildbetrachtung auf eigentümliche Weise

doppelt. Beide Medien führen nah heran, halten aber doch Erzähler und Betrachter in

einem Abstand zum Geschehen.

Die Narziss-Darstellung des Caravaggio wirkt wie eine eigenständige Auslegung

des Narziss-Mythos – als das Bild, das ihn bildlich in Szene setzt. Die Sammlung legt

dies nahe. Als These sei festgehalten, dass die Nähe zwischen Bild und Text nicht in

79 Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nico-

lai«, S. 30.

80 Neuffer, Carl: Caravaggio – Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen Werkanalyse,

S. 16.

81 Die ambiguen Qualitäten dieser Selbstinszenierung des Bildes unterstreicht Christiane Kruse:

Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und Cara-

vaggio«, »Ich kenne kein zweites Gemälde, das die Unmittelbarkeit der Illusion beim Rezeptions-

prozeß und die Mittelbarkeit des Mediums, welche die Illusion durchbricht, derart kontrapunk-

tisch inszeniert. Die kühle Transparenz des Spiegelbildes und die Opazität der in undurchdring-

bares Schwarz getränkten Leinwand fungieren dabei als polare Leitmetaphern des sich selbst the-

matisierendenMediums.« Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der

Quelle bei Alberti und Caravaggio«, S. 112. Die mediale Selbstthematisierung des Narziss-Bildes be-

tont auch Magrit Brehm, wenn sie im Narziss-Bild einen »Modellfall des Bildermachens« erkennt.

Sie betont darin die strukturelle Seite des Bildes und mit ihr seine Zeit- und Kulturunabhängig-

keit: »Durch die Konzentration auf das Hauptmotiv, die Spiegelszene, rückt Caravaggio denDialog

zwischen Narziß und seinem Abbild in den Mittelpunkt und eröffnet so eine Perspektive auf das

Kunstwerk als Entwurf zwischen Selbstbild und Abbild.« Brehm, Margit: »Sich sehend sehen – Nar-

ziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman

und Mat Collishaw«, S. 338.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Ein Bild und sein Doppelgänger

einer einfachen Bebilderung des Mythos liegt, sondern in der Übertragung seiner Tie-

fendimensionen ins Bildmedium. Damit wären Differenzen zwischen Bild und Text im

Sinne einer abweichenden Deutung des Mythos weniger inhaltliche, als auf die media-

len Unterschiede selbst bezogen. Die Studie wird dieser Frage weiter nachgehen.

Rückblickend auf die ersten beiden Kapitel offenbart die Sammlung nicht nur viele

Ungereimtheiten und starke Ambivalenzen, die das Narziss-Bild hervorruft, sie weckt

auch das Interesse an einer die Einzelphänomene verbindenden Erklärung. Die para-

digmatische Stellung des Bildes als ›Inbegriff‹ des Narziss erlaubte Querverweise zum

Text und der übergreifenden Frage nach der Medialität des Bildes. Im Folgenden wer-

den tradierte Herangehensweisen in der Erklärung eines Kunstwerks vorgestellt, mit-

einander verglichen und ihre Anwendung und Tauglichkeit bezogen auf das Narziss-

Bild erörtert. Hieraus leitet sich schließlich die Fragestellung und die hier gewählte

Untersuchungsmethode ab.

3. Untersuchungsperspektiven auf den Gegenstand

In diesem Kapitel werden die unterschiedlichen Untersuchungsperspektiven auf das

Narziss-Bild in ihrem Erklärungsgehalt geprüft und das Untersuchungsdesign dieser

Studie scharf gezogen.Die Erklärungskonstrukte, die nun vorgestellt werden, sind gän-

gig in der Analyse des Narziss-Bildes und haben gemeinsam, dass sie sich auf außer-

bildliche Kontexte beziehen: auf den Künstler (3.1.), den Zeitkontext (3.2.) und die litera-

rische Quelle (3.3.). Sie gehen quer durch die Wissenschaftslandschaft – und verweisen

damit wiederum auf die Interdisziplinarität des Diskurses rund um das umstrittene

Bild.82 Medientheoretische Analysen, gleichermaßen wie psychoanalytische Deutun-

gen und kunsthistorische Einschätzungen bringen das Narziss-Bild mit dem Ovid-Text

in Verbindung. Der Zeitkontext als Bezugssystem der Analysen ist nicht nur Gegen-

stand einer kunsthistorischen Betrachtung, sondern auch einer kunstphilosophischen.

Schließlich stellt auch der Bezug zum Künstler ein die genannten Disziplinen übergrei-

fendes Erklärungskonstrukt dar.

Eine psychologisch-empirisch Untersuchung des Bildes fehlt bisher in der ansons-

ten umfassenden Bildforschung.Welchen Beitrag leistet sie? Sie fasst das Bild als einen

Erfahrungsgegenstand auf, der sich erst in einer ausgedehnten Betrachtung erschließt.

Ihren Gegenstand verortet sie zwischen Bild und Betrachter. In Abgrenzung zu den Er-

klärungskonstrukten, die sich auf außerbildliche Kontexte beziehen, liegt ihre Qualität

darin, dass sie die unmittelbare Wirkung des Bildes in den Blick nimmt.

Warum ist es nötig, die gängigen Erklärungskonstrukte vorzustellen? Zum einen

setzt der Exkurs die Sammlung der Phänomene der Bildrezeption fort und fokussiert

hier wiederum auf implizite und explizite Wirkungen. Zum anderen wird der Blick auf

82 Die Bezüge (Künstler, Zeitkontext, Quellentexte) lassen sich nicht spezifischenWissenschaftsdis-

ziplinen trennscharf zuordnen, in denen das Narziss-Bild besprochenwird. Die Trennlinien finden

sich vielmehr an anderenStellen: in einer naturwissenschaftlichenoder geisteswissenschaftlichen

Auffassung in einer genetisch-geschichtlichen oder einer philosophisch-ästhetischen Auffassung,

in einer deterministisch-kausalen oder phänomenologischen/wirkanalytischen Sicht.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 43

Methode und Gegenstandsbildung der drei Erklärungskonstrukte gelenkt, um hierüber

auf Forschungslücken aufmerksam zumachen und denMehrwert einer empirisch-psy-

chologischen Untersuchung des Gegenstands zu begründen. Dabei verläuft die Trenn-

linie nicht zwischen den Disziplinen Kunstgeschichte und Psychologie; es handelt sich

vielmehr um divergierendeWirklichkeits- und somit Gegenstandsauffassungen, die in-

nerhalb derWissenschaften für Diskussionsstoff sorgen.Die Erklärung des Kunstwerks

über die Biographie und Intention des Künstlers dient hier als ein gutes Beispiel. Denn

das Erklärungskonstrukt wird sowohl in der Kunstgeschichte, wie in der Psychologie

kontrovers diskutiert.

So interessiert sich die Psychologie vonHause aus für die seelischen Strebungen des

Kunstschaffenden und einige ihrer Vertreter meinen, diese würden sich im Kunstwerk

niederschlagen; die Kunstgeschichte (nicht alle ihrer Vertreter) folgt mit ihrem Interes-

se für die Biographien der Künstler letztlich ihrer Fachspezifik entwicklungsgeschicht-

licher Erklärungen. Wie stark sich ihrerseits die Kunstgeschichte in ihren Anfängen

auf die Psychologie beruft oder implizit psychologisch argumentiert, soll folgender Ex-

kurs veranschaulichen. Er ist in diesem Kontext besonders wichtig, um die Verortung

der Studie als eine psychologische Wirkungsanalyse zu verdeutlichen – bestehen doch

große Unterschiede in den Auffassungen, was jeweils ›psychologisch‹ ist. Die Kunst-

geschichte zeigt sich hier in einer Abhängigkeit zur Psychologie als Hilfswissenschaft,

ohne jedoch ein methodisches Programm zu übernehmen oder gar empirisch Kunst-

werke zu erforschen. Ihre psychologischeNeigung ist bei den einzelnen Forschernmehr

oder weniger explizit.

Der einflussreichste Kunsthistoriker des ausgehenden 20. Jahrhunderts, Alois Riegl

(1858-1905) und viele andere kunsthistorische Forscher dieser Zeit, darunter Heinrich

Wölfflin (1864-1945) und Wilhelm Worringer (1881-1965) vertreten eine »psychologische

Auffassung« dessen, was Kunst auszeichnet und wie sich Kunst beschreiben lässt. Die

Forschung des Kunsthistorikers Ernst Gombrich (1909-2001), ebenfalls psychologisch

orientiert, fällt insofern aus der Reihe, da er seine Analysen an Erkenntnissen aus der

Experimentalpsychologie anlehnt. Seine Kollegen dagegen liefern Wirkungsbeschrei-

bungen der von ihnen besprochenen Kunstwerke – jedoch ohne diese als solche zu be-

nennen, zu reflektieren und in eine methodische Systematik zu überführen. An einem

Beispiel: das von Alois Riegl konzipierte Epochen-spezifische ›Kunstwollen‹ wird von

ihm teils über sehr anschauliche Beschreibungen der Wirkungen der Kunstwerke auf

ihn als Betrachter generiert. Auch bei Wölfflin erscheinen solche Beschreibungen als

etwas Allgemeines, Epoche-übergreifendes – er nennt sie selbst eine »psychologische

Auffassung«.83

Gegen diesen ›Psychologismus‹ in der Kunstgeschichte richtet sich Erwin Panof-

sky. Seine Kritik ist insofern für diesen Kontext relevant, da sich über die Abgrenzung

und Nähe zu den Ansichten Panofskys die Leitlinie dieser Studie schärfen lässt. Sie sei

in Kürze zusammengefasst. Die Argumentation zielt auf drei Formen psychologischer

Herangehensweisen: Die künstlerpsychologische Deutung, die zeitpsychologische Deu-

83 Darauf, dass sich hierüber die rezeptionsgeschichtlichen Unterschiede nicht hinreichend begrün-

den lassen, verweist Panofsky.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Ein Bild und sein Doppelgänger

tung und die apperzeptionspsychologischeDeutung.84 An den ersten beiden bemängelt

er, dass sich das von Riegl beschriebene ›Kunstwollen‹ jeweils nicht belegen lasse. Impli-

zit unterstellt er dem Begriff einen metaphysischen Gehalt. So lasse sich nicht von den

Absichtserklärungen eines Künstlers auf sein ›Kunstwollen‹ schließen. Gleiches gelte

für ein Epoche-übergreifendes ›Kunstwollen‹. Die dritte Form definiert Panofsky als

»die rein empirisch verfahrende apperzeptionspsychologische Deutung, die – von der

Analyse und Erklärung des ›ästhetischen Erlebnisses‹, d.h. der in der Psyche des kunst-

genießenden Beschauers sich abspielenden Vorgänge ausgehend – die im Kunstwerk

sich aussprechende Tendenz ohne weiteres aus der Wirkung erschließen zu können

glaubt, die es in den Betrachtern hervorruft.«85 An diesem Ansatz bemängelt Panofsky,

dass er sein Objekt verfehle: Das »Eindruckserlebnis« eines Kunstwerks habe »weder

das Kunstwerk noch den Künstler, sondern die Psyche eines heutigen Betrachters« zum

Gegenstand.86

Der Hauptunterschied einer empirischen Wirkungsanalyse zum ›Psychologismus‹

einer kunstgeschichtlichen Perspektive liegt zum einen darin, dass sie keine Rück-

schlüsse auf den Künstler oder den Zeitkontext im Sinn hat, sondern das Kunstwerk

als Erfahrungsgegenstand versteht und somit als weitgehend losgelöst von den ge-

nannten Determinanten. Sie konzipiert den Gegenstand also anders als andere psy-

chologische Schulen nicht geschichtlich-genetisch. Und zweitens, in Abgrenzung zu

Panofsky, fasst die hier vertretene Auffassung das »Eindruckserlebnis« von Kunst auf

seinen Betrachter als ein Geschehen auf, das sich zwischen Kunstwerk und Betrach-

ter vollzieht. Danach lässt sich ein »Eindruckserlebnis« eben nicht nur im Betrachter

verorten, sondern beschreibt einen Zwischenraum. Zur Exploration dieses Zwischen-

raums dienen in einer empirisch psychologisch-morphologischenWirkungsanalyse die

Erlebensbeschreibungen der Betrachter. Sie unterscheiden sich von der Beschreibung

ikonographischer Elemente des Bildanschaulichen darin, dass sie sich auf die meist

impliziten Erlebensgehalte richten. Der Zwischenraum (der Wirkungen des Bildes auf

den Betrachter) erfordert wiederum eine Gegenstandsbestimmung, eine Richtung der

Untersuchung: So dient das Bilderleben im Falle einer Bildwirkungsanalyse nicht der

Persönlichkeitsanalyse des Probanden, sondern ist auf das Bild und seine Wirkung ge-

richtet. Diese spezifische Gegenstandsbildung wird im vierten Kapitel näher erläutert;

die theoretisch-methodischen Implikationen imTheorie- undMethodenteil der Studie.

Im Folgenden werden die drei Erklärungsansätze (Künstler, Zeitkontext, Quellen-

texte) nacheinander vorgestellt. Wie schon im ersten und zweiten Kapitel nimmt die

Studie auch hier die Spur der Bildwirkung auf. Das dritte Kapitel dient also nicht nur

der Konzeption und Argumentation des Untersuchungsvorhabens – als Ergänzung zur

bisherigen Bild/Caravaggio-Forschung verstanden – sondern durchleuchtet die Samm-

lung auf die Wirkstrukturen des Bildes hin. Es fragt danach, was jeweils offen und un-

begründet bleibt und gelangt hierüber Thesen im Hinblick auf die Forschungsfrage.

84 Vgl. Panofsky, Erwin: »Der Begriff des Kunstwollens«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunst-

wissenschaft 14 (1920), S. 321-339, hier S. 323-324.

85 Ebd., S. 324.

86 Vgl. ebd., S. 328.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 45

Ziel ist es auch hier, wie in den vorangegangenen Kapiteln, die impliziten Wirkun-

gen herauszuarbeiten und zum anderen den Mehrwert einer empirisch psychologisch-

morphologischen Bildwirkungsanalyse vor dem Hintergrund der bisherigen kunstwis-

senschaftlichen Forschung zum Narziss-Bild zu argumentieren.

Zunächst werden die Konstrukte allgemein samt der interdisziplinär geführten

Kontroverse um diese Gegenstandsbildung erläutert und dann am Narziss auf ihren

jeweiligen Erklärungsgehalt hin geprüft. Die drei Erklärungsansätze unterscheiden

sich stark in ihrem Erklärungsgehalt und sind bezogen auf die Komplexität und den

Erklärungsgehalt in aufsteigender Reihe beschrieben.

3.1 Der Künstler

3.1.1 Erklärungsansätze des Kunstwerks über Biographie und Intention

des Künstlers

Die Erklärung über den Künstler kann verschiedene Richtungen einschlagen: er selbst

kann befragt werden oder Texte zum Werk herangezogen werden. Biographische As-

pekte dienen oft als Erklärungsgrundlage. Hier wird in der Regel danach gefragt, wen

der Künstler/die Künstlerin gekannt und von welchen Ideen er beeinflusst war. Der Er-

klärungsansatz lässt sich nochmals auftrennen in eine biographische Perspektive und

eine solche, die die Idee bzw. Intention des Künstlers als maßgeblich zum Verständ-

nis des Kunstwerks erachtet. Darin lassen sich wiederum bewusste Bestrebungen von

unbewussten Tendenzen des Künstlers unterscheiden, die sich im Kunstwerk nieder-

schlagen.

Die »Idee« oder »Intention« des Künstlers als maßgeblich und hinreichend erklä-

rend für seinWerk anzusehen, steht in langer Tradition. Sie erhält mit der Renaissance,

der Geburt der sogenannten Künstler-Fürsten, Einzug und löst die mittelalterlichen

»Meister ohne Namen« ab. Standen diese unbekannten Künstler noch im bescheiden-

den Dienst der Kirche, behaupten sich Künstler fortan als Schöpfer ihrerWerke. Dürers

berühmtes Selbstporträt, Selbstbildnis mit Pelzkragen (München, Alte Pinakothek, 1500),

seine skandalöse Selbstinszenierung in der Ikonographie von Jesus Christus, steht als

Sinnbild für diesen Wandlungsprozess. So wie die Kunst Autonomie beansprucht, in-

dem sie den Künstler zum Schöpfer erhebt, so folgt die Kunsttheorie einer Denkrich-

tung, die Kunst vom Künstler her abzuleiten. Ihr prominentester Vertreter ist Giorgio

Vasari, sein berühmtestesWerk die Künstlerbiographie ‘Le Vite´von 1550.Dies setzt sich

in einer Bewegung fort, in der Künstler ebenfalls Mitte des 16. Jahrhunderts beginnen

Künstlertexte zu verfassen. Diese Entwicklung wird dadurch befördert, dass Künst-

ler fortan in den Kunstmetropolen (Florenz, Rom) erstmals Kunstakademien besuchen.

Riegl führt dieses von ihm als ›modern‹ bezeichnete Phänomen auf den entdeckten und

gesteigerten Subjektivismus in der Kunst des Barock zurück. Aus dem Vakuum eines

entgleitenden objektiven Maßstabs heraus und dem Eklektizismus erwachse die Not-

wendigkeit einer Rechtfertigung, aber auch die zunehmende Intellektualisierung der

Kunst vonseiten Kunstschaffender:

»Heute ist dies so weit gediehen, daß der Künstler kategorisch verlangt, der Beschauer

habe sich in seine – in die des Künstlers – Absicht zu fügen, nicht – wie es in der An-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Ein Bild und sein Doppelgänger

tike, im Mittelalter bis zur Renaissance der Fall war – der Künstler in die Absicht des

genießenden Beschauers, für die das Kunstwerk bestimmt ist.«87

Der biographische Ansatz stellt nach wie vor ein beliebtes Mittel dar, um den Zugang

zu Kunstwerken zu bahnen, zu ergänzen, zu erweitern – inMuseen/Ausstellungen glei-

chermaßen wie in der zeitgenössischen Kunstgeschichte/Kunstwissenschaft. Ihm liegt

die Vorstellung zugrunde, dass wenn wir etwas über den Künstler wissen, auch sein

Werk besser verstehen können – so als würde sich das Leben des Künstlers im Werk

niederschlagen.88 Insbesondere die Kenntnis der »Idee« des Künstlers, wenn sie über

Quellentexte überliefert wird, verspricht eine allumfassende Aufklärung. Die Beliebt-

heit dieses Erklärungskonstrukts steht der gleichzeitigen Kritik an diesem Ansatz in

nichts nach. So wird oftmals gegenüber der Idee des Künstlers die Autonomie des

Kunstwerks betont.

»Daß der Schaffende im Blick auf die Idee seines Werkes verschiedene Möglichkeiten

der Ausgestaltung erwägen, kritisch vergleichen und beurteilen kann, ist unleugbar.

Diese dem Schaffen selbst einwohnende nüchterne Helligkeit scheint mir jedoch et-

was sehr anderes als die ästhetische Reflexion und die ästhetische Kritik, die sich an

demWerk selber zu entzünden vermag.«89

Die Behauptung der Autonomie des Kunstwerks gegenüber der Idee des Künstlers, wie

von Gadamer formuliert, kommt letztlich auch in dem bekannten Ausspruch zum Aus-

druck, der Künstler habe vor seinem Werk zurückzutreten.

Es ist nicht zu bezweifeln, dass gerade im Bereich der Konzeption die Idee des

Künstlers das Werk zumindest mitbedingt – für den Betrachter geht dies oft mit der

Aufforderung einher, erklärende Künstlertexte zu lesen. In anderen Fällen überliefern

eindeutig zum Bild gehörige Bildunterschriften »Ideen«, die nicht mehr vomWerk ab-

zulösen sind – so etwa die Bildunterschriften der Capriccios von Goya oder der Schrift-

zug »Ceci n’est pas un pipe« in Magrittes Bild Der Verrat der Bilder (Los Angeles, County

Museum of Art, 1929). Von diesen Fällen ganz abgesehen, ist zumindest nicht auszu-

schließen, dass sich Künstler treffend zu ihrem Werk zu äußern vermögen. Salber be-

schreibt das Hinzuziehen beschreibender Künstlertexte im Verständnis eines Werkes

als einen »Zugang«, der helfen könne, »Produktionsprozesse« besser zu verstehen. Er

stellt zudem heraus, dass »Absicht und Wirkung« in ihrer Gegenüberstellung eine Va-

riation im Verständnis des Kunstwerks bewirken. Dabei können Absicht und Wirkung

einander entsprechen oder eben auch auseinanderfallen.90 Problematisch ist dieser Er-

klärungsansatz jedoch dann, wenn der Künstler und dessen Einschätzung des Kunst-

werks als nicht hinterfragbar genommen wird – so als ›gehöre‹ das Werk unablösbar

zum Künstler.

87 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), hg. v. Burda, Arthur und Dvorak,

Wien: Anton Schroll & Co 2010, S. 159.

88 Die Zunahme an Audioguides und Erklärungstafeln in Ausstellungen und Museen belegen sogar

eine Tendenz zur Ersetzung des Kunstwerks durch diese Informationen.

89 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

Bd. Hermeneutik I, 7. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 2010 (Gesammelte Werke), S. 123.

90 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 47

Die Hauptkritik Gadamers an diesem Ansatz, das Kunstwerk über die Intention des

Künstlers zu erklären, bezieht sich noch auf einen weiteren Aspekt. Die Erörterung von

Ideen, ob vonseiten des Künstlers oder Kunstkritikers, befinde sich, so Gadamer, auf

der Ebene der Reflexion, des »ästhetischen Bewusstseins« und sei der Kunsterfahrung

nachgeordnet.

»Es scheint mir noch immer ein Rest des falschen Psychologismus, der aus der

Geschmacks- und Genieästhetik stammt, wenn man den Produktionsvorgang und

den Reproduktionsvorgang in der Idee zusammenfallen läßt. Man verkennt damit

das über die Subjektivität des Schaffenden, wie des Genießenden hinausgehende

Ereignis, das das Gelingen eines Werkes darstellt.«91

Andere kritische Stimmen warnen vor der Selbstauskunft der Künstler zu ihremWerk,

da diese ausgesprochen oder unausgesprochen Wahrheit für sich beanspruchten. Dem

Künstler wird hier, offensichtlich in der Tradition des Künstlerideals der Renaissance

stehend, eine Deutungshoheit zugesprochen, die – ob er will oder nicht – zu einer Fest-

schreibung des Kunstwerks führt. Der Kunstpsychologe Herbert Fitzek zeigt an meh-

reren Beispielen, dass die Aussagen von Künstlern zu ihremWerk oftmals wenig ergie-

big sind – zumindest was ihre Wirkung betrifft. Dies, so eine Vermutung, kann an der

allzu großen Nähe zum eigenenWerk liegen, die den Blick auf seine Wirkung erschwe-

ren kann – erfordert dies doch ein Nach-außen-wenden und eine innere Trennung von

den bewussten Absichten, die sich aber möglicherweise nicht im Werk niedergeschla-

gen haben. Fitzek hält diesen (Selbst-)Einschätzungen treffendere – sprich erlebensna-

he – Beschreibungen des Werkes vonseiten seiner (zeitgenössischen) Betrachter entge-

gen. Auch hier wird die Kunsterfahrung gegenüber einer (Künstler-)Reflexion als pri-

mär und auf das Werk bezogen als zutreffender erachtet.92

Eine biographische Erklärung des Kunstwerks bildet auch eine Tradition der psy-

choanalytischen Kunst- und Kulturforschung9394. In diesem Fall werden neben der Re-

flexion auch unbewusste Intentionen bzw. ein Leiden des Künstlers zumMaßstab einer

Erklärung des Werks. Adorno kritisiert, wie vereinseitigend die Erklärung des Kunst-

werks dieses Mal nicht vonseiten, sondern mithilfe des Künstlers ausfallen kann und

macht plastisch, wie vernachlässigend gegenüber der ›Seinserscheinung‹ des Kunst-

werks sich die Frage nach dem Künstler und seiner Beweggründe auswirkt.

»Ihr [der psychoanalytischen Kunsttheorie] gelten die Kunstwerke wesentlich als Pro-

jektionen des Unbewußten derer, die sie hervorgebracht haben, und sie vergißt die

91 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik

(1960), S. 123.

92 Vgl. Fitzek, Herbert: »Von der Figur zur Figuration«,Ästhetik der Behandlung.Beziehungs-Gestaltungs-

und Lebenskunst im psychotherapeutischen Prozess, Gießen: Psychosozial-Verlag 2015.

93 Vgl. Freud, Sigmund: »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo Da Vinci (1910)«, Bildende Kunst und Li-

teratur, Bd. X, Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 87-152.

94 Vgl. Freud, Sigmund: »DerMoses des Michelangelo (1914)«, Bildende Kunst und Literatur, Bd. X, Frank-

furt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 195-221.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Ein Bild und sein Doppelgänger

Formkategorien über der Hermeneutik der Stoffe, überträgt gleichsam die Banausie

feinsinniger Ärzte auf das untauglichste Objekt, auf Lionardo oder Baudelaire.«95

Im Gegensatz zu einer solchen psychoanalytischen Deutung von Kunstwerken,

die – um die Kritik Adornos zu relativieren – von vornherein weniger eine Erklärung

des Kunstwerks als des kunstschaffenden Menschen im Sinn hat, lässt sich das abhe-

ben, was sich als Idee, Konzeption bzw. Intention des Künstlers beschreiben ließe und

eben in den Bereich »bewusster« Absichten fällt. In dieser Weise versteht Jonas die

Kunstwirkung von der Konzeption eines Übertragungsgeschehens her – da gehe etwas

vom Künstler aufs Kunstwerk und vom Kunstwerk auf den Betrachter über:

»Die äußere Intention des Herstellers lebt im Hergestellten fort als innere Intentiona-

lität – die Intentionalität der Darstellung, die sich dem Betrachter mitteilt.«9697

Es ist stark anzunehmen, dass im Werk etwas davon fortlebt, was der Künstler inten-

dierte – ob in bewusster Absicht oder aus den ihm nicht bewussten inneren Anteilen

heraus. Allerdings können solche Bezüge nur in seltenen Fällen die Wirkung einesWer-

kes erklären. Oftmals fungiert die Kenntnis biographischer Daten und/oder der Absich-

ten des Künstlers in der Art einer Horoskop-artigen Bestätigungslogik. Solche Erklä-

rungen dienen, so die Vermutung, einer Milderung der Wucht vieler künstlerischer

Werke.Wollte man umgekehrt ein Werk anhand der Vita oder der Absichtserklärungen

eines Künstlers erst ausfindig machen, wäre die Evidenz dahin.

Die Liste der kritischen Stimmen und Argumente gegen den biographisch-inten-

tionalen Ansatz wäre lange fortsetzen. Und zugleich erweist sich dieser Ansatz in der

Erklärung eines Kunstwerks als äußerst hartnäckig. Wie mächtig diese Denkweise ist,

soll eine kleine Anekdote um die Untersuchung des Narziss-Bildes schildern: Als mir

im Rahmen der empirischen Phase der Untersuchung zu Ohren kam, dass die Urhe-

berschaft des Bildes ungeklärt, das Bild Caravaggio gar abgesprochen worden sei, traf

ich in Kunsthistoriker-Kreisen auf Mitleid und Bedauern – beinahe so, als wäre jetzt

nichts mehr zu dem Bild zu sagen und so, als wäre meiner Arbeit ohne den Künstler

der wissenschaftliche Boden entzogen.

3.1.2 Die »Caravaggiovita«

Das berühmt-berüchtigte Leben des Caravaggio wird oftmals in einen Zusammenhang

mit seinen Werken gesetzt. Monografien folgen meist der Chronologie der Werke und

liefern zahlreiche Anekdoten, die sich um die Bilder des Künstlers ranken – teils der-

art spannend und schauerlich, dass sie das Werk in den Schatten stellen. Bereits zu

Lebzeiten des Caravaggio weckt sein Leben derart großes Interesse, dass sich im 17.

Jahrhundert bereits auf fünf Biographien bzw. die sogenannten »Caravaggiovite« zu-

rückblicken lässt. Diese Dokumente werden in verschiedenen Zusammenhängen, unter

95 Adorno, TheodorW.: Ästhetische Theorie (1970), 5. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2014, S. 19.

96 Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink

2006, S. 105-124, hier S. 108.

97 Hier ist einschränkend zu bemerken, dass der der Phänomenologie E. Husserls entlehnte Begriff

der Intentionalität nicht zwingend eine bewusste Zielgerichtetheit von unbewussten Bestrebun-

gen trennt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 49

anderem zur Bestimmung derWerkgenese undWerkzuschreibung, häufigmiteinander

verglichen.98

Einflussreichster Biograph des 17. Jahrhunderts ist der Kunsthistoriker, Antiquar

und Bibliothekar Giovan Pietro Bellori. Er gilt als einer der frühesten Kunsthistoriker,

in seinem Geschmack für die Antike und die Renaissance und seiner kritischen Hal-

tung der ›neuen‹ Kunst gegenüber als ein Vorläufer Winckelmanns.99 In seinemWerk,

Die Lebensbeschreibungen dermodernenMaler, Bildhauer und Architekten, 1672 publi-

ziert, zeichnet Bellori insgesamt zwölf Künstlerporträts. An Caravaggio sucht Bellori an

vielen Stellen zu belegen, wie sich der fragwürdige Lebenswandel des Malers in seiner

Kunst niedergeschlagen habe. Caravaggio habe, so Bellori, eine Leinwand als Tischtuch

verwendet. Bellori wertet dies als Zeichen einer Degradierung der Kunst seitens Cara-

vaggio – einer Haltung, die als eine Erklärung für all das Abweichende und Hässliche,

ebenso wie für die Alltäglichkeit der Bilddarstellungen herhält.100 Tatsächlich missfiel

Bellori der sogenannte »Naturalismus« im Stil des Caravaggio, der nach einer biogra-

phischen Erklärung verlangte – stand er doch in diametralem Gegensatz zu Belloris

Anspruch an Kunst: In ihr solle sich die ›L’idea‹ verwirklichen, »die Vorstellung höchs-

ter, vollkommenster Schönheit der geschlossenen Einzelform.«101

Ein weiteres Beispiel einer Kunstkritik, die sich an der Person des Malers aufbaut,

diesmal aus dem ausgehenden 20.Jahrhundert, erscheint weniger geschmäcklerisch als

die des Bellori und gibt sich in das wissenschaftliche Gewand naturwissenschaftlicher

Prägung. Der Physiologe M.L. Patrizi veröffentlicht 1921 sein Buch »Un pittore crimi-

nale il Caravaggio. Ricostruzione psicologica e la nuova critica d’arte«. Darin will er das

gesamte Werk Caravaggios als eine Wiederspiegelung des psychischen und physischen

Zustands des Malers verstanden wissen. So gehe beispielsweise die Dunkelheit in den

Bildern Caravaggios, seiner neuro-physiologischen Studie zufolge, auf eine Lichtemp-

findlichkeit des Malers zurück.102 Während diese These Patrizis in der Kunstwissen-

schaft äußerst umstritten ist, so wird in den zahlreichen Monografien des 21. Jahrhun-

derts immer wieder die Frage nach dem körperlich-seelischen Zustand des Malers ge-

stellt. Dabei drängt sich oftmals ein Interesse an der Person des Caravaggio gegenüber

demWerk in den Vordergrund. Der Bacchus (Rom, Galleria Borghese, 1593/94) beispiels-

weise gilt als ein Selbstporträt. In der Monografie von Gilles Lambert (2000) wird dieses

Bild erwähnt und als Hinweis auf eine Krankheit des Malers gedeutet. Der »aufgedun-

sene Körper, der fahle Teint, die glanzlosen, umschatteten Augen« des Bacchus seien

Hinweise auf eine Krankheit, unter der Caravaggio zeitlebens gelitten habe.103 Wäh-

rend es bei einem Selbstporträt noch legitim erscheint, das Bild mit dem Künstler zu

98 Vgl. Raabe, Rainald: Der Imaginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios römischemWerk, S. 7-32.

99 Winckelmann habe sich nach Riegl aber nicht zu Bellori bekannt, da Bellori durchaus »barocke«

Ansichten vertrat und insbesondere die barocke Kunst des Poussin verehrte. vgl. Riegl, Alois: Die

Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 23.

100 Vgl. Bellori, Giovan Pietro: Das Leben des Michelangelo Merisi da Caravaggio, hg. & übers. v. van

Rosen, Valeska, Göttingen: Wallstein 2018.

101 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 24.

102 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 164f.

103 Lambert, Gilles (2000): Caravaggio, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Ein Bild und sein Doppelgänger

vergleichen104 erscheint jedoch eine gesamte Werkgenealogie anhand des physiologi-

schen Zustandes des Malers wie bei Patrizi, als verfehlt.

Der hergestellte Zusammenhang zwischen Werk und Leben des Künstlers erhält

mit der Neubewertung des Oeuvres ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts105 zwar

einen anderen Tonus, nämlich nicht den der Kunstkritik, sondern den der Bewunde-

rung und des Staunens, bleibt aber bis in die Jetztzeit ein gängiges Erklärungsmuster.

So hebt beispielsweise der Kunsthistoriker Christoph L. Frommel in seiner Abhand-

lung des Frühwerks Caravaggios (1971) die »Düsterkeit« der Bilder Caravaggios von der

»ungetrübte Diesseitsbejahung« der Frühwerke ab und erkennt in dieser Wende die

existentielle Not, in die Caravaggio im Zuge seiner zahlreichen Delikte geriet.106

Das facettenreiche Bild des Caravaggio – zwischen seiner Genialität als Maler und

seinem Leben als Raufbold und Mörder107 – verführt, diese Spannung auch im Narziss

zu erkennen. Wie in der kontroversen Bildrezeption deutlich wurde, lädt die Darstel-

lung einerseits zur Idealisierung ein und widerspricht ihr durch die tiefen Abgründe,

die sie gleichzeitig zur Anschauung bringt. Neben der Frage, welchen Erklärungsgehalt

ein solches Zur-Deckung-Bringen von Leben und Werk hat, erschwert die ungeklärte

Urheberschaft des Bildes eine Argumentation des Bildes aus der Biographie des Ma-

lers heraus. Im Falle des Narziss-Bildes tritt die Erklärungsform entsprechend modifi-

ziert auf, in Form einer Genealogie der Werke Caravaggios, in die sich das Narziss-Bild

grundsätzlich gut einfügt. Denn wenngleich umstritten ist, ob es sich um einen ›ech-

ten‹ Caravaggio handelt, so sieht sich der Betrachter doch zweifelsfrei einem Bild im

Stile Caravaggios gegenüber.

In dieser Weise verliert die Urheberschaft nicht an Bedeutung bei Autoren, die das

Werk des Künstlers eng an seine Biographie knüpfen – wie im Falle des Kunstwissen-

schaftlers Karl Neuffer, der den Versuch einer kunstphilosophischen Werkanalyse der

Männer- und Frauenporträts unternimmt – unter der leitendenThese, Caravaggio habe

sich in allen Porträts (dem Bacchus, der Medusa etc.) selbst gemalt. In seiner Abhand-

lung, Caravaggio. Spiegelungen des Selbst, publiziert in 2016, passt Narziss insofern in

die Reihe der (Selbst-)Porträts, da sein Gesicht und die Spiegelung eine für Caravag-

gio bezeichnende »Unzusammengehörigkeit« spürbar machten, die vergleichbar mit

anderen dargestellten Gesichtern Caravaggios Lust und Leiden und eine eigentümli-

che Form von Verzerrung offenbarten, die, so die These Neuffers, letztlich den Künst-

ler selbst in seiner Zerrissenheit zeigten.108 Zugleich räumt Neuffer in Bezug auf die

Narziss-Darstellung ein, dass die Urheberschaft »für das Verständnis des formalen Auf-

baus unerheblich«109 sei. So als wäre Neuffer im Austauschmit der Narziss-Darstellung

104 Insbesondere dann, wenn wie in einer Monografie nicht ganz trennscharf ist, ob das Werk oder

das Leben des Caravaggio im Fokus steht.

105 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 405.

106 Frommel zit.n. Nordhoff, Claudia:Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des

16. und 17. Jahrhunderts, S. 99.

107 Brehm hat die Prozessakten in einer Rezeptionsgeschichte des Caravaggio ausführlich recher-

chiert vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 30-40.

108 Vgl. Neuffer, Carl: Caravaggio – Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischenWerkana-

lyse, S. 73.

109 Ebd., S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 51

den Grenzen des biographischen Ansatzes selbst begegnet, schwanken seine Beschrei-

bungen zwischen einer Aufforderung, die Bilder selbst sprechen zu lassen und einem

Verweis auf den Künstler und Auftraggeber – Kontexte, die der Betrachter, so Neuffer,

kennen müsste, um das Bild zu verstehen. Offenbar ließ sich aus der Selbstporträt-

Hypothese nicht der ungewöhnliche Bildaufbau der Narziss-Darstellung (Klappspiegel)

hinreichend erläutern:

»Der Spiegel ist für den Maler ein grandioses Mittel. Wie er aber genau verstanden

wurdeundwelcheRollewiederumdieGeisteshaltungdesAuftragsgebers spielt, bleibt

uns verborgen.«110

Wie interessant biographisch-lebensgeschichtliche Details in ihrer möglichen Verbin-

dung zum Werk auch sein mögen, sie weisen umgekehrt auf eine ungeheure Erklä-

rungsnot hin, die dasWerk des Caravaggio herruft. So will insbesondere der biographi-

sche Ansatz das vom Zeitkontext abweichende, Ungewöhnliche und Eigenständige des

Werkes hinreichend erklären. Dass sich aber gerade das Narziss-Bild durch die unge-

klärte Urheberschaft einer solchen ›Identifizierung‹ von Künstler undWerk widersetzt,

stellt – so die These – keinen Zufall dar, sondern führt auf die im Bild behandelte Frage

nach Identität zurück. Entsprechend ›verrückt‹ (im wahrsten Sinne des Wortes) wirkt

diese Verbindung in zahlreichen Bildbeschreibungen, die im Narziss-Bild einen »Mo-

dellfall des Bildermachens« erkennen wollen. In diesen Beschreibungen schaut Narziss

alsMaler auf seinWerk und stellt fest, dass sein Bild vomModell abweicht.111 DasWerk,

so lässt sich rückübersetzen, entzieht sich demKünstler. Es lässt sich folglich nicht voll-

ständig vom Künstler her rekonstruieren.112

3.1.3 Ein »caravaggesker« Narziss

Das Hineingehen ins Bildanschauliche – die hier verfolgte Spur derWirkung des Bildes

auf seinen Betrachter – führt näher heran. Es verlagert die Frage nach den Beweggrün-

den des Künstlers (und des Auftraggebers) hin zu der Frage nach dem Stil des Bildes,

das eine bestimmte künstlerische Handschrift trägt. In dieser Weise wird bei Damisch

aus dem Caravaggio ein ›caravaggesker Narziss’.113

110 Ebd., S. 82.

111 Vgl. Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«; vgl. Brehm, Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektier-

tes Selbst. Einige Überlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Col-

lishaw«.

112 Wie ungeeignet die Rückschlüsse der Wirkung des künstlerischen Werkes auf die Intention des

Künstlers sind, veranschaulicht Brehm in der Rezeptionsgeschichte Caravaggios (vom 17.Jhd. bis

in 1990er Jahre) anhand der kontrovers geführten Naturalismus-Debatte bzw. Neubewertung des

Naturalismus-Begriffs. Die Identitätsfrage entzündet sich hier an der bis heute kontrovers geführ-

ten Debatte, ob Caravaggio nach dem (lebendigen) Modell gemalt hat. Diese Frage nach demMo-

dell, eine weitere Spielart der Identitätsfrage, dieses Mal jedoch als Verhältnis der Bilddarstel-

lung zum Modell, durchzieht werk- und epochenübergreifen die gesamte Caravaggio-Rezeption.

Vergleichbar mit der Suche nach Übereinstimmung zwischen Bild undMaler im Falle der Narziss-

Darstellung, werden hier werkübergreifend jeweils Übereinstimmungen der Darstellung mit den

Modellen der Darstellung eruiert. vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschich-

te, S. 417.

113 Vgl. Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, S. 192.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Ein Bild und sein Doppelgänger

Was aber macht diesen Stil aus? Eine eindrucksvolle Werkbeschreibung legt Wolf-

ram Pichler vor. Er beschreibt die Unmittelbarkeit der Bilder Caravaggios, die Dinge

so zeigten, als ob sie körperlich unmittelbar anwesend seien. Er bezeichnet dies als

die »Evidenz« der Darstellung und eine Form des »Vor-Augen-Stellens«, dem sich der

Betrachter nicht entziehen kann.114 In den Bildern von Caravaggio sind dreckige Fin-

gernägel zu sehen, Risse in Gewändern. Biblische, wie mythologische Stoffe wirken wie

Alltagsszenen (und doch künstlich). In der Darstellung einer solchen Szene, Die Bekeh-

rung des Paulus (Rom,SantaMaria del Popolo, 1602), nimmt ein Pferd beinahe die gesam-

te Bildfläche ein. Sein Hintern zieht den Blick auf sich. Der Protagonist, Paulus, liegt

unter dem Pferd, mit weit ausgebreiteten Armen. Meint Bekehrung etwa, von einem

Pferd getreten zu werden? Wenig andächtig wirkt auch das Bild Der ungläubige Thomas

(Potsdam, Bildergalerie Sanssouci, 1601/02). Die Beglaubigung, das Zeigen, führt in ei-

ne klaffende Wunde in Form einer Vagina hinein, dem sich der Blick nicht entziehen

kann. Die Drastik dieser »Evidenz« der Werke Caravaggios unterstreicht Bologna in

seiner Aussage, es handle sich dabei um eine Form der Autopsie115. Mit anderen Wor-

ten: Die Werke Caravaggios führen nah heran, nehmen den Gegenstand auseinander

und verschonen den Betrachter nicht vor unschönen und verborgenen Aspekten unse-

rer Wirklichkeit. Salber beschreibt dies als eine Charakteristik der Werke Caravaggios,

Unfassbares fassbar zu machen.116 Diese Nähe und Direktheit spürt auch der Betrach-

ter des Narziss-Bildes, wenn er mit der kompromittierendenMitte, dem phallusartigen

Knie, konfrontiert wird – ein Bildmittelpunkt, der ebenso isoliert, unangebunden wirkt

wie das fragmentierte Bild im Ganzen (s.o.). Im wahrsten Sinne des Wortes machen

diese Bilder ihren Betrachter »fassungslos«.

Die Alltäglichkeit bildet ein weiteres Charakteristikum der Werke Caravaggios; die-

se Qualität kontrastiert die bühnenartige Lichtinszenierung seiner Bilder.Während das

sogenannte »Profane« nicht durch Caravaggio in die Kunst neu eingeführt wurde und

seit der Renaissance einen klerikalen Diskurs über die Zulässigkeit solcher Kunst ent-

fachte117, so liegt doch das Besondere und Unkonventionelle von Caravaggios Bildwer-

ken darin, dass demBetrachterHeiligewieNormalsterbliche erscheinen. Zu einermög-

lichen Verwechselung derHeiligenszenenmit Alltags- bzw.Genreszenen trägt nicht nur

das Weglassen gängiger ikonographischer Hinweise bei.118 So erinnert beispielsweise

die Kreuzigung des heiligen Petrus (Rom, SantaMaria del Popolo, 1602) an Bauarbeiten, bei

der jeder Beteiligte seine Aufgabe zu erfüllen hat. Ein moralischer Duktus, das Tren-

nen von Täter und Opfer, die Darstellung des Leidens – Bildqualitäten, die bei einem

solchen Bildsujet gängig sind – fehlen gänzlich. Auch mit dieser Bildqualität, dem Feh-

len einer moralischen Bewertung, fügt sich Narziss in das Gesamtwerk Caravaggios. Es

114 Vgl. Pichler, Wolfram: »Die Evidenz und ihr Doppel. Über Spielräume des Sehens bei Caravaggio«,

S. 127-128.

115 Bologna zit.n. ebd., S. 134.

116 Vgl. Salber, Wilhelm: »Caravaggio und Psychologie«, in: Anders (2011).

117 Vgl. Brown, Beverly Louise: »Zwischen demHeiligen und demProfanen«,Die Geburt des Barock, Stutt-

gart: Belser 2001, S. 274-303.

118 Als Beispiele führt die Kunsthistorikerin Louise Brown folgendeBilder an:Die büßendeMagdalena

(Rom, Galleria Doria Pamphilj, 1593/94) und Johannes der Täufer (Rom, Pinacoteca Capitolina, um

1602) vgl. ebd., S. 292.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 53

lässt seinen Betrachter, wie auch bei anderen Bildern, schmunzelnd an eine banale All-

tagsszene denken.Wie bereits in der Einführung erwähnt, fühlt sich Hartlaub an einen

an einen Neapolitaner Fischerjungen erinnert119, Longhi gibt dem Bild den ironischen

Titel »Unbesorgter Knabe, sich in einem Tümpel betrachtend«120. Und gleichzeitig wird

es sogleich (ebenfalls durch Longhi) als Narziss identifiziert.

Nach Salber gehe es in den Bildern Caravaggios jeweils um einen »bedeutsamen

Handlungskörper, durch den sichMenschen, Dinge,Welten undMythen verbinden.«121

In seinen Bildern werde die Verbundenheit der Alltagsphänomene mit den Urphäno-

menen spürbar. Er sieht in ihnen das Verhältnis von »banal und entwickelt« in Szene

gesetzt.122 Zu einer vergleichbaren Gesamteinschätzung gelangt auch die Kunsthistori-

kerin Louise Brown. Beispielhaft an der zweiten Darstellung Johannes des Täufers (Kansas

City,TheNelson-AtkinsMuseum of Art, 1604/05) macht sie auf die »Menschlichkeit« des

Heiligen in der Darstellung Caravaggios aufmerksam:

»Die sinnliche Schönheit von Caravaggios jungem Johannes, die extrem realistische

Flora und Fauna und die üppige Beschaffenheit seines Kamelfells sowie das rote Tuch

erregen sofort Aufmerksamkeit, doch was mehr als alles andere überwältigt, ist das

tief empfundeneGefühl und diemenschliche Verletzlichkeit des verängstigten jungen

Mannes. Sein Elend hat nichts Dogmatisches; man kann sich vielmehr auf fundamen-

tal menschlicheWeise identifizieren. Genauso, wie die Theologen gewarnt hatten, er-

fasst der Betrachter den hl. Johannes nicht als eine von Gott erfüllte Persönlichkeit,

sondern als eine ganz gewöhnliche leidende Seele. Insofern verkörpert diese Gestalt

Caravaggios letzten Hochseilakt zwischen dem Heiligen und Profanen.«123

Mit Blick auf die Phänomene der Bildrezeption wird am Narziss-Bild eine solche Ver-

bindung als eine Kluft zwischen dem Idealen, dem Banal-Archaischen sowie Abgrün-

digen deutlich. Pichler weist auf eine weitere Charakteristik des Werkes hin. In Ca-

ravaggios Bildern werde die Grenze zwischen Realität und Fiktion ausgelotet und das

Bildmedium selbst auf eine Art Probe gestellt. Er führt dies an Caravaggios Früchtekorb

(Mailand, Pinacoteca Ambrosia, 1595/6) exemplarisch vor:

»Einzelne Weintrauben sind offenbar gepflückt worden. Beim Pflücken sind Teile der

Früchte, ist eine Art feines Gelee an den Stengeln zurückgeblieben. Da es noch glänzt,

also feucht geblieben ist, kann der Moment des Pflückens kaum lange vergangen sein,

der kleine Raub ist, wie es scheint, eben erst geschehen.«124

Die unsichtbaren Vögel, die die Trauben geraubt haben, seien – so Pichler – erfolgrei-

cher als die täuschenden Trauben des Zeuxis in der antiken Anekdote. Dieses Spiel

mit der immerwährenden Gegenwärtigkeit des Bildes, das zugleich ein unmittelbar

119 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 48.

120 Longhi, Roberto: Caravaggio, S. 32.

121 Salber, Wilhelm: »Caravaggio und Psychologie«, S. 7.

122 Vgl. ebd., S. 8; vgl. Salber, Wilhelm: Märchenanalyse (1987), 2. Auflage Aufl., Bonn: Bouvier 1999,

S. 87.

123 Brown, Beverly Louise: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«, S. 300.

124 Pichler, Wolfram: »Die Evidenz und ihr Doppel. Über Spielräume des Sehens bei Caravaggio«, S. 138.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Ein Bild und sein Doppelgänger

Vorangegangenes oder Folgendes mit zur Anschauung bringt, wird in den räumlich-

zeitlichen Diskontinuitäten folgender Bilder noch deutlicher. Ein Riss im Gewand ei-

nes Jüngers im Emmausmahl (London, National Gallery, 1600/01), bringe nach Pichler

eine Dynamisierung mit sich – schwer vereinbar mit dem Augenblick, der malerisch

festgehalten/stillgelegt sei.125

Diese grundsätzliche Auseinandersetzung Caravaggios mit dem eigenen Medium

lässt sogleich an Narziss denken. Ein bisher in der Bildrezeption (weitgehend) uner-

wähnt gebliebenes oder häufig übersehenes Moment des Bildes, das Hineinfassen ins

Bild durch den Protagonisten,126 unterstreicht die von Pichler beschriebene und von

Caravaggio offensichtlich intendierte Diskontinuität und steigert sie zu einer Unver-

einbarkeit des Bildanschaulichen mit der Bilddarstellung. Denn das Hineinfassen wür-

de das Bild verunmöglichen – dasWasser müsste durch die BerührungWellen schlagen

und das Spiegelbild dürfte nicht zu sehen sein. Die folgende generalisierende Beschrei-

bung des Werkes von Caravaggio veranschaulicht das Auseinandergehen von Bild und

Bilderwartung. Sie wirkt passgenau auf den Narziss zugeschnitten. Tatsächlich bleibt

das umstrittene Werk aber im Aufsatz von Pichler gänzlich unerwähnt:

»Es gibt, anders gesagt, Gemälde, in denen die Geste des Vor-Augen-Stellens zwiespäl-

tig und der dargebotene Anblick stellenweise oder imGanzen hinsichtlich seiner Iden-

tität [sic!] problematisch wird. Dies kann durch Vertauschung wie durch Verdopplung

geschehen. Entwederwir bekommenan einer bestimmten Stelle einesGemäldes nicht

das zu sehen, was zu erwarten war, sondern etwas davon Verschiedenes, das von erste-

rem in phänomenaler Beziehung nur geringfügig differieren mag, durch diese Diffe-

renz jedoch die Einheit des im Bild dargebotenen Anblicks aufbricht und seine Stim-

migkeit gefährdet. Die Oberfläche des gemalten Bildes verliert dann ihre spiegelnde

Undurchdringlichkeit, und die vielfältigen Finten des Malens treten stellenweise zu

Tage. Oder dem gegebenen Anblick ist ein starkes Moment von Verdopplung einge-

schrieben, so daß er sich in zwei einander ähnliche Teile aufspaltet, die stark aufeinan-

der verweisend, nicht nur die Präsenzwirkung des Bildes brechen, sondern auch seine

referentielle Fundierung in produktionsästhetischer Beziehung (»kein Strich ohne die

Sache vor Augen«) fragwürdig erscheinen lassen.«127

3.2 Der Zeitkontext

3.2.1 Der (stil- und kultur-)geschichtliche Ansatz zur Erklärung 

eines Kunstwerks

Der biographische Ansatz geht, am »caravaggesken« Narziss beispielhaft vorgeführt,

notgedrungen in eine Beschreibung des Stils über; ergänzt oder ersetzt die unzurei-

125 Vgl. ebd., S. 135.

126 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 50. »Der zärtliche Versuch, das Spiegelbild zu berühren, wird nicht dargestellt. Die Ein-

heit von Narziss und seinem Spiegelbild wird bewusst unterbrochen, obwohl sie von Ovid direkt

beschrieben wird.«

127 Pichler, Wolfram: »Die Evidenz und ihr Doppel. Über Spielräume des Sehens bei Caravaggio«, S. 140-

141.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 55

chenden Erklärungen über die Vita und Intention des Künstlers. Es handelt sich hierbei

jedoch noch nicht um eine zeitgeschichtliche Einordnung des Werkes.

Die kulturgeschichtliche Perspektive auf das Kunstwerk ist eng mit dem Namen

Joachim Winckelmanns (1717-1768) verknüpft. Er gilt als Begründer der wissenschaftli-

chen Archäologie und Kunstgeschichte. Anfang des 19. Jahrhunderts etabliert sich die

Kunstgeschichte als eigenständige Wissenschaft; Göttingen schreibt 1799 die erste Pro-

fessur für Kunstgeschichte aus.Mit dem Blick auf zeitgeschichtliche Zuordnungen und

Voraussetzungen von Kunst schwächt sich zwar das Interesse an den Künstlerbiogra-

phien nicht ab, sie schafft aber Ansätze eines übergreifenden Erklärungsansatzes. Eine

historiologische Perspektive bleibt mit dem biographischen Ansatz in zweierlei Hin-

sicht in enger Verwandtschaft. Zum einen lassen sich Entsprechungen zwischen dem

Künstler und der Kultur, die ihn prägt, finden. Dahinter lebt die Vorstellung, dass sich

das Zeitgeschehen vomKünstler insWerk fortsetzt. Zum anderen suchen beide Ansätze

Erklärungen für das Werkanschauliche ›außerhalb‹ des Kunstwerks. Indem das Werk

in seiner Entstehungszeit und in seinem kulturellen Kontext verortet wird, erscheint

diese Perspektive jedoch übergreifender als der biographische Ansatz.

Die Anfänge der Kunstgeschichte sind durch eine Hierarchisierung der Künste und

Kunstepochen geprägt. Das besondere Verdienst des Kunsthistorikers Alois Riegl liegt

darin, die Stilgeschichte von ihrem normativen Einschlag befreien zu wollen. Er prägt

den Begriff des »Kunstwollens«, mit dem er sich insbesondere gegen eine normati-

ve Kunstgeschichte wendet, die, so Riegl, aus ihrem jeweiligen Zeitgeschmack heraus,

die Kunstepochen in Hoch- und Tiefphasen einteilt. Riegl beschreibt in seiner »Ge-

schichte des Wollens« kulturpsychologische Voraussetzungen des Kunstschaffens, aus

dem heraus sich erst als seine Folge ein spezifisches »Können« entwickelt. Auch die-

se Abfolge – erst »Wollen«, dann »Können« – richtet sich gegen die Hierarchisierung

von Kunst, wonach bestimmte Kulturen, quasi unterentwickelt, noch nicht über die

adäquaten Mittel (materialer und technischer Natur) verfügt hätten.128 Es handelt sich

um eine neue Sicht auf das Kunstwerk, die mit dem »Wollen« einen ersten Schritt un-

ternimmt, das Kunstwerk als autonom zu setzen.129

Die Nähe zum biographischen Ansatz liegt darin, dass es sich bei dieser Perspektive

ebenfalls um die Eruierung einer Intention des Kunstschaffens handelt – allerdings ei-

ner, die den Fokus auf das Gemeinsame der Kunstwerke einer Zeit legt und das einzelne

Kunstwerk aus der Zeit/Stilgeschichte heraus und nicht von der Künstlerpersönlichkeit

und ihrer Motivation her ergründet. In diesem Sinne beschreibt Riegl eine psychologi-

sche Stilgeschichte, die jedoch das Hineinversetzen des Kunsthistorikers in das Werk

erfordert. Weite Teile seiner Schriften ließen sich genauer als eine Geschichte der (an-

tizipierten) Wirkungen von Kunst bezeichnen, aus denen heraus sich erst ein ›Kunst-

wollen‹ ableitet.

128 Bei Riegl wird das psychologische Element seiner kunsthistorischen Forschung zu einem Gegen-

programm ›materialistisch‹ denkender Kollegenwie Gottfried Semper. Dieser leitet Kunst aus den

material-technischen Möglichkeiten einer Epoche, aus ihrem ›Können‹ heraus ab. Ein Hinweis zur

Interdisziplinarität des Diskurses: Ein solches Gefecht zwischen einer geisteswissenschaftlichen

oder naturwissenschaftlichen Konzeption des Fachs wird auch in der Psychologie ausgetragen.

129 Vgl. Riegl, Alois: Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik, Berlin: Hanse 1893.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die unterschiedlichen Beschreibungen des Barockstils, im folgenden Unterkapi-

tel ausgeführt, werden jedoch die Schwierigkeiten einer rezeptionsunabhängigen stil-

geschichtlichen Beschreibung verdeutlichen. Denn die rezeptionsgeschichtlichen Un-

terschiede stellen die geschichtliche Perspektive, will sie hierüber ein Allgemeines am

Kunstwerk genieren, stark in Frage.130Wenn vomWerkanschaulichen die Rede ist, dies

offenbart ja der Narziss des Caravaggio, so drängt sich der Eindruck der Perspektivität

des Betrachters auf und es lässt sich fragen, inwiefern hier eine objektive, eine Außen-

perspektive möglich ist?

Die Verortung des Kunstwerks in seinen jeweiligen Zeitkontext wirft zudem die

Frage nach seiner Wirkung auf einen Betrachter der Jetztzeit auf. Vermag dieser das

Kunstwerk zu ›verstehen‹ – wenn er doch nicht zur Zeit der Entstehung des Kunstwerks

gelebt hat? In besonderer Weise wird dies auch am Narziss-Bild, wenn auch unter um-

gekehrten Vorzeichen, diskutiert, wie später erläutert wird. Und auch für den Kunst-

historiker ist es unmöglich, jeweils in die Zeit der Entstehung ›vergangener‹ Kunst zu-

rückzugehen. Ihm bleibt – will er Kunst über den (kultur-)geschichtlichen Kontext er-

klären – lediglich derWeg einer mühsamen Rekonstruktion. Dabei stellt die vollständi-

ge Wiederherstellung der ursprünglichen Bedingungen ein Ziel dar, das nie vollständig

erreicht werden kann, von Gadamer als die »Ohnmacht aller Restauration« bezeich-

net.131 Die Werke der Kunstgeschichte würden aus einer solchen Perspektive allesamt

zu »beschädigten« Gegenständen, wie folgendes Zitat von Schleiermacher, einem pro-

minenten Vertreter des historiologischen Ansatzes, unterstreicht:

»So ist also eigentlich ein Kunstwerk auch eingewurzelt in seinen Grund und Boden,

in seine Umgebung. Es verliert schon seine Bedeutung, wenn es aus dieser Umgebung

herausgerissen wird und in den Verkehr übergeht, es ist wie etwas, das aus dem Feuer

gerettet ist und nun Brandflecke trägt.«132

Zum einen bildet die Unmöglichkeit einer vollständigen Rekonstruktion ein wissen-

schaftspragmatisches Argument gegen eine Erklärung des Kunstwerks ausschließlich

aus seinem geschichtlichen Entstehungskontext heraus. Zum anderen wäre wie schon

beim biographisch-intentionalen Ansatz danach zu fragen, ob diese Verortung dem

Kunstwerk angemessen ist. Ein das Zeitgeschehen rekonstruierender Ansatz würde

sich geradezu verbieten, geht man davon aus, dass sich ein Kunstwerk ›erst‹ oder ›vor-

nehmlich‹ in seiner Betrachtung erschließt. Die Abgrenzung wird noch deutlicher, wird

von einer Zeitunabhängigkeit dieser Kunsterfahrung ausgegangen – sprich das Kunst-

werk in seiner Wirkstruktur als zeitüberdauernd angesehen.133 Ein Argument für die

130 Aus dieser Problematik heraus löst sich der Begriff »Kunstwissenschaft« aus der Disziplin Kunst-

geschichte heraus und wird teils zu einem Kampfbegriff gegen die geschichtliche Perspektive.

131 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik

(1960), S. 172.

132 Schleiermacher, Friedrich D.E.: Ästhetik (1819/25), Hamburg: Meiner-Verlag 1984, S. 85.

133 WennGadamer vonder ›Seinseinheit des Kunstwerks‹ ausgeht,muss er sich eingestehen, dass die-

se Vorstellung des Werks neueren Datums ist. Ihm liegt ein Autonomiegedanke des Kunstwerks

zugrunde, den es so zumindest in der Kunst des Mittelalters nicht gegeben hat, wie er selbst ein-

räumt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 57

zeitunabhängigeOntologie des Kunstwerks als einer ›Seinseinheit‹ findet Gadamer dar-

in, dass ein Kunstwerk erst in der Betrachtung gegenwärtig wird.

»›Gleichzeitigkeit‹ dagegen will hier sagen, daß ein Einziges, das sich uns darstellt, so

fernen Ursprungs es auch sei, in seiner Darstellung volle Gegenwart gewinnt. Gleich-

zeitigkeit ist also nicht eine Gegebenheitsweise im Bewußtsein, sondern eine Aufgabe

für das Bewußtsein und eine Leistung, die von ihmverlangtwird. Sie besteht darin, sich

so an die Sache zu halten, daß diese ›gleichzeitig‹ wird, d.h. aber, daß alle Vermittlung

in totaler Gegenwärtigkeit aufgehoben ist.«134

Gadamer betont in dem,was er als eine »Leistung« bezeichnet, denHerstellungscharak-

ter von Kunst durch den Betrachter. Und zugleich verortet er die Varianz der Kunster-

fahrung nicht im jeweils Subjektiven des Betrachters, zu welchem auch der Zeitkontext

gehört. Diese Varianz sei vielmehr im Werk selbst angelegt.135

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden – dem kulturgeschichtlichen

Ansatz entsprechend – das Narziss-Bild dem Zeitalter seiner Entstehung zuzuordnen.

Hierzu wird zunächst der Barock als Stilepoche und Umbruchszeit beschrieben und

mit ihm Caravaggio als ein Künstler, der als sein Mitbegründer gilt. Nach der Beschrei-

bung dieser Umbruchsphase in der Kunst,wird anschließend das Narziss-Bild auf seine

barocken Züge hin befragt.

3.2.2 Caravaggio, ein Künstler des Barock

Das Werk des Caravaggio wird im kunstgeschichtlichen Diskurs seit seinen Anfängen

einhellig dem Barock zugeschrieben. In Monografien wird Caravaggio als »Genie des

Barocks« gefeiert.136 Er gilt als ›Naturalist‹ und der Naturalismus, durch ihn begrün-

det, als eine besondere Ausformung des Barock, die stark ›italienisch‹ geprägt ist und

sich von der Kunst der sogenannten ›Nordländer‹ abhebt. Die ›Naturtreue‹ des Cara-

vaggio, als Realismus der Darstellung verstanden, lässt sein Werk in einen Gegensatz

zumManierismus treten. Die zeit- und kulturspezifische Umbewertung des ›Naturalis-

mus‹-Begriffs, vonMargit Brehm ausführlich am Fall Caravaggio erforscht, verdeutlicht

dass diese Zuschreibung nicht ganz eindeutig ist. So wird bereits im 17. Jahrhundert

diskutiert, ob es sich in der Kunst des Caravaggio nur umWiederspiegelungen der Na-

tur handelt oder ob diese ›Naturtreue‹ mit einer eigenen ›maniera‹ verbunden ist, die

den Stil prägt.137 So wird das Werk von Caravaggio (auch heute noch) nicht zwangs-

läufig in einen Gegensatz zum Manierismus gestellt. Versteht man den Manierismus

als einen Stil der individuellen Entfaltung einer Künstlerpersönlichkeit, fernab von den

134 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 132.

135 Ebd., S. 128.

136 Vgl. Lambert, Gilles (2000): Caravaggio.

137 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 400.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Ein Bild und sein Doppelgänger

gesellschaftlichen Zwängen und Regulierungen138, so steht Caravaggio und sein Werk

unbestreitbar für einen solchen eigenen Stil (maniera).139

Die Vorstellung dessen, was ›Naturalismus‹ meint, verändert sich durch die kunst-

geschichtliche Forschung seit dem 17. Jahrhundert hindurch bis in die Jetztzeit, und

mit ihr die Einschätzung des Werkes Caravaggios. Im Kern wird die Frage bewegt,

was Kunst ausmacht oder wie sie sein sollte: Ist sie Wiederspiegelung der Natur (Ab-

bild), Verschönerung (Idealbild) oder Aufklärung (Urbild)? Die Frage der Konzeption/

Sicht des Künstlers soll hierüber Aufklärung geben, weshalb mühsam rekonstruiert

wird – beispielsweise im Diskurs des 17. Jahrhunderts – ob Caravaggio nach dem Mo-

dell gemalt hat. Das Verhältnis vom Modell zur Darstellung und vom Künstler zum

Werk kann hier also als analog aufgefasst werden. Analog ist auch die Frage nach dem

Verhältnis des Barock zum Werk des Künstlers – eine komplizierte Frage, da Caravag-

gio, wie gesagt, als Stil-prägend gilt. Ohne ihn, darin ist sich die Kunstforschung wei-

testgehend einig, hätte es, bei allen Vergleichen und Vorformen, diese spezifische Aus-

prägung des Barock nicht gegeben. Anzunehmen ist, dass sich die rezeptionsgeschicht-

liche Einschätzung des Barock in den rezeptionsgeschichtlichen Einschätzungen des

Werkes des Caravaggio, so auch imNarziss, spiegeln, zumal Caravaggio stilprägend ist.

Die Werke des Caravaggio hatten, den Quellenberichten zufolge, eine polarisieren-

deWirkung auf die zeitgenössische Rezeption: »Ganz Romwar für und wider.«140 Zum

einen wiesen Kirchen seine Bilder zurück, zum anderen fand Caravaggio mächtige Be-

fürworter und Mäzene aus hochrangigen Kirchenkreisen, darunter den Kardinal Del

Monte.141 Diese polarisierende Wirkung stellt, bei allen rezeptionsgeschichtlichen Un-

terschieden seit Entstehung derWerke, einen durchgängigen, also zeitgeschichtlich un-

abhängigen Zug der Kunstwerke Caravaggios dar. Die Werkrezeption des Narziss kann

hier als Beispiel dienen.

Es soll nun der Versuch unternommen werden – der Perspektive der stil- und

kulturgeschichtlichen Einordnung des Kunstwerks folgend – die künstlerische Hand-

schrift des Caravaggio und schließlich den Narziss aus dem Barockzeitalter heraus

zu verstehen. Vergleichbar mit der Rezeptionsgeschichte des ›Falls Caravaggio‹ sind

auch die kunstgeschichtlichen Beschreibungen des Barockstils nicht als wertneutral

anzusehen. Sie sind ebenfalls perspektivisch und ihrer Zeit verhaftet. Dennoch können

hier Unterschiede gemacht werden, zwischen solchen Positionen, die sich um eine

nicht normative Beschreibung bemühen und solchen, die teils explizit, teils implizit in

Kunstkritik umschlagen.

Zwiespältig wie das Werk des Caravaggio fällt die kunstgeschichtliche Einordnung

der gesamten Epoche aus, die durchaus keine einheitliche ist. Sie beginnt bereits mit

einer unterschiedlichen Datierung.Manche Autoren setzen einen Anfang bereits in der

138 Ganz im Gegensatz zu der Überzeugung Riegls, s.o.

139 Die Abwendung Caravaggios vom Stil des Manierismus, ungefähr in die Zeit von 1520 bis 1600

datiert, beschäftigt die Kunsttheorie des 17. Jahrhunderts und bleibt unentschieden. vgl. Brehm,

Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 400.

140 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 205.

141 Vgl. Brown, Beverly Louise: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«, S. 276.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 59

Hochrenaissance, so Alois Riegl. Auch Panofsky betont eine Genealogie; er sieht im Phä-

nomen Barock eine »Reaktion gegen die Übertreibung und Überkompliziertheit« des

Manierismus. Mit der Rückkehr »zu Klarheit, natürlicher Einfachheit und sogar Aus-

gewogenheit« in der frühen Barockphase erkennt Panofsky eine Nähe und nicht die

Differenz zur Kunst der Renaissance.142 Panofsky, und mit ihm zuvor Riegl, wider-

sprechen damit einer (bis heute) weit verbreiteten Auffassung, die Renaissance stünde

in einem diametralen Gegensatz zur Kunst des Barock. Wie in den weiteren Ausfüh-

rungen deutlich werden wird, ist Caravaggio als einer seiner Begründer nicht nur ein

Künstler des Barock; seine künstlerische Position hinterfragt zugleich die Bilder der

voneinander abgehobenen Epochen; insbesondere die der Renaissance und Antike.143

Zurückgehend auf die Anfänge der Kunstgeschichte, teilen sich die Einschätzun-

gen zur Barockepoche im Zeitalter der aufkeimenden akademischen Kunstwissen-

schaft – von Winckelmann bis Riegl – in zwei Lager: in solche, die im Barock lediglich

einen Verfall der italienischen Renaissance und/oder den Verlust des antiken »Ide-

alschönen« (Winckelmann) erkennen wollen und solche, die das »Neuartige« dieser

Kunst würdigen (Schmarsow) und in ihr den Beginn der Moderne situieren (Riegl).144

Caravaggio als ein Künstler und Mitbegründer des Barock steht im besonderen Maße

für diese Polarisierung. Die Kunstkritik an dieser Epoche, von Bellori, über Winckel-

mann bis Burckhardt, lässt sich als das Verlusterleben des Universellen in der Kunst

deuten. Selbst in Heinrich Wölfflins Schrift, Renaissance und Barock von 1888, die

einen Versuch der nicht normativen Scheidung der beiden Epochen darstellt, scheint

zwischenzeitlich diese Kritik und ein grundsätzliches Erstaunen und Befremden

gegenüber der Kunst des Barock durch.145 Wölfflin spricht von der »Steigerung der

Größe« als Anzeichen einer »sinkenden Kunst« und von einer Effekthascherei durch

den Barock, der lediglich zu beeindrucken versuche.146

»Die Renaissance ist die Kunst des schönen ruhigen Seins. Sie bietet uns jene befreien-

de Schönheit, die wir als ein allgemeines Wohlgefühl und gleichmässige Steigerung

unserer Lebenskraft empfinden. An ihren vollkommenen Schöpfungen findet man

nicht, was gedrückt oder gehemmt, unruhig und aufgeregt wäre; jede Form ist frei

und ganz leicht zur Erscheinung gekommen; der Bogen wölbt sich im reinsten Rund,

142 Vgl. Panofsky, Erwin: Was ist Barock? (1995), übers. von. Wölfle, Holger (aus dem Amerikani-

schen), Berlin-Hamburg: Philo & Philo Fine Arts 2005, S. 20.

143 Vgl. von Rosen, Valeska: »Caravaggio und die Erweiterung des Bildwürdigen. Zur epochalen Rele-

vanz von Gattungserfindungen und -ausdifferenzierungen um 1600«, in: Pfisterer, Ulrich und Wim-

böck, Gabriele (Hg.):Novità: Neuheitskonzepte in den Bildkünsten um 1600, Zürich: Diaphanes 2011,

S. 471-488; vgl. von Rosen, Valeska: »Inszenierte Unkonventionalität. Caravaggios Ironisierung der An-

tikenimitatio«, in: Kablitz, Andreas und Regn, Gerhard (Hg.): Renaissance – Episteme und Agon:

für Klaus W. Hempfer anläßlich seines 60. Geburtstags, Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2006,

S. 423-449.

144 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 1.

145 Der Studie liegt die Vorstellung von kunstgeschichtlichen Zyklen zugrunde, wonach auf klassizis-

tische Epochen jeweils solche folgten die ihre Identität nicht klar zu erkennen geben; die durch

ein »Verbergen« und »Unklarheit« gekennzeichnet seien.

146 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, München: Theodor Ackermann 1888, S. 26, 57.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Ein Bild und sein Doppelgänger

die Verhältnisse weit und wohlig. Alles athmet Befriedigung und wir glauben nicht zu

irren, wennwir eben in dieser himmlischen Ruhe und Bedürfnislosigkeit den höchsten

Ausdruck des Kunstgeistes jener Zeit erkennen.

Der Barock beabsichtigt eine andere Wirkung. Er will packen mit der Gewalt des

Affects, unmittelbar, überwältigend. Was er giebt ist nicht gleichmässige Belebung,

sondern Aufregung, Ekstase, Berauschung. Er geht aus auf einen Eindruck des Au-

genblicks, während die Renaissance langsamer und leiser, aber desto nachhaltiger

wirkt.«147

Der Betonung der Differenz der beiden Epochen, Renaissance und Barock, durchWölf-

flin stehen Genealogien durch Riegl und Panofsky gegenüber, auf die später noch einge-

gangen wird.148 ImWerk des Caravaggio ließ sich in der älteren und neueren kunsthis-

torischen Forschung eine besonders starke Nähe zu denWerken des Michelangelo Buo-

narroti herstellen.149 1475 geboren und gemeinhin als Renaissance-Künstler bezeichnet,

gilt er gleichzeitig als »Vater des Barock«150. Zwischen 1521 und 1524 habe sich im Ent-

wurf derMedici-Gräber bei ihm ein Stilwandel hin zumBarock vollzogen.151 Nach Riegl

trete imWerk vonMichelangelo – die drei Künste (Skulptur,Malerei, Architektur) über-

greifend – die innere Empfindung an die Stelle des Symbolischen152 – eine Neuerung

bei Michelangelo, die auch die Bildwerke des Caravaggio charakterisiert. Besonders

eindrücklich wird diese Stilwandlung bei Michelangelo in der Darstellung des Jüngsten

Gerichts in der Sixtinischen Kapelle:

»Christus in merkwürdiger Verkürzung; er saß eben die innere Erregung zwingt

ihn, sich zu erheben und zugleich das Verdammungsurteil auszusprechen. Ist

das ein gerechter Richter? Nein, ein leidenschaftlich befangener Sterblicher, die

Leidenschaft – subjektive Aufwallung des Momentes – beherrscht ihn momentan

vollständig.«153

Wie später in Caravaggios Genredarstellungen Heiliger und mythologischer Figuren

finden sich bereits bei Michelangelo die Stilelemente der Verzerrung und der inneren

Erregung selbst bei einer Figur wie Jesus Christus. Die Entwicklung des Barockstils im

147 Ebd., S. 24.

148 Panofsky wirft Wölfflin eine »Unterlassungssünde« vor, das Zeitalter des Manierismus in der Er-

klärung des Barockphänomens gänzlich ausgespart zu haben, wodurch erst die Renaissance als

ein Gegensatz erscheine vgl. Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 16.

149 Wie sehr imWerk von Caravaggio neue Konzeptionen der Darstellung des BarockvatersMichelan-

gelo anklingen, zeigt der Kunsthistoriker Rudolf Preimesberger beispielhaft am »Amor« des Cara-

vaggio. vgl. Preimesberger, Rudolf: »Michelangelo da Caravaggio – Caravaggio daMichelangelo. Zum

›Amor‹ der Berliner Gemäldegalerie«, in: van Rosen, Valeska, Krüger, Klaus, und Preimesberger,

Rudolf (Hg.): Der stumme Diskurs der Bilder. Reflexionsformen des Ästhetischen in der Kunst der Frühen

Neuzeit, München/Berlin: Deutscher Kunstverlag 2003, S. 243-260.

150 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 67.

151 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 32.

152 Vgl. ebd., S. 38.

153 Ebd., S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 61

Werk des Michelangelo, die Riegl zeichnet, weist eine große Nähe zu dem auf, was un-

ter dem sogenannten ›Naturalismus‹ des Caravaggio verstanden wird. Im Unterschied

zu Michelangelo ist diese Abkehr vom Symbolisch-Repräsentativen mit der Nähe und

Wucht der Darstellung, bei gleichzeitigem Fehlen ikonographisch gängiger Symbolik,

unübersehbar und an ein Extrem gebracht. Dieser ›Naturalismus‹ wird mit Caravaggio

zu einer eigenständigen Spielart des Barock.

Riegl hebt diese durchCaravaggio begründete Stilrichtung streng vomManierismus

ab, den er als ein Intermezzo innerhalb einer Gesamtentwicklung versteht, die ihren

Ausgang bei Michelangelo nimmt. Etwa in der gleichen Zeit, in der der Renaissance-

Meister seinen Stilwandel hin zum Barock vollzieht (von Panofsky auf die Jahre 1521-

1524 datiert) beginnt der Manierismus und hält circa bis 1600 an. Panofsky schärft den

Blick auf die Epoche: der Manierismus sei aus einem »Problem der Renaissance« er-

wachsen, die Entdeckung der Zentralperspektive und mit ihr eine sich etablierende

naturwissenschaftliche Wirklichkeitsauffassung bei gleichzeitigem Fortbestehen eines

›gotischen Geistes‹.154 Er fällt in die Zeit der Gegenreformation und begegnet dem

Renaissance-Widerspruch durch eine Form von Eskapismus und Abwendung vom ›Na-

turvorbild‹. Damit habe er die kirchliche Forderung erfüllt, sich vom ›heidnisch‹ wir-

kenden ›Materialismus‹ der Renaissance-Zeit zu lösen. Die Bilder der Manieristen hät-

ten dekorativ, teils wie Karikaturen gewirkt und seien damit unverdächtig geblieben.155

Der italienische Barock, darunter die Kunst des Caravaggio und der Carracci-Brüder,

emanzipiert sich von den Bestrebungen der Gegenreformation; diese nach Riegl eher

kunstfeindliche Phase sei um 1600 bereits vorbei gewesen. Caravaggio, der Begrün-

der dieses Stils, habe in seiner römischen Schaffensphase »als Einzelner« einen Kampf

gegen Manieristen und Bolognesen geführt.156 Wie Riegl, so beschreibt auch Panofsky

das Einsetzen des italienischen Barocks als eine Gegenreaktion gegen denManierismus

und nicht gegen die Renaissance.157 Von dort aus würden, auch in Caravaggios neuarti-

gen Bildentwürfen, teils ›Anklänge‹ an Malereien der Hochrenaissance deutlich. Diese

Beschreibung trifft insbesondere die Werke des Caravaggio, die – so die kunstwissen-

schaftlich geteilte Einschätzung – nicht nur ungewöhnlich individuell seien, sondern

sich jeglicher Norm repräsentativer Darstellung verweigerten.

Die Nähe zu Werken der Antike, wie auch der Hochrenaissance, die an zahlrei-

chen Bildern von Caravaggio nachgewiesen wurde158, steht in einem vermeintlichen

Widerspruch zu den Normbrüchen des Caravaggio. Die Kunsthistorikerin Valeska von

Rosen begründet ihn aus einer spezifischen Haltung Caravaggios zur antiken Traditi-

on heraus. Caravaggio habe gezielt unkonventionelle antike Vorbilder gesucht – solche,

die entweder in der Rezeption der Antike seitens seiner Zeitgenossen nicht beachtet

154 Er zeigt dies beispielhaft an einem Bild von Ghirlandaio »Die Anbetung der Hirten« vgl. Panofsky,

Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 24.

155 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 154.

156 »Es ist im wesentlichen das Unternehmen nicht einer ganzen Schule, sondern nur eines einzel-

nen Mannes gewesen; Caravaggios Auftreten und Aufenthalt in Rom war von Anfang bis Ende ein

Kampf gegen Manieristen und Bolognesen.« Ebd., S. 161.

157 Vgl. Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 36.

158 Vgl. von Rosen, Valeska: »Inszenierte Unkonventionalität. Caravaggios Ironisierung der Antikenimita-

tio«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Ein Bild und sein Doppelgänger

oder für schlecht und hässlich befunden wurden. Von Rosen sieht darin eine künstleri-

sche Strategie Caravaggios wirksam, die – so ihre Folgerung – auf eine Ironisierung des

Imitatio-Diskurses seiner Zeit ziele.159 Die hierauf bezogene »Naturalismus-Debatte«

markiert somit amWerk des Caravaggio einen Umbruch, der auch die Klarheit Epoche-

spezifischer Differenzierungen ins Wanken bringt.160 So handelt es sich bei Caravag-

gio um einenMaler, der durch seine unorthodoxen Bezüge zur Antike (etwa durch seine

Modellwahl)161 auf ungleiche Antiken hinweist; in jedemFall aber implizit das »Bild« des

Idealschönen der Antike relativiert/differenziert.

Caravaggio, so lässt sich hier festhalten, ist sowohl ein Künstler/Wegbereiter des

Barock, als auch ein Künstler, der sich grundsätzlich derartigen Zuschreibungen

widersetzt. Die Normverstöße, das Ausloten tradierter Bilder (vorangehender Epochen

und Kunstideale) durch Caravaggio passt andererseits gut in die Epoche und zu

den Beschreibungen barocker Kunst. So beklagt Wölfflin ein allgemein erstarkendes

»Selbstbewusstsein« der Barock-Künstler, die sich keiner Maßgabe mehr verpflichtet

sähen.162 Auf unterschiedliche Weise wird ein Individualismus beschrieben, der ein

Genrebewusstsein erst bedingt: Riegl macht auf sogenannte »Stilgrenzen« aufmerk-

sam, die im Altertum und im Mittelalter noch nicht bekannt gewesen seien. Sie seien

mit dem »Subjektivismus« aufgekommen, der wiederum das Fehlen einer Norm

spürbar macht. Der Barock als eine solche Neuerung muss sich also mit den Fragen

einer solchen Norm auseinandersetzen.163 Hierzu tragen auch die Gründungen der

ersten Kunstakademien in Rom und Florenz in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhun-

derts bei. Sie fördern eine Entwicklung, in der das das künstlerische Tun zu einem

Feld künstlerischer Wahl wird.164 Die Beschreibungen barocker Kunstwerke, der Ein-

159 Vgl. ebd., S. 445-447; vgl. von Rosen, Valeska: »Caravaggio und die Erweiterung des Bildwürdigen. Zur

epochalen Relevanz von Gattungserfindungen und -ausdifferenzierungen um 1600«, S. 472-476.

160 Dass das Zeitalter des Barock durchaus keine einheitliche Epoche darstellt und der Begriff darüber

hinaus erst rückblickend zur Bezeichnung von Neuerungen in der Kunst um 1600 dient, vermag

wichtige Differenzen der dieser Kunst zu verschleiern. An den Werken Caravaggios zeigt von Ro-

sen, dass grobe epochale Zuschreibungen weniger zielführend sind, als die Diskussion darüber,

was jeweils von den Künstlern selbst als »bildwürdig« erachtet wurde. vgl. von Rosen, Valeska:

»Caravaggio und die Erweiterung des Bildwürdigen. Zur epochalen Relevanz von Gattungserfindungen und

-ausdifferenzierungen um 1600«.

161 Hierzu zählt von Rosen die antike Statue »Thusnelda« als Vorbild für Caravaggios Gemälde »Ma-

donna di Loreto«, die zu Caravaggios Zeiten als eine ausgesprochen »unantike« Statue galt; Ver-

gleichbares führt von Rosen an einer antiken Statue »Sterbender Gallier« vor, eine unkonventio-

nelle antike Darstellung, die als Vorlage für das Gemälde »Johannes der Täufer« diente. Die an-

tiken Statuen »Der Messerschleifer« und die »Trunkene Alte«, deren Körperdarstellungen Cara-

vaggio zum Vorbild wurden, sind antike Werke, die dem antiken Körperideal widersprechen und

ihrerseits darauf angelegt gewesen seien, die klassischen Darstellungsprinzipien und Normen zu

verletzen. vgl. von Rosen, Valeska: »Inszenierte Unkonventionalität. Caravaggios Ironisierung der An-

tikenimitatio«.

162 Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des Ba-

rockstils in Italien, S. 66.

163 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 26.

164 Die ersten Kunstakademien sind nach Riegl als Stätten anzusehen, in denen tradiertes Kunstwis-

sen weitergegeben wird, und deren Funktion erst aus dieser Erschütterung heraus zu verstehen

sind: als reaktionäre Kraft angesichts der Emanzipation der Künste und gleichzeitig als Eklektizis-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 63

druck der »gesteigerten Subjektivität« (Riegl) und das Eintreten in eine »neue Sphäre

hochsubjektiver Empfindungen« (Panofsky) lässt sich somit vor dem Hintergrund

kulturgeschichtlicher Veränderungen verstehen und Caravaggio als ein Künstler seiner

Zeit.

Ausgehend von dieser Stilneuerung, dem Individualismus des Caravaggio, werden

nunweitereNeuerungen in den Bildwerken vonCaravaggio zusammengefasst und grob

»dem Barock« zugeordnet. Befremden, Widersprüchlichkeit, der Eindruck innerseeli-

scher Zerrissenheit/Spaltung, sowie die Steigerung der Gegensätze stellen Wirkungs-

beschreibungen barocker Kunst dar, die sich in den Werken des Caravaggio zuspit-

zen. Auch das eigentümlich Verzerrte der barocken Kunst, das Unförmig-Hässliche, die

Emanzipation des Einzelnen gegenüber dem Harmonisch-Ganzen und die hieraus er-

wachsenen Schattenwirkungen stellen treffende Charakterisierungen des caravagges-

ken Bildwerkes dar. Im Einzelnen: Wölfflin beschreibt, wie auch Riegl, das Ringen see-

lischer Kräfte, das sich zu keiner Seite hin auflöst, als einen durchgängigen barocken

Grundzug.Während Riegl darauf hinweist,wie in den Kunstwerken des Barock derWil-

le in einen Gegensatz/Widerspruch zur Empfindung gerate, stellt Wölfflin dem Willen

den »Körper« gegenüber. Er betont den Eindruck der psychophysischen Gespaltenheit

und Undurchdringbarkeit, die barocken Kunstwerke kennzeichne.

»Die beiden Momente, Körper und Wille, sind gleichsam auseinandergetreten. Es ist

als ob diese Menschen ihren Leib nicht in der Gewalt hätten, nicht mehr ganz mit ih-

rem Willen durchdringen könnten: es fehlt die gleichmäßige Durchformung und Be-

lebung.«165

Hierzu analog beschreibt auch Riegl einen Kampf seelischer Regungen und Spaltung,

wobei der Wille nicht mehr durchdringe und es zu einer Steigerung der Empfindung

komme:

»Das Neue ist, daß nun die Empfindung sich emanzipiert, in Kampf tritt mit demWil-

len. Das Psychische im Menschen spaltet sich; bisher haben beide Seiten – Wille und

Empfindung – den materiellen Körper einträchtig beherrscht, unter Hegemonie des

Willens; jetzt sucht jede die Herrschaft ausschließlich an sich zu reißen. Da aber der

Wille früher der Herrschende war, so ist das eigentlich Neue die Steigerung der Emp-

findung.«166

Der für den Barockstil charakteristische Tiefenraum und die Empfindung seien, so

Riegl, »Parallelerscheinungen – gewissermaßen zwei verschiedene Seiten eines und

desselben Wesens, eine Psyche und Physis.«167 Riegl führt dies an der Treppenvorhalle

der Biblioteca Laurenziana in Florenz vor. Details müssten sich dem Gesamteindruck

unterordnen, weshalb sie infolge – isoliert betrachtet – hässlich und proportionslos

mus, in denen verschiedenen Stile ›friedlich‹ nebeneinander existieren und gelehrt werden. vgl.

ebd., S. 158.

165 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 66.

166 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 36-37.

167 Ebd., S. 43-44.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Ein Bild und sein Doppelgänger

wirkten. Zudem seien sie mit enormen Schattenwirkungen (in der Architektur) verbun-

den (!). Dafür würde der Tiefenraum jeweils die Ebene überwinden – synonym dafür,

dass sich die Empfindung dem Willen widersetze.168 Folgen wir dieser Verbindung

des Psychischen mit dem Physischen bei Riegl, so handelt es sich um eine Epoche,

die sich dem Raum als einem komplexen inneren Seelenleben (mit widerstreitenden

Kräften) zuwendet und zugleich um einen Raum, der die Perspektivität/Subjektivität

der Wirklichkeit durchscheinen lässt. Panofsky fasst die Veränderung im Barock wie

folgt zusammen:

»Der innere Dualismus nachmittelalterlicher Kunst […] ist nicht mehr eine schwelende

Spannung wie im Manierismus, sondern die Konflikte und Kontraste zwischen plas-

tischen und räumlichen Tendenzen, idealer Schönheit und Wirklichkeit, neuheidni-

schem Humanismus und christlichem Spiritualismus beginnen, während sie weiter-

hin fortbestehen, in einer neuen Sphäre hochsubjektiver Empfindungen aufzugehen,

die sich in solchen subjektiven Qualitäten, wie dem malerischen Spiel von Licht und

Schatten, dem tiefen aber eindeutig irrationalen Raum und den sanften, schmelzen-

den Gesichtsausdrücken manifestieren.«169

Caravaggio, Erfinder der Chiaroscuro-Malerei, steht im besonderen Maße für diese

Entwicklung in der Kunst. Der neuartige »Subjektivismus«, das aufkeimende Interesse

am widerspruchsvollen menschlichen Seelenleben manifestiert sich in den Bildwerken

des Caravaggio. Indem Caravaggio Heilige wie Normalsterbliche erscheinen lässt – er

malt mythologische und christliche Motive als Alltagsszenen – führt er diese allgemei-

ne Entwicklung in der Kunst an ein Extrem. Die Betrachter seiner Bilder werden da-

zu angeregt, sich in die Gemütsbewegungen des Protagonisten hineinzuversetzen. Sie

werden durch die ungewöhnliche Bildsprache und das Fehlen (eindeutiger) ikonogra-

phischer Hinweise vom repräsentativen Gehalt des Bildsujets weggeführt. Diese für Ca-

ravaggio charakteristische Verbindung des Sakralen mit dem Profanen lässt sich nach

den bisherigen Ausführungen als barock bezeichnen.170 Nach Riegl hätten die Zeit-

genossen des Caravaggio, gespalten in Für- und Gegensprecher, grundsätzlich diese

Kunst angenommen. Riegl begründet seine Einschätzung aus dem »Kunstwollen« der

Zeitepoche heraus:

»Ohne erlernte Kenntnis von der großen Traditionmalt er [Caravaggio], was ermit den

Augen sieht, und die Leute nahmen es willig an, weil die realistische Strömung in der

Zeit lag.«171

Zugleich – und dies belegt die Forschung von Valeska von Rosen – sei es im Bilddis-

kurs zu Korrekturen der Werke des Caravaggio durch seine Anhänger, die sogenannten

Caravaggisten, gekommen. Sie hätten Bilder kopiert und dann jeweils die dreckigen

Fußsohlen weggelassen, ikonographisch ›Falsches‹ korrigiert, ikonographisch ›Fehlen-

des‹ hineingebracht und schließlich die Gattungserweiterungen des Caravaggio wieder

168 Vgl. ebd., S. 46.

169 Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 42.

170 Vgl. Brown, Beverly Louise: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«.

171 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 65

zurückgenommen. Ein Heiliger oder eine mythologische Figur sollte als solche in den

Bildwerken der Caravaggisten offenbar stärker sichtbar werden.172 Die am Stil des Ca-

ravaggio entfachte »Naturalismus«-Debatte betrifft die eigentümliche Verbindung die-

ses spürbaren und für die Zeitgenossen ungewöhnlichen Realismus der Darstellungmit

der künstlich-inszenierten Anmutung der Bilder.173 Sie wirken durch die Lichtinsze-

nierung der caravaggesken Chiaroscuro-Malerei nicht nur ›naturalistisch‹/realistisch,

sondern auch szenisch/theatralisch. Und auch diese Qualität fügt sich grundsätzlich

gut in eine Zeit, in der in Italien die Oper erfunden wurde und die durch opulente

Inszenierungen an den Höfen Frankreichs und Italiens geprägt ist.174

Die für den Barock typische Steigerung des Affekts175, die in der theatralen Licht-

inszenierung des Caravaggio ein malerisches Instrument findet, hebt sich aber von an-

deren barocken Erscheinungsformen der Kunst, wie etwa der Hofzeremonien, deutlich

ab. Die Darstellung der intensiven Gemütsbewegungen – eine Neuerung in der Kunst

noch vor Caravaggios Schaffen, aber durch ihn wiederum gesteigert – wirkt trotz der

Inszeniertheit – ausgesprochen glaubhaft und ungekünstelt:

»Ferner folgt er den Anforderungen der Zeit durch Darstellung eines gesteigerten Pa-

thos. Dieses Pathos ist niemals unecht, immer packend, häufig ergreifend, aber oft

wirkt er in Verbindungmit der unheimlichen Beleuchtung und den wilden Gesichtsty-

pen abstoßend.«176

Eine weitere barocke Charakteristik des caravaggesken Werkes liegt in seiner Körper-

lichkeit. Auch sie liegt nicht fernab von den Strömungen und künstlerischen Ausdrucks-

findungen der damaligen Zeit. ›Körperlich‹ sind die Größenwirkung, die Opulenz und

Materialität eines üppigen Dekors. Wölfflin spricht von »Massigkeit und Bewegung«

als den zentralen Merkmalen der Barockkunst.177 Dies wird besonders anschaulich in

der Innenarchitektur sakraler Bauten, aber auch im Schönheitsideal menschlicher Kör-

per.178 Die Körperlichkeit bei Caravaggio hebt sich jedoch von dieser Opulenzwiederum

ab. Ihre Drastik und Abgründigkeit hat wenig mit dem dekorativ-verspielten barocken

Stilelement oder einer Form von pompöser ›Fülle‹ gemein.

172 Vgl. von Rosen, Valeska: Caravaggio und die Grenzen des Darstellbaren. Ambiguität, Ironie und Perfor-

mativität in der Malerei um 1600, S. 22-29.

173 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 176, 400ff.

174 Die erste Oper »L’Euridice favola drammatica« von Jacopo Peri wurde am 6.10.1600 in Florenz ur-

aufgeführt. Für Riegl dagegen ist die Theatralik typisch für die gegenreformative Kunst. Er hebt

sie streng von der Schaffensphase des Caravaggio ab – so wie er den Manierismus als Sonderform

des Barocks behandelt: »Das naive Verhältnis zwischen Gottheit und Menschen wie in der Re-

naissance hat aufgehört; es beginnt ein zeremoniöser Ton zu herrschen (wie in der gleichzeitigen

Gesellschaft, die auch wieder auf das Formalwesen eingegangen ist); die göttlichen Personen und

Maria werden unnahbar, ein Byzantismus reißt ein, der seine Analogie auch anderen Gebieten

hat. Dafür ist der Affekt der Heiligen ordentlich gesteigert […].« Riegl, Alois: Die Entstehung der

Barockkunst in Rom (1908), S. 167.

175 Vgl. ebd., S. 39.

176 Ebd., S. 206.

177 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 23.

178 Vgl. ebd., S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Ein Bild und sein Doppelgänger

Wölfflin betont einen weiteren Aspekt der Körperlichkeit des Barockstils: Barocke

Kunst wirke in besonderer Weise organisch und damit vergänglich.179Wölfflin, wie hin

und her gerissen zwischen dem Verlust ›universeller‹ Kunstwerke (die Renaissance als

Vorbild) trifft hier nicht nur auf das zwangsweise Vergehen kunstgeschichtlicher Hoch-

phasen, sondern auf ein allgemeines Wirklichkeitsprinzip der Vergänglichkeit, das den

Barock als körperliche und zugleich bewegte Kunst charakterisiert.180 In der Erörte-

rung des caravaggesken Stils wurde mit Pichler bereits auf die paradoxe Wirkung des

Augenblicklichen und zugleich Vergänglichen hingewiesen, die das Werk des Carava-

ggio prägen (s.o.). Auch darin fällt Caravaggio nicht mit seinen Bildentwürfen aus der

Zeit, sondern erweist sich als stilprägend.Und schließlich eineweitere Eigenart der (ba-

rocken) Körperlichkeit des Werkes: Caravaggios Bildkompositionen bilden nicht Räu-

me, in denen sich die Protagonisten bewegen. Sie formieren sich durch ihre Körper.181

Als Beispiel dienen folgende Werke: Die Kreuzigung des heiligen Petrus (Rom, St.Maria del

Popolo, 1602), Der ungläubige Thomas (Potsdam, Schloss Sanssouci, 1601/02) und nicht

zuletztNarziss selbst, der im Folgenden auf seine barocken Qualitäten hin befragt wird.

3.2.3 Ein »barocker« Narziss

Inwiefern lässt sich die spezifische Spielart des Barock im Werk des Caravaggio auch

imNarziss wiederfinden? In derWerk-übergreifenden Beschreibung des caravaggesken

Stils wurde bereits herausgestellt, dass sich das Narziss-Bild gut in das Gesamtwerk,

insbesondere in das Frühwerk Caravaggios, einfügt. Da das Bild ›caravaggeske‹ Züge

trägt und Caravaggio den Barock als Stilepoche entscheidend mitprägt, lautet die Ant-

wort von dieser Seite ›ja‹. Um die Frage nun allgemein vom Barock her zu stellen, der

zwar keine einheitliche Stilepoche darstellt, aber doch bestimmte Charakteristiken ver-

eint, lassen sich folgende Züge festhalten: Die Kunsttheoretiker Riegl,Wölfflin und Pan-

ofsky betonten die »Bewegtheit« des neuen Stils (entweder in Abgrenzung oder Fortset-

zung zur Renaissance), sowie eine eigentümliche Form der »Dissonanz«. Der »Subjekti-

vismus« dieser Epoche eröffne wie in der Tiefenwirkung des architektonischen Raumes

einen unbegrenzten und ambivalenten seelischen Innenraum. Innerseelische Strebun-

gen, »Wille und Empfindung« (Riegl) oder »Körper und Wille« (Wölfflin) würden in der

Kunst des Barock in einemWiderspruch, einem Ringen, einem unauflösbaren Konflikt

179 »Das Bild vom Aufblühen und Welken einer Pflanze stellt sich dieser Theorie vorzugsweise als

leitender Gesichtspunkt ein. So wenig die Blume ewig blühen kann, sondern das Welken unauf-

haltsamherankommt, sowenig konnte die Renaissance immer sich selbst gleich bleiben: siewelkt,

sie verliert ihre Form und diesen Zustand nennen wir Barock. Der Boden ist nicht schuld, dass die

Pflanze abstirbt, sie trägt ihre Lebensgesetze in sich selbst. Und so der Stil: die Nothwendigkeit

des Wandels kommt ihm nicht aussen, sondern von innen: das Formgefühl wickelt sich ab nach

eigenen Gesetzen.« Ebd., S. 59.

180 Wölfflin denkt generell in Zyklen der Kunstgeschichte. Auf Hochphasen würde solche der Verwor-

renheit, unklarer Identität und des »Verbergens« folgen.

181 Dies lässt sich übrigens als eine Autonomisierung der Kunst (weg von den Normmaßstäben frü-

herer Epochen) werten: Der Bildraum emanzipiert und befreit sich von den repräsentativen An-

sprüchen der Darstellung. Bilder von Caravaggio lassen sich nicht uneingeschränkt als Abbilder in

Gebrauch nehmen. Darin erweisen sich die Bilder des Caravaggio als ausgesprochen modern.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 67

dargestellt (s.o.).182 Panofsky bezeichnet das Barockphänomen als einen »objektiven

Konflikt zwischen antagonistischen Kräften.«183

Lässt sich die Darstellung eines solchen Konflikts auch im Narziss-Bild erkennen?

Der innere Konflikt erscheint zunächst deutlich mit dem Narziss-Mythos (in der Aus-

legung nach Ovid) verbunden. Denn von einem Dilemma, ganz im Sinne der Unver-

einbarkeit von »Körper und Wille« handelt auch der Narziss-Mythos. Hier die Szene,

in der der Narziss der mythologischen Erzählung bereits erkannt hat, dass es sich bei

dem Gegenüber um sein Spiegelbild handelt:

Was tun? Bitten odermich erbitten lassen?Worum soll ich denn bitten?Was ich begeh-

re, ist beimir. Der Reichtumhatmich arm gemacht. Könnte ichmich doch vonmeinem

Körper lösen! Ein neuartigerWunsch bei einem Liebenden: Ich wollte, der Gegenstand

meiner Liebe wäre nicht bei mir!184

Inwieweit sich diese Zerrissenheit auch im Narziss-Bild niederschlägt, soll hier nicht

vorschnell beantwortet werden. In jedem Fall bilden im Barock mythologische Themen

nicht nur beliebte Sujets der Darstellung; es handelt sich um eine Kunstepoche, die die

Abgründe des Menschlichen der mythologischen Erzählungen betont und den im My-

thos erzählten Konflikt in ihren Darstellungen nicht auflöst, sondern in Spannung hält.

Frühere Epochen hätten, so Riegl und Wölfflin, solche, einander sich widersprechen-

de seelische Strebungen, die des Willens und der Empfindung entweder nicht gekannt

oder zugunsten einer Strebung, nämlich zugunsten desWillens, vereindeutigt. DerWi-

derstreit als solcher stellt also keine Neuerung des Barock dar, da bereits die Mythen

von derartigen Konflikten handeln. Neu ist dagegen die Darstellung der Unlösbarkeit

oder »Unfassbarkeit« des Konflikts oder des Widerspruchs.

Die Frage ist also, ob das Narziss-Bild einen solchen Konflikt (auf barocke Manier)

in Spannung hält. Dies sei als These formuliert. Mit Blick auf die Sammlung der Phä-

nomene Bildrezeption kann aber bereits festgehalten werden, dass Narziss in seiner

Bildwirkung eine Dissonanz erzeugt, wie sie grundsätzlich auch die Rezeption baro-

cker Kunst prägt. Sie stellt nach Wölfflin eine absichtliche Wirkung barocker Kunst

dar.185 Erinnern wir uns an die Hässlichkeit und Unförmigkeit, sowie Fragmentie-

rung der Narziss-Darstellung, die eine Seite der kontroversen Bildrezeption darstellt,

so passt dies grundsätzlich gut zu einem Zug barocker Kunst – nämlich seiner spezi-

fischen Aushandlung des Verhältnisses des Ganzen zu seinen Teilen. Insbesondere in

barocken Architekturentwürfen (aber auch in der Bildenden Kunst) wird, um eine Tie-

fenwirkung zu erzeugen, in Kauf genommen, dass das Einzelelement aperspektivisch,

verzerrt und hässlich wirkt (s.o.). Frühere Epochen (wie die Renaissance) seien dage-

gen um einen »Ausgleich« zwischen dem Ganzen und seiner Teile bemüht gewesen.

182 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 66.

183 Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 42.

184 Publius Ovidius Naso: Metamorphosen, S. 157. Vers [465]: Quid faciam? Roger, anne rogem? Quid

deinde rogabo? Quod cupio, mecum est: inopem me copia fecit. O utinam a nostro secedere cor-

pore possem! Votum in amante novum: vellem, quod amamus, abesset!

185 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Ein Bild und sein Doppelgänger

Jedes Einzelne hätte sich in ein harmonisches Ganzes fügen müssen.186 Die Etymolo-

gie des Begriffs ›barock‹ macht darauf aufmerksam, dass das Hässlich-Verzerrte und

Unförmige nicht nur eine architektonische Randerscheinung darstellt, sondern eine

übergreifende barocke Qualität bildet.187

Mit einem Sprung in die gegenwärtige Bildtheorie, so ist es ausgerechnet der fran-

zösische Philosoph Hubert Damisch, der im Bild einen »barocken Narziss« erkennt.

Dies ist insofern bemerkenswert, da Damisch in seinen Bildreflexionen grundsätzlich

keinen historischen Einordnungen folgt. Seine Analysen, im Grenzbereich zwischen

Philosophie, Psychoanalyse und Kunstwissenschaft anzusiedeln, sind semiologisch. Als

Schüler von Merleau-Ponty ist er zudem ein Wegbereiter des ›iconic turn‹, Verfechter

des Autonomiegedankens der Kunst (s.o.). In seinem Text mit dem Titel, »Barocker

Narziss?«, betont er ausdrücklich, dass es ihm nicht darum gelegen ist, das Bild einer

Epoche zuzuordnen. Er will dagegen mithilfe der Bezeichnung ›barock‹ auf eine spezi-

fische Qualität des Kunstwerks hinweisen. Das Bild sei aufgrund seiner »Falten« bzw.

seiner zweifachen Faltbarkeit »barock«.188 Die Faltbarkeit des Bildes in zwei Teile, sowie

die erneute Faltung aufgrund der versetzten Mittellinie, erzeuge durch diesen »Fehler«

eine unendliche Wiederholung. Damit bilde es ein barockes Ornament aus und eröffne

ein »operationales Feld«, in der es zu einer »Entfaltung« der Figur des Narziss kom-

me.189 Und zuletzt zur Körperlichkeit des Barock, die bereits in ihren verschiedenen

Dimensionen benannt und in ihrer spezifischen Ausformung bei Caravaggio heraus-

gearbeitet wurde. Nach Damisch handelt es sich nicht nur aufgrund der zweifachen

Faltbarkeit, sondern auch aufgrund der »Figurabilität« des Bildes um einen »barocken

Narziss«. Mit dem Knie als »Ball« trete der Körper an die Stelle geometrischer Formen

oder repräsentativer Gesten:

»Diese Figur befindet sich an einem Ort oder an einem Schauplatz, der ihr nicht vor-

ausgesetzt ist, sondern den sie bildet […] Man kann dies für ein typisch caravaggeskes

Merkmal halten (und vielleicht für ein typisch barockes Merkmal) […].«190

Diese tendenzielle Austauschbarkeit – barock oder caravaggesk – verdeutlicht nicht

nur die Nähe zwischen dem stilgeschichtlichen und individualgeschichtlichen An-

satz, der bei stilprägenden und Ausnahmekünstlern wie Caravaggio ohnehin nicht

186 Wölfflin beschreibt dies in der Art eines Aufforderungscharakters seitens barocker Werke an ihre

Betrachter oder an spätere Stilepochen, die noch kommen werden: »Der Barock wirkt durch das

Aufregende der Formlosigkeit, die erst überwunden werden muss.« Ebd., S. 57.

187 Die Anwendung des Begriffs ›barock‹ geht nach Panofsky aus einer Neutralisierung eines Schmäh-

begriffs hervor. Barock stamme aus dem Spanischen ›barueca‹ für Wucherung oder unregelmäßi-

ge Perle im französischen aus dem ›baroque‹, worunter das »Wild-Verworrene, Unklare, Wunder-

liche und Nutzlose« herrühre. Diese Neutralisierung habe eine dreifache »Erweiterung« mit sich

gebracht, die der Gattungen der bildenden Kunst, aber auch eine Erweiterung auf anderen Berei-

che wie Dichtung, Malerei und Mathematik und eine den Zeitraum übergreifende, so dass etwa

von einem ›spätgotischen Barock‹ gesprochen werde vgl. Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995),

S. 15.

188 Dabei rekurriert auf einen Aufsatz von Gilles Deleuze, »Die Falte. Leibniz und der Barock« (1988).

189 Vgl. Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, S. 195.

190 Ebd., S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 69

verwundert. Er lässt, auf den Barock bezogen, paradoxerweise das Individualistische

als eine stil-übergreifende Neuerung in der Kunst durchscheinen. Dies leitet über zu

der folgenden Frage, die ebenfalls häufig am Narziss diskutiert wird. Was macht ihn so

modern?

3.2.4 Ein »moderner« Narziss?

Inwiefern ist der »barocke« Narziss gleichzeitig auch ein »moderner« Narziss? Riegl

hierzu befragt, gibt eine einfache Antwort. Der barocke Stil markiert den Beginn der

›neueren‹ oder ›modernen‹ Kunst. Um 1600 wurden die neuen Erscheinungsformen der

Kunst als »stilo moderno« bezeichnet. Dieser Begriff habe nach Wölfflin gleichmäßig

für alles gestanden, was nicht antik oder gotisch (stilo tedesco) gewesen sei.191 Weiter-

hin fasst Riegl die Differenz zwischen der antiken und der modernen Kunstauffassung

in drei Stichpunkten zusammen: Sie liege erstens »in der Auffassung des Psychischen

im Kunstwerk«. In ihr komme es zu einer Emanzipation der Empfindung, die in frü-

heren Epochen noch dem Willen als einer isolierenden Seelentätigkeit untergeordnet

worden sei. Sie wird nach Riegl in der Kunst des Barock zum Selbstzweck, während

beispielsweise die Renaissance, die diese Bewegung mit der Entdeckung des Individu-

ums einleitet, noch durch ein starkes »Ausgleichbemühen« zwischen antiker und dem

›Neuen‹ in der Kunst geprägt sei.192 Zweitens ließen sich Neuerungen in der Kompo-

sition erkennen, in der sich wiederum der »Subjektivismus« niederschlage. Riegl führt

aus, wie in der Kunst der Antike die Dinge soweit isoliert, in der Ebene gebunden und

vom Standpunkt des Betrachters unabhängig gemacht wurden, dass die in der Ebene

gebundenen Erscheinungen universell/objektiv erscheinen. Da der Raum die »subjek-

tivste« aller Dimensionen sei, hätten ihn frühere Epochen gemieden. Als dritten Punkt

der Modernität des Barockzeitalters nennt er »die erwachende Neigung der Künstler

zum geistreichen Theoretisieren.« Es entstehen Werke, wie die des Federigo Zuccaro,

die die »Ideen« der Künstler kundtun [»Idea de’scultori, pittori ed’architetti«]. Auch

dies ist nach Riegl dem Subjektivismus und Perspektivismus, aber auch einer sich ver-

ändernden Auftragslage geschuldet. Nicht jedes Werk sei auf Bestellung hin entstan-

den. Die Relativität dessen, was ›schön‹ ist, wird aufseiten der Künstler spürbar und

mit ihr (auch hier) das Schwinden eines objektiven Maßstabs. Während es in der an-

tiken Idealvorstellung darum gegangen sei, etwas objektiv Wahres herauszuarbeiten

bzw. der Natur zu entnehmen, stehe das barocke Zeitalter unter dem Druck, sich der

Perspektivität zu stellen. In den Worten von Riegl: »Der moderne Subjektivist dagegen

will um jeden Preis etwas Neues, Unerhörtes; auch Borromini, auch Caravaggio hat dies

gewollt.«193

Der avantgardistische Gedanke der Kunst, der erst mit Aufbruch des 20. Jahrhun-

derts zu einem Kunst- und Künstlerideal avanciert, scheint in Künstler wie Caravaggio

einen Wegbereiter zu haben. In diesem Sinne wird Caravaggio häufig als ein Künstler

191 Vgl. Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entstehung des

Barockstils in Italien, S. 9.

192 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 50ff.

193 Ebd., S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Ein Bild und sein Doppelgänger

beschrieben, der ohne zur gebildeten Schicht zu gehören ›alte‹ Auffassung und Tradi-

tionen hinter sich lässt – und doch auf sie zurückgreift.

»Er [Caravaggio] zertrümmerte die künstliche Welt des Manierismus, um aus genau

deren Bestandteilen eine neue zu errichten: kräftige, dreidimensionale Körper und

Licht. […] Er begab sich sozusagen in den Steinbruch, um sich die Blöcke für eine neue,

völlig eigene Struktur zu beschaffen.«194

Es ist schon bezeichnend, dass Riegl, der den biographischen Ansatz zugunsten eines

allgemeinen, Epochen-übergreifenden »Kunstwollens« zu überwinden sucht, bei einem

Künstler wie Caravaggio beinahe ganz aufs Biographische zurückgeht. Während Riegl

zuvor minutiös, an zahlreichen Architektur- Skulptur- und Malereibeispielen das von

der Tradition Abweichende und Verschobene des Barockstils beschreibt, ohne jeglichen

Bezug zu den Biographien, etwa des Michelangelo herzustellen, steht er bei Caravaggio

immer wieder wie erstaunt davor:

»Aber von Caravaggio gibt es Bilder, die ganz unsymmetrisch aufgebaut sind (Grab-

legung im Vatikan). Daß es überhaupt bei einem Italiener möglich war, ist schon zu

verzeichnen!«195

Und weiter zu diesem Bild, von dessen Wahrhaftigkeit Riegl offensichtlich tief beein-

druckt war:

»Die Färbung ist düster und bräunlich, mit einzelnen scharf beleuchteten Stellen;

nichtsdestoweniger verfehlt das Bild nicht den Eindruck: der ausgedrückte Schmerz,

das Pathos ist wahr und echt und wirkt erschütternd auf den entsprechend ge-

stimmten Beschauer. Kein theatralisches Händeringen, Klagen, Ohnmächtigwerden

(unkünstlerisch), sondern mehr verhaltener Schmerz, den muß der Künstler selbst

gefühlt haben.«196

Riegl wird nicht müde zu betonen, dass es eben nicht mehrere gewesen sind, die die-

sen spezifischen barocken Stil, den ›Naturalismus‹ prägten, sondern Caravaggio als ein

Einzelner.197 Das Caravaggio-Bild, das Riegl zeichnet, ist das eines Menschen, der ganz

mit seinem neuartigen Stil alleine steht. Obwohl er den Subjektivismus zuvor als eine

Strömung des Kunstwollens der damaligen Zeit beschreibt, vermag er sich die beson-

dere künstlerische Freiheit des Caravaggio nur dadurch zu erklären, dass Caravaggio

ungebildet und folglich nicht der Tradition verpflichtet gewesen sei.198 Die gesamte

Abhandlung Riegls zum Barock endet mit dem Fiebertod des Caravaggio auf seiner

Rückkehr nach Rom 1609.

194 Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 36-37.

195 Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 202.

196 Ebd., S. 206.

197 »Es ist im wesentlichen das Unternehmen nicht einer ganzen Schule, sondern nur eines einzelnen

Mannes gewesen; Caravaggios Auftreten und Aufenthalt in Rom war von Anfang bis Ende eine

Kampf gegen Manieristen und Bolognesen.« Ebd., S. 161.

198 Vgl. ebd., S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 71

Der »Subjektivismus«, der mit dem Zeitalter des Barock die Moderne ankündigt,

spitzt sich in der Künstlerpersönlichkeit eines Caravaggio zu. »Modern« daran ist die

traditionsunabhängige Wahl der Bilddarstellung, aber auch eine neue Form von Rea-

lismus bzw. Naturalismus der Darstellung. Auch der avantgardistische Zug findet sich

bei Caravaggio, wenn auch möglicherweise von ihm als solcher nicht konzipiert oder

intendiert.

Und nun zum umstrittenen Bild, das bisher alle Züge des neuartigen caravaggesken

Stils vereint. Neben den bisher genannten wird ein weiterer Aspekt der Modernität des

Caravaggio am Narziss besonders deutlich: die Emanzipierung des Bildraums. Indem

sich das Bild aus der Körperlichkeit der dargestellten Figur (Narziss) formiert, befreit

sich der Bildraum von den repräsentativen Ansprüchen der Darstellung. Bilder von Ca-

ravaggio, darunter der Narziss, lassen sich somit nicht uneingeschränkt als Abbilder in

Gebrauch nehmen.

Ein Sprung in die aktuelle Rezeption des umstrittenen Bildes offenbart, dass

sich die kunstwissenschaftliche Einschätzung der Modernität der Bilder Caravaggios

seit Riegl nicht wesentlich geändert hat. Insbesondere Narziss gilt als ausgesprochen

›modern‹.199 Die Kunsthistorikerin Maren Welsch schildert in ihrer Dissertation,

»Vom Narziss zum Narzissmus« aus dem Jahre 2002, detailliert anhand von Narziss-

Darstellungen aus dem 16. und 17. Jahrhundert die starke Abweichung der Caravaggio-

Darstellung in Stil, Kodex und Bildauffassung gegenüber den Darstellungen seiner

Zeitgenossen.200 So sei die »Versunkenheit, Ruhe und Insichgekehrtsein«, die der

Narziss von Caravaggio dem Betrachter vermittele, unüblich in der Darstellung von

männlichen Figuren. Gleichzeitig entsprächen die sehr kraftvolle Halspartie sowie

die stämmigen Unterarme nicht dem Schönheitsideal seiner Zeit. Auch widerspreche

die realistische Darstellung der Szene, die an eine alltägliche Situation erinnere, dem

Zeitgeist. Diese Einschätzung teilt auch die Kunsthistorikerin Margit Brehm. In ihrem

Aufsatz, »Sich sehend sehen« vergleicht sie – ausgehend von Caravaggios Narziss un-

terschiedliche Bildauffassungen des Narziss-Topos und spannt hier den weiten Bogen

von Caravaggio, über Cindy Sherman bis hin zu Mat Collishow. Deutlich wird, wie die

unterschiedlichen Bewertungen des Narziss-Topos, die Darstellungen jeweils zu einem

›Spiegel‹ ihrer Zeit werden ließen.201 Hier fällt die Narziss-Darstellung von Caravaggio,

so Brehm, aus seiner Zeit, da sie sich nicht der moralischen Verurteilung des Narziss

als einem selbstverliebten Menschen in zeitnahen Narziss-Darstellungen anschließe.

Brehm verweist auf Darstellungen, die relativ zeitnah zur Narziss-Darstellung von

199 Die Begründungen unterscheiden sich jedoch, wie nun weiter erläutert wird. Auchmuss zwischen

dem barocken ›stilo moderno‹ und der ›Moderne‹ als Kunstepoche unterschieden werden.

200 Das Einzigartige des caravaggesken Stils wurde ja bereits schon von Riegl betont; jedoch nicht als

etwas, das grundsätzlich aus der Zeit fällt.

201 Brehm unterscheidet die zeitgenössische Interpretation des Mythos im 17. Jahrhundert (Frühba-

rock, Klassizismus), von der des 19. Jahrhunderts (Aufklärung und Romantik) und des 20. Jahr-

hunderts (Aufbruch der Moderne), vgl. Brehm, Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes

Selbst. EinigeÜberlegungen zur Sichtweise eines Topos bei Caravaggio,Cindy ShermanundMat Collishaw«,

S. 338.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Ein Bild und sein Doppelgänger

Caravaggio unzweideutig als Mahnbilder gegenüber der Gefahr der Selbstverliebtheit

aufzufassen sind.202

Welsch geht davon aus, dass die Art und Weise, wie Caravaggio den Betrachter in-

volviert und ihn die Empfindungen des Protagonisten nachfühlen lasse, für seine Zeit-

genossen wohl wie eine »Bloßstellung« gewirkt haben muss.203 Sie kommt zu dem

Schluss, dass Zeitgenossen von Caravaggio das Bild wohl nicht hätten verstehen kön-

nen. Insbesondere das Individuelle – von der Norm abweichende – bilde einen moder-

nen Begriff des »Ich und Individuums«, dem die Narziss-Darstellung prophetisch vor-

greife.204 Im Rückblick auf die Stilanalysen von Wölfflin, Riegl und Panofsky ist aber

gerade das Erwachen des Individualismus/Subjektivismus ›barock‹, also zeitgemäß und

lässt sich genealogisch bis ins Spätwerk desMichelangelo zurückverfolgen. Bezogen auf

den historiologischen Erklärungsansatz, wie er u.a. vehement von Schleiermacher ver-

tretenwird (s.o.), verkehrt sich damit die Argumentationsrichtung. Ihr zufolgewären es

die Zeitgenossen des Caravaggio, die einen besonders authentischen Zugang zumWerk

haben müssten. Dieser Widerspruch klärt sich mit der unterschiedlichen Bezeichnung

dessen, was ›modern‹ heißt auf. Welsch bezieht sich hier auf die Moderne im enge-

ren Sinne, die mit dem 20. Jahrhundert eine Kunstepoche bezeichnet. Die Kunsthis-

torikerin ist davon überzeugt, dass es »eines anderen Mediums und der Vorstellun-

gen der Moderne« bedürfe, um den für sie spürbar werdenden »Tiefensog« des Bildes

überhaupt wahrnehmen zu können. Die gewagte Unterstellung, die Zeitgenossen Ca-

ravaggios hätten dies nicht gespürt – und implizit nicht in seinen Tiefendimensionen

verstanden – ließe sich aus der Bildwirkung heraus als Bremsmanöver gegenüber dem

spürbar werdenden Sog des Bildes deuten.

Auch Brehm macht deutlich, wie sehr sich die Narziss-Darstellung retrospektiv als

eine Visualisierung eines modernen Diskurses um Fragen des ›Subjekts‹ lesen lasse. In

ihm sei die Sicht auf den entfremdeten Menschen »vorweggenommen«205, die das 20.

Jahrhundert unter dem Einfluss der Industrialisierung prägt. Vorsichtiger als Welsch

beschreibt sie dies jedoch als eine spezifische Sicht auf das umstrittene Bild. Ihre Bild-

analyse folgt einer modernen oder postmodernen Auslegung des Narziss-Mythos und

verlässt damit ein gängiges Erklärungsmuster, nach dem oft danach gefragt wird, was

der Künstler »gekannt« hat, so als könne dies hinreichend sein Werk erklären. Ihre

Argumentation nimmt den Faden einer kulturgeschichtlichen Perspektive auf und be-

tont die Zeit- und Kulturabhängigkeit des Kunstwerks – mit dem Unterschied, dass sie

das Kunstwerk nicht mehr in den Zeitkontext »einpflanzt« und seinen Erfahrungs- und

Deutungsspielraum auf die Zeit seiner Entstehung verengt.

202 Vgl. ebd., S. 339.

203 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 43.

204 Vgl. ebd., S. 83.

205 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 338.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 73

Die Ausführungen von Brehm und Welsch weisen auf eine Kluft hin, die zwischen

dem Bildentwurf Caravaggios und seiner zeitgenössischen Rezeption liegen mag.206

Umgekehrt bildet die Tatsache, dass Caravaggio in seiner Zeit sowohl mächtige Auf-

traggeber fand, die offensichtlich seine Werke hochschätzten und gleichzeitig auf viel

Gegenwehr traf,207 einen Hinweis auf eine epochenübergreifende polarisierende Wir-

kung des Gesamtwerks und mit ihm die des umstrittenen Bildes. So fällt in der Bild-

rezeption des Narziss-Gemäldes seit seiner Entdeckung durch Longhi auf, wie stark

die Beschreibungen und Bewertungen des Bildes auseinandergehen, wie unterschied-

lich es verstanden wird und dass sich auch hier eine Kluft zeigt, die, so die These, in

der Wirkstruktur des Werkes verankert ist. Teils »blind« gegenüber den Abweichungen

und Unstimmigkeiten des Bildes, teils nur das Hässliche des Bildes betonend, lässt sich

hier von keiner einheitlichen Bildrezeption sprechen – eine Kontroverse, die mitten in

das 20. Jahrhundert fällt und nicht abgeschlossen ist.

3.2.5 Der »zeitlose« Narziss. Konstruktionszüge eines Bildes

Der »moderne Narziss« des Caravaggio ist auch insofern interessant, da sich das Bild,

obwohl um 1600 gemalt – also rund 300 Jahre vor der Einführung desNarzissmus durch

die Psychoanalyse – eine solche Auslegung quasi »aus der Retrospektive« gut gefallen

lässt. Ein Blick auf die Eigenart der modernen Auslegung des Narziss-Mythos und (so-

mit auf die Narzissmus-Theorie) liefert eine Erklärung. Meine Überlegung geht dahin,

dass die Entdeckung der Mythen durch die Psychoanalyse an ihnen Konstruktionszüge

freilegt und durch die Überführung in ein Theoriegebilde explizit macht. Die grund-

sätzlichen Fragen menschlichen Daseins, die uns die Mythen überliefern, erfindet sie

aber nicht neu und sie werden auch nicht erst in der Moderne relevant. Wie bereits

oben ausgeführt, kommt es im Barock zu einer ›modernen‹ Auffassung der mythologi-

schen Themen. Die innerseelischen Konflikte werden in ihrem Widerstreit zueinander

dargestellt und ihre Spannung nicht zu einer Richtung hin vereindeutigt (s.o.). Wenn-

gleich die Psychoanalyse und ihr Rückgriff auf mythologische Themen noch 300 Jahre

auf sich warten lässt, so sind es doch gerade die Gegensätze seelischer Strebungen, die

bereits in der Stilepoche des Barock in den Blick treten und als Widerspruch in den

Erscheinungsformen der Kunst ausgehalten werden. Dass sich dies um 1600 ereignet,

ist nicht ganz zufällig.

Wie sich bereits in der Erörterung der Deutungsbreite des Mythos und Varianz der

Bildrezeption ankündigt, oszilliert die Wirkung des Narziss-Bild zwischen Idealbild

und Schattengestalt (vgl. Kapitel 2.2.1.). Der in diesem Zusammenhang bereits zitier-

te Psychoanalytiker Christian Gaillard erhellt den zeitgeschichtlichen Zusammenhang.

Er weist zur Einordnung des Bildes auf Umbrüche in dieser Zeit hin, die einen Vorge-

schmack auf die kommenden Jahrhunderte geben und die sich im Narziss als propheti-

sche Vorausschau auf das 20. Jahrhundert versinnbildlicht finden. Er verdeutlicht, wie

206 Dies deckt sich im Übrigen mit der kontroversen Rezeption, in der – durch Quellen belegt – das

Gesamtwerk Caravaggios von seinen Zeitgenossen aufgenommen wurde. Nachzulesen bei vgl.

Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 30ff.

207 Dokumentiert insbesondere in der abschätzigen Künstlerbiographie des Baglioni, einem Zeitge-

nossen Caravaggios.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Ein Bild und sein Doppelgänger

sehr sich in dieser Zeit bereits eine neue Sicht auf den Menschen, auf das Bilderschaf-

fen und mit ihm eine neue Lesart des Mythos ankündigt – Umbrüche, die sich nicht

nur im Werk des Caravaggio niederschlagen, sondern die ihn zu einem Pionier die-

ser Zeit werden lässt. Nach Gaillard handle der caravaggeske Narziss nicht nur von der

Auflösung konventioneller Paradigmen der Repräsentation, sondern mit ihr von einer

grundsätzlichen Dezentrierung, die der Mensch im Schauen auf sich selbst erfahre. In

diesem Sinne sei der caravaggeske Narziss von einem Schatten durchzogen. Der Schat-

ten stellt wiederum ein prägnantes Phänomen der Barockkunst, Architektur, Skulptur

und Malerei übergreifend, dar (s.o.).208

»It is not a coincidence that this event took place in the same era in which Copernicus,

and then Galileo, inflicted upon humanity a wound that Freud later called narcissistic,

a wound that pushed humanity out of its supposedly central position in the universe,

out of its cosmological comfort.«209

Der psychoanalytische Narzissmus-Begriff, der sowohl ein Stadium der menschlichen

Entwicklung, wie auch eine Krankheitsform umschreibt, trifft zudem Kerne des zeit-

unabhängigen mythologischen Stoffs. Die Psychoanalyse überführt den »Widerstreit«

seelischer Strebungen, wie ihn die Mythen erzählen und wie ihn der Barock figuriert,

in eine wissenschaftliche Erklärung. Hierzu trägt auch das Weglassen moralischer Be-

wertung in der Einschätzung des Menschen bei, die der Psychoanalyse zum Programm

wird. Dies wiederum verbindet die psychoanalytische Narzissmus-Theorie mit dem

Ovid-Text, der wie die Narziss-Darstellung des Caravaggio als paradigmatisch unter

den literarischen Überlieferungen des Mythos gilt (s.o.). Auch der Text verzichtet auf

einen moralischen Unterton; das Mitleiden mit dem Protagonisten vonseiten des aukt-

orialen Erzählers führt den Leser oder Zuhörer nah ans Erleben heran. Ein Pendant zum

Text, so meine Einschätzung, stellt das umstrittene Narziss-Gemälde dar. Es behandelt

das Narziss-Thema gleichermaßen wertfrei und reduziert es – auch durch das Weg-

lassen der narrativen Stränge – auf ein, so die Vermutung, wesentliches und zeitüber-

dauerndes Kernelement des Mythos. Dies würde die »moderne« Anmutung des Bildes

und den Widerspruch erklären, warum der Narziss gleichermaßen als »modern« und

»zeitlos« gilt. Denn der Betrachter des Narziss-Bildes schaut damit auf einen zeitlosen

Wesenskern desMythos.Dieser – ichmöchte ihn den Konstruktionszug des Bildes nen-

nen – sticht in der Bildbeschreibung des PsychologenWilhelm Salber hervor. Er erkennt

im Handlungsraum des Bildes ein »Gehege«, das wie ein »Käfig« den Selbstbetrachter

in sich einschließt.210 Damit zielt das Narziss-Bild unmittelbar auf die Problematik,

die im Narziss-Mythos beschrieben wird: Das Festhalten einer unberührbaren Einheit

und Fehlen der Austauschbewegungen mit Anderem, das ein Leben verunmöglicht.211

208 Besonders eindrücklich schildert Riegl neben dem Subjektivismus und Perspektivismus, der Be-

schreibung des physischen und psychischen Tiefenraums, die Schattenwirkungen in allen drei

Künsten.

209 Gaillard, Christian: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, S. 353.

210 Vgl. Salber, Wilhelm: »Caravaggio und Psychologie«, S. 56.

211 Vgl. ebd. Interessanterweise wird mit der Betonung des Konstruktionszug die Brechung im Bild,

die Ungleichheit der beiden Bildhälften und der ›Andere‹ in der Spiegelung übersehen. »Carava-

ggio malt dazu nicht irgendeine Spiegelung in irgendeiner Quelle. Es ist ein geteilter Handlungs-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 75

Dieser Konstruktionszug macht ihn zu einem »Inbegriff« und relativiert die Kultur-

abhängigkeit der Bildrezeption – mit anderen Worten die Unterschiede zwischen den

Betrachtern. Während die Kulturabhängigkeit unumstritten eine Varianz im Erleben

erzeugt (vgl. Kapitel 2.2.1.), bleibt auch hier ein Wesentliches gleich. Die moderne An-

mutung des Bildes hat zum einen mit diesem zeitlosen Element zu tun, zum anderen

mit der Übertragung des mythologischen Stoffs in eine Alltagsszene, die ihrerseits der-

art alltäglich ist, dass sie über alle Zeiten hinweg als eine solche verstanden wird.

»Dieser junge Mann, der sich über den flüssigen Spiegel beugt, in dem sich sein Bild

spiegelt, ähnelt dem Narziss der Geschichte oder er evoziert ihn, ebenso wie Caravag-

gio,wennmanBellori Glauben schenkt,wollte, daß ein jungesMädchen in andächtiger

Haltung Magdalena ähnle.«212

Ein kurzer Rückblick auf das Kapitel: Die Berücksichtigung des Zeitkontextes und der

Genealogien der Kunstwerke ist äußerst aufschlussreich im Verständnis eines Bildes.

Sie liefert letztlich ein Bild der Rezeptionsgeschichte, die sich jedoch nicht von der Bild-

wirkung ablösen lässt. Insbesondere die beiden viel zitierten Kunsthistoriker, Riegl und

Wölfflin,213 weisen immer wieder darauf hin, dass es sich bei ihren Einschätzungen um

»psychologische Auffassungen« handelt. Dass Riegl, wenn er sich in einen Zeitgenossen

Caravaggios hineinversetzt, letztlich die Wirkung beschreibt, die das Werk auf ihn als

einen Betrachter des 20. Jahrhunderts hat, dürfte schon bemerkt worden sein.

Die bereits mehrfach erwähnten rezeptionsgeschichtlichen Unterschiede in der

Caravaggio-Bibliographie von Margit Brehm machen innerhalb der unterschiedenen

Bewertungsepochen vom 17. Jahrhundert bis in die 1990er Jahre auf ein kontrastreiches,

uneinheitliches ›Bild‹ aufmerksam (s.o.). So als stünde Narziss emblematisch für das

Gesamtwerk des Caravaggio, bewegt sich dieWerkbesprechung zwischen Idealisierung

und Abwertung. Dies wiederum geht Hand in Handmit einer jeweiligen Umbewertung

der stilistischen Zuschreibung des Werks. Interessanterweise entzündet sich dies be-

sonders an der Zuschreibung des Werkes zum ›Naturalismus‹ und den Gegenstimmen,

die die Konstruktionszüge des Werks betonen.214 In der häufig vertretenden Meinung,

Caravaggio habe nach dem Modell gemalt, findet der ungewöhnliche ›Naturalismus‹

eine Begründung. Er ließe sich als ein Identifizierungsversuch deuten, der in seiner

Unabgeschlossenheit im Narziss (dem Bild-Modell-Verhältnis) geradezu verkörpert

scheint. Die »verstörende Unmittelbarkeit«215 der Werke wirken auf den Betrachter

so, als habe Caravaggio die Bildentwürfe, ohne Vorzeichnung direkt auf die Leinwand

rahmen, der das Ganze zusammenhält. Er könnte eine Brechung sein, aber er fasst eben nichts

»Anderes.«

212 Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, S. 199.

213 Und auch Panofsky spricht wiederholt von einer »Psychologie des Barock«, etwa wenn trauernde

Frauen in ihrem eigenen Leid schwelgen vgl. Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), S. 42.

214 Vergleichbar mit der Erörterung von Damisch, der am Narziss-Bild zu belegen sucht, was Barock

ist (und nicht umgekehrt), so kommt es bei Longhi zu einer Ausdifferenzierung des Naturalismus-

Begriffs, den letztlich das Werk nahelegt. Denn der caravaggeske Stil weise eine »dialettica del

dualismo tra natura es visione« auf. Longhi [1928/1968] zit.n. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio.

Eine Rezeptionsgeschichte.

215 Vgl. Brown, Beverly Louise: »Zwischen dem Heiligen und dem Profanen«, S. 293.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Ein Bild und sein Doppelgänger

gebracht.216 Es handelt sich um einen ungestümen »Naturalismus« (Realismus), der

in einen Gegensatz zu der Künstlichkeit und Konstruiertheit der Bilder tritt. Die

Debatte zieht sich epochen-übergreifend bis in die Jetztzeit.217 Tatsächlich scheinen

beide Charakteristiken im Werk Caravaggios wirksam. Das Narziss-Bild spitzt dies

zu: es wird sogleich als Narziss-Darstellung erkannt, wie auch als banale Alltagsszene.

Seine Lichtinszenierung wirkt künstlich, die dargestellte Empfindung dagegen äußerst

wahrhaft. Bei allen rezeptionsgeschichtlichen Unterschieden, die mit Brehm am »Fall

Caravaggio« die historische Perspektive selbst in Frage stellt218, wird sie auch noch von

einer anderen Seite her in Frage gestellt. Denn was sowohl gleichbleibt, als auch nicht

genügend historisch begründbar ist, ist die polarisierende Wirkung des Bildes über die

Epochen hinweg. Die Kontroverse, die das Gesamtwerk des Caravaggio, darunter der

Narziss, hervorruft, zieht sich durch alle Epochen und wissenschaftliche Disziplinen.

Sie ist, so die hier entwickelte These, im Bild selbst, zeitüberdauernd, angelegt.

Abschließend zu diesem Kapitel eine kleine Anekdote: Auf einer Italienreise macht

sich Nietzsche über die wiederholten Fehlzuschreibungen (meist) antiker Kunstwer-

ke lustig. Die Kritik zielt unter anderem auf den Klassizist Winckelmann, der auf sei-

ner Romreise griechische Kunstwerke hochlobte, während diese inWirklichkeit aus der

Hand römischer Kopierkunst stammten, von Winckelmann geringgeschätzt.

»Winckelmanns und Goethes Griechen, V. Hugo’s Orientalien, Wagners Edda-

Personnagen, W. Scotts Engländer des 13. Jahrhunderts – irgend wann wird man die

ganze Komödie entdecken: es war Alles über alle Maaßen historisch falsch, aber – mo-

dern, wahr!«219

216 Vgl. Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), S. 18.

217 Der Kunsthistoriker Gustav Raabe argumentiert, dass die Ansicht, Caravaggio habe nach demMo-

dell gemalt, einen Versuch darstellte, den Naturalismus (Realismus) in seinemWerk zu erklären.

Im Gegensatz zu dieser Ansicht fokussiert er auf die Aspekte in den Figurendarstellungen des Ca-

ravaggio, die auf der »reinen Imagination« des Künstlers beruhten. Sie seien demnach nicht nach

dem Modell entstanden.vgl. Kroschewski, Nevenka: Über das allmähliche Verfertigen der Bilder.

NeueAspekte zu Caravaggio, München: Scaneg 2002, S. 184-223; vgl. Raabe, Rainald:Der Imaginierte

Betrachter. Studien zu Caravaggios römischemWerk, S. 22. Die Kunsthistorikerin Nevenka Kroschew-

ski führt die häufig vertretene Meinung, Caravaggio habe »direkt auf die Leinwand« gemalt (vgl.

u.a. Brown), ebenfalls auf eine unzulässige Übertragung derWirkweise der Bilder auf ihre Entste-

hung zurück. Über eine geometrische Rekonstruktion der Bilder, das Vorfinden von Spiegelsym-

metrien und weiteren Hinweisen auf einen geometrischen Vorentwurf belegt sie, dass die Werke

nicht in einem ungestümen Malakt entstanden seien, sondern durch akribische und geometrisch

exakte zeichnerische Vorentwürfe. vgl. Kroschewski, Nevenka: Über das allmähliche Verfertigen

der Bilder. Neue Aspekte zu Caravaggio, S. 184-223; vgl. Raabe, Rainald: Der Imaginierte Betrachter.

Studien zu Caravaggios römischemWerk, S. 22.

218 Vgl. Brehm, Margit: Der Fall Caravaggio. Eine Rezeptionsgeschichte, S. 417.

219 Nietzsche, Friedrich: Nietzsche und Wagner: Stationen einer epochalen Begegnung, Bd. 2, hg. v.

Borchmeyer, Dieter und Salaquarda, Jörg, 1. Aufl., Frankfurt a.M.: Insel 1994, S. 1025.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 77

3.3 Die literarische Quelle

3.3.1 Der ikonographisch-ikonologische Erklärungsansatz

Die bisherigen Ausführungen sollten verdeutlichen, dass außerbildliche Kontexte sehr

erhellend sind, aber letztlich ein Werk nicht hinreichend zu erklären vermögen. Sie

nehmen stets für ihre Begründungszusammenhänge – wie hier vorgeführt – nicht nur

den Kontext zur Grundlage, sondern implizit oder explizit die Wirkung des Bildan-

schaulichen. Das Bildanschauliche wiederum transformiert sich unter der Perspektive.

Dies führt das Narziss-Bild besonders deutlich vor Augen. In diesem Sinne handelt es

nicht (nur) vom Künstler, Zeitkontext, sondern auch vom Betrachter bzw. vom Betrach-

ten. Gegenüber den implizitenWirkungen, die sich den beiden dargestellten Zugängen

zum Kunstwerk entnehmen lassen, liegt der Vorzug einer psychologischen Wirkungs-

analyse darin, dass sie diese nicht nur expliziert (also in den Fokus rückt), sondern auch

die gesamte Bandbreite der Wirkungsgehalte in einem ausgedehnten Erlebensgang vor

dem Bild exploriert.

Vor einer Erläuterung dieses Untersuchungsvorhabens der Studie, sei noch eine

dritte und in der Kunstgeschichte gängige Analyseform des Kunstwerks vorgestellt,

die ikonographisch-ikonologische Analyse – zurückgehend auf Aby Warburg und Er-

win Panofsky. Diese Untersuchungsform erwächst ebenfalls aus einer Kritik an den

vorangegangenen Erklärungsansätzen und hebt sich – dies wird im vierten Kapitel er-

läutert – nochmals deutlich von einer psychologischen Wirkungsanalyse ab.

Die Kritik Panofskys lässt sich gut auf die bisherigen Ausführungen beziehen: Im

Werk von Caravaggio und am Narziss-Bild im Besonderen vorgeführt wird die Wech-

selseitigkeit der Zuschreibungen – das Werk vom Künstler her und der Künstler vom

Werk her – und die Grenzen dieser Identifizierungen deutlich. Panofsky hat diese ge-

genseitige Bedingung einer Beschreibung eines übergreifenden Stils mithilfe einzelner

Künstler und des künstlerischen Werkes aus der Stilgeschichte heraus einen »circulus

vitiosus« genannt.220 Wenn also das Subjektive oder Individuelle eine Charakteristik

des Barock darstellt, dannmüsste die Eigenständigkeit eines Caravaggio nicht verwun-

dern. Umgekehrt sind es Künstler wie Caravaggio, die dem »Barock« erst eine solche

Färbung geben. Erwin Panofsky weist in diesem Zusammenhang auf die Notwendig-

keit einer Differenzierung zwischen Kunstgeschichte und Kunstwissenschaft hin. Er

begründet dies mit der Eigenart von Kunst, sich nicht ausschließlich als »Produkt« han-

delnder Menschen, analog zu geschichtlichen Erzeugnissen, setzen zu lassen.

»Die Kunst ist nicht, wie eine denWiderspruch gegen die Imitationstheorie überspan-

nende Ansicht heute vielfach glauben machen will, eine subjektive Gefühlsäußerung

oder Daseinsbetätigung bestimmter Individuen, sondern die auf gültige Ergebnisse

abzielende, verwirklichende und objektivierende Auseinandersetzung einer formen-

den Kraft mit einem zu bewältigenden Stoff.«221

220 Vgl. Panofsky, Erwin: »Der Begriff des Kunstwollens«, S. 324.

221 Ebd., S. 339.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Ein Bild und sein Doppelgänger

Diese Definition zielt, vorbereitet durch Riegl, auf die Autonomie des Kunstwerks

ab.222 Sie erfordert nach Panofsky indes ein anderes methodologisches Programm

seiner Erforschung. Eine kunstwissenschaftliche, vom biographischen und historio-

logischen Ansatz abweichende Herangehensweise soll das Kunstwerk ›als solches‹

ins Zentrum der Untersuchung stellen. Von Aby Warburg zu Beginn des letzten

Jahrhunderts begründet, entwirft Erwin Panofsky in den 30er Jahren ein dreischrit-

tiges Analyse- und Interpretationsmodell.223 Zunächst erfolgt eine »vorikonische

Beschreibung« der »praktischen Erfahrung« des Betrachters. Sie umfasst sowohl die

Benennung von Tatsachen und ihren Bedeutungen, wie auch die abgebildeten Gesten,

die der Betrachter über seine ›Einfühlung‹ erschließt. Die darauffolgende »ikonogra-

phische Analyse« befasst sich mit einer symbolischen Deutung der Bildmotive, die

nach Panofsky nicht nur der Erfahrung und des Wissens des zu Analysierenden bedarf,

sondern ein Studium der Quellen erfordert. Die Analyse endet mit einer »ikonologi-

schen Interpretation«, die eine Metaperspektive auf das Kunstwerk darstellt und über

die Berücksichtigung des kulturellen Kontextes den Bedeutungsgehalt des Bildes zu

erschließen sucht. Dem liegt die Vorstellung zugrunde, dass sich in einem Kunstwerk

»eine Geschichte kultureller Symptome«224 manifestiere. Die Ikonologie wird hier

also bei Panofsky zu einem Bezugssystem, dem sich die ikonographische Analyse

der Einzelmotive unterordnet. Wenngleich Panofsky äußert, wie sehr ein unvorein-

genommener Betrachter im Vorteil gegenüber einem kunstgeschichtlich gebildeten

Betrachter ist225 – so betont er doch – hierzu im Widerspruch – die Notwendigkeit

eines Außenkriteriums, wonach Wissen und Erfahrung des Analysierenden nicht

ausreichten.

Panofskys Anliegen ist es, ein wissenschaftliches Fundament und eine Systematik

zu entwickeln, die die Kunstgeschichte von ihrem oft nicht reflektierten ›Psychologis-

mus‹ befreit. Auf diesem Weg will Panofsky ein objektives Kriterium, nach dem sich

Kunst beschreiben lässt – vergleichbar mit Erkenntnistheorie226 – erlangen und letzt-

lich der beschriebenen Perspektivität durch eine aufwendige Quellensammlung entge-

hen. Panofsky spricht von einer ›sinngeschichtlichen Methode‹, die er scharf von dem

›Psychologismus‹ seiner Kollegen abgrenzt:

»Es soll lediglich gezeigtwerden, daßdie ›sinngeschichtlicheMethode‹ – weit entfernt,

die rein historische Arbeit verdrängen zu wollen – die einzig berufene ist, sie zu er-

gänzen, berufener jedenfalls als die psychologisierenden Überlegungen, die, das ge-

222 Die Debatte um die Autonomie des Kunstwerks, aktuell von den Vertretern des Iconic Turn voran-

getrieben (siehe Einführung) reicht in dieWirkzeit von Alois Riegl zurück. Sein Begriff des ›Kunst-

wollens‹ wird bis heute vielfach als Autonomie-Anerkennung des Kunstwerks gefeiert. Dies ist in-

sofern interessant, da er zugleich – und in Abgrenzung zu Panofsky – eine geschichtliche Perspek-

tive vertritt.

223 Vgl. Panofsky, Erwin: Sinn und Deutung in der Bildenden Kunst (1939), Neuauflage Aufl., Köln: Du-

mont 1978, S. 39ff.

224 Ebd., S. 48.

225 Vgl. ebd., S. 46, 48.

226 Vgl. Panofsky, Erwin: »Der Begriff des Kunstwollens«, S. 332ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 79

schichtliche Bild nur scheinbar vertiefend, in Wahrheit Künstler und Kunst, Subjekt

und Objekt, Wirklichkeit und Idee miteinander vermengen.«227

Die ikonographisch-ikonologische Analyse eines Kunstwerks stellt den Versuch einer

Verbindung von Erfahrung, symbolischer Deutung und Einbettung in Gesamtzusam-

menhänge zur Erschließung des Bildgehaltes dar. Sie umfasst in der ikonologischen

Interpretation sowohl Quellentexte des Künstlers oder solche über den Künstler, wie

auch historisch-kulturelle Dokumente (inkludiert also Erklärungsansatz 1 und 2) und

lässt sich als eine Kulturbetrachtung des Kunstwerks verstehen.Diesemübergreifenden

Bezugssystem ist die Erfahrung des Betrachters in der »vorikonischen Beschreibung«

nachgeordnet. Diese Beschreibungsebene in der ikonographisch-ikonologischen Ana-

lyse bringe ein »natürliches und primäres Sujet« – unterteilt in »Tatsachenhaftes und

Ausdruckshaftes«228 – hervor, vermag jedoch, so Panofsky, auf dieser Ebene noch nicht

den Bedeutungsgehalt des Bildes zu fassen.Dieser Ansicht liegt die Vorstellung zugrun-

de, dass sich ein Kulturgehalt nicht zwingend in der Erfahrung des Betrachters vermit-

telt – und schon gar nicht, wenn er nicht der gleichen Kultur/Zeit entstammt. Ein be-

rühmtes fiktives Anschauungsbeispiel ist der sprichwörtliche »Buschmann« (Panofsky),

der sich Leonardo da Vincis Letztes Abendmahl ansieht. Da dem »Buschmann« der reli-

giöse Gehalt des Bildes nicht bekannt ist, kann er folglich das Bild des Leonardo da Vin-

ci nicht in allen Dimensionen verstehen. Wenngleich dieses Beispiel unmittelbar ein-

leuchtet, so ist dem Dreischritt die geringe Bezogenheit der einzelnen Beschreibungs-

ebenen zueinander anzulasten. Denn die Kenntnis des ikonographischen Gehalts der

Bildszene ist sicherlich nicht gänzlich vom »Tatsachenhaften und Ausdruckshaften« zu

trennen. Zu fragen wäre auch, welchen Sinn eine solche Trennung der Beschreibungs-

ebenen hat. Im Gegensatz zur geschichtlich-kulturellen Perspektive, die bei Panofsky

als übergeordnet gilt, ergibt sich ein gänzlich anderes Bild, wenn – ausgehend von der

unmittelbaren Bilderfahrung – Ikonographisches und Ikonologisches auf diese Erfah-

rung bezogen erachtet und mitbeschrieben würden.

Gegenüber dem Primat einer notwendigen Rekonstruktion der geschichtlich-kultu-

rellen Zusammenhänge zur Erschließung des jeweiligen Bildgehaltes, lässt sich also die

gleiche Kritik an der ikonographisch-ikonologischen Analyse wie gegenüber dem his-

toriologischen Ansatz anbringen – nämlich, dass Bilder eine zeitunabhängigeWirkung

auf ihre Betrachter zu entfalten vermögen, die keiner nachgeordneten Reflexion be-

darf. Insbesondere die phänomenologische Bildtheorie betont die Eigengesetzlichkeit

und Autonomie des Bildmediums, das sich in der Bilderfahrung eröffnet.229 Das mor-

phologische Konzept der Bildwirkungsanalyse teilt diese Ansicht. Im Gegensatz oder

in Ergänzung zur phänomenologischen Bildtheorie setzt sie jedoch das phänomeno-

logische Primat der Erfahrung in ein methodisches Programm um, das die in einer

227 Vgl. ebd., S. 336.

228 Panofsky, Erwin: Sinn und Deutung in der Bildenden Kunst (1939), S. 38.

229 In dieser Konzeption lebt das Husserl’sche Primat fort, wonach die »Begriffe« erst aus der Erfah-

rung gebildet werden müssten und nicht umgekehrt oder ganz ohne die Erfahrungswerte. Weder

die neuere phänomenologische Bildtheorie, noch die morphologische Kunstwissenschaft zielen

auf allgemeine Erkenntnis auf derHöhe der Transzendentalphilosophie ab und grenzen sich somit

von Husserl ab.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Ein Bild und sein Doppelgänger

Bildbetrachtung schwer fassbaren Wirkgehalte erst beschreibbar und somit greifbar

werden lässt.

In der Frage der Erkenntniswege eines Kunstwerks, Bilderfahrung und/oder Bild-

reflexion und ihrer Reihenfolge, nimmt die Ikonik eine besondere Stellung ein. Dar-

unter fasst der Kunsthistoriker Max Imdahl ein Analyseverfahren, das der Eigenge-

setzlichkeit des Bildes (in Abgrenzung zur Sprache) gerecht werden will. Am ikono-

graphisch-ikonologischen Ansatz bemängelt Imdahl die Vorstellung, man könne einen

Bildsinn ausschließlich über dieWissensgehalte, ob vorikonographischer, ikonographi-

scher oder ikonologischer Art, erschließen.Dagegen liege die Besonderheit des Bildme-

diums darin, komplexe Sachverhalte verdichtet und in einer Simultanität zu zeigen, die

sich sprachlich nicht fassen und ebenfalls nicht ganz in eine Bildbeschreibung überset-

zen lasse:

»Es gibt aber auch einen ikonischen Bildsinn. Dessen Inhalt ist die Anschauung als ei-

ne Reflexion über das Bildanschauliche wie ebenso über das nur Bildmögliche selbst.

Man kann diese ikonische, auf das Bildanschauliche selbst bezogeneAnschauungswei-

se Ikonik nennen (Ikonik zu Eikon wie Logik zu Logos oder wie Ethik zu Ethos).«230

Der Philosoph und Psychologe Bernhard Waldenfels würdigt die Ikonik als ein Verfah-

ren, das gegenüber dem »wiedererkennenden Sehen« auf ein »sehendes Sehen« set-

ze.231 Indem sich die Ikonik auf die Bildqualitäten, das ›Was‹ und ›Wie‹ der Darstel-

lung richtet, spüre sie die spezifische »Ordnung der Sichtbarkeit« auf, in denen Bilder

grundsätzlich Wahrnehmungsprozesse spiegeln232. Im Unterschied zu einer psycholo-

gischen Exploration der Wirkung eines Bildes, versteht sich die Ikonik als Bildreflexion

des Anschaulichen.

3.3.2 Das Narziss-Bild in der Auslegung des Narziss-Mythos nach Ovid

Das Narziss-Bild ist vielfach einer ikonographisch-ikonologischen Analyse unterzogen

worden. Die Analyseform kann also wie bei den vorangegangen beiden Ansätzen (Er-

klärung über den Künstler und den Zeitkontext) nach impliziten oder expliziten Wirk-

gehalten des Bildes befragt und auf seinen Erklärungsgehalt hin geprüft.

Im Zentrum einer ikonographisch-ikonologischen Analyse des caravaggesken Nar-

ziss steht der Bezug zum Narziss-Mythos. Die Ovid-Quelle stellt nicht nur aufgrund

des offenkundigen Sujets, der paradigmatischen Stellung des Textes und der spürbaren

Nähe und medialen Differenz zum Narziss-Bild einen festen Bezugspunkt dar; es wird

davon ausgegangen, dass Caravaggio die Metamorphosen-Schrift kannte.233 Welsch

vermutet, dass Caravaggio die Metamorphosen-Ausgabe des Lodovico Dolce von 1553

230 Imdahl, Max: »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«, in: Boehm, Gottfried (Hg.):Was ist ein Bild?, 4.

Aufl., München: Fink 2006, S. 300-325, hier S. 308.

231 Vgl.Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. ZumGedenken anMax Imdahl«, in: Boehm,

Gottfried (Hg.):Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Wilhem Fink 2006, S. 233-252, hier S. 243.

232 Vgl. ebd., S. 236.

233 Mythologische Handbücher zählten in der Renaissance zu den am häufigsten verlegten Büchern

und mythologische Themen gehörten zu den beliebtesten Sujets von Malern und Bildhauern. So

waren die illustrierten Schriftenwohl unverzichtbar für BildendeKünstler dieser Zeit. Ob dieMaler

dieser Zeit sich eher auf die Illustrationen und/oder Erzählungen stützen, kann nicht mit Sicher-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 81

studiert hat. Sie rekonstruiert dies über einen ikonographischen Vergleich. Unter den

Illustrationen der Ausgabe sei Narziss wie der des Caravaggio in der Spiegelszene eben-

falls kniend und frontal zum Betrachter dargestellt.234 Trotz der Ähnlichkeiten im Bild-

aufbau gehe die Darstellung des Caravaggio, soWelsch, dennochweit in ihrer Intensität

über die Illustration hinaus.235 Die akribische Rekonstruktion dessen, was der Künst-

ler, dessen Urheberschaft am Bild zudem nicht geklärt ist, gekannt hat und was ihm

wohlmöglich als Vorlage oder Inspiration gedient hat, trägt zum Verständnis des Bildes

eher wenig bei. Der Vergleich mit einer möglichen Vorlage vermag die Frage nicht zu

klären, in welcher Weise der caravaggeske Narziss den Mythos bildlich in Szene setzt.

Dieser Frage gehen unter anderen die Kunsthistorikerin Claudia Nordhoff, Christiane

Kruse und der Kunstwissenschaftler Henri De Riedmatten nach. Ihre Analysen offen-

baren jedoch wichtige Differenzen.

Einen strittigen Punkt im Verstehen des Narziss-Bildes bildet die Frage, welches

Stadium der Blickszene im Mythos es in Szene setzt. Hier werden grundsätzlich zwei

Stadien, das der Täuschung durch das Spiegelbild und das Erkennen des Spiegelbil-

des, unterschieden.236 In der Erzählung schlägt die Situation »vor der Erkenntnis«, in

welcher Narziss im Spiegelbild einen anderen zu sehen glaubt, mit einem plötzlichen

Erkennen der medialen Beschaffenheit des Gegenübers um: »Ich bin es selbst! Ich habe

es begriffen, und mein Bild täuscht mich nicht mehr.«237

Diese Erkenntnis führt Narziss in der Erzählung in einen Zustand sich steigernder

Verzweiflung und Obsession. Er kann sich nicht vom Bild lösen obwohl er es als Bild,

als Illusion erkannt hat. Die Stadien, vor und nach der Erkenntnis, bilden für Nordhoff

ein Ordnungssystem der gemalten Narziss-Darstellungen des 16. und 17. Jahrhunderts.

Neben den beiden Stadien »vor dem ›Iste ego sum‹« und nach »nach dem ›Iste ego

sum‹« unterteilt sie das zweite Stadium nochmals in eine »Erkenntnis des Konflikts«

und »Erkenntnis des Sehens«. Die Zuordnung der Caravaggio-Darstellung in das Sta-

dium nach der Erkenntnis als ein Erkennen des Konflikts begründet sie über das leblos

wirkende Spiegelbild, sowie über den angestrengten Blick des Narziss:

»Das Bild Caravaggios und die Zeichnung Pietro Testas stellen den inneren Konflikt des

Narziß in den Vordergrund. Der Moment des ›Iste ego sum‹ ist in beiden Fällen vorbei-

gegangen, von Verliebtheit und Täuschung ist nichts mehr zu merken; Testas Narziß

hat sich erschöpft, während der Narziß Caravaggios für immer seiner eigenen Auslee-

rung standhalten muß. Beide Maler immobilisieren ihre Protagonisten durch ein Ge-

heit gesagt werden; vgl. Welsch, Karin. VomNarziss zumNarzissmus. Mythos und Betrachter. Von

Caravaggio zu Olaf Nicolai, S. 33)

234 Es handelt sich bei dieser Illustration um den ›Waldtypus‹ im Gegensatz zum ›Brunnentypus‹ und

zeigt Narziss in der Natur von dichtemWald umgeben.

235 Vgl. Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf

Nicolai«, S. 40.

236 Vgl. Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und

Narziss, S. 38, 46.

237 Publius OvidiusNaso:Metamorphosen, S. 157. Vers [463]: Iste ego sum: sensi, necmea fallit imago!

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Ein Bild und sein Doppelgänger

wicht (in Testas Zeichnung der Felsen, in Caravaggios Gemälde die lastende Schwärze)

und betonen so die Unabänderlichkeit des Zustandes zusätzlich.«238

Wie bereits in der Erörterung der paradigmatischen Stellung von Bild und Text (vgl.

Kapitel 2) mehrfach zitiert, befasst sich Christiane Kruse medientheoretisch mit dem

Narziss-Bild von Caravaggio. Sie versteht ihre Analyse zweier Narziss-Darstellungen

und eines Spiegel-Selbstporträts als einen Baustein zu einer historisch-anthropologi-

schenMedientheorie derMalerei. Die Interpretation des Narziss-Bildes von Caravaggio

eröffnet sie mit der Frage, was wir als der Betrachter des Bildes sehen und was Nar-

ziss sieht.Während der Betrachter vor einem einzigen Fragment stehe, Narziss’ Körper

kaum rekonstruieren könne, da er vom Dunkeln verschluckt werde239, sehe der Be-

trachter im Bild (Narziss) etwas anderes. Kruse ist sich sicher, dass sich Narziss noch

im ersten Stadium, vor der Erkenntnis, befindet und begründet diesmit folgender Bild-

beschreibung:

»Was aber sieht Narziß? Sieht er den anderen, das heißt sieht er nicht, daß es nur sein

Spiegelbild ist, das ihm entgegenblickt? Oder ist er schon im Stadium der Selbster-

kenntnis, des ›iste ego sum‹ der Medienerkenntnis? Caravaggio läßt keinen Zweifel

daran, daß ersteres (vor dem ›iste ego sum‹) der Fall ist. Es ist der andere, denNarziß in

derQuelle betrachtet. DerWasserspiegel, der glatt istwieGlas, hat die optimalen Spie-

gelbedingungen. Narziß’ Blick geht sehnend nach unten zur herrlichen Schönheit des

anderen, die er sieht. Die eine Hand, welche die Hand des Spiegelbildes fast berührt,

zeugt vondemWunschdes Jünglings nachVereinigungmit derGestalt; die andere,mit

der Hand des Abbilds verschmelzende veranschaulicht das Einssein mit der illusionä-

renWelt. Die Kreisfigur, welcheNarziß-Figur und Spiegelgestalt bilden, deutet auf das

Gefangensein des unwissenden Knaben in seiner Illusion. Das nackte Knie, ein überdi-

mensionaler Phallus, der die sexuelle Erregung des Getäuschten anzeigt, schiebt sich

wie eine Barriere zwischen Narziß und sein Abbild. Narziß möchte sich tiefer neigen,

es drängt ihn nach sexueller Vereinigung, die ihm nicht gelingt.«240

Betrachten wir diese anschauliche Beschreibung genauer, so wird deutlich, dass die Se-

parierung der beiden Betrachter-Positionen überschritten wird. So kann Narziss sich

selbst in der Kreisform, wie ›wir‹ sie sehen, nicht sehen. Auch schaut er ja weder in die

Richtung der einen berührenden und der anderen verschmolzenen Hand. Die Diffe-

renz in der Beschreibung des Blicks durch die beiden Autorinnen – Nordhoff erkennt

in ihm Anstrengung und Enttäuschung, Kruse Sehnsucht und Begehren – macht zum

einen auf die Bedeutungsvielfalt dieses Blicks aufmerksam und zum anderen verdeut-

licht sie ein Bildcharakteristikum: Der Betrachter bemüht sich um eine Sinngebung

des Ganzen, die durch die Fragmentierung und die Überschattungen erschwert ist. Die

Antwort darauf, was Narziss sieht, soll Aufklärung über seinen Seelenzustand bieten

238 Nordhoff, Claudia:Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahr-

hunderts, S. 104.

239 Vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«, S. 111.

240 Ebd., S. 111-112.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 83

und das Bild in einem spezifischen Moment der Erzählung situieren. Die Unterschei-

dung des Betrachters im Bild von uns als den Betrachtern des Bildes hinkt an der Stelle,

an der wir bemerken, dass wir, um den Blick des Betrachters im Bild zu erschließen,

uns in ihn hineinversetzen müssen. Hier vollziehen sich – so die These – Tätigkeiten

des Identifizierens, Ergänzens und Imaginierens, um den Blick des Narziss zu erschlie-

ßen, Bewegungen zwischen Bild und Betrachter, die im Bild dargestellt sind und sich

in der Betrachtung wiederholen. Auch Narziss sucht einen Blick. Diese Suche können

wir – bei dem überschatteten Augenpaar – aber nur als etwas im Bild Dargestelltes er-

kennen, wenn wir sie uns als Suche und Sehnsucht vorstellen und sie aus dem Gesamt-

zusammenhang erschließen. Die Differenz der Blickdeutungen der beiden Autorinnen

zeigt dies ja deutlich an. Um der Sinngebung von Kruse zu folgen, die das Bild vor dem

›iste ego sum‹ situiert, müssen wir den Blick in dieser Richtung deuten und – was sehr

auffällig ist – darüber hinwegsehen, dass der »Andere« im Bild nicht schön ist.241

Henri De Riedmatten unterscheidet ebenfalls die beiden Blickstadien des Mythos.

Das erste bezeichnet er als ›Das Stadium des Anderen (A)‹ – es beschreibt die Situation

vor dem Erkennen, das zweite tituliert er als ›Das Spiegelstadium oder den Augenblick

der Identifikation (B)‹.242 Auch er schreibt das Narziss-Bild der ersten Phase zu. Um

das Stadium A, also das Erblicken eines geliebten Anderen, handelt es sich nach De

Riedmatten aufgrund der Unterschiede zwischen den beiden Figuren, die zusätzlich

durch einen Hell-Dunkel-Kontrast untermalt sind. Darüber hinaus begründet er seine

These wie Kruse über das im Bild dargestellte Begehren:

»Sein Gesicht, sein Körper ab halber Höhe und sein Knie – letzteres mit phallischem

Beiklang – spiegeln sich ebenfalls darin. Narziss betrachtet den ›Anderen‹ und ergötzt

sich an dem, was er sieht. Seine linke Hand ist dagegen schon Teil des Begehrens,

den Anderen zu berühren. Sie möchte ihn liebkosen. Ohne ihn aus den Augen zu las-

sen, geht es nunmehr darum, von der Betrachtung zur Umarmung überzugehen. Nar-

ziss bleibt im Bann dieses Gesichts, während wir beobachten können, wie diese Hand

schon ins Wasser taucht, was aber keinerlei Brechungseffekt hervorruft, und sich dort

noch fast zur Gänze spiegelt.«243

In dieser Beschreibung wird das Bild wie selbstverständlich und unmerklich in einen

zeitlichen Ablauf gebracht. Der Widerspruch, dass die Verbindung der Hände und die

fehlende Brechung der Wasseroberfläche simultan erscheinen, wird durch diesen Ver-

lauf in ein sinnvolles Nacheinander gebracht. Über die Erzählung als ein Nacheinander

der Geschehnisse findet auch das Ungestaltliche der Figur im Spiegelbild eine Begrün-

dung:

241 Vgl. Kruse: »Narziß’ Blick geht sehnend nach unten zur herrlichen Schönheit des anderen, die er

sieht.«

242 Vgl. de Riedmatten, Henri: »Narziss in trüben Wassern – Medienreflexion und Selbstrepräsentation

im Werk des Photografen Jeff Wall«, in: Dünne, Jörg und Moser, Christion (Hg.): Automedialität.

Subjektkonstitution in Schrift, Bild und neuen Medien, München: Wilhem Fink 2008, S. 195-216, hier

S. 195-196.

243 Ebd., S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Die Figur des Doppels ist im Verschwinden begriffen. Sie scheint sich darauf vorzube-

reiten, jederzeit zu verschwinden, wieder in den Abgrund einzutauchen, aus dem sie

kommt.«244

Das darauffolgende Stadium nach dem ›iste ego sum‹, von de Riedmatten als das »Dra-

ma der Identifikation« beschrieben, sei nicht im Bild dargestellt.245 Hier wäre es inter-

essant gewesen zu erfahren, was nach de Riedmatten bildlich fehlt, das ihn so entschie-

den macht, lediglich das Stadium A als verbildlicht anzusehen – schließlich beschreibt

er dieses Stadium am Bild in einem simultanen Ablauf oder überspitzt gesagt in einem

paradoxen Zugleich. Inwiefern zeigt das Bild nicht diejenigen Aspekte des Stadiums B:

das von ihm,mit Ovid beschriebene identifikatorische Erkennen, die Verzweiflung, der

Wunsch, sich von seinem Körper zu lösen, das Festhalten am Bild trotz Erkenntnis? Es

könnte ja theoretisch auch alle weiteren Momente der Blickszene simultan zeigen.

Eine interessante Bilddeutung legt der Kunsthistoriker Rainald Raabe vor. Unter

der leitenden Hypothese, dass Caravaggio den Betrachter/Rezipienten in seine Bilder

miteinbezieht, steht er beim Narziss zunächst vor einer Ungereimtheit. Der Rückgriff

auf den Ovid-Text, hier nicht als Abgleich, sondern als Ergänzung zum Bild, hilft ihm

ein Bildparadoxon aufzuklären. Der außenstehende Betrachter werde durch die ge-

schlossene Kreisform einerseits und andererseits über die überschatteten Augen des

Narziss, die seinen Blick verdecken, ausgeschlossen/außen vor gehalten: »Damit aber

wäre dieses Bild ein Paradox, macht es doch dem Betrachter deutlich, daß er fehl am

Platz ist.«246 Mithilfe des Ovid-Text lasse sich nach Raabe diese Betrachterposition ver-

stehen: Er trete an die Stelle von Echo. Diese Konstruktion erklärt wiederum, warum

Echo imBild von Caravaggio nichtmitdargestellt ist. Der Künstler habe hier also auf be-

sondere Weise den Betrachter in seinen Bildentwurf miteinbezogen.Wie Echo sei auch

der Betrachter des Narziss-Bildes ein »Voyeur«; die Rekonstruktion seiner Betrachter-

position liege im Wasser – von diesem Standpunkt aus, habe ihn die Wassernymphe

Echo heimlich beobachtet. Die sexuelle Konnotation des Knies bestätige umgekehrt,

dass die Liebe Echos zu Narziss sexueller Natur sei. Das bekleidete Knie, das in einem

Kontrast zum nackten Knie stehe, symbolisiere wiederum in seiner Farbigkeit (blau-

grün), dass der Träger dieser Kleidung »so fern und so kühl wie nur irgend möglich«

erscheint.247

Über eine Trennung der beiden Betrachtersituationen (Narziss im Bild und Echo/

Rezipient) beschreibt Raabe ein wechselseitiges Sich-Entgehen, wie sie auch Ovid be-

schreibt. Die Schwäche der Spiegelung des Narziss-Bildes nimmt er als Anzeichen, dass

sich Echo nicht für die Spiegelung, sondern für Narziss interessiert. So wie Narziss sein

Spiegelbild nicht greifen kann, somuss sich der Rezipient (in der Rolle von Echo) einge-

stehen, dass Narziss nur gemalt – sprich unerreichbar – ist. Damit sei Caravaggio mit

Narziss an die »Grenze des Darstellbaren« selbst gestoßen. Zu zwei Seiten hin sei die

Rolle des Betrachters an ein Extrem geführt:

244 Ebd.

245 Vgl. Damisch Hubert: »D’un Narcisse l’autre«.

246 Raabe, Rainald: Der Imaginierte Betrachter. Studien zu Caravaggios römischemWerk, S. 56.

247 Ebd., S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 85

»Mit diesem Bild, das dem Betrachter erst eine Rolle aufdrängt und das sich dann ver-

weigert, ist ein Endpunkt erreicht.«248

Diese in sich stimmige Deutung zeigt zum einen wie sinnstiftend das Hinzuziehen

der Erzählung ist. Anders als die vorangegangen Deutungen wird das Narziss-Bild hier

weniger in seiner Abbild-Funktion des Ovid-Text in Gebrauch genommen, sondern als

eine Form der Inkarnation der Erzählung im Bilderleben des Betrachters, der zur Echo

der Erzählung wird. Die Berücksichtigung der Betrachtersituation im Rückgriff auf die

Erzählung ermöglicht es, viele der unstimmigen Bildaspekte zu erläutern; der Rückgriff

auf den Ovid-Text wiederum bindet alles in eine in sich stimmige Sinnkonstruktion ein.

Allerdings stellt sich die Frage, ob sich der Betrachter tatsächlich als Echo fühlt oder

ob er sich nicht doch auch in Narziss hineinversetzt? Überschattete Augen schließen

den Rezipienten ja nicht zwangsläufig aus; sie könnten umgekehrt auch seine Neugier

wecken. Hier schließt das Analogon Rezipient=Echo andere Wirkungsgehalte im Bild-

Betrachter-Duo vorschnell aus.

Es lässt sich sagen, dass die Bildinterpretationen im Rückgriff auf den Narziss-

Mythos einen Gesamtzusammenhang der zunächst vereinzelt wirkenden, teils unver-

ständlichen Bildmotive generieren. Das Narziss-Bild lässt sich offensichtlich gut mit

dem Mythos ›lesen‹ und auslegen, wie schon in den vorherigen Kapiteln (2.2. und 3.2.)

angedeutet. Dieses gängige Vorgehen erscheint sehr viel erkenntnisträchtiger als Über-

legungen, die nach den bewussten oder unbewussten Beweggründen des Malers hin-

ter dem Bildentwurf fragen. Bei einer ikonographisch-ikonologischen Analyse, die sich

dicht an einem demMaler wohl bekannten literarischen Text hält, besteht aber bei aller

Sinnhaftigkeit der Deutung grundsätzlich die Gefahr einer Über- oder auch Fehlinter-

pretation. Der Vergleich der Blickszenen-Analysen verweist zudem auf ein wichtiges

Merkmal des Untersuchungsgegenstands: Es lässt sich schwer auf symbolische Bedeu-

tungsgehalte fixieren und vereindeutigen und macht auf einen Erlebensverlauf auf-

merksam, der dem Simultanbild zu widersprechen scheint. Dieses Forschungsergebnis

leitet über zu dem Untersuchungsrahmen dieser Studie.

4. Fragestellung und Vorstellung des Untersuchungsrahmens

Nach dieser Umrundung des Gegenstands über eine Sammlung der Phänomene der

Bildrezeption und Erörterung gängiger Untersuchungsperspektiven des Werkes haben

sich folgende Fragen ergeben: Woher rührt die eigentümliche Kluft in den vorgefunde-

nen Bildbeschreibungen? Was verbindet die Einzelphänomene der Bildrezeption? Wie

kommt es in der oben aufgeführten ikonographisch-ikonologischen Analyse zu derarti-

genWidersprüchen, obwohl die Einzelbeschreibungen in sich äußerst anschaulich und

evident sind?

DieThese, dass die sich zeigenden Phänomene im und um das Bild herum in seiner

Wirkung auf den Betrachter begründet liegen, begleitet die bisherigen Überlegungen.

Hieraus ergeben sich erste Hinweise auf dieWirkstruktur des Bildes, die jedoch aus der

248 Ebd., S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Ein Bild und sein Doppelgänger

Sammlung heraus noch nicht explizit genug werden. Eine psychologische Exploration

der Wirkungen eines Kunstwerks auf den Betrachter stellt, wie die ikonographische

Analyse, das Anschauliche des Kunstwerks ins Zentrum. Allerdings trennt sie nicht Er-

fahrung als Alltagswissen vomWissen der Bedeutungsgehalte, wie es das Ablaufschema

der ikonologischen Analyse nach Panofsky festlegt. Anders als die Ikonik nach Imdahl

geht es ihr um die Bilderfahrung und nur insoweit um die Bildreflexion, wenn diese in

der Erfahrung selbst eine Rolle spielt.

Der Kunstpsychologe Friedrich Wolfram Heubach hat für die Überblendung der

ikonographisch-ikonologischen Struktur von Kunstwerken und ihrer manifesten Bild-

wirkung eine eigene methodologische Lösung entwickelt. In seiner Untersuchung

des Dürer-Stichs »Melancholia« zeigt er exemplarisch, dass der »Zeichenwert« von

anschaulichen Bild-Gegebenheiten nicht auf ein einmal festgelegtes Symbolsystem zu

reduzieren ist – ein System von Codes, das lediglich der fachkundige Kunsthistoriker

zu beurteilen vermag – sondern dass dieser »Zeichenwert« bereits vorwissenschaftlich

darin liegt, was Dinge, Gesten, Handlungen ›für uns‹ sind.249 Diese »psychologische

Gegenständlichkeit« der Dinge, in der sich ein Kunstwerk dem Betrachter erschließt,

ist andererseits – dies zeigt die Untersuchung – nicht mit der ikonographisch-iko-

nologischen Analyse des Dürer-Stichs nach dem Auswertungsschema von Panofsky

gleichzusetzen. Heubach führt eindrücklich vor, wie die Festlegung der Bilddetails

auf spezifische Symbole und deren Deutung teils an Sinngehalten im Anschaulichen

vorbeigeht, die indes in einer psychologischen Exploration des Erlebens zutage treten.

Er beanstandet zudem, dass die Reduktion des Bildgeschehens auf Inhaltliches der

Eigenart des Mediums widerspräche, indem sie die »Eigenlogik bildnerischen Darstel-

lens« bzw. sein »ästhetisches Moment« unberücksichtigt lasse.250251 Wenngleich sich

in der Untersuchung des Dürer-Stichs die psychologische Exploration der Wirkung

gegenüber einer ikonographisch-ikonologischen Analyse teils als dem Gegenstand

angemessener und erkenntnisoffener erweist, wird zugleich deutlich, wie fruchtbar

ein solcher Vergleich ist und beide Herangehensweisen in Ergänzung zueinander

zeigt. Eine psychologische Analyse allein, so Heubach, erbrächte lediglich einen

Erfahrungs- und Erlebnistatbestand und mache nicht »das Bild einer Melancholie«

zum Gegenstand.252

Einem solchen zweigleisigen Vorgehen folgt auch diese Untersuchung der Narziss-

Darstellung, die im Folgenden vorgestellt wird. Anders als bei Heubachwird indes nicht

das Bild als Erfahrungs- und Erlebnistatbestand einerseits und das Bild einer Narziss-

Darstellung andererseits in den Blick genommen, sondern aus der empirisch-psycholo-

gischen Analyse heraus derTheoriegehalt des Bildes ausgelotet. Dies erwartet den Leser

im Anschluss an die Bildwirkungsanalyse (Teil III) in den Bildreflexionen (Teil IV). Das

249 Vgl. Heubach, Friedrich-Wolfram: Ein Bild und sein Schatten. Zwei randständige Betrachtungen zum

Bild der Melancholie und zur Erscheinung der Depression, 1. Aufl., Bonn: Bouvier 1997, S. 27.

250 Vgl. ebd., S. S. 76-80.

251 Heubach beschreibt hier, dass die ikonographische Analyse der Besonderheit der Haltung, in wel-

cher der Zirkel von der Figur gehalten wird, keinerlei Aufmerksamkeit erhält.

252 Vgl. Heubach, Friedrich-Wolfram: Ein Bild und sein Schatten. Zwei randständige Betrachtungen zum

Bild der Melancholie und zur Erscheinung der Depression, S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 87

›Doppel‹ begründet sich zudem aus einer besonders eindrücklichen Bilderfahrung mit

dem Narziss, wie sie (nicht nur) sein Entdecker Longhi betont: Die Szenerie wirkt so-

wohl alltäglich, als auch emblematisch. Die Zweitteilung der Arbeit in Bildwirkung und

Bildreflexionen dient der Variation der Perspektive und letztlich der Beantwortung der

übergreifenden Fragestellung, was der »unbesorgte Knabe am Tümpel« (Alltagserfah-

rung) mit den Erkennensmythen unseres Abendlandes (Reflexionsgehalte) zu tun hat.

Die Spezifität des Vorgehens wird im Folgenden näher erläutert.

Die Bildwirkungsanalyse (Teil III) fragt nach dem unmittelbaren Erleben des zu-

gleich ›natürlichen‹ und konstruiert wirkenden Bildes und nicht nach den Kenntnis-

sen des Betrachters. Sie geht davon aus, dass die verschiedenen Kontexte, in denen

das Narziss-Bild in Kunstwissenschaft, Medientheorie, Psychoanalyse etc. behandelt

wird, so unter anderemdasThemaderMedien-und Subjektkonstitution desMenschen,

ebenfalls auf die Wirkung des Bildes – nämlich auf seine Konstruktionsseite – zurück-

gehen und dass diese Wirkung unabhängig vom ikonologischen Wissen des Betrach-

ters ist. Mit anderen Worten: Es wird von einer Eigenlogik des Bildlichen ausgegan-

gen, wie sie unter anderem Max Imdahl, Friedrich Wolfram Heubach und Hubert Da-

misch vertreten (s.o.). Die Bildwirkungsanalyse nach dem psychologisch-morphologi-

schen Konzept von Wilhelm Salber konzipiert das Kunstwerk ebenfalls als einen Ge-

genstand, der einer eigenständigen Bildlogik folgt und in seiner Betrachtung eine Zeit-

und Betrachter- übergreifende Wirkqualität entfaltet.

Die Bildreflexionen (Teil IV) greifen diese Erlebensgestalt auf und setzen sie in ei-

nen Zusammenhang mit den übergreifenden Themen, die, so die Annahme, von der

Konstruktionsseite des Bildes her in den Blick rücken. Hier wird danach gefragt, in

welchem Zusammenhang der Erkenntnismythos zur Alltagserfahrung steht und wel-

che Rolle dabei das Bildmedium einnimmt? Das Narziss-Bild, so die These, verbindet

das Alltägliche mit grundlegenden Daseinsfragen, und die Studie möchte dies unter

anderem durch die strukturelle Zweiteilung explizieren. Die aus der Sammlung der

Kontexte, in denen das Narziss-Bild besprochen wird, sichtbar werdende Konstrukti-

onsseite des Bildes gibt erste Hinweise darauf, dass das Erleben keine völlig abgetrenn-

te Seite von den Reflektionsgehalten des Bildes darstellt. Bezogen auf das Bilderleben

gilt es abzuwarten, inwieweit das Narziss-Bild zum Reflektieren einlädt – mit anderen

Worten: ob das Reflektieren einen Erlebenszug darstellt.

Die Bildwirkungsanalyse steht somit nicht nur deswegen im Zentrum der gesamten

Untersuchung und ist dem Reflexionsteil vorangestellt, weil es sich um eine Arbeit im

Fachbereich der Psychologie handelt. Vielmehr erweist sich eine psychologische Analy-

se als besonders geeignet, ein Bild zu untersuchen, wenn man es wie hier als nicht ge-

trennt von der Kunsterfahrung, also seiner Wirkung auf den Betrachter, konzipiert.253

253 Gadamer verortet diese Unterscheidung im Bereich der Kunstkritik und nachgeordneten Reflexi-

on und hält dieser »ästhetischenUnterscheidung« eine »ästhetischeNichtunterscheidung« entge-

gen. Er begründet die Künstlichkeit des Unterscheidens, auch als ›ästhetisches Bewusstsein‹ darin,

dass dieser Unterscheidungsakt ein »Herausfallen« aus der Kunsterfahrung bedeute. Dieses »se-

kundäre« Herangehen entspreche dem Kunstwerk insofern nicht, da es an die Erfahrung geknüpft

sei, sich erst im »Vollzug« (hier: in der Betrachtung) zu erschließen. Primär sei es, dass Darstellung

und Darstellendes im Kunstwerk (wie im Spiel) zusammenfallen. Erst sekundär führe das »ästhe-

tische Bewusstsein« eine Unterscheidung ein und lasse beides auseinanderfallen (S. 122) Diese

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die Bildwirkungsanalyse und die Bildreflexionen sind ebenfalls nicht als zwei Seiten

einer Medaille oder als Fokussierung einer Seite des Bildes zu verstehen. Denn sie sind

in ihrer Reihenfolge nicht austauschbar. Die Studie folgt dabei dem Husserl’schen Pa-

radigma, wonach aus der Exploration der Phänomene als Erfahrungstatbestände die

relevanten, dem Gegenstand innewohnenden Begriffe erst herauszubilden sind.

4.1 Bildwirkungsanalyse (Teil III) und Bildreflexionen (Teil IV) 

im Verhältnis zueinander

In der Exploration eines Bilderlebens ist erkenntnisoffen, welche (Tiefen-)Themen bzw.

welche seelischen Grundverhältnisse sich zeigen werden, sodass auch der Titel Nar-

ziss oder anderweitige Informationen zu dem Bild auf der Ebene der Bildwirkungsex-

ploration zunächst unberücksichtigt bleiben. Das Bildthema als solches ist vor einer

Analyse der Bilderfahrung nicht gesetzt. Diese erkenntnisoffene Erlebensexploration

stellt das ›Subjekt‹ der Untersuchung dar. Demgegenüber wird das Bild sogleich als die

Blickszene des Narziss-Mythos und der Protagonist als Narziss identifiziert. Dieses of-

fenkundige Bildthema, das ›Sujet‹ des Bildes, ist vom ›Subjekt‹ der Untersuchung, der

Bildwirkungsanalyse, grundsätzlich zu unterscheiden.

4.1.1 Das ›Sujet‹ der Narziss-Darstellung

Das Sujet, die Darstellung der Spiegelszene im Narziss-Mythos, ist in ikonographi-

scher, wie ikonologischer Hinsicht äußerst gehaltvoll, sodass sich an eine erkenntnis-

offene Exploration der Bildwirkung die Frage aufdrängt, was wir – vermittelt über eine

Bilderfahrung – über das Thema, das ›Sujet‹, erfahren.

Was aber umfasst das ›Sujet‹? Ein Blick zurück auf die verschiedenen Kontexte, in

denen das Narziss-Bild behandelt und zum exemplarischen Anschauungsbeispiel wird,

offenbart eine enorme, wenn auch nicht beliebige Deutungsbreite: Sie beginnt mit dem

Narziss-Mythos selbst in seinen verschiedenen Auslegungen und Rezeptionen. An ihm

werden Fragen von Erkenntnis diskutiert. Wie steht es um das Verhältnis von Erkennt-

nis und Täuschung? Welche Rolle spielt dabei das (Spiegel-)Bild als Medium der Er-

kenntnis oder Täuschungsmedium? Inwiefern geht es hier um Ästhetik und Erotik und

was hat das mit Erkenntnis zu tun? Wie steht es um das Verhältnis des Erkenntnissub-

jekts zum Erkenntnisobjekt? In welchen Zusammenhang lässt sich dies zum Narziss-

mus als einem frühen Stadium der Entwicklung des Individuums und Krankheitsform

setzen?

Die Spiegelszene bildet zudem ein ›Sujet‹ der Malerei: Inwiefern stellt die Blicksze-

ne eine Urszene der Malerei dar? Was macht die Szene zu einem »Modellfall des Bil-

dermachens«254? Und schließlich: Welches geheime Band verbindet diese Fragen? Dem

Ausloten dieser Fragen stellt sich der Bildreflexionsteil unter dem Fokus der übergrei-

fenden Fragestellung. Ausgangspunkt bildet eine Konstruktionserfahrung der Proban-

Unterscheidung beinhalte, dass das Werk von seiner Darstellung separiert würde, so wie man ein

Theaterstück von seiner jeweiligen Aufführung grundsätzlich unterscheiden könne.

254 Vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 89

den, die sich während der ausgedehnten Bildbetrachtung und Bilderfahrung einstellt.

Die Konstruktionserfahrung bezeichnet ein zentrales von fünf weiteren Kunstkriteri-

en, die Salber in einer Metapsychologie des Kunstwerks aufstellt.255 Sie umschreibt das

Moment, in dem der Betrachter eines Kunstwerkes Einblicke in den Bauplan/die Be-

dingungen seelischer Wirklichkeit erhält und seine Beteiligung an diesem Werk mit-

bekommt.256 Damit wird das Narziss-Bild bereits implizit als Erkenntnismedium in

Anschlag genommen. Dies bedeutet im Weiteren für den Bildreflexionsteil, dass nicht

nur nach Bestätigungen und Entsprechungen in verschiedenen Theoriegebilden der

Psychoanalyse, Medientheorie, Kunstgeschichte und Kunstwissenschaft gesucht wird,

sondern nach neuen Sichtweisen auf die Thematik, die das Bild ›als‹ Bild eröffnet.

4.1.2 Das ›Subjekt‹ der Untersuchung

Gegenüber diesem ›Sujet‹, das auf besondereWeise durch verschiedeneWissenschafts-

zweige in Anspruch genommen und ausgekostet wird, liegt der Fokus dieser Untersu-

chung auf der Bilderfahrung als solcher. Vom Ballast wissenschaftlicher Überformung

befreit, wird danach gefragt, wie das Bild in einem circa zweistündigen Prozess der

Betrachtung erlebt wird. Wie im Folgenden weiter ausgeführt wird, geht die Morpho-

logische Psychologie davon aus, dass sich ein Kunstwerk erst in einer solchen Kunster-

fahrung vollzieht. Als Kunsterfahrung ist sie von vornherein auf einen Betrachter hin

konzipiert. Das ›Subjekt‹ der Untersuchung ist allerdings nicht mit dem Betrachter zu

verwechseln. Denn, wenngleich sich ein Bild in der Betrachtung herstellt, liegt die-

ses Geschehen nicht (allein) im Betrachter begründet. Er ist weder einer, der auf den

Bild-Reiz mit einem entsprechenden Erleben und Verhalten ›reagiert‹, noch hängt das

Bilderleben ausschließlich von ihm und seinem subjektiven Befinden ab:

»Das Kunstwerk hat vielmehr sein eigentliches Sein darin, daß es zur Erfahrung wird,

die den Erfahrenden verwandelt. Das ›Subjekt‹ der Erfahrung der Kunst, das was bleibt

und beharrt, ist nicht die Subjektivität dessen, der sie erfährt, sondern das Kunstwerk

selbst.«257

4.2 Bildwirkungsanalyse

Ziel ist es die Wirkung der Narziss-Darstellung zu explorieren. »Wirkung« meint ei-

nen wechselseitigen und ineinander verflochtenen Prozess, der sich zwischen Bild und

Betrachter vollzieht und eine ausgedehnte Dauer der Betrachtung und Befragung erfor-

dert. Der Gegenstand der Untersuchung, ist weder der Betrachter und sein ›subjektives‹

Empfinden, noch das Bild in seinen ›objekthaften‹ Qualitäten, sondern ein Zwischen-

bzw. Wirkungsraum. Eine theoretisch-methodische Konzeption der Wirkungsräume

geht auf Wilhelm Salber zurück. Er entwickelt sie in den 1970er Jahren an der Univer-

sität zu Köln, in Anlehnung an die Morphologie Goethes.

255 Eine ausführliche Erläuterung erfolgt im Teil II, Kapitel 2.2.2.

256 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 103.

257 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Ein Bild und sein Doppelgänger

Was ist in diesem morphologischen Sinne unter Wirkung zu verstehen? Grund-

sätzlich findet seelisches Geschehen nach Salber in Gestalten eine Fassung. Wirkungs-

prozesse versteht er als unwillkürliche Vorgänge, die Seelisches zusammenhalten: »Wir

gehen von der Hypothese aus,Wirkungsprozesse ließen sich in Gestalten und Entwick-

lungen einbeziehen, die wie Lebewesen funktionieren.«258

Als lebendige Form muss diese Fassung zugleich dem Metamorphosen-Charakter

(seelischer) Wirklichkeit gerecht werden. Sie steht grundsätzlich vor der Aufgabe einer

Gestaltbildung undmuss doch lebendig und entwicklungsfähig bleiben, sonst würde sie

erstarren. In der Morphologie lässt sich ein jedweder Gegenstand des Alltags als eine

solche Art Lebewesen untersuchen. Kunstwerke und ihre Wirkung nehmen in diesem

Zusammenhang eine Sonderstellung ein. So nimmt die morphologische Kunstpsycho-

logie ihren Ausgang bei der Überlegung, dass seelisches Geschehen selbst kunstvoll ist

und sich in der Kunst ein komplexes Anschauungsobjekt der Metamorphosen des Le-

bens, in das sie verstrickt ist, geschaffen hat. Kunstwerke werden somit als Gestalten

seelischer Wirklichkeit verstanden, die Gestaltbildung und ihre Konstruktion selbst be-

schaubar macht.259

Worin unterscheidet sich die Untersuchung einer psychologischen Bildwirkungs-

analyse von den drei mittelbaren Annäherungen an die Bildwirkung durch die beschrie-

benen drei Erklärungsansätze (Künstler, Zeitkontext, literarische Quelle)? Die Erklä-

rungen des Werkes über den Künstler und den Zeitkontext führen entweder von der

Wirkung weg oder nehmen Wirkungsaspekte unreflektiert in sich auf. Die ikonogra-

phisch-ikonologische Analyse, hierzu zählt die Auslegung des Narziss-Bildes mit dem

ovidschen Quellentext, kippt zu schnell ins Interpretative und erweist sich damit als zu

verfestigend und aus morphologischer Sicht nicht erkenntnisoffen genug. Demgegen-

über fasst die Morphologische Psychologie Kunst als einen Prozess auf, der sich im Akt

des Betrachtens erst ereignet und hierin seine Wirkung entfaltet und dabei bewuss-

te, wie unbewusste Erlebensanteile übergreift. Dieser Wirkungsprozess erfordert me-

thodisch eine ausgedehnte Betrachtung und Befragung, um an die oftmals impliziten

und flüchtigenWirkstrukturen heranzukommen. Das vier-schrittige methodische Pro-

gramm zur Exploration und Auswertung von Bilderlebensprozessen wird im Theorie-

und Methodenteil erläutert, darunter auch die Metapsychologie des Kunstwerks nach

Wilhelm Salber.

4.2.1 Fragestellung

Was erfahren wir bis hierher über die Bildwirkung der Narziss-Darstellung? Die zu-

sammengetragenen Bildinterpretationen lassen vermuten, dass sich die auffälligen Di-

chotomien als Ambivalenzen im Bilderleben erneut zeigen werden und sich möglicher-

weise in Form einer Dialektik zusammenfügen. Die Unterschiede der Beschreibung

des Blicks von sehnsuchtsvoll (Kruse), begehrlich (de Riedmatten, Damisch) bis ange-

strengt (Nordhoff) lassen einen Verlauf im Erleben vermuten, der sich bereits in der

Beschreibung von de Riedmatten ankündigt. Es wurde sehr eindrücklich geschildert,

258 Salber, Wilhelm:Wirkungseinheiten, 3., erw. Aufl., Bonn: Bouvier 1969, S. 30.

259 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung; vgl. Salber, Wilhelm: Psychästhetik, Köln:

Buchhandlung Walther König 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 91

wie stark der Betrachter ins Bild involviert wird: In der einen Beschreibungsrichtung

fühlt er sich weit entfernt vom Geschehen, in der anderen fühlt er sich dicht heran-

geführt und von der Größe der Darstellung wie erschlagen. Mal befindet er sich am

anderen Ende des Ufers in Froschperspektive und schaut gemeinsam mit Narziss auf

das Bild, dann fühlt er sich in den Betrachter hinein und schaut aus dessen Perspekti-

ve. Die (vermeintlichen) Widersprüche und unverbunden wirkenden Bildmotive legen

es nahe, den Betrachter in einer ausgedehnten Bildbetrachtung von zwei bis maximal

drei Stunden zum Bilderleben zu befragen – mit dem Ziel einen Sinnzusammenhang

der Einzelphänomene herzustellen. Die Fragestellung der Bildwirkungsanalyse lautet:

Wie wird das Narziss-Bild in der Bildbetrachtung erfahren?

4.2.2 Bildwirkung als Verlaufsgestalt

Das Bilderleben als Gegenstand dieser Untersuchung ist nicht mit jeder anderen Kunst-

erfahrung (Musik,Theater, Literatur, Film) gleichzusetzen und bedarf gegenstandsspe-

zifischer methodischer Instrumente. Zunächst tritt ein Bild dem Betrachter als eine

in sich geschlossene Gestalt gegenüber. Es zeigt seine Bezüge simultan, während bei-

spielsweise ein Roman sich erst in einemNacheinander seiner Sätze erschließt. Um die

Wirkung eines Bildes zu explorieren, muss die Betrachtung von einiger Dauer sein:

»Die Erfahrung von Kunst ist auch kein Nacheinander, sondern vollzieht sich wie ein

wartendes Verweilen, in dem das Werk der Kunst herauskommt.«260

Anders verhält es sich es mit der Exploration eines literarischen Kunstwerks. So be-

schreibt der Kulturpsychologe Jerome Bruner Geschichten als Sinngestalten, die je-

doch, anders als ein Bild, ihren Sinn erst aus der spezifischen Abfolge ihrer Sätze bzw.

Sequenzen heraus entwickeln261. Ihre Dauer ist in ihnen schon angelegt. Dieser Un-

terschied hat wichtige methodische Implikationen, der für die Wirkungsanalyse eines

Bildes relevant ist: Während bei der Analyse von Geschichten ein Sequenzprotokoll an-

gefertigt werden muss, um das Erleben in diesem Nacheinander zu explorieren, erfor-

dert die Simultanität des Bildes lediglich eine ausgedehnte Dauer des Betrachtens. Das

Zerdehnen der Aussagen bilden Interviewtechniken, die helfen dieses »Zugleich« der

unmittelbaren Wirksamkeiten in Sprache zu überführen.262

4.2.3 Bildwirkung als Bewegung zwischen Bild und Betrachter

Die Exploration einer Bildwirkung gründet in der Morphologischen Psychologie auf

der Annahme, dass sich ein Kunstwerk in der Betrachtung ereignet. Diese Perspektive

versteht das Kunstwerk nicht ausschließlich als ein Produkt des Künstlers (als dessen

260 Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«,Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink 2006,

S. 90-105, hier S. 103.

261 Vgl. Bruner, Jerome: Sinn,Kultur, und Ich-Identität. Zur Kulturpsychologie des Sinns, Heidelberg: Carl-

Auer-Verlag 1997, S. 66.

262 Dieser Vorgang, auch als Übersetzung zu bezeichnen, wird später noch einmal aus einer metapsy-

chologischen-medientheoretischen Perspektive unter der Frage reflektiert: Was bedeutet es, ein

Bild, das sich in seinenmedialen Qualitäten selbst thematisiert/reflektiert mithilfe eines anderen

Mediums, der Sprache, zu explorieren?

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Ein Bild und sein Doppelgänger

Schöpfung), sondern betont den Prozess der Bildbetrachtung als Bildgenese. Eine sol-

che Annahmewird von namhaften Bild-TheoretikernwieHans-GeorgGadamer, Jacques

Lacan,GeorgeDidi-Hubermann gestützt.Den Prozesscharakter des Kunstwerks betont

Gadamer in einer Seins-Ontologie des Bildes:

»Was wir ein Gebilde nannten, ist es, sofern es sich derart als ein Sinnganzes darstellt.

Es ist nicht an sich und begegnet dazu in einer ihm akzidentiellen Vermittlung, son-

dern es gewinnt in der Vermittlung sein eigentliches Sein.«263

Gadamer stellt als einen konstitutiven Zug des Bildes seine Zeige- oder Darstellungs-

funktion heraus, die zudemzielgerichtet ist: »Alles Darstellen ist nun seinerMöglichkeit

nach ein Darstellen für jemanden.«264265 Bei dieser Darstellungsfunktion geht es in der

Regel nicht um die Selbstdarstellung des Künstlers, der sich in einem Kunstwerk selbst

verwirklichen und/oder betrachtet werden will. Die Intention besteht vielmehr darin,

etwas darzubieten, das einen Betrachter interessieren könnte. Jacques Lacan fasst die

Geste in folgendem Aufruf des Künstlers zusammen: »Du willst also sehen. Nun gut,

dann sieh das!«266

Wie Lacan so betont auch Gadamer, wie sehr dies eine Bewegung darstellt, die den

Betrachter nicht nur betrifft, sondern derart zu involvieren vermag, dass sich dieser

nicht mehr ›außerhalb‹ des Geschehens befindet: »Alle kennen wir, was sich in der Er-

fahrung von Kunst ereignet: Jedes Werk, das uns ergriffen hat, läßt uns mitgehen, ja es

muß geradezu in uns eingehen.«267 In diesem Sinne schauen nicht nur wir auf ein Bild,

sondern werden im Bild von etwas angeschaut, das uns angeht. Die Metapsychologie

des Bildes von Georges Didi-Hubermann ist um diesen Bildaspekt zentriert.268 Die so-

genannte Wahrhaftigkeit der Kunst liegt in einer solchen Erfahrung des Lebensbezugs

zu seinem Betrachter.

»Was man eigentlich an einem Kunstwerk erfährt und worauf man gerichtet ist, ist

vielmehr, wie wahr es ist, d.h. wie sehr man etwas und sich selbst darin erkennt und

wiedererkennt.«269

263 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 123.

264 Ebd., S. 114.

265 Die Zeigefunktion des Bildes wird bei Günzel und Mersch im Zusammenhang mit epistemolo-

gischen Fragen bzw. »ikonischer Erkenntnis« aufgeführt. vgl. Günzel, Stephan; Mersch, Dieter

(Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart.Weimar: Metzler-Verlag 2014, S. 127.

266 Lacan, Jacques: »Linie und Licht (1964)«,Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4. Aufl., Weinheim,

Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. S. 97-111, hier S. 107.

267 Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«, S. 100.

268 Vgl. Didi-Hubermann, Georges:Was wir sehen blickt uns an. Zur Metapsychologie des Bildes (1992),

übers. von. Sedlaczek, München: Fink 1999 (Bild und Text).

269 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 93

4.3 Gegenstandsbestimmung und Untersuchungsparadigmen

Eine psychologische Wirkungsanalyse eines Kunstwerks nach dem Konzept der Mor-

phologischen Psychologie unterscheidet sich von den metapsychologischen (Lacan,

Didi-Hubermann) und ontologischen Bestimmungen des Kunstwerks (Gadamer) dar-

in, dass sie die Grundannahmen in ein empirisches Untersuchungskonzept umsetzt.

Hier noch einmal stichpunktartig zusammengefasst:

- Ein Kunstwerk vollzieht sich erst in der Betrachtung (vgl. Gadamer, S. 123)

- Die Varianz der Bilderfahrung liegt im Kunstwerk und nicht im Betrachter begrün-

det (vgl. Gadamer, S. 129)

- Die Kunstreflexion ist der Kunsterfahrung nachgeordnet (vgl. Gadamer, S. 123)

- Das Kunstwerk hat eine zeitunabhängige Valenz (vgl. Gadamer S. 127)

Hierzu analog stehen die Richtlinien der morphologischen Bildwirkungsanalyse270; sie

weisen eine große Schnittmenge zu Gadamers theoretischer Einordnung des künst-

lerischen Bildes auf. Während Gadamer auf keine konkreten Untersuchungen dessen

abzielt, was sich in der Bildbetrachtung zwischen Bild und Betrachter ereignet, will die

Morphologische Psychologie als empirische (Kunst-)Wissenschaft die Bild-spezifischen

Wirkungsqualitäten explorieren. Ihr methodisches Programm zur Untersuchung der

jeweils spezifischen Wirkung eines Bildes beantwortet somit zentrale Fragen, die aus

einer solchen allgemeinen Bildontologie erwachsen – wobei die Empirie ebenso umge-

kehrt einen Beitrag zur Fundierung der theoretischen Annahmen des Bildes leisten.

- Die Morphologische Psychologie untersucht die Bildwirkung über einen ausge-

dehnten Prozess einer Bildbetrachtung von circa zwei Stunden. (Verlauf statt

Momentaufnahme)

- Sie fasst die Erlebensexploration der Probanden zu einer überindividuellen Be-

schreibung zusammen. (Varianz liegt im Kunstwerk)

- Mithilfe ihres Erhebungsinstruments, dem Tiefeninterview, geht sie möglichst er-

kenntnisoffen an die Erlebensexploration heran. Sie versucht durch ihre Explorati-

onstechniken jeweils rationalisierende Überformungen zu überwinden und zu er-

lebensnahen Beschreibungen zu gelangen, die auch unbewusste Gehalte freilegen.

(Erfahrung statt Reflexion)

- Die Konstruktionszüge des Bildes, die im Zuge der Auswertung der Interviews, her-

ausgearbeitet werden, haben eine zeitunabhängige Valenz.Mit anderenWorten: Es

wird grundsätzlich von einer Wiederholbarkeit der Bildwirkungsuntersuchung mit

gleichem Ergebnis ausgegangen. (Zeitunabhängige Valenz des Kunstwerks).

270 Wenngleich sich Salber nicht unmittelbar auf Gadamer und auch nicht auf Lacan oder Didi-

Hubermann bezieht – so ist das hier gewählte empirische Untersuchungsdesign in philosophi-

schen Strömungen fundiert, darunter in der Hermeneutik als einem kreisförmigen Sinnverstehen;

als Tiefenpsychologie gründet sie unter anderem auf der Psychoanalyse.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Ein Bild und sein Doppelgänger

Diese gegenstandsspezifischen, methodischen Richtlinien werden nun im Einzelnen

erläutert.

4.3.1 Das apersonale Paradigma: Eine überindividuelle Erlebensexploration

DieMorphologische Psychologie konzipiert die Bildwirkung als eine apersonale Gestalt.

Wie bereits dargelegt, bezieht sie die Varianz des Erlebens auf das Kunstwerk und nicht

auf die individuellen Unterschiede zwischen den Betrachtern.

Gegen eine solche Konzeption ließe sich einwenden, dass jede Bilderfahrung, vom

Betrachter abhängig, eine jeweils andere Erfahrung sein müsse. Und auch wenn sich

die Analyse auf das Herausarbeiten gemeinsamer Züge im Bilderleben konzentriert,

ließen sich die Differenzen im Erleben ebenso gut im Sinne subjektiver Anteile im Bil-

derleben verstehen. Allerdings ist die Variation des Erlebens der einzelnen Betrachter

nicht als etwas zu begreifen, das allein aus der Subjektivität jedes einzelnen Betrach-

ters herrührt. Sie lässt sich ebenso als Erlebenskomplexität und Bedeutungsspielraum

des Bildes verstehen. In diesem Sinne beschreibt Gadamer die »eigene Seinsmöglich-

keit des Werks, das sich gleichsam in der Varietät seiner Aspekte selber auslegt.«271 Die

Morphologische Psychologie teilt nicht nur diese Einschätzung, sondern überführt sie

in eine empirische Untersuchung. Sie negiert nicht die Subjektivität des Betrachters,

fokussiert aber die Untersuchung dergestalt auf das Kunstwerk, dass es sich in Form

eines Erlebensprozesses der Befragten in allen seinen Facetten zeigen kann:

»Es kommt nicht auf das ›Erleben‹ einzelner Betrachter oder Leser an, sondern auf die

Chancen für Entwicklungen, die sich beim Umgang mit Kunstwerken ergeben, wenn

man sich auf sie einlässt.«272

Dass der Fokus auf dem Kunstwerk und nicht auf der Persönlichkeit des Betrachters

liegt, stellt zudem eine notwendige Entscheidung im Sinne einer Gegenstandsbestim-

mung dar. Nicht das Bild ist Medium, um etwas über den Betrachter in Erfahrung zu

bringen, sondern die Betrachter (in ihrer Gesamtheit) werden zu einemMedium, durch

das hindurch das Bild in seiner Wirkweise hervorkommt. Eine Erklärung für etwaige

Widersprüche in der Bildrezeption wird somit nicht in den Unterschieden der Perso-

nen oder wissenschaftlichen Perspektiven gesucht, sondern in dialektischer Manier auf

die Wirkweise des Bildes bezogen.

Ein weiteres Argument für diesen Fokus gibt das Bildsujet. Die Frage nach demVer-

hältnis von Bild und Betrachter, die die Spiegelszene als das Bildsujet aufwirft, verbietet

es geradezu das ›Subjekt‹ der Untersuchung nur mit dem Betrachter zusammenfallen

zu lassen. Eine solche Setzung wäre sinnvoll im Rahmen einer Fallanalyse des Betrach-

ters mithilfe eines Bildes. Und auch umgekehrt kann das ›Subjekt‹ der Untersuchung

nicht das Bild »als solches« sein. Trotz dieser Stellung zwischen Bild und Betrachter ist

eine Gewichtung im Sinne einer Gegenstandsbildung notwendig. Der Fokus kann ent-

weder auf das Bild oder auf den Betrachter gelegt werden, wie oben gezeigt. Die über-

individuelle Kunsterfahrung als ›Subjekt‹ zu setzen, bedeutet einen Perspektivwechsel

271 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 123.

272 Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung 95

unserer gewohnten Vorstellung, dass das Erleben einer Sache tief in uns und unserer

Persönlichkeit verankert ist und gegenüber dem Erleben anderer differiert.

Eine theoretische Fundierung dieses Gedankens findet sich bei Edmund Husserl.

DerWeg über die phänomenologische Psychologie zu einer von ihm angestrebten tran-

szendentalen Philosophie erfordert eine methodische Intervention, die ›eidetische Re-

duktion‹. Verkürzt gesagt, geht es dabei darum, den Unterschieden im Erleben jedes

Einzelnen ein jeweils Allgemeines (Eidos) zu entnehmen.273Wie Husserl geht auch die-

se Untersuchung von einem geteilten Erleben aus. Sie erfordert keine Verständigung

und kein Austausch der Einzelerleben untereinander, sondern ist in phänomenologi-

scher Tradition (»Zu den Sachen selbst!«) von vornherein auf die Gegenstände des Er-

lebens bezogen. Die Auswertung der Erlebensexploration folgt dabei dem Prinzip, ge-

meinsame, also überindividuelle Züge im Erlebensgang nachzuvollziehen und in Form

einer vereinheitlichenden Beschreibung zusammenzufassen.

4.3.2 Das Einzelfallparadigma

Neben der Gegenstandsbestimmung, die das Kunstwerk über die Kunsterfahrung in

den Blick nimmt und die Exploration einer überindividuellen Wirkstruktur im Sinn

hat, stellt sich nun die Frage, warum zur Exploration des Bilderlebens nicht nur ein Be-

trachter ausreicht. Hier wird einerseits axiomatisch davon ausgegangen, dass sich das

Bild im jeweiligen Bilderleben gleichermaßen vor demHintergrund seiner ihm eigenen

Wirkstruktur entfaltet, sodass in der Theorie tatsächlich nur ein Interview notwendig

wäre. Da es jedoch um die Exploration teils komplexer, teils in sich widersprüchlicher

Bildqualitäten geht, zeigt die Erfahrung, dass nicht alle Züge in einem einzelnen In-

terview im gleichen Maße und ausreichend deutlich zutage treten. Das Durchführen

mehrerer Interviews mit verschiedenen Probanden dient also vorwiegend dem Auslo-

ten einer umfassenden Wirkstruktur des Bildes.

Die Erhebung mithilfe der Interviews wird zudem hermeneutisch verstanden: Mit

jeder Befragung gewinnt der Forscher ein Stück weit mehr Einblick, trifft auf Gemein-

samkeiten und Abweichungen, die wiederum auf das Ganze des Bilderlebens als einer

umfassenden Wirkstruktur zu beziehen sind. Dieses Vorgehen impliziert, dass dann

ausreichend viele Interviews geführt wurden, wenn die Auswertung keine neuen Di-

mensionen des Gegenstands hervorzubringen vermag bzw. wenn Ungereimtheiten in

dem Sinne ›verstanden‹ wurden, dass sie sich in einen Gesamtkontext einordnen las-

sen. Eine solche »Sättigung« erfolgt in der Regel nach acht bis zwölf Interviews. Dieser

Bildwirkungsanalyse liegen elf Tiefeninterviews zugrunde.

4.3.3 Erkenntnisoffene Erlebensexploration

Eine weitere Besonderheit der Exploration eines Bilderlebens besteht darin, sie nicht

unter eine spezifische Frage zu stellen. Die Bildwirkungsanalyse soll ohne vorgegebe-

ne Richtung und möglichst erkenntnisoffen durchgeführt werden, da sie ihren Gegen-

stand erst durch die Befragung der Betrachter hindurch in Erscheinung zu bringen

sucht. Dies bildet die Voraussetzung dafür, dass sich ein Bild in seiner »Eigenlogik«

273 Husserl, Edmund: Phänomenologische Psychologie (1925), Bd. Band IX, hg. v. Lohmer, Dieter, Ham-

burg: Meiner-Verlag 2003 (Text nach Husserliana), S. 108.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Ein Bild und sein Doppelgänger

und als ein »Sinnganzes« zu entfalten vermag. Von daher werden die Interviews weit-

gehend ›frei‹ und ohne Interviewleitfaden durchgeführt. Die Interventionen vonseiten

der Interviewerin dienen hier lediglich dazu, genannte Aspekte zu vertiefen, zum lau-

ten Denken anzuregen und den roten Faden der Kunsterfahrung des Probanden nicht

abbrechen zu lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode

Nach diesenGegenstandsbestimmungen und erstenmethodischen Ableitungen fällt die

Wahl mit der Morphologischen Psychologie auf ein Untersuchungskonzept, das seine

Untersuchungsgegenstände als in einer Entwicklung begriffen versteht. Ihre besonde-

re Eignung zur Exploration von Kunstwerken (im engeren Sinne von Bildern) lässt sich

von drei Seiten her umreißen: Sie geht von einer Selbstbehandlung des Seelischen aus,

die ihrerseits kunstvoll ist. Das Kunstwerk wird als eine Formenbildung verstanden, in

der sich diese Selbstbehandlungszüge überspitzt zum Ausdruck bringen und ein Auf-

sich-selbst-Schauen ermöglichen. Ihre Methode entspricht der kunstvollen Selbstbe-

handlung des Seelischen und folgt kunstanalogen Prinzipien. Aufgrund dieser beson-

deren ›Passung‹ zählen Bildwirkungsanalysen zu einem eigenständigen Forschungsfeld

der Morphologischen Psychologie.1

Vor einer Explikation der drei Seiten ihres kunstanalogen Vorgehens, wird die Mor-

phologische Psychologie zunächst vor dem Hintergrund ihrer geisteswissenschaftli-

chen Tradition vorgestellt. Die Theorie (1) umfasst die Beschreibung der philosophi-

schen Fundamente, sowie der Einflüsse verschiedener psychologischer Schulen. Auf

eine ausführliche Darlegung der Geschichte der Morphologischen Psychologie wird

verzichtet, da sie den Rahmen der Untersuchung sprengen würde.2 In einem zwei-

ten Kapitel wird die Spezifität der Morphologischen Kunstpsychologie, Gegenstand,

Theorie- und Methode-übergreifend erläutert (2). Die Vorstellung des methodischen

Programms (3) und der Untersuchungsaufbau der Bildwirkungsanalyse der Narziss-

Darstellung schließt hieran an.

1 Zwingmann, Björn: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen

Bildern, Bd. 7, Berlin: HPB University Press 2019 (Schriften zur Morphologischen Psychologie); vgl.

Fitzek, Herbert: »Von der Figur zur Figuration«.

2 Die Geschichte der (Psychologischen) Morphologie ist ausführlich durch Fitzek erforscht, vgl.

Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, Bd. 4, Bonn: Bouvier 1994

(Schriften zur Morphologischen Psychologie); vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucks-

bildungen als Zugangswege zur seelischen Wirklichkeit, Lengerich: Pabst Science Publishers 2008,

S. 259-303.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Ein Bild und sein Doppelgänger

1. Grundlagen der Morphologischen Psychologie

Die Morphologische Psychologie zählt zur Schule der Gestaltpsychologie. Sie sucht Er-

leben und Verhalten von anschaulichen Gestalten her zu verstehen, die charakteristi-

sche Sinneinheiten ausbilden und sich doch stetig weiterentwickeln. Danach stecken in

jeder Formenbildung bereits ein Überschreiten und Wandeln in anderes. Die psycholo-

gische Morphologie überträgt die als Naturwissenschaft konzipierte Morphologie von

Johann Wolfgang von Goethe auf seelisches Geschehen. Neben der frühen Gestalttheo-

rie von Goethe, der Übertragung des Gestaltgedankens auf seelisches Geschehen durch

Ehrenfels bildet auch die Phänomenologie, die in enger Verwandtschaft mit dem Ge-

staltgedanken steht, eine theoretische Grundlage der Morphologischen Psychologie.3

Sie ist als phänomenologisch zu bezeichnen, da sie Erleben und Verhalten als einen

Zusammenhang begreift, der keine scharfe Trennlinie zwischen einem Innen und ei-

nemAußen erlaubt. Erleben und Verhalten vollziehen sich vielmehr untrennbar imUm-

gangmit Dingen.Wie die Phänomenologie so nähert sich auch die PsychologischeMor-

phologie beschreibend ihrem Gegenstand. Sie gründet darüber hinaus auf einer kon-

struktivistischen Wirklichkeitsauffassung. In ihrem Konzept der Gegenstandsbildung

stellt sie seelisches Geschehen jeweils als ‘hergestellt´ heraus. Die Forscherperspekti-

ve nutzt sie explizit zur Exploration des Gegenstandes und hebt sich damit von der

Experimental-Psychologie ab, die eine solche Beteiligung oder Einflussnahme grund-

sätzlich als Störvariable erachtet. Methodisch folgt sie einem kreisförmig hermeneuti-

schen Vorgehen und trennt von daher nicht strikt zwischen Datenerhebung und Daten-

auswertung. Sie ist zudem tiefenpsychologisch fundiert und entlehnt viele ihrer empi-

rischen Explorations-Verfahren der Psychoanalyse.

1.1 Methodische Paradigmen der Morphologie

Die psychologische Morphologie stützt sich in ihrer Theoriebildung auf die Morpho-

logie von Johann Wolfgang von Goethe, der als ihr Begründer gilt. Wenngleich seine

morphologische Naturforschung – er befasste sich mit Pflanzen, dem Knochenbau von

Tieren, sowiemit den Phänomenen Licht und Farbe – nicht die gleiche Aufmerksamkeit

wie sein literarisches Werk erhalten hat, so zeigt sich doch ein Fortleben des morpho-

logischen Gedankens im Bereich der Geisteswissenschaft. Hierzu zählt die psycholo-

gische Philosophie von Friedrich Nietzsche, von ihm als Morphologie (des Willens zur

Macht)4 betitelt, gleichermaßen wie die Schule der Morphologischen Psychologie, ge-

gründet von Wilhelm Salber.

 

 

 

3 Diese Nähe wird besonders in der Schrift von Merleau-Ponty zu Fragen der (Sinnes-)Wahrneh-

mung offenbar, vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Das Primat der Wahrnehmung, übers. von. Schrö-

der, Jürgen, Deutsche Erstausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

4 Vgl. Würzbach, Friedrich: Das Vermächtnis Friedrich Nietzsches, Anton Pustet 1945, S. XV.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 99

1.1.1 Anschauung und Mitbewegung (Goethe)

Goethe entdeckt als Naturforscher ein Entwicklungsprinzip an konkreten, in der Na-

tur beobachtbaren Gegenständen (Pflanzen,Wirbeln, Farben). Diese Gestalt-Wandlung

setzt nach Goethe eine grundsätzliche Einheit von Gestalt voraus. Diese Prinzipien,

Wandlung und Einheit, finden sich auch in der etymologischen Herkunft des Begriffs

Morphologie. Der Terminus vereint zwei Begriffe: griechisch: morphē ́(μορφή) für ›Form,

äußerlicher Gestalt, Ansehen‹ und griechisch: -lógos () für ›Sinn, geistiges Vermögen,

Definition, Logik‹. Auf eine Formel gebracht beschreibt Morphologie also anschauli-

che Formen, die eine Sinneinheit bilden. Der Wortstamm ›morph‹ steht zudem für

Unteilbares – so in dem von der Linguistik geprägten Begriff ›Morphem‹ als kleinster

sprachlicher Einheit. Der Wandlungsaspekt dieser anschaulichen Gestalt tritt u.a. im

Verb ›Morphen‹ hervor. Wir verstehen darunter, dass sich etwas gestaltlich transfor-

miert und sich doch darin gleichbleibt. Dieses Wandlungsprinzip der Gegenstände als

Gestalteinheiten erfordert nach Goethe ein diesen Eigenschaften angemessenesmetho-

disches Vorgehen. So würde das Einheitsprinzip zwangsläufig verborgen bleiben, wenn

die Untersuchungsgegenstände nicht erst beobachtet, sondern sogleich in ihre Einzel-

teile zerlegt würden. Die stetigeWandlung wiederum erfordert vonseiten des Forschers

eine ebenso ausgeprägte Beweglichkeit wie der Gegenstand der Untersuchung. Aus die-

ser Sicht sind Begriffe aus der Erfahrung mit dem Gegenstand erst herauszubilden. Sie

sind in einer Wandlungswirklichkeit in ihrer Funktion als vorübergehend festigende

Elemente bewusst zu machen.

»Wollen wir also eineMorphologie einleiten, so dürfen wir nicht von Gestalt sprechen,

sondern wenn wir das Wort brauchen, uns allenfalls dabei nur die Idee, den Begriff

oder ein in der Erfahrung für den Augenblick Festgehaltenes denken. Das Gebildete

wird sogleich wieder umgebildet, und wir haben uns, wenn wir einigermaßen zum

lebendigen Anschaun der Natur gelangen wollen, selbst so beweglich und bildsam zu

halten, nach dem Beispiele, mit dem sie uns vorgeht.«5

Diese Anleitung zumForschen rückt einenwichtigenmethodischen Aspekt in den Blick:

Die Methoden müssen ihren Gegenständen angemessen sein. Wenn sich also die Ge-

genstände in einer stetigen Entwicklung befinden, so muss auch die Exploration ent-

sprechend beweglich diesen Prinzipien folgen.

Die Morphologie von Goethe ist phänomenologisch. Denn »Anschauung« wird zum

zentralen Medium der Exploration von Wirklichkeit. Goethes »anschauliches Denken«

ergänzt das Vorgehen, den Untersuchungsgegenstand ›ganz‹ bzw. unzerteilt zu lassen.

Sie erfordert kein Dahinter- oder ein Hineinblicken in die Gebilde. Goethes berühmter

Satz, »Nichts ist innen, nichts ist außen, denn was innen ist, ist außen« setzt Vertrau-

en darein, was sich unmittelbar und ohne Eingriffe als Erscheinungsform (Phänomen)

beobachten lässt. Mit anderen Worten: im jeweiligen ›Außen‹ bildet sich ein ›Inneres‹

ab; es bedarf dieses Außen, um etwas zu werden. Und auch die sogenannte »Innen-

schau« oder Vorstellung ist nach Goethe untrennbar auf ein ›Außen‹ bezogen. Dass

Ineinanderwirken erübrigt schließlich die künstliche Trennung. Diese Auffassung bil-

det eine zentrale Grundlage der psychologischen Morphologie. Sie beschreibt seelische

5 Goethe zit.n. Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Ein Bild und sein Doppelgänger

Wirklichkeit von sinnschaffenden Erlebensgestalten her, die nicht als bloße Innenschau

zu verstehen, sondern jeweils auf die Welt in ihrer phänomenalen Fülle bezogen sind.

Das Erleben vergegenständlicht sich in einem Umgang, einem Tun und wird darin

entsprechend anschaulich. Sinneinheit, Anschaulichkeit und der Entwicklungsaspekt

seelischen Geschehens bilden entsprechende Beschreibungskriterien. Die von Goethe

beschriebene Aufhebung der Trennung birgt wichtige Implikationen in der Frage der

Position des Forschers zu seinem Forschungsgegenstand. So gründet die Methode der

Mitbewegung bis hin zum idealen »Identisch-Werden« auf diesem Gedanken. Sie er-

hebt die Aufhebung eines Innen von einem Außen zum Prinzip von Forschung, an der

sie sich messen lässt: Wie stark ist die Mitbewegung als eine Annäherung an den Ge-

genstand gelungen?

Fitzek arbeitet in einer Analyse des morphologischen Denkens Goethes die jewei-

ligen gegenstandsspezifischen Methoden heraus, die sich im Übergang zwischen dem

befinden, wie sich der Gegenstand zeigt und welche »Bewegungen« der Forscher voll-

zieht, um ihmzu folgen (Mitbewegung).Dieses Vorgehen habeGoethe, so Fitzek, jedoch

zu stark als ausschließlich in den Gegenständen begründet angesehen. In der Forde-

rung den Gegenständen zu folgen – so als liege ›alles‹ in ihnen begründet – sei ihm

verdeckt geblieben, dass der Forscher selbst eine Art Gegenstandsbildung betreibt, die

aus einem spezifischen Interesse oder einer spezifischen Perspektive heraus eben nicht

nur ›den‹ Gegenstand zeigt, sondern ihn in spezifischer Weise hervorbringt.

»Denn mit der Auffassung der letztlich erreichbaren Einheit von Sache und Rekon-

struktion erschließt sich zum einen das Können dermorphologischen Rekonstruktion,

die sich ihrem Gegenstande gleichsam bis zur Unkenntlichkeit – methodischer Ope-

rationen – anverwandelt, zum anderen aber erschließt sich darin die Gefährdung der

morphologischenRekonstruktion, die der quasi vorgegebenenNatur der Sache schein-

bar nur rezeptiv zu folgen imstande ist.«6

Die Psychologische Morphologie folgt in ihrer Gegenstandstreue einerseits der Metho-

de der Mitbewegung, wie es dem morphologischen Verständnis Goethes entspricht.

Andererseits vertritt sie eine konstruktivistische Sicht im Hinblick auf ihre eigene wis-

senschaftliche Tätigkeit: Danach sind Gegenstände nie ›als solche‹ zu haben bzw. ›als

solche‹ der Natur zu entnehmen. Sie hat also ihre eigene Gegenstandsbildung, will sie

wissenschaftlichen Anspruch haben, zu beschreiben und dokumentieren. Ihr Entwurf

muss dem Gegenstand angemessen und in sich stimmig sein. Und gleichzeitig arbeitet

sie gestalterisch an ihrer Formenbildung, die sich als eine Rekonstruktion des Anschau-

lichen versteht und zugleich die Aktivität des Forschenden miteinbezieht. Sie steht da-

mit im Spannungsfeld einer phänomenologischen und konstruktivistischen Wirklich-

keitsauffassung.

 

 

 

6 Ebd., S. 43-44.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 101

1.1.2 Konstruktion und Drehbarkeit (Nietzsche)

Als Vordenker dieser zweiten philosophischen Einflusslinie, dem Konstruktivismus7,

ist Friedrich Nietzsche zu nennen. Seine Philosophie, die er selbst mal als Psychologie,

mal explizit als Morphologie bezeichnet, steht einerseits in der Tradition des morpho-

logischen Entwicklungsgedankens, befreit sich jedoch von der Vorstellung, dass wie

auch immer geartete Seins-Einheiten (ob Idee, Seele, Wesenheit, Göttliches, Natur)

diese Entwicklung bewegen würden.8 Hierzu zählt auch ›das Subjekt‹, das in philoso-

phischer Tradition nach seiner Konstitution und Erkenntnisfähigkeit befragt wird. Die

Diskussion um ›Subjektivität‹ oder ›Objektivität‹ von Forschung sieht Nietzsche glei-

chermaßen in einem Denken begründet, das zu letzten Wahrheiten kommen will. Er

entlarvt das Sprechen vom ›Subjekt‹ als ein Dahinterstecken von etwas, das tatsächlich

keinen festen Ort besitzt bzw. nicht fest umrissen ist. Diese Kritik zielt sowohl auf das

erkenntnisfähige Cogito (Descartes), als auch auf die Vorstellung des nicht erkenntnis-

fähigen Subjekts, das seiner eigenen ›Subjektivität‹ verhaftet bleibe. Das Subjektive und

Objektive sind demnach gleichermaßen nach Nietzsche unbrauchbare Kategorien. Und

auch das Erleben, das gemeinhin als ›subjektiv‹ angesehen wird, ist nach Nietzsche mit

diesem Begriff nicht adäquat beschrieben.

Die Psychologische Morphologie teilt diesen Gedanken und betont in der Explora-

tion des Erlebens seinen apersonalen Charakter. Sie macht dies in Form von Beschrei-

bungen anschaulich, die interviewübergreifend eine überindividuelle Erlebensgestalt

zum Vorschein bringt (s.o.). Wie Nietzsche, der sich vehement gegen den Positivismus

und dessen Objektivitätsanspruch wendet, wird Wirklichkeit in der morphologischen

Psychologie jeweils als hergestellt betrachtet. Sie widerspricht dem Wirklichkeitsver-

ständnis des Positivismus, wonach sich Fakten als objektive Daten vom Prozess des

Forschens abheben ließen.

»Gegen den Positivismus, welcher bei den Phänomenen stehenbleibt, ›es gibt nur Tat-

sachen‹, würde ich sagen: nein, gerade Tatsachen gibt es nicht, nur Interpretationen.

Wir können kein Faktum ›an sich‹ feststellen; vielmehr ist es ein Unsinn, so etwas zu

wollen. ›Es ist alles subjektiv‹, sagt ihr: aber schon das ist Auslegung. Das ›Subjekt‹

ist nichts Gegebenes, sondern etwas Hinzu-Gedichtetes, Dahinter-Gestecktes. – Ist es

zuletzt nötig, den Interpreten noch hinter die Interpretation zu setzen? Schon das ist

Dichtung, Hypothese.«910

7 Insbesondere der radikale Konstruktivismus nach Glasersfeld.

8 Hierin unterscheidet sich seine Philosophie von der Tradition.

9 Nietzsche, Friedrich: Umwertung aller Werte (1886), 2. Aufl., München: Deutscher Taschenbuch

Verlag 1977, S. 281.

10 Diese Aussage Nietzsches scheint der Phänomentreue, wie wir sie in der Morphologie Goethes

kennen, zu widersprechen. Tatsächlich aber unterscheidet sich eine Phänomenologie, die ›zu den

Dingen selbst‹ gelangen will (Husserl) diametral vom Positivismus. Denn Phänomenologie ver-

steht sich als Beschreibungslehre, die die Dinge – wie Goethe – mitbewegend exploriert und nicht

vom Menschen abspaltet. Anders als im Positivismus unterscheidet sie kein Innen von einem Au-

ßen – Unterscheidungskriterien, die als synonym zur klassischen Unterscheidung des Subjektiven

vom Objektiven gelten.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die Antipathie Nietzsches gegenüber festgewordenen Kategorien – er argwöhnt an ih-

nen jeweils Unfreiheit und gedankliche Starre – begründet eine Morphologie, die ihren

Spaß (fröhliche Wissenschaft) daran hat, alle gedanklichen Haltepunkte immer noch

ein Stückchen weiter zu drehen. Diese Drehbewegungen bilden zugleich keine wissen-

schaftlichen Artefakte, sondern stehen bei Nietzsche in Analogie zu den beobachteten

und scharf analysierten seelischen Tendenzen. Die Psychologische Morphologie sys-

tematisiert diese Drehungen und stellt als Gestaltpsychologie – in Anlehnung an Goe-

the – nicht nur die Bewegung und stetige Wandlung, sondern auch die figurativen, ge-

staltbildenden Elemente seelischen Geschehens heraus.11

Das Entwicklungsprinzip von Gestalt, sowie die gegenstandsspezifischen metho-

dischen Ableitungen, zu denen Goethe gelangt, wenn er den Entwicklungsprinzipien

auf die Spur kommen will, die Morphologie Nietzsches, die allen vorgefertigten Ein-

heiten (wie Sein, Ich, Idee) misstraut und an ihnen Idealisierung bemängelt, bewegt

sich auf eine Psychologische Morphologie zu, die – trotz aller Beweglichkeit – den An-

spruch hat, zu einer Formenbildung zu gelangen und diese Formenbildung sowohl als

vorgefunden, wie auch als gemacht anerkennt. Fitzek arbeitet heraus, wie die Mor-

phologie Goethes und Nietzsches in einem Ergänzungsverhältnis zueinanderstehen12.

Aus methodischer Sicht handelt es sich um einen Spagat zwischen der Forderung einer

gegenstandstreuen Mitbewegung und einem konstruktivistisch-analytischen Vorgehen

im Sinne einer Gegenstandsbildung.

Wenn Salber hinsichtlich der notwendigen Konstruktion eines Gegenstandes von

der »Fiktion einer Gegenstandsbildung«13 spricht, meint dies kein Eingeständnis ge-

genüber demWahrheitsanspruch wissenschaftlicher Forschung. Vielmehr kommt dar-

in das konstruktivistischeWissenschaftsverständnis zumTragen,wonach das Beobach-

ten, Beschreiben und Miteinbeziehen der eigenen wissenschaftlichen Tätigkeit, sowie

die Explikation der Forschungsrichtung eine besondere wissenschaftliche Güte hervor-

bringen. In diesem Sinne bilden »Gegenstandsgewinnung« und »Problemrealisierung«

zwei Seiten einer Gegenstandsbildung, welche neben sechs weiteren Kriterien nach Fit-

zek als Methodenstandards für qualitative Forschung gelten können. Letztlich oszillie-

ren alle Standards grundsätzlich zwischen der Objekt- und Konstruktebene; die Güte

qualitativer Forschung geht aus dem stimmigen Bezug dieser Ebenen zueinander her-

vor.14 Im methodischen Programm des Versionengangs vereinen sich beide Ansprüche

an morphologische Forschung, das weiter unten ausgeführt wird.

11 Vgl. Salber, Wilhelm: »Friedrich Wilhelm Nietzsches Morphologie«, in: Zwischenschritte 1/1995, S. 4-

23, hier S. 19.

12 Vgl. Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 118-119.

13 Salber, Wilhelm: Der psychische Gegenstand, 4. Aufl., Bonn: Bouvier 1975, S. 8.

14 Die insgesamt acht Methodenstandards qualitativer Forschung nach Fitzek sind ausführlich dar-

gelegt In vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form vonAusdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen

Wirklichkeit, S. 309-366.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 103

1.2 Theoretische Fundamente und Leitsätze der Morphologischen Psychologie

1.2.1 Das Primat der Ganzheit (Ehrenfels): 

Morphologie als Ganzheitspsychologie

Die Gestalttheorie von Christian von Ehrenfels, circa 100 Jahre nach Goethes morpho-

logischer Schrift veröffentlicht, kann als eine erste theoretische Systematisierung und

Übertragung des Gestaltbegriffs Goethes auf seelisches Geschehen gelten.Wie nunwei-

ter ausgeführt wird, rücken in der Methoden-Frage eines adäquaten Herangehens an

den Gegenstand die Frage seiner Teilbarkeit in den Fokus gestalttheoretischer Über-

legungen. Goethe hatte sie bereits damit beantwortet, dass die Gegenstände ungeteilt

bleiben müssten, um an ihnen die Entwicklungsprinzipien beobachten zu können.15

Indem er methodisch fordert, vom Ganzen der Erscheinung auszugehen, greift Goe-

the der sich zumEnde des 19. Jahrhunderts etablierenden Gestalttheorie vor. Danach ist

ein Ganzes nicht von seinen Einzelteilen her zu verstehen, sondern umgekehrt die Teile

vom Ganzen her.16 Der berühmte Satz des Gestalttheoretikers Christian von Ehrenfels,

»Das Ganze ist mehr und anders als die Summe seiner Teile«, beschreibt, dass sich

von den Einzelteilen nicht auf ein Ganzes schließen lässt, sondern dass die Teile erst

ihren Sinn in Bezug auf ein Ganzes erhalten. Dieses Gestaltkriterium der »Übersum-

mativität«17 wird anschaulich in einem Gedankenexperiment von von Ehrenfels, nach

dem eine Melodie zwar aus Einzeltönen ›gebaut‹ ist, aber eine von ihnen unabhängige,

übergreifende Qualität aufweist.18 Darüber begründet er, warum wir uns an eine Me-

lodie erinnern können und sie bereits beim Anspielen erkennen und auch gedanklich

zu transformieren vermögen.19

VomGanzen auszugehen – diesmeint im übertragenen Sinn Kontexte, Zusammen-

hänge in den Blick nehmen – wird zu einemWissenschaftsparadigma qualitativer For-

15 Die Frage von Einheit und Teilung bildet den Kern der Auseinandersetzung Goethes mit seinen

Kollegen aus der Zoologie und Botanik. Im Gegensatz zum Zeitgeist, einer durch Sammlung und

Kollektivierung enzyklopädischenWissens geprägten Zeit und einer Forschungspraxis, die im Be-

reich der Naturforschung darin bestand, Pflanzen in ihre Einzelteile zu zerlegen, setzt Goethe dar-

auf, seineUntersuchungsgegenstände ›ganz‹ zu lassen. So betrachtet er die Pflanze nicht als etwas

Zusammengesetztes, sondern als Gebilde, das einer Eigenlogik (Morphologie) folgt und sich in ei-

ner stetigen Entwicklung befindet.

16 Die unaufhörliche Drehbarkeit von Gestalt, die bei Nietzsche zu keinem Ende führt und zu kei-

ner Entität gerinnt, bildet zum Primat der Ganzheit, das der Gestalttheoretiker Ehrenfels vertritt,

einen scheinbaren Widerspruch. Teilbarkeit und Wandelbarkeit sind jedoch unterschiedliche As-

pekte von Gestalt. Morphologie in ihrer etymologischen Herkunft macht auf die Wandelbarkeit

einer Einheit aufmerksam, die trotz ihrer Entwicklungsstruktur mit sich identisch bleibt.

17 Vgl. Fitzek, Herbert und Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996, S. 18.

18 Vgl. Christian von Ehrenfels: »Über Gestaltqualitäten (1890)«, in: Vierteljahresschrift für wissen-

schaftliche Philosophie, Jahrgang 13 (Leipzig), S. 249-292, hier S. 252.

19 Vgl. ebd., S. 259. »Man müsste einen eigens hierauf konstruierten psychischen Mechanismus an-

nehmen, welcher vollkommen überflüssig erscheint, sobald man einsieht, daß, wer sich an eine

Melodie erinnert, etwas ganz anderes reproduziert, als einen Komplex von Einzelvorstellungen:

nämlich eine Tongestalt, an welche sich unter Umständen die absolute Tonhöhe in welcher sie

zuerst vernommen wurde, assoziieren lässt, aber nicht muß.«, S. 259

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Ein Bild und sein Doppelgänger

schung überhaupt. Das Primat der Ganzheit, von Christian von Ehrenfels als gestalt-

haftes Wirklichkeitsprinzip formuliert, mündet in eine Psychologie, die vor dem Hin-

tergrund von Kontexten Einzelerscheinungen verstehen will. Dass sich die Entdeckung

der gestalthaften Eigenlogik von natürlichen Gebilden (Pflanzen, Knochen) und Na-

turerscheinungen (Farbe, Licht) auf seelische Zusammenhänge übertragen lässt, belegt

zudem auf anschauliche Weise das zweite Ehrenfels-Kriterium des Satzes, die »Trans-

ponierbarkeit«20 von Gestalt: Denn das Ganze ist nicht nur ›mehr‹ als die Summe sei-

ner Teile – in dem Sinne, dass sie sich nicht summieren lassen und dann ein Ganzes

ergeben. Das Ganze ist auch ›anders‹ als die Summe seiner Teile.21 Das eigentümliche

»Anderssein« als die Teile verweist auf eine Gestaltqualität des Ganzen, die die Über-

tragbarkeit einer solchen Qualität in ein anderes Feld, Material etc. erlaubt.

Gestaltqualitäten bilden nach Ehrenfels ein Einheitsprinzip und sie vermögen die

Wahrnehmung von Ähnlichkeiten zu begründen – denn als ähnlich kann nur etwas

empfunden werden, das auf ein Allgemeines-Gleiches zurückgeht, von dem es Variatio-

nen gibt. Gestaltqualitäten vereinen sinnliche Qualitäten als physikalische Grundlage

mit psychischen, assoziativen Vorgängen. An diversen Beispielen zeigt von Ehrenfels

die vielfältige Variationsmöglichkeit und das beständige Entstehen neuer Gestaltqua-

litäten, die einfache Elementarvorstellungen übersteigen und auf ein Gesamtbild hin

bündeln.22 Er spezifiziert dieses Entstehen von Gestaltqualitäten als einen Prozess, der

zum einen aus dem Zusammenwirken der psychisch-physischen Qualitäten der Wahr-

nehmung hervorgeht und in dem zum anderen ein Abstraktionsprozess wirksam ist,

der eine Übertragbarkeit der jeweiligen Gestaltqualität erst erlaubt.

Die generelle Übertragbarkeit von Gestalt ist jedoch auf Ganzheitsqualitäten und

nicht auf quantitative Sätze bezogen. So gilt der Satz, »Das Ganze ist mehr und anders

als die Summe seiner Teile« zum Beispiel nicht für einen mathematischen Satz, wie

diesem: Die Zahl 2 (als ein Ganzes gesetzt) ›ist‹ die Summe seiner Teile (1+1). Und auch

dies birgt wichtige Implikationen im Verständnis der Morphologischen Psychologie.

Sie versteht sich als qualitative Forschung in Abgrenzung zu psychologischen Schulen,

die dem naturwissenschaftlichen Paradigma in der Linie einer quantitativ-deduktiven

Wissenschaftspraxis folgen.23 Sie geht davon aus, dass sich seelisches Geschehen ge-

genstandsbezogen und gestalthaft zuHandlungs- undWirkungseinheiten formiert, die

durch spezifische Gestaltqualitäten zusammengehalten werden. Anstatt zu zerteilen

setzt sie, wie Goethe und Ehrenfels, Ganzheit in ihrer Gestaltlogik an den Anfang ihrer

20 Vgl. Fitzek, Herbert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 20.

21 Vgl. Christian von Ehrenfels: »Über Gestaltqualitäten (1890)«, S. 257. Ehrenfels macht dies wie-

derum an dem Gedankenexperiment anschaulich, nach der wir eine Melodie, auch wenn sie in

einer anderen Tonart gespielt wird, also mit verschiedenen Tönen als in der ursprünglichen Dar-

bietungderMelodie, als die ›gleiche‹Melodie (wieder-)erkennen.Das »Andersein« amBeispiel der

Melodie, in verschiedenen Tonarten gespielt, belegt wiederum die Übersummativität und damit

die Existenz von Gestaltqualitäten.

22 Vgl. ebd., S. 262.

23 Wenngleich aus der Morphologie Goethes und Nietzsches ein wissenschaftsübergreifender, weil

wirklichkeitsimmanenter Verwandlungsgedanken, spricht, so ist dennoch eine Übertragung nicht

in alle wissenschaftlichen Disziplinen möglich – dies macht der Ehrenfels-Satz deutlich, will man

ihn auf mathematische Sätze übertragen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 105

Überlegungen und Untersuchungen. Sie eruiert an ihren Untersuchungsgegenständen

durchgehende Grundqualitäten, von denen aus sie – gemäß des Ehrenfels-Satzes – erst

zu einer Zergliederung gelangt.

1.2.2 Die Evidenz seelischen Geschehens (Dilthey): 

Morphologie als beschreibende Psychologie

1894, vier Jahre nach dem Erscheinungsjahr des Aufsatzes von Ehrenfels »Über Gestalt-

qualitäten«, verfasst Wilhelm Dilthey eine Schrift zur theoretischen Fundierung einer

beschreibenden und zergliedernden Psychologie zur psychologischen Grundlegung der

Geisteswissenschaften. Er stellt darin die ganzheitliche Struktur des Seelenlebens, das

uns als Erleben unmittelbar und in seiner Fülle gegeben ist, heraus. Damit wendet sich

Dilthey gegen die Vorstellungen der sich als »akademische Psychologie« etablierenden

Elementenpsychologie, von ihm auch als »konstruktive Psychologie« bezeichnet. Sein

Vorwurf bezieht sich auf die Anlehnung dieser psychologischen Richtung an den Me-

thodenkanon der Physik. Er kritisiert an ihr, dass sie eine Zerteilung des Seelenlebens

in verschiedene Vermögen vornimmt, um diese dann einzelheitlich unter streng kon-

trollierbaren experimentellen Bedingungen untersuchen zu können.DerHauptvorwurf

Diltheys gegen ein solches Vorgehen liegt in der Gegenstandsunangemessenheit der

Methode. Der Gegenstand sei unter dem Primat der Methode verbogen worden. Die

Vorstellung des Seelenlebens als einem teilbaren Kuchen, dessen Teile sich getrennt

voneinander untersuchen ließen, entspreche nicht der Ganzheitlichkeit des Seelischen,

so Dilthey.Danach sei keine genaue Unterteilung dessenmöglich,was als Denken, Füh-

len,Wollen begrifflich separiert erscheint. Die Untrennbarkeit dieser Seelen-Vermögen

macht er in seiner Kant-Kritik als unhaltbare Sonderung von Anschauung und Denken

wiederum besonders anschaulich:

»Aber in dem, was er Anschauung nennt, wirken überall Denkvorgänge oder ihnen

äquivalente Aktemit. So das Unterscheiden, Abmessen von Graden, Gleichsetzen, Ver-

binden und Trennen. Daher hat man es hier nur mit verschiedenen Stufen imWirken

derselben Prozesse zu tun. Dieselben elementaren Prozesse von (Assoziation, Repro-

duktion), Vergleichung, Unterscheiden, Abmessung der Grade, Trennung und Verbin-

dung, des Absehens vom einen und Heraushebens des anderen, worauf dann die Abs-

traktion beruht, wirken in der Ausbildung unsererWahrnehmungen, unserer reprodu-

zierten Bilder, der geometrischen Gestalten, der Phantasievorstellungen, welche dann

auch in unserem diskursiven Denken walten.«24

Dilthey beklagt an der Elementenpsychologie eine ebensolche Aufteilung und spricht

hier von »Verstümmelung« eines Seelenlebens, das uns unmittelbar und in einem Zu-

sammenhang gegeben sei. Eine Anlehnung an die Methoden der atomisierten Physik

erklärt er für gegenstandsunangemessen. Insbesondere die Stellung der Hypothesen

im jeweiligen Forschungskontext müsse eine andere sein. So habe es die Physik von

24 Dilthey, Wilhelm: Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Ein Bild und sein Doppelgänger

vornherein mit messbaren Einheiten zu tun25, sodass sie deduktiv, hypothesengelei-

tet forschen könne, während die Psychologie ihre Hypothesen erst generieren müsse.

Dilthey betont eindrücklich die Differenz zwischen Natur- und Geisteswissenschaft:

»Immer bleibt zwischen dem höchsten Grade von Wahrscheinlichkeit, welchen eine

induktiv begründete Theorie erreicht und der Apodiktizität, welche den mathemati-

schen Grundverhältnissen zukommt, eine unüberbrückbare Kluft.«2627

Die Wissenschaftslandschaft der erklärenden Psychologie nennt er ein »Schlachtfeld«,

auf welchem vorgefertigteHypothesen gegen andere antreten.DasHauptproblem eines

solchen Vorgehens beschreibt er darin, dass diese Hypothesen zu Fundamenten wür-

den,wodurch die erklärende Psychologie in Anlehnung an die strengeWissenschaft nur

scheinbar den Rang vonWissenschaftlichkeit erhalte, tatsächlich aber hypothetisch sei.

Neben der Gegenstandsunangemessenheit richtet sich ein weiterer Kritikpunkt gegen

die deduktiven, hypothesengeleiteten Untersuchungssettings der Elementenpsycholo-

gen.Hier teilenDilthey undHusserl die Ansicht, dass dieHypothesen jeweils von außen

Begriffe an denGegenstand herantragen, die erst einmal gebildet werdenmüssten. Eine

solche falsche Setzung an der Ausgangsstelle psychologischer Forschung könne folglich

auch keine psychologische Erkenntnis hervorbringen. Die Unbekanntheit und zugleich

das Selbstverständnis des Gegenstands erfordert nach Dilthey ein induktives Vorgehen.

Und so werden Beobachtung und Beschreibung dessen, was sich im Erleben zeigt, zu

zentralen Explorationsverfahren seelischen Geschehens. Gemäß der Forderung, dass

die Methode dem Gegenstand angemessen sein müsse, bereits bei Goethe eindringlich

formuliert, gelangt Dilthey zu der Überzeugung, dass Psychologie eine beschreibende

Wissenschaft sein müsse. Er fordert mit seinem berühmten Satz, »Die Natur erklären

wir, das Seelenleben verstehenwir«28 vom Seelischen als einem Zusammenhang auszu-

gehen, der uns unmittelbar gegeben ist. Ausgehend vom Primat der Ganzheit, wie auch

von Ehrenfels formuliert, ist ein beschreibender Zugang zu seelischer Wirklichkeit die

Methode der Wahl. Denn Ganzheit meint auf seelisches Geschehen übertragen, vom

Seelischen als einem Zusammenhang auszugehen, der sich selbst versteht (»Evidenz«)

und sich am besten mitbewegend/beschreibend fassen lässt29.

25 Ergänzend sei erwähnt, dass die Physik vor ähnlichen Fragen der Messbarkeit bzw. Nicht-

Messbarkeit steht. Dies wird an demberühmtenDoppelspaltexperiment der Quantenphysik (Hei-

senberg) deutlich.

26 Dilthey, Wilhelm: Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), S. 141.

27 DieMorphologischeNaturforschung von Goethe, die Übertragbarkeiten seiner Gedanken auf eine

philosophische undpsychologischeMorphologie, zeigt zumeinendie nicht klar zu setzenden Linie

zwischen Natur- und Geisteswissenschaft. Gleichzeitig macht der Diskurs zwischen Goethe und

Newton in der Farbenlehre auf eben diesen Unterschied zwischen einer mathematischen Sicht

und einer geisteswissenschaftlichen Sicht auf (Natur-)Phänomene aufmerksam.

28 Dilthey, Wilhelm: Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), S. 144.

29 Vgl. hierzu der Begriff der »Evidenz« bei Husserl

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 107

1.3 Morphologische Gegenstandsbildung

Die Frage nach der ›Beschaffenheit‹ seelischen Geschehens stellt eine zentrale Frage

der Theoriebildung der Morphologischen Psychologie durch Wilhelm Salber dar. Sie

bewegt sich im Spannungsfeld zwischen der Gegenstandstreue und methodischen Ge-

genstandsangemessenheit (Goethe, Dilthey) und den notwendigen (Re-)Konstruktions-

schritten wissenschaftlicher Forschung, in welcher die Perspektivität ihrer spezifischen

Gegenstandsbildung durchscheint (Nietzsche). In diesem Sinn ist ein »psychischer Ge-

genstand« nie als solcher gegeben, sondern trägt den Charakter eines Artefakts. Dies

bedeutet für die beschreibende Psychologie, nicht ›blind‹ drauf los zu beschreiben, son-

dern dies unter spezifischen, vom Bezugssystem herkommenden Fragen zu tun. Die

Richtung der Beschreibung erfordert Setzungen, die sich nur von einem Bezugssystem

ausgehend finden lässt. Somit meint Gegenstandsbildung in der Morphologischen Psy-

chologie nicht nur die Gegenstandstreue im Sinne eines erkenntnisoffenen Beschrei-

bens dessen, was sich in der Anschauung offenbart, sondern ein Herausmodellieren des

Gegenstands auf spezifische Fragestellungen hin.

In der Konzeption eines psychischen Gegenstands steht die Morphologische Psy-

chologie auf den geisteswissenschaftlichen Fundamenten der Gestalttheorie, Phäno-

menologie und des Konstruktivismus, wie sie bis hierher in den relevanten Aspekten

skizziert wurde. Als phänomenologisch fundierte Wissenschaft gründet sie auf der

Anschauung und der unmittelbaren Erfahrung und nimmt die alltägliche vorwissen-

schaftliche Erfahrung zum Ausgangspunkt ihres Forschens. Salber bezeichnet diesen

Zugang als »Erlebnisebene« und »Seherfahrung«.30 Die vorwissenschaftliche Erfah-

rung ist ein Fundus, der bereits Erklärungssysteme beinhaltet, mit dem Unterschied,

dass diese Erklärungen unsystematisch und pragmatisch auf spezifische Alltagsabläufe

bezogen sind.31 Der Übergang zu einer wissenschaftlichen Praxis vollzieht sich über ei-

ne »begriffliche Bewältigung«32 dessen, was sich in der unmittelbaren Anschauung vor-

findet – von Salber als »Logifizierung«33 benannt. Salber betont hier die Notwendigkeit

eines »Bezugssystem«, aus dem heraus die Richtung, in der die Phänomene zu befra-

gen sind, festgelegt wird. Ein psychologisches Bezugssystem erfordert wiederum den

Entwurf eines ›Bildes‹ seelischen Geschehens. Von ihm leiten sich seine Forschungs-

richtung und Methoden ab.

30 Vgl. Salber, Wilhelm: Der psychische Gegenstand, S. 18ff.

31 »Was wir zunächst vorfinden, ist ein unpersönlicher Umgang vonWirklichkeit mitWirklichkeit; es

denkt, es regt sich, es drängt auf Ausdruck. Seelisches wird erst in der Entwicklung von Formen der

Selbstbehandlung zu einem bestimmten ›selbst‹«. Salber zit.n. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form

von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischenWirklichkeit, S. 318.

32 Vgl. Salber, Wilhelm: Der psychische Gegenstand, S. 14.

33 Vgl. ebd., S. 23ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Ein Bild und sein Doppelgänger

1.3.1 Psychoanalytische Einflüsse auf die morphologische 

Gegenstandsbildung

Wilhelm Salber betont in seiner Konzeption des psychischen Gegenstands die Ver-

wandtschaft mit den frühen »Seherfahrungen« der Psychoanalyse.34 Sie teilt das

›Bild‹ vom Seelischen als einem spannungsvollen Geschehen, das durch bewusste, wie

unbewusste Tendenzen, Kompromisshandlungen, Widerstände und Übertragungen

geprägt ist, in Paradoxien hineinführt und deren komplexe Formenbildung einen

besonderen ›Witz‹ dieser komplexen seelischen Formenbildung durchscheinen lässt.

Dieses ›Bild‹ ergänzt das gestaltpsychologische Verständnis seelischen Geschehens. So

dürfen der gestaltpsychologische Begriff der ›Ganzheit‹ und der phänomenologische

Begriff der ›Evidenz‹ aus Sicht der Morphologischen Psychologie nicht unhinterfragt

bleiben. Die notwendigen forscherischen ›Eingriffe‹ werden bereits bei Dilthey The-

ma, wenn dieser nicht nur Beschreibung, sondern auch Zergliederung fordert. Die

Morphologische Psychologie setzt einerseits auf das Sich-Selbst-Verstehen (›Evidenz‹),

muss jedoch diese Ebene durchbrechen, um zu verstehen, wie und was sich wie ›von

selbst‹ versteht. Dabei erweist sich die mühelos erscheinende ›Evidenz‹ der Erfahrung

in der Zergliederung als ein komplexes Gebilde, das sich geschichtlich entwickelt hat.

Zu den ersten und für die Theoriebildung entscheidenden (Seh-)Erfahrungen Sig-

munds Freud zählt das Phänomen, dass seine Patienten nicht oder nur zum Teil Zu-

griff zu ihrem Erleben zeigen. Freud wird auf Erinnerungslücken, auf ein Stocken im

Erzählensfluss aufmerksam und lernt aus den Erfahrungen mit seinen Patienten gra-

duell zwischen bewusstseinsfähigeren und weniger bewusstseinsfähigen Tendenzen zu

unterscheiden. Zugleich widmet er seine Aufmerksamkeit auch denjenigen Tendenzen,

die sich unmittelbar zeigen (›dürfen‹). Er bemerkt, dass beides relevant ist – Verbotenes

und Erlaubtes – und versteht die Phänomene bald als Kompromissbildungen aus ein-

ander widerstrebenden Tendenzen.35 Der »seelische Apparat« offenbart sich Freud als

ein spannungsvolles Gebilde, in welchem es zu einem Ringen gegensätzlicher Strebun-

gen und Ansprüche des Seelischen kommt – bekannt als die Grundrivalität aus Trieb-

ansprüchen und Triebverboten. Es handelt sich dabei um ein komplexes Triebgesche-

hen, bei dem spätere Formen der Entwicklungen aus früheren hervorgehen und sich

teils nicht transformieren, sondern nebeneinander bestehen bleiben.36 Es sind »Trieb-

schicksale«, in denen er die Formenvielfalt der Verwandlungssorten von triebbedingten

seelischen Spannungen vorführt.37 Erhaltung und Verschiebung werden zu zentralen

34 Vgl. Salber,Wilhelm:Der psychische Gegenstand; vgl. Fitzek, Herbert: »Beschreibung und Interview.

Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der morphologischen Psychologie«, in: Journal für Psychologie

7/2 (1999), S. 19-26.

35 Besonders plastisch wird dies in Freuds Abhandlungen über die Fehlleistungen. Die Schrift ver-

deutlicht zudem, dass die psychoanalytische Theorie weit über die Erklärung pathologisch-neu-

rotischer Phänomene hinausgeht und die Grundlage einer Allgemeinen Psychologie bildet. vgl.

Freud, Sigmund: »Die Fehlleistungen (1916)«, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse Und

Neue Folge, Bd. I, Limitierte Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2000 (Studienausgabe),

S. 41-100.

36 Vgl. Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 201.

37 Vgl. Freud, Sigmund: »Triebe und Triebschicksale (1915)«, Psychologie des Unbewussten, Bd. III, 8. Aufl.,

Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 1975 (Studienausgabe), S. 75-102.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 109

Begriffen, die eine Behandlung des seelischen Geschehens erlauben – denn libidinöse

Triebenergie kann, wenn sie sich nicht direkt entladen darf – sowohl in kulturell an-

nehmbare Bahnen fließen (Sublimierung) oder in eine Form der Einkapselung führen

(Neurose). Dieser Idee der Wandlung und der Dynamik seelischen Geschehens folgt

auch die Morphologische Psychologie, während sie die Triebtheorie nicht übernimmt.

Gegenüber einer Rückführung auf Triebe bei Freud gelangt dieMorphologische Psycho-

logie empirisch zu allgemeinen seelischen Tendenzen, die miteinander ringen und sich

zugleich ergänzen.38 Sie formieren sich in den sogenannten »Wirkungseinheiten« zu

drei Gegensatz- und Ergänzungsverhältnissen, die sich in jeder seelischen Ausdrucks-

bildung vorfinden lassen. Diese Dimensionen sind nicht erdacht, sondern gründen auf

einer Durchsicht empirischer Untersuchungen auf durchgängige, wiederkehrende Zü-

ge hin.39 Damit akzentuiert die Morphologie als Gestaltpsychologie im Vergleich zur

Psychoanalyse nicht nur den Gegensatz, sondern das Ineinanderwirken seelischer Di-

mensionen.40

Eine weitere besondere Qualität psychoanalytischer Forschung – und in Fortset-

zung zu ihr morphologischer Forschung – besteht in der immer wieder hergestellten

Entsprechung phylogenetischer und ontogenetischer Entwicklungsaspekte, mit der die

Psychoanalyse in der Exploration der Genese des Einzelindividuums immer schon Kul-

turpsychologie betreibt. Die Morphologische Psychologie folgt diesem Beispiel. Sie be-

fragt aufmehreren Ebenen ihrer Beschreibung denGegenstand auf ein kulturelles ›Bild‹

hin, das ihn bestimmt. So betont Fitzek, dass Bilder sowohl »überdauernde Vereinheit-

lichungen«, als auch »Entwicklungsangebote« für das Erleben anbieten.41 Bilder sind

verlockend oder abschreckend, da sie als entschiedene Gestalt unserer Verwandlungs-

wirklichkeit eine Richtung geben oder einen Ausbruch aus vorherigen Festlegungen

versprechen.

Auf der Ebene ihrer Erklärungskonstruktion greift die Morphologische Psychologie

wie Freud auf mythologische Bilder und in Ergänzung zu Freud bevorzugt auf Märchen

zurück. Diese Bilder unterscheiden sich nochmals von der allgemeinen Bildhaftigkeit

der Dinge und unserer Alltagshandlungen. Denn sie machen Daseins-Fragen anschau-

lich, die den Menschen seit jeher beschäftigen oder verdichten bildhaft komplexe Ent-

wicklungs-/Verwandlungsproblematiken.

1.3.2 Der Subjektbegriff in der Morphologie

Die Morphologische Psychologie versteht Seelisches als ein Geschehen, das sich nicht

im Einzelindividuum fest verorten lässt, sondern präziser als ein Zwischenraum zu be-

zeichnen ist. Für sie ist das ›Ich‹ oder das ›Selbst‹ jeweils etwas »Dahintergestecktes«

und somit den metaphysischen Entitäten vergleichbar, gegen das sich bereits das mor-

phologische Denken Friedrich Nietzsches stellt (s.o.).

38 Vgl. Salber, Wilhelm:Wirkungseinheiten.

39 Vgl. ebd.

40 Vgl. ebd., S. 25.

41 Vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit, S. 289.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Ein Bild und sein Doppelgänger

So wie auch Freud das ›Ich‹ als ein späteres Stadium in der Entwicklung des Ein-

zelindividuums begreift, so lässt sich aus morphologischer Perspektive lediglich von

einem ›Ich-Bewusstsein‹ sprechen, das sich aufgrund spezifischer seelischer Notwen-

digkeiten herstellt42, als Einheit behauptet und empfindet. Die Rede vom ›Subjekt‹ da-

gegen zielt begrifflich – und hier findet sich ein breiter Konsens in einschlägigen Sub-

jekttheorien – auf das Einzelindividuum in seiner tatsächlichen Unabgegrenztheit so-

wohl gegenüber den ihm zugehörigen, aber nicht greifbaren Bewusstseinsschichten,

als auch zu den Dingen, mit denen es verwoben ist. Der Subjektbegriff markiert also

bereits den Übergang und die Verbundenheit. Er wird in Abgrenzung zum Ich-Begriff

zu einer Kampfansage gegenüber Bewusstseinspsychologien verwendet, die Seelisches

Geschehen von einem intentionalen Ich her entwickelt.43

Eine empirische Grundlage der unauflöslichen Subjekt-Objekt-Relation liefert Jean

Piaget in seinen Studien zur geistigen Entwicklung des Kindes. Seine kognitive Ent-

wicklungspsychologie mündet in eine »genetische Epistemologie« und gilt als empiri-

sche Grundlage des Radikalen Konstruktivismus.44 Einschlägige gestaltpsychologische

Studien zu Beginn des 21. Jahrhunderts belegen den psycho-physischen Zusammen-

hang. So weist Wertheimer in einem Experiment zum sogenannten ›Bewegungssehen‹

nach, wie seelische Tätigkeit ergänzend auf ihre Formenbildungen einwirkt.45 Gegen-

über der Vorstellung eines einfachen Reagierens auf Reize, wie sie etwa zeitgleich zur

frühen gestaltpsychologischen Forschung die sogenannte Elementenpsychologie ver-

tritt, belegt u.a. Wolfgang Köhler, dass physikalische Gegebenheiten je nach Kontext

einen sehr unterschiedlichen Bedeutungsgehalt erlangen können.46

42 Bei Freud sind es Unlusterfahrungen, die einen Prozess in Gang setzen, die Leiderfahrungen nach

außen zu wenden und Lustempfindungen nach innen. Somit sind, wie Anna Freud zeigt, das ›Ich‹

und die Abwehrmechanismen eng miteinander verzahnt.

43 Die äußersten Positionen innerhalb des psychoanalytischen Diskurses beziehen Adler und Lacan.

So erfolgt bei Lacan, in freud’scher Tradition die Exploration des ›Subjekts‹ vom Unbewussten her,

während Adler das ›Ich‹ in seinen Abgrenzungsleistungen und Selbstregulierungsprozessen be-

tont.

44 »Zwei deutliche Folgerungen ergeben sich aus diesen vielfältigen Fakten. Die erste ist, daß schon

vom Niveau der Handlung an die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt unauflösbar erscheint.

Jede Handlung beruht auf einem Schematismus und einer Koordination mit den anderen Hand-

lungen wodurch die Aktivität des Subjektes gekennzeichnet ist: dieses erleidet weder passiv die

Anreize äußerer Objekte, nochmodelliert es automatisch die Formen seines Handelns nach deren

Besonderheiten. Das Objekt ist somit nie als solches bekannt, sondern wird immer an Schemata

assimiliert, die seine Erkenntnis bedingen. Umgekehrt jedoch sind weder dieser Schematismus,

noch auch diese Koordinationen (von Handlungen) jemals unabhängig vom Objekt. (…) Assimila-

tion und Akkomodation werden somit nicht unabhängig voneinander wirksam, was eine zentrale

Erkenntnis ist; es folglich unmöglich ist, eine feste Grenze zu ziehen zwischen dem, was sich aus

der eigenen Aktivität ergibt und dem, was äußere Objekte bewirken.« vgl. Piaget, Jean: Gene-

tische Erkenntnistheorie (1950), übers. von. Kubli, Fritz, Neuausgabe Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta

2015, S. 80.

45 Dieser phänomenologische Grundgedanke der Untrennbarkeit äußerer Erscheinungsformen von

einem seelischen Innenleben wird in einem berühmten Experiment zum sogenannten Bewe-

gungssehen, dem Phi-Phänomen, experimentell belegt. vgl. Wertheimer, Max: »Experimentelle

Studien über das Sehen von Bewegung (1912)«, in: Zeitschrift für Psychologie 61/1 (Leipzig), S. 161-236.

46 Vgl. Fitzek, Herbert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 111

Die Morphologische Psychologie, in dieser gestaltpsychologischen Tradition ste-

hend, führt diesenGedanken konsequent fort und verabschiedet sich vom intentionalen

Ich. Als Gestaltpsychologie verortet sie das Erleben nicht im Einzelindividuum, son-

dern in einem Zwischenraum. Das Subjektive fasst sie als etwas auf, das sich nicht vom

Objektiven scharf abgrenzt, sondern als etwas, das sich in den Objekten erst realisiert,

formiert, erfährt und sich in ihnen behandelt.47 Es muss sich zwangsläufig in Anderem

brechen. Diese Grundannahme, wiederum auf Goethes Morphologie (hier die Farben-

lehre) zurückgehend, macht die Morphologische Psychologie zu einer »neuen Version«

der Gestaltpsychologie.

1.3.3 Morphologie als Gestaltpsychologie

Die Morphologische Psychologie ist eine Gestaltpsychologie, die auf den wesentlichen

Paradigmen gestalttheoretischer und gestaltpsychologischer Forschung aufbaut. Ange-

fangenmit der Gestalttheorie von Christian von Ehrenfels richtet sich der Blick gestalt-

psychologischer Forschung auf grundsätzlich wirksame »Gestaltqualitäten«, die dem

Ganzen einen Charakter verleihen, welcher sich über die Addition seiner Einzelteile

nicht ergibt (s.o.). Dieses Primat wurde durch die Eruierung von Gesetzmäßigkeiten

ausdifferenziert, nach denen sich Gestalten bilden und ausrichten.48 Gestalt konnte an

Wahrnehmungsprozessen, an Figürlichem erprobt werden, ließ sich aber im Folgenden

auf dieMechanismen von Erlebensentwicklungen49 und aufHandlungen übertragen50.

Dass sich hier jeweils Gestalten zu schließen suchen – ein Kreis wird imaginär ergänzt,

eineHandlung drängt darauf abgeschlossen zuwerden etc. – belegt sowohl das Gestalt-

schließungsgesetz, als auch die grundsätzliche »Transponierbarkeit« der Gestaltgesetze

in verschiedene Kontexte (s.o., zweites »Ehrenfels-Kriterium«).

Die Weiterentwicklung der Gestaltpsychologie durch die Morphologie besteht zum

einen, wie bereits beschrieben wurde, in der übergreifenden Bildkonzeption ihres Ge-

genstands und zum anderen in der Betonung der Metamorphose von Gestalt. Während

die Gestalttheorie Phänomene auf Verhältnisse von Einzelheit und Ganzheit bezieht

und die Gestaltbildung durch eine »Tendenz zur guten Gestalt« motiviert sieht, ist eine

weitere, vonseiten der Gestaltpsychologie vernachlässigte Tendenz seelischer Formen-

bildung wirksam: die immanente Entwicklungslogik von Gestalt(-bildung). Gestalten

47 Vgl. Heubach, FriedrichWolfram:Das bedingte Leben. Eine Theorie der psycho-logischenGegenständ-

lichkeit der Dinge (1987), 3. Aufl., München: Fink-Verlag 2002; vgl. Fitzek, Herbert und Marlovits,

Andreas: Zum Stand der Dinge. Annäherung an das Gegenständliche, Berlin: Braus 2015.

48 Hierzu zählen die berühmten Gestaltgesetze nach Wertheimer, vgl. Wertheimer, Max: »Unter-

suchungen zur Lehre von der Gestalt«, in: Psychologische Forschung. Zeitschrift für Psychologie und ihre

Grenzwissenschaften 4 (1923), S. 301-350.

49 Vgl. Fitzek, Herbert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 76-92.

50 Hierzu zählt die Forschung von Köhler, sowie Lewin und seinem Lehrstuhl, vgl. Köhler, Wolf-

gang: »Intelligenzprüfungen an Menschenaffen (1917)«, in: Psychologische Forschung 1 (1921), S. 2-46;

vgl. Lewin, Kurt: »Die Bedeutung der ›Psychischen Sättigung‹ für einige Probleme der Psychotechnik.«,

in: Psychotechnische Zeitschrift 3 (1928), S. 182-188; vgl. Ovsiankina, Maria: »Die Wiederaufnahme

unterbrochener Handlungen (1928)«, in: Psychologische Forschung 11 (3/4), S. 302-379; vgl. Fitzek, Her-

bert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 42-60; 93-108.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Ein Bild und sein Doppelgänger

sind demnach beständig in Bildung und Auflösung begriffen.51 Hinzu kommt, dass es

sich dabei nicht nur um ein zeitliches Nacheinander, sondern um eine immanente Ent-

wicklung handelt – Gestalten sind also grundsätzlich in keinem Punkt zu fixieren. Die

generelle Endlosigkeit von Metamorphosen – also die Problematik, sie zu fassen – mag

ein Grund für die Vernachlässigung des Morphologischen durch die frühen gestalt-

psychologischen Schulen sein.52 Das Hervorheben der Wandlung von Gestalt kann als

Hauptunterschied oder »neue Version« gegenüber der tradierten Gestaltpsychologie

gelten. Danach werden Bildung und Umbildung als zwei Pole angesehen, zwischen de-

nen sich jede Formenbildung vollzieht. Dies macht sie, in Anlehnung zu Goethes Mor-

phologie, zu einer Psychologischen Morphologie.

Die Morphologische Psychologie geht wie Goethe von einer grundsätzlichen »Ver-

sa(ti)lität« von Gestalt aus. Dieses Urphänomen entdeckte Goethe in seinem Studium

der Wirbel-Knochen. Beim Betrachten des Wirbels als einer Drehfigur ließ sich danach

fragen, wie viele Drehungen und Wendungen ein Ganzes aushält, um seinen einheitli-

chen Gestaltcharakter zu bewahren. Versalität steht damit der Planmäßigkeit von Ge-

stalt, von ihm ebenfalls als Urphänomen entdeckt, als Tendenz einer vielfältigen, ten-

denziell unendlichenMetamorphose der Einzelerscheinung entgegen. Die Bezogenheit

der beiden Urphänomene aufeinander (Bauplan und Versalität) wird umso deutlicher,

führt man sich die beiden Extrempole vor Augen, zwischen denen sich Formenbildung

ereignet.

»Wenn Goethes Vorbehalt den Plänen gegenüber das Risiko des Erstarrens von Ge-

genstandsbildungen durchspielt, so offenbart der ›fetischartige‹ Reiz des Wirbels nun

im Gegenlauf den ›Wahn‹ einer in ihnenmanifestierten Endlosigkeit des Drehens und

Weiterdrehens.«53

Somit gelangt Goethes Morphologie, vergleichbar mit den gestalthaften Wirklichkeits-

Prinzipien von Ehrenfels‹, zu zwei Extrempolen, zwischen denen sich Wirklichkeit in

einem Kontinuum gestalthaft formiert. Ein Pol wäre das Erstarren, der andere der

Wahn eines endlosen sich Weiter-Drehens.

Versalität übertragen auf seelisches Geschehen beschreibt das grundsätzliche Di-

lemma einer jedweden Formenbildung, die, um eine Gestalt auszubilden, andere (kon-

51 Christian von Ehrenfels formulierte in seiner Schrift »Kosmogonie« (1916) ein hiermit vergleich-

bares Qualitätenkontinuum von Gestalt. Wirklichkeiten formieren sich demnach zwischen zwei

Polen. Sie folgen einerseits einem »henogenen Prinzip«, das eine Tendenz des Fortführens, Gleich-

werdens und der Beständigkeit beschreibt und einem »chaotegenen Prinzip«, das auf ein Zerstö-

ren,DeformierenundAnderswerdenderGestaltbildungendrängt.DieseÜberlegungen, verwandt

mit der Morphologie Goethes, sind jedoch kaum von den frühen Schulen der Gestaltpsychologie

aufgegriffen worden. Erst die morphologische Psychologie knüpft konsequent an dieses dialekti-

sche und wirklichkeits-übergreifende Modell seelischer Gestaltbildungsprozesse an. vgl. Fitzek,

Herbert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 26.

52 So bleibt selbst die Gestaltpsychologie Sanders, der es mittels einer experimentellen Anordnung

gelang, Einblicke in die Prozesse und Übergänge von Gestaltbildung zu erhalten, dennoch bei so-

genannten »Endgestalten« und somit bei einem starren Konzept von Gestalt stehen. Die Rede von

»kalten« Endgestalten macht deutlich, dass das Morphologische an den Gestalten an einer be-

stimmten Stelle ›eingefroren‹ werden sollte. vgl. ebd., S. 92.

53 Vgl. Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 113

kurrierende) Formen ausschließen muss. Denn jeder Formenbildung steht ein locken-

des Verwandlungstotal der Vielfalt der denkbaren Metamorphosen entgegen. Mit an-

deren Worten: Ohne Ausschluss lässt sich nichts bilden, wohingegen eine Formenbil-

dung ohne Entwicklung die Kehrseite der Starre und Unbeweglichkeit offenbart. Im

Ausloten der Grenzen einer jedweden Formenbildung lebt die versatile Frage nach dem

jeweiligen Verwandlungsspielraum der Gestalt.54 Dies lässt sich gut daran vor Augen

führen, wieviel ›Störung‹ beispielsweise ein Unterricht verträgt oder wann sprichwört-

lich etwas ›aus dem Rahmen‹ fällt, den Rahmen sprengt. Vom Gedanken der Versalität

her werden auch die Umbildungsprozesse einer jeden Formenbildung verständlich: Die

notgedrungen ausgeschlossenen Formen setzen sich in anderem fort. Ganzheiten pro-

duzieren Reste und bleiben auf sie bezogen – sie sind in diesem Sinne niemals ›ganz‹.

Das Versalitätsproblem bildet als Grundparadox seelischer Formenbildung eine axio-

matische Grundlage der Psychologischen Morphologie. Jede Exploration eines Gegen-

standesmuss somit die jeweilige, Gegenstands-spezifische Ausprägung des Versalitäts-

problems benennen.55

1.3.4 Die Untersuchungseinheiten der Morphologischen Psychologie

Die Morphologische Psychologie unterscheidet zwischen verschiedenen Untersu-

chungseinheiten, den Handlungseinheiten, Wirkungseinheiten/Figurationen und der

Komplexentwicklung. Diese Unterschiede haben mit der Charakteristik der Unter-

suchungsgegenstände, wie sie in der ›natürlichen Einstellung‹ vorgefunden werden

und der spezifischen Setzung vonseiten des Forschers zu tun. Sie verbindet, dass

54 Vgl. Salber, Wilhelm:Wirkungseinheiten, S. 25.

55 Als Beispiel eignet sich eine Analyse des Alltags durch Heubach. Das Sprechen vom ›grauen All-

tag‹ als einemHamsterrad, in welches sich jeder gezwungenermaßen hineinbegibt, verweist nach

Heubach bereits auf eine Leistung des Alltags.Während er tatsächlich von uns hergestellt und frei

gewählt ist, können wir getrost Unliebsames auf den Alltag schieben und uns der quälenden Au-

torenschaft entziehen. Gemäß der Versalität von Formenbildung kann der Alltag in zwei Extrem-

zustände führen, die Monotonie und die Zerstreuung. Ein Hin- und Hergehen zwischen den Polen

ist seelisch notwendig, denn die Zerstreuung als ein gelegentliches Ausbrechen (kulturell rituali-

siert als Sonntag, Feiertag etc.) huldigt der Einmaligkeit des Lebens und demWunsch nach freier

Entfaltung in alle Verwandlungsrichtungen. Die Monotonie dagegen geht als Extrempol aus der

Notwendigkeit eines täglichenVollzugs unseres Lebens hervor, dass auf StabilisierungundVerein-

fachungdes täglichen Einmaleins drängt. Umdies zu gewährleisten,muss jeweils die Einmaligkeit

und das lockende Verwandlungstotal ausgeblendet werden. Beinahe ketzerisch kommt Heubach

zu dem Schluss, dass die Mühen des Tages – folgt man dem Versalitätsproblem der Alltagsstruk-

tur – nicht im anstrengenden Tagewerk liegt, sondern in einer »ungeheuren Entwirklichungsleis-

tung« die darin besteht, den vielen seelischen konkurrierenden Strebungen nicht nachzugehen

und zugleich den zur Monotonie hin tendierenden Alltag durch ein Setzen von Enden und An-

fängen, sowie Ausnahmen lebendig zu halten. vgl. Heubach, Friedrich-Wolfram: »Der Alltag als

Kunststück. Zur Artistik des täglichen Lebens«,Wirklichkeit als Ereignis. Das Spektrum einer Psychologie

von Alltag und Kultur, Bd. 2, Bonn: Bouvier 1993 (Zwischenschritte, hg. v. Fitzek, H./Schulte.A.).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Ein Bild und sein Doppelgänger

sie allesamt apersonale Gegenstandsbildungen sind. Sie benötigen »kein personales

Aktionszentrum (›Selbst, ›Person‹, ›Individuum‹).«5657

Erhebt die Psychologische Morphologie Alltagsfigurationen zum Gegenstand wie

z.B. den Theaterbesuch, so vermag sie diese in Form einer Handlungseinheit zu unter-

suchen. Als Handlungseinheit folgt sie beschreibend und rekonstruierend der spezifi-

schen Abfolge der Einzelhandlungen in ihrem prozessualen Nacheinander. In diesem

Sinne kann sie als eine, bezogen auf den Alltagslauf, weitgehend ›natürliche‹ Gegen-

standsbildung angesehenwerden.58 Stehen im Sinne einer Gewichtung eher Bilder und

Bedeutungen im Vordergrund ließe sich der Theaterbesuch auch als Wirkungseinheit

untersuchen. Die Wirkungseinheit befragt ihren Gegenstand auf sechs seelische Di-

mensionen hin, die sich wiederum zu drei Gegensatz- und Ergänzungsverhältnissen

formieren.59 Diese Wirkungstendenzen stützen sich gegenseitig ab und fordern sich

als Gegensätze im Seelischen heraus.60

Eine Wirkungseinheit lässt sich zudem auf ihre haupt- und nebenfigurativen Zü-

ge hin befragen.61 Dabei fasst die Hauptfiguration die dominanten und prägnanten

Wirkungszüge, während die Nebenfiguration Hintergründiges in den Blick rückt, das

den hauptfigurativen Zügen entgegenläuft.62 Aus der einen Richtung (Hauptfigurati-

on) nimmt sie das unmittelbar sich Zeigende in den Blick und stellt die prägnanten

Gestaltzüge an ihrem Gegenstand heraus; aus der anderen Richtung rechnet sie mit

Gegenläufen und Brüchen, die eine Gestalt – morphologisch betrachtet – erst lebendig

56 Fitzek, Herbert: »Morphologische Beschreibung«, in:Mey, G. undMruck, K. (Hg.):Handbuch derQua-

litativen Forschung in der Psychologie, Bd. 2, 2. Aufl., Wiesbaden: Springer Fachmedien 2020, S. 711-

731, hier S. 714.

57 Vgl. apersonales Paradgima, S. 93

58 Vgl. Salber,Wilhelm:Morphologie seelischenGeschehens, 3.überarb. Aufl., Bonn: Bouvier 2009., S. 55

59 Die sechs Dimensionen des Wirkungsraumes (Aneignung-Umbildung, Einwirkung-Anordnung,

Ausbreitung-Ausrüstung) haben sich als seelische Tendenzen auf der Grundlage empirischer Un-

tersuchungen herauskristallisiert. vgl. Salber, Wilhelm:Wirkungseinheiten.

60 »In allenWirkungseinheiten stehen sich eine Tendenz des Habens undHaltens (›Aneignung‹) und

eine Tendenz zum Anders-Werden (›Umbildung‹) gegenüber, Tun undMachen (›Einwirkung‹) lau-

fen einem Eingliedern und Kategorisieren (›Anordnung‹) entgegen, Wünschen undWollen (›Aus-

breitung‹) der Wirkungsrichtung des Könnens und Sicherns (›Ausrüstung‹).« Fitzek, Herbert:

»Morphologische Beschreibung«, S. 718.

61 Teils (nicht immer) tritt diese Auswertungsart an die Stelle der Wirkungseinheiten. Dies hat zum

einenmit der Spezifität des Gegenstands zu tun. Zumanderenmit den Transformationen dermor-

phologischen Theoriebildung. So rückt Wilhelm Salber in einer dritten Wendung seiner Theorie-

bildung vom Konzept der Wirkungseinheiten ab (ohne sich gänzlich zu distanzieren) und spricht

vermehrt von »Trans-Figuration«, um den Metamorphosen- und Übergangscharakter der Gestalt-

bildungen zu betonen und einem ›Kästchen-Denken‹, zu dem das Auswertungsschema der sechs

seelischen Dimensionen im Wirkungsraum verführen mag, entgegenzuwirken. Die Diskussion

kann in folgenden Quellen nachverfolgt werden. vgl. Zwingmann, Björn: Begegnung mit dem Un-

geheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen Bildern, S. 32.

62 Der Begriff »Figuration« ist der Soziologie von Norbert Elias entlehnt und wurde von Wilhelm

Salber zunächst zur Beschreibung der Übergänge von Alltagspraktiken, den sogenannten »Stel-

lenwechseln« verwandt. Der Alltag im Ganzen ist nach Salber somit eine »Trans-Figuration«, in

der sich einzelne Alltagsfigurationen ineinander brechen, einander ablösen, aufeinander aufbau-

en etc.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 115

und entwicklungsfähig hält (Nebenfiguration). Sie wird damit seelischer Formenbil-

dung gerecht, die sich zwischen Vordergründigem und Hintergründigem, zwischen

Bewusstem und Unbewusstem, zwischen Richtung und Gegenlauf bewegt und durch

diese Gegensätze hindurch jeweils zu einer Sinngestalt formiert.

Die Auswertung eines Untersuchungsgegenstands mithilfe der Haupt- und Ne-

benfiguration verzichtet teils auf das standardisierte Auswertungs-Schema der Wir-

kungseinheiten gemäß der drei Gegensatz- und Ergänzungsverhältnisse. Ein Beispiel

sind die Morphologischen Märchenanalysen von Wilhelm Salber, die das Märchen

ausschließlich auf seine haupt- und nebenfigurativen Züge hin befragen.63 Auch die

morphologischen Kunstwirkungsforschung folgt dieser ›freieren‹ Analyseform als

Figuration, die sich in Haupt- und Nebenfiguration aufspannt.64 Als Figurationen

entsprechen sie der starken Eigengestaltlichkeit des Kunstwerks als Morphologie,

seinem Metamorphosen-Charakter und zugleich ›Figürlichen‹. Sie wird auch hier als

Untersuchungseinheit zur Exploration der Bildwirkung der Narziss-Darstellung ge-

wählt (s.u.). Die besondere Eignung der Morphologischen Psychologie zur Exploration

einer Kunsterfahrung/Kunstwirkung wird im Folgenden dargelegt.

2. Morphologische Kunstpsychologie

»Irgendwie liegt es nahe, einemKunstwerk nachzusagen, daß ihmeine organische Ein-

heit innewohne, eine Gestalteinheit: morphé, Morphologie ist der sprachliche Hinter-

grund.«65

Wilhelm Salber, Begründer der Morphologischen Psychologie, fasst seelisches Gesche-

hen als eine beständige Gestaltverwandlung auf, die sich zwischen den Polen von Ge-

staltbildung und Umbildung bewegt. Die Bestimmung des Kunstwerks als Morpholo-

gie, die sich nur im »Vollzug« erschließen lässt, entspricht Seelischem Geschehen, das

durch eine kunstvolle Selbstbehandlung gekennzeichnet ist. Danach ist nicht nur ›jeder

Mensch ein Künstler‹ (Beuys), sondern der Mensch selbst ein Kunstwerk (Salber). Nach

Salber folgen die menschlichen Formenbildungen allesamt psychästhetischen Gesetzen

und sind darin den Eigenschaften von Kunstproduktionen verwandt: »Das Seelische ist

eine erste Kunst, die Kunst eine zweite Seele.«66

Die Morphologische Psychologie macht die Kunstnähe ihrer Wissenschaft explizit.

Da sie das seelische Geschehen als ein kunstvolles System der Selbstbehandlung ent-

deckt, so müssen auch ihre Methoden dieser Kunst entsprechen. Sie sitzt rekonstruie-

rend den kunstvollen Formenbildungen des seelischen Geschehens auf und gelangt als

Wissenschaft ebenfalls zu einer Gegenstandsbildung. Diese steht als Konstruktion nie

für sich, sondern immer im Bezug ihrer eigenen Entwürfe und Bilder vonWirklichkeit.

63 Vgl. Salber:Märchenanalyse (1987).

64 Eines von vielen Beispielen sind die Bildwirkungsanalyse der Schwarzen Bilder von Goya vgl.

Zwingmann, Björn: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen

Bildern, S. 32.

65 Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«, S. 99.

66 Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Ein Bild und sein Doppelgänger

Als Wissenschaft ist sie insofern »überprüfbar«, als dass sie zu einer in sich stimmigen

Konstruktion gelangen muss, die den Anspruch hat, die Phänomenvielfalt eines Ge-

genstands zu fassen, anstatt im Vielerlei zu verschwimmen. Ein Prüfstein ist also ein

rekonstruierendes Bild, das der Komplexität des Gegenstands gerecht wird. Unter drei

Aspekten erweist sich ihr Vorgehen als kunstanalog.

2.1 Die psychästhetischen Gesetze des Seelischen

Wie ein Kunstwerk so folgt die Psychästhetik des seelischen Geschehens den Prinzipien

der Untrennbarkeit (1) dessen, was auf rationaler Ebene getrennt erscheint. So lässt sich

in psychästhetischer Hinsicht kein Unterschied zwischen einem Innen und Außen oder

zwischen Form und Bedeutung halten. Diese phänomenologische Bestimmung seeli-

scher Wirklichkeit als ein Ineinanderwirken verweist darauf, dass Oberflächen – also

das, was sichtbar ist bzw. sich zeigt – nicht ›oberflächlich‹ sind. Insofern ist die Un-

trennbarkeit eine ästhetische Kategorie des seelischen Geschehens. Eine zweite von

Salber benannte psychästhetische Regulation ist die der Fortsetzung (2). Seelisches Ge-

schehen als Gestalt ist danach immer im Übergang begriffen. Ästhetisch ist dieser Zug

insofern, als dass sich diese Umwandlungen an konkreten Phänomenen beobachten

und beschreiben lassen. Die Fortsetzung meint aber nicht nur eine stetige Verände-

rung, sondern auch die Verwandlung, die die Formenbildung grundsätzlich in etwas

»anderem« fortsetzt. Sie bedeutet zudem – auf Gestalt bezogen – dass die Formenbil-

dung des Seelischen nie ganz in einer Einheit aufgeht, dass immer Reste bleiben. Ein

dritter psychästhetischer Zug ist der der Eigenlogik (3): so möchte Seelisches Gesche-

hen zu Sinneinheiten/Sinnkonstruktionen gelangen. Dies lässt sich eindrücklich an

Charakterbildungen vorführen, die in ihrer starken Eigenlogik bisweilen unverrückbar

erscheinen. Die sinnlichen Qualitäten, die eine Formenbildung erst prägnant werden

lassen, sind anschaulich und konkret und damit ebenfalls als ästhetisch zu bezeichnen.

Einen vierten ästhetischen Zug des seelischen Geschehens betitelt Salber als »materiale

Symbolik« (4). Sie zeigt sich in Form von Brechungen und Verdopplungen im seelischen

Geschehen und meint nicht nur ein Mitbedeuten von Anderem, sondern auch ein Neu-

entdecken und Neuerschaffen von Welt im Symbolischen.67

Mit dieser Bestimmung des Seelischen als einer ästhetischen/kunstvollen Form,

wird auch umgekehrt die Kunst zum ›Königsweg‹, mit welcher sich seelisches Gesche-

hen verstehen lässt.68

 

 

 

 

67 Vgl. ebd., S. 40-41.

68 Als Königsweg zum Seelischen gesellt sich die Kunst zum Traum: auf andere Weise als der Traum

bringt die Kunst die Irrungen und Wirrungen des Seelischen unter Lockerung der Gebote des All-

tags und der Rationalität hervor.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 117

2.2 Kunst als Königsweg zum Seelischen

Neben diesen Entsprechungen von Kunst und Seelischem arbeitet Salber psychologi-

sche ›Besonderheiten‹ von Kunst an sechs ihrer Merkmale oder Eigenschaften heraus.

Er beschreibt Kunst als Steigerungsform dessen, was immer schon im Seelischen wirk-

sam ist. Kunst(-produktion) ist aus morphologischer Sicht mit den Produktionen des

Alltags verzahnt. Sie spitzt die Alltagserfahrungen auf besondere Weise zu und lässt

den Kunstbetrachter die Konstruktionen des Alltags als solche spürbar werden.

»Kunst spitzt Transfiguration [Alltagspraxis] zu, indem sie Konstruktionserfahrung (1),

Durchlässigkeit (2), Expansion (3), Realitätsbewegung (4), Entwicklung als Störungs-

formen (5), Inkarnation (6) als Ansatzpunkt ausbildet.«69

Unter einer Konstruktionserfahrung (1) versteht Salber, dass uns Kunst die bewegliche

Ordnung unserer (Alltags-)Konstruktionen vor Augen führt.Wirklichkeit wird an Kunst

als sowohl »gegeben«, als auch »gemacht« erfahren. Diese Mittelstellung zwischen Na-

tur und Kunst bzw. die Untrennbarkeit von Wirklichkeit und Wirksamkeit führt nach

Salber zu dieser besonderen Form von Betroffensein durch Kunst.70 Wir erhalten in

der Kunsterfahrung Einblick in den Bauplan von Gestaltbildung und Gestaltbrechung,

wonach sich etwas stets in etwas anderem bricht. Der Betrachter eines Kunstwerks

spürt darin seine eigene Beteiligung.

Diese Durchlässigkeit (2) ergänzt als verbindendes Moment die Konstruktionserfah-

rung. In diesemMerkmal beschreibt Salber das Sichtbarwerden von Zusammenhängen

(Kunst und Wirklichkeit). In Form einer sinnlichen Ausgestaltung und Formfindung

stellt sich ein Sinnverstehen von Wirklichkeit ein. Sie macht die Konstruktionserfah-

rung sinnlich erfahrbar, teils imwahrsten Sinne desWortes greifbar.71 Kunst stellt nach

Salber aber nicht nur eine Wirklichkeitserfahrung dar, die die Konstruktionszüge der

Gestaltbrechung offenlegt und uns dies an einer anschaulichen Gestalt für Zusammen-

hänge durchlässig macht.

Ein dritter Zug, die Expansion (3), fordert die Konstruktionserfahrung und Durch-

lässigkeit heraus.Denn als Aushandlung und Zuspitzung dessen,was wir im Alltag über

Wirklichkeit undWirksamkeit erfahren, lotet die Kunst die Grenzen dessen aus, was an

Drehungen undWendungen nochmöglich ist: »DieWelt des Kunstwerks, eine transpa-

rent gemachte Natur, tastet wie eine bewegliche Gestalt unsere Lebenswirklichkeit ab;

und sie tastet dabei das für wirklich und wahr Gehaltene an.«72 Dieser entgrenzende

Zug im Kunsterleben, in welchem neue Formen erprobt werden, wirft die Fragen nach

den Grenzen des Machbaren auf, worin ein viertes Merkmal benannt ist.

Salber stellt heraus, wie Expansion und ein vierter Zug, die Realitätsbewegung (4)

einander bedingen: »Kunst kann ihre Expansion nur leben, indem sie die Bewegung der

Wirklichkeit im Ganzen und damit auch das sich nicht als Kunst Abhebende aufgreift;

69 Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 102.

70 Vgl. ebd., S. 103.

71 Vgl. Ebd.

72 Ebd., S. 105. Hierauf bezogen wird deutlich, warum das Thema der ›Täuschung‹, das Spiel mit der

Täuschung ein zentrales Sujet der Bildenden Kunst ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Ein Bild und sein Doppelgänger

so wie auch der Traum nur existieren kann, weil es den Tag gibt.«73 Ein weiterer Aspekt

dieser Charakteristik betrifft den Realitätsanspruch von Kunst: »Als bewegende Realität

tritt uns ein sinnlich faßbares Individuum in der spezifischen Gestalt des Kunstwerks

entgegen.«74 Dieser Anspruch habe, so Salber, die Kunst schon oft in eine Konkurrenz

zu den Realitätsansprüchen von Religionen gebracht. Ikonoklasmus ließe sich hierüber

u.a. erklären.

Ein fünftes Merkmal von Kunst, die Störungsform (5), konkretisiert die Konstrukti-

onserfahrung der Gestaltbrechung und der Expansion dahingehend, dass Kunst Wirk-

lichkeitserfahrung in seiner dialektischen Struktur als Zweieinheit sichtbar macht und

als solche »im Schönen das Häßliche, imHäßlichen das Schöne zu bewegen beginnt«75.

Dies hebt sich von der gängigen Alltagserfahrung dadurch ab, dass die praktischen Ver-

eindeutigungen im Alltagsverständnis aufgebrochen und ›gestört‹ werden. Paradox ist

dieses Merkmal insofern, als dass aus der Störung jeweils eine (neue) Form erwächst:

»Die Beziehung zwischen Störung und Form ist nicht einlinig – Störung kann Stören

des Alltags sein oder Störendes aufgreifen, Form kann Alltägliches weitergestalten oder

destruieren.«76

Die Paradoxie der Kunstkonstruktion tritt, so Salber, in einem sechsten und letzten

Zug, der Inkarnation (6) nochmals deutlich zutage: »Gestalten und Symbole der Kunst

treten uns ausdrücklich als ein Objekt entgegen, das sich zu einem Subjekt wandeln

möchte – während die zunächst zum Subjekt konstellierten Begebenheiten in diesem

Objekt aufgehen wollen.«77

Bezogen auf die Realitätsbewegung und die Störungsform werden in dieser Sub-

jektwerdung des Kunstwerks ebenfalls Grenzen des Möglichen abgesteckt. Salber be-

gründet dies aus der Repräsentanz des Kunstwerks heraus, das auf unsere Lebensfor-

men bezogen bleibt und teils in den gleichen Eigenschaften wie ein ›Lebewesen‹ be-

schrieben wird. Es ist zudem wie wir – ›leiblich‹: »Die Chancen und Begrenzungen der

materialen Symbolik von Kunst gründen in solchen Leiblichkeiten; an ihnen zeigt sich

auch für die Kunst so etwas wie eine Charakter-Schranke, die das Experimentieren mit

Versalität enden läßt.«78 Dass Kunstwerke Inkarnationen darstellen, begründet nach

Salber, warum vom Künstler oftmals als dem ›Schöpfer‹ von Kunst die Rede ist – so als

habe er gottgleich ein Lebewesen geschaffen.

Die sechs aufeinander bezogenen Dimensionen des Kunstwerks zeigen sich eng

verzahnt mit den vier allgemeinen psychästhetischen Gesetzen nach Salber: Die Un-

trennbarkeit (1) als erstes psychästhetisches Gesetz wird im Kunstwerk in einer teils be-

ängstigendenDurchlässigkeit zugespitzt und als Konstruktionserfahrungwirksam.Die

Untrennbarkeit wird auch in der notwendigen Realitätsbewegung, die Kunstwerken ei-

gen ist, deutlich, da Kunst ohne den Realitätsbezug wirkungslos wäre. In jeder Kunst-

erfahrung erscheint dieser Bezug als ein Übergang zum Betrachter und dessen Lebens-

73 Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 106.

74 Ebd., S. 107.

75 Ebd.

76 Ebd., S. 108.

77 Ebd., S. 108f.

78 Ebd., S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 119

erfahrung hin. Die Fortsetzung (2) macht ebenfalls auf die Brechung in andere Gestal-

ten aufmerksam; im Falle des Kunstwerks zugespitzt in der Expansion, die die Gren-

ze des Üblichen und Praktikablem einreißt und auf eine tendenziell unendliche Ver-

wandlungswirklichkeit verweist. Fortsetzung in anderes vollzieht sich im Kunstwerk

somit als Störungsform und stellt insbesondere die Extrempole und Kehrseiten, sowie

Paradoxien von Formenbildung anschaulich heraus. Der formbildende Charakter des

Seelischen, unter der Eigenlogik (3) beschrieben, steigert sich in der Kunst zu kleinen

Schöpfungen, die dem Betrachter wie lebendige Gestalten entgegentreten und gegen-

über dem expansiven Charakter von Kunst zu einer spezifischen Form mit Anfang und

Ende (zeitlich/räumlich) drängt. Das Herstellen von Sinneinheiten, die sich im Seeli-

schen an sinnlich, materiale Qualitäten knüpfen und unter dem vierten und letzten

Gesetz,Materiale Symbolik (4), begrifflich gefasst sind, zeigt sich in der Kunst in ideali-

sierter Form. Kunst steht hier in einer Repräsentanz (Symbolik) zur Wirklichkeit, wan-

delt sichMaterial an und begegnet dem Betrachter schließlich wie ein leiblichesWesen.

Die Eigenlogik/Inkarnation gründet somit auf derMaterialen Symbolik als viertem psy-

chästhetischen Gesetz.

2.3 Kunstanaloge Methode

Die Morphologische Psychologie erhebt den Anspruch aus dem Gegenstand heraus ad-

äquate Methoden herzuleiten. Denn Gegenstand undMethode fordern sich gegenseitig

heraus, befragen sich gegenseitig auf Stimmigkeit. Fitzek erläutert mit Salber, wie es

im Zuge einer Vielzahl von empirischen Untersuchungen, die jeweils ihre Methode am

Gegenstand erproben, zu einer stetigen Annäherung von Gegenstand und Methode ge-

kommen sei.79

In ihrer Gegenstandsbestimmung bezieht sich die Morphologische Psychologie in

der Untersuchung eines Kunstwerks als Kunsterfahrung auf eine Charakterisierung

seelischen Geschehens im Allgemeinen (1) und auf eine Einordnung des Gegenstands-

bereichs Kunst (2). Die Theorie über Seelisches Geschehen und die Eigenart von Kunst

gehen ihrerseits aus empirischen Untersuchungen hervor. Hiermit ist das Bezugssys-

tem beschrieben, aus dem heraus sie ihren Gegenstand herauszubilden sucht. Der Ge-

genstand wird zwar axiomatisch zwischen Kunstwerk und Betrachter verortet, ist aber

in seiner spezifischen Wirkstruktur (noch) nicht bekannt. Wenn seelisches Geschehen

kunstvoll und die Kunst ›eine zweite Seele‹ ist, so muss auch die Methode diesen kunst-

vollen Prinzipien folgen.Die Bezeichnung derMethode als »kunst-analog«80 erhebt wie

die Kunst den Anspruch zu einer Formenbildung zu gelangen, die sich wie die Kunst

zwischenWirklichkeit undWirksamkeit bewegt (Untrennbarkeit/Durchlässigkeit). Ihr Tun

bezieht sich zwar auf das Vorgefundene, gilt aber auch als hergestellt.

79 Vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit, S. 304.

80 Vgl. ebd., S. 307.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Ein Bild und sein Doppelgänger

3. Das methodische Vorgehen

Das folgende Kapitel wird die Kunstnähe der Methode sowohl am Explorationsverfah-

ren, wie auch am Beschreibungsgang verdeutlichen.Methode und Verfahren fußen zu-

dem auf den oben skizzierten geisteswissenschaftlichen Strömungen und psychologi-

schen Schulen. Wie dargelegt übernimmt die Morphologische Psychologie wesentliche

Paradigmen und entwickelt über Abgrenzung und Fortentwicklung ein eigenständiges

Bezugssystem.

3.1 Methodische Richtlinien für Erhebung und Auswertung

Das zentrale Erhebungsverfahren der Morphologischen Psychologie ist das morpholo-

gische Tiefeninterview. Es entlehnt eine Reihe seiner Interventions- und Explorations-

techniken, sowie Verfahrensregeln der Psychoanalyse, kann jedoch durch die Annahme

der grundsätzlich mehrfach determinierten Phänomene die Befragung je nach Gegen-

standsbildung (s.o.) auf jeden Untersuchungsgegenstand übertragen.81 So steht im Fal-

le dieser Studie nicht der Proband als Bildbetrachter im Fokus, sondern das Bild, das

in seiner Wirkstruktur exploriert wird.

In der Morphologischen Psychologie folgen Erhebung und Auswertung nicht line-

ar aufeinander, sondern entwickeln sich gemäß eines hermeneutischen Sinnverstehens

spiralförmig.82 Die Selbsterfahrung und Selbstbeobachtung des Forschers haben dar-

an einen unverzichtbaren Anteil – worin sich das konstruktivistische Wissenschafts-

verständnis, aber auch die Nähe zur Psychoanalyse niederschlägt, die Übertragungs-

phänomene in ihrer Analyse mitberücksichtigt. Der Forscher wird also nicht als ›Stör-

variable‹ verstanden, der mit seinem Einfluss auf das Explorationsgeschehen die Güte

der Untersuchung schmälert, sondern er stellt ein »Werkzeug« der Erlebensexploration

dar.83

Eine Morphologische Untersuchung baut zudem auf der vorwissenschaftlichen Er-

fahrung mit dem Gegenstand auf.84 Sie beginnt bereits vor der Explorationsphase mit

einer Selbstbefragung des Forschers, der die alltäglichen Phänomene rund um den Ge-

genstand einfangen soll. Hier wird nach dem Alltags- oder Selbstverständnis gefragt,

mit dem uns die Untersuchungsgegenstände in gewohnten Kontexten üblicherweise

begegnen. Auch um den Forschungsprozess zu kontrollieren, ist es wichtig, sich dieses

81 Diese Annahme gründet auf der »Transponierbarkeit«, die Christian von Ehrenfels neben der

»Übersummativität« als grundsätzliche Gestaltqualität herausstellt. vgl. Fitzek, Herbert/Salber,

Wilhelm:Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 19ff. Aus der Transponierbarkeit als Axiom der

Morphologischen Psychologie folgt die Mehrfachdeterminierung der Phänomene. Ein Einzelphä-

nomen erhält somit seine Bedeutung von Kontexten her, die je nach »Gegenstandsbildung« diffe-

rieren können.

82 Vgl. Fitzek, Herbert: »Morphologische Beschreibung«, S. 5.

83 Vgl. Lönneker, Jens: »Morphologie: Die Wirkung von Qualitäten – Gestalten im Wandel«, Qualitative

Marktforschung in Theorie und Praxis. Grundlagen,Methoden und Anwendungen, Wiesbaden: Springer

2007.

84 Vgl. Salber, Wilhelm: Der psychische Gegenstand, S. 14; vgl. Salber, Wilhelm: Kleine Werbung für

das Paradox, Köln: Arbeitskreis Morphologische Psychologie e.V. 1988, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 121

›eigenen‹ Zugangs zum Gegenstandsbereich, sowie des Forschungsinteresses gewahr

zu sein, weswegen im Vorfeld eine Eigenexploration in Form einer Erlebensbeschrei-

bung angefertigt wird. Dies erleichtert es dem Interviewer, sich möglichst mit Vor-

annahmen bzgl. des Gegenstandes im Interview zurückzunehmen, um ihn möglichst

erkenntnisoffen explorieren zu können. Somit dienen Selbsterfahrung und Selbstbeob-

achtung sowohl der Exploration des Gegenstands, von dem angenommen wird, dass

er sich überindividuell entfaltet, als auch der Kontrolle des forscherischen Tuns.85 In

die Analyse dürfen explizit auch Erlebensmomente im Vorfeld der Untersuchung ein-

fließen. Aus diesen »Vorgestalten«86 lassen sich Hypothesen generieren, die jedoch im

Interview nicht ›getestet‹ werden, sondern lediglich eine Vorab-Richtung geben, die

jederzeit verlassen werden kann. Diese Fluidität setzt sich in einer grundsätzlichen

Austauschbewegung zwischen Erhebung und Auswertung fort: Von Interview zu Inter-

view entwickelt sich ein allmähliches Verständnis. Das Untersuchungssetting erlaubt

es, in der Fragerichtung auf der Grundlage bisheriger Interviews gezielt und anhand

von ersten Einschätzungen des Gegenstands zu variieren. Dieses Vorgehen dient ins-

besondere dazu, schwer generierbare oder übersehene Aspekte des Gegenstandes zu

explorieren. Wichtiger als die (Vor-)Überlegungen des Interviewers, ist es jedoch, den

spontanen Aussagen des Probanden zu folgen, diese zu zerdehnen und nicht zu schnell

in ein Erklärungskonstrukt zu bringen.

Sowohl auf der Ebene der Interviewführung, die im Folgenden näher erläutert wird,

als auch auf der Ebene der Beschreibungen befinden sich Erfahrungenmit dem Gegen-

stand in einem gleitenden Übergang zu Erklärungen.87 Der Beschreibungsdurchgang,

der sich in vier Versionen aufspannt, wird diesem Übergang gerecht und sein Ablauf

ebenfalls in diesem Kapitel erläutert.

3.1.1 Das Tiefeninterview als Explorationsverfahren

Das Tiefeninterview gilt als das wichtigste Erhebungsinstrument der Morphologischen

Psychologie. Es handelt sich um ein nicht-standardisiertes Interview ohne Leitfaden

mit einer Dauer von circa zwei Stunden. Ziel ist es, das komplexe Erleben des Pro-

banden möglichst konkret und anschaulich hervortreten zu lassen. Dabei versucht

85 Wie wichtig die Selbstbeobachtung als Grundlage des Zugangs zur psychischen Wirklichkeit ist,

macht Fitzek an divergierenden psychologischen Schulen fest; so in einem Versuchsaufbau von

Wilhelm Wundt und der freieren Introspektionsform in der Psychoanalyse. vgl. Fitzek, Herbert:

»Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der morphologischen Psycholo-

gie«, S. 19.

86 Auf ›Vorgestalten‹ wurde erstmals der »Ganzheitspsychologe« Sander bei seinen Untersuchungen

zu seelischen Formenbildungen aufmerksam, vgl. Fitzek, Herbert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsy-

chologie. Geschichte und Praxis, S. 87ff.

87 Dieser gleitende Übergang von Erfahrung zu Erklärung, auch als »Zwischenwelt-Formel« bezeich-

net, muss in einer Morphologischen Untersuchung im Gegensatz zur Alltagserfahrung, die eben-

falls in ein »System von Erfahrungen und Erklärungen« eingespannt ist, explizit gemacht werden.

Diese »Gegenstandsgewinnung« stellt nach Fitzek ein Gütekriterium qualitativer Forschung dar,

vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit, S. 311ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Ein Bild und sein Doppelgänger

es – kunstanalog – das Selbstverständnis unserer Alltagserfahrung aufzubrechen, Brü-

che, Drehungen und Wendungen, sowie die vielfältigen Implikationen des Erlebens

explizit zu machen.

Das morphologische Tiefeninterview hat seine Wurzeln in der psychoanalytischen

Behandlungstechnik. Im Folgenden werden einige methodische Entscheidungen der

Psychoanalyse und ihre Übertragung in die Explorationsverfahren der Morphologi-

schen Psychologie vorgestellt. Das Tiefeninterview stellt, auch wenn es nicht im thera-

peutischen Kontext steht, andere Ziele verfolgt und nicht den gleichen Grad an Intensi-

vierung erreicht, ein »kleines Behandlungswerk« dar.88 Dies liegt an der »Überschrei-

tungsmethode«, in der – analog zum Psychoanalysesetting – rationalisierende Über-

formungen unseres Alltagsverständnisses aufgebrochen und die Beschreibungen zu an-

schaulichen Bildern des Erlebens geöffnet werden.89 Hierzu tragen die beiden Grund-

regeln der Psychoanalyse bei. Freud konzipiert die Psychoanalyse als einen geschützten

Raum, in dem die Regel gilt, alles, was in den Sinn kommt, ohne Vorbehalt zu äußern.

Aufseiten des Psychoanalytikers gilt es, eine Verfassung der ›gleichschwebenden Auf-

merksamkeit‹90 einzunehmen, die sowohl atmosphärisch der Generierung eines mög-

lichst werturteilsfreien Raumes dient und den Behandler für (vermeintlich) Randstän-

diges, Unterschwelliges, Atmosphärisches aufmerksam hält.91 Der Patient dagegen ver-

sichert, dass er alles das,was ihm in den Sinn kommt (auch vermeintlich Unzusammen-

hängendes) äußert. Beide Regeln dienen einer Lockerung der durch rationale Überfor-

mung und sozialer Erwünschtheit »entstellten« Erlebens- und Erfahrensmomente.92

Eine solche vertrauensvolle, auf das Erleben und nicht auf Bewertung gerichtete

Atmosphäre bildet eine wichtige Grundvoraussetzung für die Erlebensexploration in

einem morphologischen Tiefeninterview. Der Proband soll sich möglichst frei und of-

fen äußern können. Aufseiten des Interviewers ist eine empathische, mitbewegende

Haltung gefordert, aber auch Hartnäckigkeit im Zerdehnen der Erlebensbeschreibun-

gen auf den zu untersuchenden Gegenstand hin. Im Tiefeninterview wird wie im Ana-

lysesetting nach dem ›freien Einfall‹ oder der ›freien Assoziation‹ des Probanden ge-

fragt – Interventionsmethoden, von denen sich FreudHinweise auf »vergessene«, »ent-

stellte« bzw. nur eingeschränkt bewusstseinsfähige Erfahrungsinhalte erhoffte. Glei-

88 Auch Freichels und Salber betonen die Nähe des Tiefeninterviews zur psychologischen Behand-

lung. vgl. Freichels,Hans-Jürgen: »KennzeichendesmorphologischenTiefeninterviews«, in:Zwischen-

schritte 2/1995, S. 1-10; vgl. Salber Daniel:Wirklichkeit im Wandel. Einführung in die Morphologische

Psychologie, Bonn: Bouvier 2009, S. 108-112.

89 Vgl. Salber Daniel: Wirklichkeit im Wandel. Einführung in die Morphologische Psychologie, S. 109ff.;

vgl. Fitzek, Herbert: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der mor-

phologischen Psychologie«, S. 24.

90 Vgl. Freud, Sigmund: »Ratschläge für den Arzt bei der psychoanalytischen Behandlung (1912)«, Schrif-

ten zur Behandlungstechnik, Frankfurt a.M.: Fischer 1975 (Studienausgabe, Ergänzungsband), S. 169-

180, hier S. 171.

91 Die gleichschwebende Aufmerksamkeit hat Verwandtschaft mit der von Brentano und Husserl

geforderten ›Epoché‹ (=ich enthalte mich!). Sie inkludiert einen Verzicht auf vorgefertigte Annah-

men/begriffliche Bestimmungen mit dem Ziel eine größtmögliche Empfänglichkeit für die sich

zeigenden Phänomene und ihre Bedeutungsspielräume zu erzielen.

92 Vgl. Fitzek, Herbert: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der mor-

phologischen Psychologie«, S. 21-22.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 123

chermaßen wie im Analysesetting kann ein mit Widerstand behafteter Erlebensanteil

durch die freie Assoziation zum Vorschein gebracht werden. Diese Widerstände wer-

den gemäß der Mehrfachdeterminierung der Phänomene (s.o.) je nach Setzung auf

den jeweiligen Gegenstand bezogen und nicht im ›Innern‹ des Probanden verortet (vgl.

apersonales Paradigma).

Während die Psychoanalyse die Phänomene, die sich in der Behandlung zeigen,

auf einen unbewussten Konflikt des Patienten zurückführt, geht die Morphologische

Psychologie, wie bereits erwähnt, von einer Überdetermination bzw. Mehrfachdeter-

minierung aller seelischen Ausdrucksbildungen aus. So steht ein Phänomen weder ›für

sich‹ noch in strenger Determination zu einem solchen verdrängten Ausgangserlebnis,

sondern ist in seiner Bedeutung jeweils kontextual zu verorten. Dies bringt einen wich-

tigen Zusatz zu den größtenteils aus der Psychoanalyse entlehnten Verfahren: Die Mor-

phologische Psychologie achtet in ihrer Befragung auf die Wahrung des Gegenstands-

bezugs bzw. auf die spezifische Richtung ihrer Exploration.Theoretisch fundiert in der

Konzeption derWirkungsräume/Figurationen ist der zu explorierende Gegenstand und

nicht der Proband das ›Subjekt‹ der Untersuchung (s.o.). Im Falle der Exploration ei-

ner Bildwirkung sind die sich zeigenden Phänomene, Gesagtes und Nonverbales, also

nicht auf den Probanden und seine Persönlichkeit, sondern auf das Bild zu beziehen.

Diese wichtige methodische Richtlinie lenkt die Richtung der Befragung und legt die

Zuordnung der Phänomene grob fest.

Die Interviewdynamik gibt Hinweise auf die gegenstandsspezifischen Grundquali-

täten und Grundspannungen und ist darum für die Auswertung der Interviews frucht-

bar. Das Augenmerk liegt hier wiederum nicht auf den ›individuellen‹ Ausformungen

des Erlebens, sondern auf den Dynamiken, die sich interview-übergreifend wiederho-

len. Auch die theoretische Annahme eines Ineinanderwirkens von Gegenständlichem

und Psychischem lässt es nicht zu, das Bilderleben aufzuspalten in die Aspekte, die

aus der Persönlichkeit des Probanden herrühren und solchen, die – wie im Falle einer

Bildwirkungsexploration – vom Bild ausgehen. Das Ineinander – Salber spricht von ei-

nem »Indem«93 – erfordert darum um somehr die Festlegung des Fokus. Dies bedeutet

nicht, dass die Probanden im Anblick des Bildes nicht ›über sich‹ und ihre Erfahrun-

gen sprechen dürfen. Diese Aspekte sind sogar äußerst wichtig, da sie – auf das Bild

bezogen – offenbaren, welche Tiefenthemen/psychologischen Dimensionen durch das

Bild angesprochen werden. Besonders bei Bildexplorationen wird spürbar, wie leicht

sich der Fokus vom Bild auf den Probanden hin verschieben lässt: So kann ein Bild zur

Persönlichkeitsdiagnose genutzt oder auch therapeutisch eingesetzt werden, um Ver-

änderungen zu initiieren.

Auch das Übertragungsgeschehen zwischen Interviewer und Proband hat sei-

nen Bezugspunkt im künstlich aus einem Verwandlungstotal herausgehobenen

Gegenstand. Während die Analyse die Übertragung als eine Reinszenierung eines

unbewussten Konflikts im Patient-Therapeut-Verhältnis versteht, wird diese Dynamik

zwischen Interviewer und Proband – auch als Resonanzphänomen benannt – in einer

morphologischen Studie methodisch konsequent auf den Gegenstand bezogen.

93 Vgl. Salber, Wilhelm:Wirkungseinheiten.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Ein Bild und sein Doppelgänger

Da der Interviewer/Interviewerin explizit das eigene Erleben in die Exploration des

Untersuchungsgegenstands miteinbringen soll, stellt ein gelungenes Tiefeninterview

ein »gemeinsames Werk« oder eine »Werkgemeinschaft auf Zeit«94 dar, das als ›Duo‹95

einen Resonanzboden der sich übertragenden Qualitäten des Gegenstands bildet. In-

terviewer und Interview-Partner gehen sozusagen gemeinsam auf eine »Entdeckungs-

reise«96. »Tiefe« meint hier das Spürbarwerden eines Zwischenraumes, der das Erle-

ben nicht in den jeweiligen Erlebenssubjekten verortet.97 Im Idealfall erschließen sich

sowohl für den Interviewer wie für den Probanden »unvertraute Sinnzusammenhän-

ge«.98 Aus diesem Grund werden Fragen, die Erklärungen und Begründungen evozie-

ren (die sogenannten ›Warum‹-Fragen), gemieden und solche, die die Beschreibungen

von Qualitäten und Verfassungen erwarten lassen, bevorzugt.

Im Interview soll der Interviewer seine Aufmerksamkeit gleichschwebend vertei-

len: auf den Duktus des Gesagten ebenso wie auf die Inhalte, auf das Verbale wie auf

das Nonverbale. Das »Indem« aller Bezüge, das in einer Aussage oder einem Phäno-

men wirksam ist, erfordert aus morphologischer Sicht ein geduldiges Verweilen bei

den Phänomenen99. Während der Interviewer einerseits mit dem Erleben des Proban-

den mitschwingt und diesem folgt100, muss er gleichzeitig immer wieder Distanz neh-

men, sich der Dynamik des Interviews gewahr werden und hierüber (bereits während

des Interviews) Fragen/Thesen entwickeln.101 Die geforderte Offenheit liegt also in ei-

ner Waagschale mit dem Sinnverstehen des Interviewers. Denn nur aus einem solchen

Verständnis heraus, vermag er an geeigneter Stelle im Erlebensfluss des Probanden zu

intervenieren. Dabei geht es mal um Verlangsamung, mal um Spiegelung von Auffäl-

ligkeiten, mal darum, den Probanden zum Assoziieren und lauten Denken anzuregen.

Diese Explorationstechniken lassen sich unter dem Begriff der »Zerdehnung« sub-

summieren. Das Zerdehnen zielt nicht nur auf die Exploration unbewusster Antei-

le des Erlebens ab, sondern dient dazu, die vielfältigen Implikationen des Gesagten/

Empfundenen deutlich hervorzubringen.102 Auf diese Weise verbinden sich in einer

94 Vgl. Freichels, Hans-Jürgen: »Kennzeichen des morphologischen Tiefeninterviews«, S. 3.

95 Anders als die Psychoanalyse trennt die Morphologische Psychologie nicht Übertragung von Ge-

genübertragung, sondern bezieht die gemeinsame Dynamik auf das jeweils gesetzte »Subjekt«

der Untersuchung.

96 Vgl. Salber Daniel:Wirklichkeit imWandel. Einführung in die Morphologische Psychologie, S. 110.

97 »Tiefe« meint ein »Dazwischen« vgl. Freichels, Hans-Jürgen: »Kennzeichen des morphologischen

Tiefeninterviews«, S. 2.

98 Vgl. Fitzek, Herbert: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der mor-

phologischen Psychologie«, S. 24.

99 Vgl. Salber Daniel:Wirklichkeit imWandel. Einführung in die Morphologische Psychologie, S. 105.

100 Die Methode der Mitbewegung ist ausführlich beschrieben in der Geschichte der Morphologie

nach Fitzek, vgl. Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 45.

101 Darin zeigt sich, hier auf der Ebene der Interviewführung, die morphologische Methodenforde-

rung des Mitbewegens und Konstruierens.

102 Die Unterformen des Zerdehnens sind wiederum den Psychoanalyse-Techniken »Erinnern, Wie-

derholen und Durcharbeiten« entlehnt, vgl. Freud, Sigmund: »Erinnern, Wiederholen und Durchar-

beiten (1914)«, Schriften zur Behandlungstechnik, Bd. Ergänzungsband, Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag

1975 (Studienausgabe), S. 205-215.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 125

morphologischen Erlebensexploration der phänomenologische Anspruch das sich un-

mittelbar Zeigende nicht zu übergehen und es gleichzeitig auf seine Implikationen und

unbewussten Gehalte hin zu befragen. »Tiefe« meint im Tiefeninterview somit nicht

nur das Aufdecken unbewusster Anteile des Erlebens, sondern »Weite«.103 Mit dem

Zerdehnen soll einem schnellen Überspringen des Gesagten vorgebeugt werden und

die erforderliche Explikation dessen, was implizit wirkt und im Alltagsverständnis un-

hinterfragt bleibt, gewährleisten. Zu den zerdehnenden Interviewtechniken zählen das

Spiegeln der nonverbalen Äußerungen, Wiederholen des Gesagten, das Abwarten und

Konfrontieren sowie die Aufforderung zum lauten Denken, zum Phantasieren und Pro-

jizieren. Der Interviewer ›stört‹ hier gezielt all das, was sich im Alltag wie von selbst

versteht. Er geht in die Aussagen der Probanden hinein, spiegelt und konfrontiert auch

Nonverbales und vermeintlich Randständiges.

»Ähnlich wie in der Kunst brechen diese Verfremdungs-Techniken die zurecht-

gemachten Bilder auf. Das Interview schafft dadurch einen Freiraum für Gestalt-

Entwicklungen, die in der Enge des Alltags unterdrückt werden.«104

3.1.2 Besonderheiten morphologischer Beschreibung

Als tiefenpsychologisch fundierte Beschreibungssorte beinhaltet die Beschreibung

nicht nur das im Interview explizit Gesagte, sondern auch den Duktus der Erlebensbe-

schreibung, Nonverbales, sowie die Interviewdynamik. Die Beschreibung richtet sich

nicht nach dem Nacheinander dessen, was in den Interviews gesagt wurde; sie durch-

forstet das Material auch nicht nach Gemeinsamkeiten hinsichtlich der verwendeten

Worte oder Synonyme. Sie lenkt den Fokus vielmehr auf durchgängige Qualitäten.

Dabei werden die Phänomene erst durch eine »tätige Aus-Lese« sichtbar – mit ande-

ren Worten durch eine Blickrichtung, die durch die spezifische Gegenstandsbildung

bestimmt ist.105 Bei Erlebenserfahrungen von Bildern ließe sich beispielsweise, im

Sinne einer unterschiedlichen Gewichtung ebenso der Betrachter in den Fokus neh-

men – etwa, wenn nicht eine Bildwirkungsanalyse, sondern eine Charakterisierung

des Bildbetrachters mithilfe seines Bilderlebens das Ziel der Untersuchung darstellt.

Diese Vorab-Setzung, als Gewichtung eines mehrfach determinierten Gegenstands

verstanden, erlaubt die Verdichtung und Vereinheitlichung des Interview-Materials.

Es ist die spezifische Gegenstandsbildung (oder Fragestellung), die der Deutungsbreite

der Phänomene eine Richtung gibt.

Eine Besonderheit liegt zudem in der überindividuellen Beschreibungssorte, wie es

das gestaltpsychologische Konzept der Wirkungs-Gefüge vorsieht. Die vier Beschrei-

bungsdurchgänge umfassen jeweils alle geführten Interviews. Dabei entfaltet sich in

Form eines Zitatenteppichs eine apersonale Erlebensgestalt – jeweils unter den spezi-

fischen Blickwinkeln der vier Versionen. Die Zitate sind entsprechend aus dem Kontext

des Einzelinterviews gerissen, jedoch über die Transkripte (im Anhang) in ihrer Ein-

zelausprägung wieder rekonstruierbar. Das Vorgehen der Vereinheitlichung begründet

103 Vgl. Salber Daniel:Wirklichkeit imWandel. Einführung in die Morphologische Psychologie, S. 108f.

104 Ebd., S. 110.

105 Vgl. ebd., S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Ein Bild und sein Doppelgänger

sich zudem aus dem Einzelfallparadigma heraus, das der gewählten Methode axioma-

tisch zugrunde liegt. Danach müssen sich alle Wirkungszüge in einem Einzelinterview

wiederfinden bzw. der gesamte Beschreibungsgang über die vier Versionen hinweg her-

leiten lassen. Die Richtlinien zur Vereinheitlichung der vier Beschreibungsdurchgän-

ge – darunter auch die Wahl der Zitate aus den Einzelinterviews sind qualitativ und

nicht quantitativ. Es wird nicht nach Häufigkeit des Gesagten gesucht, um es in der

überindividuellen Beschreibung zu rechtfertigen, sondern nach besonders prägnanten

Aussagen im Sinne der Gestaltlogik des Gegenstandes.106 Wie im Tiefeninterview gel-

ten (logische) Widersprüche nicht als Hinweis auf Unwissenschaftlichkeit oder gar als

Ausschlusskriterium; vielmehr besteht die ›Kunst‹ der Beschreibung darin, die spezifi-

sche ›Psycho-Logik‹ dieser Gegensätze im Erleben transparent zu machen.

Ein Überprüfungskriterium hinsichtlich der ›richtigen‹ und somit wiederholbaren

Rekonstruktion des überindividuellen Bilderlebens stellt die Begründung aller Einzel-

phänomene durch das Auswertungsschema der Figuration dar (s.o.). Lassen sich ein-

zelne Phänomene nicht erklären, ist dies ein Hinweis auf eine nicht stimmige Gesamt-

Beschreibung. Ein solcher Fehler würde spätestens in der dritten Version, der Kon-

struktion, deutlich. In dieser Hinsicht bewegt sich die Beschreibung der Interviews

als apersonale Gestalt in hermeneutischen Schleifen des Sinn-Verstehens. Der Versio-

nengang dient somit nicht nur der Entfaltung und Rekonstruktion des Gegenstands,

sondern auch der Überprüfung der einzelnen Auswertungsschritte.107

Im Folgenden werden die vier Beschreibungsdurchgänge vorgestellt. Sie sind als

»Wendungen« des Gegenstands durch verschiedene Perspektiven hindurch zu verste-

hen.

3.2 Beschreibung in vier Versionen

»Ähnlich wie sich ein Maler durch mehrere Versionen seinem Bild nähert, kann auch

ein Psychologe sein Bild des Ganzen nur in mehreren Wendungen entwickeln.«108

Die folgende Erläuterung der vier Beschreibungsdurchgänge greift pro Version jeweils

ein Merkmal von Kunst nach Salber auf (Inkarnation, Fortsetzung, Expansion, Stö-

rungsform, Konstruktionserfahrung, Realitätsbewegung109) und ordnet sie den vier

Wendungen der Beschreibungen zu. Diese Kunstnähe der morphologischen Beschrei-

bung hat, wie oben beschrieben, ihren Ursprung in der Psychästhetik des Seelischen.

Sie wird dem Methodenstandard morphologischer Forschung gerecht, wonach Gegen-

standskriterien zugleichMethodenkriterien sind110.Die Analyse eines Kunstwerks dop-

106 Vgl. Fitzek, Herbert: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der mor-

phologischen Psychologie«, S. 25.

107 Vgl. hierzu den Methodenstandard »Konsequenz der Ableitung«, vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und

Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischenWirklichkeit, S. 337ff.

108 Salber Daniel:Wirklichkeit imWandel. Einführung in die Morphologische Psychologie, S. 115.

109 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung.

110 Vgl. Fitzek, Herbert:Der FallMorphologie. Biographie einerWissenschaft; Fitzek, Herbert: Inhalt und

Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischenWirklichkeit; Fitzek, Herbert: »Morpho-

logische Beschreibung«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 127

pelt diese Gegenstandsbestimmung auf eigentümliche Weise: Ein Kunstwerk (seeli-

sches Geschehen) begegnet sich im Gegenüber eines Kunstwerks.

3.2.1 Erste Version: Grundqualitäten (Eigenlogik/Inkarnation)

Auf der ersten Beschreibungsebene – mal als Gestaltlogik, mal als Grundqualität be-

nannt – wird gemäß des Ganzheitsprimats nach durchgängigen, gemeinsamen Zügen

gesucht, die den Gegenstand in einer übergreifenden Erlebensqualität charakterisiert.

Grundqualitäten sind zunächst schwer greifbar, da sie wie selbstverständlich das ›Gan-

ze‹ prägen. Sie zeigen sich in den Interviews oftmals gleich am Anfang der Interviews

in den ersten Einfällen der Probanden und schlagen sich in der Interviewdynamik nie-

der.111

»Ähnlich wie man sich einem Gemälde nähert, beschreibt man die »ersten Eindrücke«

als Wirkungen der großen, im Vordergrund stehenden, leicht erzählbaren Grundge-

stalten.«112

Aufgrund der Flüchtigkeit dieses Gesamteindrucks erfordert die erste Version bereits

auf der Ebene des Tiefeninterviews ein »Verweilen« bei den Phänomenen113.Die Grund-

qualität lässt sich nach Fitzek auch als ein übergreifendes Bild beschreiben, das mit

seinen sinnlichen Qualitäten dem Gegenstand eine spezifische Eigenart oder Charak-

teristik verleiht.114 Die erste Version der Beschreibung sucht also nach einem ersten,

vorläufigen Bild, das den Gegenstand in seinen Ganzheitsqualitäten zu fassen vermag.

Wie die Kunst will sie zu einer Formenbildung kommen, die den Gegenstand wie ei-

ne lebendige Gestalt (neu-)erstehen lässt (Eigenlogik/Inkarnation). Sie folgt dabei insbe-

sondere den sinnlich-materialen Qualitäten, die sich im Übergang von Seelischen und

Gegenständlichem bewegen (Materiale Symbolik/Durchlässigkeit).

3.2.2 Zweite Version: Figuration (Störungsform)

Die zweite Version der Beschreibung baut auf der ersten Version auf und untersucht

die Formenbildung in kunstanaloger Manier als expansiven Wirkungsraum – auch als

Gestalttransformation oder Figuration benannt. Als lebendiges Wirkgefüge handelt es

sich um das Herzstück einer jeden morphologischen Studie (s.o.).115 Ausgehend von

der Grundqualität wird auf dieser Beschreibungsebene danach gefragt, welches Wirk-

Gefüge der Gegenstand entfaltet und wie seine Teile zum Ganzen stehen und ein span-

nungsvolles, lebendiges Ganzes ergeben. In ihr tritt eine Erlebensgestalt in seinem ›für

und wider‹, in seinem ›mit und gegeneinander‹ lebendig hervor (Fortsetzung/Expansion).

Die erste Version, in der die Gestalt auf einen Blick beschaubar wird, erfordert diese

Ausdifferenzierung der zweiten Beschreibungsebene. Sie verdeutlicht, dass es in einer

111 Vgl. Fitzek, Herbert: »Morphologische Beschreibung«, S. 117.

112 Salber Daniel:Wirklichkeit imWandel. Einführung in die Morphologische Psychologie, S. 115.

113 Ebd., S. 116.

114 Vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit, S. 289-290; vgl. Fitzek, Herbert: »Morphologische Beschreibung«, S. 717.

115 Vgl. Salber, Wilhelm: Wirkungseinheiten, S. 126ff.; vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Aus-

drucksbildungen als Zugangswege zur seelischenWirklichkeit, S. 291ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Ein Bild und sein Doppelgänger

seelischen Formenbildung »kein Aufgehen ohne Rest« gibt.116 Damit wird die zweite

Version der Beschreibung dem Metamorphosen-Charakter der Gestaltbildung gerecht;

sie setzt ›Form‹ und ›Störung‹ in Bezug zueinander. Wie bereits in Kapitel 1.3.4. erläu-

tert, umfasst die Hauptfiguration die vordergründigen und prägnanten Züge der Figu-

ration, während die Nebenfiguration Phänomene beschreibt, die das Selbstverständli-

che der Hauptfiguration brechen und Randständiges, Unterschwelliges der Figuration

durchscheinen lassen. Nebenfiguratives rebelliert in gewissem Sinne gegen die Gestalt-

prägnanz der Hauptfiguration und will Reste in Umsatz bringen. Damit kündigt sich

in der Nebenfiguration ein Aufbrechen der Gestalt an.117118 In diesem Beschreibungs-

durchgang kommt der dialektische Zug seelischer Formenbildung zum Tragen, der sich

in der Kunst als Störungsform zu steigern vermag.

3.2.3 Dritte Version: Konstruktion (Konstruktionserfahrung)

Der nächste Beschreibungsdurchgang befragt die Figuration auf ihre Konstruktions-

züge hin. Er zeichnet sie modellhaft nach und lässt hierüber den ›Bauplan‹ der Ge-

stalt erkennen.119 Auf der Grundlage dieser ›Architektur‹ wird – mit etwas Abstand vom

empirischenMaterial – nach einem kulturellen Verwandlungsmuster gesucht, das dem

Gegenstand zugrunde liegt. Die Morphologische Psychologie geht axiomatisch davon

aus, dass Figurationen eine Reihe historischer Vorformen besitzen und sich in ihnen

zeitüberdauernde Verwandlungsmuster niederschlagen.120 Märchen und Mythen bie-

ten einen Fundus solcher Verwandlungsmuster oder Entwicklungsbilder (s.o.). Mit ih-

nen wird der untersuchte Gegenstand ausgelegt – mit dem Ziel die spezifischen »Dreh-

punkte« oder »Drehgesetze« der Gestalt hervortreten zu lassen.

Wiederkehrend und die Verwandlungsmuster übergreifend sind nach Fitzek fol-

gende Aspekte der Konstruktion von Verwandlung: Ein Verwandlungsmotiv liegt in den

›unmöglichen Wünschen‹ des Menschen begründet. Sie zeigen sich zum einen an der

Tendenz, stets über sich hinaus wachsen zu wollen, aber auch in destruktiven Mus-

tern, die gerade, weil sie zerstörerisch sind, aufgesucht werden. Die Konstruktion von

Verwandlung hat zudem die Eigenart, Gegensätzliches zusammenzubringen. Sie bildet

ein dialektisches System aus. So ist eine Gestaltwerdung zugleich durch das gekenn-

zeichnet, was in ihr ausgeschlossen ist. Ein drittes Merkmal liegt im Provisorischen

und Unvollkommenen der Verwandlungskonstruktion. In ihr bleibt immer etwas aus-

116 Vgl. Salber Daniel:Wirklichkeit imWandel. Einführung in die Morphologische Psychologie, S. 117.

117 Vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit, S. 293.

118 Haupt- und Nebenfiguration kann man sich auch an dem Verhältnis von Tag und Traum verdeut-

lichen. Der Traum behandelt Reste, Nebenfiguratives, das in den Vereinheitlichungen des All-

tagsgeschehen keinen ausreichendenUmsatz findet; imMorphologischen Alphabet ist der Traum

»Nebenbild«, vgl. Salber, Wilhelm: Kleine Werbung für das Paradox, S. 40.

119 Der Terminus ist der Morphologie Goethes entlehnt, vgl. Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie.

Biographie einer Wissenschaft, S. 48f.

120 Vgl. Salber, Wilhelm: Seelenrevolution, Bonn: Bouvier 1993; vgl. Fitzek, Herbert: »Trends, Moden,

Zeiterscheinungen. Kulturpsychologie als Psychologie der Gegenwartskultur«, in: Zwischenschritte 99/1

(1999), S. 25-53.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 129

geschlossen oder unterdrückt; sie vermag ihre Verwandlungsaufgabe somit jeweils nur

zum Teil zu lösen. Dies wirkt als »Unbehagen« kulturbewegend.121

Eine dritte Wendung innerhalb der Konstruktionsbeschreibung nimmt auf der

Grundlage dieser Wandlungsprinzipien und -motive das spezifische Konstrukti-

onsproblem des Gegenstands in den Blick. Zurückgehend auf die Eigenlogik der

Formenbildung arbeitet sie in diesem Beschreibungsdurchgang die spezifische Aus-

formung des Versalitäts- bzw. Konstruktionsproblems heraus. Sie bewegt von der

Versalität (s.o.) her die Frage, mit welcher spezifischen Herausforderung die Formen-

bildung des Gegenstandes verbunden ist und welche (seelische) Leistung sie erfordert.

Sie fragt nach all‹ dem, was in der Formenbildung ausgeschlossen ist und dennoch

wirksam bleibt. Dies wiederum hat mit den oben bereits erwähnten zwiespältigen

Formansprüchen seelischen Geschehens zu tun: diese steht grundsätzlich zwischen

»Bindung und Lösung, Einheit und Vielheit, Konsequenz und Brechung.«122 Von der

Verwandlungssorte eines Märchens oder Mythos her wird schließlich das Konstruk-

tionsproblem nochmals anschaulicher. Es verdeutlicht die Grenzen und Kehrseite

der spezifischen Verwandlungssorte, die auch der Mythos/das Märchen in seinem

Konstruktionskern behandelt.

Der Blick auf den ›Bauplan‹, das Verwandlungsmuster, und Konstruktionsproblem

kommt einer Meta-Perspektive auf den Gegenstand gleich und vollzieht sich in mehre-

renWendungen.Darin erweist sich nicht nur die seelische Formenbildung als solche als

kunstvoll. So wie die Kunst eine Störungsform gegenüber der Alltagserfahrung darstellt,

greift die wissenschaftliche Analyse auf dieser Beschreibungsebene in das Selbstver-

ständnis ihrer Untersuchungsgegenstände ein. Im Sinne der gefordertenMitbewegung

erfordert dieser dritte Beschreibungsdurchgang im besonderen Maße die kreative Sei-

te des Forschers. Er zeichnet sich – künstlerischemSchaffen vergleichbar – durch einen

erhöhten »Freiheitsgrad« aus.123

»Um die entscheidenden Drehpunkte der betrachteten Meta-Morphose zu finden,

kommt der Psychologe nicht um das Drehen, Experimentieren, Ausprobieren, Kon-

struieren und Umstrukturieren herum.«124

Eine Sonderstellung nehmen in diesem Zusammenhang Kunstwerke als Untersu-

chungsgegenstände ein. Vergleichbar mit Märchen und Mythen machen sie – wenn

auch mit anderen medialen Mitteln – Konstruktionskerne unserer Verwandlungswirk-

lichkeit beschaubar.125 Diese Charakteristik des Kunstwerks wurde als Konstruktionser-

fahrung benannt. Sie macht zudem auf die Nähe künstlerischer und wissenschaftlicher

121 Vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit, S. 296f.

122 Fitzek, Herbert: »Morphologische Beschreibung«, S. 720.

123 Vgl. Salber Daniel:Wirklichkeit imWandel. Einführung in die Morphologische Psychologie, S. 118.

124 Ebd.

125 Streng genommen müsste also ein Kunstwerk auf der Ebene der Konstruktion nicht mehr mit ei-

nem Verwandlungsmuster ausgelegt werden, so wie auch die Analyse eines Märchens oder eines

Mythos dies nicht erfordert. Ein (medialer) Vergleich, wie auch in dieser Arbeit anvisiert, kann je-

doch sehr erhellend sein.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Ein Bild und sein Doppelgänger

Produktion aufmerksam.126 Während im Betrachten eines Kunstwerks Konstruktions-

prinzipen von Wirklichkeit wie von selbst hervortreten und möglicherweise für den

Betrachter unbewusst/vorbewusst bleiben, so vollzieht die Morphologische Psychologie

im Verlauf der dritten Version einen Übergang der Erfahrungsbeschreibung hin zu

einem Erklärungskonstrukt. Sie macht die am Kunstwerk ›erfahrene‹ Konstruktion

explizit.

3.2.4 Vierte Version: Typisierung (Realitätsbewegung)

Auf die Beschreibung des Konstruktionsproblems folgt die typisierende Beschreibung.

Sie durchforstet das Interviewmaterial nach spezifischen Lösungsmustern und Um-

gangsformen mit dem Konstruktionsproblem. Damit kehrt die »Spiralmethode« am

Punkt höchster Verdichtung (Konstruktionsproblem) zur Phänomenfülle und Anschau-

lichkeit der Erlebensbeschreibungen zurück.127 Wenngleich sich die Probanden darin

unterscheiden, dass sie zu bestimmten Umgangsformen mehr tendieren, als zu ande-

ren, so sind die Typen nicht eins zu eins den Probanden zuzuordnen. Vielmehr handelt

es sich auch hier um eine die Interviews übergreifende, überindividuelle Beschreibung

idealer Umgangsformen, die bei den einzelnen Probanden in einer Mischform auftre-

ten. Die Lösungstypen sind auf das Konstruktionsproblem bezogen, das sie zu ›lösen‹

suchen. Allerdings bleiben immer Reste, die sich nicht in ein Ganzes fügen. Im Versa-

litätsproblem liegt begründet, warum eine vollständige ›Lösung‹ nicht erreicht werden

kann – denn wie oben ausgeführt – tendieren Gestalten nicht nur dazu sich zu schlie-

ßen (und somit zu ›gelingen‹), sondern auch wieder aufzubrechen, sich in Anderes zu

wandeln. Sie sind »Drehfiguren«, die zugleich Zukünftiges und Vergangenes, Begren-

zungen und Überschreitungen in sich vereinen und bewegen und in denen sich die

gegensätzlichen Extreme seelischen Geschehens berühren. Die typisierende Beschrei-

bung rührt damit am Gestaltparadox und lässt den besonderen ›Witz‹ der Formenbil-

dung durchscheinen.128

Kunstanalog ist auch diese Version der Beschreibung. Sie entspricht mit dem Fo-

kus auf den Umgang, der ›Machbarkeit‹ und Übersetzung ins Alltägliche dem Kunst-

Kriterium der Realitätsbewegung. So wie Störungsform auf Gegenläufe und Kehrseiten

einer Formenbildung hinweist, so finden sich in diesem Beschreibungsdurchgang For-

men des Umgangs, die keine endgültige Lösung versprechen und sich in ihremVersuch,

die Formenbildung in ein geschlossenes Ganzes zu bringen, in Paradoxien verstricken.

3.3 Gegenstandsspezifischer Untersuchungsaufbau

3.3.1 Versionengang und Auslegung der Bildwirkungsanalyse

mit dem Narziss-Mythos

Die Untersuchung folgt dem morphologischen Versionengang der Beschreibung und

beginnt mit der Grundqualität (Version 1) des Bilderlebens. Hieran anschließend wird

126 Auf die Frage, ob Bilder Medien der Erkenntnis sind, wird im Schlussteil eingegangen.

127 Vgl. Fitzek, Herbert: »Morphologische Beschreibung«, S. 722.

128 Vgl. ebd., S. 723; vgl. Salber Daniel:Wirklichkeit imWandel. Einführung in dieMorphologische Psycho-

logie, S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 131

beschrieben, wie sich in Form einer Figuration (Version 2) das Bilderleben als leben-

diger Wirkungsraum entfaltet. Die Benennung der Figuration als Spiegelerfahrung ist

keine Vorab-Setzung, sondern Ergebnis der Untersuchung.Die Art dieser Spiegelerfah-

rung wird in seinen haupt- und nebenfigurativen Zügen beschrieben. Danach folgt die

Konstruktionsbeschreibung (Version 3). Sie zeichnet zunächst den Erlebenslauf der Fi-

guration in seinen konstruktiven Zügen nach und wird daraufhin mit dem Narziss-

Mythos (nach Ovid) ausgelegt. Da dies eine psychologische Kenntnis der Wirkungs-

und Konstruktionszüge der Erzählung erfordert – Bild und Erzählung hier also auf eine

sich entsprechende psychologische Beschreibungsebene gebracht werden müssen – er-

folgt hier noch eine Analyse des Textes in Form einer Komplexentwicklung (s.o.).129

Die Kenntnisse, die diesem Vergleich bzw. Bezug entspringen, dienen der Erläuterung

der seelischen Grundproblematik der Bildfiguration130 sowie der Auslotung der media-

len Unterschiede zwischen Bild und Text. Auf die Formulierung des Konstruktionspro-

blems folgen spezifische Lösungs- und Umgangsformen (Version 4) mit dieser Proble-

matik in einem vierten Beschreibungsdurchgang.

3.3.2 Probandenauswahl und Interviewdurchführung

Die Explorationsphase fand im März und Sommer 2015 statt. Es wurden insgesamt elf

Tiefeninterviews in einer Dauer von circa zwei Stunden vor demBild in der Galeria Bar-

berini in Rom zu den regulären Öffnungszeiten geführt. Die Probanden wurden nach

dem Schneeballsystem über Bekannte akquiriert. Dabei wurde auf eine Variation der

demographischenDaten (Alter,Geschlecht, Beruf) geachtet.Die Altersspanne reicht von

18 bis 58 Jahren. Es wurden fünf Frauen und sechs Männer interviewt. Alle Interviews

wurden in deutscher Sprache geführt. Die Zitate der Beschreibungen sind den jeweili-

gen Interviewtranskripten (siehe Anhang) entnommen und in der Vereinheitlichenden

Beschreibung durch die Nummerierung der Interviews gekennzeichnet.

129 ImUnterschied zur Exploration des Bilderlebenswird in der Exploration einer ErzählungdasNach-

einander des Erlebens berücksichtigt. Wie in der Figuration des Bilderlebens wird auch in der

Wirkgestalt einer Erzählung davon ausgegangen, dass eine alle Züge der Handlung übergreifen-

de Qualität wirksam ist. Diese Qualität entfaltet sich bipolar in Form eines Grundverhältnisses

oder eines Grundkomplexes, der im Verlauf der Geschichte eine jeweils spezifische Entwicklung

mit Steigerungen, Wendungen, Verkehrungen, Lösungen erfährt. Der Begriff Komplex und Kom-

plexentwicklung stammt aus der morphologischen Filmwirkungsforschung, vgl. Blothner, Dirk:

Erlebniswelt Kino. Über die unbewußte Wirkung des Films, 2. Aufl., Bergisch-Gladbach: Bastei Lübbe

2003.

130 Unter dem Kapitel der Bildreflexion wird auf den Vergleich nochmals Bezug genommen und mit

der kunstwissenschaftlichen Bildforschung in einen Austausch gebracht. Besonderes Augenmerk

wird an dieser Stelle auf die medialen Unterschiede von Bild und Erzählung gelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Ein Bild und sein Doppelgänger

 

Interview-

partner

Geschlecht Alter Beruf Familienstand Interview-

dauer

1 w 34 Lehrerin in Partnerschaft,

keine Kinder

1:47 Std.

2 w 50 Kunsthistorikerin alleinstehend,

keine Kinder

2:01 Std.

3 m 32 Architekt und

Bildender Künstler

in Partnerschaft,

keine Kinder

2:10 Std.

4 m 18 Schüler

(Abiturient)

ledig 2:37 Std.

5 m 44 Komponist in Partnerschaft,

keine Kinder

2:00 Std.

6 m 37 Schriftsteller verheiratet,

keine Kinder

2:09 Std.

7 w 30 Physiotherapeutin in Partnerschaft,

keine Kinder

1:23 Std.

8 m 58 Soziologe verheiratet,

keine Kinder

2:06 Std.

9 w 25 Studentin ledig, keine Kinder 2:21 Std.

10 w 52 Literaturwissen-

schaftlerin und

Journalistin

verheiratet, ein Kind 2:01 Std.

11 m 49 Unternehmensbe-

rater und

Schriftsteller

alleinstehend,

keine Kinder

2:19 Std.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse

1. Grundqualität: Bannung

Die Grundqualität der Bannung entfaltet sich in einer Bewegung zwischen einem

Gebannt- und Verbannt-sein. Der Betrachter schaut fasziniert auf ein wunderschön

strahlendes Bild und bemerkt bald, dass diese Faszination Schattenseiten birgt: Wie

der Betrachter im Bild nimmt er eine Suchbewegung auf, die endlos und phantastisch

erscheint, dann jedoch in eine Fixierung und Unbeweglichkeit mündet: »Man soll ja

aufhören, wenn es am Schönsten ist. Das ging aber nicht, weil er vorher erstarrt ist«

(6). Kreis- bzw. trichterförmig vollzieht sich die Bannung um eine goldene Mitte (Knie)

herum. Die Situation erscheint als ein Ort der ungestörten Selbstbefragung und der

Selbstentdeckung. Dieser bannende Moment der Kontemplation droht jedoch in ein

Empfinden der Isolierung zu kippen – der Betrachter im Kreisen um sich selbst zu ver-

kümmern. Auf der spannenden Entdeckungsreise werden unliebsame oder vergessene

Eigenanteile am bildlichen Gegenüber entdeckt, die weder vollständig abgestoßen,

noch losgelassen werden können. Gebannt klebt der Betrachter an Vergangenem,

an Erinnerungen und Resten, die ihn daran hindern sich den Realitäten adäquat zu

stellen. Ebenso bannen die durch das Bild belebten Ideale. Sie erweisen sich aber als

nicht erreichbar oder nicht haltbar. Hierüber entsteht ein »unüberwindlicher Kontrast

zu dem, was man macht und zu dem was man ist oder hätte sein können« (6). Der hin-

gebungsvolle Seufzer des Betrachters im Bild wird zu einem angestrengten Stöhnen.

Das Gegenüber im Bild hält in Bann, schaut aber nicht zurück, antwortet nicht und

führt den Betrachter in die Selbstisolation. Das Idealbild verkehrt sich in ein Bild, das

abstößt. So wird es als gleichzeitig »toll und schrecklich« empfunden. Im Erleben tut

sich eine Kluft auf: »Eigentlich ist er so nah dran und dann so weit weg« (7). Sowohl

der Betrachter im Bild als auch der Betrachter des Bildes ist gebannt, genießt den

Ausschluss von anderem als Moment der ungestörten Selbstbefragung und durchleidet

ihn zugleich als mangelnden Austausch und schmerzlichen Ausschluss.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Ein Bild und sein Doppelgänger

1.1 Gebannt

Schon von weitem zieht das Bild mit seinem »Strahlen« (1) den Blick auf sich und man

denkt: »Mein Gott, was für ein schönes Bild« (5). Man wird hier geradezu »vom Licht

angezogen« (10). Die Bilder in nächster Umgebung wirken dagegen »matter« und »we-

niger plastisch« (1). Hier sind die Farben »brillant« (9) und eine Figur »leuchtet da ein

bisschen raus« (7). »Unabhängig vom Thema« ist es »ein schönes Bild«, das »sehr un-

gewöhnlich im Vergleich zu anderen Bildern« wirkt (5). Das Bild, vermutlich im Besitz

einer »russischen, adligen Familie«, habe dort »prominent« gehangen und sei viel »be-

wundert« worden (10). Es beeindruckt unter anderem durch seine »monumentalisti-

sche Architektur«, die die »Aufmerksamkeit« auf sich zieht und die »du nicht ignorie-

ren [kannst]«: »Es ist so, als ob diese Figur raus aus dem Bild kommt« (8). Beeindru-

ckend sind die »krassen Kontraste«, die alles so »plastisch« machen (3). Es erstaunt,

»wie täuschend echt, was sein kann, was gar nicht wirklich physisch existiert« (9). Die

Figur wird lebendig – so »als ob es in dem Bild eine Energie gibt« (5). Besonders an-

ziehend wirkt das glänzende Seidenhemd (1): Es »leuchtet wunderbar« (10) und »weil

es so hell ist, fokussiert man den Blick da drauf« (5). Die Ärmel sind »der Eyecatcher

schlechthin« – »so schön plustrig«, der Faltenwurf »perfektmodelliert« (9), der »Brokat-

stoff sehr schön« (9). Das Weiße lässt »frische Kühle, Winterurlaub und Weihnachten«

assoziieren (10). Man »liebt das Licht in dem Bild« – denn »es gibt uns die Möglichkeit

überhaupt zu sehen« (10). Dabei wirken die Dunkelflächen ebenfalls anziehend: Es er-

zeugt »so was Wohliges, Muggeliches.« (9). Das Bild spricht »irgendwie mehr Sinne an:

Da kann ich mir vorstellen, wie sich der Stoff anfühlt und auch was er für Geräusche

macht.« (9) Diesen »ganz angenehmen Stoff«, der »fluffig und weich« ist (9), möchte

man am liebsten »anfassen« (2). »Also ich krieg da fast so eine Gänsehaut, weil es so

intensiv ist.« (9) Es erzeugt »den Wunsch mit dem Licht mitzugehen« (10).

Wie der Protagonist, der »so fragend vielleicht oder so ein bisschen sehnsüchtig

hineinschaut« – als »ob er irgendetwas sucht oder entdeckt« (7), so macht sich der Be-

trachter ebenfalls auf die Suche: Für ihn ist es so »diese Suche nach den Gedanken«

(4) – denn man sieht doch »viel […] und gleichzeitig nichts«. (9) »Das macht irgendwie

total neugierig […], so als ob man es nicht mehr abwarten kann.« (4) Die »Fesselung«

besteht in diesem Bild nicht nur darin »von der Schönheit gefesselt« zu sein und »nicht

mehr wegschauen« zu können, sondern darin sehr lange zu brauchen, »um irgendwas

damit anfangen zu können« (3). Es brechen viele Sichtweisen auf: »Aber wahrschein-

lich ist das Bild so gut, dass man umso mehr man schaut, umso mehr sieht. Ich glaube,

falls etwas nicht gut ist, wirst du darin nie etwas finden.« (5) Durch die Suche in Bann

gesetzt, »steigert [man] sich immer in ganz viele Sachen rein« (9). Es ergeben sich tau-

send Detailfragen – »Kleidungsfrage«, »Berufsfrage«, »Beinfrage« (4), die beantwortet

werden wollen. Das Bild versetzt dadurch, dass man »nicht so richtig eine Bestätigung

[kriegt], ob das jetzt richtig ist oder falsch«, dauerhaft in Spannung (4).

Wie »in so einem hermeneutischen Zirkel« beginnt man »immer wieder neu zu

erzählen und mit einem neuen Detail noch mal neu aufzurollen und immer neue Ebe-

nen zu erschließen« (9). Es ist »total interessant irgendwie« und »verblüffend« auf die

vielen Fragen keine eindeutige Antwort zu erhalten (4). Gleichzeitig »irritiert« es, dass

bestimmte Details unkenntlich sind oder nicht in der Spiegelung auftauchen. Sie regen

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 135

zu immer weiteren Überlegungen an (9). Es ist »wie so ein Rätsel oder Experiment« (4).

Beschrieben wird eine Art harmonischer »Kreislauf« des Lebens: »Dadurch, dass die-

se Fingerspitzen sich berühren, fließt es quasi einmal so außen rum, ohne irgendwie

aufzuhören.« (9). Diese Bewegung ist unaufhörlich: »Es hat kein Ende, es geht immer

weiter« (5), wie »etwas Weiches, das kein Ende hat – quasi so ein Kreislauf« (9). Man

gerät in den »Bann eines Kreises«, der sich schließt und nicht schließt und hierüber

steigert sich die »Vorstellungskraft« (9).

Ein Bannungsmoment liegt zudem im hell erleuchteten Knie. In dieser »betonten

Mitte durch dieses Knie« (9) erhält das Bilderleben einen »Fokus« (6): »Das ist ziemlich

prominent« (6), »zentral«, »genau in der Mitte« (1) und da sieht man Licht drauf« (6). Es

lenkt den Blick beständig auf sich – denn es leuchtet »wie ein großes Stück Gold« (10),

wie ein strahlender »Komet« (10). Um diesen »magischen« Punkt herum ist »sowohl im

Bild, als auch in der Abbildung […] alles andere dann so konzentrisch angeordnet und

»die ganze Zeit könnte eben dieser Ring so um diesen Punkt kreisen« (9).

Ebenso ist man vom Anblick des schönen Jünglings in Bann gesetzt. Der Protago-

nist im Bild »staunt und [hat] deshalb denMund auf« (5). Er ist so gebannt, da »hätte ich

irgendwie Angst dazwischen zu gehen in diese Trance« (9). Mit »verzückter Hingabe«

und ohne Zwang scheint er ganz davon eingenommen, was er sieht. Dieser »hinge-

bungsvolle Blick« hat etwas »ganz Außergewöhnliches« (9). »Das Gesicht selbst hat so

einen Ausdruck als würde es etwas sehen, das wirklich interessant ist« oder als handle

es sich um »den Wunsch etwas zu sehen« (5). Das ist »eine Art von Verzückung und

Genuss und kein schnelles Versichern«, wie man es von Facebook-Bildern kennt. Das

ist »so intensiv«, dass »man sich gar nicht traut irgendwas zu sagen oder auch diese

Stille zu stören.« (9)

Für den außenstehenden Betrachter vergeht die Zeit wie im Flug: »Es kommt mir

nicht so vor, als ob ich schon reichlich zweieinhalb Stunden hier sitze […] Es kommt

mir vor wie eine halbe Stunde oder zwanzig Minuten – als ob ich gerade hier reinge-

kommen bin« (4). Die Bildbetrachtung entfaltet eine starke »Eindringlichkeit« (3). Es ist

es so, als ob man »gezogen« würde (8) – wie bei einer »Strömung, [die] einen vielleicht

so reinziehen will und man denkt: was wäre wenn?« (1). Es entsteht ein »hypnotischer

Sog« – so wie »bei bestimmten Dingen, dass man nicht mehr aufhören kann eine be-

stimmte Serie zu schauen […] oder auch, dassman nichtmehr aufhören kann jemanden

anzuschauen, obwohl man weiß, das ist nicht höflich« (6). Es handelt sich um ein Bild,

dasman sich »immer wieder angucken« (2) muss. Dem Sog lässt sich nicht entkommen:

»Es ist nicht beendet,weil diese Person ständig diese Synergie hat.Wennman das sieht,

hat man den Eindruck, dass diese Person ständig will […] egal wie die Reaktion ist […]

es geht immer weiter« (5). Die Szene zeigt einerseits ein »passioniertes Betrachten«,

das man »zwanglos, aus der reinen Neugierde und Begeisterung heraus tut […], aber

vom Gesicht würde ich sagen ist es so ein Zustand, der eintritt, wenn man da voll und

ganz drin ist […] Es ist weder das erste Erstaunen, noch irgendwie das verkrampfte

Fixiert-Sein, sondern eine Art gelöste Fixierung auf das Schauen« (3).

Das Bild strahlt die Zuversicht aus, dass es »immer eine Lösung« geben wird und

setzt auf den Augenblick, der »mir die Ruhe [gibt] wieder anzufangen« (8). Es weckt

Wünsche: »Da gibt es etwas, das mich lockt. Eine Idee oder Erinnerung kommt auf

wegen dem Bild« (5). Man »sehnt sich gerade irgendwie [nach etwas] zurück« (4). Alter-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Ein Bild und sein Doppelgänger

nativ sieht sich die Person »irgendwie in der Zukunft« (4). Der Blick wirkt angefüllt von

Wünschen nach einem anderen, besseren Leben: »Er möchte nicht so einer sein, wie

jeder andere« (4). Es ist »wie Träumen« (5) oder »Tagträumen« (9). Das hat etwas unend-

lich Erweiterbares: »Man sieht immermehr« (5). Einmal in Bann gesetzt »möchte [man]

am liebsten, dass das nicht mehr vergeht.« Es wäre schön, wenn das »ewig« ginge (1).

Ebenso kann sich der Betrachter nur schwer vom Bild lösen und verlangt mehrfach eine

Weiterführung des Interviews (4).

Die bannende Erfahrung der Selbsterweiterung wirkt zudem unheimlich. Beson-

ders der »Übergang von Erde zu Wasser«, der nur »durch fünf, sechs weiße, ganz fei-

ne Pinselstriche angedeutet ist«, versetzt in Spannung (9). Hierüber eröffnet sich ein

Zugang zu einer »wunderbaren phantastischen Realität« (11). Dem Betrachter wird auf

angenehmeWeise »ein bisschenmulmig – dennmanweiß ja nicht, was da ist« (10). Das

Bild zeigt »eine vermeintliche Ruhe« (9) – da ist noch mehr zu erwarten: »Stille Wasser

sind tief« (9). »Das ist wie so ein dunkler Abgrund« und da »öffnet sich dieses schwarze

Wasser« und das hat »was Bedrohliches« (2). Es erscheinen »Schatten auf den Gesich-

tern« (11). Imaginiert wird »ein Monster«, »das jederzeit bereit ist, dich zu fressen« (11).

Gleichermaßen unheimlich ist die Vorstellung dort in einer solchen Seelenruhe »mit

diesem dunklen Ungewissen im Rücken« zu sitzen (9). Da wird es einem »ein bisschen

mulmig [zumute], denn man weiß ja nicht was da ist« (10). Das Bild wirkt so, als ob es

»aus dem Dunklen herauswächst, aus einer amorphen, das heißt ungefassten, begriff-

lich nicht gefügten, nicht bewussten Welt« (6). »Die Dunkelheit ist erstmal das, was sie

ist; Kosmos könnte man sagen, also alles« (6). Es erinnert an »die Urform des Univer-

sums« (9). Die Frage, ob es sich um einen Spiegel oder eine andere Realität handelt, soll

nicht abschließend geklärt werden: »Es ist spannend: man weiß nicht, ob es ein Mons-

ter gibt oder nicht oder eine komische Welt; normalerweise in der Erzählung ist das

der thrilling point« […] ich denke der Maler will auf diesem magischen Punkt bleiben«

(11). Das »Unheimliche« am Bild – »wenn es etwas Ähnliches gibt, was ein bisschen an-

ders ist« – hält in Atem (5).Wie »hypnotisiert oder fasziniert« (6) möchte der Betrachter

diese Spannung aufrechterhalten.

1.2 Verbannt

Vom Bild in Bannung versetzt, scheint jedoch alles ringsum wegzubrechen. Da ist im

Bild »ansonsten niemand dargestellt und auch noch nicht einmal im Hintergrund ir-

gendwas« (1). »Es gibt eigentlich keine Teilchen, es gibt keine Landschaft«. Da ist »rela-

tiv viel bereinigt«, wo ansonsten »Mücken, kleine Wellen, irgendwelche Tiere, vielleicht

irgendwelche Menschen« vorstellbar wären (3). »Es müssten eigentlich noch Steinchen

zu sehen sein oder irgendein Bewuchs oder so« (2). Zwar »strahlt [das Bild] sehr, aber

man kann sich jetzt keine Geräusche oder irgendwie was dazu vorstellen« (1). Dieser

Eindruck wird dadurch verstärkt, dass »der Hintergrund so ein bisschen abgeschnürt

ist« (1). »Wo sich in einem anderen Bild der Himmel noch öffnet, ist das was ganz ande-

res«. Das Bild gibt nichts außer der Gestalt selbst zu erkennen (2). Das Licht scheint nur

auf ihn und »hört ja wirklich so mit ihm auf« (4). Die Figur selbst »sitzt halt im Dunkeln

da. Da ist kein Grashalm oder keine Pflanze, kein Baum.« (4) Der Betrachter des Bildes

fühlt sich nicht genügend gewürdigt, nicht berücksichtigt. Ihm wird viel vorenthalten;

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 137

er kann sich an nichts erfreuen und wird so »ohne narrative Elemente« lediglich auf

das Spiegelbild hingeleitet. Es fehlen »schöne Bildwelten«, so wie man es aus der Male-

rei etwa des Quattrocento kennt: Da sind »Krönungen mit mindestens dreißig Engeln«

zu sehen, während es hier keine Möglichkeit gibt, »zu gucken, was sich sonst noch so

abspielt: das Pferd, der Hund, auf der Jagd…« (2). Alles Schöne ist gleichsam aus dem

Bild ›verbannt‹. Es handelt sich um ein »Reduktionsbild«, bei dem »alles radikal ausge-

löscht« wurde (3).

Es macht sich eine »bedrückende« Stimmung (7) breit: »Ja es ist nun mal alles ein

bisschen düster und traurig« (10). Das Bild zieht »ein bisschen runter«. »Das ist nicht

gerade das Bild, wenn ich nicht so gut drauf wäre, was ich mir anschauen würde« (10).

Der Protagonist im Bild »kann sich für nichts mehr begeistern« (10). So wie er »die

Stirn in Falten gelegt hat«, handelt es sich um einen »Ausdruck, den man als schmerz-

lich deuten könnte« (2). Er sieht »irgendwie traurig« aus (1). Es handelt sich um einen

»süßen Schmerz« und ein Bedauern, »dass er der Einzige ist, der sich selbst versteht«.

Deutlich wird, »die Person fühlt sich allein. Und man selbst, wenn man sich da rein-

empfindet, auch irgendwie« (1). Es ist so, als ob er sagen würde: »Ach ja, es ist alles

für die Katz« (10). Die »Geste der Verliebtheit« und »Faszination« verkehrt sich in eine

»Geste des Abschieds« (1). Man fragt sich, »ob sich diesem Mund ein Stöhnen entringt«

(6). Der Protagonist im Bild wirkt wie »vom Gram gebeugt« (6).

Diese seelische Verfassung hat in der »sehr gestauchten Haltung« (2) ein Korrelat:

»Er sitzt da ja an einem festen Punkt oder dadurch, dass er da so kniet, schränkt er

sich ja selbst so ein bisschen in seinen Bewegungsmöglichkeiten ein« (4). Die Haltung

wirkt »gequetscht« und führt in die Bewegungsunfähigkeit: »Da kannst du ja mit Mühe

mit dem kleinen Fingern wackeln aus der Position heraus« (2). Dies ist eine räumliche

Situation, »wo du das Gefühl hast, der kann gar nicht mehr aufstehen, der kommt gar

nicht wieder hoch« (2). Auch für den Betrachter ist diese »Immobilität der Position«

schwer zu ertragen (1).

Das Wasser, eigentlich ein bewegliches Element, wirkt »statisch« (8). Die Spiegel-

fläche erscheint verhärtet in der Art eines gefrorenen Bergsees (10). »Die Szene wird

als irreal empfunden – denn sie »beruht auf einem Moment des Einfrierens« (3). Die-

ser »absolute Ruhepunkt« wirkt »reduziert und abstrahiert« (3). Er erscheint wirklich-

keitsentfernt, da »relativ viel bereinigt« wurde, »was sonst vorhanden wäre« (3). Der

Betrachter sieht sich »keiner realen Szene« gegenüber, denn es wirkt »alles so stilisiert

und symbolisiert«. »Man glaubt nicht, dass man irgendwas betreten könnte« (3). In der

Frage – »wahr oder nicht?« – fühlt sich der Betrachter wie »festgefroren« (11).

Von dort, wo er sich befindet, scheint es »keinen Ausweg« zu geben: »Man weiß halt

überhaupt nicht, wo er ist und dadurch wirkt es halt schon so ziemlich eingegrenzt oder

so abgeschlossen.« (4). Folgt man dem Blick wirkt es auch »begrenzt für ihn da unten«

(4). Dies wird als fehlender »Spielraum«, Verengung erfahren: Es lässt sich dazu kei-

ne Verbindung herstellen – »so als ob da irgendwas Hartes da drunter [liegt] und das

oben auch eher klar abgetrennt ist, wie so ein Kasten« (7). Das Gefühl abgeschnitten

zu sein, macht sich auch an der Bildteilung fest: »Man hat das Gefühl, dass der untere

Teil…, dass das irgendwie so abgedrückt wird oder abgeschnürt wird durch diese Linie«

(7). Gleiches gilt für die obere Person – die wird von etwas festgehalten, das verhindert

in der Realität zu leben (4). »Das Problem liegt nicht in der Ausgangsqualität des Si-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Ein Bild und sein Doppelgänger

gnals, sondern darin, dass er sich daraus gar nicht befreien kann, nicht mehr davon

loskommt« (6). Würde er »dort an dieser Stelle bleiben«, dann würde er »dort verhun-

gern« (9). Dieser Zustand ist vergleichbar mit einer »Schlaflähmung« oder würde sich

»wie lebendig begraben« anfühlen (6). Und auch das Bild im Ganzen wirkt im Vergleich

zu anderen Bildern, »wo sich der Himmel noch öffnet«, so »als wenn du so einen völ-

lig geschlossenen Raum hast, in dem sich nur eine Figur befindet« (2). Es lässt starre,

geometrische Formen assoziieren: »Caravaggio macht da fast so ein Quadrat oder ein

Rechteck draus« […] Das ist »eine in sich geschlossene Form« (2). Die Bildkomposition

macht den Eindruck einer »Schachtel« (11), die »geschlossen« ist, so wie wenn »sich der

Kreis schließt« (6). Die Figur befindet sich, gefangengenommen darin. Weil der Künst-

ler unten »den Bilderrahmen so nah dran führt«, hat es den Anschein »als wäre er so

in einem Raum eingeschlossen« (2). Besonders »das Untere sieht ja ziemlich ausweg-

los aus […] gefangen irgendwie« (7). So kommt ein Proband zu dem Schluss, es handle

sich um ein »Bild von Gefangenschaft generell« – wie bei Leuten »in Haft, in einer Zelle

mit reduziertem Bewegungs- und reduziertem Kommunikationsspielraum« (6). Neben

dem fehlenden Austausch mit Anderem/anderen Personen wird die Hermetik als ei-

ne innere Begrenzung erfahren – »sich selbst unterworfen zu sein«, wie »wenn du in

Einzelhaft bist« (6).

Der außenstehende Betrachter fühlt sich auf Distanz gehalten: »Es gibt ja auch gar

keine Interaktion – also nichts was mich anguckt – kein Büschel, wo ich das Gefühl

habe: ich bin jetzt so halb im Bild drin. Das ist ja so ganz klar abgeschlossen, auch

dadurch, dass hier das Wasser ist, wo wir stehen […]. Wir sind ja mit dieser Trennlinie

mit abgeschottet. Er guckt uns nicht an« (9). Der Betrachter ist aus der Szene verbannt

und auf sich zurückgeworfen. Er teilt nicht den schönen, ungestörtenMoment, den der

Betrachter im Bild durchlebt. Da ist man fast »neidisch, dass so ein doofer Schnösel

so viel Zeit hat und Unsereins nicht« (10). »Als Frau« und »in dem Alter« fühlt sich

eine Probandin im Gegensatz zu Narziss ins Dunkle verbannt. Die Unmöglichkeit den

Moment zu halten wird darin spürbar, »dass du irgendwann stirbst, dass du nicht älter

werden willst« (6).

Gleichermaßen gefangen sind auch die Gedanken und die Bildbetrachtung führt

in ein »Gedankenkarussell«, aus dem nicht herauszukommen ist (4). »Ich kann immer

wieder anfangen daran zu denken und dann komme ich wieder an die Grenze, dass

man halt nicht weiterdenken kann und das war’s dann« (10). Im Gesamtkontext der

Betrachtung reiht sich »eine völlig sinnlose Frage, weil man sie ja nicht beantworten

kann«, an die nächste (10). Da scheint so vieles »ausgeklammert«, das zum Verständnis

notwendig wäre (10). Gestützt wird dies »durch dieses viele Schwarz, dass man keine

Beweise für irgendein Argument oder irgendeine Idee findet« (4). Das Bild wirft zwar

»Identitätsfragen« auf, liefert jedoch »keine Antworten« (8) und lässt den Betrachter

außen vor: »Und dann hat man so lange nachgedacht und am Ende ist man genauso

schlau wie vorher« (1). Es lässt den Betrachter an sich selbst zweifeln: »Ich bin mir nicht

sicher, ob ich da irgendwie eine Blockade habe und die Situation irgendwie nicht be-

greife« (4). Er fühlt sich »auf sich zurückgeworfen« (5) und in die Irre geführt – denn

»für das Bildthema ist es eh egal, ob er jetzt ein nackiges Knie hat oder ein angezoge-

nes« (2). »Am Ende einer Betrachtung« hat man den Eindruck »wieder am Anfang« zu

stehen (1).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 139

Das anfangs sehnsuchtsvolle Seufzen wird zu einem angestrengten »Stöhnen«, weil

er da »vielleicht schon ewig rein guckt« (4). »Er atmet so aus, weil er keine Erkenntnis

erlangt hat oder weil er das auch selber nicht versteht oder mehr wissen möchte oder

mehr sehen möchte, als er gerade sieht« (4). Es ist so, als ob Narziss schließlich vor

lauter Anstrengung sagen würde: »Ich kann nicht mehr.« (6) und mit ihm der außen-

stehende Betrachter des Bildes: »Ich gebe es jetzt auf und verstehe das Bild nicht« (4).

2. Transfiguration einer Spiegelerfahrung

Der Betrachter durchläuft im Schauen auf das Narziss-Bild eine Spiegelerfahrung. Er

entdeckt und findet sich im Bild wieder. Die Spiegelerfahrung bewegt sich, Haupt- und

Nebenfiguration übergreifend, zwischen Erkennen und Verleugnen, zwischen einem

sehnsuchtsvollen Davor-Stehen und Steckenbleiben, zwischen fließenden Übergängen,

dieWelten eröffnen, und abrupten Abbrüchen. Ein sehnsuchtsvolles Umkreisen, Bestä-

tigen und Erweitern wird in der Nebenfiguration mit harten Realitäten, Verrückungen,

Verzerrungen und Inkongruentem konfrontiert, die der Betrachter als zu sich gehörig

akzeptieren muss.

Ein Charakteristikum der spiegelnden Bildqualität wird darin beschrieben, dass

man es immer »wieder so zweiseitig sehen« (7) kann – dass ein Doppeltes im Bild ein

Doppeltes imBetrachter anspricht: »ImGrunde beobachtetman jemanden beimSchau-

en und da er sich in der Reflektion selbst anschaut, gibt es diese ganze Spiegelthema-

tik und man kann es auf sich selbst projizieren« (3). Schließlich kommt man zu dem

Schluss, dass das Bild umzubenennen wäre: »Spiegelung ist der erste Name des Bil-

des« (10).

2.1 Hauptfiguration: Zwischen Sinnsuche und Sinnerfüllung

ImBetrachten des Betrachters imBild begegnet sich der Betrachter selbst als Betrachter

eines Bildes. Er versucht sich im Bild wiederzufinden, zu entdecken und zu erweitern

und wird hierüber zum Alter Ego der ein Bild betrachtenden Person im Bild.

Die Hauptfiguration ist durch die Qualität des Darauf-Gezogen-Werdens charakte-

risiert. Das Bild lockt den Betrachter, indem es ein schönes Selbst-Bild in Aussicht stellt.

Die Zweiteilung des Bildes fordert dazu auf, sich im Sinne der Selbsterkundung ins Ver-

hältnis zu setzen. Dieses Hin- und Her als »Ping-Pong-Spiel« oder als ein Streben ge-

genWiderstände beschrieben, will schließlich durchbrochen werden: Aus zwei soll eins

werden. Im Hineinversetzen in die Haltung, im Verfolgen des Blicks wird das Schauen

(als kontemplativer Moment) durch ein Tasten, ein Be-greifen im wahrsten Sinne des

Wortes ergänzt und überschritten. Die Qualität des Darauf-Gezogen-Werdens mündet

im drängenden Bedürfnis sich zu verbinden, (mit sich) eins zu werden – entweder als

ein sanftes Hinabgleiten oder impulsartiges Durchstoßen.Die Bewegungen der Haupt-

figuration enden schließlich in einem Verschmelzenmit dem Bild, die gleichzeitig auch

den Betrachter zum Verschwinden bringen.

Die Beschreibung folgt vier Spiegelfunktionen, die sich auf der Ebene der Haupt-

figuration auffinden ließen: Bestätigen (1) Vergleichen/Überprüfen (2) Verschieben/

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Ein Bild und sein Doppelgänger

Ergänzen (3), Entdecken/Erweitern (4). Das Verschmelzen/Überschreiten (5) als fünfte

Kategorie bildet keine Spiegelfunktion im klassischen Sinne mehr.

2.1.1 Bestätigen

2.1.1.1 Kontemplative Selbstschau

Auf den ersten Blick handelt es sich um eine Szene, in der sich ein junger Mann in

der Spiegelfläche eines teichartigen Gewässers anblickt: »Ah, guck an, da ist ja mein

Spiegelbild. Wie schön!« (9). Sein Blick wirkt »zwanglos« und erfolgt »aus der reinen

Neugierde und Begeisterung« (3) heraus. In ihm liegt etwas von »Verzückung« (3) und es

macht den Eindruck »als ob er gezogen« wird (8). Die Szenerie im Bild ist vergleichbar

mit dem Moment, »wenn man in den Spiegel guckt und sich gerade schön findet« (1).

Die Person im Bild wirkt entspannt undmit sich selbst im Einklang (8). Sie befindet

sich in einem »Zustand der Konzentration und Versunkenheit« (3) und genießt diesen

ungestörten »Moment der Kontemplation« und der »Seelenruhe« (8) – denn das Bild

ist »absolut still« (3). Dabei ist die Qualität vorherrschend hier einmal »komplett bei

sich« sein zu können und »bewusst Entscheidungen treffen [zu können] ohne irgend-

eine Bedrohung oder Fremdeinwirkung« (8). Darin liege auch die beschriebene »Ruhe«

im Bild (9): »Er hat so einen Moment für sich« (4). Schön ist es, dass er in dieser Situati-

on erstmal »so bleiben darf und sich erkennt« (7). Er »stellt sich Fragen und denkt dann

so darüber nach, als ob er von seinem Spiegelbild eine Antwort erhalten würde« (4).

Die Szene lässt sich wie folgt beschreiben: Er möchte nicht mehr »Teil der Masse«

sein (4) und ist »des nachts raus gegangen, weil er sich dann so als individuelle Person

irgendwie stärker fühlt« (4). Es handelt sich um »jemanden, der dann wirklich in den

Wald geht oder an irgendeinen See und über sich nachdenkt« (9) – so als befände er

sich mitten in einer »Meditation« (9). Dies hilft »das Ganze« zu greifen und »alle Ge-

danken praktisch auszuschalten« (9). Die Situation, in der er sich befindet, wirkt wie

»eine bewusst gewählte Einsamkeit […] ja wirklich ein gezieltes sich vielleicht aus der

Welt herausnehmen, ummit sich allein zu sein« (9). Es erinnert an das Leben eines Ein-

siedlers. »Er sagt: ›Okay, ich nehmemich raus aus demGanzen‹« (9). Die selbstgewählte

Einsamkeit hat den Vorzug, dass ihm »da keiner reinredet« (1). Diese Situation erinnert

auch an eine Art »Abgeschlossenheit«, in der auch ein »Mönch« lebt. (9)

Auch der außenstehende Betrachter des Bildes befindet sich in einer ruhigen, unge-

störten Situation: »Ich fühle mich eigentlich ganz wohl, weil ich ihm so zugucken kann

undweil ich das Gefühl habe, dass Außen rum so eine Ruhe ist« (9). Beschriebenwird ei-

ne Distanz, die eine Selbstbetrachtung erst ermöglicht: »Ich werde gespiegelt und dann

ist es, als ob ich mich wie von draußen sehen könnte« (8). Der Betrachter stellt sich vor,

er könnte ungestört, also frei von jeder Prägung, in Unkenntnis des Narziss-Mythos,

vor das Bild treten (9). »Dass ich die Geschichte von Narziss nicht wirklich weiß oder

erinnern kann« (11), stellt keinen Nachteil dar. Es lässt sich gut »damit leben, dass es

nicht klar« ist und Fragen zum Bild offenbleiben – auch über das Interview hinaus. »Ich

weiß gar nicht, ob ich es jetzt [zum Ende des Interviews noch] googeln würde« (4). So

als genüge sich die Bildbetrachtung selbst, bedarf es keiner zusätzlichen Erläuterung:

»Niente da capire« – wie es in einem italienischen Lied heißt: »Das kann man auch so

genießen […] ohne die ganze Geschichte zu kennen.« (10).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 141

Diese räumliche und seelische Ungestörtheit erweist sich allerdings als störanfällig

und duldet kein Außen: Als Betrachter könnte man ihn erschrecken: »Sprich, ich komm

ja dann [wie] aus demNichts« (9). Gleichzeitig befinden sich die Person im Bild und der

außenstehenden Betrachter in der gleichen störanfälligen Situation. So werdenWärter,

Kunstführer oder andere Besucher als störend empfunden: »Was fotografieren die das?

Das kann man doch überall finden im Internet« (10). Ebenso werden die Interview-

Interventionen teils als Störung empfunden – so als würden die Probanden hierdurch

aus ihrer kontemplativen Verfassung gerissen.

2.1.1.2 Der Blick in eine verheißungsvolle Zukunft

Die Person im Bild erinnert an einen »kleinen Jungen«. Durch dieses »Gelockte«, »ein

bisschen Kindliche« wirkt die Szenerie »unschuldiger und nicht so belastet« (7). Das

Bild zeigt »den Moment davor«: Bleibt er da? Geht er ganz hinauf? Streckt er sich so ins

Wasser aus, um sich ganz zu berühren?« (1). Es handelt sich um eine Situation, in der

er »sich zum erstenMal spiegelt« (8) und diese »Erfahrung, sich imWasser zu spiegeln«

gehöre zu den »ursprünglichen Erlebnissen« der Menschheit schlechthin (11). Das Bild

zeigt eine »Urform, sowas Perfektes, das Unendliche« (9). Der außenstehende Betrach-

ter fragt sich: »Wie lange schaut er, für immer?« (3) Der Anblick des Bildes weckt Sehn-

süchte: »Vielleicht guckt er so in die Zukunft und fragt sich, was vielleicht aus ihm mal

werden soll, was er machen möchte« (4). Es werden »die Wünsche, die man hat, wenn

man jung ist […] von ihm dargestellt« (5). Beschrieben wird ein Zustand, indem sich

der Selbstbetrachter noch nicht den Realitäten hat stellen müssen und der, angefüllt

mit Idealvorstellungen vom Leben, gerne hinausgezögert oder gedehnt wird. Gerade

die Spannung, das Unentschiedene und Noch-Bevorstehende soll bis zuletzt aufrecht-

erhalten werden: »Aber mir gefällt wirklich viel mehr auf der Grenze zu bleiben« (11).

Das Bild ist »inspirierend« und verspricht einen Beginn: Es ist »wie die erste Seite der

Odyssee« (11).

Für den Rezipienten fühlt es sich so an, »als wäre ich jünger« (5). In dieser Weise

lässt ein Proband viele Zettel mit Fragen an das Leben entstehen, die indes noch un-

beantwortet bleiben sollen. Da steht nach dem Schulabschluss ein verheißungsvolles

Leben bevor, das noch nicht in einer eindeutigen Richtung festgelegt werden möchte

(4). So wie die Person im Bild, steht man selbst »so an einem Punkt, wo ich quasi selber

entscheiden darf oder muss, aber wo noch viele Sachen irgendwie offen sind« (9). Es

handelt sich um einen »magischen Punkt«, den es auch in einer guten Geschichte nicht

aufzuklären und zu vereindeutigen gilt. Hier genießt man mit der Figur im Bild einen

Zustand ungestörter Selbstbefragung am Scheidepunkt des eigenen Lebens zwischen

abgeschlossenem Studium und Berufseinstieg (9). Dies ist eine Situation, in der man

ermächtigt wird, »einfach das zu machen, was man will« (5).

2.1.1.3 Selbstversicherung

Für die Person im Bild wirkt der Vergleich mit dem Spiegelbild als »Bestätigung […] der

Erwartung« (3). Es scheint, »dass er sich »ganz intensiv betrachtet, wie schön er doch

ist« (9). Vergleichbar ist dies damit, »wenn Leute an Schaufenstern vorbeigehen« oder

auf Facebook »primär Fotos von sich anschauen« – »wenn man sich kurz versichert«

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Ein Bild und sein Doppelgänger

(3). Auch die Bilddeutung mithilfe des Narziss-Mythos wirkt richtungsweisend: »Wir

wissen ja: das ist Narziss und der muss sich spiegeln« (10).

Das Bild schafft Stabilität – denn »es ist ja auch für den Menschen konstituierend

ein Selbstbild zu haben« (6). Es geht um das »Festhalten eines Moments« (2). Entspre-

chend wirkt die Körperhaltung so, als ob die Arme einen »Bezirk« (8) abstecken und

ein stabiles Gerüst ergeben: »Die Haltung ist [wie] eine Architektur« (8). Im Sinne der

Haltepunkte entdeckt der Betrachter »Grundkoordinaten, auf die man immer wieder

zurückkommt« (6). Der Blick in den Spiegel wirkt bestätigend und haltgebend: So ist

»das Interessante der Spiegelthematik, dass man sich vergegenwärtigt und vergewis-

sert, wer man zu einem gewissen Grad [ist]« (3). Dies kann sich zwischen »Beobachten

und Wertschätzen« und »Überprüfen und Akzeptieren« abspielen (9).

Am Bild kann (scherzhaft) die eigene Sehkraft als ausreichend qualifiziert werden:

»Das bestätigt michmal wieder, dass ichmeinen Stigmatismus nicht korrigieren lassen

muss.« (2) Es entsteht eine Situation, in der »man als Person im Zentrum der eigenen

Wahrnehmung steht und sich darein vertiefen kann und einen perfekten Grund oder

Schönheit findet« (6). Diese Schönheit, die bannt, geht über die äußerliche Attraktivität

weit hinaus. Das Bild spiegelt positive Eigenschaften, die der Betrachter dem Protago-

nisten, wie sich selbst zuschreibt – so die positive Eigenschaft, Dinge zu hinterfragen

(8) oder ein lebensoptimistischer Mensch zu sein (1). Es belebt den »Wunsch die Licht-

quelle zu sein«, also selbst ein wenig zu leuchten (10). Es zeigt einen Moment, in dem

man »sich selbst irgendwie toll findet« und sich nicht in Frage stellt (9): »Man kann sich

so sehen, wie man sich sehen will (1).

2.1.2 Vergleichen/Überprüfen

2.1.2.1 Ideale Zweieinheit

Nun treten demBetrachter in Form von »Bild und Abbild« Verhältnisse entgegen, die zu

grundlegenden Einordnungen einladen: So ist es »eine gängige Praxis, die Welt bipo-

lar aufzugliedern« (3). Ein Beispiel wäre eine Theorie, in der es »einen mathematischen

Teil, aber […] auch einen metaphorischen Teil« (11) gibt. In seiner Aufteilung in Bild

und Spiegelbild setzt das Bild das Verhältnis von Bewusst und Unbewusst in Gestalt

eines »Höhen- und Tiefendings« in Szene – wobei das Unbewusste dann für das Un-

terbewusste als Tiefending steht (6). Die beiden Bildflächen symbolisieren eine »Ober-

welt und eine Unterwelt« oder stehen für das »Inferno und Paradies« (11). Sie bilden

eine spannungsvolle Zweieinheit aus und beschreiben gleichermaßen ein dialektisches

Selbst- wie Weltbild. In seiner Zweiteilung umfasst das Bild die ganz großen Themen,

den »Kampf zwischen Leben und Tod« (8). Es wirkt darin monumental und zeitlos: »Es

ist etwas, das immer so sein wird.« (8)

Einerseits treten im Bild »diese scharfen Kontraste [hervor], aber gleichzeitig ist

alles durch diese Lichtmodellierung so weich und warm« (9). Die Kontraste sind nicht

statisch: »Es ist immer eine Bewegung zwischen zwei Polen, Polaritäten« (8). Zudem

befinden sich die beiden Seiten in einem ausgewogenen Verhältnis: »Das Interessante

ist, dass es eine Art Balance zwischen den beiden gibt. Die echte Person baut mit dem

Spiegel eine Balance auf« (5).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 143

Gegenüberstellung und Ergänzung werden als hilfreiche Prinzipien des Lebens be-

schaubar: »Man versucht die beiden Extreme zu markieren« (3), um in einem zweiten

Schritt diese in Ergänzung zueinander zu betrachten: So sind – »auf eine Gesamtformel

gebracht« – die beiden Wirklichkeits-bestimmenden Energien »Yin und Yan« oder das

Gegensatzpaar »männlich und weiblich«, »gegensätzliche Pole, die sich ergänzen« (10).

Dass sich Gegensätze ergänzen und einander brauchen, wird an folgendem Beispiel als

eine Lebensweisheit herausgestellt: »Variation und radikaler Wechsel« müssen »sich

gar nicht ausschließen« (6). Das Bild versinnbildlicht die Zusammengehörigkeit zweier

konträrer Seiten: »Also ich finde, dass es zusammengehört […], dass es nicht nur diese

Oberfläche, sondern auch die Unterfläche gibt, dass es einfach die Verbindung zwi-

schen den beiden Welten gibt« (7). Diese Weltenformel umfasst auch das Individuum,

das wie eine »Waage« (9) gegensätzliche Strebungen in sich vereint und austariert.

Dies wirkt sich bestätigend auch auf den Rezipienten des Bildes aus: So geht es

im Leben darum »zwischen den beiden Polaritäten […] dein eigenes Gleichgewicht« (8)

zu finden. Um das »Spiel des Lebens«, das auch »die Schönheit des Lebens« ausmache,

gut zu spielen,musst du »dein eigenes Gleichgewicht finden [zwischen Gefühl und Ver-

stand]«. Und dies ist mit viel »harter Arbeit« (8) verbunden. So sei »unser Leben […] ein

Kampf, um spielen zu können« (8). Und auch das Ideal »der maximalen Beweglichkeit«

ist eines, dass es – auf das eigene Leben bezogen – erst einmal »zu bewahren oder das

erstmal zu entwickeln ist« (6). Der Betrachter selbst ergänzt das Bild zu einer idea-

len Zweieinheit – so in der klassischen Zweieinheit von Mutter und Kind: »Wie seine

Mama« will eine Probandin »ihn [den Narziss] gerne schützen oder für ihn da sein« (1).

Allerdings gelingt es nie, eine solche ideale Zweieinheit dauerhaft zu halten, »weil wenn

du denkst, dass du es gefunden hast, musst du wieder [von vorne] anfangen«. Ein idea-

les Austarieren von Affekten/Gefühlen erscheint realitätsfern, denn »manchmal ist dein

Verstand stärker und manchmal [ist] dein Gefühl zu stark« (8).

2.1.2.2 Realitätsabgleich

Zum bestätigenden Zug der Spiegelerfahrung gehört auch das Abgleichen und »Über-

prüfen« (9). Im Hinblick auf das Spiegelbild macht die Geste der Hand – sie befindet

sich bereits im Wasser – den Anschein, »dass der junge Mann versucht zu bestätigen,

ob die Naturgesetzte bestätigt sind«, […] »ob das, was er sieht, wirklich ist« (11).

Wie der Betrachter im Bild so sucht auch der Betrachter des Bildes nach Überein-

stimmung: »Da unten, wo es sich um eine Spiegelung handelt, wäre das eine Spiege-

lung« und »[müsste] einfach dasselbe unten sein.« (2) Das Bild in seiner Aufteilung in

Bild und Spiegelbild »lädt schon zum Vergleich ein« (9). Der Betrachter gerät in eine

überprüfende Haltung: »Ich vergleiche sein Gesicht auf alle Fälle« (7) und »wollte gu-

cken, ob ich vielleicht einen ähnlichen Farb- also vielleicht einen ähnlichen dunklen

Farbton finde, der sich dann spiegelt« (9) oder »ob die Falten von diesem Ärmel mit der

Spiegelung übereinstimmen« (9). Er überprüft, ob die beiden dieselbe Größe haben«

(5). Hierüber entwickelt er »den Ehrgeiz zu gucken, ob der Maler das richtig gemacht

hat« (2). In der Art einer Indiziensammlung finden sich Hinweise auf die äußeren Um-

stände, die zu dieser Bildszene geführt haben. So bildet zum Beispiel »dieses Blau des

Mantels einen Hinweis auf seine soziale Schicht« (9) und so gibt es »verschiedene As-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Ein Bild und sein Doppelgänger

pekte, die darauf hinweisen, dass er da nicht lange war und nicht sein kann. Das ist

die Hand, das Gesicht« (10). Am »nicht genau zu entziffernden zweiten Knie« lässt sich

eventuell eine Naht identifizieren und damit sollte vielleicht »angedeutet werden, dass

es sich wirklich um ein Kleidungsstück handelt« (10).

Die Szenerie im Ganzen wird mit realen Situationen abgeglichen: So kann der Mo-

ment der »Ungestörtheit« »aus heutiger Sicht […] kein so langer Moment sein« – »unter

realen Bedingungen nicht länger als 10 Sekunden« (3) dauern: »Wenn jetzt eine Ente ei-

neWelle schlägt, geht es nicht mehr.Wenn ein Ast knackt, geht es nicht mehr« (3). Oder

»da tropft so eine Träne ins Wasser und verwischt dann so das Spiegelbild« (4). Alterna-

tiv kann es sich um »eine Geste« handeln, durch »die dieses Bild verwischen könnte im

nächsten Moment« (10). Und auch in seelischer Hinsicht gelingt es nicht diesen Augen-

blick eines idealen Gleichgewichts zu halten: »Wenn du das Gefühl hast, dass du das

für einen Augenblick geschafft hast«, ist dieser auch schon wieder vorüber (8). Bezogen

auf den Gesamtkontext wird der Frage nachgegangen, was er da suchen und wie er in

diese Lage/Position gekommen sein mag: Vielleicht hat er sich »die Ärmel hochgekrem-

pelt, weil er vielleicht was trinken wollte?« (4). Oder: »Ihm ist ein Ring reingefallen oder

er überlegt, ob er dort fischen kann.« (2). Er könnte auch an die Quelle getreten sein,

weil »er was reinigen wollte« und hat »sich dafür die Ärmel hochgekrempelt«. Alter-

nativ könnte es auch schlicht darum gehen, »sich jetzt das Gesicht [zu] waschen« (4).

Dann würde das Bild folgenden Titel tragen: »Sich waschender Jüngling vor Gewässer«

(10). Es könnte aber auch sein, dass er »die ganze Zeit gearbeitet« hat. Dies würde sei-

ne Erschöpfung erklären und warum er die Augen geschlossen hat (4). Im Laufe dieser

Zeit wäre es dann dunkel geworden (4). Ein blaues schwer zuzuordnendes Bilddetail,

als blaues »Wanderbündel« tituliert, würde Sinn machen, »wenn er einen Spaziergang

imWald gemacht [und] sich da was zu Essenmitgenommen« hat (9). Es kann aber auch

sein, dass es ihm »zu warm« war und dann hat er »dieses herrschaftliche, blaue Cape

[…] ausgezogen« (9). Schließlich könnte auch ein Unfall, der im Vorfeld passiert ist, die

Szenerie erklären: »Vielleicht hat er auch eine Verletzung am Bein. Vielleicht will er ja

das Knie eintauchen. Gar nicht leicht« (10).

Gleichermaßen wie die Situation im Ganzen wird auch die körperliche Haltung des

Protagonisten im Bild auf ihr Zustandekommen, sowie ihre Bedingungen und Reali-

sierbarkeit hin befragt: »Also du setzt dich hin, dein Schwerpunkt geht runter. Du bist

nicht in der Lage, beugst dich auch mal nach vorn, stützt dich mal mit der Hand auf,

dein Schwerpunkt sinkt also auch noch tiefer zum Boden« (6). »Wir sehen ja die Hand,

das ist ein ganz wichtiger Teil, der muss sich ja abstützen«, um »in diese Position zu

kommen« (9). »Ich meine er kniet auf dem Boden, hat den Arm so rechtwinklig abge-

winkelt. Also das ist fast, wie wenn man sich aufstützt« (2).

Im Nachvollziehen der körperlichen Haltung des Probanden fühlt sich ein Proband

an eine schwierige Position im Yoga erinnert: »Und da ich ja Yogastunden gebe […]

zweimal die Woche, weiß ich, wie Männer normalerweise Probleme haben, wenn es

zu irgendwelchen Diamantsitzen kommt, wo der Unterschenkel so nach hinten ist und

das so ganz schnell Schmerzen im Knie gibt« (6). Er gesteht sich ein, dass »die Position

des Diamanten« für seine Schüler, die »alle Radfahrer oder Läufer sind und verkürzte

Sehnen« haben, nicht leicht oder gar nicht umzusetzen sei (6). In der Konfrontationmit

der Realisierbarkeit der Pose wird diese schließlich als schwer bzw. nicht realisierbar

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 145

eingeschätzt – die Reduktion der Figur »auf ein Minimum« zum »Kunstgriff« erklärt

(2).Das Edle und Kultivierte, das die Szenerie imGanzen ausstrahlt, stellt grundsätzlich

eineHerausforderung dar. Eine Analogie findet ein Proband darin, dass es »Leute [gibt],

die »keine Nase fürWein« entwickelt haben und für die es »gleich« ist, ob sie Tetra-Pack

oder Brunello trinken (11).

Heruntergebrochen auf eine alltägliche Szene könnte es sich aber ebenso um ei-

nen »fotographischen Snapshot von einem Moment handeln, in dem die Eltern sagen:

Schau mal, er ist gerade am Wasser, tack« (3). Das Ideale scheint mit dem Alltäglichen

zu korrespondieren: »Das Knie erinnert mich wirklich entweder an eine große Kartof-

fel oder ein großes Goldstück« (10). Übersetzt in eine alltägliche Situation, wird der

Spiegel in dieser Wendung zu einem praktischen Gebrauchsgegenstand: »Er sieht [im

Spiegelbild], dassmit seinemGesicht alles in Ordnung ist. KeineMarmelade oder Scho-

kolade«, die da noch klebt (11). Das Sich-Spiegeln »ist eine sehr normale Erfahrung« (11),

bei der es darum geht, sich kurz zu versichern und das eigene Aussehen zu überprüfen:

»Das ist es, was wir machen mit einem Spiegel. Das produziert keine Geschichte.« (11)

Die Spiegelerfahrung reiht sich ein in ein ganz normales Leben: »Wir gehen zur Ar-

beit, sechs, sieben Uhr sind wir zurück und bereiten das Essen vor, wir gehen in den

Urlaub […].« (11)

2.1.3 Verschieben/Ergänzen

2.1.3.1 Die Produktivität der ungleichen Spiegelung

In diesem Zug der Spiegelerfahrung treten Verschiebungen in den Blick und so kommt

die Frage auf, »warum das Bild nicht genau in der Mitte [geteilt] ist« und »warum diese

Trennlinie zwischen Wasser und Erde nicht genau fünfzig Prozent« ausmacht (1). Das

sind zwei Gestalten, die sich angucken und in ein Verhältnis miteinander treten: »Wer

schaut wen an? Das ist gegenseitig etwas Interessantes« (3).

Im Betrachten treten Unterschiede hervor. So wird die Figur nicht eins- zu eins

wiedergegeben: »Irgendwie sieht es so aus, als ob er oben den Mund weiter geöffnet

hat und da auch irgendwie wacher aussieht als unten.« (7). Diese grundlegende Asym-

metrie erscheint schließlich als ein übergreifendes Wirklichkeits- und Erkenntnisprin-

zip. Im Gegensatz zum Austarieren lässt sich hiermit »Pingpong« (9) spielen. Da geht

es »durch diese verschiedenen Blickwinkel […] hin und her« (7). Während es im Leben

darum geht, alles »im Gleichgewicht« zu halten und den tagtäglichen Vollzug hinzube-

kommen – »wir gehen zur Arbeit, sechs Uhr, sieben Uhr sind wir zurück und bereiten

das Essen vor […]« (11), zeigt dieses Bild eine produktive, die eigene Sichtweise hin-

terfragende »Anomalie« (11). Die Asymmetrie der beiden Bildhälften und »Schwäche

der Trennlinie« – sie ist ja »leicht versetzt« (9) und macht das Ganze »spannender«. (9)

Die Erfahrung der ungleichen Spiegelung wird als besonders schön und erstrebens-

wert herausgestellt: »Man sagt doch auch, dass Gesichter, die zu symmetrisch sind,

langweilig wirken und im Gegensatz dazu ein schiefer Mund dann auch ganz attraktiv

sein kann« (9).

Analog hierzu begegnet sich der Rezipient selbst in konstitutiven Merkmalen, die

ihm nicht immer bewusst vor Augen stehen: Da »siehst du plötzlich, wie asymmetrisch

du bist« (6). Er macht die Bilderfahrung, dass man »auf eine andere Art und Weise

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Ein Bild und sein Doppelgänger

auf ein gewisses Ding zurückkommt und nochmal ein paar andere Prämissen oder an-

dere Koordinaten gesetzt hat, [so] dass sich die Perspektive verschoben hat« (6). Er ge-

langt zu der Erkenntnis, dass er auch »seine Prioritäten im Leben zum Teil verschieben«

muss (1). Ein Beispiel wäre, sich als junger Mensch auf Jugend und Attraktivität berufen

zu haben und dies im Laufe des Lebens/Alterungsprozesses zwangsläufig modifizieren

zu müssen (1). Die Notwendigkeit des Verschiebens lässt die Probanden an ihre beruf-

liche Praxis und übergreifende Lebensmethoden denken. So kann es zur »Methode«

werden, sich auf etwas anderes zu beziehen, um Dinge verständlich zu machen. Ein

Proband, Schriftsteller, schildert dies wie folgt: »Was für mich wichtig war, eine Metho-

de zu haben, um Marx zu erklären – da habe ich angefangen die Science-Fiction-Filme

zu benutzen, um ihn zu erklären«. Besonders das untere Bild und die Frage nach sei-

ner »ontologischen Realität« im Gegensatz zum oberen Bild »produziert eine Tradition

von Erzählungen und vielleicht auch Bildern […], wo die Welt verdoppelt ist«. Er stellt

heraus, dass eine Geschichte »immer ein Ergebnis von einem Nicht-Gleichgewicht ist:

»Wenn es etwas gibt, was unsere Realität in Gefahr bringt. Dann gibt es eine Geschich-

te« (11). Ein anderer Proband, Komponist, schildert, analog hierzu, seine Methode des

Austauschs und der Verschiebung. Nach ihm sei es falsch zu denken, Jazz-Musiker kä-

men gänzlich frei und spontan zu ihren Neuerungen: »Das stimmt nicht. Sie improvi-

sieren auf etwas, was schon da ist«. Derartige ungleiche Spiegelungen sind nicht nur

produktiv, sondern konstituieren die eigene berufliche Praxis: So werde eine Melodie

aus zwei einander ähnelnden, leicht verschobenen Teilen (Tonabfolgen) gebaut. Die-

se »Technik« erhalte eine Eigendynamik – »das heißt: du hast eine Note hier und eine

andere Note hier und wenn sich das hier bewegt, bewegt sich das hier so« (5).

2.1.3.2 Streben gegen Widerstände

Dem Abgleich der beiden Bildhälften entspringt ein Veränderungsimpuls. Die spürba-

ren Trennungen, Gegensätzen, Spannungen drängen auf Weiterentwicklung und Ver-

vollkommnung. In der Konfrontation mit dem (Spiegel-)Bild wird deutlich, er »sehnt

sich nach einem Ich« oder zumindest »möchte [er] nicht mehr länger so sein, wie er

sich gerade sieht« (4). Die körperliche Haltung beschreibt eine »maximale Zuwendung

zum Spiegelbild«, die »ja nicht ganz kraftfrei« und »mühsam« (3) ist.

Der Betrachter versetzt sich in den Betrachter des Bildes hinein und spricht nun

aus dessen Perspektive: Es handelt sich um eine Situation, in der man Grenzen über-

winden muss. Es ist so, als würde das Bild raunen: »Hör nicht auf, mach weiter!« Es

erinnert an ein »gutes Zusprechen« oder an letzteWorte – »nochwas sagen können« (7).

Es wirkt wie »ein Appell« (7). Das Ganze hat »Märchencharakter« – man »kommt vom

Weg ab [und] dann gibt es diesen Punkt, wo man so auf die Probe gestellt wird, aber

am Ende hat man irgendwas gelernt« (9). Bezogen auf die Erfahrung der Bildbetrach-

tung musst du »dich zwingen und einen Anschub geben: Komm, guck nochmal drauf,

nochmal, nochmal« (6). »Man tut einfach weiter, was man tut« (5). Dies widerspricht

der Erkenntnis, dass man eigentlich »immer Energie optimieren will« (6). Beschrieben

wird eine geistige Haltung, trotz Widrigkeiten an den eigenen Wünschen festzuhalten

(5). Es handelt sich um eine Person, die sich kümmert, sich um etwas besorgt, »egal

wie die Reaktion ist« (5). Es ist ein unaufhörliches Streben gegenWiderstände, bei dem

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 147

es darum geht »Probleme [zu] überwinden« (8). Dies ist analog zu der konkreten Bild-

erfahrung eines Gegendrucks von unten. Da möchte man »sich irgendwie ein bisschen

aufbäumen oder in Aktion kommen« (7).

In diesem Streben gegen Widerstände, das am sehnsuchtsvollen Blick festgemacht

wird und einer Sehnsucht, die unerfüllt (unbeantwortet) bleibt, erkennt sich der Re-

zipient schließlich wieder: »Ich fühle mich nicht besonders talentiert, aber ich wusste

immer, was ich will und habe oft nicht erwartet, dass etwas Gutes kommt, aber ich habe

immer das Beste versucht« (5). Dies bildet sein persönliches Credo: »Alles zu machen

ohne Zurückhaltung. Hingabe […] ohne etwas zu erwarten« (5). Eine Probandin stellt

sich vor, Narziss aus seiner Isolation zu helfen und ihn in die Arme zu schließen, auch

wenn ihr diese »Selbstaufgabe« nicht gedankt wird (1) – ein Ideal-Bild unaufhörlicher

Liebe, die keiner Erwiderung bedarf. Der auf diese Weise gespiegelte Betrachter ent-

deckt wichtige Persönlichkeitseigenschaften an sich selbst, die ihm vorher so nicht vor

Augen standen: »Ich versuche immer nicht die Effekte, sondern die Motive« zu ergrün-

den (8). Und dabei kann es geschehen, dass er einem »verlorenen Teil von sich« begegnet

(7). Am Bild macht er folgende Erfahrung: »Wenn man mehr Zeit investiert, entdeckt

man etwas von sich selbst und es lohnt sich das zu machen« (5). Darin erlebt der Be-

trachter das Bild als ein »wunderschönes Bild der Selbstbegegnung« (6) und erfährt eine

Aufwertung: »Ich weiß, dass das ein großer Luxus ist so ein Bild zu sehen und alle die-

se Bedeutungen zu fühlen und zu verstehen« (11). Das Bild spiegelt den Betrachter, der

nicht nur mit sich im Einklang ist, sondern über sich hinauswächst: »Die Faszination

des Selbst geht eigentlich viel weiter und das ist nur der deutlichste Ausdruck« (6).

2.1.4 Entdecken/Erweitern

2.1.4.1 Selbstentdeckungsreise (Ein Bild »be-greifen«)

Die Spiegelfunktion des Vergleichens und Überprüfens setzt sich in einer Suchbewe-

gung fort. Mit seinen »leicht geöffneten Lippen« macht der Protagonist im Bild »eine

Art erstaunten Gesichtsausdruck« (11). Neben »Verwunderung« (3) werden auch »Neu-

gier« und »Entdeckergeist« (10) geweckt. Es handelt sich um eine Situation, in der

er »irgendwas sucht oder entdeckt« (7). Es wird deutlich, dass er »nicht einfach nur

rein[guckt], um gerade mal zu sehen, wie er gerade aussieht, sondern [dass] da ja ir-

gendwie ein Gedanke mit verbunden [ist]« (4). Das Vergleichen der Bilder im Bild setzt

sich in der Frage nach dem Betrachter im Bild fort: »Er zweifelt, er denkt: bin ich die-

ses Bild?« (11) Es scheint um »Identitätsfragen« (8) zu gehen – denn der »Spiegel [ist]

generell erstmal sowas wie ein Symbol für die Selbsterkenntnis« (2). Der Betrachter im

Bild fragt sich: »Wer bin ich?« (8)

Die Suche nach einer Antwort wird über den Blick aufgenommen: So wird »die ein-

zige Handlung oder so die Geschichte [wird] eigentlich über diesen Blick erzählt« (4). Er

gibt die Richtung vor: »Sein Blick und die Ausrichtung seines Kopfes lenkt mich ja« (9).

Das Betrachten selbst wird gespiegelt: »Wenn man auf das Bild guckt [will] man auto-

matisch auch dahin gucken […], wohin er guckt« (5). Man muss sich in den Protagonis-

ten hineindenken: »Also man stellt sich halt wirklich viel so vor« (4). Der Protagonist im

Bild scheint sich dem ›von Innen‹ zu nähern und diese Suchbewegung nimmt auch der

zweite Betrachter des Bildes auf: »Man versucht sich ja hineinzuversetzen und entspre-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Ein Bild und sein Doppelgänger

chend so zu empfinden« (1). Hierzu muss man allerdings »erstmal Überzeugungsarbeit

leisten für seine eigene Sensorik, seine eigene Aufmerksamkeit« (6). Der Rezipient be-

merkt an sich, dass es in der Betrachtung ums »Fühlen« und um »Sensibilität« geht (11)

und dass er »gerade gar nicht groß hinschauen« muss – denn es »funktioniert in dem

Fall eher als Spiegel von Erzählungen und Erfahrungen, Denken […]« (3). Er fühlt sich

schließlich darauf »gerichtet«, »was eigentlich in der Haltung sich ausdrückt, also was

in dem Raum, in dem inneren Raum« spürbar wird (6).

Die Selbstentdeckung am Bild wird als ein psychophysischer Prozess erfahren: »Das

Gesicht scheint etwas zu suchen und die Hand versucht zu probieren, zu bestätigen, ob

es nur ein Bild ist oder etwas anderes« (11). »Er versucht mit seinen Händen zu bestä-

tigen, welche Natur das Bild ist« (11) und »dass es ausgerechnet auch die Hände sind«,

bestätigt »dieses Anfassen-Wollen« (9). Dies lässt es »für ihn absolut real« werden: »Das

ist sein Spiegelbild, er kann das ja vielleicht sogar fühlen« (9) und er »versucht ja sein

eigenes Spiegelbild zu umarmen« (2). Beschrieben wird eine »Versunkenheit«, die eine

Voraussetzung dafür bildet, dass er sich spürt: »Vielleicht spürt er auch seine Hand,

wer weiß, wie sehr er da versunken ist« (9). Es kommt zu einer sinnlichen (Selbst-)Er-

fahrung, in der »er seine rechte Hand betrachtet im Spiegelbild und sie dann aber in

seinem wirklichen Körper spürt« (9). Dies wird als »ganz intensiv« wahrgenommen (9).

In dieser Berührung der Hände wird die »stärkste Verbindung« empfunden (7).

Und so geschieht es auch dem außenstehenden Betrachter: »Ich stelle mir vor, wie

sich das Wasser anfühlt« (1). Ersehnt wird ein »haptisches Erlebnis« – denn »man will

ja auch immer Sachen anfassen, weil man wissen will, wie sie sich anfühlen« (9). Ver-

gleichbar ist dies mit Momenten, in denen man »maximal aufmerksam [ist], aber die

Augen […] geschlossen [sind]« (6). Dies eröffnet einen Fokus: »Wenn die Muskeln un-

angespannt sind und du sehr aufmerksam bist, hast du diese Aufmerksamkeit, dieses

Fokussierte« (6). Es handelt sich um ein »bewusstes Spüren« (9) – wie bei einer Kon-

zentrationsübung: »So jetzt konzentriert euch mal auf eure Füße, jetzt spürt mal ganz

doll so die Zehen.« (9). Das Schauen selbst, »der Blick [wird als] extrem körperlich« (6)

empfunden. Dieser Spiegel »gibt uns – okay mir – die Möglichkeit mich auch in dieser

Situation zu spüren« (8).

2.1.4.2 Fließende Übergänge: Selbsterfahrung am Wasser

Diese Bewegung setzt sich in einer Spiegelfunktion fort, die auf Durchlässigkeit und

Veränderung drängt: »Ich sehe ein Fließen von Energie von oben nach unten« (8). Dies

wird als Alternative zum »Vergleichen« als eine »dritte Sache« erfahren, durch die noch-

mal eine [neue] »Einleitung« entsteht (3). Wie bei einem Verlauf »wird das Bild so le-

bendig« und wirkt »nicht mehr so statisch« (4). Man stellt sich »so einzelne kleine Be-

wegungen vor« (4). Da ist »viel Offenes in dem Bild […] wie mit dem Wasser, dass es

keine klare Grenze gibt, sondern dass es was dazwischen gibt« (7). Das Spiegelelement

selbst, das Wasser, bildet als »bewegliches Element« ebenso wie Bäume oder Wolken

ein »perfektes Instrument« zur Selbstbefragung (8). Es handelt sich um »ein[en] Mo-

ment des Da-Sitzens, Guckens, Wasserspielens« (10). Das Wasser, was da »aufgewühlt«

wird, wirkt erfrischend (1). Das fühlt sich wunderbar »schwebend« und schwerelos wie

Wasser an (1). Die Person im Bild »reflektiert so das Leben« und »findet irgendwie Ant-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 149

worten« auf wichtige Fragen des Lebens (4). Es eröffnen sich Entwicklungsräume: »Da-

durch, dass ja über ihm noch Raum ist, hat er ja sozusagen auch die Möglichkeit auf-

zustehen […] also er kann ja überall hin und das Bild ausfüllen« (4). Da scheint es »jetzt

keine Begrenzung so über ihm« zu geben (4). »Auch wenn die Phantasie nicht sofort ar-

beitet, aber oben ist noch Raum, oben kann man noch weiterwachsen, kann man sich

irgendwie noch was vorstellen, auch wenn man es nicht tut« (10).

Das Bild dient nicht nur der Selbsterfahrung, sondern der Selbsterweiterung: »Ich

habe das Gefühl, dass da eine Person ist und dass das in ihm ist« (7). Dabei soll »der

leblose Teil irgendwie wach werden […] sich verändern« (7). Dadurch, dass »die Wasser-

fläche durchbrochen wird an einer Stelle der Figur, »ist [da] so ein Zweifel eingeschrie-

ben, so eine Ambivalenz« (6). Ins Wasser schauend befragt der Protagonist sich selbst:

»Ich habe ein existentielles Problem. Ich weiß nicht, was ich bin, was ich machen soll«

(8). Über den Blick in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft tritt ein Veränderungs-

wunsch hervor: »Ich bin unruhig und ich leide unter etwas und ich frage mich, wie ich

mich benehmen muss und was ich gemacht habe und wie ich mich eigentlich ändern

kann« (8). Der Betrachter des Bildes sagt zu sich selbst: »Ich möchte aber vielleicht was

anderes machen oder ich würde vielleicht lieber viel mehr mit meinen Leben anfangen,

als jetzt hier den Boden zu putzen« (4).

Und so ergeht es auch dem Rezipienten, der nun auf sich selbst schaut: In demMo-

ment, in dem man »sich dann selber [im Wasser] sieht«, kommt man auf ganz andere

Gedanken (8). Denn so wie das Wasser wären auch Wolken und Bäume »wie Freun-

de, die mir helfen mich von einer anderen Perspektive anzuschauen […] Ich suche eine

Bewegung, die passiert und fange an, meine Situation, meine Leidenschaft anders zu

sehen« (8). Hieran vollzieht sich Veränderung: »Und es gibt eine Grenze, um die eine

Realität in die andere zu transformieren« (11). Das Wasser bildet hierfür das perfekte

»Instrument« – es ist »nicht Höhepunkt des Bildes«, sondern hat einen »Hilfszweck«,

»die Funktion einer Schubkarre, eine ergänzende Funktion« (10). Es ist »wie wenn du

eine Person triffst und diese Person provoziert bestimmte Gefühle in dir« (5). Die Situa-

tion am Wasser ermöglicht eine »dynamische Situation zu bauen«, um mit Problemen

fertig zu werden (8). Etwas Festgefahrenes kann hierdurch leicht in Bewegung gebracht

werden: »Es reicht aus, einen Stein ins Wasser zu werfen« (8). Besonders dort, wo »die

Hand so ins Wasser abgleitet« wird ein »Spielraum« spürbar und dort befindet sich

»wirklich so der Punkt, der alles aufbricht – dieses ganze Wassersystem« (9) – ja »das

Wasser gibt schon dem ganzen Sinn« (10). Diese Beweglichkeit nimmt der Problema-

tik gleichsam die Schwere und macht sie zu etwas, mit dem man spielerisch umgehen

kann. So geht es auch im Leben darum, eine »maximale Beweglichkeit zu bewahren«

oder die überhaupt erst zu entwickeln, um alles im Fluss und in einem beweglichen

Austausch zu halten (6). Im Bild eröffnet sich ein Möglichkeitsraum: »Ich sehe in dieser

Situation eine gute Situation, wo jede Möglichkeit eine Möglichkeit darstellt, Probleme

lösen zu können« (8).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Ein Bild und sein Doppelgänger

2.1.5 Verschmelzen/Überschreiten

2.1.5.1 Unheimliche (Selbst-)Begegnung

Neben dem belebenden Spiel am Wasser, bewirkt das viele Schwarz im Bild »eine Tie-

fenwirkung« (2). Das Bilderleben nimmt einen phantastischen Zug an: »Dass da so

irgendwie die Nacht drüber liegt, wie aus einer unendlichen Dunkelheit kommend«

(6). Das gruselt auf angenehme Weise: »Je länger ich drauf schaue, desto unheimlicher

wird’s« (7). »Interessant« ist es auch, dass da »ein Schatten auf den Augen liegt« (6).

Es werden Grenzen überschritten: »Wir sind ja auf unserem Planeten und dann

weitet sich der Gedanke aus und geht so nach oben und kommt ins Unendliche.« (10)

Dies leitet über zur philosophischen Frage: »Ist diese Welt die einzige Welt oder gibt es

eine andereWelt nach diesem Spiegel, dieser Grenze, dieser Linie desWassers?« (11). Es

wirkt so, als ob es »nicht nur diese Oberfläche, sondern auch die Unterfläche gibt« und

da ist eine Verbindung zwischen den zwei Welten (7). Neben dem sanften Übergang

von Leben und Tod steht auch die strikte Trennung zwischen Realität und Fiktion in

Frage: Das ist so ein »Ineinandergreifen von Schein und Wirklichkeit« (9). Die beiden

Welten, Figuren scheinen auf irgendeine Art doch zusammenzugehören. Die Person,

die da unten liegt, »gehört zu ihm« (7). Neben der Weite geht es auch in die Tiefe: Es

ist »die Reflektion des Wassers, die so aus den Tiefen kommt« (3).

Das Unheimliche konkretisiert sich in der Erfahrung, »dass das Bild jetzt selbst ein

Spiegel ist mit dem glänzenden Firnis« und dass man, »wenn das Licht anders wäre«,

»Teile von sich selbst drin spiegeln sehen« könnte (3). Da sieht man »zwei Ebenen in

einer Person […], einen Selbstbestandteil von sich selbst in der Reflexion« (3). Das Ver-

hältnis der Figuren im Bild zueinander erscheint als eine Entsprechung des Verhält-

nisses des Betrachters im Bild mit dem Betrachter des Bildes. Der Rezipient bekommt

mit, wie er die gleiche Körperhaltung wie der Protagonist einnimmt und mit ihm zu-

sammen auf ein Bild schaut. Die Entdeckung gruselt ihn leicht: »Das spiegelt wirklich

irgendwie so ein bisschen. Ich habe mich eben auch schon so abgestützt« (4). Man hört

sich selbst leise sprechen (1) und »reflektiert sich da mit, das ist Teil des Ganzen« (3).

Nach einem Seufzer stellt der Betrachter belustigt fest: »Also irgendwie laufe ich gerade

so ein bisschen in die Richtung von der Person […] also irgendwie ich schwanke auch«

(4). Der Rezipient stellt fest: »Ich bin auch so ein bisschen wie der auf dem Bild« (5);

»Ich bin in der Rolle ein bisschen« (11).

2.1.5.2 Einswerden

Zwischen Bild und Abbild wird »eine stärkere Verbindung« spürbar, »dass es so ineinan-

der übergeht undman gar nicht richtig die gespiegelte Hand sieht« (7). Die »Trennlinie«

wirkt ganz »schwach« (9). An bestimmten Stellen sieht man »gar nicht mehr den Unter-

schied – die Spiegelung und das eigentliche Bild sind schon eins« (9), so zum Beispiel

»diese beiden Knie, die sich so in der Mitte verbinden« (9). Das ist wie ein »Verschwim-

men« (9,7). »Dies Symmetrieachse, die die beidenWelten trennen würde«, gäbe es dann

nicht mehr: »Es wäre alles eine [Welt].« (3). Im übertragenen Sinne wäre »die angemes-

senere Struktur […] zum Beispiel ein Rhizom.Wennman sagt, alles kannmit allem ver-

bunden sein« (3). Der Wach- und Schlafzustand wird in seinem Übergang beschrieben,

aber auch Schlaf und Tod erscheinen »so nah beieinander« (9) – als »ewiger Schlaf«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 151

Das Sterben wäre hier wie »ein Zerschmelzen«, um dann »als Blume wiedererstehen«

zu können (2). Und hierin begegnet sich wieder alles, was getrennt war – denn das Bild

stellt als umfassendes, Leben und Tod übergreifendes Bild eine »sehr schöne Repräsen-

tation des Lebens« und »Darstellung des Todes« zugleich dar (11). Die stärksten Kon-

traste wären eingeebnet und es gäbe »keinen Unterschied zwischen Leben und Tod« (1).

Dieses Einswerden vollzieht sich im Bild als Prozess. In eine zeitliche Abfolge ge-

bracht »hat [er] sich da abgestützt und erst später als er sich dann schon so in Trance

geschaut hat, hat er dann angefangen mit seiner, mit einer Hand so ins Wasser abzu-

gleiten« (9). Er hat »ein Stück Kontrolle abgegeben […] dass er vielleicht auch gar nicht

merkt, was seine linke Hand da jetzt macht und das ist ja dann der Punkt, wo er dann

abdriftet« (9). Die Hand »verschmilzt irgendwie so zu einer oder geht so ineinander

über« (7). Da schließt das eine ans andere »nahtlos« (9) an.

Ebenso wie die Trennlinie nur »durch wenige Pinselstriche« angedeutet ist, hat es

den Anschein, dass die Hand schon ein bisschen im Wasser steckt« (10). Es handelt

sich um »etwas sehr Intimes« (10). Mit der im Wasser befindliche Hand wird eine se-

xuelle Vereinigung assoziiert: »Das Greifen ins Wasser wirkt halt wie so ein Eindringen

ins sich selbst – so als würde man »sich selber berühren« (1). »Dieses Eindringen […]

hat so etwas Zärtliches« (1) Es ist so, als ob er »sich aufs Wasser legen, so wie er mit

der Hand angefangen hat ins Wasser zu greifen und sich dann da ausbreiten will« (1).

Dies führt dazu, »dass der Körper sich ganz berührt« (1). Es ist wie »Streicheln« oder

»die Grenze von zwei Welten überwinden« (11). Er möchte »in seinem Spiegelbild auf-

gehen. Mit sich vereint sein« (1). »Es gibt kein Oben und kein Unten und keine Tren-

nung, sondern es ist eine Körperlichkeit, eine Daseinsebene« (3). Das Ganze hat »so

was Geborgenes« (1) – vergleichbar damit »in den Uterus zurückzukehren« (1). Von un-

ten betrachtet ist es »einfach eine Frau, die die Arme ausbreitet und in der Mitte ist so

eine Art Ball oder was auch immer, den sie vielleicht gerade fangen will« (10). An diese

Person kann man obsessiv gebunden sein: »Diese Art von Attraktion bedeutet ja auch,

dass man jemanden, den mal liebt, immer wieder anschauen kann, dass es praktisch

keine Grenze gibt« (6). Es handelt sich um ein sanftes Hinabgleiten, das an »Ophelia-

Darstellungen« erinnert. Ophelia ist ja »auch immer so schön dargestellt […] mit der

blassen Haut und den Haaren im Wasser« (1). Diesen »schönen Tod« (1) würde man so-

fort wählen (2). Selbstliebe und Tod erscheinen im Bilderleben ganz nah beieinander.

Die Probanden denken an Momente, in denen sie sich besonders ›eins‹ mit sich

fühlten. Es wird eine Verbundenheit beschrieben – so als ob man »permanent mit sich

im Selbstgespräch […] und gleichzeitig »mit demUniversum verbunden« ist (10). Dieser

Selbstbezug erübrigt dann gleichzeitig auch alles andere und so kommt eine Proban-

din lachend zu dem Schluss: »Ich finde auch: ich bin die beste Gesellschaft für mich

selbst.« (1)

2.1.5.3 Durchstoßen/Eintauchen

Neben dem sanften Verschmelzen im Einswerden mit sich vollzieht sich ein zweiter

Überschreitungsmoment um das Knie herum, welches im »Zentrum« (9) liegt. Es ent-

steht der Wunsch, in diese Mitte zu gelangen: und »da ist man praktisch von angezo-

gen, weil es mitten im Zentrum [ist]« (10). »In dem Knie ist eine Art Druck« (5) und

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Ein Bild und sein Doppelgänger

ein Impuls wird spürbar, die Mitte zu durchstoßen. Dieses »sehr Harte« (6) lässt in der

sexuellen Konnotation als Phallus die Probanden verlegen schmunzeln. Ein Gewaltakt

wird assoziiert: »Das hier sieht für mich aus wie eine Faust und wenn man die Faust

direkt betrachtet, sieht es aus, als würde diese Person die Person mit der Faust tref-

fen/schlagen« (5). Oder der Schlag ist bereits erfolgt: »Er hat da zugeschlagen, so sieht

es jedenfalls aus und versucht Kühlung zu finden« (10). Es kommt zu einem sexuellen

Durchstoß durch die Mitte: »Wenn das Knie so imMittelpunkt ist, dieses Nackte, dann

stürzt er sich da rein« (1). Es macht den Eindruck, als ob er »irgendwie dieses Spie-

gelbild loswerden [möchte]« (4) und zeigt den »Moment, in dem er sein Bild zerstören

will« (2). Die Figur könnte von unten versuchen, »das Ganze umzukippen« (7). »Diese

Frau [unten] will dieses Bild wegbringen, irgendwie zerstören« (10).

In den Betrachter des Bildes hineinversetzt macht dieser den Eindruck, »als würde

er sich dann doch ins Wasser stellen oder springen« (1). Zumindest »spielt« er mit dem

Gedanken, »da irgendwie ins Wasser einzutauchen« (1). So wie der Betrachter im Bild

seinen (sexuellen und anderweitigen) Impulsen nachgeht, somelden sich auch beimRe-

zipienten Bedürfnisse: »Ja, man kriegt Durst beim Anblick (lacht)« (10) und stellt fest:

»Mir ist irgendwie sehr warm.« (10). Der Rezipient fühlt sich an Momente des Lebens

erinnert, in denen er am liebsten alles hinwerfen würde: Das ist so ein »Impuls«, der

immermal wieder aufkommt, »dass ich alles scheiße finde.« (6) Anstelle dermonotonen

Schreibtischarbeit, »spring [ich] lieber in den Pool« (6). Im Interview werden Vorstel-

lungen von Kontrollverlust belebt und die Frage kommt auf: »Muss ich mich hier ein

bisschen unter Kontrolle halten« (10)?

2.1.5.4 Untergehen/Verschwinden

Alternativ zum erlösenden Sprung ins Wasser kann sich Verschmelzung und Auflösung

sanft vollziehen: »Er geht eben tiefer und er kommt sich immer näher« (9). Zu beobach-

ten ist »im Grunde ein sinkendes Moment, dass die Hand [nicht] gestoppt wird durch

die rechte«. Dies hat allerdings nichts mit »Kraft« zu tun, sondern hier fehlt die Motiva-

tion (6). Es »sieht [es] nicht so aus, als wenn er sich jetzt gleich wieder aufstützen oder

hochdrücken würde aus dieser Haltung« (6). »Eine unendliche Tiefe« eröffnet sich, die

für den Selbstverliebten »fatal« sein kann (6). Sein Zustand der »Versunkenheit« (9) wird

als Realitätsferne erlebt: »Der ist auch so konzentriert sich da zu sehen« (10). Im Ge-

gensatz zur geschützten Situation der Kontemplation befindet sich der Protagonist im

Bild in einem Zustand, in dem Gefahren nicht mehr als solche erkennbar sind. Die Si-

tuationmacht den Eindruck, als ob er ertrinkt (8,10), ohne es zu wollen – denn es »sieht

jetzt nicht […] wie ein vorbereiteter Selbstmord [aus]« (6). Es »lenkt ihn ja was von dem

ab, was er gerade tut.« (2), zum Beispiel vom »Wasser schöpfen« (8). Unaufmerksam

geworden »könnte [er] da reinfallen« (4). Dies alles geschieht »rein zufällig« (9). Das

Gesicht hat zwar etwas »Vorsichtiges«, »als ob man irgendwie aufpasst, dass man nicht

reinfällt« (7), andererseits wirkt es so, als ob er »gar nicht merkt, was seine linke Hand

da jetzt macht und das ist ja dann der Punkt, wo er dann abdriftet« (9). »Weil er so auf

eine ganz andere Stelle konzentriert ist«, verliert er dort die Kontrolle (9) – denn »eine

Wasseroberfläche verschließt ja irgendwas, was bis zum Grund zieht« (2). Dass diese

Hand schon im Wasser ist, »ist wie der Tod: Das zieht den.« (8). Das Bild zeige den

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 153

Moment »kurz bevor man stirbt« – da ist man noch mal »wach« und »nochmal so ganz

konzentriert« (9). Der »Punkt der Entscheidung« (hinunter oder hinauf) ist allerdings

schon »überschritten und er kann nicht mehr zurückgehen« (9).

Ebenso wie der Betrachter im Bild Opfer seiner »Versunkenheit« wird, wird der Be-

trachter des Bildes hineingezogen, befindet sich schließlich unter Wasser als »Frosch

oder Seerose« (2). Es werden Tätigkeiten assoziiert, die man nicht bewusst ausführt

und zunächst nicht mitbekommt: »Oh, scheiße. Ich habe jetzt eine halbe Stunde lang

irgendwie so auf dem Arm gelegen« (6). Die fehlende Reflexion (im konkreten, wie im

übertragenen Sinne) zieht einen Kontrollverlust nach sich. Besonders kritisch wird es

an Stellen, die de facto nicht als Spiegelung auftauchen: »Der Zustand, also quasi an

diesem zweiten Punkt, wo man sich noch reflektiert. Das ist glaube ich noch ein ganz

schöner Punkt. Aber dann, dann wird’s kritisch, weil man alles zu sehr laufen lässt und

nichtmehr bewusst Entscheidungen trifft« (9). Das ist vergleichbar damit, die »Kontrol-

le (zu) verlieren« und »andere für einen entscheiden« zu lassen (9). Dies birgt schließlich

die Gefahr, dass »man verschwindet« (2).

2.2 Nebenfiguration: Zwischen schmerzlicher Selbsterkenntnis 

und Selbstverlust

Die Nebenfiguration ist durch die Qualität des Abstoßenden gekennzeichnet, welche

die sehnsuchtsvolle Annäherung durchbricht. Hier wird der doppelte Betrachter des

Bildes mit harten Realitäten des eigenen Lebens konfrontiert. Er schaut auf Peinliches,

Schmerzliches, auf Unvollkommenes – Eigenanteile, die er abgestoßen hat, aber als zu

sich gehörig akzeptieren muss. Diese Verrückungen/Verzerrungen wirken einerseits

belebend und korrigierend, können aber auch zu Fragmentierungen und Gestaltverlust

führen.

Die Qualität des Abstoßenden changiert mit der des Zerfallens und mündet in der

Erfahrung, kein einheitliches (Selbst-)Bild hinzubekommen bzw. erhalten zu können.

Im Prozess des Abspaltens der nicht stimmigen Bilddetails steht sich der Betrachter

schließlich fremd gegenüber, ohne sich indes vom Bild lösen zu können. Die Nebenfi-

guration endet im Gegensatz zur Hauptfiguration, die Bild und Betrachter zum Ver-

schmelzen bringt, im Erstarren.

In der einen Bewegung der Hauptfiguration hat sich der Betrachter aus der An-

schauung gelöst und ist mit ihr verschwunden. In der Nebenfiguration dagegen bleibt

das Bild zwar erhalten, aber der Betrachter vermag sich darin nicht mehr zu grei-

fen bzw. wiederzuerkennen. Das Bild erweist sich in der nebenfigurativen Spiegel-

erfahrung als ›Zerrspiegel‹, ›blinder Spiegel‹ und ›Gefrierspiegel‹. Dabei sind folgen-

de (Spiegel-)Mechanismen wirksam: Verweigern (1) Verrücken/Verzerren (2) Vereinsei-

tigen/Abspalten (3), Nicht-Durchdringen/Fixieren (4).

2.2.1 Sich Entziehen/Verweigern

2.2.1.1 Das unschöne (Selbst-)Bild

Das Bild verweigert ein schönes Bild – denn »du starrst ja auch von Anfang an auf

schreckliche Dinge« (6). Ernüchtert stellt der Betrachter fest, dass es sich um »eine

Person« handelt, »die nicht besonders schön ist« (5) – zumindest ist es »auf jeden Fall

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Ein Bild und sein Doppelgänger

[…] nicht so diese klassische Schönheit, was aus dem Spiegelbild zurückschaut« (3). Zu

sehen »ist so eine ausgebleichte, durchaus verzerrte Version von einem oberen Narziss«

(3). Dieser Anblick wirkt verstörend und wirft Fragen auf: »Vielleicht gefällt ihm nicht,

was er dort sieht oder wie er sich sieht« (4). Er wird dem sehnsüchtigen Blick nicht

gerecht: »Das untere Bild könnte schöner sein, aber es ist nicht schön« (11). Auch die

Berührung mit der Hand bleibt unverständlich – denn man »will man [das] nicht so

gerne anfassen« (1). Der Rezipient versteht nicht, »warum er sich in das hässliche Ding

da verliebt« (2) hat.

So wie dem Betrachter des Bildes im Bild das Bild nicht gefallen dürfte, so macht

Abneigung seitens des außenstehenden Betrachters breit. Bezogen auf das untere Bild

und den Kontext, »[macht] die ganze Geschichte […] keinen Sinn« – denn »er wird sich

nicht in einen braunen Fleck verlieben« (2). Der Bildmittelpunkt, das Knie, ist »nicht

ästhetisch«, »gefällt […] einfach nicht« (2). Und auch gegenüber der oberen, zunächst

als schön empfundenen Person macht sich Abneigung breit: »Die Begeisterung für den

Künstler [kippt] dann irgendwann [in] die Abneigung gegen diesen Typen« (10). »Viel-

leicht sollte er mal zum Friseur gehen« (10). Er wirkt »unsympathisch« (10), oder wie

»jemand, der sehr aggressiv ist« (8). Das Gesicht »hat ja keinen Tiefgang« (10). Das Ab-

stoßende umfasst schließlich das gesamte Bilderleben: »Irgendwie gefällt mir das gar

nicht. Das ist irgendwie nicht gut gemalt« (3).

2.2.1.2 Nicht-Sehen-Können/Fehlendes

Das Bild scheint mehr zu verdecken, als sichtbar zu machen. Es ist »interessant, dass

er [der Betrachter im Bild] das nicht so genau erkennt (7). Für den außenstehenden

Betrachter bleibt vieles im wahrsten Sinne des Wortes im Dunkeln: »Ich kann gar nicht

sehen, was er da anhat, ob das kurze Hosen [sind] oder ob das quasi noch wie so ein

Rock dann ist – das weiß man ja alles gar nicht« (9). Es bleibt unklar, was dem Körper

zugehört und was nicht: »Das scheint irgendwie nicht sein Bein zu sein. Das ist irgend-

was, was er mitgebracht hat […] vielleicht sein Wanderbündel« (9)? Es wirkt »wie eine

Hose, aber dann verstehe ich halt nicht, warum die Hose nur an dem einen Bein ist«

(4) – also »warum das eine Knie blank ist und andere aber neHose hat« (1). »Den Rücken

oder die Schulter sieht man gar nicht mehr – da fehlen irgendwie ein paar Zentimeter

oben« (4).

Diese Erfahrung des Fehlens, der Nicht-Sichtbarkeit macht sich auch am unte-

ren Bild (Spiegelbild) fest: Da sind Bildanteile, insbesondere »Reflektionen« »irgendwie

weg«; »die Nase und den Mund sieht man wieder nicht so ganz.« (4). »Dieses Spie-

gelbild ist ja abgeschnitten, […] gar nicht komplett auf dem Bild« (6). Da »[fehlt] ein

Teil unten« (9). Es wirkt so, als ob »das Gesicht nicht im Wasser ist« (5). »Oberhalb des

Kopfes ist das so abgeschnitten« (4) oder drastisch formuliert ist »ja der Kopf abge-

schnitten« (9).

Der Betrachter, der »den Überblick behalten« (4) möchte, fühlt sich der Kontexte

beraubt: Wir »wissen [nicht], wo das herkommt oder was da drin ist« (9). Es wird als

»nicht gut gemalt [befunden], wenn das Bild solche Fragen aufwirft« (2). Quälend ist

es, »dass wir eben nicht wissen, was er sieht« oder »dass er das ist, was er sieht« (9). »Es

erschließt sich lediglich, dass er in ein dunkles Gewässer guckt und irgendein Problem

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 155

hat« (2). Dem eine Deutung abgerungen, handelt sich um »seine eigeneWelt«, »wo also

im bewussten Zustand immer nur diese kleinen Punkte sind« (6).

Eine Zuspitzung erfährt das Nicht-Sehen-Können im verdeckten Blick des Protago-

nisten: Und wenn man als zweiter Betrachter »genau hinschaut, dann sieht man den

Blick nicht« (3). Gleichzeitig wird überhaupt nicht deutlich, um »welche Art von Blick«

es sich dabei handelt und »ob dann überhaupt das Gesicht unten was mit dem Oberen

zu tun hat« (3). Die Augen des Betrachters im Bild »sehen geschlossen aus«. Irritiert

fragt sich der Betrachter: »Warum sieht man den Blick jetzt unten nicht?« (4) Der Be-

trachter empfindet dies als Affront. Es erscheint »unglaublich frech eine Tätigkeit [das

Schauen] darzustellen und sie gleichzeitig nicht darzustellen« (3). Da »ist genau der

Blick verdeckt« und dies obwohl es sich um ein Bild handelt, in dem der Blick »essen-

tiell« ist (3). Und »dadurch, dass man den Kopf halt nicht sieht […] im linken unteren

Viertel« fehlt da »die Antwort oder Erklärung« oder »die ist halt noch nicht da« (4).

2.2.1.3 Die nicht entwickelte Gestalt/Amorphes

Das Bild erschwert zudem den Blick auf die Gesamtgestalt. Bildinhalte sind nicht un-

terscheidbar: »Was ist das Haar und was ist das Muster der Weste« (11)? »Nacken, Hals,

Rücken, Schultern – geht alles ineinander über« (10). Die [beiden Bildhälften] sind so

weit entfernt und klar voneinander getrennt und dann doch miteinander vereint – das

verschwimmt hier so in demmittleren Teil« (7). Speziell die Spiegelung ist »nicht wirk-

lich im Detail ausgeführt« (2); es bleiben lediglich »Anhaltspunkte« (2). Im Nachgehen

der Frage nach dem »Wanderbündel« »zeichnet sich ja nichts so richtig ab […] keine

Form, aus der man schließen könnte, was sich da drin befindet« (9). Und auch die Fal-

tenwürfe sehen eigentlich nach »skizzenhafter Malerei« aus (3). »Dieses Muster verrät

ja nicht so viel« (10). »Die Unterscheidung zwischen den Haaren und dem bräunlich

schwarzen Hintergrund« ist wie aufgehoben (3). Auch auf der Ebene der Bildinterpre-

tationen – »ob das eine nach unten zieht und das andere nach oben […] ist [es] relativ

ausgeglichen oder geht einfach ineinander über« (7).

Das Unfertige/Gestaltlose spitzt sich im unteren Bild, im Bild im Bild, noch zu:

Dieses Bild ist »matter«, »glänzt nicht so« (1). Es hat »keine Struktur« und »keine Di-

mensionalität« und wirkt »langweilig« (1). Der Betrachter gewinnt den Eindruck, »dass

das Spiegelbild gar nicht scharf ist« (2). Es erscheint dermaßen »verblichen«, »als ob

man nochmal mit einem Schwamm drüber gegangen ist« (9). Es missfällt »die Art der

Linie, dass die so ein bisschen ausgefranst ist, aber nicht wirklich unscharf« (3). Ent-

täuscht stellt der Betrachter fest, »dass das so wenig ausformuliert ist« und nichts mit

den »37 Varianten von verschiedenenQualitätsstufen« digitaler Abbildungen zu tun hat,

die man so kennt (2). In diesem »Verschwimmen mit dem Muster« lässt sich kein Halt

finden (10). Eine Sinngebung erschließt sich darüber, dass es sich um »ein Bild von je-

manden, der noch nicht fertig – unfertig« ist, handelt. (5). Gleichzeitig erinnert es an

die Vergänglichkeit des Körpers »Der Körper, der so exponiert dargestellt ist, ist aber

schon zerfallen« (1).

Das Bild spiegelt analog hierzu auch das Unfertige/Nichtentwickelte des Rezipien-

ten. Er bezieht die Unklarheiten auf sich, stellt fest, dass er häufig den Faden verliert

(7). »Der Gedanke [kommt] auf, dass es an mir liegt, dass ich die Situation nicht verste-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Ein Bild und sein Doppelgänger

he« (4). Unvollkommenheiten werfen einen Blick zurück: »Da würde ich fast denken: ich

habe hier die Brille nicht an« (10). Für mangelnd elaborierte Aussagen sich entschuldi-

gend, bringt eine Probandin vor: »Ich bin ja keine Kunsthistorikerin« (10). Ein Proband

stellt bei sich fest: »Ich weiß nicht, ob du schon verstanden hast, dass ich ein biss-

chen Schwierigkeiten damit hatte über meine Emotionen zu reden« (8) und beschreibt

damit einen Grundzug der eigenen Persönlichkeit, den er (noch) nicht entwickelt hat.

Die Konfrontation mit der eigenen, unterentwickelten Seite steigert sich bis hin zur

Selbstabwertung: »Ich habe keine visuelle Kultur. Ich bin ziemlich primitiv« (11).

2.2.1.4 Nicht-Gesehen-Werden

Hinzu kommt, dass das Bild (im Bild) den Austausch erschwert. Es fehlt die Wechsel-

seitigkeit oder Verbindung: »Von oben wird runter geschaut, aber von unten wird nicht

zurückgeschaut. Das wäre dann nicht reziprok in dem Fall« (3). Das Gesicht, in das er

schaut, »spricht so wenig« (8) und »ist total emotionslos« (5). Da schaut nichts zurück:

»Die Augen wirken so zu und dadurch auch ein bisschen so tot« (1).Würde er sich »jetzt

eins zu eins in die Augen [schauen]… wäre so eine Verbindung da« (4).

Das Bild dagegen zeige eine Situation, bei der man »in den Spiegel reinschaut und

er aber nicht zurückschaut« (3). Und auch »wenn man dem unten auch eine Realität

verleihen wollte, dann könnte man sagen, der eine schaut den einen an, der andere

schaut aber nicht zurück« (3). Es wirkt so, als ob »er sich mit jemanden unterhält, der

ihm [aber] nicht antwortet« (2). Die »Dynamik zwischen den zwei Figuren« wird wie

folgt beschrieben: »Du hast Interesse für etwas, aber dieses Etwas [unten liegend] ist

total kalt, du kriegst keine Emotionen« (5). Und auch die Person oben wirkt »egoistisch«

und »nicht so wie einer, der anderen viel geben kann« (10). Er wird als eine Person be-

schrieben, die nur »für sich selber [steht], die sich »nicht mit einem anderen Element

vereinen« will und nur an sich selbst denkt: »Er nutzt vielleicht auch die Frauen aus oder

die Menschen überhaupt« (10). Im »Fehlen des Blicks für den anderen oder für die Um-

welt überhaupt, für andere Menschen speziell« (6) manifestiert sich, so diagnostizieren

es die Probanden, eine »Kontaktstörung« (2). Das Nicht-Gesehen-Werden macht sich

zudem an der Erfahrung fest, als Betrachter keine Rolle zu spielen: »Jedenfalls guckt

er uns nicht an« (2, 9). Es ist schmerzlich trotz größter »Selbstaufgabe«, dass »er einen

nie so anerkennen [wird], wie man es dann verdient hätte« (1).

Beim Rezipienten belebt dies Erfahrungen von Zurückweisungen – vom Vater in

den eigenen Fähigkeiten nicht anerkannt (5) oder vom Vater nicht gefördert worden zu

sein: »Mein Vater hat mir immer [Geschichten] erzählt, nie etwas gezeigt. Deswegen

habe ich diese [visuelle] Fähigkeit nicht entwickelt« (11). Es erinnert an Situationen, in

denenman die »Hand ausstreckt nach seinerMutter, aber die halt nicht da ist« (4).Hier-

zu zählen auch die Erfahrungen unerfüllter Liebe, »dass sich ein männliches und ein

weibliches Element umfassen, aber es [nicht] funktioniert« (10). In der Interviewdyna-

mik werden Trauer und Schmerz der Probanden spürbar und gleichzeitig der Wunsch,

dass »die andere Person andockt« (5). Die geringe Resonanz ist schwer zu akzeptieren,

sodass es immer weiter probiert wird – und dennoch: »Es passiert nichts« (5). Dieses

ungleiche Verhältnis wird als Ausschluss erfahren: »Ich bin nicht sichtbar, nur er ist

sichtbar für mich« (10).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 157

2.2.2 Verrücken/Verzerren

Neben der Schwächung bildgebender Funktionen des Sehens und Gesehen-Werdens

wird der Betrachter in diesem Figurationszug mit Verrückungen konfrontiert.

2.2.2.1 Verrücken

In der Frage, was »wahr« und was »eine persönliche Verrücktheit« ist, taucht in einer

»phantastischen Erzählung« oft ein Spiegel auf (11). In einer Geschichte ist dies »der

Punkt, wo sich der Protagonist fragt […], ob er gesund oder verrückt ist […], ob das,

was er sieht, wahr oder eine persönliche Verrücktheit ist« (11). Das Bild nimmt hier

lebendige Züge an: »Wenn das jemand zum ersten Mal anguckt, sagt er: ›Ja, ein Bild‹«,

aber wenn man länger darauf schaut, »dann startet etwas anderes« – so als wäre das

»nicht einfach eine Reflektion«, sondern so »als wäre jemand wirklich hier«. Bei der

Betrachtung des Bildes hat man »die Ahnung, dass das Gesicht hier ein anderer ist als

das« (5).

Ein Proband berichtet von seinen Studien bei den Papua-Neu-Guinea-Bewohnern,

bei denen das Spiegelbild als Wasserseele lebendig ist und ebenso Realitätsanspruch

wie der sich spiegelnde Mensch hat (3). »Das Thema des Bildes ist ja eine Person und

ihre Reflektion imWasser, und ich habe ständig den Eindruck, dass das eine echte Per-

son wäre. Umgekehrt ist es das natürlich nicht. Das Bild selbst ist nicht das« (5). Dieses

ungeklärte, auf einen Übergang verweisende Verhältnis wird von einem Literaten als

Hauptmotiv und Angelpunkt spannender Geschichte beschrieben – als etwas, das den

Menschen immer schon umgetrieben hat: »Handelt es sich um ein Spiegelbild oder eine

lebendige Kreatur?« (11). Und wie wäre es, wenn es sich gar nicht um eine »Verspiege-

lung« handelte, »wenn das Spiegelbild zurückstarren würde?« (3). »Das Bild ist nicht

nur ein Bild, sondern es wird wirklich als etwas Lebendiges dargestellt« (5). Schließlich

kommt ein Betrachter zu dem Schluss: »Es ist ja gar keine Spiegelung, es ist jemand

anderes« (10). Die ungleichen Hälfen des Bildes verdeutlichen eine auf Leben bezogene

Weisheit, »dass eben nicht eins zu eins was zurückkommt, sondern das, was zurück-

kommt, nie dasselbe ist wie das, was reinblickt« (3).

2.2.2.2 Entlarvte Projektionen

Das Entdecken eines Anderen im Spiegelbild verrückt bzw. hinterfragt die eigenen

Selbstsicht. Dieser Zug der Spiegeldimension betont an der Verrückung die Inkongru-

enzen und Unstimmigkeiten im Bild. Spürbar wird dies an den vielen Bilddetails, die

nicht zusammenpassen: »Die Schulter ist zu weit abstehend vom Kopf« (10) und der Be-

trachter kommt zu dem Schluss, dass da was mit den Proportionen nicht stimmt (10).

Körperteile lassen sich beliebig vertauschen: »Es sieht von hier ein bisschen so aus, ja

fast wie ein Bein anstelle von einem Arm« (5). Auch der Vergleich der beiden Bilder er-

zeugt Unstimmigkeiten: Da ist viel Licht, »das auf ihn strahlt […] und dann müsste die

Stelle da oben ja auch eigentlich viel heller sein« (4). Der linke, sich abstützende Arm

wirkt unnatürlich, »als ob das nicht echt ist« oder als wäre es »der Arm eines anderen

und gar nicht sein Arm« (10). Der Unterarm sieht aus »als wäre es aus Holz gemacht«,

»als ob das nicht echt ist«, »unnatürlich« und eigentümlich »abgewinkelt« (5). Hier »hat

man das Gefühl, der Arm gehört gar nicht richtig zu seinem Körper« (2). Es wirkt so

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Ein Bild und sein Doppelgänger

»drangepatscht« (10), »als ob es der Arm eines anderen wäre und gar nicht sein Arm«

(10). »Er hat eine unglaublich breite Schulter, was gar nicht stimmt« (6). Bezogen auf die

linke, sich im Wasser befindende Hand sieht »weder die obere, die reale, noch die ge-

spiegelte [Hand]« anatomisch korrekt dargestellt aus (2). Es wirkt wie eine »skizzenhaft

gemalte Imitation, nicht wirklich wie das akkurate Spiegelbild« (3). Das Hemd ist zwar

»schön geworfen […], aber man ist sich nicht sicher, ob das »wirklich so realistisch«

ist (1). »Das ist etwas nicht Echtes, nicht Wahres.« (11) Durch das »sehr theatralische

Licht« wirkt »das Ganze noch mehr stilisiert« (5).

Es wird Unechtes, Unnatürliches bemerkt und schließlich ein falsches Selbstbild

aufgedeckt bzw. das Bild als Täuschung wahrgenommen: Es scheint als ob der Prot-

agonist nicht ganz bei sich ist: »Ich stelle mir vor, dass er gar nicht merkt, dass das

gar nicht echt ist« (9). So versucht er »ja sein eigenes Spiegelbild zu umarmen, was

er vergeblich tut« (2). Oder er will sich einer Realität nicht stellen: Er ist eine Person,

die »viele Konflikte« hat und sich »keine Fragen über sich selbst« stellt (8) und die sich

selbst etwas vormacht: »Verlogener Mund. Verlogener Jüngling« (10). Der Blick hinab

muss sich schließlich den Realitäten stellen: »Es ist sozusagen schon klar, dass er etwas

in diesem Gewässer erblickt, das ihn irritiert oder dass er darin irgendwas sucht, was

er nicht findet« (2).

Das Ganze wirkt wie ein »Zerrspiegel« (3) und offenbart eine Kluft, »wie wir uns

sehen und wie andere uns sehen«. Diese Realität gerät in einen Kontrast zu den Idea-

len, die »für uns Normalsterbliche« »unerreichbar« bleiben (10). So soll die Szene in

eine alltägliche Szene heruntergebrochen werden: Er »wäre dann gar nicht so toll, son-

dern so eine Frau im dirndlähnlichen Kleid, die sich ans Ufer setzen würde und sich

den Mond anschauen oder die Füße ins Wasser halten würde« (10). Das wäre dann »ei-

ne ganz normale Situation ohne irgendwelchen Mythos« (10). Brechungen werden als

zugehörig und notwendig erfahren: So erinnert das Bild an Menschen, die zu Höchst-

leistungen gelangen, »the sophisticated, cutting edge der Technologie«, und die dann

dennoch »in kleinbürgerlichen, fürchterlichen Verhältnissen leben« (6). Die »aus der

Tiefe kommenden Verzerrungen« werden als »wichtig« befunden, um nicht einem Ide-

albild [»klassich-harmonisch, »einfältig und groß« und still und edel«] aufzusitzen (3).

Zugleich kommt es zu einer beständigen »Enttäuschung von der Erwartung« (3).

Diese stellt sich darüber ein, dass der Maler deutlich macht, dass es eben doch nur

ein Bild ist [und] keine perfekte Täuschung« (2). Hierin manifestiert sich der Satz und

das gleichnamige Theaterstück von Jean Paul Sartre, »Die Hölle, das sind die ande-

ren« – denn die anderen sehen dich nicht so schön, wie du dich selbst siehst: »Ja, das

ist auch ein Spiegel, aber ein anderer« (1). Der Spiegel, synonym für ›die anderen‹ »ver-

zerrt« oder »ruiniert« das »schöne Selbstbild«. So könnte man »ihm [Narziss] jetzt ir-

gendwelche Sachen sagen, die er nicht hören will oder die nicht positiv für ihn sind« (1).

Das lange in den Spiegel-Schauen wird als Eitelkeit entlarvt: »Vielleicht schämt er sich,

dass er so eitel war und sich so lange angeguckt hat im Wasser« (10).

Der Betrachter des Bildes reflektiert die Erfahrung, dass ein Spiegel das nicht stim-

mige Selbstbild entlarven und es als bloße Projektion aufdecken kann: »Und je nach

Selbstprojektion und Erwartungshaltung, die man in den Spiegel hineinlegt, ist es ja

nie ein akkurates, perfekt-richtiges Bild« (3). Über das Bild zu sprechen wirkt »immer

ein bisschen selbstentblößend« (1). Dies ist mit dem Blick in den Spiegel vergleichbar:

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 159

»Wennman sich schön findet, dann [fühlt] man sich auch ein bisschen ertappt […] dann

zieht man sich ja auch immer ein bisschen aus« (1). In dieser Weise markiert das Bild

»den unüberwindlichen Kontrast zu dem, was man macht und zu dem, was man ist,

sein möchte oder hätte sein können« (6). Der Betrachter wird mit der harten Realität

der eigenen Vergänglichkeit konfrontiert: »Also eigentlich möchte ich nicht unten am

See hocken und mich spiegeln in meinem Alter« (10) und da muss man sich eingeste-

hen: »So schön bin ich auch nun nicht« (10). Momente des Lebens werden erinnert, in

denen man »die Erwartungen ganz hoch« geschraubt hat und dann im Austausch mit

den Realitäten »das böse Erwachen« kam (9).

2.2.2.3 Konfrontation mit dem Rohen/Körperlichen

Während die Hauptfiguration eine Selbsterfahrung des Einheitlichen und eine Ergän-

zung hin zum Idealen und Kultivierten ermöglicht, begegnet dem Betrachter, hierzu in

starkem Gegensatz stehend, etwas Unkultiviertes/Animalisches. Zu sehen sind »grobe

Hände«, die ein Indiz für körperliche Arbeit sind und auf mangelnde Intelligenz hin-

weisen (11). »Die [linke] Hand selbst sieht groß aus, vielleicht zu groß« (5). Körperteile

wirken nicht mehr menschlich – »wie ein Bein von einem großen Vogel oder sowas«

(5). Die Frage kommt auf: »Ist es ein Tier?«, das seine Pfote zum Maul führen und trin-

ken will (10). Man fühlt sich an die »Schlachthof-Kadaver« von Francis Bacon erinnert

(3). »Die Hand wirkt fast wie amputiert, also wie eine Prothese« (6). »Das sieht aus, als

würde das Bein irgendwie am Knie aufhören – so als hätte er gar keins« (4). Die Beine

wirken wie »Fußstümpfe« (9). Durch das gesamte Bilderleben rotierend ist der Betrach-

ter mit noch Unfertigem/Amorphen konfrontiert. Die Hand, die sich im Wasser befin-

det, ist ja »ästhetisch fast schon nicht mehr schön, weil sich so ein Klumpen dann auch

bildet« (9). »Zwischen Zeigefinger und Daumen, da ist es nicht sehr detailreich« (6). Be-

sonders »von weiter weg« sieht es »wie ein Klumpen« (7), »wie so Fleischklumpen« (2)

aus – was sich »jetzt nicht wirklich schön [anhört]« (7).

Die Körperlichkeit, die in der Hauptfiguration auf wunderbareWeise als zum Seeli-

schen zugehörend erfahren wurde, kippt hier in unerträglich Klebriges/Aufdringliches,

von dem sich der Betrachter nur schwer distanzieren kann: »Also das klebt irgendwie«

(10). Die Haare wirken »so verschwitzt« oder so, als ob er sich »Gel reingemacht« oder

»als ob er sich gerade mit Babyöl eingeölt hätte« (10). Der Betrachter sieht sich einem

»Schinken« (2) gegenüber. Eine geballte, rohe Körperlichkeit drängt sich auf: »Also ich

mag im Grunde auch nicht die Körperlichkeiten« in diesem Bild (2). Besonders prä-

gnant wird dieser Zug am Knie im Bildmittelpunkt: Das Knie »kommt wie ein komi-

scher Stumpf aus dem Dunkel heraus« und lässt »ein helles Stück Fleisch [Knie] so un-

zusammenhängend anatomisch da sichtbar« werden (3). Es wirkt »merkwürdig«, dass

man »das Knie so herausragen sieht« (2) und es wirkt »irritierend, wenn man länger

hinschaut« (3). Das Knie hat die Form einer »kleinenWurst«, »die nachträglich da rein-

gelegt wurde« (10). Es tut sich aufdringlich hervor, ohne dass sich hierzu ein narrativer

Sinn erschließen würde (2): »Gegen schöne Knie ist ja nichts einzuwenden, aber es so

prominent auszustellen, ist eigentlich nicht nötig« (6). Die Konfrontation mit »irgend-

welchen erotischen Komponenten« wird als »banal« abgetan (6).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Ein Bild und sein Doppelgänger

Der Betrachter fühlt sich unfreiwillig als Voyeur einer begehrlichen Szene: Es ist

»so dunkel […], dass man so wie bei einer Peepshow da irgendwie zuguckt« (10) und das

kannman sich eigentlich nur aus einer größtmöglichenDistanz anschauen – »vielleicht

mit einem Fernrohr« (10). Auch in der Interviewsituation wird eine kompromittierende

Nähe spürbar, die beschämend wirkt: »Ich weiß auch nicht, was Sie jetzt von mir hören

wollen (lacht)« (10). Als Betrachter des Bildes »schämt« man sich, wenn man so frei

spricht« – auch wenn man weiß »dass es anonym ist« (10).

2.2.3 Vereinseitigen/Abspalten

2.2.3.1 Innerer Widerstreit

Das Bild wirkt im Ganzen »so unterschiedlich« – wie »von zwei Künstlern angefertigt«

(10). Dass es sich um einen »kleinen Jungen« handelt, widerspricht den »doch relativ

starken und männlichen Armen« (7). Den feinen Stoff der Hose und die Nacktheit des

anderen Beins bekommt man nicht zusammen: »Man sieht so diese edle Farbe und das

andere aber so nackt« (1). Die Szene sieht aus wie eine Jagdszene, allerdings trägt er

hierzu nicht die passende Jagdkleidung« (2). Auf die Person bezogen wirkt er einer-

seits aus »einer höheren sozialen Schicht« kommend, andererseits müsste er der Szene

entsprechend wie ein »Einsiedler« aussehen, also eher »wie Johannes den Täufer« (9).

Auf einer Metaebene tut sich eine Kluft zwischen zwei »Weltbildern« auf: »der eine

sagt: es ist klassisch-harmonisch, einfältig und groß und still und edel und der ande-

re schreit dem entgegen, wie aus einer anderen Zeit und aus einer komplett anderen

Haltung« kommend (3). Ebenso schließen sich Bild und Spiegelbild aus: »Du kannst

nicht gleichzeitig unter Wasser sein [eingetauchte Hand] und dich auf einem anderen

Stück spiegeln« (2). Da hat der Künstler entweder die »obere Kante mit den weißen

Reflexen« falsch dargestellt »oder der Künstler hat es bei der Handdarstellung falsch

gemacht. Aber so geht es nicht« (2). Die Szene erscheint so, wie wir sie sehen, nicht

haltbar – »die Störung schwebt über allem« (3).

Es kommt zu einem »Widerstreit« (6) der nicht miteinander zu vereinbarenden Sei-

ten. Die beiden Figuren stehen nicht in einem »demokratischen Verhältnis« (11) zuein-

ander und es hat den Anschein, »dass der unten gegen ihn drückt und [der Obere]

ihn anscheinend nicht rauslässt« (7). Beschrieben wird eine »doppelte Stresssituation«,

in der neben der »physiologisch« anstrengenden Haltung auch noch »der psychologi-

sche Stress« (6) hinzukommt: »Er möchte, aber kann nicht. Die Hand möchte das Bild

wegwischen, kann es aber nicht. Er will den Kopf wegdrehen…« und so fort (6). Auf

körperlicher Ebene ist es »das rechte Knie, was rein möchte und das linke Knie, was

zurückwill« (1). Und auch innerseelisch ringen verschiedene Strebungen miteinander.

Ein Proband macht folgende Selbsterfahrung: »Die Sachen, die wir nicht immer an-

schauen wollen […] sind aber da [und es sind] die Sachen, die gegen uns kämpfen.« (8).

2.2.3.2 Abspalten

Bezogen auf die Dynamik der beiden Figuren zueinander gerät das Ganze unter Druck:

Während es »oben« so wirkt, »als würde er ganz locker dasitzen ohne viel Kraft« auf-

zuwenden, entsteht »von unten so ein großer Druck« (7). »Der oben stützt sich dann

auf und der unten versucht hochzuheben oder drückt dagegen […] ja, als ob er versucht

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 161

so einen Deckel, einen Glasdeckel nach oben zu heben« (7). Es ist so, als ob die Per-

son – »ich sage jetzt immer sie, weil es für mich eine Frau ist« – die da unten liegt, »ir-

gendwas nach oben schiebt, was ihr zuwider ist« (10). Bei der oberen Figur handelt sich

um eine Person, die in ihrer »Monumentalität« (8) anderes einnimmt und die »keinen

anderen als gleichwertig empfindet« (1). In der Konstellation der Personen zueinander

ist »eine Art von Gewalt« (8) wirksam. Der Gesichtsausdruck der unteren Figur lässt

»nicht vermuten, dass er besonders herzlich jemanden in den Arm schließen will, aber

dass er mit einer Gegenfigur praktisch eine Art Tanz aufführt« (10). Imaginiert wird

ein Geschlechterkampf: »Kraft gegen Kraft […] Ja ich bring dich nach oben und du nach

unten. Einer wird siegen« (10). Der eine bemächtigt sich des anderen: »Das untere Bild

könnte das obere Bild angreifen und herunterziehen, und so könnte »die untere Krea-

tur […] die obere Kreatur ins Wasser, ins tiefe Wasser« nehmen. Imaginiert wird »ein

Monster«, »das jederzeit bereit ist, dich zu fressen« (11). Oder es handelt sich um »eine

Frau da unten, die ihn vielleicht auch runter zieht […]« (6).

Im Prozess des Abspaltens darf schließlich nur noch eine Seite gelebt werden: »Sein

Herz geht unter, aber sein Kopf ist am Leben« (8). Die Verhältnisse drohen sich zu

verkehren: »Was statisch ist, der Tod, zieht herunter und was lebt, ist statisch« (8).

Der Widerstreit zweier unvereinbarer Seiten bekommt nun einen hoffnungslosen Zug:

»Es wird immer gespalten sein« (1). Innerseelisch handelt es sich um ein gespaltenes

Selbstbild – denn es changiert »zwischen sich als Genie empfinden und dann wieder

als [ein] Nichts« (1).

Sich selbst in den Blick nehmend beschreibt ein Proband, dass er seinen Emotio-

nen nicht genug nachgegangen sei und meist nur einseitig verstandesmäßig gehandelt

habe: »Aber wenn es um mich ging, also um Emotionen, bin ich immer ausgewichen,

geflüchtet« (8). Das Dominieren einer Seite bringt eine Probandin auf eine Formel, die

sie selbst wie alle anderen betreffe: »Das ewig Weibliche zieht uns hinab (lacht)« (10).

2.2.3.3 Fremdwerden am Spiegel

Die Gespaltenheit steigert sich ins Fragmentierte, sodass sich kein Zusammenhang

mehr erschließt. Die Teile des Bildes wirken wie zusammengestückelt, »als ob der rech-

te Arm und das linke Knie nachträglich eingefügt worden sind« (10). Unvermittelt und

zusammenhangslos »sitzt« da »dieses Blau« […] »wie ein großes Ei« (2). Es passt ja auch

so gar nicht ins Farbspektrum, weil alles diese Brauntöne hat« (9) und trägt zu keinerlei

Erklärung bei (2). Überall finden sich vergleichbare »Merkwürdigkeiten«. Vieles lässt

sich »nicht zuordnen« und »verwirrt« (4).

Im Widerstreit zweier Seiten drohen bestimmte Teile langsam abzusterben – denn

in diesem Drücken von unten nach oben wirkt jeweils etwas kraftlos bzw. tot: Die Ar-

me der unteren Figur sind »aktiv in dieser Stützposition«, während der Rest der Figur

»schon fast tot« daliegt (7). Es wird als enttäuschend erlebt, dass die obere Person keine

Gegenreaktion zeigt: »Aber von da oben, da wird sie keine Resistenz anfinden. Sie wird

ihn dann einfach so wegdrücken und dannwürde er wegfliegen« (10). Und auch imBlick

von oben nach unten entzieht sich etwas: Es wirkt so, »als ob er einen Teil von sich an-

sieht und das so wie ein Fremder für ihn ist« (7). Die Suchbewegung des Betrachters im

Bild verfolgend kommt man zu folgendem Schluss: »Eigentlich ist er so nah dran und

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Ein Bild und sein Doppelgänger

dann so weit entfernt« (7). Dies führt ihn in eine ewige Kreisbewegung, ohne dass sich

die beiden Seiten berühren können oder ein Austausch möglich wird: »Er wird immer

um sich selbst kreisen« (1). Dies sei analog zumMythos, bei dem er ebenfalls vergeblich

versucht sich zu umarmen (2). Insbesondere der »untere Teil« als Ort »für alle Ängste,

Konflikte, Scham und Schmerzen« (8) oder als »dunkler Teil der Seele« (7) ist »nicht so

greifbar« (7) bzw. schwer im Bewusstsein zu halten: »Den unteren Teil, den will man

gar nicht mehr angucken«; der ist wie »ausgeklammert« (10).

Der Rezipient schaut auf sich selbst und kommt zu dem Schluss, dass »wir« hier

unseren »archetypischen Ängsten« (11) begegnen. ›Wir‹ schauen (gezwungenermaßen)

auf einen Teil von ›uns‹, dem ›wir‹ uns nicht haben stellen können, der unlebendig

geblieben oder verkümmert ist: »Du spürst immer die Distanz zwischen dir und Leuten

oder Objekten und du hast Angst, dich mit deinen Gefühlen, Emotionen einfach zu

leben« (8). Es ist so, als wäre man sich hier selbst »fremd« geworden (7): »Ich sehe da

was: das sieht aus wie ich, bin ich aber nicht, weil ich es nicht greifen kann« (3).

Gleichzeitig bemerkt der Betrachter als Selbstbetrachter, dass er sich in Details ver-

liert, die »letztlich irrelevant« (2) sind: »Ich meine für das Bildthema an sich ist es eh

egal, ob er jetzt ein nackiges Knie hat oder ein angezogenes« (2). In der Klärung solcher

Fragen macht er die Erfahrung an der Sache vorbei zu gehen: »Aber das ist kleinka-

riert. Darum geht es nicht« (3). Der Betrachter gerät leicht in eine »Differenzierung«

hinein, die »potentiell unendlich« ist (6) – wie beim Yoga: »Mit jedem physiologischen

Problem, das du löst, kommen zwei Neue,weil du eben tiefer bist und verfeinert und die

Sachen genauer siehst« (3). Oder Einfälle wirken unzusammenhängend: »Ganz schön

sprunghaft jetzt irgendwie (lacht)« (4).

Im Interview macht der Betrachter die Erfahrung, den Zugriff zu verlieren: »Ich

verstehe selbst nicht, was ich sage« (10) oder »vielleicht wirkt das jetzt auch nur auf

mich [so], weil ich es nicht verstehe« (4). Wie Narziss im Bild öffnen [wir] den Mund

unbewusst in verschiedenen Situationen und eine von diesen Situationen ist, wenn wir

ein bisschen perplex sind« (11). Im Gegensatz zur Erfahrung der vielen Zettel, die als

Wünsche eine wunderbare Zukunftsvision entstehen lassen, macht der Betrachter nun

die Erfahrung sich ›verzettelt‹ zu haben: »Ich hätte nicht so viel Zeit mit diesem Bein

verschwendet« (4). Im Rückblick auf das eigene Leben gesteht sich ein Proband ein, wie

er sich in der Ausrichtung auf berufliche Anforderungen selbst aus dem Blick verloren

hat: »Aber mit mir selbst habe ich mich lange verirrt« (8).

2.2.3.4 Zerfallen

Das Bild im Ganzen wirkt mit seinen »Krakeluren« »beschädigt« (2). Der Betrachter im

Bild schaut nicht mehr in den verheißungsvollen Zukunftsspiegel, sondern wirft einen

Blick zurück: »Vielleicht guckt er nicht in die Zukunft, sondern in die Vergangenheit«

(4). Erstrebenswertes wird zu etwas Verloren-Gegangenem: »Das mit dem Bein, dass

das wirklich ab ist« deutet daraufhin, dass er »im Krieg« war (4). An der Gestalt, die

bereits »faltig« geworden ist, wird ein »Schmerz des Vergehens« (1) spürbar. Es ist so,

als ob er sagenwürde: »Ach bin ich schön, aber ach das ist irgendwann auch zuende« (1).

Gemeinsam mit dem Betrachter im Bild schaut der Betrachter des Bildes auf einen

»braunen Fleck« (9). Es sieht aus »wie ausgezogene Kleidung«, »etwas Abgelegtes« (1),

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 163

»wie alte Haut« (1). Es wirkt »leer« (1), so »ein bisschen wasserleichenmäßig« (3). Es

sieht »schon leblos«, »wie gestorben« (5) bereits »tot« (1,7) aus. Der Betrachter »guckt

runter auf einen toten Körper« (10). Vorherrschend ist die Qualität des Kalten und Un-

abwendbaren, so als ob etwas für immer verloren gegangen ist: »Vielleicht ist da jemand

gestorben, der ihm nahe stand« (4). Es könnte sein, dass »die Eltern […] oder seine Frau

gestorben [ist], die er sehr geliebt hat« (4) oder »es ist doch der verlorene Bruder«, der

am Grund liegt (7) oder auch »seine eigene Leiche« (1). Der sehnsuchtsvolle Blick wan-

delt sich in einen schmerzverzerrten Blick: »Warum mussten die [Eltern] jetzt schon

sterben?« (4).

Dem Rezipienten tritt das eigene Leben mit seinen Beschädigungen vor Augen. So

kann, bezogen auf die ungestörte Situation am Gewässer, heute »nie wieder jemand

von uns in so einer Situation überhaupt sein«: »Der hat da nicht irgendwie ein Han-

dy neben sich liegen […], sondern er ist in dem Moment, er ist in seiner Gegenwart

[…] und »das kann man heute nicht [mehr] machen« (10). Situationen, in denen man

»nicht abgelenkt ist« oder in denen es »keine störenden äußeren Einflüsse gibt« werden

»heute auf diese Art immer kürzer […] und seltener« (3). Auch aus so einer Wasserquel-

le lässt sich heute nicht mehr trinken, da »alles verschmutzt« (10) ist. Schließlich sieht

sich der Rezipient mit eigenen Einschränkungen, körperlichen Mängeln konfrontiert.

Bezogen auf die berufliche Tätigkeit beschreibt ein Proband [Schriftsteller], dass »ein

großes Element deiner Motivation selbstschädigend« (6) sei und stellt dies schließlich

als grundsätzliches Dilemma heraus: »In gewisser Weise [sind] alle Produkte um dich

herum schädigend, die Umwelt [ist] schädigend…« (6).

2.2.4 Nicht-Durchdringen/Fixieren

2.2.4.1 Bildbarriere (Blockade)

»Bild und Abbild« wirken nun »klar getrennt« (9) – so als ob da »eine Mauer dazwi-

schen« liegt (9). Dem Blick folgend ist das, was man sieht, »wenig ergiebig«: »Man

kommt so an, wenn man anstößt auf diese Mauer, dann geht’s ja nicht weiter« (9). Und

auch imVerfolgen bestimmter Bilddetails macht der Rezipient die Erfahrung nicht wei-

terzukommen: »Wenn das das zweite Bein ist, dann ist das ja merkwürdig. Dann hat

er das eine Knie ja viel weiter vorn. Wie geht es dann da hinten weiter?« (2) Neben der

horizontalen Trennlinie, die sich in dieser Erlebensrichtung mehr und mehr verhärtet,

geht eine weitere Teilung vertikal durchs Bild: »Hier so zwischen dem Bein, zwischen

dem Knie und diesem blauen Bündel – genau an dieser dunklen Stelle […] ist da so die

vertikale Trennung/Trennlinie« (9). Und auch hier, auf der Seite des sich aufstützenden

Armes, »gibt’s ja kaum Bewegung« (9). Bewegungen brechen unvermittelt ab: So gibt es

»ganz viele Dinge, die nicht weiterführen.« (2): »Also man sieht jetzt nicht, wie da die

Weste oder dieses Hemd noch langgeht und diesen Körper sozusagen abgrenzt, also

die Figur so umrandet, sondern das hört da auch so auf« (4).

Sich in den Betrachter des Bildes hineinversetzend, kippt das anfangs ungestör-

te Schauen in der Kontemplation nun in Undurchdringliches und wird als »Bildbar-

riere« (9) erfahren. Der Betrachter wirkt wie im Zoo, geschützt, aber »abgeschottet«,

nicht wirklich am Leben teilhabend und doch irgendwie in Gefahr (9). Da man nicht

durchdringen kann, richtet sich der Blick zwangläufig nach innen und dies erinnert an

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Autosuggestion« (6). Es hat sich ein Bild »eingebrannt«, das nicht einmal mehr des

Schauens bedarf (6). Dieses »innere Bild von sich blockiert jede Entwicklung und blo-

ckiert auch jede Art Bewegung« (6). Eine weitere »Bildbarriere« zeigt sich dort, wo der

Betrachter im Bild durch den Rahmen »abgeschottet« wird (9). Und auch das Wasser

wäre »zu flach«, würde man hineinspringen (10). Der Betrachter im Bild kann »es nicht

offen [betrachten], aber mit einem gewissen Abstand irgendwie« (7).

Auf sich selbst schauend wird diese Situation verglichen mit Momenten, in denen

man sich von alten Vorstellungen nicht hat lösen und sich deswegen der Gegenwart

nicht hat stellen zu können (4). Neben der Beschränkung bereitet es dem Rezipienten

»Vergnügen die Situation [im Bild] einzufrieren« (11). Das ist eine Art »Spiel« und ein

Umgang mit der »Beschränkung, die mir mit diesem Medium unterliegt«. Und so sagt

man zu sich: »Stoppe das […] Das ist ein Moment, der sowieso per se dauert oder als

eine Ewigkeit erfahren wird« und so kannman »einen Schnitt« machen, obwohl im Bild

eine Handlung [Hand im Wasser] angedeutet ist (6). Die Betrachtung des Bildes aus

größtmöglicher Entfernung vor der Klimaanlage soll das Bilderleben gleichermaßen

stilllegen und Distanz verschaffen (5).

2.2.4.2 Blickfixierung (Ausschluss)

Neben der Erfahrung nicht durchzudringen, führt eine eigentümliche Form der Blickfi-

xierung in die Isolation. Dem Blick verschließt sich etwas – denn »es sieht nicht so aus,

als wäre es jetzt alles offen für ihn, bloß weil er es sieht« (7). Es wirkt wie ein »Trichter«,

»in dem er selbst ist« (6). Das sehnsuchtsvolle Schauen verkehrt sich in eine »Blickfixie-

rung« (6) und lässt Ausschlüsse schmerzlich spürbar werden. In der Selbstverliebtheit

ist der Protagonist im Bild isoliert von anderen: »Weil er vielleicht auch zu sehr in sich

selbst verliebt ist«, kann da »niemand an ihn herankommen« (1). »Vielleicht würde man

ihn heute als Autisten bezeichnen« – als jemanden, der »nicht fähig [ist] zu kommuni-

zieren« und »sich deswegen ein bisschen abseits mit sich selbst beschäftigt.« (10). Ein

Austausch mit der Wirklichkeit ist dem Protagonisten im Bild verwehrt, »weil von ihm

etwas projiziert wird, was [nur] von ihm wahrgenommen wird« (3).

Der Rezipient versetzt sich in den Betrachter hinein: »Wenn du den Fokus auf et-

was hast, schließt du den Rest stärker aus, als wenn du keinen Fokus hast« (6). Der

Betrachter vermag sich nicht mehr in voller Bandbreite zu erfahren: So nimmt »diese

Blickfixierung […] den Fokus von den anderen Sinnen« weg (6). Die Blickfixierung führt

dazu, sich in sich selbst zu verschließen: An der Stelle, an der dein »Spiegelbild […] zu

einem Selbstbild [wird]«, brauchst du die Umwelt zwar nicht mehr, bist aber »in dieser

Abhängigkeit« (6). Dies wird als Kehrseite einer selbst gewählten Einsamkeit beschrie-

ben: »Sich selbst unterworfen sein, heißt ja auch nicht in Kommunikation mit irgend-

jemand anderem treten können« (6). »Ein Liebespaar mit sich selbst zu sein« – wie es

die Szenerie nahelegt – stellt sich eine Probandin als »ziemlich einsam« vor (1).

Auf sich selbst schauend hat der Rezipient immer wieder das Gefühl sich auf ein

Detail zu »versteifen« (9) und damit daneben zu liegen. Es ist so, als ob »man sich fest-

fährt in einer bestimmten Richtung« (6). Der Blick ist auf »Effekte« eingeengt und gibt

das Eigentliche nicht zu erkennen: »Wenn ich mich auf die Effekte konzentriere, dann

kann ich etwas missverstehen« (8). Dabei kommt man sich »wie blind« vor (4) – so »als

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 165

ob man so in einer Ecke stand und seine Lösung für richtig gehalten hat […] die Erde

ist eine Scheibe. Alle Menschen glauben das« (4). Dies wirkt wie eine Warnung – denn

vor solchen Erfahrungen sollte man sich in Acht nehmen, um nicht an der Wirklichkeit

vorbeizugehen. »Aber wenn du nur auf dich selbst konzentriert bist, dann kannst du

diese Zufriedenheit nicht finden […] und nur einen kleinen Teil vom Leben leben« (8).

»Du projizierst dich selber dann auf den anderen« und kannst den anderen und dich

selbst nicht mehr sehen (1). Hieran wird dem Betrachter dieWichtigkeit des Austauschs

mit anderen/Anderem deutlich: »Und deine eigene Blickrichtung verändern, kann nur

eine andere Person. Davon leben die Psychologen ja auch« (6).

2.2.4.3 Einkapselung

Die untere Gestalt wirkt nun »passiv und emotionslos«, »als ob sie dort gefangen ist«

(5). Das macht den Eindruck, als wäre da was »abgeschnürt«, so »wie ein Deckel, der

so draufdrückt« (7). Dies wird als derart »ausweglos« (7) empfunden, »dass du nicht

mehr rauskommst aus dem Ganzen« (6). Neben der geistigen Verkümmerung in der

Fixierung und Blockade kann es auch körperlich gefährlich werden: »Man setzt sich so

was in den Kopf und dann gleitet das nach und nach ab und irgendwann ist man in so

einer Situation, wo man vielleicht gar nicht sein wollte« (9). Für den Protagonisten im

Bild kann dies lebensgefährlich sein: Als »Strafe für seine Beschäftigung nur mit sich

selbst« kann es sein, »dass er nicht merkt, wie sich jetzt ein Tier annähert […], ein Löwe,

der ihn auffrisst« (9). »Das ist so ein böses Erwachen« (9) und verhängnisvoll, »weil er

ja auch alleine da ist. Da kann ihm keiner mehr helfen« (9). »So konzentriert sich da zu

spiegeln« wird er ohne Widerstand einfach ausgelöscht: »Die macht den weg« (10).

Die Probanden assoziierenMomente des eigenen Lebens, in denen sie sich derWelt

verschlossen haben – so zumBeispiel ein Proband, der als Schriftsteller in einem »Solo-

Producing-Thing« oft gefangen ist und dem der Austausch mit anderen fehlt: »Gleich-

zeitig merke ich, dass ich ein bisschen troglodytisch bin. Troglodyten, das sind solche

Höhlenbewohner, die findet man auch versteinert, teilweise auch wenig mit der Um-

welt agierend« (6). Gleichermaßen einkapselnd sei es auf der Arbeit immerzu »so vor

einem Ding« (Rechner)« zu sitzen […] Zahlen einzugeben (6). Momente des eigenen Le-

bens werden erinnert, in denen Situationen ausweglos waren: »Das Schreckliche bei der

ganzen Geschichte ist, dass man da nicht mehr rauskommt« (7). Konsequenzen werden

durchgespielt, wie es wäre die untere gefangene Gestalt zu befreien und Vorzüge der

Einkapselung herausgestellt: »Die Person, die unten ist, ist wie ein Gefangener und du

willst ihn frei machen, aber du kriegst danach Probleme« (5). Genauso wie du »dannmit

der Person etwas zu tun haben [musst]« (5), unterliegen »die Dinge, die du sozusagen

hervorholst aus dieser Dunkelheit […] dann ja auch deiner Verantwortung« (6).

2.2.4.4 Steckenbleiben in einem (ewigen) Davor

Fixierung und Blockade münden in einen Stillstand. Die Bildszene wirkt so, als ob der

Betrachter stecken bleibt. So hat er sie [die Hand] schon vor einiger Zeit eingetaucht

[…] und bleibt aber trotzdem in seinem Anblick oder in dieser Haltung versunken und

schafft es nicht, diese Bewegung zu machen, das Bild wegzuwischen« (6). Die gesamte

Pose wirkt wie erstarrt: »Wenn sich jemand nach unten beugt und gerade eine Klemme

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Ein Bild und sein Doppelgänger

drin hat, dann müssten eigentlich die Haare nach unten fallen. Das tun sie aber nicht,

sondern bleiben wie festgeklebt vor seinem Ohr« (2). Die gesamte Körperhaltung, »wo

der Unterschenkel so nach hinten ist« (6) bildet »keine natürliche Körperhaltung«, wirkt

»zusammengestaucht« (2) und müsste »ganz schnell Schmerzen im Knie« erzeugen (6).

Diese Haltung führt in die Fixierung: »Die rechte Hand kann nicht agieren, weil das

ganze Körpergewicht drauf liegt« und »deshalb kann er sich nicht bewegen« (6). Es

kommt ihm [Narziss] zum Bewusstsein, »dass er sich nicht lösen kann« (6). Alternativ

hat der Künstler entschieden: »Der kommt jetzt nicht da weg. Der bleibt noch eine

Weile da hängen« (2).

Der Rezipient denkt sich in den Protagonisten des Bildes hinein: »Leg dich mal so

auf dein Knie. Mir tut das schon weh, wenn ich das schon sehe« (2). Die Fixierung in

der körperlichenHaltung und das Steckenbleiben in der angefangenenHandlung erhält

ein Analogon zum seelischen Zustand der Unentschiedenheit. So handelt sich um eine

Situation, da »glaube [ich] jetzt nicht, dass man sich entscheiden kann« (7). Alle Fragen

rund um die Szenerie, »Wie ist er da jetzt hingekommen? Was macht er da jetzt?« (4),

bleiben letztlich unbeantwortet (4). Je länger man darauf schaut, »desto mehr geht es

hin- und her« (7). Im Hinblick auf die Bedeutung der Szene »fällt [es] einem schwer,

sich für eine Sache zu entscheiden oder es gibt halt nicht so den Beweis für irgend-

wie eine Sache« (4). Es ist so ein ständiges »Switchen zwischen nah zusammen und

doch getrennt« (7). Als passendes Bild dient die »Vorhölle« bei Dante. Sie ist »auch eine

Form dieser unentschiedenen Situation«, eine »Warteposition«, »eine frustrierende Si-

tuation«, in der sich Leute zusammenfinden: »die haben nicht wirklich etwas schlecht

gemacht, aber auch nicht wirklich etwas gut gemacht« (11). Auch der Begriff »Schwebe«

wird als ein »gutes Wort für dieses Bild« (6) erachtet und bezeichnet einen körperli-

chen, wie einen psychischen Zustand. So wie der Körper selbst »in so einer merkwür-

digen Haltung da hängt« (2) und sich im Grunde gar nicht mehr bewegen kann, bleibt

seelisch ganz viel in der Schwebe. Es »gibt eigentlich keine Handlung« (2) und dadurch

dass die »Zeitdehnung auch extrem« ist (6) wird dieser Zustand noch unerträglicher.

Da ist etwas, »was in ihm schlummert oder passiv ist und er es betrachtet und nicht

so richtig weiß, was er damit machen soll« (7) – denn »bloß weil er es sieht, heißt es

nicht, dass er da schon Lösungen hat« (7). Auch ein Wunsch reicht in diesem Fall nicht

aus: »Invers wäre halt, dass er die Handlung nicht ausführen kann oder nicht möch-

te, obwohl man sich vielleicht klar ist darüber, dass man sie ausführen möchte« (6).

Das ist »wie bei einer fehlenden Impulskontrolle, nur andersherum« (6). Diese Hand-

lungsunfähigkeit ist auch deswegen quälend, »weil man keine Gewissheit bekommt«

(4). Es wirkt so, als ob er verzweifelt ist und ruft: ›Herrgott, was soll ich machen?‹« (10)

Der sich im Erleben breitmachende Wunsch nach impulsartiger Handlung bleibt letzt-

lich unerfüllt und in einem Davor stecken: »Also er ist ja kurz davor es zu greifen« (7).

Allerdings kommt es nicht zu dieser erlösenden Handlung – denn es handelt sich um

eine »Selbstbegegnung, die da irgendwo drin liegt«, […] »die er nicht abbrechen kann

oder nicht abbrechen will« (6). Weitergedacht erleidet der Protagonist schließlich den

Tod durch Erstarrung. Man soll ja aufhören, wenn es am Schönsten ist. Das ging aber

nicht, weil er vorher erstarrt ist.« (6)

Der Rezipient bringt das Stecken- bzw. Hängenbleiben mit eigenen Erfahrungen in

Austausch: Es ist vergleichbarmit einer Situation, in derman »immerwieder anfangen«

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 167

kann aber »zu keinemResultat« kommt (10) und diese »Unentscheidbarkeiten lassen na-

türlich immer eine gewisse Art von Unzufriedenheit zurück« (6). Es wird beschrieben,

wie Entscheidungen durch die Vielfalt an Möglichkeiten erschwert sind: »Also meistens

sind die Entscheidungen gar nicht so, dass du a und b hast, sondern es gibt Fächer von

Möglichkeiten und Alternativen in gewisser Art und Weise« (6). Die daraus resultieren-

de Handlungs- und Entscheidungsnot führt dann in einen unguten Schwebezustand:

»Man hat gern klare Verhältnisse. Also man, wir, ich. Ich fühle mich jedenfalls immer

unwohler, wenn Sachen in der Schwebe sind« (6). Auf das Leben bezogen sind »sol-

che Situationen frustrierend« oder »unheimlich«. »Das macht uns Angst« – denn »wir

wollen immer wissen was passiert« (11).

3. Konstruktion

Die Konstruktionsbeschreibung zeichnet nach, wie der Betrachter des Narziss-Bildes

zu einem Selbstbetrachter wird und welche Spiegelphasen er als Selbstbetrachter in

Haupt- und Nebenfiguration durchlebt (3.1). Darauf folgt eine Auslegung der Konstruk-

tionsbeschreibung des Bilderlebens mit dem Narziss-Mythos in Form eines Vergleichs

(3.2). Dieser mündet dann in der Erläuterung des Konstruktionsproblems der Selbst-

schau, wie sie sich an einem Bild vollzieht (3.3).

3.1 Rekonstruktion einer Spiegelerfahrung:

Vom Betrachter zum Selbstbetrachter

Die Transfiguration ist durch eine Suchbewegung gekennzeichnet, in der sich der Be-

trachter des Bildes nach und nach im Bild wiederfindet/entdeckt. Dies geschieht über

mehrere Etappen hinweg: Er beschreibt zunächst die Bildinhalte – mal konkret, mal

abstrahierend. Im Versuch die Situation nachzuvollziehen, versetzt er sich in die Lage

des Betrachters im Bild. Er nimmt dessen Perspektive ein, stellt sich vor, was sich der

Betrachter im Bild vorstellen mag, was ihn in diese Situation gebracht haben könnte

und mimt dessen körperliche Haltung. Er tritt an dessen Stelle. Dabei wird dem Be-

trachter zunehmend bewusst, dass er in diesem Sich-Hineinversetzen auch über sich

selbst spricht, dass er das, was ihm im Bild begegnet und was er beschreibt, um Ei-

genes ergänzt. Hierüber entdeckt er sich im Bild als Selbstbetrachter. Dieses Schauen

auf sich selbst verdoppelt auf diese Weise die Szenerie, wie sie sich im Bild darstellt als

eine Situation, in der jemand sich selbst betrachtet.

Die als Spiegelerfahrung klassifizierte Transfiguration spannt sich in Haupt- und

Nebenbild auf. Dabei stehen sich die Figurationszüge wie im Bild beinahe spiegelver-

kehrt gegenüber, wobei die einzelnen Qualitäten das gesamte Bild durchziehen. Die

Hauptfiguration beschreibt Spiegelerfahrungen, die der Herstellung einer Einheit die-

nen, und neben der Tendenz zur Identifikation die Grenzen dieser Einheit nach innen

und außen auszuloten sucht. Der Betrachter1 befragt das (Selbst-)Bild auf Kompati-

1 Wenn im Folgenden von ›demBetrachter‹ die Rede ist, ist jeweils der Betrachter als Selbstbetrach-

ter gemeint.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Ein Bild und sein Doppelgänger

bilität, Veränderbarkeit und Durchlässigkeit hin. Das Verschmelzen vervollkommnet die

Einheitsbildung und bildet den Endpunkt der Erlebensrichtung der Hauptfiguration.

Die Nebenfiguration führt den Betrachter an Spiegelerfahrungen heran, die ihm

aufzeigen, dass er sich nicht (ganz) überblickt oder gar nicht in den Blick bekommt.

Das Bild konfrontiert ihn mit Verrückungen und Verzerrungen, die er nicht oder nur

schwer als zu sich zugehörend akzeptieren kann. Dies führt an die Extreme von Spal-

tung und Fragmentierung. Der Betrachter hat, sich selbst fremd geworden, schließlich

den Zugang (zu sich) verloren. Er vermag sich im Bild nicht zu »greifen« und bleibt in

einem Davor stecken. Das Erstarren bildet den Endpunkt dieser Erlebensrichtung der

Nebenfiguration.

3.1.1 Hauptfiguration: Vom Identifizieren zum Verschmelzen

Der erste Zug der Hauptfiguration, das Bestätigen (1), ist durch eine Spiegelerfahrung

gekennzeichnet, in der sich der Betrachter seiner selbst versichert, sich von seiner

schönsten Seite sieht und von seinem eigenen Bild gebannt wird. In dieser Selbstschau

wird kein Einfluss von außen geduldet. Sie gleicht einer kontemplativen Kapsel, die

es ermöglicht sich selbst einmal ungestört zu betrachten und in schöner Selbstgenüg-

samkeit zu verharren. Eine Tendenz des Erhaltens kennzeichnet diesen Zug. So wirft

der (Selbst-)Betrachter einen Blick in eine verheißungsvolle Zukunft undmuss sich den

Realitäten (noch) nicht stellen. Gleichzeitig kündigt sich in der Hauptfiguration bereits

die Störanfälligkeit dieser kontemplativen Verfassung und der hohe Aufwand an, mit

der sie herzustellen und zu bewahren ist.

Der Spiegel befragt das Leben nach seinen Haltbarkeiten.

Das Vergleichen undÜberprüfen (2) dient als gängige, alltägliche Spiegelfunktion ebenfalls

der Selbstversicherung und Bestätigung. Im Bild treten sich Bild und Abbild gegenüber,

sodass sich der Betrachter im Unterschied zum ersten Zug weiterhin als Einheit, aber

bestehend aus zwei Teilen in den Blick nimmt. Es entsteht das Ideal-Bild einer har-

monischen Zweieinheit. Darin erfährt sich der Betrachter als Teil einer Wirklichkeit im

Ganzen,welche,wie er selbst, polar strukturiert ist. Anders als im ersten Zug ist es nicht

mehr nötig, sich aus der Welt in Form eines kontemplativen Rückzugs herausnehmen

zu müssen, um diese Einheit herzustellen. Der Spiegel lässt sich nun als Gegenüber

nutzen; duldet also im Gegensatz zum ersten Zug den Austausch mit anderem. Dies

vollzieht sich zunächst im Bild, indem Bild und Abbild auf ihre Übereinstimmung hin

verglichen werden. Es wird ein Realitätsabgleich am Spiegel vollzogen – ein Überprü-

fen der Stimmigkeit des Bildes (Spiegelbildes) mit dem, was sein soll. Das in diesem

Vergleich generierte Idealbild wird dann auf wohltuende Weise ins Alltägliche herun-

tergebrochen, leicht modifiziert und angeeignet.

Der Spiegel als Gegenüber dient der Selbstaneignung, Erprobung und Verortung in der Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 169

Diese Brechung setzt sich mit dem Verschieben und Ergänzen (3) fort. Anders als im vor-

herigen Zug werden nun die Bilder nicht mehr nur einander gegenübergestellt, ange-

nähert und stimmig gemacht. Vielmehr wird die Asymmetrie der beiden Bildhälften

betont. Dies wird als äußerst produktiv erlebt und wiederum mit dem eigenen Leben

und seinen Asymmetrien in Austausch gebracht. Der Betrachter erfährt, wie über die

leichte Verschiebung das harmonische Ganze beweglich und produktiv bleibt und trifft

auf konstituierende Verschiebungen des eigenen Lebens – insbesondere die eigene be-

rufliche Praxis (Berufung) betreffend. Diese Bewegung mündet im Idealbild einer nie

fertigen Gestalt, die immerzu tätig und in Veränderung begriffen ist. In der Art ei-

ner Selbsterfahrung wird am Bild beschaubar, wie sich Sehnsüchte gegen Widerstände

durchzusetzen vermögen. Im Unterschied zu einem Auseinanderdriften zweier Sei-

ten (etwa in Form einer Abspaltung) darf diese Spannung jedoch erhalten bleiben und

formiert sich wiederum zu einem Ideal – nämlich dem eines fortwährenden Strebens

gegen Widerstände.

Somit führt der Spiegel in die Reflektion und motiviert Entwicklungen.

Im vierten Zug der Hauptfiguration vollzieht sich eine sinnliche Selbsterfahrung am

undmit dem Spiegel, die ein bloßes Betrachten des Bildes übersteigt und als eine Form

der Selbst-Entdeckung und Selbst-Erweiterung (4) zu klassifizieren ist. Am Betrachter im

Bild wird zunächst beobachtet, wie dieser sich nicht nur selbst betrachtet, sondern an

einer Stelle die spiegelnde Wasserfläche berührt, ja bereits ins Wasser eingedrungen

ist. Dabei macht er die Erfahrung, dass ein Anschauen des Bildes nicht zum Verste-

hen ausreicht, sondern dass auch er sich, wie der Betrachter im Bild, einfühlen muss.

Dieser Zugang verspricht Selbsterkenntnis im Sinne einer tiefen und umfassenden

Verbundenheit zwischen Körper und Seele und mit ihr die Überwindung der Zwei-

teilung des Bildes. Im Gegensatz zu den vorangegangenen Zügen kommt diese Spie-

geldimension einer haptisch-sinnlichen Selbsterkundung gleich. Dabei wird die harte

Kante, die zwischen den beiden Bildern liegt, sukzessive aufgeweicht und die Trennli-

nie/Wasserkante zunehmend durchlässig. Veränderung erscheint am schillernd-reflek-

tierenden und durchlässigen Element Wasser nunmehr kinderleicht. In dieser Spiegel-

erfahrung erfährt sich der Betrachter nicht mehr auf ein Bild festgelegt, da er dieses

sinnbildlich mit der Hand im Wasser zu durchbrechen vermag. Die konkrete Berüh-

rung (des Wassers) und das Sich-Anschauen als »Reflektion« des eigenen Lebens bilden

nun eine gemeinsame Bewegung. Der Betrachter erlebt sich sowohl als vollständig wie

auch als fluide/veränderbar.

Das Sich-Spiegeln geht in eine sinnliche Selbsterfahrung und Selbsterweiterung über.

In der letzten Stufe wird schließlich die Spiegelgrenze überschritten. Im Verschmelzen

und Überschreiten (5) schwinden zunächst die Unterschiede zwischen Bild und Abbild.

Dieser Vorgang wird in eine Formel gefasst, in der alles mit allem verbunden ist. Es

vollzieht sich ein Verschmelzungsakt, der aus der Perspektive des Betrachters im Bild

sinnbildlich als ein Eindringen in sich selbst beschrieben wird (Hand). Alternativ wird

die Anschauungsebene durch einen einmaligen Durchstoß durch die Mitte (phallisches

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Ein Bild und sein Doppelgänger

Knie) – als ein ebenfalls sexuell konnotiertes Eindringen – überschritten. Spätestens an

diesem Punkt ist die Ebene des ›manifesten‹ Bildes verlassen. Der Überschreitungsmo-

ment wird durch Hand und Knie imaginär fortgesetzt; das Sich-Selbst-Ansehen durch

Handlungen abgelöst. Die Berührungen als Durchschlag oder sanftes Eindringen ver-

kehren den Selbsterkundungsprozess (an einem Bild) in ein Unkenntlich-Werden. Das

Gezogen-Werden, Durchstoßen, Verschmelzen bedeutet gleichzeitig ein Aufgehen im

Ganzen, Untergehen und Verschwinden.

Die vollständige Überwindung des Schauens auf ein (Selbst-)Bild führt schließlich zu einem Bild-

wie Selbstverlust.

3.1.2 Nebenfiguration: Vom belebenden Verrücken zum Abspalten

Der bestätigende Zug der Hauptfiguration, der ein einheitliches Selbst-Bild verspricht,

trifft in der Nebenfiguration auf ein in vielerlei Hinsicht sich entziehendes oder gar verwei-

gerndes Bild (1). Hässliches, Unzusammenhängendes treten in den Blick. Das (Ab-)Bild

zeigt nicht nur keine schöne Gestalt, sondern Ungestaltliches. Mit der eingeschränkten

Sichtbarkeit erfüllt das Bild nicht mehr seine zentrale Funktion, etwas zu ›zeigen‹. Das

Nicht-Sehen-Können erhält zudem ein Korrelat in einem Nicht-Gesehen-Werden. Die-

ser Mangel spitzt sich in der Erfahrung zu, dass das Gegenüber im Spiegelbild die Au-

gen geschlossen hat, sprich nicht zurückschaut. Dies wiederum entspricht dem Nicht-

Anblicken des Spiegelbildes seitens des Betrachters, denn auch er [Narziss] scheint die

Augen geschlossen zu haben – ein »Schatten«, der auf dem Augenpaar liegt, hält dies

unentschieden. Schließlich entzieht sich auch das Bild (als Abbild), indem es sein Ganz-

heitsversprechen nicht einlöst. Es tritt in seiner Fragmentierung in einen strengen Ge-

gensatz zu dem schillernden, bestätigenden Selbstbild und konfrontiert den Betrachter

mit Unfertigem. Der Betrachter als Selbstbetrachter muss sich schließlich eingestehen,

selbst noch nicht ganz fertig zu sein, sich selbst in allen Facetten noch nicht vollständig

entwickelt zu haben. Er trifft auf archaisch-primitive Züge, die ihm angehören.

Das Spiegel-Bild erweist sich auf dieser Ebene der Nebenfiguration als unvollständig.

Das Idealbild der Hauptfiguration wird zudem mit Verrückungen und Verzerrungen (2)

kontrastiert. Dieser Zug korrespondiert mit dem Vergleichen und Überprüfen der

Hauptfiguration – mit dem Unterschied, dass das andere (im Spiegelbild) nun im

wahrsten Sinne des Wortes »verrückt« erscheint. Bild und Abbild sind nicht in Über-

einstimmung zu bringen; sie lassen sich in kein konsistentes Gesamtbild fassen. Im

Spiegel als Gegenüber blickt etwas anderes entgegen als erwartet. So wie der Betrachter

im Bild sieht sich schließlich auch der Betrachter als Selbstbetrachter »verzerrt«. Diese

Brechungen und Verzerrungen werden jedoch schließlich als notwendiger Bruch und

Korrektur durch andere erlebt.

Der Spiegel offenbart sich als ›Zerrspiegel‹ und bricht das illusionistische Idealbild der Hauptfi-

guration.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 171

Das produktive Verschieben und Ergänzen der Hauptfiguration wird im Vereinseitigen

und Abspalten (3) der Nebenfiguration durchbrochen. So widersprechen sich die ver-

schiedenen Dimensionen der Selbsterfahrung und sind nicht miteinander vereinbar.

Dies wird zunächst im Bild eines Kampfes der beiden Figuren miteinander in seiner

Dynamik des Herunter- oder Herabziehens erlebt. Während die Ungleichheit von Bild

und Abbild in der Hauptfiguration zu immer neuen Formenbildungen anregt und das

Altbekannte auf wunderbare Weise weiterentwickelt, kippt dies in der Nebenfiguration

in einen nicht aufzulösenden Widerspruch. Diese Spannung ist schließlich nicht aus-

zuhalten und drängt auf Vereindeutigung zu einer Seite hin. Infolge der Abspaltung

einer Seite erkennt sich der Betrachter im Spiegel letztlich nicht mehr wieder: er ist

sich selbst fremdgeworden.

Der Spiegel ist erblindet.

Das Entdecken und Erweitern der Hauptfiguration, in welchem sich der Betrachter als

erweitert, fluide und veränderbar erlebt, wird in der Nebenfiguration mit Undurch-

dringlichem kontrastiert. Das Nicht-Durchdringen und Fixieren (4) macht sich am Blick

des Betrachters im Bild fest. Der Blick wirkt wie ein Trichter, der anderes ausschließt

und in die Fixierung führt. Zugleich verhärtet sich die Trennlinie zwischen Bild und

Abbild und macht das Bild im Ganzen zur Barriere, zu dem kein Durchdringen mehr

möglich ist – anders als im erweiternden Zug der Hauptfiguration, bei dem die Gren-

zen fluide wurden. Der Betrachter gerät in eine Blockade, die bedeutet, nicht loszu-

kommen, stecken zu bleiben und im Anblick zu erstarren.

Der Spiegel wird zum »Gefrierspiegel« und blockiert Entwicklungen/Handlungen.

3.1.3 Die Erfahrung von Einheit und Teilung im Bilderleben

Ein durchgängiger Zug der Spiegelerfahrung derHauptfiguration ist die Herstellung und

Erfahrung von Einheitlichkeit (Vollständigkeit). Der Betrachter entdeckt so etwas wie

ein »Ich« im Bild, das, in seinen Grenzen abgesteckt, als solches beschaubar wird. Hier-

über formieren sich halt- und formgebende Idealbilder, die bestätigend und selbstauf-

wertend wirken, jedoch wenig Fremdeinwirkung und Brüche in der Selbstkonzeption

dulden (1). Die Einheitsbildung vollzieht sich in einem zweiten Schritt über die Her-

stellung einer spannungsvollen Zweieinheit – einer Bewegung, die sich wiederum zu

einem Ideal der Zweieinheit als Weltenformel fügt. Dieses Ideal wird über einen Ver-

gleich mit alltäglichen Situationen gebrochen und in eine reale Einheit zu bringen ver-

sucht (2). Ebenfalls formieren sich Verschiebungen/Asymmetrien in einem dritten Zug

zu einem Ideal. Das Ideal entspricht nun einer beweglichen Einheit, die über sich hin-

auswachsen will (3). Diese Bewegung setzt sich darin fort, dass die Trennlinie durch-

brochen wird und dem Betrachter als Selbstbetrachter Durchlässigkeit, Fluidität und

Veränderbarkeit in Aussicht stellt (4). Sie endet an dem Punkt, an dem sich alles mit

allem zu verbinden scheint. Der Betrachter will durch ein imaginiertes Hineingreifen

in das Bild mit sich eins werden, in sich selbst aufgehen. Dieser Akt des Verschmelzens

mit dem Bild ist synonym für die Selbstauflösung (5).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Ein Bild und sein Doppelgänger

Ein durchgängiger Zug der Spiegelerfahrung der Nebenfiguration ist die Erfahrung

der Uneinheitlichkeit oder auch die der Unvollständigkeit und Unstimmigkeit. Nicht-

Sichtbares und Fragmentiertes erfordern aufseiten des Betrachters bild-ergänzende

Tätigkeiten. Das ›Manifeste‹ tritt für den Betrachter spürbar in ein Verhältnis zum ›la-

tenten‹ Bildinhalt, erhält jedoch den Charakter der Unvereinbarkeit. Diese Differenz

zwischen dem Sehen (›Auge‹) und dem Vorstellen (›Blick‹) erlebt der Betrachter des Bil-

des wiederum aus der Perspektive des Betrachters im Bild, im Umgang mit dem Bild

und aus der Perspektive als Selbstbetrachter. Die Differenz wird als Bild-Täuschung er-

fahren (1). Gleichzeitig lässt das Bild anderes in grellem Licht erscheinen und verweist

auf Realitäten. Es lässt den Betrachter auf Aspekte des eigenen Lebens schauen, die

ihm als überwunden oder nicht zugehörig gelten – darunter Verluste, Defizite, Schick-

salhaftes, Überbleibsel eines archaischen Zustands. Diese Erfahrung deckt unliebsame

Wahrheiten auf. Die nebenfigurativen Verrückungen und Verzerrungen des Idealbildes

(der Hauptfiguration) sind jedoch nicht einfach zu integrieren. Sie fügen sich nicht in

ein Gesamtbild und münden in einem nicht aufzulösendenWiderspruch (2). Diese Un-

einheitlichkeit wird in einem dritten Zug hautnah/sinnlich als ein Kampf widerstrei-

tender Kräfte erlebt, bei der eine Seite ausgeblendet/abgespalten wird. Durch diese

Vereinseitigung gelingt die Herstellung von Einheitlichkeit nicht mehr; der Betrach-

ter ist sich darin fremd geworden und vermag sich nicht mehr zu überblicken (3). Die

Zwangsvereinseitigung setzt sich in der Erfahrung fort nicht durchzudringen und fi-

xiert zu sein. Dies ist analog zum Zustand der Handlungsunfähigkeit und wird sowohl

als eine innere Not (sich nicht entscheiden können), als auch als körperliche Begren-

zung (sich nicht mehr bewegen können) erfahren. Die vielfältigen Dimensionen in der

Selbstwahrnehmung mitsamt ihrer schillernden Uneinheitlichkeit sind nicht mehr in

den Blick zu bekommen. Hier verliert der Betrachter den Zugang zu dem ›Anderen‹,

das ihn konstituiert und lebendig hält und verkümmert/verhungert schließlich in sei-

ner Kapsel – abgespalten/abgetrennt von allem anderen (4). Das Erstarren ist Ergebnis

eines Spaltungsprozesses, der aus der Sehnsucht ein in sich stimmiges Bild festzuhal-

ten, erwächst. Es handelt sich, bezogen auf das Idealbild der Hauptfiguration, um eine

Verkehrungserfahrung, in der die Selbstsuche und Selbstentdeckung in die Selbstent-

fremdung umschlägt.

3.1.4 Verschmelzen und Erstarren als Extrempole der Selbst-Schau

Die Konstruktion der Transfiguration beschreibt eine Spiegelerfahrung, die sich zwi-

schen den Polen Einheit (»Einheitlichkeit«) und Teilung (»Uneinheitlichkeit«) bzw. Voll-

ständigkeit und Unvollständigkeit bewegt. Sie zeigt, wie eine ungebrochene Einheit

als solche nicht haltbar ist, sondern durch viel Divergierendes gestört, konfrontiert,

verrückt und zersetzt wird. Der mühsame Prozess der Herstellung und des Erhaltens

einer solchen uneinheitlichen Einheit wird im Bilderleben als eine Spiegelerfahrung die-

ser Selbstkonstitution durchlebt. Es stellt den Betrachter vor eine Vermittlungsaufgabe,

die scheitern kann. Im Herstellen einer Einheit müssen zwangsläufig Aspekte ausge-

schlossen werden, die in der Spiegelerfahrung jedoch weiterhin wirksam, lebendig und

sichtbar bleiben. Das zugunsten der Einheit Abgespaltene will sich (wieder) verbinden,

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 173

transformieren. Gleichermaßen muss sich diese Uneinheitlichkeit in ein wenn auch

bewegliches Ganzes zurückführen lassen, ansonsten droht vollständige Zersetzung.

Das Bild führt uns zudem die Extreme dieser Bewegungen vor Augen: In den haupt-

figurativen Bewegungen der Einheitsbildung kommt es zur Verschmelzung und damit

zum Verlust eines ›Ich‹, das sich als klar umrissen und klar gegen ein ›Außen‹ abge-

grenzt zu behaupten versucht. Das nebenfigurative Verrücken, Verzerren und Konfron-

tieren mündet in eine Bewegung, die auf Verdrängung der inkompatiblen Dimensio-

nen der Selbsterfahrung drängt. Hierüber verhärten sich die Grenzen und das auf diese

Weise reduzierte ›Ich‹ verkümmert schließlich – sich selbst fremd geworden – in seiner

Kapsel und stirbt den Tod durch Erstarrung.

Mit diesen beiden Extrempolen, Erstarren und Verschmelzen, sind die Enden be-

schrieben, in die Gestaltbildung grundsätzlich führen kann. Das Ausbilden und Fest-

halten einer Gestalt bildet Umrisse, verleiht Prägnanz, ist als ein Außen beschaubar,

kann jedoch in dieser Festlegung unlebendig werden. Der Aneignungswunsch dieser

Gestalt – die Erscheinung soll zu eigen, identisch werden – schlägt an seiner Spitze in

sein Gegenteil um: sie bringt in dieser Form der Anverwandlung die Gestalt zum Zer-

fließen und Verschwinden (Versalität).

Die Narziss-Darstellung macht auf Entwicklungsversprechen und auf Entwick-

lungsanforderungen einer mühsamen Selbstkonstruktion aufmerksam, die sich

zwischen Einheitlichkeit (Vollständigkeit) und Uneinheitlichkeit (Unvollständigkeit)

bewegt. Sie drängt das Erleben nicht nur auf Vereinheitlichung hin, sondern möchte

immer wieder Uneindeutiges, Verschobenes in den Blick nehmen und hieran wachsen

oder sich endlich mit einem abgespaltenen Eigenanteil auseinandersetzen – diesen

wieder ins Ganze fügen. Angetrieben von dem Wunsch, sich im Bild ganz zu sehen,

jedoch stets mit Uneinheitlichem, das sich nicht integrieren lässt, konfrontiert zu

werden, erfährt sich der Betrachter in der Betrachtung als zugleich vollständig und

unvollständig. Das Narziss-Bild, so lässt sich festhalten, tritt seinem Betrachter als

ein im psychologischen Sinne ›echter Spiegel‹ entgegentritt. Sie ermöglicht eine

umfassende Spiegelerfahrung und führt ihm an einem Bild vor, wie sich eine Selbst-

Konstruktion vollzieht und welchen Belastungen diese Formenbildung ausgesetzt

ist. Die Doppelkonstruktion des Bildes – bestehend aus Bild und Abbild – trifft auf

eine Doppelkonstruktion im (zweiten) Betrachter des Bildes. Dieser erfährt sich als

einheitlich (vollständig) und uneinheitlich (unvollständig) zugleich.

3.2 Vergleich von Bild und Text

Im unmittelbaren Vergleich der Bildwirkung mit dem Narziss-Mythos, wie er in der

Erzählung nach Ovid überliefert ist, sticht bereits ein Unterschied heraus. Die Figu-

ration, die sich als eine umfassende Spiegelerfahrung herausstellt, kreist um das Mo-

ment, sich in einem Bild sehen zu wollen – mit dem Ergebnis, sich letztlich nicht oder

zumindest nicht ›ganz‹ sehen zu können. Anders als der Narziss der Erzählung, geht

der Betrachter der Narziss-Darstellung zunächst davon aus, dass es sich um eine Spie-

gelszene handelt – unabhängig davon, ob er den Narziss-Mythos kennt. Die Figur des

›Anderen‹ im Spiegelbild ist in der Erzählung ersehnt und lediglich imaginiert, wäh-

rend sie im Bilderleben eine Entdeckung darstellt. Diese Entdeckung bereichert das

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Ein Bild und sein Doppelgänger

Bilderleben und lässt das Spiegelbild zu einer im psychologischen Sinne ›echten‹ Spie-

gelerfahrung werden. Echt ist sie, da sie verdeutlicht, dass nicht ›ich‹ mich im Spiegel

sehe, sondern ein mich spiegelnder, um nicht gern Gesehenes ergänzender und das

gewünschte Selbstbild verrückender ›Anderer‹. In diesem Sinne geht die Spiegelerfah-

rung über das Spiegel-Idealbild hinaus. Wie im Mythos, wenn auch auf andere Weise,

wird der als Ich gesehene ›Andere‹ zu einer notwendigen Lebensvoraussetzung. Er ist

synonym für eine Welt, mit der ich im Austausch bin, auf die hin ich ein Bild entwer-

fe (Hauptfiguration) und die zugleich ein (Selbst-)Bild erst konstituiert und verrückt

(Nebenfiguration).

Nach dieser ersten und vorläufigen Einschätzung ist es, um die Frage zu beant-

worten, inwiefern das Narziss-Bild in seiner Wirkung auf den Betrachter einen Kern

des Mythos trifft, zunächst notwendig, diese beiden Medien, Erzählung und Bild, auf

eine Vergleichsebene zu heben. Dem Bilderleben, wie es in Form von Tiefeninterviews

exploriert wurde, entspricht aufseiten der Erzählung dasNachzeichnen der Erlebensge-

stalt.2 Neben den Erkenntnissen, die aus dem Vergleich für die Konstruktion der Bild-

wirkung gewonnen werden können, dient der Vergleich darüber hinaus einer Beant-

wortung der übergreifenden Fragestellung, was die dargestellte Bild- und Blickszene,

die eine Alltagssituation darstellen könnte (Fischerjunge), mit den Erkennensmythen

unseres Abendlandes zu tun hat (Narziss-Mythos).

Im Narziss-Mythos der Erzählung nach Ovid finden sich zwei psychologische

Grundverhältnisse (Grundkomplexe), die sich als Gegensatzpaare durch die gesamte

Erzählung ziehen. Der Hauptkomplex, ›Einheit und Teilung‹ wird durch einen zweiten

Komplex, ›Wahrheit und Täuschung‹ variiert. Im Folgenden wird der Erlebensgang

als Komplexentwicklung3 chronologisch anhand der Textpassagen beschrieben. Die

Übersetzung aus dem Lateinischen stammt von Michael von Albrecht4; sie wird in

besonders wichtigen Passagen des Mythos um andere Übersetzungen ergänzt.

3.2.1 Entwicklungsgang der Erzählung (Ovid) anhand der Komplexe:

Einheit und Teilung, Wahrheit und Täuschung

In Aoniens Städten hochberühmt, [340] gab Tiresias dem Volk, das ihn aufsuchte,

unfehlbare Orakelsprüche. Die erste Probe seiner Zuverlässigkeit und der Erfüllung

machte die wasserblaue Nymphe Liriope, die einst der Cephisus mit den Windungen

seines Stromes umschloß; der so in seinen Wellen Gefangenen tat er Gewalt an. Aus

ihrem schwangeren Schoß gebar die wunderschöne [345] Nymphe ein Kind, das schon

damals voller Liebreiz war; sie nennt es Narcissus.

2 Diese Erlebensgestalt ist angelehnt an die Komplexentwicklung, ein Auswertungsschema der

Morphologischen Filmwirkungsanalyse (s.u.), allerdings nicht empirisch auf der Grundlage von

Tiefeninterviews erhoben, sondern interpretativ den Erlebensmomenten folgend.

3 Der Begriff der Komplexentwicklung entstammt der Morphologischen Filmwirkungsforschung

und wird hier synonym zur Beschreibung der sequentiellen Erlebensform einer Erzählung ver-

wandt. Erläuterungen zu den Begriffen ›Komplex‹ und ›Komplexentwicklung‹ finden sich in fol-

genden Veröffentlichungen vgl. Salber,Wilhelm:Wirkungsanalyse des Films, Köln: Buchhandlung

Walther König 1977, S. 63-69; vgl. Blothner, Dirk: Erlebniswelt Kino. Über die unbewußte Wirkung

des Films, S. 95-145.

4 Vgl. Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 87-92.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 175

Bereits in diesen einleitenden Sätzen sticht die Qualität des Vollkommenen hervor. Die

Orakelsprüche des Tiresias sind »unfehlbar«; das Kind ist »voller Liebreiz«; die Mutter

wirdmit demSuperlativ beschrieben »wunderschön« zu sein.Die Qualität des Vollkom-

menen verbindet sich in dieser ersten Textpassage bereits mit der Erfahrung, dem nicht

entgehen zu können (Gewaltakt), denn die Vollkommenheit setzt eine unverbrüchliche

Einheit, der nicht zu entkommen ist.

Befragt, ob diesem Knaben ein langes, reifes Alter beschieden sei, sprach der schick-

salsverkündigende Seher: »Wenn er sich nicht selbst kennenlernt.« [»si se nonnoverit«]

Diese Vorhersage, die zunächst rätselhaft erscheint5, ließe sich dahingehend deuten,

dass das Sich-Kennenlernen als ein Gegenübertreten (Teilung) die vollkommene Einheit

durchbricht und Sterblichkeit erzeugt – hier: den frühen Tod herbeiführt. Neben die-

ser Übersetzung des Seherspruchs ist der Ausspruch, »si se non noverit« durch Gerhard

Fink auch mit »Wenn er sich nicht erkennt« übersetzt.6 »Erkennen« ist etymologisch wie-

derum mehrfach konnotiert als »Sehen« und »Lieben«. Es geht hier also um einen Tei-

lungsmoment im (Sich-)Anschauen und Lieben, der die Sterblichkeit mit sich bringt.

Der Vorgang des Sich-Anschauens – sich kennenlernen/sich erkennen – bedeutet tat-

sächlich eine Teilung, wenn der Selbstbetrachter sich zum Objekt nimmt.7 Neben dem

psychologischen Grundverhältnis von Einheit und Teilung kündigt sich im Begriff des

»Sich-Erkennens« bereits der zweite Komplex von Wahrheit und Täuschung an.

Lange schiendasWort desWahrsagers bedeutungslos. Dochder tatsächlicheAusgang,

[350] die Todesart und die Neuheit seines Wahnsinns bringen die Bestätigung. Denn

der Sohn des Cephisus war schon sechszehn Jahre alt geworden und konnte noch als

Knabe und schon als junger Mann gelten. Viele Männer, viele Mädchen begehrten ihn.

Aber solch hartherziger Hochmut wohnte in der zarten Gestalt! [355] Kein Mann, kein

Mädchen konnte ihn rühren.

In dieser Textpassage wird Narziss in einer Selbstgenügsamkeit (vollkommenen Ein-

heit) beschrieben, die keine Einflussnahme von außen und keinen Wandel zulässt. Die

Betonung des Alters unterstreicht eine Entwicklungsproblematik. Ihr liegt die man-

gelnde Austauschbewegung mit Anderem zugrunde. Sie konserviert zwar die Jugend,

lässt Narziss jedoch nicht reifen und hält andere außen vor. Der Hinweis auf den spä-

teren »Wahnsinn«, dem Narziss verfallen wird, deutet erneut auf das zweite Verhältnis

von Wahrheit und Täuschung hin.

5 Rätselhaft auch dahingehend, das sie in einem vermeintlichenWiderspruch zumOrakelspruch in

Delphi, dem »cognosce te ipsum«, steht.

6 Publius Ovidius Naso: Metamorphosen, übers. von. Fink, Gerhard, 2. Aufl., Düsseldorf: Patmos

2007, S. 143.

7 Dass diese Teilung »ein Vorbote des Todes« ist, wie es der Seher verkündet, hat bereits Otto Rank

vermutlich im Rückgriff auf den Narziss-Mythos betont. So bringt er in seinen Studien zum Nar-

zissmus den Moment der Teilung, in welchem sich das Ich zum Objekt nimmt, mit der Zelltei-

lung in einen Zusammenhang. Diese gehe mit dem Vermögen, sich fortzupflanzen einher und

bezeichne damit Liebestätigkeit im weitesten Sinne. Zugleich bedeute diese Funktion jedoch die

Sterblichkeit des Einzelorganismus.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Ein Bild und sein Doppelgänger

Ihn erblickt, während er aufgescheuchte Hirsche in die Netze jagt, die stimmbegabte

Nymphe, die nie eine Antwort schuldig bleibt und nie als erste sprechen kann, Echo,

die Stimme des Widerhalls. Echo war noch ein Wesen, kein leerer Schall; [360] doch

hatte die Schwätzerin schon damals keine andere Möglichkeit zu sprechen als jetzt.

Sie konnte nämlich von vielen Worten nur die letzten wiederholen. Das hatte Juno so

angeordnet, weil Echo oft, wenn Juno auf den Bergen Nymphen in ihres Juppiters Ar-

men hätte ertappen können, die Göttin wohlweislich mit langen Gesprächen hinhielt

[365], damit die Nymphen unterdessen entwischen konnten. Nachdem Saturnia dies

durchschaut hatte, sprach sie: »Über diese Zunge, die mich genarrt hat, sollst du von

nun an nur wenigMacht haben und deine Stimme nur noch ganz kurz gebrauchen dür-

fen.« Ihre Drohungmacht sie wahr. Immerhin kann Echo die Laute am Ende einer Rede

wiederholen undWorte erwidern, die sie gehört hat. [370]

Das Verharren in ungestörter Selbstgenügsamkeit, das Narziss charakterisiert, wird

hier mit einer Figur, Echo, konfrontiert, die sich in den Dienst anderer stellt. Ihr Frevel

besteht in einer unerlaubten Einflussnahme (Ablenkung, Geschwätz). Echo respektiert

die herrschenden Besitzansprüche bzw. Paar-»Einheiten« (Saturnia-Juppiter) nicht und

ermöglicht Juppiter, wie den Nymphen ein Liebesspiel mit wechselnden Partnern. Ne-

ben der Einmischung in fremde Angelegenheiten liegt der Frevel in den Täuschungs-

versuchen, worin sich der zweite Komplex in Szene setzt.

Im Hinblick auf den Grundkomplex von Einheit und Teilung stellt ihre Figur eine

Antipode zu Narziss dar, dessen Einheit (auch als Eigenständigkeit und Unabhängig-

keit von anderen verstanden) noch von nichts und niemandem relativiert wurde. Im

Gegensatz zu Narziss, der sich selbst genügt, steht sie spätestens mit ihrer Bestrafung

in völliger Abhängigkeit zu anderen: Echo wird ihrer eigenen Sprache beraubt. Die Ge-

bundenheit an Andere, deren letzte Worte sie lediglich wiederholen darf, bedeutet den

Verlust ihrer Eigenständigkeit, womit sie ihre identitäre Einheit einbüßt. Die mytholo-

gische Erzählung trennt also hier das Verhältnis von Einheit und Teilung auf.

Kaum hat sie also Narcissus erblickt, der abseits vom Wege durchs Gelände streifte,

entbrannte ihr Herz in Liebe. Sie folgt verstohlen seinen Spuren, und je länger sie ihm

folgt, desto mehr läßt seine Nähe sie erglühen, nicht anders, als wenn der leicht ent-

zündliche Schwefel, mit dem die Fakkeln an der Spitze bestrichen sind, eine Flamme

an sich reißt, die man in die Nähe bringt. [375]

In dieser Beschreibung wird im Liebesbegehren eine Gestaltwandlung beschrieben. In

den Qualitäten des Entzündlichen kündigt sich die Gefahr an, die mit dem Liebesbe-

gehren und der völligenHingabe zu einem Anderen verbunden ist.8 Der Grundkomplex

konkretisiert sich in der Frage, ob das Liebesbegehren erfüllt oder unerfüllt bleibt. Ein-

heit entspricht hier demWunsch nach (vollständiger) Vereinigung und Teilung dem des

(völligen) Getrenntsein.

8 Freud hätte dies als gefährliche Verschiebung der Ich-Libido auf die Objekt-Libido beschrieben,

die als extremes Liebesbegehren aus den Stabilitäten der Seinseinheit herausführt – und mit den

Gefahren der Zurückweisung verbunden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 177

Owie oft wollte sie ihmmit liebevollenWorten nahen und ihn durch Bitten erweichen!

IhrWesen verbietet’s! Es erlaubt ihr nicht den Anfang zumachen. Doch eines steht ihr

frei: Sie ist bereit, Laute abzuwarten, auf die sie antworten kann.

Echo will Narziss »erweichen«, ihn aus seiner Selbstgenügsamkeit der vollkommenen

Einheit herausführen, worin die ›Härte‹ und Unzugänglichkeit dieser bedürfnislosen

Gestalteinheit erneut betont wird. Der auf Echo lastende Fluch, die Gebundenheit an

Andere, wird ihr zur Hürde. Beschrieben wird die Bedingung für ein Zusammenkom-

men – Narzissmüsste sich erweichen lassen, aus seiner Einheit heraustreten, Echo hin-

gegen ist zu stark an den Anderen gebunden und kann nicht als eigenständige Gestalt in

Erscheinung treten. Der Austausch und damit das Zusammenkommen (Vereint-Sein)

ist durch diese beiden Extreme erschwert.

Zufällig hatte der Knabe, vom treuen Gefolge entfernt, [380] gerufen: »Ist jemand

hier?«, und »hier« hatte Echo erwidert. Er staunt, läßt den Blick überallhin schweifen

und ruft mit lauter Stimme: »Komm!« Sie ruft ihn, wie er sie ruft. Er blickt zurück und

spricht, da wieder niemand kommt: »Was fliehst du vor mir?« Und ebenso vieleWorte,

wie er gesprochen hatte, erhielt er zurück. [385] Er beharrt; getäuscht durch den Wi-

derhall der antwortenden Stimme, spricht er: »Laß uns hier zusammenkommen«, und

keinen Laut gab es, auf den sie jemals lieber geantwortet hätte. »Zusammenkommen«,

wiederholt Echo, vertraut auf ihre eigenen Worte, verläßt den Wald.

In dem Hin- und Her, das als Frage- und Antwortspiel erscheint, gelingt es Echo das

Interesse Narziss’ für sich zu gewinnen. Durch eine Variation des Sprachduktus, er-

langt sie in der Wiederholung ein Mindestmaß an Eigenständigkeit – sie hebt sich also

von dem gesprochenen Wort des Anderen ab. So vermag sie den letzten Worten/dem

letzten Wort mal einen sehnsuchtsvollen Klang zu verleihen oder sie spricht das Wort

entschieden in der Art einer Antwort aus. Dieses Variieren des Sprachduktus stellt be-

zogen auf das Verhältnis von Einheit und Teilung einen notwendigen Bruch dar, über

den erst eine Annährung möglich wird. Das »Antworten« ist dennoch ein Wiederholen,

und so wecken nicht die Worte eines Anderen die Aufmerksamkeit Narziss’, sondern

seine eigenen. In dieser Verwechselung sind beide Komplexe aufeinander bezogen. Es

zeigt sich, dass Narziss besonders anfällig dafür ist, getäuscht zu werden, da er so sehr

sich selbst verhaftet ist.

Schon ging sie auf ihn zu, um den ersehnten Hals mit den Armen zu umschlingen

[390] – er aber flieht; und während er flüchtet, ruft er: »Hände weg, laß die Umarmun-

gen! Eher will ich sterben als dir gehören.« Sie antwortet nichts als »dir gehören«.

Die Verschmähte hält sich imWalde versteckt, verbirgt schamhaft das Gesicht im Laub

und lebt von nun an in einsamen Höhlen. [390]

In der nicht gelingenden Zusammenkunft spitzt sich nun der Komplex von Einheit und

Teilung zu. Der ›realen‹, körperlichen Begegnung wird nicht standgehalten (zweites

Verhältnis). Echo, die ihm hier als ein Anderer gegenübertritt, wird abgewiesen. Nar-

ziss’ Interesse galt nur den Worten, die in Wirklichkeit die seinen waren. Echo, die in

besonderem Maße von Anderem abhängt und darüber hinaus der Liebe gänzlich ver-

fallen ist, macht die zuspitzende Erfahrung, von dem getrennt zu sein, von dem sie

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Ein Bild und sein Doppelgänger

abhängt. Teilung (anderen angehören) verkehrt sich in eine Trennungserfahrung in der

Art einer Abspaltung.

Doch die Liebe bleibt und wächst noch aus Schmerz über die Zurückweisung. Sorgen

gönnen ihr keinen Schlaf und zehren den Leib jämmerlich aus;Magerkeit läßt dieHaut

schrumpfen, in die Luft entschwindet aller Saft des Körpers, nur Stimme und Gebein

sind übrig. Die Stimme bleibt, das Gebein soll sich in Stein verwandelt haben. [400]

Seitdem ist sie in Wäldern verborgen und läßt sich auf keinem Berg blicken. Alle kön-

nen sie hören. In ihr lebt nur der Klang.

Echo erleidet durch die Zurückweisung einen Gestaltverlust. Sie büßt ihre sinnlichen

Qualitäten und ihre Lebendigkeit (»Saft des Körpers«) ein und wandelt sich in Stein.

Diese Episode des Mythos führt dem Leser vor, dass die mangelnde Austauschbewe-

gung (der beiden Protagonisten), den Verlust des Lebens bedeutet. Im Aufspleißen von

Einheit und Teilung – Narziss kreist nur um sich und bleibt dieser Einheit verhaftet,

Echo dagegen kann nicht ohne den Anderen – spitzt sich das Drama um die nicht ge-

lingende Austauschbewegung zu.

So hatte Narcissus diese enttäuscht, so auch andere Wasser- und Bergnymphen, so

vorher den Umgang mit Männern gemieden. Daher hatte einer von ihnen, der ver-

schmäht worden war, die Hände zum Äther erhoben und gesagt: [405] »So soll es auch

ihm in der Liebe ergehen, so soll auch er, was er liebt, nicht bekommen.« Sprach’s und

Rhamnusia gewährte die gerechte Bitte.

Das Verharren in der Selbstgenügsamkeit wird nun bestraft. Wie im Fluch, den Echo

bannt, besteht die Strafe Narziss’ in derWiederholung und Zuspitzung des eigenen Fre-

vels. Narziss, der niemanden an sich heranließ und die Blicke bannte, soll ebensolche

Liebesqualen erleiden und von sich gebannt sein. Er soll hier sowohl aus seiner Selbst-

genügsamkeit herausgerissen werden (Einheit) und sich als einen geliebten Anderen

sehen (Teilung/Dopplung); dadurch aber in der Zweieinheit mit seinem Spiegelbild auf

ewig eingeschlossen bleiben.9

Die Wiederholungen in der Erzählung (Echo und Spiegelbild) tragen den Zug einer

leichten Variation des Gleichen. Sie treten an die Stelle ›echter‹ Austauschbewegungen.

Die Wiederholungen, mal als Echo, mal als Spiegelbild täuschen jeweils einen »Ande-

ren« vor. Täuschung bezieht sich dabei auf Medien, sprachliche oder bildliche Wieder-

holung, die den mangelnden Austausch verbergen: Diese Medien lassen ein Gleiches

(Einheit) als etwas Anderes erscheinen und suggerieren Teilhabe, Austausch und Bre-

chung (Teilung).

Es gab einen klaren Quell mit silberglänzendemWasser, den keine Hirten berührt hat-

ten, keine Ziegen, die auf Bergen weiden, und auch sonst kein Vieh. Kein Vogel, [410]

kein wildes Tier hatte ihn getrübt, nicht einmal ein Ast, der vom Baume gefallen war.

9 Diese Wiederholung zeigt auf der Ebene der Erzählung eine Kehrseite der Spiegelung an: dem

eigenen Dasein, den eigenen Taten nicht entkommen zu können, ihnen – als Spiegel, als Stra-

fe – wieder zu begegnen und sich ihnen stellen zu müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 179

Ringsum wuchs Gras, dem das nahe Gewässer Nahrung gab, und Gehölz, das keinem

Sonnenstrahl erlaubte, den Platz zu erwärmen.

Beschriebenwird einwunderschöner, noch unberührter Ort.DasMotiv der vollkomme-

nen Einheit, das kein Außen und keinen Einfluss kennt/duldet, wird, wie zuvor in der

Figur des unfehlbaren Tiresias, Vater des Narziss sowie in der Figur des gleichermaßen

unberührten und unberührbaren Narziss, in der Beschreibung der Quelle fortgeführt.

Besonders die Irrealität, die in der Unberührtheit liegt, bestimmt die Szene. Auch hier

sind die beiden Komplexe unmittelbar aufeinander bezogen – als etwas noch Ungeteil-

tes, das zugleich irreal ist.

Hier ließ sich der Knabe nieder, vom eifrigen Jagen und von der Hitze erschöpft; denn

die Anmut des Ortes und die Quelle zogen ihn an. [415] Und während er den Durst

zu stillen trachtete, wuchs in ihm ein anderer Durst. Während er trinkt, erblickt er das

Spiegelbild seiner Schönheit, wird von ihr hingerissen, liebt eine körperlose Hoffnung,

hält das für einen Körper, was nur Welle ist. Er bestaunt sich selbst und verharrt un-

beweglich mit unveränderter Miene wie ein Standbild aus parischem Marmor. [420]

Am Boden liegend, betrachtet er seine Augen – sie gleichen einem Sternenpaar –, das

Haar, das eines Bacchus oder eines Apollo würdig wäre, die bartlosen Wangen, den

Hals wie aus Elfenbein, die Anmut des Gesichts, die Mischung von Schneeweiß und

Rot – und alles bewundert er, was ihn selbst bewundernswert macht. [425]

 

Nichts ahnend begehrt er sich selbst, empfindet und erregt Wohlgefallen, wirbt und

wird umworben, entzündet Liebesglut und wird zugleich von ihr verzehrt. Wie oft gab

er dem trügerischen Quell vergebliche Küsse! Wie oft tauchte er, um den Hals, den er

sah zu erhaschen, die Arme mitten ins Wasser und konnte sich nicht darin ergreifen!

[430]

Narziss tritt aus seiner ungeteilten Einheit mit sich heraus und wird (wie zuvor Echo

von seinem Anblick) nun vom eigenen Anblick entflammt. Das Sich-Selbst-Anblicken

lässt Narziss jedoch erstarren (!) – er schaut sein bildliches Gegenüber »mit unbewegli-

cher Miene« an und will es offensichtlich still- oder festhalten.Wie zuvor Echo, die sich

in Stein wandelte, sticht hier die Qualität des Starren undUnlebendigen hervor.Narziss

betrachtet sich so, als ob er ein Kunstwerk betrachten würde und erscheint darin selbst

wie zu einem Kunstwerk (!) erstarrt, als »Standbild aus parischem Marmor«. In dieser

Szene wird deutlich, wie das vollkommen Schöne, das als ein Bild gegenübertritt, den

Lebensfluss stören kann. Künstlichkeit tritt an die Stelle von beweglichen Austausch-

bewegungen.

Der Trennungs- bzw. Teilungsmoment im Sich-Anschauen entfacht ein Wechsel-

spiel, so als würde Narziss auf sein bildliches Gegenüber Einfluss nehmen können.Wie

auch bei Echo sind es leichte Variationen in der Wiederholung, die Bewegung in das 1:1

hineinbringen: vom Verb zum Adjektiv (»bewundert-bewundernswert«) und vom Akti-

ven zum Passiven (»Empfinden und Erregen«, »Werben und Umworbenwerden«, »Lie-

besglut entzünden und verzehrt werden«). Das Spiegelbild wird als solches nicht er-

kannt und täuscht einen Anderen vor. Darin spitzt sich nun die Unberührbarkeit zu,

die zuvor als vollkommene Einheit beschrieben wurde. Sie wird zu einer Bildproblema-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Ein Bild und sein Doppelgänger

tik (!) im engeren Sinne. Denn das Bild ist nicht berührbar – wie zuvor Narziss nicht für

seine Verehrer; es lässt sich nur bestaunen und führt den Betrachter in die Erstarrung.

Er weiß nicht was er sieht; doch was er sieht, setzt ihn in Flammen. Und seine Augen

reizt das dasselbe Trugbild, das sie täuscht. Leichtgläubiger! Was greifst du vergeb-

lich nach dem flüchtigen Bild! Was du erstrebst, ist nirgends; was du liebst, wirst du

verlieren, sobald du dich abwendest. Was du siehst ist nur Schatten, nur Spiegelbild.

[435] Es hat kein eigenes Wesen: Mir dir kam es, mit dir bleibt es, mit dir wird es fort-

gehen – wenn du nur fortgehen könntest!

In dieser Passage wird die ersehnte Einheit des Selbstbetrachters mit seinem Bild be-

schrieben. Das Drama besteht darin, dass das Bild ein nur vermeintliches Gegenüber,

ein nur vermeintlich Anderer ist. Der Vereinigungswunsch mit dem ›Anderen‹ bleibt

also unerfüllt und Narziss in der Zweieinheit mit sich stecken. Es ist die Qualität des

›Starren‹, die als Zwang, auf das Bild zu ›starren‹ und sich nicht lösen zu können, diese

Einkapselung beschreibt.

Kein Gedanke an Nahrung, kein Gedanke an Schlaf kann ihn von dort losreißen. Doch

im schattigenGrase gelagert, schaut ermit unersättlichemBlick die trügerische Schön-

heit an [440] und geht an seinen eigenen Augen zugrunde.

Hier wird nun die (Blick-)Bannung beschrieben, die von allem Leben wegführt und den

Selbstbetrachter sprichwörtlich fesselt. Es ist das Selbstbetrachten, derWunsch ein Bild

(als vollkommene Einheit) festzuhalten, der Narziss zumVerhängnis wird.Das Bild und

mit ihm die Tätigkeit des Schauens werden hier zum Inbegriff der Täuschung.

Dann erhebt er sich etwas, streckt die Arme zu den Wäldern aus, die ringsum stehen,

und spricht: »O ihrWälder! Hat je einer grausamere Liebesqual gelitten?Wißt ihr doch

Bescheid und habt ihr doch vielen als willkommener Schlupfwinkel gedient! Könnt ihr

euch in eurem langen, so viele hundert Jahre alten Leben [445] an jemanden erinnern,

der sohingeschmolzenwäre? Er gefälltmir, und ich sehe ihn; dochwas ich seheundwas

mir gefällt, kann ich nicht finden; so gewaltig ist der Trug, der den Liebenden gefan-

gen hält! Und, was meinen Schmerz noch vertieft: Kein weites Meer, kein Weg, keine

Berge, keine Mauern mit verschlossenen Toren, [450] nur ein wenig Wasser hält uns

voneinander fern! Er selbst will umarmt werden! Denn sooft ich dem klarenWasser ei-

nen Kuß geben will, strebt er mir, auf dem Rücken liegend, mit demMunde entgegen.

Man möchte meinen, ich könnte ihn berühren. Fast ein Nichts ist es, was den Lieben-

den im Wege steht. Wer du auch sein magst, komm zu mir heraus; was täuschest du

mich, einzig schöner Knabe, [455] und wohin gehst du, Ersehnter? Gewiß bieten mei-

ne Erscheinung und mein Alter keinen Anlaß, davor zu fliehen, und sogar Nymphen

waren in mich verliebt.

Schmerzlich sind die Trennung und das Flüchtige der Erscheinung. Das Starre als

Metamorphosen-Qualität der Einheit wird nun mit einem Gegensatz konfrontiert: mit

der kompletten Gestaltauflösung. Narziss versucht sich das Verschwinden des Anderen

zu erklären, indem er erneut auf sich schaut und sich seiner vergewissert (»sogar Nym-

phen waren in mich verliebt). Das Drama der nun geteilten Einheit spitzt sich darüber

zu, dass das Vereintsein mit sich als Liebespaar ein Vereinzelt-Sein und Getrenntsein

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 181

von Anderen/Anderem bedeutet und Narziss in das eigene Selbstbild einschließt. Nar-

ziss stellt fest, dass sich diese Trennung nicht überwinden lässt, egal wie nah er dem

vermeintlich Anderen in der Spiegelreflexion kommt.Die Flüchtigkeit des Spiegelbildes

unterstreicht erneut die Lebensferne und Irrealität dieser Einschlussgestalt.

Du versprichst mir mit freundlichem Gesicht etwas Hoffnungsvolles; strecke ich die

Arme nach dir aus, streckst auch du sie mir freiwillig entgegen. Lächle ich, lächelst du

mir zu; auch Tränen habe ich oft bei dir beobachtet, [456] während ich weinte. Durch

Nicken erwiderst dumeine Zeichen, und soweit ich aus der Bewegung deines schönen

Mundes schließen kann, antwortest du mir auch mit Worten, die nicht an mein Ohr

dringen.

Die Verdopplung im Spiegel suggeriert einen Anderen, mit dem Narziss in einen Aus-

tausch treten möchte (Teilung). Die Spiegelreflexion wird als die Antwort des ersehnten

Anderen missdeutet und täuscht den Betrachter, sodass der Wunsch nach Vereinigung

unerfüllt bleibt.

Ich bin es selbst! Ich habe es begriffen und mein Bild täuscht mich nicht mehr. Liebe

zu mir selbst verbrennt mich, ich selbst entzünde die Liebesflammen, die ich erleide.

[465]

Das vergebliche Liebesbegehren schlägt nun in die Erkenntnis um die ›wahre‹ Beschaf-

fenheit des Gegenübers um: Es gibt keinen ›realen‹ Anderen, nur ein täuschendes Bild,

das seinen Betrachter widerspiegelt. Alle Wirkungen des Bildes gehen auf den Betrach-

ter zurück. Bezogen auf den ersten Grundkomplex erkennt Narziss seine Zweieinheit

mit diesem Spiegelbild. Im Hinblick auf eine frühere Episode des Mythos, der »realen«

Begegnungmit Echo, zeigt diese Episode mit umgekehrten Vorzeichen, dass eine echte

Austauschbewegung erneut nicht möglich ist. War Echo als ›reale‹ Gestalt abstoßend,

ist es nun die ent-täuschende Erfahrung, dass der Geliebte nicht wirklich ist.

Was tun? Bitten odermich erbitten lassen?Worum soll ich denn bitten?Was ich begeh-

re, ist beimir. Der Reichtumhatmich arm gemacht. Könnte ichmich doch vonmeinem

Körper lösen! Ein neuartigerWunsch bei einem Liebenden: Ich wollte, der Gegenstand

meiner Liebe wäre nicht bei mir!

NunmöchteNarziss aus dieser spiegelnden Zweieinheitmit sich heraustreten.DieHer-

metik in dem Liebesbund mit dem Spiegelbild will er durchbrechen und ersehnt einen

Teilungs-/Trennungsmoment, der ihm eine ›echte‹ Begegnung und dann auch Vereini-

gung ermöglichen würde.

Schon nimmt mir der Schmerz die Kräfte, mir bleibt keine lange Frist mehr, [470] und

ich erlösche im Lenzmeines Lebens. Doch der Tod ist mir keine Last; denn der Todwird

mir die Schmerzen nehmen. Nur wünscht ich, der Geliebte lebte länger! Jetzt werden

wir zu zweit als ein Herz und eine Seele sterben.

Trotz der Erkenntnis um die Beschaffenheit des Gegenübers verzehrt ihn die Liebesglut

weiterhin und das Schicksal Narziss’ bewegt sich in Richtung Tod (»erlöschen«). Obwohl

es kein Entkommen gibt und sich die ersehnte Wandlung nicht einstellt – der »Andere«

ist weiterhin er selbst – hängt Narziss immer noch der Illusion des »Anderen« nach

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Ein Bild und sein Doppelgänger

(»Nur wünscht ich, der Geliebte lebte länger!«). Darin kündigt sich derWahn an. Dieses

Festhalten am Bild als Vereinigungswunsch über den Tod hinaus steigert sich in der

kommenden Passage.

Sprach’s und kehrte in rasender Leidenschaft zu demselben Spiegelbild zurück, [475]

trübte das Wasser mit Tränen, und durch die Bewegung im See wurden die Umrisse

unscharf. Als er sah, daß das Bild verschwand, schrie er: »Wohin fliehst du? Bleib und

laß mich, du Grausamer, in meiner Liebe nicht allein! Laß mich, was ich schon nicht

berühren darf, wenigstens anschauen und so dem unglückseligen Wahn Nahrung ge-

ben!« [480]

Narziss verfällt nun in den Wahn und versucht die bereits erkannte Realität des Bildes

zu leugnen, indem er das Spiegelbild weiterhin als ein reales Gegenüber anspricht. Er

möchte sich der Illusion des Bildes hingeben und ist bereit, Reduktionen (nur das An-

schauen) in Kauf zu nehmen. Die Unberührbarkeit des Bildes, das ihn in eine Einheit

mit sich selbst bannt, zeigt gleichzeitig auch seine Irrealität, Flüchtigkeit und Unhalt-

barkeit an. Es ist die Flüchtigkeit der (Natur-)Erscheinung, im weitesten Sinne Sterb-

lichkeit und Vergänglichkeit, die für den Lebensfluss allgemein steht und in einen Ge-

gensatz zum Bildlichen (als Täuschung und Einheitsversprechen) tritt.

Und trauernd zerriß er das Gewand vom oberen Saum her und schlug sich mit den

marmorweißen Händen an die nackte Brust. Von den Schlägen wurde die Brust rosig,

wie Äpfel, die teils weiß, teils rot sind, oder wie eine noch unreife Traube, deren Beeren

[485] die Farbe wechseln und sich allmählich purpurn färben.

Der Unberührbarkeit des körperlosen Bildes begegnet Narziss – quasi als Gegenreak-

tion – mit Autoaggression. Narziss, in der Einheit mit sich gefesselt, agiert seine Be-

rührungssehnsucht und seine Wut über den fehlenden Anderen. Die Schläge bringen

vorübergehend das Leben zurück.

Sobald er dies alles in demwieder klar gewordenenWasser erblickt hatte, ertrug er es

nicht länger. Wie gelbes Wachs an einem schwachen Feuer und wie der morgendliche

Rauhreif an der warmen Sonne schmilzt, so schwindet er dahin, von der Liebe ausge-

zehrt, [490] und langsam nagt an ihm ein verborgenes Feuer. Schon hat er nicht mehr

die Farbe, die aus Weiß und Rot gemischt ist, kein Schwung, keine Kraft, nichts mehr

von dem, was eben noch das Auge erfreute; auch der Leib besteht nicht mehrt, den

Echo einst geliebt hatte.

Wie bereits zuvor Echo erleidet auch Narziss nach einer kurzer Selbstvergewisserung

durch die Schläge einen Gestaltverlust. Während das Anschauen des Spiegelbildes in

Starre versetzte und seinen Betrachter zu einer bewegungslosen Statue machte, ist

es nun die Qualität des Brennens und Schmelzens, die den Körper gänzlich auflöst.

Wie auch in der ersten Wandlung nimmt Narziss die Qualitäten des Bildes an. Es ist

flüchtig und schwindet und mit ihm sein Betrachter. Das Einswerden (Einheit) – an-

gefacht durch das Liebesbegehren – führt nun mit letzter Konsequenz zur ersehnten

Verschmelzung, aber Gestaltauflösung und Tod.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 183

Echowurde bei diesemAnblick von Schmerz ergriffen, obwohl sie ihmgrollte [495] und

nichts vergessen hatte. Sooft der bejammernswerte Knabe »Wehe!« rief, wiederholte

sie mit nachhallender Stimme: »Wehe!« Hatte er sich mit den Händen an Schultern

und Arme geschlagen, ließ Echo das Klatschen widerhallen. Während er ins vertraute

Wasser blickte, waren seine letzten Worte: [500] »Ach, vergeblich geliebter Knabe!«

Ebenso viele Worte hallten vomWalde wider. Und auf sein »Lebe wohl!« gab Echo ein

»Lebe wohl!« zurück.

Das Verhältnis von Einheit und Teilung als das Drama zweier Liebender, die nicht zu-

sammenkommen, wird wiederaufgenommen. Narziss liebt sein Spiegelbild und Echo

kannweiterhin nicht an ihn heran, da sie ebenfalls in dieWiederholung (mit umgekehr-

ten Vorzeichen) gebannt ist. Sie vermag das Liebesbegehren, das nicht ihr gilt, lediglich

zu wiederholen. »Ach, vergeblich geliebter Knabe!«

Er bettete seinHaupt aufs grüneGras. Undder Tod schloßdieAugen,welchedie Schön-

heit ihres Eigentümers bewunderten. Auch nachdem er in die Unterwelt aufgenom-

menwar, [505] betrachtete er sich imWasser der Styx. Es klagten um ihn seine Schwes-

tern, die Naiaden, schnitten sich Haarlocken ab undweihten sie ihrem Bruder; es klag-

ten auch die Dryaden. In die Totenklage stimmt Echo ein. Schon bereiteten sie den

Scheiterhaufen vor, Fackeln, um sie zu schwingen, und die Totenbahre: Dawar der Leib

nirgendsmehr. An seiner Stelle finden sie eine Blume, [510] in derMitte safrangelb und

umsäumt mit weißen Blütenblättern.

Narziss hat in der Blickbannung eine Teilung erfahren, die ihn fortan in der Selbstbe-

trachtung einschließt. ›Starre‹ als Gestaltqualität und ›das Starren‹ als gebanntes Sich-

Anblicken stehen hier in direkter Verbindung. Die Bannung ist derart anhaltend, dass

sie noch über den Tod hinausreicht. Narziss hat bis dahin die Gestaltwandlung von

der Starre (als der Versuch das Bild aufrechtzuerhalten) bis hin zum Schmelzen (als ein

Verglühen vor Liebesbegehren) vollzogen. Dies sind zwei Pole, die aufgrund einer man-

gelnden Austauschbewegung zwei extreme Gestalttransformationen bewirken. Wie zu

Beginn die Verehrer stehen nun die um Narziss Trauerenden außen vor.

Die überraschende Wandlung in eine Blume (Narzisse) zeigt das Fehlen von Über-

gängen in der Gestalttransformation an. Sie ist das Ergebnis einer fehlenden Aus-

tauschbewegung und trägt erneut einen eigentümlich irrealen Charakter und setzt den

Mythos erneut unter das Zeichen des Schönen und Unberührten. Die Vereinseitigun-

gen, in die der fehlende Austausch als unerfülltes Liebesbegehren führt, wurde bereits

über die beiden Extreme des Starren und Schmilzenden erzählt. Sie handeln von der

Unhaltbarkeit einer ungebrochenen Einheit.

Nach diesem Durchgang des psychologischen Entwicklungsgangs der Erzählung

lässt sich Folgendes festhalten: Wenngleich das Narziss-Bild auf der Darstellungsebene

im weitesten Sinn auf die Blickszene bzw. das Bildmotiv des Mythos zentriert ist, zeigt

der Vergleich von Erzählung und bildlicher Darstellung eine große Übereinstimmung.

Im Folgenden wird erläutert, ob die Grundqualität der Bannung (Version 1 der Bildbe-

schreibung) auch eine übergreifende Qualität der Erzählung darstellt. In einem zweiten

Schritt wird die Figuration (Version 2), die sich als eine umfassende Spiegelerfahrung

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Ein Bild und sein Doppelgänger

erwies, mit der Komplexentwicklung des Mythos anhand der beiden ineinander gebro-

chenen Komplexe von Einheit und Teilung sowie Wahrheit und Täuschung verglichen.

3.2.2 Die Grundqualität der Bildwirkung (Bannung) im Vergleich

mit den übergreifenden Erlebensqualitäten der Erzählung

Die Grundqualität der Bannung durchzieht in ihrer polaren Dynamik des Gebannt- und

Verbannt-Seins Erzählung und Bilderleben gleichermaßen. In der Erzählung kündigt

sich das Motiv der Bannung bereits in der Qualität des Vollkommenen und Schönen

an, das Narziss kennzeichnet und andere in Bann versetzt und zugleich ›verbannt‹, da

Liebe und Begehren nicht erwidert werden. Eine Form von Verbannung erleidet Echo

bereits vor ihrer Begegnungmit Narziss zur Strafe für ihre Täuschungsversuche – ihrer

eigenen Sprache beraubt, kann sie nicht mehr uneingeschränkt kommunizieren. In der

Begegnung zwischen Echo und Narziss spitzt sich der Zusammenhang des Gebannt-

und Verbannt-Seins schließlich in Form einer Verkehrungserfahrung zu: Echo, vonNar-

ziss zurückgewiesen, zieht sich enttäuscht/beschämt in die Wälder zurück und ist seit-

her von niemandem mehr gesehen. Nach dieser Zurückweisung verkümmert Echo, da

sie sich ohne Austausch, Anerkennung, Liebe nicht mit Anderem verbinden kann und

erleidet einen Gestaltverlust: Sie wird zu Stein.

Die Blickszene im Mythos knüpft die Bannung explizit an ein (Spiegel-)Bild. Al-

lerdings sind bereits alle vorherigen Momente der Bannung in der Erzählung auf eine

Bildqualität, nämlich die des Vollkommenen, bezogen. Es sind ästhetische Qualitäten,

die das Anschauen des Schönen und Vollkommenen von lebendigen Bezügen trennt,

die Irrealität dieses Bildes betonen und in die Starre hineinführen. Das Schicksal des

Erstarrens als Folge des Starrens (Anschauens) erleiden in der Erzählung sowohl Echo

als auch (zwischenzeitlich) Narziss. Wie in der Erzählung, so zieht im Bilderleben der

Narziss-Darstellung ein anziehendes, ideales Bild schillernd in seinen Bann. Der Be-

trachter des Bildes fühlt sich vom strahlenden Licht geradezu an- und auf das Bild ge-

zogen. Dieses Gebannt-Sein hält so stark an, dass es den Probanden teils schwerfällt,

das Interview zu beenden und sich vom Bild zu lösen.

Gleichermaßen wird auch das Verbannt-sein als Reduktionserfahrung im Bilderle-

ben belebt. Analog zum Schwinden des Körpers und des Raumes in den Schicksalsver-

läufen von Narziss und Echo erlebt der Betrachter des Narziss-Bildes einen schmerzli-

chen Ausschluss. Das Bild sackt ins Dunkle ab, die Umrisslinie von Bild und Spiegelbild

verhärten sich und nichts und niemand ist zu sehen. Im Betrachter werden Erfahrun-

gen von Zurückweisung und Isolation belebt.

Damit treffen Bild und Text gleichermaßen einen Kern des Mythos. Sie handeln

beide von den Kehrseiten eines ungebrochenen Ideal-Bildes. In der Erzählung sind es

zweimal Verkehrungserfahrungen der Bannung, die ein Gebannt-sein in ein Verbannt-

sein kippen lassen. Der Betrachter des Narziss-Bildes erfährt dies sinnlich-nah als eine

psychophysische Fixierung. Die Erzählung macht deutlich, dass dies ein zentraler Zug

des Mythos ist, der – so zeigt es der erzählerische Strang um Echo – kein Bild im en-

geren Sinne erfordert und sich andererseits – dies bringt das Bilderleben hervor – sich

besonders gut an einem Bild erfahren lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 185

3.2.3 Haupt-und Nebenfiguration im Vergleich mit der Komplexentwicklung

In diesemUnterkapitel wird der Frage nachgegangen, ob der auf psychologischeGrund-

komplexe hin beschriebene Erlebensgang der Erzählung auf das Bilderleben übertrag-

bar ist, sodass das Bilderleben nun rückblickend auf die beiden Komplexe, Einheit und

Teilung, sowie Wahrheit und Täuschung hin befragt wird.10

3.2.3.1 Erster Komplex: Einheit und Teilung

Die Figuration des Bilderlebens wurde als eine Spiegelerfahrung benannt, die dem

(Selbst-)Betrachter vor Augen führt, wie uneinheitlich die eigene Selbstkonstruktion

ist. Der Komplex Einheit und Teilung, im Mythos über die Geschichten vom Vereint-

und Getrennt-Sein erzählt, entspricht der Konstruktion der Spiegelerfahrung mit dem

Narziss-Bild: Der Selbstbetrachter schwelgt einerseits in der ungestörten Selbstschau

und erfährt sich darin als Einheit. Zugleich begegnet ihm all das, was nicht ins Bild

passt bzw. kein Bild sein kann und sich dem vereinheitlichenden Bild entzieht. Dies

wird im Folgenden detailliert an den Bewegungen der Haupt- und Nebenfiguration be-

schrieben.

Analog zum Mythos steht die Hauptfiguration unter dem Stern des Vollkommenen

und ungebrochen Ganzen. In der Spiegelerfahrung imaginiert/idealisiert sich der

(Selbst-)Betrachter als schöne Einheit. In dieser Weise greift die Narziss-Darstellung

die Qualitäten des Unberührbaren auf, vor denen der Betrachter staunend/bewundernd

steht. ImMythos ist dies als ein Liebesbegehren beschrieben, das unerwidert bleibt und

die Verehrer des schönen Jünglings, Narziss, zu seinen Betrachtern degradiert. Im Bil-

derleben zeigt sich diese Qualität in demWunsch, sich selbst von den schönsten Seiten

als eine ungebrochene Einheit zu sehen und zu erkunden. Zugleich ist die Sehnsucht

entfacht, ›sich‹ in dem bildlichen Gegenüber vollumfänglich zu sehen und die Distanz,

die im Sich-Anschauen liegt, zu überwinden. Der Wunsch, sich zu verbinden, ist im

Bilderleben als ein Verflüssigen der Grenzen und in der mythologischen Erzählung in

der Qualität des Entflammbaren beschrieben und führt in beiden Fällen zu dem Extrem

des Verschmelzens.11 Das Schmelzen [»Wie gelbesWachs an einem schwachen Feuer und wie

der morgendliche Rauhreif an der warmen Sonne«(485)12] endet im Mythos im vollständigen

Gestaltverlust und ist im Bilderleben als ein Schwinden des verheißungsvollen Bildes in

Szene gesetzt, das den (Selbst-)Betrachter gleich mit auslöscht. Wie in der Erzählung

steigert sich auch im Bilderleben die Eigenliebe (hier als Wunsch, sich in einem Bild

als schöne Einheit zu sehen) in eine Verschmelzungssehnsucht mit dem (bildlichen)

Gegenüber.

10 Die Figuration des Bilderlebens und die Komplexentwicklung der Erzählung befinden sich auf der

gleichen Beschreibungsebene, der Version 2.

11 Erzählung wie bildliche Darstellung sind um ein Sehnsuchtsmotiv der Verschmelzung zentriert.

Im Hauptkomplex der Erzählung, Einheit und Teilung, geht es um die Frage des Vereint- und Ge-

trenntsein mit sich und anderen und Anderem im weitesten Sinne. Es handelt sich um ein Lie-

besdrama der Verfehlung – Echo gelingt es aufgrund ihres Banns nicht, mit Narziss zusammen-

zukommen. Das Drama des Mythos wird damit ein erstes Mal vorgeführt: Es scheitert in diesem

Fall zum einen an der fehlenden Eigenständigkeit, keine eigenen Worte sprechen zu dürfen; zum

anderen am »Hochmut« des Narziss, der keinen (anderen) lieben kann.

12 Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Ein Bild und sein Doppelgänger

Ebenfalls analog zum Mythos kennzeichnet die Nebenfiguration Teilungsmomente,

die die schöne Einheit zunächst auf belebende Weise durchbricht. Die Einheit wird als

uneinheitlich erlebt – da schaut etwas anderes zurück, als erwartet, und die Figur ei-

nes ›Anderen‹ taucht in der Spiegelung auf. ImMythos sind es jeweils zarte Variationen

des Gleichen, die eine solche Brechung der (Bild-)Bannung leisten sollen. So darf Echo

zwar nur wiederholen, aber sie kann dem Gesagten durch die Betonung eine variieren-

de Bedeutung verleihen. Das Echo als akustische Spiegelung erzeugt somit eine mit der

ungleichen Spiegelung des Narziss-Bildes vergleichbare Varianz. Und wie auch im Bild

führt diese Varianz aus der homogenisierenden Deckungsgleichheit der 1:1 Wiederho-

lung und Einkapselung ein Stück weit heraus. Die Erzählung unterstreicht, dass hierin

die einzige Chance (für Echo) liegt, dem Verbanntsein zu entkommen und vom Gelieb-

ten trotz fehlender eigener Worte gehört zu werden. Von diesen Abweichungen erhofft

sich Echo, Narziss ließe sich »erweichen«. Sie hofft durch diese Variation (Verrückung),

Narziss möge aus seiner schönen Einheit mit sich heraustreten und den Austausch zu-

lassen.13

Im Bilderleben der Narziss-Darstellung wird das Uneinheitliche des Bildes zu ei-

nemHinweis für das ›Andere‹, das erweiternd undmodifizierend aus der Homogenität

einer deckungsgleichen Spiegelung herausführt. Das Einheits-Versprechen des Bildes

wird auf belebende Art mit Realitäten konfrontiert und hinterfragt. Der Versuch, sich

im Bild wiederzufinden, verbindet das Bilderleben der Probandenmit der Situation des

Narziss’ der Erzählung. Vergleichbar mit den Aktionen, die Narziss in der Erzählung

im Hin- und Herbewegen vor dem Bild vollzieht, müht sich der Betrachter darin, das

Bild zu verrücken.Wie in der Erzählung steht der Betrachter des Narziss-Bildes vor Un-

durchdringlichem und erfährt das Bild als »Barriere«; wie er sehnt er sich nach irgend-

einer Form von Berührung oder Erlösung. Hierzu zählt auch das Durchstoßen in der

Mitte. Nach einiger Zeit melden sich körperliche Bedürfnisse, die auf dieWelt ›da drau-

ßen‹ aufmerksam machen. In der Erzählung sind es die Autoaggressionen im Anblick

des Bildes, die kurzfristig Farbe und Leben zurückbringen. So wie in der Erzählung ei-

ne reale Begegnung zwischen Echo und Narziss missglückt und beide Figuren des My-

thos schließlich von wichtigen Lebensbezügen abgetrennt und nicht (mehr) lebensfä-

hig sind, so erfahren auch die Betrachter des Narziss-Bildes Formen des Getrennt- und

Isoliert-Seins und der (Selbst-)Entfremdung. Die Verbannung von Echo imMythos, die

auch Narziss in seiner Gebundenheit an das Bild erlebt, entspricht im Bilderleben den

Erfahrungen der Abspaltungen, die bildkonstituierend sind, jedoch die Lebendigkeit

nehmen und anstelle der Selbsterfahrung in die Fremde/Entfremdung führen: Narziss

vermag sich auch nach der Erkenntnis, dass es sich um ein Selbstbild handelt, nicht

vom Bild zu lösen und verfällt dem Wahn. Analog zum Schicksal von Echo, die infolge

13 Der Versuch sich im Bild wiederzufinden verbindet das Bilderleben der Probanden mit der Situa-

tion des Narziss. Vergleichbar mit den Aktionen, die Narziss in der Erzählung im hin- und her-

bewegen vollzieht, müht sich der Betrachter darin, dass Bild zu verrücken. Wie in der Erzählung

steht der Betrachter des Narziss-Bildes vor Undurchdringlichem und erfährt das Bild als Barriere;

wie er sehnt er sich nach irgendeiner Form von Berührung oder Erlösung. So melden sich nach

einiger Zeit körperliche Bedürfnisse, die auf die Welt da draußen aufmerksammachen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 187

ihres gekränkten Rückzugs den Verlust ihrer sinnlichen Qualitäten und schließlich ihre

Beweglichkeit/Lebendigkeit einbüßt und zu Stein wird, führt auch das Bilderleben in

eine Situation der Unbeweglichkeit und Erstarrung.

Vor Liebe dahinschmelzen und zugleich vom Anblick erstarren sind zwei Bewegun-

gen, die sich als Qualitäten auch durch die Erzählung ziehen. Bilderfahrung wie Erzäh-

lung münden gleichermaßen in die beiden Extrempole des Verschmelzens (Hauptfigu-

ration) und Erstarrens (Nebenfiguration).14

3.2.3.2 Zweiter Komplex: Wahrheit und Täuschung

Neben dem Komplex, Einheit und Teilung, zieht sich auch der zweite Komplex, Wahr-

heit und Täuschung, durch die Erzählung. Die folgenden Erläuterungen sollen zeigen,

inwiefern dieser Komplex gleichfalls ein psychologisches Grundverhältnis des Narziss-

Bildes darstellt. Die Täuschungsversuche durch Echo und ihre Strafe stehen am Anfang

der Erzählung. Narziss unterliegt ebenfalls einer Täuschung: Er glaubt in der Spiege-

lung einen anderen zu sehen, den man berühren und lieben könnte. In der Erzählung

erfährt der Komplex eine Zuspitzung in der Aufdeckung dieser Bildtäuschung.

Anders als in der Erzählung erwartet der Betrachter des Bildes eine Spiegelsze-

ne zu sehen – und zwar unabhängig davon, ob der Narziss-Mythos als Bildthema be-

kannt ist oder erkannt wird (vgl. Interview 4). Mit anderen Worten, es wird vom Bild-

thema her eine Spiegelung des Betrachters im Wasser erwartet. Im Aufdecken der

Differenzen zwischen Betrachter und Spiegelbild erscheint wie im Mythos die Figur

des »Anderen« – hier jedoch als eine manifeste Bildrealität; in der Erzählung hinge-

gen als Wunsch, da möge ein Anderer sein. Im Gegensatz zur Erzählung stellt diese

Entdeckung zunächst eine Enttäuschung dar – ist doch die Hauptfiguration durch den

Wunsch bestimmt, sich von den schönsten Seiten in einem Bild verdoppelt zu sehen.

Das (Spiegel-)Bild deckt also eine Täuschung auf. Hierzu zählen auch die ent-täuschen-

den Qualitäten dieses Anderen: er wirkt im Gegensatz zur Erzählung nicht wunder-

schön und begehrenswert und rechtfertigt den Verschmelzungs-/Vereinigungswunsch

nicht. »Der Andere« im Bild ist in der Erzählung, wie im Bilderleben gleichermaßen,

aber auf andere Weise eine Sehnsuchtsfigur. Der Narziss in der bildlichen Darstellung

hingegen muss sich etwas anderes vorstellen, als das, was das (Spiegel-)Bild zeigt. So-

mit steht das Spiegelbild im Bilderleben nicht für die Illusion/Täuschung, sondern für

unliebsame Realitäten – für das, was dem (Ideal-)Bild nicht angehört. Dass auf unter-

schiedliche Weise an Realitäten vorbeigesehen wird – in der Erzählung am Gehalt des

Bildes als Spiegelbild und im Bilderleben an der Figur des Anderen – bildet wiederum

einen gemeinsamen Zug von Erzählung und Darstellung auf der Ebene der Hauptfigu-

ration.

Im Mythos heißt es – »er geht an seinen Augen zugrunde« (440)15. Die Bannung voll-

zieht sich über das Anschauen, das als solches bereits aus Lebensbezügen herausführt.

14 Ein Unterschied: Während in der Erzählung ein Ideal-Bild das ›Starren‹ und ›Erstarren‹ bewirkt, da

es sich als unberührbar erweist, sind es im Bilderleben die verrückenden Qualitäten, die zunächst

belebend wirken, das Bild zu einem Gegenüber machen, an ihr Extrem geführt jedoch zum völli-

gen Entgleiten und Entgehen von Welt führen.

15 Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 155.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Ein Bild und sein Doppelgänger

Der täuschende Gehalt dieses Sich-Sehens liegt in beiden Fällen in der Erfahrung, ›sich‹

nicht greifen zu können. Entsprechend ist das Spiegelbild/der Andere analog zur Erzäh-

lung auch in der bildlichen Darstellung im Schwinden begriffen. Im Hineinversetzen

in den Betrachter des Bildes im Bild, von dem erwartet wird, dass er sich selbst sieht,

wird diese Frage nach dem Spiegelbild nochmals verdoppelt. In der Bildwirkung, die

als Spiegelerfahrung klassifiziert wurde, stellt der Betrachter des Bildes – analog zur

Erzählung – fest, dass das Bild nicht nur eine Spiegelszene darstellt, sondern dass das

Bild ihn spiegelt.

Ein interessanter Umschwung im Narziss-Mythos bildet der Moment, in dem Nar-

ziss erkennt, dass es sich um ein Trugbild handelt. Dies ist im Bilderleben mit dem

Verdacht vergleichbar, etwas Eigenes auf das Bild projiziert zu haben – also nicht mehr

über das Bild, sondern über sich zu sprechen. Anders als in der Erzählung führt diese

Erkenntnis den Betrachter jedoch nicht in die Verzweiflung, sondern wird als interes-

sante, teils freudige Entdeckung wahrgenommen. Eine Besonderheit des Bilderlebens

stellt zudem die Unentschiedenheit bezüglich der Frage der Bildwirkungsbedingungen

dar. So lässt sich nicht eindeutig sagen, dass das Bilderleben nur mit dem Betrach-

ter zusammenhängt.16 Der Grundkomplex von Wahrheit und Täuschung kondensiert

in der Frage »Bin ich’s?« – eine Frage, die Haupt- und Nebenfiguration übergreift. Die

Verbundenheit von Haupt- und Nebenfiguration wird in der Erzählung an der Figur

»Echo« deutlich: Auf der Konstruktionsebene ist sie Narziss ähnlich und doch jemand

anderes. So blicken die Bildbetrachter des Narziss-Bildes, in der Entdeckung des Ande-

ren bzw. Andersartigen im Bild, eben nicht auf etwas, das ihnen nicht angehört, son-

dern auf etwas, das als abgespaltener Anteil und fehlender Ganzheit auf schmerzliche

Weise mit ihnen verbunden ist.

Inwiefern sind die beiden Grundkomplexe im Bilderleben aufeinander bezogen?

Der erste Komplex, Einheit und Teilung, inszeniert sich im Bilderleben in Form einer

Spiegelerfahrung, in welcher sich die Teilung als ein Gegenübertreten des Bildes an den

Einheitswunsch knüpft, sich vollumfänglich in diesem Bild zu sehen. Die Unmöglich-

keit dieses Vorhabens, wird auf der Ebene der Nebenfiguration zu einer Spiegelerfah-

rung, die das Bild (Abbild) auf seinen Wahrheitsgehalt hin befragt, wodurch sich der

zweite Komplex in Szene setzt. Dem Betrachter des Narziss-Bildes tritt ein verrück-

tes, verzerrtes Selbstbild entgegen – ein Gegenüber, das ein anderer sein kann bzw. ein

Eigenanteil, der nicht ganz zum eigenen Selbstbild passt. Paradoxerweise ist es die Ent-

deckung der Verzerrung bzw. Verrückung, die die Bildtäuschung durch das Ideal-Bild

aufdeckt. Der Zerrspiegel spricht insofern die »Wahrheit« als dass nicht ›ich‹ mich in

einem Bild sehen kann, sondern in diesem Bild ›Andere‹ wirksam sind: Die Figur des

›Anderen‹ – stellvertretend für alles, was im Bild ausgeschlossen ist – verweigert, ver-

zerrt und verweist auf abgespaltene Realitäten.17 Bildliche Darstellung und Erzählung

treffen sich in diesem Punkt: beide machen auf die Notwendigkeit dieses Austauschs,

16 Diese Frage wird im Bildreflexionsteil (Teil IV, Kapitel 1) wieder aufgegriffen. Sie leitet über die

Konstruktionserfahrung der Betrachter zu einer Erörterung der Erkenntnisfragen um die Medien-

abhängigkeit der Selbstentdeckung.

17 Ein Exkurs in einschlägige Bild-und Blicktheorien (Teil IV, Kapitel 2) wird diese Dimension des

Anderen aufgreifen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 189

des Uneinheitlichen, Verzerrenden und Sich-Ergänzenden aufmerksam. In einem völ-

ligen Aufgehen in anderem, als auch in einer völligen Isolierung von anderem ist kein

Leben möglich. Während die Erzählung dies auf die beiden Protagonisten Echo und

Narziss verteilt, wird dies im Narziss-Bild in der Spiegelung als jeweiliger Endpunkt

einer konträren innerseelischen Bewegung der Abgrenzung und Verbundenheit erfah-

ren.

3.3 Konstruktionsproblem einer Selbstschau: Die Unhaltbarkeit eines Bildes

Die Liebesdramen der Erzählung handeln von einer Unberührbarkeit, die bereits vor

der eigentlichen Bild- und Spiegelszene, die Kehrseiten einer Bildqualität beschreibt:

Das Bildliche friert lebendige Bewegungen ein, verhindert Austausch und Wandel und

erschwert damit die Lebensvollzüge. Im Mythos kollidiert diese Qualität des Starren

und Unbeweglichen mit dem drängenden Liebesbegehren. Dies steigert sich in der

Spiegelszene des Mythos in der Erfahrung, dass Narziss einem täuschenden Bild auf-

sitzt und ›sich‹ in dem Spiegelbild nicht greifen kann. So wünscht sich auch Narziss,

sich aus seiner Konstitution lösen zu können, um die Bildbarriere zu überwinden.

Analog hierzu lässt sich das Konstruktionsproblem der Spiegelerfahrung am

Narziss-Bild als eine nicht gelingende Vermittlung zwischen der Verschmelzungs-

sehnsucht (mit sich eins sein) und der Anschauungsfunktion (sich in anderem sehen)

verstehen. Sowohl die Vereinseitigung auf die Verschmelzungsseite hin, die Bild und

Betrachter eins werden lässt, als auch das umgekehrte Extrem, der Rückzug auf die

Anschauung, die das Bild vom Betrachter trennt, münden in der Unhaltbarkeit des

Bildes. Die Berücksichtigung des Prozesses der Bildbetrachtung, in der die Bild- und

Betrachterposition uneindeutig werden, bildet eine Mischform. An ihr erfahren die

Betrachter, dass ein Bild ›als solches‹ isoliert vom Vorgang der Betrachtung nicht

haltbar ist.

Das Konstruktionsproblem der Unhaltbarkeit des Bildes lässt sich neben den Fi-

gurationspolen noch weiter ausdifferenzieren und durch vier Dimensionen hindurch

beleuchten: Das (Spiegel-)Bild erweist sich in zeitlich/körperlicher (1), räumlicher (2)

und ästhetischer (3) Hinsicht als unhaltbar. Die Unhaltbarkeit widerspricht zudem ei-

ner grundsätzlichen Bildfunktion, denn der Selbstbetrachter erwartet sich im Bild in

seinen fest umrissenen Grenzen zu sehen. Somit erweist sich das Bild auch unter einem

funktional-konstitutiven (4) Aspekt als unhaltbar.

Die zeitlich/körperliche Dimension der Unhaltbarkeit des Bildes (1) schlägt sich in der

Bildbetrachtung in einem Widerspruchserleben nieder: Dass ein Sich-Sehen und

Sich-Berühren in der Gleichzeitigkeit des Vorgangs unmöglich ist, beschreibt auch die

mythologische Erzählung. Egal welche Tätigkeiten Narziss vor dem Bild vollführt – La-

chen, Schmeicheln, Küssen, ins Wasser greifen – das Bild erwidert die Gesten sogleich,

verschwindet jedoch, wenn Narziss versucht sein Gegenüber zu berühren. Sie handelt

von der Problematik der Körperlosigkeit und Unberührbarkeit eines Bildes. Anders

als im Nacheinander der Erzählung tritt sie im Narziss-Bild als ein Widerspruch

auf – nämlich darin, dass es die beiden Bewegungen, Sehen und Berühren, in ei-

nem Moment zeigt: Durch die bereits vollzogene Geste (Hand im Wasser) dürfte

das Bild nicht zu sehen sein. Als Bild (Momentaufnahme) erweist es sich gegenüber

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Ein Bild und sein Doppelgänger

den Realitäten von Raum und Zeit als unglaubwürdig und verweist zugleich auf die

Wandlungslogik der Wirklichkeit.

Zur zeitlichen Unhaltbarkeit gehört untrennbar auch die körperliche Unhaltbarkeit,

denn das Bild lässt sich nicht berühren und das Betrachten widerspricht auf Dauer der

körperlichen Konstitution des Betrachters. Er kann nicht ewig in dieser Position dieser

Position des Betrachters verharren. Der Narziss der Erzählung verbietet sich schließ-

lich die Berührung des Bildes und sucht das Bild (vergeblich) über das Anschauen zu

erhalten. Die körperliche Unhaltbarkeit, das schwindende Moment, knüpft sich im Bil-

derleben auch an die Qualitäten des Bildes im Bild bzw. an die Figur im Abbild: Sie

wirkt flüchtig, bereits tot und in Zersetzung begriffen. Ihr haftet die Vergänglichkeit

des Lebens an, wodurch die Frage aufkommt, ob es sich überhaupt um ein Bild han-

delt. Bild und Text erzählen gleichermaßen von der Flüchtigkeit und Künstlichkeit eines

Bildes. Sie führen dem Betrachter die medialen Bildqualitäten des Erscheinens und Ver-

schwindens vor Augen. Das Bild, das einen Moment festhält, gerät in einenWiderspruch

zur Transformationslogik des Lebens und – damit untrennbar verknüpft – zur körper-

lichen Konstitution des Betrachters.

Eine zweite Dimension der Unhaltbarkeit betrifft die Frage des Raumes (2) – denn die

Bildbetrachtung als Spiegelerfahrung erzeugt eine räumliche Hermetik. Sie ist sicht-

bar an der durchgezogenen Umrisslinie, die Narziss und sein Bild zu einer Gestalt

zusammenschließt und nach außen isoliert. Diese visuell offenkundige Einschluss-/

Ausschlussgestalt wird in der Bildbetrachtung als Bannung erlebt. Die Bannung wie-

derum geht auf die verheißungsvollen Spiegelfunktionen des Bildes zurück. Der Be-

trachter erwartet, der Betrachter einer Spiegelszene zu sein, und entdeckt schließlich

die Spiegelwirkung auf ihn. Diese Spiegelung bildet im Gegensatz zur Erzählung ei-

ne freudige Entdeckung. Sie eröffnet diverse Möglichkeiten der Selbstbetrachtung und

Selbstbehandlung. Das Spiegelbild macht das ›Ich‹ in der Betrachtung zu einem Selbst-

betrachter und das Bild zu einem Selbst-Bild. Dieses ›Ich‹, das an einem Bild beschau-

bar wird, lässt sich lieben, bewundern, kritisieren und in Abgrenzung zu anderem set-

zen. Es dient der Selbstversicherung und wirkt richtungsweisend. Der Betrachter des

Spiegelbildes möchte sich zudem erweitern und ganz im Bild aufgehen, mit sich eins

sein.Diese Bewegungmündet imBilderleben, an ein Extrem geführt, in der Verschmel-

zung mit dem Bild. Der Wunsch, sich selbst zu berühren bzw. ganz zu umfassen, tritt

in einen Gegensatz zur Anschauungsfunktion des Bildes: Wer mit sich verschmolzen

ist, kann sich nicht mehr in einem Bild sehen. Verschmelzen bedeutet Verschwinden. Diese

Dimension der Unhaltbarkeit führt auf die Motive der Selbst-Schau zurück. Und hier

treffen sich erneut Erzählung und bildliche Darstellung. Sie erzählen beide von den

Kehrseiten der Eigenliebe, die ›blind‹ für anderes macht. So handelt die Erzählung be-

reits vor der eigentlichen Bild-/Blickszene von einer Gestalt, die sich selbst genügt und

über den fehlenden Austausch mit anderem letztlich nicht lebensfähig ist. Im ›Starren‹

auf ein Bild verkehrt sich der Wunsch, sich selbst zu umfassen und ganz zu berühren.

Am Narziss-Bild wird durchlebt, wie isolierend sich eine solche »Blickfixierung« aus-

wirkt. Die Ausschlüsse des Selbstideal-Bilds verhindern lebensnotwendige Austausch-

und Realitätsbewegungen und schließen den Selbstbetrachter räumlich ein. Das Ideal

ist hier die Ganzheitsillusion. An ein Extrem geführt löst sich das durch die Eigenliebe

motivierte Bild im Verschmelzungswunsch mit ihm auf. Zum räumlichen Einschluss

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 191

und Ausschluss gehört auch das ›Starren‹ auf das Bild, das vom Leben entrückt und

nicht auf Dauer zu bewerkstelligen ist.

Gleichzeitig wird das Einheitsversprechen im Bilderleben immer wieder durch

Inkongruenzen im Spiegelbild gestört. Es handelt sich hierbei um die ästhetische Un-

haltbarkeit des Bildes (3). Anschauung und Verschmelzungswunsch widersprechen sich

in diesem Zug insofern, als dass das hässliche Bild den sehnsuchtsvollen Blick nicht

rechtfertigt. Wie in der Erzählung wird die Begegnung zwischen Bild und Betrachter

durch das Bild selbst, wenn auch in anderer Weise gestört. Auch im Ovid-Text ist es

eine ästhetische Dimension, die Narziss zum Verhängnis wird. Das Wunderschöne

(die Quelle) verwandelt auch Narziss und lässt ihn zu einer unbeweglichen Statue

werden: wunderschön, unberührbar, aber nicht lebensfähig. Im Bilderleben handelt

es sich hingegen um die Hässlichkeit und Vergänglichkeit der Figur im Spiegelbild,

das kein (Ab-)Bild desjenigen sein kann, der hineinschaut. Der Versuch, dieses Bild

festzuhalten, scheitert hier nicht am wunderschönen Bild, das einen ›anderen‹ ver-

spricht/vortäuscht (Ovid), sondern an den unschönen Realitäten, die entgegenblicken

und nicht annehmbar sind – besonders zugespitzt am Bild im Bild, aber auch an der

Figur des Narziss spürbar, die nicht nur schön, sondern auch unförmig/fragmentiert

wirkt (Caravaggio). Diese dritte ästhetische Dimension der Unhaltbarkeit führt zu

einem kompletten Abrücken des Bildes von den Vorstellungen des Betrachters bzw.

zumModell des Bildes. Es ist unhaltbar, da es in seiner Hässlichkeit,Widersprüchlichkeit

und Zersetzung für den Selbstbetrachter nicht annehmbar ist. Der Kontrast erweckt den

Eindruck, dass es sich gar nicht um ein Bild handelt.

Und nun zur letzten, funktional-konstitutiven Unhaltbarkeit des Bildes (4). Im Anschau-

en, so erleben es auch die Betrachter des Narziss-Bildes, vollzieht sich eine Trennung

zwischen Bild und Betrachter, die demWunschmit dem Bild eins zu sein zuwiderläuft.

Der Selbstbetrachter stellt fest, dass er das gar nicht alles ist, was ihn dort anblickt und

dass er dazu nicht ›Ich‹ sagen kann (s.o.). Die beschriebenen Unvereinbarkeiten, die

das Bild unhaltbar machen, stellen den Betrachter vor eine Integrationsaufgabe. Dar-

in befragt er das Bild in seiner identifaktorischen Funktion. Im Bilderleben kommt es

zu einem Ringen um die Wahrung einer Fassung, in der auch Brüche, Verrückungen,

Widersprüchliches Raum erhalten müssen. Die Uneinheitlichkeit bringt einerseits Le-

bendigkeit hinein und motiviert Entwicklungen, bewegt sich aber auf eine vollständige

Zersetzung hin. Sie vermag das Bild so sehr zu »verrücken«, dass die Herstellung ei-

nes einheitlichen Bildes nicht gelingt. Dasmühsam über ein Bild hergestellte/entdeckte

›Ich‹ ist sich selbst fremd geworden. So kann sich die Suche nach dem ›Eigenen‹ in der

Selbst-Schau in ein Fremdwerden verkehren, das Auf-Sich-Schauen zu einem unver-

bundenen Nebeneinanderstehen dessen führen, was sich ›gegenseitig‹ anschaut. Mit

dieser Undurchdringlichkeit und Undurchsichtigkeit verweigert es seine Bildfunktion. Es

wird zur »Bildbarriere«. Damit vermag das Spiegel-Bild sein Integrations- und Identi-

fikationsversprechen nicht einzulösen. Es widerspricht in seiner nicht integrierbaren

Uneinheitlichkeit den erwarteten Bildqualitäten und Bildfunktionen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Ein Bild und sein Doppelgänger

4. Typisierende Beschreibung

Das Konstruktionsproblem führt den Betrachter an ein Bild-Paradoxon heran: Die Un-

haltbarkeit eines Bildes wird an einem Bild (für alle Zeiten) beschaubar. Es zeigt sei-

ne spezifische Stellung zur Wirklichkeit, die hier am Beispiel einer Formensuche (Ich-

Entdeckung) rund werden will, aber nicht kann. Die Unhaltbarkeit des Selbst-Bildes

mündet in eine Vermittlungsaufgabe zwischen der Verschmelzungssehnsucht (mit sich

eins sein) und der Anschauungsfunktion (sich in anderem sehen).

Der Selbstbetrachter steht vor der Schwierigkeit, die Doppelheit, mit sich eins sein

und zugleich uneins zu sein, wiederum in eine Gestalt zu bringen. Er versucht die Un-

stimmigkeiten entweder zu korrigieren oder in Gesamtkontexte einzubetten, um das

Bild zu erhalten und zugleich in einen lebendigen Austauschmit ihm zu kommen. Über

aufwendige Konstruktionen, ein Verändern und Eingreifen in das Bild, sowie durch die

Überführung des Bildes in ein organisches Nacheinander oder über die Einbettung in

Alltagskontexte vollzieht sich ein mühsamer Aneignungsprozess, der indes nicht voll-

ständig gelingt. Den beschriebenen Lösungstypen gelingt es jeweils nicht in einen le-

bendigen Austausch mit dem Bild zu kommen, sodass alternativ Trennungen vollzogen

werden, der Betrachter ins Agieren gerät und sich schließlich vom Bild zu lösen sucht.

Der immanente ikonoklastische Zug der Narziss-Darstellung, die dargestellte Unhalt-

barkeit des Bildes als bewegendesThema des Bildes, wird jedoch nicht nur als schmerz-

haft, sondern auf der anderen Seite als genussvoll erlebt: im Erleben drängt es aus der

Einheit und Identifizierung heraus. So spitzt das Bild im Erleben diesen Wunsch zu,

es zu überschreiten, zu durchstoßen und zu zerstören. Es setzt seine Selbstüberwin-

dung in Szene und bleibt doch ein (gemaltes) Bild. Dieses Erlebensmoment wird von

Probandenseite als besonderer ›Witz‹ des Bildes empfunden. An diesemGestaltparadox

›scheitern‹ jedoch alle Versuche (Umgangsformen), das Bild in eine vereinheitlichende

Gestalt zu bringen, die den beiden Tendenzen, Einheitlichkeit und Uneinheitlichkeit

von Formenbildung, gerecht werden bzw. die Verschmelzungssehnsucht mit der An-

schauungsfunktion vereinbaren könnten.

Die Umgangsformen bewegen sich zwischen Konstruieren und Zerstören, zwischen

Integrieren und Loslösen. Sie bilden zudemMethoden, die durch die Gegensatzqualitä-

ten von abstrahierender Reflexion (Symbolisieren, Ironisieren, Intellektualisieren, Ver-

lagern, Fabulieren) und einem handgreiflichen Hineingehen (Korrigieren,Miteinbezie-

hen, Handeln, Sich-Lösen) geprägt sind. Die Extreme des Erstarrens und Verschmel-

zens entsprechen der Kluft, die auch zwischen den beiden Sorten von Umgangsformen

liegen. Sie münden ins Extrem des Hoch-Kultivierten einerseits und in die Archaik des

›Einverleibens‹ oder ›Zerstörens‹18.

 

 

 

 

18 Diese Qualitäten entsprechen dem Gegensatz des Sakralen zum Profanen, die das gesamte Werk

von Caravaggio prägen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 193

4.1 Symbolisieren (Als-Ob-Konstruktionen)

Die Kluft zwischen Sehen und Berühren lässt sich über das Aufsuchen von Entspre-

chungen der beiden Seiten in Form von Als-Ob-Konstruktionen mildern. Das Seelische

(Latente, in der Anschauung liegende) soll mit dem Körperlichen (Manifeste, Berühr-

bare) in Einklang gebracht werden. So beschreiben die Probanden, wie in einer kör-

perlichen Haltung jeweils auch etwas Seelisches liegt: So sitzt er »vom Gram gebeugt«

da und ist in sein Spiegelbild de facto »versunken« – nämlich sowohl mental, als auch

real, da am Bildgrund etwas ›wie versunken‹ daliegt (6). Das Bild will offensichtlich real

be-griffen, also angefasst werden – denn Narziss fasst hinein. Gleichzeitig will es aber

auch mental begriffen im Sinne von ›verstanden‹ werden. Eine »Haltung« lässt sich

als eine physisch sichtbare (Körper-)Haltung beschreiben und ebenso als ein innerer

Seelenzustand (6) – so wie ein Trauernder die Hände vor das Gesicht schlägt oder die

Augen schließt [wie hier im Bild], »was witzigerweise gar nicht dem [konkreten] An-

blick [geschuldet] sein muss«, sondern als Geste, metaphorisch für die Trauer stehen

kann. (6) Neben der Verbindung darf uneindeutig bleiben, ob z.B. die konkrete Ges-

te des Augen-Schließens für einen übergeordneten Gedanken steht im Sinne von ›vor

etwas die Augen verschließen‹ oder nicht.

Ein Aufstehen vom Bild kann sich sinnlich-konkret vollziehen und über die Hand-

lung hinaus eine Perspektiverweiterung darstellen/symbolisieren: »Wenn er jetzt auf-

steht – wenn wir jetzt metaphorisch bleiben – dann wird ja die Realität größer sozu-

sagen« […] »auch metaphorisch, dass der Horizont sich erweitert« (4). Und umgekehrt

wird herausgestellt, dass eine Metapher wie »die Oben-Unten-Metapher« nicht (nur)

abstrakt ist, sondern den »räumlichen Begriffen« zugehört – denn das »Untere steht

ja immer für das Unbewusste, Unterbewusste« (6). Das Sich-Spiegeln kann sich real

an einem Spiegel vollziehen oder auch eine innerseelische Spiegelung meinen: »Deine

Selbstbezogenheit ist so, wie als wenn du dich im Spiegel anschauen würdest« (6).

Diese Vermittlungsstrategie wirkt verbindend/integrativ und unterzieht die Bildbe-

trachtung einer Reflektion, womit sie sich vom Konkreten ein Stück weit löst. In ihren

ausgeprägten konstruktiven Zügen bleibt diese Umgangsform jedoch letztlich unleben-

dig. Der Betrachter wird in dieser Umgangsweise wie zu einem Wissenschaftler, der

das Bild untersucht. Er betrachtet das Bild, ›als ob‹ er es betrachten würde und bleibt

hierüber notgedrungen außen vor. Das Sehen der Zusammenhänge geht zulasten der

Erlebenstiefe (Greifbarkeit).

4.2 Ironisieren

Das Ironisieren bildet eine Umgangsweise, die die Brüche des Bildes spielerisch auf-

nimmt und dem teils empfindlich berührten Betrachter Distanz verschafft. So lassen

sich Berührungsmomente in Ironiewenden: »Das ist das ersteMal, dass ich auf Deutsch

weine« (8). Um aus der Bannung des unerträglich Schönen herauszukommen – einer

Schönheit, die zudem mit dem eigenen und notgedrungen mittelmäßigen Leben zu

konkurrieren beginnt – helfen ironische Betitelungen der Gesamtszene: »Adliger an

Wasserquelle verjagt Goldfisch« (10). Die Idee, dass es sich um eineWaschszene handelt

bricht das Idealbild auf wohltuende Weise ins Alltägliche, wodurch es für den Betrach-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Ein Bild und sein Doppelgänger

ter ›greifbarer‹ wird: »Und beim Waschen denkt man dann: ›Ach, was bin ich hübsch,

auch wenn mein Knie kaputt ist« (10).

Die wechselseitige Abhängigkeit zwischen Bild und Betrachter wird in folgender

ironischen Wendung auf die Spitze getrieben und über den ›Witz‹ verträglich: »Um

zu existieren braucht er unsere Anwesenheit, weil wenn wir nicht weg gehen, bleibt

er da« (8). Derartige ironische Wendungen bieten eine Fassung, können jedoch einen

emotionalen Zugang versperren. Sie kranken daran, indirekt zu sein und halten den

witzelnden Betrachter (wenn auch zum Schutz) außen vor.

4.3 Intellektualisieren (Metaperspektiven)

Das Intellektualisieren bildet eine Umgangsform, die ebenfalls Distanz verschafft, in-

dem sich der Betrachter vom Konkreten löst. Dies wird als entlastend erfahren, denn

»der Blick ermüdet ein bisschen« undman schaut »weniger jetzt auf Details« (6). Gleich-

zeitig verspricht diese Strategie eine Einordnung in größere Kontexte, die das Bilder-

leben zu einer bereichernden, wertvollen Erfahrung macht. Der Betrachter nimmt eine

Metaperspektive ein und sucht die Unstimmigkeiten/Widersprüchlichkeiten im Bild in

einen philosophischen Kontext zu heben, um hierüber Verständnis zu generieren. So

begründet ein Proband die Erfahrung des Nicht-Sichtbaren im Bild mit einer Aussage

von Magritte: »Alles was man sieht, verdeckt etwas was man nicht sieht.« (3) Das Di-

lemma der Sichtbarkeit, gleichzeitig etwas zu zeigen und zu verdecken, scheint hier

auf ein Bild gebracht: »Das hat eigentlich was mit dem Schauen zu tun – [nämlich] ein

Verdecken von Sachen.« So kann man »durch Wegnehmen und Hinschauen etwas auf-

decken, aber immer nur ein bisschen« – denn »hinter dem Bild sieht man die Wand

nicht« und so fort (3). Die Erfahrung, kein einheitliches Bild entwickeln zu können,

dieses nur in Fragmenten dargereicht zu bekommen, wird aus diesem Kontext heraus

verständlich: denn »die Menge des Nichtgesehenen überwiegt ja immer ins Unendli-

che« (3). Um das Uneinheitliche und Wirklichkeitsentfernte in ein Bild zu fassen, wird

eineTheater-Metapher herangezogen.Mit seinen unecht wirkenden Qualitäten und als

»doppeltes Spiel« eröffne das Bild eine Gesamtsicht auf das »Schauspiel des Lebens« (5).

An den nicht miteinander zu vereinbarenden Seiten lässt sich sowohl die Relativität als

Wirklichkeitsprinzip, als auch die Übertragbarkeit von Prinzipien erhellen: »Auch die

Relativität wurde schon benutzt in einem anderen Kontext. Das ist sie in der Theorie

wissenschaftlich, aber auch religiös.« (11).

Die Erörterung des Zusammenhangs zwischen Körper und Seele bietet ebenfalls

ein Erklärungsmodell: Wenn man sagt, »das Spiegelbild hat Bewusstsein« und dass die

»Seele eine gewisse Art von Körperlichkeit« ist (3), dann ließe sich die Unmöglichkeit

des Bildes erklären, dass »obwohl seine Hand im Wasser ist« keine Wellen zu sehen

sind und »die Reflektion total stabil« bleibt (5). Die Konstruktionen können auch ins

Esoterische kippen: »Dieses runde-ovale, mit dem Knie genau im Zentrum hat auch

irgendwie was von einem Augapfel, was auch wieder auf das Betrachten vielleicht ver-

weist, der Spiegel, der Spiegel zur Seele« (9). Der Vergleich mit dem Bild von Magritte

»C’est ci ne pas un pipe« soll die Differenz zwischen dem Metaphorischen und dem

Physisch- Realen in einer ironischen Wendung verträglich machen: »Dies ist kein Spie-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 195

gelbild – stimmt, weil es natürlich gemalt ist« (3). Diese Wendung erlöst ein Stück weit

aus der Spiegelerfahrung, die nahe rückt.

In dieser Lösungsform wird die Doppelkonstruktion des Bildes mal zu einer Wel-

tenformel, mal zu einer ironischenWendung und Parabel auf das Leben. Sie schafft Di-

stanz und eröffnet eine Auseinandersetzung mit den großen Themen der Menschheit,

die sich im Bild thematisch auffinden lassen. Der Betrachter avanciert zum Philoso-

phen, indem er die (entzweiende) Anschauung in eine gedankliche Anschauung verla-

gert. Die Tätigkeit des Abstrahierens, die diesen Umgangstypus prägt, wird ihrerseits

einer Reflexion unterzogen. Es werden philosophische Fragen aufgeworfen, die notge-

drungen unbeantwortet bleiben: Wie steht es um das Verhältnis zwischen dem Kon-

kreten und dem Abstrakten, zwischen Idee und Realität, zwischen Körperlichkeit und

Gedankenwelt? Diese Umgangsform nimmt das Spiel zwischen manifestem und laten-

ten Bildinhalt auf und sucht diese Gehalte auf einer abstrakten Ebene zu halten und

nicht zu vereindeutigen: In dem Dazwischen vermag es dem Konstruktionsproblem

(etwas sein und zugleich etwas anderes sein) zu begegnen, scheitert jedoch in demMo-

ment, in dem die Überlegungen plötzlich zu weit hergeholt, interpretativ oder projektiv

wirken. Und so bemerkt ein Proband: »Man kommt ein bisschen von dieser konkreten,

pictoralen, gemalten Person weg und mehr auf den allgemeinen psychologischen, an-

thropologischen Zustand« zu sprechen (6).

Die vielversprechende Meta-Perspektive/philosophische Einbettung wirkt letztlich

zu unspezifisch und geht teils am Konkreten des Bildes vorbei. So erscheint z.B. die

Schauspiel-Metapher doch zu verallgemeinernd zu sein und verliert darüber ihre Aus-

sagekraft für das Bild: »Ich denke, dass alles ein Theater ist« (5). Es brechen allerorts

wieder Unstimmigkeiten/Zweifel auf: So ist beispielsweise nicht klar: spricht man nun

darüber »auf einer abstrakteren Ebene [oder] auf einer rein physischen« (3). In dieser

Schwebe gerät der Betrachter ins bloße »Spekulieren« hinein; die Einordnungsansätze

erscheinen »sinnlos« (2). Vieles, was zum Bild gesagt wurde oder zu sagen wäre, wird

als »Abschweif« (6) entlarvt oder wirkt derart »überinterpretiert«: »Das hat jetzt mit

dem Bild gar nichts zu tun« (3).

4.4 Korrigieren

Die Vorstellung ins Bild einzugreifen und es zu korrigieren, indem Bilddetails ausge-

blendet ergänzt, verändert werden, ›erlöst‹ vorübergehend aus der Bannung der An-

schauung und verspricht zugleich ein kongruentes Bild zu erschaffen. Dieser Typus

verlässt dabei nicht ganz die Anschauungsebene und erfährt sich gleichzeitig als kreativ

und an der Bildgenese beteiligt. Er vermittelt ebenfalls zwischen Loslösung (Bilddetails

ausblenden) und Konstruktion (Bilddetails imaginativ fortsetzen und verändern). Das

Ausblenden geschieht über ein Zukneifen der Augen, »damit das so unscharf wird« (9).

Der Betrachter wird sich der Methode des Isolierens bewusst: Auf diese Weise kann

man »nur diese hell-dunkel-Akzente dann für mich nochmal isolieren« (9). Dies hilft

sich »ungestörter auf die Komposition zu konzentrieren – ansonsten ist man so »ab-

gelenkt von den ganzen Details« (9). Hierüber erhofft sich der Betrachter »mehr Spiel-

raum« in der Konzentration auf »irgendwelche Wahrnehmungs- und Stimmungsge-

schichten« (9).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Ein Bild und sein Doppelgänger

Das Wegblenden bestimmter Details ermöglicht es, ein prägnantes Bild zu kre-

ieren, an dem der Betrachter ausblendend mitgewirkt hat: »Und wenn ich jetzt nur

wieder den Arm wegnehme, ist es einfach ein großartiges Bild« (10). Um bestimmte

Sinnkonstruktionen hinzubekommen – z.B. in einer Szene, in der er sein Knie wäscht

oder trinkt – »muss man halt ausblenden, dass es Narziss ist« (10).

Alternativ können Korrekturen am Bild vollzogen werden – etwa um Bildaspekte,

die schmerzlich oder peinlich berühren, zu tilgen. So würde man das kompromittie-

rende Knie am liebsten »verdecken oder irgendwie einen Stein dazwischen legen, da-

mit das nicht so auffällt« (2). Störendes lässt sich durch gezielte Eingriffe beseitigen.

So gesteht ein Proband, aus dem künstlerischen Kontext kommend, das Bild schon mal

»missbraucht« zu haben: »Was ich in der Collage gemacht habe, ist dann den Kopf von

Narziß durch den Kopf vonWinkelmann getauscht« (3). Mit diesen kreativen Eingriffen

soll ein verbessertes Bild geschaffen werden. So auch in der Vorstellung, die Mittelli-

nie symmetrisch zu ziehen, »sodass die Simulation gleichviel Realität bekommt wie

die Realität« (3). Der Betrachter stellt sich vor, wie die Bildanteile dann »gleichmäßig

verteilt auf dem jungen Mann und seinem Abbild« lägen (1). Um es einheitlicher zu ma-

chen, ließe sich die harte Zweiteilung des Bildes ein wenig aufweichen:Man selbst »hät-

te wahrscheinlich mit einem ganz weichen Pinsel versucht so ein bisschen mehr noch

mit dem Wasser zusammen zu bringen« (3) oder »das an die Extreme zu treiben, zu

entmischen« (3) und damit den starken Hell-Dunkel-Kontrast zu tilgen. Diverse Ein-

griffe, z.B. die Symmetrisierung der beiden Bildhälften, dienen der Bewältigung der

Ungleichheit: Da es »stört«, »dass es nicht mittig ist«, »habe ich es mittig gerückt« (3).

Mit diesem Eingriff ist zudem die Vorstellung verbunden, das Bild daraufhin zu einem

beweglichen Ganzen machen zu können. Dieses Ganze ließe sich – weil spiegelgleich

und vereinheitlicht – beliebig herumdrehen: »Man könnte es rotieren« und würde dann

sehen: »Was ist kontrastreicher? Was ist verwaschener? Wer hat die Augen offen? Wer

hat die Augen zu?« In welche Richtung geht die Beziehung und in welche geht es viel-

leicht nicht? (3) Auch wäre es »interessant, wenn man das Bild andersherum hinhängt«

(3). Der Betrachter versucht verändernd einzuwirken, was ihn aus der Blickbannung

löst. Das Bild wird hierdurch im wahrsten Sinne des Wortes greifbar/beweglich, der

Betrachter zum mitwirkenden Künstler.

In dieser Lösungsstrategie kann das Bild ›berührt‹ und vom Betrachter zu eigen ge-

macht werden, ohne dass dieser die Anschauungsebene ganz verlassenmuss. Er schafft

damit ein Stückweit sein eigenes Bild.Hierzumuss er jedoch an bestimmten Realitäten

des manifesten Bildes entweder vorbeisehen oder verändernd eingreifen. Die Formen-

bildung wird entsprechend als manipulativ erfahren.

4.5 Miteinbeziehen

Neben dem Korrigieren, können andere Bilddetails imaginativ fortgesetzt werden: »Du

weißt, das ist kein Fleck, sondern aus der Erfahrung weißt du, an der Stelle kann ei-

gentlich nur ein Knie sein« (2). »Der Betrachter muss das halt imaginativ ergänzen« (2).

»Das Gehirn ergänzt so, wie er da sitzen müsste« (4). Der Betrachter wird wie zu einem

Detektiv auf der Spurensuche, die Lücken und Inkongruenzen des Bildes zu einer Her-

ausforderung: »Fürmich ist es interessanter, wo nicht alles klar ist«, »weil wir uns etwas

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 197

vorstellen können« (11). Und das ist »schon befriedigend, dann so eine Einordnung von

sowas zu finden, was man erstmal nicht verorten kann« (9).

Das Miteinbeziehen der Kontexte hilft aus der Begrenzung und Fixierung auf das

Bild herauszukommen. Es wirkt ebenso erlösend über den Rahmen des Bildes hinaus

zu gehen. So kann beispielsweise die Hinzunahme der Interviewsituation erweiternd

und sinnstiftend wirken: »Du [Interviewerin] hilfst mir in eine Richtung. Du bist nicht

draußen aus dem, was ich erzähle« (5) und »insofern ist es ja für uns schon ein Spie-

gel, der uns beide zurückwirft – dich als was du an Fragen stellst, was dich offenbart

zu einem gewissen Grad in den Antworten«, die du damit evozierst (3). Das Miteinbe-

ziehen der Interviewer-Proband-Interaktion bietet eine Richtung: »Manchmal versuche

ich was zu erzählen, was für dich interessant sein könnte« – so ähnlich wie man ver-

sucht »herausfinden, was die andere Person [im Bild] denkt« bzw. was »für die andere

Person wirklich interessant sein könnte« (5). So fragt man sich: »Was muss ich jetzt da

sagen?« – auch um nichts falsch zu machen (10). »Und natürlich fühle ich mich auch

in deine Lage als Interviewerin und ich fühle die Probleme, die du hast […] und frage

mich: »Mach ich, was sie will?« (8). Ebenso werden Ergänzungen erhofft: »Du sagst mir

die [Lösung] gleich.« Dies wird als Erlösungsmoment ersehnt: »Achsooo! Jetzt macht

das irgendwie Sinn.« (4). Im Miteinbeziehen des »Rahmens« – im doppelten Sinne als

konkreter Bilderrahmen, aber auch als Situation – wird die erfahrene Begrenzung zu

verstehen gesucht: »Weil es so eingegrenzt« wirkt, fragt man sich ob es sich dabei um

den »Originalrahmen« handelt (10). »Wenn man den Rahmen miteinbezieht«, der an-

sonsten einfach etwas verdeckenwürde, verändert/erweitert sichwiederumdas Bild (9).

Dann ließe sich dort mehr erkennen, »wo theoretisch diese Linie aus Kopf und Schul-

tern wäre, die man jetzt aber nicht so gut sehen kann, weil eben da der Rahmen an-

fängt« (9). In gleiche Richtung geht es, wenn die Provenienz des Bildes erörtert und

über die Sammlerfamilie Koschinski spekuliert wird (10).

Korrigieren undMiteinbeziehen ›erlösen‹ insofern, als dass sie das Bild in seiner An-

schauungsfunktion überschreiten: »So haben wir uns doch viel mehr erzählt«. Es sind

»viel mehr Varianten […] entstanden als nur dieses Spiegeln« (10). Allerdings macht

es dem Betrachter zu schaffen, trotz der Variationen, Ergänzungen und Erweiterun-

gen ebenfalls kein in sich stimmiges Bild hinzukriegen: »Du sollst das, was du nicht

siehst, so fortsetzen, dass sich eine logische Haltung daraus ergibt. Würdest du das

hier schaffen? Schwierig« (2). Es lässt sich letztlich doch »nicht ablesen«, sodass man es

sich nur »vorstellen« kann (5). So sind dem Betrachter des Bildes Assoziationen gekom-

men, »weil ich halt hingeschaut habe«, gleichzeitig »denke ich nicht, dass das irgendwie

beabsichtigt ist« (10).

In der Hinzunahme und Variation der Betrachterperspektive, die der Ergänzung

und Einheitsbildung (bzw. Aneignung) diente, steht der Betrachter letztlich wieder da-

vor und kann »natürlich nicht entscheiden, was richtig ist« (3). In den jeweiligen Ein-

griffen – ob ausblendend, korrigierend oder ergänzend – bricht an allen Ecken und En-

den Deutungsvielheit, sprich Uneinheitlichkeit auf, die dann wie bei einem Perpetu-

um Mobile weitere Eingriffe und Kontextualisierungen erfordert. Die Formenbildung

krankt daran, endlos zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Ein Bild und sein Doppelgänger

4.6 Verlagern (Konstruktion des inneren Bildes)

Diese Umgangsform bildet insofern eine ›Lösungs‹-Strategie, als dass sie dem mani-

festen Bild auszuweichen sucht. Dem Betrachter im Bild werden zunächst die Augen

geschlossen: Er sitzt dann »mit halb geschlossenen« (6) oder »mit geschlossenen Au-

gen vor seinem eigenen [inneren] Bild« (6). Unvereinbarkeiten, die das Bild aufwirft,

lassen sich hierüber gut begründen. Es muss sich um ein Bild/Abbild handeln, das er

sich »im Geiste« vorstellt, um ein »inneres Bild« (1). Der Betrachter des Bildes hingegen

sucht im manifesten Bild nach Indizien für diese Sinngebung. Sie lässt sich dadurch

belegen, dass »das Auge [ist] gar nicht auf die Blickachse gerichtet« ist (6). Und auch

das Abgeschnittene des Spiegelbildes »legt die Deutung nahe, dass das Spiegelbild gar

nicht so wichtig ist, sondern dass es wichtiger ist, was in seinem Kopf passiert« (6).

»Das heißt er schaut nicht. Er ist ganz innerlich« (8).

Mit diesen Belegen löst sich der Betrachter des Bildes nicht ganz vom manifesten

Bild, während der Betrachter im Bild seinen Illusionen, Wunschvorstellungen nachge-

hen kann: Dieser bewegt sich wie ein »Schlafwandler«, »physisch noch in der realen

Welt, aber […] sieht ja ganz andere Sachen« (9). Zunächst hat er seinen »Körper ab-

gelegt«, woraufhin sich »der gesamte Fokus […] auf die Wahrnehmung dieses Dinges

richtet, auf das Spiegelbild und dann sich verschiebt nach innen« (6). Der Trick dieser

Lösungsform besteht darin, dass über eine strikte Trennung zwischen den beiden Be-

trachtern Anschauungsfunktion und Verschmelzungssehnsucht aufgeteilt werden. Im

Augenschließen ist der Betrachter im Bild nun ganz für sich, mit sich eins: »Das Bild

hat sich sozusagen eingebrannt« […] ein Eigenleben im Kopf entwickelt: »Der braucht

das Spiegelbild gar nicht mehr, der ist internalisiert« (6). Die Erfahrung sich durch das

Imaginieren vom Realen wegzubewegen, bildet zunächst nur ein Problem des Betrach-

ters im Bild, welcher gar nicht sieht, was da in Wirklichkeit ist. Für ihn ist »Kunst ohne

diesen Blick erloschen« (6). Die Gefahr, Illusionen undWahnvorstellungen aufzusitzen,

wird in den Betrachter des Bildes im Bild verlagert, während der Rezipient noch fest

auf dem Boden der Tatsachen steht. Er wird zu einer Art Therapeut des Betrachters

im Bild.

Allerdings gelingt das Getrennthalten in dieser Lösungsstrategie nicht ganz, denn

es reizt zu erkunden, was sich der Betrachter im Bild vorstellen mag: »Man müsste

jetzt eigentlich so in seinen Kopf gucken« […], um »Gewissheit über die Aussage oder

über dieses Bild« zu erlangen (4). Es wirkt »auch so ein bisschen widersprüchlich«,

»dass es so angelegt ist, [dass] diese Gedanken kommen und diese Lust es wissen zu

wollen« (4). Das Bild als imaginiertes Bild – gleichgültig ob es sich um die Vorstellung

des Betrachters im Bild oder die des Rezipienten handelt – droht, das manifeste Bild

zu erübrigen/zu ersetzen: »Es geht in dem Fall mehr um die Idee des Spiegels, als um

das physische Spiegeln« (3). Zugleich ist da immer noch ein Bild im Sinne von Abbild zu

sehen und dieses Bild »haut gar nicht hin. Es müsste ein anderes Bild sein, das dürften

wir gar nicht kennen« (9).

Das Gestaltparadox dieser Lösungsform liegt darin, dass mit geschlossenen Augen

auf ein Bild geschaut wird oder – anders ausgedrückt, dass ein inneres Bild an die Stel-

le eines realen Bildes tritt, ohne es zu ersetzen (Paradoxie der Sichtbarkeit). Das Bild

wird als rein imaginär klassifiziert und im Hinblick auf das Leben als unzureichend

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 199

empfunden: »In der Realität möchte ich wissen, was passiert« (11). Die Tatsache, dass

die Augen »ja auch nicht auf« sind und gleichzeitig der »Blick […] so das einzige [ist],

wo was Wirkliches passiert« (4), wirkt belustigend und paradox (4). »Er braucht den

Spiegel eigentlich gar nicht mehr oder das Bild braucht den Spiegel gar nicht mehr, um

the way out zu sein« (6). Damit wird die Bildfunktion selbst ad absurdum geführt bzw.

das Bild seiner Funktion als materiales Gegenüber, das sich anschauen lässt, enthoben.

Ungeklärt bleibt bei der Konstruktion einer Innensicht weiterhin, »warum er sich über

sein Spiegelbild beugt«, »wenn er noch nicht mal da reinguckt« (4). Zum einen gelingt

die Aufspleißung der beiden Betrachterpositionen nicht ganz – denn um den verdeck-

ten Blick des Protagonisten im Bild zu ergründen,muss der Rezipient Anleihen bei sich

nehmen. Zum anderen bleibt das imaginierte innere Bild des Betrachters im Bild vage

und ist mit dem (Ab-)Bild weiterhin nicht in Übereinstimmung zu bringen.

4.7 Fabulieren (Einbetten in eine Geschichte)

Das Einbetten der inkongruenten Bilddetails in eine Geschichte schafft Zusammenhang

und dient der Herstellung einer Sinngestalt. Diese Umgangsform trägt Zeitlichkeit ins

Bild hinein, konstruiert ein Vorher und Nachher als nicht sichtbaren, nicht manifesten

Bildinhalt und überführt das Bild in einen Prozess. Die unterschiedlichen »Momente«,

die im Bild belebt werden, können über eine Geschichte zusammengehalten werden:

»Ich könnte mir gut vorstellen, dass das nicht ein Moment ist, sondern dass das eben

mehrere Momente sind, dass man das auch wirklich als Erzählung angucken kann« (2).

Der Kern der Geschichten ist jeweils um ein Loslösungsmoment zentriert – der Haupt-

darsteller der Geschichte wischt durchs Wasser, um das Bild verschwinden zu lassen,

gleitet hinab oder steht auf und bewegt sich weg. Damit vereint auch diese Umgangs-

form Loslösung und Integration.

Zunächst fühlt sich der Betrachter durch die Lücken bzw. durch das geheimnisvolle

Schwarz zum Geschichtenerfinden animiert: »Die anderen sind ja im Bild nicht sicht-

bar« – das ist »so diese Zusatzgeschichte, die auch durch dieses Dunkle, was wir nicht

sehen, stimuliert wird.« (9). Der »Zweifel«, die Unentschiedenheit werden zu einer not-

wendigen Bedingung für eine Geschichte: »Die Geschichte ist ein Ergebnis des Zwei-

fels« (11). Gleichzeitig wird es als notwendig erfahren, den inneren Zustand, der durch

das Bild »externalisiert« wurde, durch eine Geschichte zu explorieren, sprich dem au-

ßenstehenden Betrachter des Bildes wieder zugänglich zumachen. Der außenstehende

Betrachter hat nun »dieMöglichkeit die Sache narrativ auszulegen« (6).Mithilfe von ver-

schiedenen »Leserichtungen« lässt sich ein Gesamtsinn erschließen – das ist wie »ein

Drehbuch« zum Bild zu schreiben (11) oder einen »Film daraus machen« (10). Der Be-

trachter wird zum Drehbuchautor und erlangt hierüber Distanz zum Geschehen, ohne

sich ganz aus der Anschauung dessen, was ihm entgegenblickt, lösen zu müssen.

Die Inkongruenzen des Bildes werden über die Konstruktion eines Nacheinander

in eine Sinngestalt gebracht: »Wenn man beginnt in das Wasser zu schauen, hat man

vielleicht noch nicht die Hand drin, um das Bild wegzuwischen, sondern man muss

sich überlegen, das kommt vielleicht erst ab einem bestimmten Punkt« (6). So ist links

»dieser Anfangsstatus und dann nach rechts, wenn wir uns vorstellen, dass dann die

Geschichte weitergeht und er dann abgleitet« (9). Als Drehbuchautor vermag der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Ein Bild und sein Doppelgänger

trachter seine Tätigkeit zu reflektieren. Er bekommt die Konstruktionsmechanismen

seiner Geschichtsbildung mit. So müssen Festlegungen gesucht werden, die dem Er-

lebenslauf Halt geben, so unter anderem die Festlegung auf »eine Leserichtung«: Von

links nach rechts wäre z.B. eine Leserichtung, die »ganz natürlich ist, zumindest in

unserem Kulturkreis« (9). Betrachtet er es von dieser Seite hätte er »quasi schon die

Sicherheit der Hand«, die sich aufstützt (9). Die »Leserichtungen« des Bildes verlangen

immer nach einem »Orientierungspunkt«, von dem ich immer ausgegangen bin und

zu dem ich zurückgekommen bin – der mir dann quasi Halt gegeben hat« (9). Dieser

Haltepunkt wird am Protagonisten wie folgt beschrieben: »Wir sehen ja die Hand, das

ist ein ganz wichtiger Teil. Er muss sich ja abstützen, er muss ja erstmal in diese Posi-

tion kommen. Er kommt an, stützt sich […] dann habe wir seinen Kopf, also wir sehen

seinen Blick. Das ist die Stelle, wo er dann merkt: ›Ah, guck an, da ist ja mein Spiegel-

bild, wie schön‹ und dann erst später kommt diese Hand, die dann so in diese Trance

geht. Also das aufstützen, sich sehen und dann versinken« (9).

Die geschichtliche Abfolge wird zudemmit einem Gesamtkontext unterfüttert: Das

Ertrinken wäre dann »die Strafe dafür, dass man den anderen außen vorlässt, dass er

nur auf sich konzentriert ist« (9). Alternativ bildet der Blick den Haltepunkt, von wo aus

sich die (imaginierte) Geschichte entfalten kann: »Für die Geschichte gibt es praktisch

einen Anlass, auf diese Art von Verfasstheit zu sprechen zu kommen, anlässlich dieses

Blicks in das Wasser« (6).

In der Konstruktion eines Nacheinanders und in der Sinngebung der Szene lässt

sich dennoch nicht alles unterbringen. Der Betrachter als Drehbuchautor hadert mit

seinem Entwurf, der von seiner Sichtweise abhängt und doch nicht ganz unabhängig

von dem ist, was entgegenblickt. Bild und Geschichte können in Konkurrenz zuein-

ander treten. Zudem ringt er nun erneut mit Perspektiven- und Deutungsvielfalt im

eigenen Entwurf: »Also entweder ich lese es von links nach rechts oder wenn ich den

Punkt eben als Ausgangspunkt nehme und es von links nach rechts lese, dass ich quasi

so seine Perspektive einnehme… aber wenn ich von dort aus nach rechts lese, dann wie-

der unsere Perspektive habe und sehe was dort passiert. Das was er ja, wenn wir vom

hellsten Punkt ausgehen nach links [gehen], kriegt er das ja gar nicht mit. Wenn wir

vom hellsten Punkt nach rechts [gehen], das [sind] für mich wieder die zwei Perspek-

tiven, die wir da aufmachen können« (9).

Deutlich wird, wie sich der Betrachter in der Deutungsvielfalt von Konstruktions-

möglichkeiten verheddert. Er drängt auf Entschiedenheit, endet jedoch in einem ent-

weder-oder und ist damit wieder im Bannkreis der Verdopplung: »Also ich würde es

trotzdem als Ausgangspunkt noch akzeptieren. Also entweder ich fange meine Ge-

schichte ganz links an, diese Standardleserichtung, oder ich lese es eben vom Punkt

aus, so als wäre es für mich immer noch richtig« (9). Die Uneinheitlichkeit lässt sich

nicht ganz durch den Entwurf einer Handlungseinheit tilgen. Im Ausdenken einer Ge-

schichte, teils imaginativ ergänzend, teils imaginativ ersetzend, tut sich erneut die For-

menvielfalt als Uneinheitlichkeit auf – ob als Beliebigkeit oder auch Perspektivvielfalt.

Es wird bemerkt, dass man sich zur Einbettung in eine Geschichte viel »zusammen-

spinnen« muss (9). Der Betrachter begegnet sich im Geschichtenerzählen als jemand,

der teils an Realitäten vorbeisehen muss und sich vom Bild als Momentaufnahme ent-

fernt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 201

Gleichzeitig beginnen Kontexte außerhalb des konkret Anschaulichen Konkurrenz

zu machen, z.B. der Narziss-Mythos als Konkurrenzgeschichte. Der Betrachter stellt

ernüchtert fest, dass viele Einfälle »weniger mit dem Bild zu tun [haben], als mit dem

Narziss-Mythos« (6). Er bemerkt, dass er dort Dinge ›sieht‹ – wie zum Beispiel »das

Wegschmelzen«, weil er »weiß, wie es ausgeht« (2). Die Kenntnis des Narziss-Mythos

stört den eigenen Entwurf: »Aber trotzdem bin ich immer blockiert von der Geschichte,

die ich kenne« (9). Am liebsten würde er sich nur aufs Sehen verlassen und hätte die

gesamte Konstruktion in der Hand. So wird als Problem formuliert, »dass ich es nicht

angucken kann, ohne die Geschichte, die ich kenne. Das geht nicht. Zumal eben auch

der Künstler die Geschichte kannte« (2).

Während die Geschichten, weil eben nicht ganz frei erfunden, nicht nur dem Dreh-

buchautor zugeschrieben werden können (uneins sein), wirkt zugleich das Erzählen

einer Geschichte als zu weit hergeholt und als etwas, das dem Bild nicht gerecht wird:

»Es ist ja kein Film. Das ist ein Bild« (2). Die Ergänzungsnotwendigkeit wird als Manko

(des Bildes) aufgedeckt: »Also würde es [auf das Abdriften bezogen] an dieser Stelle wei-

tergehen, wäre es als Simultanbild wahrscheinlich nicht erzählbar« (9). Die kunstvolle

Übertragung eines Mediums (Bild) in ein anderes (Geschichte/Erzählung) kann letzt-

lich nicht über die Eigenart des Bildes als eine Momentaufnahme hinwegtäuschen. Die

Formenbildung krankt letztlich daran, illusionistisch zu erscheinen.

4.8 (Impulsartiges) Handeln und Sich-Lösen

Erstarrung, Unbeweglichkeit, Undurchdringliches sind Erlebensqualitäten, die im Be-

trachter des Narziss-Bildes die Sehnsucht wecken, das Bild auf irgendeine Weise zu

traktieren. Dies ist vergleichbar mit Narziss’ Versuchen dem Bild als »echtes« Gegen-

über Reaktionen abgewinnen zu wollen. Die Vorstellung, ins Bild einzugreifen, erlöst

aus der Anschauungsfunktion. Als Betrachter »will man, dass was passiert« (7) – damit

er aus dieser »hilflosen Situation« herauskommt. Die unentschiedene Situation drängt

auf eine (Los-)Lösung: »Also irgendwas muss er ja machen« (1). Dann hat man den Ein-

druck, »er versucht schon sich zu befreien mit der Hand, [die ins Wasser eingetaucht

ist]« (11) – mit dieser Hand will er »irgendetwas machen« (10). Am liebsten würde man

»den Unteren« »aufwecken« oder »wachrütteln« (7). Es ist einerseits »schön glatt« und

andererseits »möchte man am liebsten ein bisschen Bewegung reinbringen in diesen

Spiegel« (10). »Ich liebe das und würde sofort reinspringen und auch sein Bild ein biss-

chen durcheinanderbringen. Das fände ich doch sehr erfrischend« (10).

Diese Handlungen gehenmit dem Versprechen einher, erneuert wieder vor das Bild

treten zu können und zwischendrin eine Entwicklung vollzogen zu haben: »Er ist nicht

zufriedenmit seinem Bild und wird es ganz bald aufwühlenmit der Hand« (10). Er wür-

de »dadurch dieses jetzige Ich verschwinden lassen und so einen Start oder Nullpunkt

setzen« (4).

Das Knie hilft als Durchbruch durch die Mitte, aus der ›Reflektion‹ herauszukom-

men: »Man kann auch sagen, dass dieses Teil das einzige Teil von dem ganzen Körper

ist, das gegen die Reflexion geht« (5). Am liebsten würde man »da rein in das Wasser«,

um Kühlung zu finden (10). Ein Proband plädiert für das Handeln – denn körperliche

Probleme ließen sich nur lösen, »indem ich halt mal die Hanteln bewege und nicht in-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Ein Bild und sein Doppelgänger

dem ich die Hand bewege so wie in diesem Bild« (6). Bedürfnisse wie Durst, Hunger,

sexuelles Begehren werden spürbar und drängen darauf das Anschauen abzulösen, vom

ihm zu erlösen. Die imaginierte Bedürfnisbefriedigung verspricht eine Lücke zu füllen,

wieder vollständig zuwerden: »Ich habe in der Tat nur ein bisschen Salat gegessen, kann

sein, dass ich jetzt die Kartoffel ins Wasser schmeißen will« (10). Das Betrachten be-

kommt eine sexuelle Note und so fragt man sich z.B. »wie oft zum Beispiel Blickkontakt

gewesen ist« (6) bis hin zum Durchbruch: »Ich habe dich [Interviewerin] angeschaut.

[…] Wie schöne Augen du hast« (8). Mehrfach endet das Interview mit dem Hinweis

auf ein körperliches Signal der Erschöpfung, das sich unvermittelt meldet: »Ich glaube,

ich muss jetzt was trinken« (6). Der Betrachter behauptet sich in diesem Lösungstypus

als autonom und handlungsfähig. Entsprechend wird ein abruptes Ende gesetzt: »Aber

dazu fällt mir wirklich nichts mehr ein. Tut mir leid.« (2). Ein Schlussstrich wird damit

gezogen, dass man sich sagt: »Da wird er [Caravaggio] sich schon etwas bei gedacht

haben« (10). Weitere Aussagen zum Bild werden verweigert: »Aber ich zweifle bei dem

Zustand des Bildes auch daran, ob da überhaupt etwas über das Bild zu wissen [ist]«

(2). »Das Bild ist nachgedunkelt und wir wissen es nicht« – denn »es war alles mal hell«

(10). Oder ein Restaurator hat sich an dem Bild »vergriffen«, sodass sich zu diesem Bild

nichts sagen lässt: »Ich weigere mich zu spekulieren« (2). Der Abbruch des Interviews

wird angedroht: »Ehrlich gesagt, frage ich mich, wie lange ich das jetzt noch machen

muss« (2) oder gedanklich durchgespielt: »Wenn ich jetzt einfach weglaufen würde, was

würden Sie dann machen?« (10)

Alternativ lässt sich einfach wegsehen: »Da können die geschlossenen Augen auch

in die gleiche Richtung gehen.« (6). Das Wegsehen ist ein Augenverschließen, um sich

der Sache zu entziehen: »Und das gibt es eben auch, dass man etwas nicht ertragen

kann, eben weil es zu schön ist oder zu grässlich ist, dass die Leute entweder die Hän-

de vor das Gesicht schlagen oder die Augen schließen.« (6) Im Wegsehen vermag man

sich dem Bild zu entziehen. Dies wird am Betrachter im Bild beobachtet als »ein Sich-

Herausnehmen aus der Situation« (6). Und so ergeht es auch dem zweiten Betrachter

des Bildes: Als Option »tritt man wieder heraus« (1). Zwischenzeitlich »an die Oberflä-

che des Bildes zurückzugleiten« bzw. »von dem Bild abgekommen« zu sein, wird als

»auch mal ganz nett« und entspannend erlebt (6). Assoziiert werden Momente, in de-

nen man bei physischer Anwesenheit abgleitet: »Es gibt ja Wirklichkeiten, das ist mir

auch schon manchmal passiert, dass sich Menschen rausnehmen aus dem Gespräch

oder aus der Begegnung« (6). Das Wegsehen erlöst aus der Anschauung, die in die Fi-

xierung führt. So hat das zwischenzeitliche Abschweifen den Vorteil, dass man dann

»vielleicht viel mehr wieder [sieht], was am Anfang war, aber angereicherter« (1). Es

führt aus der Blickfixierung heraus und verlagert die Formenbildung in die Zukunft.

Neben den impulsartigen Handlungen werden sanfte Loslösungsprozesse vom Bild

imaginiert. Die Geschichten sind um einen Rettungsgedanken zentriert: Man hofft,

»dass er ihn aus demWasser zieht« (7), »dass er ihn rauszieht« (5), woraufhin dieser aus

der Gefangenschaft befreit wird. Die Szene wird über das Sich-Lösen vom Bild in eine

Handlung und damit in die Realität überführt: »Dann steht er auf und geht zur Tou-

ristengruppe« (3). Der Betrachter im Bild hat sich dann aus dem Bild befreit (8) – denn

»er geht einfach weg« (2). Das Aufstehen und Weggehen ist auch für den Rezipienten

erlösend: so sehr man »im Bann des Kreises« steckte, ist man nun froh, »dass man sich

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Bildwirkungsanalyse 203

daraus jetzt auch befreien kann« (9). Der Betrachter wird zum Helden seiner eigenen

Geschichte und vermag die Mitwirkung des Bildes dennoch zu würdigen. Er hat eine

Entwicklung durchlebt – sich mit dem Vater, der seine Anerkennung vorenthalten hat,

auseinandergesetzt, aber seinen Frieden damit gemacht: »Diese Figur hier ist nicht ab-

solut negativ. Jetzt ist es okay, zwar noch ein bisschen kalt, aber nicht so schlimm« (5).

Ein anderer Proband konnte sich in den unterschiedlichen Deutungsrichtungen nicht

festlegen und hat sich dann nach mehrfacher Wiederaufnahme des Interviews schließ-

lich für eine Deutungsrichtung entschieden, die ihm gleichermaßen erlaubt, sich vom

Bild wegzubewegen: »Wenn ich das Wasser verändere, dann muss ich in die Realität,

das kann ich nicht in der Spiegelung verändern. Das muss ich wirklich verändern, in-

dem ich halt aufstehe und was ändere […]« – denn »deine Probleme kannst du nur in

der Realität lösen« (4). Das Sich-Lösen verspricht einen Neuanfang: »Die Spiegelung

ist jetzt weg, ich kann jetzt aufstehen, was anderes werden und wieder kommen und

sehe dann mein neues Ich« (4). Wie auch beim Wegsehen wird die Formenbildung in

die Zukunft verlegt. Sie krankt daran, dass sie das Bild nicht dulden kann und erweist

sich gegenüber der Realität des Mediums – ein Bild erfordert die Betrachtung – als in-

adäquat.

Geschichten und Handlungen sind um die Beseitigung des Bildes zentriert. Damit

werden quälende Festlegungen durch das Bild mithilfe einer Bildzerstörung bewältigt.

Diese Lösungsstrategie ›erlöst‹ also im wahrsten Sinne des Wortes vom Bild. Sie leis-

tet dies aber nur vorübergehend, da sich auch nach befreienden Handlungen wieder

Bilder einstellen. Abbruch und Beseitigung lassen dahinter eine Verwandlungsnot ver-

muten, die eng mit dem Bild als einheitsstiftendes und formgebendes Instrument und

mit der Kehrseite des Bildes, festzulegen und einzuzwängen, verknüpft ist. Gleichzei-

tig liegt in Handlungen oder auch dem Einwirken von Realitäten tatsächlich eine (vor-

übergehende) ›Lösung‹. Die Lösungsstrategie zeigt zwei Sorten des Lösungsprozesses,

einen impulsartigen und einen, der das Bild nur vorübergehend beseitigen muss, es

also auch dulden und integrieren kann. Diese beweglichere Form führt bezogen auf

das Konstruktionsproblem zu Wiederholungen: Immer wieder vor ein Bild treten, sich

wegbewegen, wiederkommen und sehen, was sich verändert hat. Einheitlichkeit und

Uneinheitlichkeit bleiben in einer solchen Wiederholung aufeinander bezogen.

Die Unhaltbarkeit eines Bildes wurde als Konstruktionsproblem der Selbst-Schau

und des Sich-Selbstgenügens benannt. Der Bildbetrachter macht die Erfahrung, dass

er sich nicht gleichzeitig sehen und mit diesem Gegenüber identisch sein kann. Die

Lösungstypen arbeiten sich an diesemParadoxon ab. Sie stellen den Versuch einermehr

oder weniger glücklichen Vermittlung dieser beiden seelischen Strebungen dar.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen

Im Bildreflexionsteil wird die Frage nach der Medialität der Narziss-Darstellung, auf-

bauend auf der Bildwirkungsanalyse, umrissen. Die Ausführungen zielen nicht auf eine

Verallgemeinerung dessen, was sich im Narziss-Bild ereignet, auf ›alle‹ Bilder ab, son-

dern auf die Spezifität der Narziss-Darstellung: Welchen Aspekt des Bildlichen macht

sie beschaubar? Was erfahren wir über das Verhältnis von Bild (Medium) und Betrach-

ter (Subjekt)? Und hat dies etwas mit Narzissmus im psychoanalytischen Sinne zu tun?

Welche ›Aussage‹ im Hinblick auf das epistemische Potential des Bildes trifft es? Da-

mit überschreitet die Studie den gesteckten Rahmen der empirisch-psychologischen

Untersuchung. Sie greift vor dem Hintergrund der Bildwirkungsanalyse die philoso-

phisch-metapsychologischen Bild- und Subjektfragen wieder auf, die die Forschungs-

landschaft zum Narziss-Bild prägen, und bewegt sie spielerisch vor dem Hintergrund

der gewonnen Erkenntnisse aus der Bildwirkungsanalyse. Während das Narziss-Bild

oftmals selbstredend und unhinterfragt für diese Diskurse steht, besteht der Mehrwert

des Reflexionsteils im Versuch einer Erklärung dieser Zusammenhänge.

Der Reflexionsteil erstreckt sich über vier Kapitel, in denen die imBilderleben inein-

ander gebrochenen Fragen, ›Bin ich’s?‹ und ›Was ist das Bild?‹ jeweils aus umgekehrter

Perspektive beleuchtet und schließlich auf allgemeine Fragen von (Selbst-)Erkenntnis

und ihrer Medialität gelenkt werden.

Unter der Frage »Bin ich’s?« beginnt das erste Kapitelmit einer Erörterung des Bild-

Betrachter-Verhältnisses.Die Reflexion verdichtet die Erfahrungen der Bildbetrachtung

in einer Beschreibung, die auf die Phänomene zurückgeht, um zwei Seiten an demBild-

Betrachter-Verhältnis zu verdeutlichen: Die Bildabhängigkeit des Betrachters und die

Betrachterabhängigkeit des Bildes. Die Reflexion wird durch Bezüge zu jeweils zwei Ur-

sprungsmythen vertieft, dem narzisstischen (Spiegel-)Stadium nach Lacan und Freud,

welches die bildabhängige Ich-Konstruktion beschreibt, und dem Spiegelstadium nach

Alberti, in welchem Narziss zumMaler eines ersten Bildes wird. Abschließend wird ge-

zeigt, wie diese wechselseitige Abhängigkeit von Bild und Betrachter stets einen feinen

Rest der Nicht-Übereinstimmung spürbar macht, das Spiegelbild einen Schatten nach

sich zieht. Dies leitet über zum zweiten Kapitel, in welchem eine zentrale Erkenntnis

der Spiegelerfahrung ins Zentrum rückt: die verschiedenen Spiegeldimensionen des

›Anderen‹. Vom Bilderleben als einer umfassenden Spiegelerfahrung ausgehend, ver-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Ein Bild und sein Doppelgänger

tiefen einschlägigeTheorien zumThema Blick und Bild diese verschiedenen Dimensio-

nen des ›Anderen‹. Dabei richtet sich die Reflexion auch auf den ontologischen Status

des ›Anderen‹ in der Frage des Ich’s als Selbstentdeckung, als Selbstbewusstsein und

Selbsterkenntnis. Darauf folgt das dritte Kapitel, das mit der Frage »Was ist ein Bild?«

dem ersten Kapitel spiegelbildlich gegenübersteht. Unter den verschiedenen Spiegeldi-

mensionen des Narziss-Bildes fragt es zunächst danach, welche allgemeinen Bildcha-

rakteristika das Narziss-Bild ›spiegelt‹ (1). In einem Vergleich mit anderen (gemalten)

Spiegelbildern und Narziss-Darstellungen wird der Fokus auf die Bedeutung des Spie-

gels in diesen Bildern gelegt (2). Von der Charakteristik des Narziss-Bildes als ›echter

Spiegelerfahrung‹ ausgehend, wird das Bild auf seine Ontologie als Selbstbild hin be-

fragt (3). Aus diesen Erörterungen verdichtet sich schließlich die hier entwickelteThese,

dass sich Bilder der Kunst selbst als Erkenntnismedien behaupten – und zwar als sol-

che, die der Abbildbarkeit von Wirklichkeit widersprechen. Diesen Faden nimmt das

vierte Kapitel auf und diskutiert das künstlerische Bild als Erkenntnismedium. Aus ver-

schiedenen Blickrichtungen wird nach seinem Erkenntnispotential als Bild, der Dar-

stellungsweise der Erkenntnisfragen im Bild und den Erkenntnissen, die sich am Bild

generieren lassen, gefragt. Vorweg lässt sich sagen, dass das Narziss-Bild verschiedene

Wege von Erkenntnis und ihre Kehrseiten veranschaulicht.Dabei scheint es imHinblick

auf die vielfach getrennten Sphären des Erfahrens und Erkennens eine bestimmte Po-

sition einzunehmen und sich für den Übergang auszusprechen. Die Frage nach dem

Erkenntnis-Subjekt und dem Erkenntnis-Objekt wird vom Narziss-Bild ebenso aufge-

worfen, wie die Frage nach dem Verhältnis von Gegenstand und Methode. Der in allen

vorherigen Kapiteln behandelte ›Schatten‹ unterstreicht unter der hier gewählten Per-

spektive sein erkenntniskritisches Potential. Schließlich werden Gegenpositionen und

Vorbehalte gegenüber dem epistemologischen Status des künstlerischen Bildes vorge-

stellt, die oftmals aus der Perspektive der Sprache und des Denkens kommen.

1. Bin ich’s? Zum Verhältnis von Bild und Betrachter

Die Frage nach dem Verhältnis von Bild und Betrachter stellt im Bilderleben eines der

verworrensten Themen dar, in das der Bildbetrachter im wahrsten Sinne des Wortes

verwickelt wird. Auf der Sujet-Ebene zeigt das Bild eine Bildbetrachtungs-Szene. Diese

Situation findet sich wiederholt in der Situation der Bildbetrachtung: der Bildbetrach-

ter schaut auf ein Bild, in der ein Betrachter auf ein Bild schaut. Die Bild-Betrachter-

Situation perpetuiert und entspricht darin dem Kreis, in den Bild und Betrachter durch

die durchgezogene Umrisslinie eingeschlossen sind.Die Frage nach demVerhältnis von

Bild und Betrachter und die jeweilige Bestimmung dessen, wer wen anblickt und was

da anblickt oder wegschaut, bleibt jedoch offen.

Zunächst wird im Bilderleben das Verhältnis von Bild und Betrachter vom Rezipi-

enten sogleich als Spiegelszene erkannt: Der Betrachter des Bildes erwartet, dass sich

der Betrachter im Bild selbst gespiegelt sieht. Dass (auch) der Rezipient als außenste-

hender Betrachter gespiegelt wird und eine umfassende Spiegelerfahrung durchlebt,

überrascht hingegen: Plötzlich sieht er sich in dem Bild. Er schaut nicht nur auf ein

Bild, sondern wird von etwas angeschaut, das ihn angeht und zugleich ist er nicht ganz

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 207

zufrieden, mit dem, was er da sieht. Die mediale Frage nach dem Gehalt des ›Anderen‹,

der als und im Bild in allen Facetten des Abweichenden in Erscheinung tritt, wird in

der Erzählung, wie in der Bilderfahrung gleichermaßen virulent. »Iste ego sum! »Ich

bin es selbst!«1

Dieser Satz bildet im Narziss-Mythos einen Umschwung der Geschichte von der

Illusion der Bildtäuschung zur Erkenntnis. Die Erkenntnis erlöst jedoch nicht aus der

Bannung. Angesichts des fehlenden ›Anderen‹ führt die Erkenntnis den Selbstbetrach-

ter der Erzählung in die Verzweiflung. Die Selbstentdeckung in der Bilderfahrung als

umfassender Spiegel dagegen bewegt sich zwischen freudiger Überraschung und Be-

fremden. Der Betrachter macht am Bild die Erfahrung, wie anziehend es ist, ›sich‹ in

einem Bild zu sehen und zugleich, dass das Bild stark von diesem Bild abweicht. An-

ders als in der Erzählung bleibt jedoch im Bilderleben das »Iste ego sum« der Erzäh-

lung bis zuletzt unentschieden. Der Rezipient fragt sich, was von dem Gesehenen mit

ihm zu tun hat und was möglicherweise von ihm unabhängig ist. Im Abwägen dessen,

welche Anteile Bild und Betrachter am Bilderleben haben, ergeben sich zwei Perspek-

tiven. Denn das Spiegeln wird als ein doppelseitiger Prozess wahrgenommen – als das

Spiegeln eines Bildes und als Erfahrung, sich gespiegelt im Bild wiederzufinden. Der

Betrachter macht die Konstruktionserfahrung2, dass das Bild von ihm als Betrachter

abhängt und unter seinem Blick transformiert und umgekehrt, dass ihn das Bild kon-

stituiert.3

Neben der reziproken Bildabhängigkeit erfährt der Betrachter zugleich die Betrach-

terunabhängigkeit des Bildes und die Bildunabhängigkeit des Betrachters. An der Figur

des ›Anderen‹ im Bild wird das idealisierende, einheitsstiftende und identitätsstiftende

Selbst-Bild überschritten. Das, was nicht ins Bild passt bzw. das was abweicht, schwin-

det, fragmentiert und bildet doch einen Teil der Spiegel-Bild-Erfahrung. Das Parado-

xon, sich nicht gleichzeitig sehen und mit sich identisch sein zu können, setzt sich auf

der Ebene der Konstruktion in der Erfahrung fort, dass ein Bild gleichzeitig bildunab-

hängige Momente zu ›zeigen‹ vermag.

Das Unterkapitel 1 fasst die Erlebensmomente zusammen, in denen die Probanden

um eine eindeutige Lösung im Bild-Betrachter-Verhältnis ringen. Das Unterkapitel 2

1 Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 157.

2 Die Art und Weise, wie diese beiden Fragen ineinander gebrochen sind, soll hier einmal gesam-

melt am Bilderleben vorgeführt werden. Es handelt sich um die Konstruktionserfahrung, die die

Probanden im Laufe der Bildbetrachtung machen. Unter einer Konstruktionserfahrung versteht

Salber den Erkenntnisgehalt eines Bildes. Dieser ist nicht vom Bilderleben abgehoben, sondern

eröffnet sich dem Betrachter im Verlaufe der Betrachtung. Anders als sprachliche Medien wirken

Bilder durch ein Ineinander ihrer Bezüge in der Art eines Flechtwerks. DieDarlegung der Konstruk-

tionserfahrung erfordert somit zum einen eine Übersetzung in das sprachliche Medium mittels

der Beschreibung. Zum anderen müssen die Konstruktionszüge entflochten und in ein Nachein-

ander gebracht werden. Die Konstruktionserfahrung teilt sich hier in drei Abschnitte; ihre jeweili-

gen Konstruktionsgehalte sind in der Bilderfahrung aufeinander bezogen. Die Betrachterabhän-

gigkeit des Bildes (1.1.) und die Bildabhängigkeit des Betrachters (1.2.) münden in die Erfahrung

der Reziprozität, lassen jedoch immerzu einen ›Rest‹ erkennen, an dem deutlich wird, dass sich

Bild und Betrachter nicht vollständig in Übereinstimmung zu bringen lassen (1.3).

3 Sehen und Vorstellen werden in der Bilderfahrung als untrennbar miteinander verwoben erfah-

ren – entweder als Ergänzungs- oder Ersetzungsverhältnis.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Ein Bild und sein Doppelgänger

beschreibt die Konstruktionserfahrung der Probanden, in denen die Reziprozität des

Bild-Betrachter-Duos in den Fokus rückt. Die Bildgenese durch den Betrachter und

die Ich-Genese durch ein Bild wird jeweils von Theoriebezügen beleuchtet, die auf un-

terschiedliche Weise auf den Narziss-Mythos rekurrieren. Das Unterkapitel 3 beleuchtet

schließlich den Schatten im Spiegelgeschehen oder die Reste, die die wechselseitige

Konstituierung von Bild und Betrachter hervorbringen.

1.1 Vereindeutigungen und Vermittlungen des Verhältnisses von Bild

und Betrachter

Einheit und Teilung als Kernkomplex der Spiegelerfahrung am Narziss-Bild münden

auf der Reflexionsebene in die Frage nach dem Eins-Sein oder Uneins-Sein mit dem

Bild. Während die eine Erlebensrichtung, das Starren auf ein Bild, das Bild vom

Betrachter und vom Vorgang des Betrachtens abtrennt, sucht der Betrachter in der

hierzu konträren Erlebensrichtung sich im Bild wiederzufinden. Die beiden Extrem-

Formen, das Eins-Seins und das Uneins-Sein, stellen zudem Bewältigungsversuche

dar. Sie drängen auf eine Vereindeutigung des Verhältnisses von Einheit und Teilung.

Denn der Betrachter ringt um ein prägnantes Bild, welches dieser Doppelheit gerecht

werden will. Dies wird über ein Gleichwerden versucht, worin sich auch die Verschmel-

zungssehnsucht mit dem Bild manifestiert (Eins-Sein). Alternativ können Bild und

Betrachter strikt voneinander abgehoben werden, wodurch eine Austauschbewegung

unterbrochen wird und der Betrachter außen vor bleibt (Uneins-Sein). In diesem Fall

rückt das Narziss-Bild Anblick und Vorstellung voneinander ab oder mit anderen

Worten: es zeigt, dass der Anblick des Bildes und die Vorstellung des Betrachters nicht

in eins fallen.

Waldenfels spricht davon, dass sich Bilder der Kunst generell »zwischen den Extre-

men eines puren Selbstbildes und eines puren Fremdbildes« bewegen.4 An ein solches

Extrem führt die Bildbetrachtung des Narziss-Bildes heran. Der Selbstbild-Charakter

zeigt sich darin, dass der Betrachter meint, nur noch von seinen Vorstellungen/von sich

zu sprechen; das Fremdbild dagegen manifestiert sich darin, dass sich der Betrachter

einem Anblick gegenübersieht, der nichts mit ihm zu tun hat. Das Bildmedium ›reflek-

tiert‹ den Betrachter und bringt zugleich ein Außerhalb zur Anschauung.

Die folgende Beschreibung geht noch einmal auf die Phänomene zurück und

zeigt gebündelt, wie auf dieser Reflexionsebene das Eins-Sein das hauptfigurative

Verschmelzen wiederholt und Uneinheitliches auszublenden sucht, während das

Uneins-Sein dem nebenfigurativen Erstarren entspricht und die Differenzen zwischen

Bild und Betrachter betont.

1.1.1 Bild = Betrachter (Eins-Sein)

Der Betrachter im Bild und der Betrachter des Bildesmachen eine identische Bilderfah-

rung, in der die Unterschiede gemeinsam ausgeblendet werden: »Ja, vielleicht fühlt man

4 Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. ZumGedenken anMax Imdahl«, S. 238.Walden-

fels argumentiert hierüber eine große Nähe zwischen Sprache und Bild, auf die im letzten Kapitel

eingegangen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 209

sich deshalb auch so ein bisschen in diese Person ein, weil […] die Person auch selber

nicht [versteht], was sie gerade sieht.« (4) Selbst die Notwendigkeit, sich zu identifi-

zieren, d.h. sich in anderem wiederzufinden, wird durch den Betrachter im Bild ge-

spiegelt: »Wenn ich das Gefühl habe, dass er auch sieht, was wir sehen, habe ich eher

so das Gefühl, dass er so die anderen mitdenkt« – mitdenkt, »wie die anderen ihn se-

hen« (9). So »korrespondiert« die Tatsache, »dass er was anderes sieht als ich« (9) mit

seiner Betrachtersituation. Diese Korrespondenz in der Differenz bildet einen Versuch

in der Uneinheitlichkeit eine Zentrierung zu finden, imDoppelten Gleichheit herzustel-

len. Das Hineinversetzen und Identisch-Werden verspricht Deckungsgleichheit, weist

aber als tautologische Konstruktion nicht über sich hinaus.Darin liegt die Kehrseite des

Versuchs die Uneinheitlichkeit über ein Identisch-Werden in eine Einheit zu bringen.

1.1.2 Bild ≠ Betrachter (Uneins-Sein)

Das Uneins-Sein betont die Differenz zwischen Bild und Betrachter, negiert die Betei-

ligung des Betrachters und mündet schließlich in ein erstarrtes Davorstehen.

Während es im ersten Zug zu einer Identifikation mit dem Betrachter im Bild

kommt, werden in dieser Behandlungsform der Betrachter im Bild und der Betrachter

des Bildes (Rezipient) voneinander abgehoben und die Differenzen zwischen Bild und

Betrachter betont: »Also er scheint das ja dann irgendwie anders zu sehen, als wir das

sehen, weil für uns ist es irritierend […] Ich glaube nicht, dass wenn er das so sehen

würde, dass er das dann so spannend fände« (9). Es bleiben stets feine Differenzen

zwischen den beiden Betracherebenen: »Dadurch dass ich denke, dass er mehr sieht

als ich, habe ich schon das Gefühl, dass ich nicht so drin stecke«. Man hat »das Gefühl,

dass er 100 x mehr versunken ist als ich« (9). Dies kann sich wiederum zu einem totalen

Ausschluss steigern: Das ist dann so, als ob ich »das schon absolut von außen eben

sehe« (9). Das gleiche Schicksal erleidet der Betrachter im Bild in seiner Isolierung von

der Außenwelt: »Aber wenn ich ihn jetzt angucke, denke ich mir vielleicht, dass er das

gar nicht sieht, dass wir ihn beobachten« (10). Unentschieden bleibt, »dass wir eben

nicht wissen, was wer sieht, dass wir uns das vorstellen können, dass es das ist, was er

sieht« (9).Wie der Narziss der Erzählung, der schließlich das »Trugbild« aufdeckt, fühlt

sich auch der Betrachter auf sich zurückgeworfen. Er bemerkt, dass die Perspektiven

auf das Bild variieren kann und dass sich das Bild durch sein Zutun verändert: »Am

Ende macht der Betrachter mit dem Bild, was er will (lacht)« (1). Eine Widerfahrnis,

die Erfahrung der Trennung und Differenz, wendet sich nun in ein aktives Trennen.

Das Involviert-werden in die Bildszene hält den Betrachter zugleich außen vor: »Wenn

man das jetzt überträgt und eine Ebene rausgeht, sind wir die dritte Person, die es

anschaut« (3). Für diese Konstruktion der Trennung bietet sich Echo an, die in der

Bild-Darstellung fehlt: »Die ist nicht drin. Die sind wir als Betrachter« (2). Stand der

Betrachter zwischenzeitlich schon im Wasser, wird nun eine Trennung vollzogen.

So ließe sich die Uferlinie als eine »Trennung zwischen Realität und Imagination«

deuten und auf die Trennung zwischen den beiden Betrachter-Ebenen übertragen:

»Vielleicht sind wir gar nicht [mit ihm] im Wasser, sondern auf der anderen Uferseite,

sodass hier das Wasser nicht nur die Trennung zwischen Realität und Imagination ist,

sondern auch zwischen uns« (9). In diesem Trennungsvorgang sollen schließlich alle

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Ein Bild und sein Doppelgänger

spürbar werdenden Zusammenhänge zwischen Bild und Betrachter gekappt, Bild und

Betrachter voneinander abgehoben und das Geschehen zu einer Seite hin vereindeutigt

werden: »Es [ist] nur ein Bild« (11). Hierzu analog steht auch der Betrachter nur für

sich: »Ich rede [nur] von mir selbst« (5). Die eigene Beteiligung am Bilderleben wird

geleugnet: »Nein, ich bin eigentlich absichtslos« (3), die Assoziationen zum Bild als

»Projektion« (8) entlarvt und die eigene Involviertheit ausgeblendet: »Also dadurch,

dass ich außen vor bin, dass ich auch alles so unter Kontrolle habe […] habe ich irgend-

wie das Gefühl, dass ich die Situation überschaue« (9). In diesem Ausblenden kommt

schließlich nur noch ein Betrachter vor: »Ich bin nicht sichtbar und er ist sichtbar für

mich« (10).

1.1.3 Zwischen Bild und Betrachter

Die Frage nach den Realitätsebenen und der Eigenbeteiligung am Bildgeschehen lässt

sich jedoch zu keiner Seite hin vereindeutigen. Dass die Probanden erleben, wie sie sich

über Vorstellungen das Gesehene erschließen, dass sie selbst bildnerisch tätig werden,

lässt die Vorstellung des Betrachters und den Anblick des Bildes noch nicht in eins fal-

len. Ein einfaches Identisch-Machen im Sinne von ›der Betrachter sieht ein Bild, das

mit ihm identisch ist‹, das allein seine Vorstellung spiegelt, ist in der Erschließung

des Bildes nicht möglich; ebenso wenig das umgekehrte Extreme: ›der Betrachter sieht

etwas, das mit ihm nichts zu tun hat‹ und außerhalb von ihm steht. Neben den Ver-

eindeutigungen des Verhältnisses formiert sich das Bilderleben in diesem Zug zu einer

Vermittlungsgestalt zwischen Bild und Betrachter.

Die Unmöglichkeit des Bildes – der Betrachter (also wir) könnte die Spiegelung so

gar nicht sehen – holt ihn mit in die Bildszene und hält zugleich eine einigermaßen

sichere Betrachter-Position aufrecht: »Wir sind im Wasser« (9) – »denn wenn es hier

einen Betrachter gäbe, würde er sich hier im Wasser befinden. Wir befinden uns ja

quasi unterhalb von Narziss, als würden wir im Wasser stehen. Sonst könnten wir ja

nicht seinen herunter gebeugten Oberkörper sehen […]« (2) Dies würde dann auch er-

klären, warum »wir« das Spiegelbild so schlecht sehen: »Er müsste sich so sehen, wie

er draußen ist und wir sehen ihn halt als Reflex« (2). In diesen Beschreibungen wird

anschaulich, wie zwischen den Ebenen im Bild-Betrachter-Verhältnis ein Kompromiss

gesucht wird. Sie vermitteln zwischen dem Eingeschlossen-sein in die Bildszene, set-

zen den Betrachter sogar ins Wasser und erhalten die Betrachter-Position aufrecht.

Dieser dritte Typus betont zudem die Bildgenese und verortet sie zwischen Bild und

Betrachter. Indem bemerkt wird, dass »der Betrachter auch eine Rolle in dem Bild

[spielt]«, entsteht »eine Kommunikation« (8). »Der Dialog zwischen den beiden Bild-

hälften« setzt sich dann »auf einer anderen Ebene zwischen dem Betrachter und dem

Bild« fort (3). So ist es der Betrachter, der die Lücken des Bildes zu füllen verspricht:

»Ich fühle, dass er nichts fühlt« (8). In der doppelten Reflexion des Blicks wird auch die

Interviewsituation als eine Situation des Betrachtens gespiegelt: »Ich habe jetzt noch-

mal darüber nachgedacht, ob ich dich jetzt angucke oder nicht, aber letzten Endes, wo

meine Schultern jetzt sind, das habe ich jetzt nicht aktiv reflektiert oder gesteuert. Bei

ihm ist das glaube ich in gewisser Weise ähnlich« (6). Dass dieses Verhältnis zwischen

Bild und Betrachter reziprok ist, wird hier sehr anschaulich – denn die Korrespondenz

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 211

zwischen Bild und Betrachter wirkt so, als ob der Betrachter des Bildes den Betrach-

ter im Bild nachahmen würde. Die Betrachtung bildet schließlich einen Zwischenraum

aus, in der die Ebenen verschwimmen und nicht mehr ganz eindeutig wird, von wel-

cher Betrachterperspektive die Rede ist. Es kommt zu erheiternden Verwechselungen:

»Jetzt wollte ich wissen: dein Blick! (lachend) Ach so! Meiner!« (1).

1.1.4 Das Ineinanderwirken von Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter)

Dem Verhältnis von Bild und Betrachter entsprechend scheinen die beiden Bildebenen,

Anblick und Vorstellungmal zu verschwimmen,mal ganz voneinander abgehoben.Die-

se Bewegung entspricht den Figurationspolen der Verschmelzung und des Erstarrens.

Vereindeutigungen in eine Richtung – es handle sich nur um ein inneres, vorgestelltes

Bild oder nur um ein reales Gegenüber – erweisen sich in der Bilderfahrung als nicht

haltbar.

Indem das Narziss-Bild Vorstellung und Anblick in seiner Verflochtenheit zur An-

schauung bringt, spiegelt es die Funktionsweise unserer Wahrnehmung generell. Es

reflektiert einen allgemeinen Vorgang des »Sehens« als ein Vorstellen und Anblicken

zugleich: Der Bildbetrachter betrachtet eine Blickszene, die einen Rückzugsmoment

von der Welt beschreibt und gerät selbst in eine kontemplative Stimmung, in der er

im wahrsten Sinne des Wortes die Augen schließt. Er macht die Erfahrung, dass ein

Vorstellungsbild entsteht, das doch auf den Anblick bezogen bleibt. Und umgekehrt

bemerkt er, dass sich ein bloßer Anblick nicht ohne die Vorstellungen des Betrachters

erschließt.5 In den Worten von Merleau-Ponty:

»Es sieht so aus, als ob meine Fähigkeit zur Welt zu gelangen, und meine Fähigkeit,

mich in Phantasien zurückzuziehen, nicht unabhängig voneinander funktionieren

können. Mehr noch: als ob der Zugang zur Welt nur die andere Seite eines Rückzugs

aus ihr wäre, und als ob dieser Rückzug an den Rand der Welt nur eine Abhängigkeit

wäre und nur ein anderer Ausdruckmeiner natürlichen Fähigkeit auf sie zuzugehen.«6

Die grundsätzliche Ambiguität des Betrachtens, die sich zwischen Anblick (Bild) und

Vorstellung (Betrachter) bewegt, wird im Bilderleben besonders darin spürbar, was

sichtbar und was unsichtbar ist, was imHellen und was imDunklen liegt. Insbesondere

die überschatteten Augen fachen über die Nicht-Sichtbarkeit des Blicks diese Form der

Reflexion an. Und gleichzeitig rückt hierüber die Betrachtung des Bildes in den Blick.

Das Narziss-Bild lässt über die Verschattungen, Fragmentierungen, Abweichungen die

Bildgenese durch den Betrachter spürbar werden und mit ihr gleichzeitig und auf pa-

radoxe Weise die Betrachterunabhängigkeit des Bildes. Denn in der Nicht-Sichtbarkeit

und der »Unschärfe« des Blicks zeigt das Bild wiederum in aller Deutlichkeit, wie sich

das Schauen auf ein Bild zwischen Wahrnehmen und Vorstellen bewegt. Es eröffnet

einen Blick in die Bedingungen des Bildersehens (s.o.).

5 Hier sei noch einmal an die Bildanalyse des Narziss-Bildes von Kruse erinnert, in der der Blick

des Betrachters im Bild von dem Blick des Betrachters des Bildes (vergeblich) abgehoben wird.

vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«.

6 Merleau-Ponty, Maurice, Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), München, Fink, 2004, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Ein Bild und sein Doppelgänger

1.2 Konstruktionserfahrung der wechselseitigen Abhängigkeit 

von Bild und Betrachter

Das Bilderleben wird vom Betrachter als ein Vorgang wahrgenommen, der sich zwi-

schen Bild und Betrachter vollzieht und sich zu keiner Seite hin vereindeutigen lässt.

Darin wird zudem die Reziprozität des Verhältnisses wahrgenommen: Nicht nur das

Bild ist vom Betrachter und dessen Standpunkt abhängig, auch der Betrachter benö-

tigt das Bild, um sich darin zu entdecken. Dabei werden jeweils Übereinstimmungen

mit dem Bild und Überschreitungen der Bildebene spürbar. Das Bild ist nicht mit dem

Betrachter in Deckung zu bringen, aber auch nicht ganz von ihm abzuheben.

NachdemVereindeutigungen zu einer Richtung hin zwangsläufig scheitern, gelangt

der Betrachter des Narziss-Bildes zu folgender Konstruktionserfahrung. Er bemerkt

die Bildabhängigkeit des Betrachters (1) und die Betrachterabhängigkeit des Bildes (2),

während er zugleich die gegenteiligen Erfahrungen macht: der Betrachter steht nicht

ganz in Abhängigkeit zum Bild, das ihn spiegelt und das Bild lässt sich nicht ganz auf

seinen Betrachter zurückführen. In diesem Prozess erfährt der Rezipient in der Bild-

betrachtung nicht nur etwas über sich, sondern auch etwas darüber, was Spiegelung in

diesem umfassenden Sinne meint – mit allen Kehrseiten, die eine Selbstbetrachtung

mit sich bringt. Er erfährt, was Spiegelung noch heißt: sich nämlich nicht im Bild ge-

spiegelt zu finden. Und hier entsprechen die Inkongruenzen des Bildes denen des Be-

trachters. Das, was ihn dort anschaut – also das, was ihn konstituiert – ist er nicht.

In diesem Sinne tritt uns das Narziss-Bild als ein im psychologischen Sinne ›echter

Spiegel‹7 entgegen. Er ermöglicht eine umfassende Spiegelerfahrung und führt uns an

einem Bild vor, wie sich eine Selbst-Konstruktion vollzieht und welchen Belastungen

diese Formenbildung ausgesetzt ist. Die Doppelkonstruktion des Bildes, bestehend aus

einem Bild und (s)einem Betrachter, trifft auf eine Doppelkonstruktion im ›außenste-

henden‹ Betrachter des Bildes. Indem er im Prozess der Bildbetrachtung zum Selbstbe-

trachter wird, erfährt er sich als einheitlich (vollständig) und uneinheitlich (unvollstän-

dig) zugleich. Ebenso vollzieht sich das Spiegeln als ein doppelläufiger Prozess – als

das Spiegeln eines Bildes und als Erfahrung, sich im Bild gespiegelt wiederzufinden.

Dabei wird die Wechselseitigkeit des Vorgangs entdeckt: Nicht nur das Bild ist vom

Betrachter und dessen Standpunkt abhängig, auch der Betrachter benötigt das Bild,

um sich darin zu entdecken. Dies führt zum nächsten Punkt. Das Bild ist nicht nur ein

Doppelgänger des Betrachters, sondern auch der Betrachter erscheint als Doppelgän-

ger des Bildes und ermöglicht eine Wesensbestimmung des Bildes. Die Bilderfahrung

führt in der einen Richtung als Spiegelerfahrung zu einer Auseinandersetzungmit dem

Selbst-Bild und in der anderen Richtung zu der Frage: Was denn in dieser Selbstschau

überhaupt das Bild ist, das dort an der Wand hängt. In dieser Weise treten die beiden

Fragen »Bin ich’s? und die Frage »Was ist das Bild?« gepaart miteinander auf. Diese

7 An späterer Stelle wird zu zeigen sein, wie sehr diese Spiegelerfahrung die Phasen des Narziss-

Mythos vor und nach der Erkenntnis inkludiert. Die Aufdeckung erweist sich in der Spiegelerfah-

rung des Narziss-Bildes als eine Umgekehrte: Die Erkenntnis liegt nicht darin, dass Ich es bin, der

sich da im Spiegel anschaut, sondern dass dieses Ich nicht selbstidentisch mit sich ist. In demMa-

ße, wie es auf ein Anderes bezogen ist und sich einer Verbildlichung widersetzt, entgeht es sich.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 213

beiden, ineinander gebrochenen Fragen, werden von der Konstruktionsseite her als die

gleichzeitige Bildabhängigkeit des Betrachters (1) und Betrachterabhängigkeit des Bil-

des (2) beantwortet, ohne dass sich die Seiten ganz miteinander in Deckung bringen

lassen.

Im Folgenden werden diese beiden Seiten der Konstruktionserfahrung getrennt

voneinander vorgestellt und jeweils mit Theorien in einen Austausch gebracht, die die

Bild- und Ich-Genese zumThema haben. Hierüber wird exploriert, wie sich jeweils das

Bild vom Betrachter her bzw. der Betrachter vom Bild her in seinem Wesen zu be-

stimmen sucht. Der erste Zug der Konstruktionserfahrung, die Bildabhängigkeit des

Betrachters (1), wird auf den sogenannten primären Narzissmus als ein Stadium in der

Entwicklung des Einzelindividuums bezogen. In der Durchsicht der Studien undTheo-

reme zum Narzissmus wird bei Freud (implizit) ein Bild auffällig, das die Ich-Genese

konstituiert. Lacan expliziert die Bildgenese in seinem berühmten Aufsatz zum Spie-

gelstadium.

Die zweite Seite der Konstruktionserfahrung, die Betrachterabhängigkeit des Bil-

des (2), wird mit einem umstrittenen Ursprungsmythos der Malerei in Austausch ge-

bracht. Alberti eröffnet sein Malereitraktat »Della Pittura« mit der These, Narziss sei

der »Entdecker des Bildes« gewesen.8 Nach einer Vorstellung der Deutungen und Wi-

dersprüche dieses Diktums wird dargelegt, inwieweit es in diesem Ursprungsmythos

um das Entdecken und Betrachten geht, das ein Bild schafft und seinen Bildschöpfer

zugleich verwandelt.

Die Bildtheorie von Alberti und die Narzissmus-Theorie nach Freud und Lacanmar-

kieren jeweils einen Anfangspunkt. In dem einen Fall geht es um das früheste Stadium

in der Genese des Ichs (an einemBild) und im zweiten Fall um ein erstes Bild, das seinen

Betrachter zu einem Selbstbetrachter werden lässt. Wenngleich aus unterschiedlichen

Zeiten und Kontexten stammend, beziehen sich dieTheorien, der Ursprungsmythos der

Malerei wie auch die Geburtsstunde des Ich, jeweils auf den Narziss-Mythos. Beiden

Theoriegebilden ist gemeinsam, dass mit ihnen der Begriff »Spiegelstadium« assoziiert

ist. In beiden Fällen steht, analog zum Konstruktionsproblem der Bilderfahrung, die

Frage nach der Haltbarkeit bzw. Unhaltbarkeit dieses Bildes im Raum – und zwar als

Wunsch das Bild zu erhalten oder zu ihm zurück zu retardieren. Es wird hier jeweils im

Anschluss gezeigt, wie dieses Spiegelbild bzw. Spiegelstadium – analog zur Bilderfah-

rung – jeweils überschrittenwird, das Spiegeln eine Schattengestaltmit sich bringt und

auf Reste, einen ›Anderen‹ und die Notwendigkeit des Austauschs aufmerksam macht.

1.2.1 Die Betrachterabhängigkeit des Bildes und das Spiegelstadium 

nach Alberti

Zunächst werden die Erlebensmomente gesammelt vorgestellt, in denen der Betrachter

die Erfahrungmacht, dass das Bild in Abhängigkeit zu ihm steht, dass er die Bildgenese

bedingt. In einem zweiten Schritt wird diese Form der Bildgenese mit den Ursprungs-

mythos der Malerei nach Alberti in einen Zusammenhang gebracht.

8 Vgl. Alberti, Leon Battista:Della Pittura. Über dieMalkunst (1435), hg. v. Bätschmann, Oskar und

Gianfreda, Sandra, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Ein Bild und sein Doppelgänger

1.2.1.1 Die Betrachterabhängigkeit des Bildes

In den Interviews mit den Bildbetrachtern wird deutlich, dass sich der Betrachter un-

mittelbar in das Bildgeschehen hineingezogen fühlt. Er kann »irgendwie was reinpro-

jizieren und wieder was rausnehmen«. Dieser Vorgang ist in Abhängigkeit zu ihm va-

riabel: »Je nach Interpretation sucht man sich dann Argumente« (3). In dem einen Fall

ist es »eine gerade Linie und es ist hinreichend klar getrennt« und in einer anderen

»Interpretation würde ich sagen: es ist keine Linie, sondern nur ein paar weiße Akzen-

te« (3). Es ist zudem Betrachter-abhängig, was in den Blick genommen wird: »Wenn

ich stehe, bin ich mehr auf das, was oberhalb der Wassergrenze liegt, […] konzentriert.

Also nehme ich das Bild als Ganzes besser wahr« (9). Der Betrachter erfährt sich als Teil

dieser Ergänzungen und das Bild vom eigenen Standpunkt abhängig. Ideen, Gedan-

ken, und Imaginationen zum Bild führen zu einer permanenten Transformation: So

verändert sich auch »das Bild im Kopf […] aus irgendeiner Seherfahrung« heraus (9).

Die verschiedenen Sichtweisen werden in Abhängigkeit zur eigenen Körperkonstituti-

on oder zum Bildungsstand verständlich. Unschärfen des Bildes könnten darüber ent-

stehen Brillenträger zu sein (5) oder unter einem Stigmatismus zu leiden (2); Fehlen-

des wird in Abhängigkeit zum eigenen Bildungsstand (11) gebracht. Dies liefert zum

einen eine Begründung für die Uneinheitlichkeit des Bildes, zum anderen lässt sich

Uneinheitlichkeit durch Variation (gezielt) herstellen. So ergeben sich in verschiedenen

Blickperspektiven Unterschiede: »Da muss man den Kopf so in den Nacken machen

[…] falls man so guckt, sieht man das wirklich so« (7). Der Betrachter bemerkt im Pro-

zess der Bildbetrachtung, dass das Bild sprichwörtlich ›im Auge des Betrachters liegt‹.

Im Vergleich der beiden Bildhälften können Bildgehalte beim Durchwandern des Bil-

des verloren gehen: Denn »bis man unten angekommen ist, akzeptiert man dann ›Ja,

das ist ein Auge, das ist genau gleich‹, obwohl es nicht gleich ist« – denn »man sieht

nicht mehr diese Feinheiten« (9). Die Bildgehalte werden in Abhängigkeit zur eigenen

Perspektive – körperlich/räumlich, aber auch geistig/emotional – gesetzt: So wirkt das

Bild anders, »wenn ich es von unten betrachte« (7). Da man letztlich »nicht entscheiden

kann, ob die Augen des Betrachters im Bild geöffnet oder halb geöffnet« sind, kommt

es auf die eigene Sichtweise an, die man ergänzend mithinzunimmt: »Aber mir gefällt

geschlossen besser, rein aus eigener Interpretation« heraus (6). In welcher Weise die

Inkongruenz von Betrachter und Spiegelbild interpretiert wird, obliegt ebenfalls dem

Betrachter: »Aber letztlich bleibt es mir überlassen mir zu denken, dass er sich selber

genauso sieht, wie ich ihn oben sehe« (2).

Der Betrachter erfährt seine Beteiligung an der Bildgenese und macht zugleich die

Erfahrung, dass er sich in dieser Annäherung entfernt: »Ich spüre, dass das eine Pro-

jektion von mir ist« (8). Neben einem Perspektivwechsel lässt sich beliebig Störendes

über ein Ausblenden oder Abschweifen tilgen. Es entsteht ein imaginiertes Bild, das als

›inneres Bild‹ das Bild an der Wand sogar ersetzen kann: »Ich entferne mich vom Bild«

und »denke jetzt über meine Gedanken mehr nach« (4). Wenn »man genauer hinschaut

undmal der Intuition folgt mit den geschlossenen Augen und allem, ist es auf den zwei-

ten Blick aber auch so, dass sich die Aufmerksamkeit selbst nicht mehr so auf das Bild

richtet.« (6). Der Betrachter macht die Erfahrung, dass er »gerade gar nicht groß hin-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 215

schauen [muss]« – denn es »funktioniert in dem Fall eher als Spiegel von Erzählungen

und Erfahrungen, Denken […]« (3).

Ebenso deutlich wie im imaginativen Ersetzen des Bildes durch ein inneres Bild tritt

die Betrachterabhängigkeit darin hervor, sich räumlich vom Bild zu entfernen und es

nicht mehr anzusehen: So in der Vorstellung, das Bild von hinten anzuschauen und es

hierüber zu einem »Original« zu machen (3). Mit einer Beendigung des Interviews wird

die erheiternde Vorstellung verknüpft, dass sich dann auch Narziss vom Bild löst und

sich wegbewegt. Es handelt sich dann um ein erlösendes Sich-Lösen vom Bild (4). Fol-

gende ironische Wendung eines Probanden bringt die verspürte Betrachterabhängig-

keit des Bildes auf den Punkt: »Um zu existieren, braucht er unsere Anwesenheit – weil

wenn wir nicht weggehen, bleibt er da« oder wird untergehen (8).

1.2.1.2 Narziss als Entdecker des Bildes

Die Betrachterabhängigkeit des Bildes findet sich in der Konzeption des Kunstwerks

in Positionen wieder, die den Anteil der Betrachtung für die Bilddeutung betonen. Ein

historischer Repräsentant dieser Auslegungsrichtung ist der prominente Kunsttheore-

tiker der Frührenaissance Leon Battista Alberti. Er definiert, so die breit geteilte Mei-

nung, das künstlerische Bild in seiner Herkunft als Spiegelbild. Sein Malerei-Traktat

»De Pictura«/»Della Pictura« verstand er als Anleitung für Künstler, insbesondere Ma-

ler seiner Zeit. Darin beschäftigte er sich intensiv mit dem Spiegel als Hilfsmittel der

Malerei, aber auch mit dem Vorgang des Sehens und der Übertragung des Gesehenen

auf die malerische Fläche. Sein berühmt-berüchtigtes Diktum, Narziss sei der »Ent-

decker des Bildes«9, ist in der kunstgeschichtlichen Forschung viel diskutiert worden.

Da es auf einen solchen Gehalt der mythologischen Erzählung in den prominenten an-

tiken Überlieferungen des mythologischen Textes keinen Anhalt gibt, wird davon aus-

gegangen, dass sich Alberti diesen Ursprungsmythos der Malerei, angelehnt an den

Narziss-Mythos, frei ausgedacht hat.10 Offensichtlich fand Alberti im Narziss-Mythos

ein geeignetes Bild, das seine Lobrede auf den Spiegel und die Malerei zu stützen ver-

mochte.Denn nach Alberti ist Narziss nicht nur der Entdecker des Bildes, er ist zugleich

ein Künstler, der ein Bild schafft und es als Kunst verewigt. Damit ist das Betrachten

des (Spiegel-)Bildes nach Alberti, wenn nicht sogar gleich- so doch dem Bildschaffen

vorausgesetzt.11 Nicht das Tun, das Malen im engeren Sinne, bedinge das Bild. Es ist

bei Alberti die Betrachtung als eine Entdeckung des Bildes, die den Betrachter erfor-

dert, ihn zugleich zeigt und bildlich verdoppelt. Der idealisierende Gehalt dieses »ers-

ten Bildes« wird in einer Lobrede von Alberti deutlich, die zugleich eine Hymne auf die

Vorherrschaft der Malerei unter den Künsten darstellt.

9 Vgl. Blümle, Claudia: »Die Blindheit des Narziss«, in: Goebel, Eckart und Bronfen, Elisabeth

(Hg.): Narziss und Eros: Bild oder Text?, Bd. 2, Göttingen: Wallstein-Verlag 2009 (Manhatten Manu-

scripts), S. 101-113, hier S. 107.

10 Die Forschung ist sich inzwischen einig, dass Alberti den Ursprungsmythos der Malerei frei erfun-

den hat. vgl. Bätschmann, Oskar: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, in: Poeschke, Joachim

und Syndikus, Candida (Hg.): Leon Battista Alberti.Humanist.Architekt.Kunsttheoretiker, Münster:

Rhema 2008, S. 39-52, hier S. 41.

11 Damit knüpft der Ursprungsmythos derMalerei nach Alberti die Bildgenese, analog zu einer Seite

der Konstruktionserfahrung, ebenfalls an den Vorgang des Betrachtens.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Über ein solches Ansehen also verfügt die Malerei, dass ein meisterhafter Maler er-

fahren wird, wie seine Werke verehrt werden und er selbst für einen zweiten Gott ge-

halten wird. […]

Wahrscheinlich wirst du keine Kunst finden, außer einer vollkommen hässlichen, die

sich nicht auf die Malkunst bezöge, weshalb sich sagen lässt, dass jede Art von Schön-

heit, die du in den Dingen findest, aus der Malerei geboren ist.

Überdies haben unsere Vorfahren dieMalkunst nochmit der folgenden Ehrung ausge-

zeichnet:Währendwohl alle übrigenKünstler als ›Handwerker‹ angesprochenwurden,

rechnete man allein den Maler nicht den Handwerkern zu.

Deswegen pflege ich im Kreis meiner Freunde gerne nach dem Lehrspruch der Dich-

ter zu sagen, dass der zu einer Blume verwandelte Narziss der Erfinder der Malkunst

gewesen sei. Fasst man nämlich die Malerei als Blüte aller Künste auf, so kommt die

ganze Sage von Narziss hier sehr gelegen. Würdest du vom Malen sagen, es sei etwas

anderes als ein ähnliches Umarmen jener Wasseroberfläche durch Kunst?«12

Alberti hebt im Folgenden seinen Ursprungsmythos von dem des Schattenmythos nach

Plinius ab.13 Dieser auf das erste Jahrhundert nach Christus datierte Mythos erzählt

die Geschichte zweier Liebender, die sich trennen müssen. Nach Plinius sei das erste

Bild durch ein zeichnerisches Festhalten der Schattenumrisslinie entstanden, um über

den Weggang des Geliebten hinwegzutrösten.14 Wenngleich das »Umarmen der Was-

seroberfläche«, wie auch im Schattenmythos, den Impuls des Festhaltens eines Bildes

beschreibt, so liegt die Differenz zwischen Plinius und Alberti im Entdecken und Be-

trachten des Bildes, das als Spiegelbild den Betrachter inkludiert.

Die Abwendung von der Geschichte des Schattens durch Alberti lässt sich darin be-

gründen, dass es Alberti um eben dieses ›Sehen‹ als Bildschöpfung geht, durch das es

sich von einem Tun, die Schatten-Umriss-Linie ziehen, abhebt. In dieser Richtung lässt

sich der Kommentar verstehen, dass nach Alberti allein die Maler nicht zu den Hand-

werkern zählten und durch ihre Fähigkeit zur Anschauung zu Höherem berufen sei-

en.15 Indem Alberti die Malerei von der Handwerkskunst abhebt, betont er den Aspekt

des Entdeckens als ein Betrachten des Bildes gegenüber seiner handwerklichen Her-

stellung. Zugleich ist das »Festhalten« als eine Umarmung der Wasseroberfläche bei

Alberti nicht rückwärtsgewandt, während die Geschichte von der Schattenumrisslinie

einen nostalgisch-melancholischen Zug trägt.

Bätschmann, der das Alberti-Traktat ausgiebig erforscht hat, weist in diesem Zu-

sammenhang auf eine Fehlübersetzung hin, wonach Narziss in zahlreichen Deutungen

des Alberti-Diktums zum ersten Maler eines Bildes erhoben wird, während der Wort-

laut »inventor picturae« oder »inventore della pittura« in der Übersetzung »Entdecker

12 Alberti, Leon Battista: Della Pittura. Über die Malkunst (1435), S. 103.

13 Nordhoff weist daraufhin, dass Alberti Quintilian mit Plinius verwechselt. vgl. Nordhoff, Clau-

dia: Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17. Jahrhunderts, S. 155.

14 Plinius, der Ältere: Naturalis Historia, Bd. XXXV, München: Artemis und Winkler 1990, S. 151. An

den Prometheus-Mythos erinnert, dass der Vater der Liebenden bei diesemBild hilft, indem er die

Schattenumrisslinie mit Ton füllt.

15 Ein zweiter Grund für die Ersetzung der Schattengeschichte der Malerei durch eine Spiegelge-

schichte könnte die Konnotation des Schattens als Trugbild in der Ideenlehre nach Platon sein.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 217

des Bildes« heißt.16 Dieser Unterschied stützt die Deutung des Alberti-Diktums, dass

die Bildgenese nach Alberti nicht auf die bildschaffenden Tätigkeiten im engeren Sinne

bezogen ist, sondern zunächst in einem Entdecken bzw. Betrachten des (Natur-)Bildes

liegt. Im Kontext der Kunsttheorie von Alberti stellt die Entdeckung der Naturerschei-

nung jedoch lediglich ein Hilfsmittel dar, um die Wirklichkeit im Bildentwurf in einer

idealeren Weise hervorzubringen. Die eigentümliche Wandlung des Narziss vom Be-

trachter in den Maler eines ›ersten‹ Bildes stellt allerdings nicht ein bloßes Versehen in

der Übersetzung des Alberti-Diktums dar. Sie findet sich auch in einer früheren Quelle

bei Philostratos in der Beschreibung einer Narziss-Darstellung17 und reicht bis in die

Jetztzeit. Auch die Narziss-Darstellung des Caravaggio wird von Brehm als ein »Modell-

fall des Bildermachens« gesehen, wonach Narziss »als Erfinder der Malerei«18 in Szene

gesetzt sei.

Die Diskussion um das ›Machen‹ oder nur ›Ansehen‹ des Bildes weist auf das unge-

klärte Verhältnis zwischen Bild und Betrachter hin. Genauer: sie verdeutlicht das Hin-

eingeraten des Betrachters, der schließlich kein Betrachter, sondern der Maler eines

›eigenen‹ Bildes ist. Die Bilderfahrung führt dies in einer Richtung an das Extrem einer

vollkommenen Ersetzung des Bildes als einer äußeren Gegebenheit durch ein inneres

Bild (s.o.). Während das ›Malen‹ des Bildes im Beschönigen, Weglassen und Imaginie-

ren zur Genese eines Idealbilds beiträgt, so schlägt dieses schließlich um, weil es sich

als nur noch ›gemacht‹ erweist und an den Realitäten vorbeigeht. Ein solches Kippen

des Idealen findet sich noch nicht bei Alberti. Seine Lobrede auf das erste Bild als einem

Spiegelbild markiert vielmehr eine epochaleWende in der Frage der abbildenden Funk-

tion von Kunst. In ihr kommt eine für die Renaissance charakteristische Neubewer-

tung der Naturerscheinungen zum Ausdruck.19 Erscheinungen der Natur stehen nicht

(mehr) in platonischer Tradition in Verdacht über das wahre Sein der Dinge (Eidos)

hinwegzutäuschen20, sondern die Erscheinungen können (wie der Spiegel) zu Hilfs-

mitteln des Malers werden, Wirklichkeit in einer idealeren Form hervorzubringen. In

dieser Weise betont Alberti am Mythos den Aspekt der Wandlung (in eine Blume) und

liest ihn insgesamt in der Art einer Auferstehungsgeschichte. Das »Umarmen der Was-

seroberfläche« beschreibt die Bildgenese als das Festhalten von etwas Flüchtigem und

die Verwandlungsmacht der Kunst (Narzisse), die hier gleichsam etwas Unmögliches

vollbringt. So feiert Alberti in seinem Malerei-Traktat die Errungenschaften einer neu-

16 Bätschmann, Oskar: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, S. 49.

17 Vgl. Nordhoff, Claudia: Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16. und 17.

Jahrhunderts, S. 153-154.

18 Vgl. Brehm,Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur Sicht-

weise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman und Mat Collishaw«, S. 339. Brehm geht davon aus,

dass Caravaggio das Traktat des Alberti gekannt haben muss.

19 In diesem Sinne spricht sich Alberti in seinem Traktat auch für den Einsatz von Spiegeln in der

Malerei und das Arbeiten amModell aus.

20 Vgl. Stoichiţă, Victor I., Victor I.: Eine kurze Geschichte des Schattens, München: Fink 1999 (Bild und

Text), S. 23. Stoichiţă macht auf eine möglicherweise unterschiedliche Bewertung der Naturer-

scheinungen, Spiegel und Schatten, bei Platon aufmerksam, da Reflexe im Wasser von ihm als

eidola, Schatten dagegen als phantasmata bezeichnet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Ein Bild und sein Doppelgänger

en Kunst, die im Licht der Naturwissenschaften sich auf Auge und Spiegel beruft – hier

in den Worten des Alberti-Interpreten Gerhard Wolf:

»Wir sind von der Welt des Schleiers in jene des Spiegels gewechselt, weil sich in der

Vollendung das Bild völlig zu einem Spiegel schließt oder als virtuelles Fenster öff-

net.«21

In der Idealisierung dieses Spiegelbildes lebt die Ganzheitsvorstellung, die auch die

Spiegelerfahrung derNarziss-Darstellung auf der Ebene derHauptfiguration prägt. Ein

solcher Glaube kann also nicht nur den Einzelnen, sondern ganze Kulturen/Epochen

prägen.

Zurück zumNarziss-Mythos in Bild und Erzählung: Narziss wird als Selbstbetrach-

ter zum Maler, wie auch der Betrachter des Narziss-Bildes, der wie an seiner Stelle

auf ein Bild schaut, ein Bild entdeckt (schafft) und sich darin zu sehen beginnt. Der

Betrachter des Bildes – und dies führt zur Konstruktionserfahrung zurück – fühlt sich

tatsächlich beteiligt an dem, was sich ihm als Bild darstellt. Das Bild ist von ihm und

seinen Tätigkeiten (der Blickrichtungen, des Perspektivwechsels, der Konstitution) ab-

hängig und entsprechend variabel. Er entdeckt sich als Betrachter und schaut schließ-

lich auf sich. Dieser Gedanke lässt sich in der Richtung fortführen, dass der Betrachter

des Bildes gleichzeitig seine Schöpfung bedingt.

Mit der Umdeutung des Entdeckens eines ersten Bildes im Narziss-Mythos durch

das Malen eines ersten Bildes, wird der Schöpfungscharakter des Bildes gegenüber der

Naturerscheinung der spiegelnden Wasserfläche betont und – ebenfalls im Geiste Al-

bertis – die Aufgabe von Kunst hervorgehoben, Wirklichkeit nicht einfach nachzuah-

men, sondern zu verschönern. Im Gegensatz zum Ursprungsmythos bei Alberti ver-

kehrt sich jedoch im Bilderleben die freudige Selbstentdeckung im Spiegel in ein Be-

fremden, sich von den Realitäten wegzubewegen und einem imaginierten, illusionisti-

schen Bild aufzusitzen. Was der Bildbetrachter der Narziss-Darstellung auf einer Seite

der Konstruktionserfahrung als eigene Bildschöpfung wahrnimmt, löst sich derart von

den Realitäten des bildlichen Gegenübers ab, dass sich die Idealisierung nicht halten

lässt. Zudem tritt das Spiegelbild in der Bilderfahrung noch in anderen Qualitäten als

denen des Erkennens und Erstrahlens hervor.

Auch aktuelle Deutungen des Narziss-Bildes knüpfen an die Position der Bildschöp-

fung aus der Betrachterperspektive an. Der Kunstphilosoph Bernhard Lypp beispiels-

weise verdeutlicht am Narziss-Bild ein Entgleiten im Bild-Betrachter-Duo, wie es sich

auch in den nebenfigurativen Zügen der Bildwirkung findet. Lypp erhebt Narziss zum

Maler22 und dennoch scheint der Maler seine Bildschöpfung nicht in der Hand zu ha-

ben. Die Narziss-Darstellung zeige das verschobene Verhältnis des Malers (Narziss) zu

seinem Modell (Abbild) und eine Form des Entgleitens:

21 Wolf, Gerhard: »Arte superficiem illiam fontis amplecti, Narziss und die Erfindung der Malerei«, in:

Göttler, Christine und et al.l. (Hg.): Diletto e Maraviglia. Ausdruck und Wirkung in der Kunst von

der Rennaissance bis zum Barock, Emsdetten: Imorde 1998.

22 Lypp bezieht sich nicht auf Alberti, macht jedoch ebenfalls Narziss zum Maler und sein Bild zum

Modell

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 219

»So geht der Blick desModells in sich und zugleich aus dem Bild hinaus, und derMaler

wird zur Chiffre und zum Schatten seiner selbst.«23

Analog zur Spiegelerfahrung,wie sie die Probanden in den nebenfigurativen Dimensio-

nen machen, betont Lypp in der Bildinterpretation das Schattenseitige und Verschobe-

ne dieses Spiegelbildes.Wie in der explorierten Bilderfahrung beinhaltet der Spiegel die

verrückenden Qualitäten, die von Lypp als eine fehlende Deckungsgleichheit und Greif-

barkeit beschrieben ist. Das Bild zeigt seinen Betrachter nicht in einer 1:1-Abbildung.

Die Betrachterabhängigkeit des Bildes ist keine absolute – das »Modell« liegt nicht ganz

im Entwurf seines Schöpfers, der im Mythos ein Betrachter ist: er geht »aus dem Bild

hinaus«.24

Diese Reste einer nicht gelingenden Übereinstimmung bilden den Kern der Kon-

struktionserfahrung, wie er hier zunächst von einer Seite, der Betrachterabhängigkeit

des Bildes dargelegt wurde. Sie werden von den Probanden als Unsicherheit beschrie-

ben, ob das Bild wirklich ganz von ihrer Betrachtung abhängt.Mit anderenWorten: Das

Festhalten des Bildes – mit Albertis Worten die Umarmung der Wasseroberfläche – ge-

lingt nicht ganz. Das Bild steht nicht ganz in Abhängigkeit zum Betrachter. Das Alberti-

Diktum, das Narziss, der eigentlich ein Selbstbetrachter ist, zum Entdecker des Bildes

macht, entspricht der Bilderfahrung, da sich die Betrachter des Narziss-Bildes an der

Bildentstehung beteiligt erleben. Und gleichzeitig decken sich Maler und Modell, Bild

und Betrachter nicht ganz – es bleibt ein feiner Rest (Schatten/Anderer), der sich nicht

ins Ganze fügt. Es wird deutlich, wie sehr die Narziss-Darstellung in dieser Frage der

Bildgenese durch den Betrachter zwischen dem idealen Spiegelbild und dem Schatten-

seitigen der Spiegelerfahrung oszilliert.

1.2.2 Die Bildabhängigkeit des Betrachters und das Spiegelstadium 

nach Lacan

In diesem zweiten Zug der Konstruktionserfahrung vollzieht sich ein Perspektivwech-

sel. Er zeigt die Konstruktion aus umgekehrter Perspektive. Nicht nur das Bild hängt

vom Betrachter und seinem Blickwinkel (wenn auch nicht ganz) ab, auch der Betrachter

bemerkt seine Bildabhängigkeit. Diese Seite der Konstruktionserfahrung am Narziss-

Bild wird anschließend mit der Bildgenese im primären narzisstischen Stadium in ei-

nen Austausch gebracht.

1.2.2.1 Die Bildabhängigkeit des Betrachters

Der Betrachter macht die Erfahrung, dass er auf ein Bild schaut, das ihn angeht – so als

werde er von ihm angeblickt. Seine Tätigkeiten, Vorstellungen scheinen auf dieses Bild

bezogen.Hieran vermag sich der Betrachter schließlich in den Aspekten, die ihn konsti-

tuieren, zu entdecken. (Wie auch in 1.2.1.1 wird das Bild zum Spiegelbild). Die folgende

Beschreibung fasst zunächst wieder die in diese Richtung gehenden Erlebensmomente

der Konstruktionserfahrung zusammen:

23 Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«, S. 427.

24 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Ein Bild und sein Doppelgänger

Das Bild regt den Betrachter dazu an, sich darin zu spiegeln: »Ja, ich würde das am

liebsten hier nachahmen, aber das mach ich natürlich nicht (lacht)« (10). Diese Nach-

ahmungen werden wiederum durch die Interviewerin gespiegelt: »Du stützt dich jetzt

so auf wie er.« »Du hast das gerade so nachgemacht, wie er sich dem Wasser so an-

nähert« (8). Zudem finden sich die Probanden im Bild gespiegelt wieder. Eine Proban-

din sieht sich in der Spiegel-Reflektion als Frau (10). Oder der Betrachter sieht sich

in spezifischen Eigenschaften gespiegelt: So fühlt sich eine Probandin im selben Alter

wie der Betrachter im Bild (9) oder entdeckt sich selbst darin als »lebensoptimistische«

Person (1). Der Betrachter stellt fest: »Das Bild hat eine Dynamik in sich selbst, aber

allmählich hat es mit mir zu tun« (5). Er versucht das »mit seinen Augen« zu sehen

und macht die Erfahrung: »Du musst das darstellen, mit demselben Blick« (5). Und so

»schauen wir uns das an [und] es könnte ein Spiegelbild von uns sein« (3).

Neben der Spiegelung im übertragenen Sinne vermag sich der Betrachter auch phy-

sisch imBild zu spiegeln und zu erkennen – allerdings nur fragmenthaft: »Also der Sinn

von einem Spiegel ist ja, dass ein Material so reflektiert [wird], dass man sich selbst

drin sehen kann […] Das funktioniert hier mit bestimmten Reflexen« (3). Der Spiegel

dient dem Identifizieren, dem Beschaubar-Werden ›eigener‹ Anteile an einem Gegen-

über, das sich zu einem Bild formiert. Dieses »Identifikationsmoment« (9) steigert sich

hier in einem Verschmelzen, dem Einswerden mit dem Bild (s.o.). Die Paradoxie des

Identifizierens mit dem Bild wird in folgendem Zitat deutlich: »Ich versuche mich mit

der Figur zu identifizieren. Ich schaue jetzt wirklich, was ich wäre« (5).

1.2.2.2 Primärer Narzissmus als Bild-/Ichgenese

Die Bildabhängigkeit des Betrachters als zweite Seite der Konstruktionserfahrung wird

nunmit einer Bildtheorie in Austausch gebracht, die, aus einem anderen Kontext stam-

mend, ebenfalls als »Spiegelstadium« bekannt ist. Anders als bei Alberti geht es in dieser

Bildtheorie nicht um die Geburtsstunde der Malerei, sondern um die Genese des Ich.

Lacan macht den Zusammenhang von Bild und Ich-Genese mit der Benennung des

narzisstischen Stadiums als »Spiegelstadium« explizit und verdeutlicht die Rolle des

Spiegels als »Bildner der Ichfunktion«.

Etwa vierzig Jahre vor Lacanwird schon in den freudschen Studien zumNarzissmus

ein das Ich prägendes Bild auffällig. Der nun folgende Vergleich der beidenTheorien in

Bezug auf die Frage der Bildabhängigkeit ist insofern fruchtbar, als dass er das ›Bild‹,

an dem sich das ›Ich‹ entdeckt, sehr deutlich im Übergang des physischen und des Vor-

stellungsbildes zeigt. Er offenbart eine Ebene der Bild-Betrachter-Interaktion, die sich

als Teilungsprinzip im Einzelindividuum vollzieht. Auf diesen Aspekt wird an späterer

Stelle eingegangen.

Die Narzissmus-Theorie, von Freud selbst als eines der verworrensten Felder der

Psychoanalyse bezeichnet, ist äußerst uneinheitlich. Diese Unheitlichkeit betrifft das

psychoanalytische Forschungsfeld im Ganzen, wie die freud’sche Konzeption des Nar-

zissmus im engeren. Von daher eine Vorbemerkung zur Eingrenzung der Texte und

Verwendung der Begrifflichkeiten, auf die sich die Ausführungen zum Bildbegriff in

derNarzissmus-Theorie beziehen: Freud führt den Begriff desNarzissmus 1914 in seiner

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 221

Schrift »Zur Einführung in den Narzissmus« offiziell‹ in die Psychoanalyse ein25. Er un-

terscheidet – und diese Differenz und Terminologie ist im psychoanalytischen Denken

gängig – einen primärer von einem sekundären Narzissmus. Der primäre Narzissmus

bezeichnet in der erstenTheoriebildung ein Stadium in der Entwicklung des Ich, in dem

der Säugling, der zuvor noch nicht zwischen einem Innen und Außen zu unterscheiden

vermag, eine Vorstellung von sich als einer Einheit entwickelt.26 Der sekundäre Nar-

zissmus, der als Krankheitsform bekannt ist, ist als ein Rückfall in dieses frühe Stadium

im Sinne einer Regression zu verstehen. An späterer Stelle wird darauf eingegangen,

inwieweit es auch hier um eine spezifische Bildqualität und Bildgebundenheit handelt,

die den pathologischen (sekundären) Narzissmus charakterisiert.27

Anfänglich bezeichnet der »primäre Narzissmus« in derTheoriebildung Freuds den

Übergang vom Autoerotismus28 zur Objektlibido. Es handelt sich um ein Zwischensta-

dium, in welchem sich die im Autorerotismus noch ungebündelten und ›archaischen‹

Triebe in der Ich-Genese bündeln. Es kommt also im narzisstischen Stadium zu ei-

ner libidinösen Besetzung/»Entdeckung« des Ichs, bevor sich die hier gebildete Ichli-

bido – fluide werdend – auf andere Objekte zu richten vermag. Gänzlich ohne »Ich« ist

die zweite Konzeption des primären Narzissmus durch Freud. Sie fällt in eine Phase der

Weiterentwicklung des Instanzenmodells.29 In dieser Konzeption wird die Unterschei-

dung zwischen Autoerotismus und Narzissmus von Freud fallengelassen. Das primäre

narzisstische Stadium entspricht in dieser Konzeption, vereinfacht gesagt, dem Au-

torerotismus, der stark körperbezogen, einen noch undifferenzierten und objektlosen

Zustand beschreibt. Sein Urbild ist nach Freuds späterer Definition das des intrauteri-

nen Lebens.30

Wenngleich dieser spätere Begriff des primären Narzissmus, im aktuellen psycho-

analytischen Denken überwiegt, so steht er zugleich in starker Kritik. Die Autoren J.

25 Zuvor erscheint der Begriff bei den Überlegungen zur Objektwahl Homosexueller (1910) und bei

dem Fall Schreber (1911). vgl. Laplanche, J. und Pontalis, J.-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse

(1973), 21. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, S. 317.

26 Die Narzissmus-Studien beschreiben auf der Ebene des primären Narzissmus ein frühes Ich-

Verständnis, das (noch) die Qualitäten des Ungeteilten trägt. Es handelt sich um eine frühe Er-

scheinungsform des Ichs, das sich den Realitäten noch nicht (in gleichemMaße) hat stellen müs-

sen wie eine spätere Form. Das Empfinden des Subjekts als einer Einheit dauert im späteren Ich-

Verständnis fort.

27 Wenn im Folgenden vom ›Ich‹ oder vom ›Subjekt‹ die Rede ist, so folgt dies der Terminologie von

Freud und Lacan, die grundsätzlich von Ich sprechen, wenn es um ein Ich-Bewusstsein geht. Wäh-

rend das »Ich« die Empfindung des Individuums bezeichnet, eine nach außen hin abgeschlossene

Einheit zu sein, steht das ›Subjekt‹ für die Unabgeschlossenheit nach außen, sowie für Anteile, die

es nicht kennt, von denen es kein Bewusstsein hat.

28 Autoerotismus wird definiert als die »Eigentümlichkeit eines frühen, infantilen sexuellen Verhal-

tens, wodurch ein Partialtrieb, der an das Funktionieren eines Organs oder die Reizung einer ero-

genen Zone geknüpft ist, an Ort und Stelle seine Befriedigung findet, das heißt: 1. ohne daß er

eines äußeren Objektes bedarf; 2. ohne Beziehung zu einem einheitlichen Körperbild, zu den An-

fängen einer Ichbildung, wie es für den Narzißmus charakteristisch ist.« Laplanche, J./Pontalis,

J.-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse (1973), S. 79-80.

29 Vgl. ebd., S. 319.

30 Freud zit.n. ebd., S. 321.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Ein Bild und sein Doppelgänger

Laplanche und J.-B. Pontalis beklagen, dass die Terminologie/der Bezug zum Narziss-

Mythos hierüber gänzlich unbrauchbar wird, setzt Narzissmus doch »eine Bild von

sich« bzw. eine irgendwie geartete »Spiegelbeziehung« voraus. Es macht also von hier

aus, so die Autoren, keinen Sinn den primären Narzissmusmit dem Zustand eines »un-

differenzierten Empfindungsstroms« gleichzusetzen. Der zweite Kritikpunkt an dieser

späteren freud’schen Konzeption des primären Narzissmus bezieht sich grundsätzlich

auf die Annahme der Objektlosigkeit des frühen Stadiums, eine Kritik, die unter ande-

rem von Melanie Klein kommt.31 Die Studie folgt der Kritik an der späteren bild- und

objektlosen Konzeption des »primärenNarzissmus« insbesondere aus dem erstgenann-

ten Punkt. Die Ausführungen in dieser Studie zum narzisstischen Bildbegriff beziehen

sich somit auf die Anfänge der Theoriebildung des primären Narzissmus durch Freud.

Von hier aus (und nicht von der zweiten Konzeption aus) lässt sich der Bogen zum la-

can’schen Spiegelstadium schlagen.32 Das Augenmerk liegt hier auf dem von Freud und

Lacan auf unterschiedliche Weise beschriebenen Moment eines Übergangs, der seinen

Ausgang bei einem noch weitgehend undifferenzierten Zustand des Säuglings nimmt,

hin zur Ich-Entdeckung (Lacan) bzw. zur libidinösen Ich-Besetzung und Einheitsbil-

dung (Freud).

Das Herausarbeiten der Verbindung der beiden Theorien soll nicht die Differen-

zen zwischen der ersten Konzeption Freuds zum »primären Narzissmus« und dem

Spiegelstadium nach Lacan nivellieren. (Sie werden beide für sich genommen, wie die

vorangegangene Diskussion zeigt, bis heute unterschiedlich gedeutet und kontrovers

diskutiert.) Vielmehr geht es in den Ausführungen darum, sie – in Ergänzung zueinan-

der – in der Frage der unterschiedlichen Beschaffenheit des »Bildes« in dem besagten

Übergangsstadium für die Fragestellung fruchtbar zu machen. Während es hier um

den Übergang des physischen und imaginären Bildes geht, steht interessanterweise im

Kern der Debatte umdas primäre narzisstische Stadium ebenfalls der psycho-physische

Zusammenhang: Wie löst sich aus dem Körperzustand so etwas wie Bewusstsein/eine

Imagination heraus?

Lacan beschreibt in seinem Aufsatz, »das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunkti-

on« (1949) das innerseelische Geschehen in dieser Selbstentdeckungsphase des Ich. Er

geht von einer frühen und konkreten Spiegelerfahrung aus. Das Anblicken des eigenen

Spiegelbildes, so Lacan, sei für diese Entdeckung des Ichs als einer Einheit ausschlag-

gebend. Er datiert das Stadium auf den 6. Monat (bis spätestens 18. Monat), in dem der

Säugling anders als ein gleichaltriges Tierwesen noch der »motorischen Ohnmacht und

Abhängigkeit« unterliege.33 Das Spiegelbild begegne demKind »als Relief in Lebensgrö-

ße«, also als eine klar umrissene Gestalt, die sich zudem »in einem Außerhalb« befinde.

Die »jubilatorische Aufnahme« dieses Spiegelbildes erklärt Lacan über ein plötzliches

Heraustreten aus der motorischen Ohnmacht, die das Anschauen der eigenen Gestalt

31 Vgl. ebd., S. 321-322.

32 Vgl. ebd., S. 475.

33 Vgl. Lacan, Jacques: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17. Juli 1949)«, Lacan Schriften I,

4. Aufl., Berlin: Weinheim 1996, S. 61-70, hier S. 63-64.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 223

ermöglicht. Es ist die Erfahrung, sich in diesem Außen einmal klar umrissen zu sehen,

die schließlich die Vorstellung befeuert, über sich verfügen zu können.34

Wenngleich Freud auf der Ebene des primären Narzissmus noch keinen Einfluss

eines Spiegels oder metaphorisch des Spiegelns (durch andere) in der Herausbildung

des Ichs konstatiert – dies geschieht erst in der Verschiebung der Ich-Libido auf Ob-

jekte – so findet sich auch in seinen Überlegungen eine Bildmetapher, die das Stadi-

um des primären Narzissmus kennzeichnet. Das Ich trägt zudem idealistische Züge.

So werden Freud die magischen Gedanken, Allmachts- und Größenphantasien, wie sie

sich sowohl im Seelenleben von Kindern und primitiven Völkern finden, Anlass auf eine

»ursprüngliche Libidobesetzung des Ichs« zu schließen, die das Stadium des primären

Narzissmus kennzeichnet.35 Wie in der Konzeption des Spiegelbildes als Bildner der

Ich-Funktion bei Lacan liegt auch bei Freud die Idealität des Bildes in der (Selbst-)Er-

fahrung einer all-umfassenden Einheit begründet, in der sich das Subjekt als vollstän-

dig wahrnimmt.36

»Diesem Idealich gilt nun die Selbstliebe, welche in der Kindheit das wirkliche Ich ge-

noß. Der Narzißmus erscheint auf dieses neue ideale Ich verschoben, welches sich wie

das infantile im Besitz aller wertvollen Vollkommenheiten befindet.«37

Die Ich-Entwicklung, so lässt sich aus der Beschreibung schließen, geht mit der Ent-

deckung eines Bildes einher. Mit anderen Worten: Der Narzissmus gründet auf einer

frühen Form der Selbstbetrachtung. Zugleich erfahren wir etwas über die Qualität bzw.

den Gehalt dieses ersten (Selbst-)Bildes. Es trägt einen idealen-illusionistischen Cha-

rakter (s.o.). Neben der Qualität des Bildes tritt auch seine Funktion deutlich hervor.

Das Bild suggeriert dem Selbstbetrachter,mit sich eins zu sein. Dieses Einheitsempfin-

den, in welchem ein Innen von einem Außen geschieden wird, verleiht dem Selbstbe-

trachter ein Gefühl der Macht und des Einflusses auf Welt. In diesem Zusammenhang

beschreiben Freud und Lacan auf unterschiedliche Weise38, wie der primäre Narziss-

mus einen hilflosen Zustand ablöst: Der Säugling tritt im narzisstischen Stadium aus

einem »undifferenzierten Empfindungsstrom«39 heraus und wird aus seiner »motori-

schen Ohnmacht und Abhängigkeit«40 befreit. In diesem Einheitsversprechen, das die

Bildgenese motiviert, lebt zugleich die Illusion. An der Spiegelbild-Erfahrung macht

34 Dieses früheMachtempfinden zeigt sich im sekundärenNarzissmus als Größen- und Verfolgungs-

wahn. Das Ich-Ideal beim Erwachsenen führt Freud auf die Phase des primärenNarzissmus, einem

Zustand der Vollkommenheit, des Eins-Seins mit sich zurück. In diesem Ich-Ideal als »Ideal-Bild«

reinszeniert sich nach Freud der »kindliche Größenwahn« in gedämpfter Form. Der »primäre Nar-

zissmus« bildet also eine Vorform eines späteren Ideal-Bildes – vorstellbar als eine Phase, in der

das Individuum im Einheitsempfinden bereits auf sich zu schauen beginnt.

35 Vgl. Freud, Sigmund: »Zur Einführung des Narzissmus (1914)«, S. 43.

36 Im Unterschied zu Freud betont Lacan die Visualität eines real in einem Außen erscheinenden

Bildes.

37 Freud, Sigmund: »Zur Einführung des Narzissmus (1914)«, S. 60-61.

38 Freud geht von einer ursprünglichen Einheit des Subjekts und Lacan von Zerstückelung/

Zusammenhangslosigkeit im frühen Stadium vor dem Narzissmus aus.

39 Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 199.

40 Lacan: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17. Juli 1949)«, S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Ein Bild und sein Doppelgänger

Lacan deutlich, wie hier nur ein Teil des Körpers, zudem räumlich versetzt erscheint

und das visuelle Fixieren des Bildes erfordert. Es führt den Betrachter, so Lacan, in die

Bewegungslosigkeit – will er das Bild erhalten.

»Die totale Form des Körpers, kraft der das Subjekt in einer Fata Morgana die Reifung

seiner Macht vorwegnimmt, ist ihm nur als ›Gestalt‹ gegeben, in einem Außerhalb,

wo zwar diese Form eher bestimmend als bestimmt ist, wo sie ihm aber als Relief in

Lebensgröße erscheint, das sie erstarren läßt, und einer Symmetrie unterworfen wird,

die ihre Seiten verkehrt – und dies im Gegensatz zu der Bewegungsfülle, mit der es sie

auszustatten meint.«41

Dieser täuschende Gehalt des Bildes als »FataMorgana« einer anschaulichen Gestalt hat

Anklänge an die freud’sche Ich-Konzeption. Nach Freud bleibt auch nach Überwindung

des primären Narzissmus das hier geborene ›Ich‹ etwas Äußerliches, Scheinhaftes, das

dem Subjekt eine ›äußere‹ Gestalt verleiht. Freud bezeichnet das Ich als »Fassade«, die

vieles für seine Absicht hält, in Wirklichkeit aber durch Strebungen motiviert wird,

die das Ich selbst nicht einmal kennt.42 Freud deckt auf, dass dieses Selbstverständnis

»Trug« sei, dass sich das Ich »nach innen ohne scharfe Grenze in ein unbewußt seeli-

sches Wesen fortsetzt«.43 Die Erkenntnis, sich selbst nicht ganz zu überblicken, die das

narzisstische Bildversprechen enttäuscht, stelle für das Einzelindividuum eine Krän-

kung dar und bewirke auf der Ebene der Einzelbehandlung die größten Widerstände.

Das ›Ich‹ ist demnach Spielball diverser innerseelischer Strebungen, die es nicht über-

blickt. Freud weitet diesen Gedanken noch aus: Dem innerseelischen Trugbild eines

sich fest umrissen geglaubten Ichs, entspricht nach Freud eine illusorische Selbstsicht

der gesamten Menschheit auf sich.44

Neben der Täuschung spricht aus der Beschreibung des Spiegel-Moments bei La-

can noch eine weitere Bild-Charakteristik: Sie lässt den Selbstbetrachter erstarren und

schränkt ihn in seiner »Bewegungsfülle« ein. Diese Kehrseite der narzisstischen Bildge-

bundenheit wird in den freudschen Schriften zum sekundären Narzissmus besonders

deutlich. Freud beschreibt die Genese des pathologischen Narzissmus wie folgt: Auf-

grund einschneidender Kränkungserfahrungen kommt es zu einem Rückgriff auf das

frühe Ideal-Bild und zu einer Fixierung auf dieses Bild. Verkürzt gesagt: Das narziss-

tisch gekränkte Individuum zieht sich auf sich selbst zurück. Diese Regression ist im

Libidohaushalt als eine Zurückverwandlung der Objektlibido in Ichlibido zu verstehen.

Während dies im Schlafzustand einen alltäglichen Vorgang darstellt – auch hier zieht

sich die Objektlibido auf das Ich zurück – leidet der narzisstisch Erkrankte unter einer

mangelnden Fluidität undWandlungsfähigkeit der Libido (s.u.). Der pathologische Ge-

halt des sekundären Narzissmus besteht also in dieser mangelnden Fluidität, welche

41 Ebd.

42 Das Einheitsempfinden des Subjekts wird dem Ich (als einer von vielen Instanzen) zugerechnet.

43 Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 198.

44 Vgl. Freud, Sigmund: »Die drei Kränkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«. Diese Entmachtung

des Ichs in psychoanalytischer Forschung stellt er in eine Reihe zweier weiterer Kränkungen der

Menschheitsgeschichte: »Das Ich ist nicht Herr im eigenen Haus«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 225

die Austauschbewegung zwischen einem Innen und Außen erschwert. Das ›Ich‹ ist so-

mit beim narzisstisch Erkrankten vergrößert, abgeschottet und in libidinöser Hinsicht

unbeweglich. Dieser Rückzug auf das frühe Ideal-Bild schützt zwar vor relativieren-

den Einwirkungen der Außenwelt, errichtet jedoch gegen sie »eine Mauer«, die in einer

ausgeprägten Form selbst innerhalb der Psychoanalyse unüberwindbar scheint.45 Der

Rückzug und die Fixierung auf ein idealisiertes Selbst-Bild erschwert somit durch sei-

ne Starre und Unzugänglichkeit das Leben in seinem Vollzug.46 Es handelt sich um

ein künstliches Festhalten, das sowohl die Bildgenese, wie auch den Rückgriff auf ein

frühes Bild motiviert.

In diesen Beschreibungen lassen sich unschwer die Erfahrung einer »Bildbarriere«

und des Erstarrens in der Bilderfahrungmit der Narziss-Darstellung erkennen. Sie zei-

gen die Kehrseiten des Bildes an, das sich lebendigen Entwicklungen, Austausch und

Prozessen entgegenstellt. Sie sind – aus der psychoanalytischen Theorie heraus – un-

trennbar mit dem Ideal-Bild verknüpft. Der Austausch der Narzissmus-Theorien bei

Freud und Lacan mit der Konstruktionserfahrung der Bildabhängigkeit des Betrach-

ters verdeutlicht noch einmal das Zusammenwirken von Haupt- und Nebenfiguration

in der Spiegelerfahrung. Neben der Funktion des (Spiegel-)Bildes als Bildner der Ich-

Funktion und seiner Kehrseiten, erfahren die Bildbetrachter wie auch auf der Ebene 1

der Konstruktionserfahrung, dass der Betrachter nicht ganz in Abhängigkeit zum Bild

steht. Diese Überschreitung der Bildgebundenheit soll nun mit der Frage zusammen-

gebracht werden, wie das narzisstische Stadium – auch als Bildstadium zu bezeich-

nen – lebensgeschichtlich überwunden wird. Freud hat sich mit diesen Übergängen

ausgiebig beschäftigt. Ihm blieb die Ablösung des Autoerotismus durch den primären

Narzissmus bis zuletzt unklar, sodass er beide Stadien in einer späteren Theoriebil-

dung zusammenfallen ließ (s.o.). Hier füllt Lacan mit der Spiegelbilderfahrung eine

Forschungslücke: es ist nach Lacan die Selbstentdeckung im Spiegelbild, die das nar-

zisstische Stadium einleitet. Und auch für dasHeraustreten aus demprimärenNarziss-

mus in das darauffolgende Stadium der Entwicklung, geprägt durch die Fähigkeit des

Einzelindividuums die primären Bezugspersonen libidinös zu besetzen, findet Freud

zunächst keinen äußeren Anlass. Da der Narzissmus durch den Zustand eines behag-

lichen Sich-Selbst-Genügens geprägt ist, war davon auszugehen, dass sich diese Phase

erhalten will. Freud erklärt das Heraustreten aus dem primären Narzissmus schließ-

lich, analog zur Genese des sekundären Narzissmus, den er als libidinösen Rückzug auf

das Ich versteht, aus den Vorgängen im Libidohaushalt heraus. Nach Freud muss es zu

einer Form der »Stauung der Libido«47 gekommen sein, die das Kreisen um das wohl-

gefällige Bild durchbricht und das Aufgestaute in der Metapher des Staudammes zu

einem Abfließen bringt. Kurz gesagt: mit dem Überschreiten des Narzissmus beginnt

sich die Ich-Libido auf Objekte zu richten und abzufließen. In der Weiterentwicklung

des Individuums ist es zudem der Einfluss Anderer, der das im Narzissmus über ein

45 Vgl. Freud, Sigmund: »Die Libidotheorie und der Narzißmus (1917)«, Vorlesungen zur Einführung in die

Psychoanalyse Und Neue Folge, Bd. I, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag

2000 (Studienausgabe).

46 Lacan beschreibt eine solche Starre bereits in der primären ich-bildenden Spiegelerfahrung.

47 Freud, Sigmund: »Die Libidotheorie und der Narzißmus (1917)«, S. 406.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Ein Bild und sein Doppelgänger

Bild hergestellte ›Ich‹ neu konstituieren und es zu einem Vermittler zwischen eigenen

(Trieb-)Ansprüchen und einprasselnden Realitäten werden lässt.48

Diese Form der Bildüberschreitung erleben auch die Betrachter des Narziss-

Bildes – und zwar sowohl in der verflüssigenden Spiegelerfahrung, die das über ein

Bild hergestellte ›Ich‹ sukzessive auflöst, als auch in den verrückenden Spiegelquali-

täten, die das kontemplative Sich-Selbst-Genügen in seiner hermetischen Kreisform

durchbricht. So lässt sich sagen, dass das Narziss-Bild in der Bilderfahrung insofern

eine »echte« Spiegelung bewirkt, da sie nicht nur das narzisstische Ich-Ideal-Bild in

Szene setzt. Das Narziss-Bild belebt in der Bildwirkung auch die schmerzliche Erfah-

rung, sich nicht ganz in den Blick zu bekommen. In ihr werden die Bildtäuschungen

entlarvt. Dem Betrachter begegnen zudem die im Ideal-Bild abgespaltenen Anteile,

die ein Schattendasein führen. Das Bild konfrontiert mit Abweichungen und Fehlen-

dem, das bildinkompatibel ist. In der Bilderfahrung wird deutlich, wie das Ideal-Bild

beinahe unerträglich wird und durch ein Herunterbrechen auf Alltagserfahrungen

eine ironische Brechung erfährt. Mit Freud ließe sich sagen, dass sich hierin so etwas

wie eine Überwindung des primären Lust-Ichs vollzieht. Das Ich entwickelt sich zu

einer Einheit, die sich als notgedrungen uneinheitlich erfährt. Es untersteht fortan

dem Realitätsprinzip und ist durch Brüche und Unvollkommenheiten geprägt. Der

›Andere‹ im Bild steht somit für all‹ das Andersartige, das bildinkompatibel, aber

lebensnotwendig ist.

Es handelt sich zudem um einen Prozess, in welchem das Ideal-Bild nicht völlig

abgelöst wird. Beides ist gleichzeitig in der Bilderfahrung wirksam. Und auch diese

simultane Existenz zweier gegensätzlicher Bildqualitäten entspricht den sich erhalten-

den und nicht völlig abzulösenden Entwicklungsstufen des Individuums. An diversen

Phänomenen, dem Zustand der Verliebtheit, der Erkrankung eines Organs und am

Schlafzustand zeigt Freud, wie sich die Objekt-Libido wieder ins primäre »Lust-Ich«

(vergleichbar dem Zustand des primären Narzissmus) zurückzuziehen vermag. Dieses

fluide Hin-und Her der Libido vergleicht Freud mit einem »Protoplasmatierchen«, das

seine Pseudopodien ausschicken und beliebig wieder zurückzuziehen vermag.49 Freud

geht von einem tagtäglichen Regredieren in einen solchen frühen Zustand der Einheit,

nämlich im Schlaf aus – wenngleich auch hier ›ein Aufgehen ohne Rest‹ nicht ganz ge-

lingt und sich im Traum als einer Wunscherfüllung ebenfalls Zensoren zur Geltung

48 Freud beschreibt, wie sich das primäre »Lust-Ich«, das auf unmittelbare Bedürfnisbefriedigung

drängt, den Realitäten stellen muss, um zu überleben. Aus einer schmerzlichen Erfahrung des

Fehlens (z.B. des Hungers) setzt ein Realitätsprinzip ein, das Freud dem Ich als Tätigkeit zurechnet

und dasWünsche imHinblick auf ihre Realisierbarkeit hin überprüft, verwaltet, begrenzt hält. Das

Einsetzen dieses Prinzips löst dabei das Lustprinzip nicht gänzlich ab, sondern vermag Teile der

Sexualtriebe zu transformieren. Diese Umwandlungs-/Verschiebungs-Notwendigkeit liege in den

Realitäten begründet, die oftmals ein direktes Verfolgen der Triebwünsche nicht gestattet und das

Individuum sogar zu gefährden vermag.

Vgl. Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 200.

49 Vgl. Freud, Sigmund: »Die Libidotheorie und der Narzißmus (1917)«, S. 402.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 227

bringen und diesen entstellen.50 In den von Freud beschriebenen Fällen, dem Rückzug

der auf Objekte ausgesandten Libido aufs Ich, sieht er eine zu einer früheren Einheit

hin regredierende Dynamik amWerk. Er unterscheidet hier alltägliche Retardierungs-

momente von pathologischen – der Unterschied zwischen beiden liege einzig in der

Beweglichkeit dieser Hin- und Her-Bewegung zwischen libidinöser Selbst- und Ob-

jektbesetzung.51 (s.o.)

Auf der Ebene 2 der Konstruktionserfahrung ließ sich im Austausch mit einschlä-

gigen Narzissmus-Theorien zeigen, dass die Bildabhängigkeit des Betrachters das Bild

und seinen Betrachter in eine nur vermeintliche Deckungsgleichheit bringt und hier-

über ein Ganzheitsempfinden bewirkt. Dies erleben die Befragten zum Bild in einem

mühevollen Suchprozess, der kein Ende nimmt. Am sekundären Narzissmus werden

die Folgen eines Festhaltens an einem Ideal-Bild, das selbstidentisch sein soll, deutlich:

Es führt zu einer mangelnden Austauschbewegung, Realitätsferne und Erstarrung. Die

Genese des Ichs an einemBildmacht zugleich als Spiegel auf die Notwendigkeit des Bil-

des in der Selbstkonstitution aufmerksam. Wie auch auf Ebene 1 der Konstruktionser-

fahrung sind hier Spiegel und Schatten – synonym gesetzt für das Sich-Sehen und das

Sich-Entgehen – gemeinsam wirksam. Lacan bringt diese doppelte Realität des Bildes

auf den Punkt:

»Von diesem Bild nimmt er die Einheit nur außerhalb und in einer antizipierenden

Weise wahr. Aufgrund dieser doppelten Beziehung, die er zu sich selbst hat, werden

sich sämtliche Objekte seiner Welt immer um den Schatten seines eigenen Ichs struk-

turieren. Sie werden alle einen fundamental anthropomorphen, wir wollen sagen ego-

morphen Charakter haben. In dieser Wahrnehmung wird für jeden Menschen seine

ideale Einheit evoziert, die nie als solche erreicht wird und ihm in jedemMoment ent-

geht.«52

Sowohl die Bilderfahrung, als auch die vorgestellten Narzissmus-Theoreme offenbaren

die Notwendigkeit des Bildes (als Ideal-Bild) und seine Überschreitung (den Schatten,

den Rest, den Anderen). So wie das Bild nicht gänzlich in Abhängigkeit des Betrachters

steht, irgendwie doch eine Gegebenheit darstellt und über den Betrachter hinausweist,

so erfährt sich auch der Betrachter an seinem Selbstbild (Ich-Vorstellung) nicht ganz

mit ihm in Übereinkunft. Diese Erfahrung in der Betrachtung des Narziss-Bildes deckt

sich mit den Kehrseiten und Entwicklungen, die die weitere Entwicklung des frühen

narzisstischen Bildes nimmt. Es lässt sich festhalten, dass von keiner Seite her, we-

der von der Betrachterabhängigkeit des Bildes her, noch von der Bildabhängigkeit des

Betrachters eine vollkommene Übereinstimmung gegeben ist. Die Dopplungen des Be-

trachters wie des Bildes sind jeweils nicht ganz miteinander in Deckung zu bringen.

50 Vgl. Freud, Sigmund: »Der Traum (1916)«, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse Und Neue

Folge, Bd. I, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe),

S. 101-244, hier S. 148ff.

51 Vgl. Freud, Sigmund: »Die Libidotheorie und der Narzißmus (1917)«, S. 406.

52 Lacan, Jacques:Das Ich in der Theorie Freuds und in der Technik derPsychoanalyse (1954/55), hg. v.Haas,

Norbert, Weinheim, Berlin: Quadriga 1991 (Das Seminar, Buch II), S. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die vorgestellten Theorien zur frühen Ich-Genese bei Freud und Lacan wurden da-

nach befragt, inwiefern es eines ›Bildes‹ in der Entwicklung des Ichs bedarf (Ontogene-

se). Seine Funktion liegt darin, dass es eine Einheitsbildung über die Teilung bewirkt.

Das gebildete Ich vermag sich selbst als Ich zum Objekt nehmen. Es ist ›Ich‹, indem

es zum Selbstbetrachter wird. Diese Einheit, die das Bild, indem es gegenübertritt,

ermöglicht, muss jedoch überschritten werden (zum Ablaufen gebracht werden), da-

mit das Individuum nicht in der Einkapselung des Ich=Ich endet. Entsprechungen zu

dieser Bildfunktion finden sich imUrsprungsmythos derMalerei nach Alberti (Phyloge-

nese). In Analogie zum Stadium des primären Narzissmus, in welchem das Individuum

mithilfe des Bildes aus dem undifferenzierten Empfindungsstrom heraustritt, liegt die

Bedeutung des ersten Bildes bei Alberti u.a. in seiner Haltbarmachung einer fließenden

und flüchtigen Wirklichkeit.

Die beiden Ursprungs-Theorien, die auf den Narziss-Mythos zurückgehen, bewe-

gen gleichermaßen die Frage nach den Gründen der Bildgenese. Das gemeinsame Mo-

tiv des Bildschaffens kann in beiden Ursprungs-Theorien als das Festhalten einer flie-

ßenden/flüchtigen Wirklichkeit benannt werden. Beiden Bildern, dem Selbst-Bild des

primären Narzissmus, wie dem Kunstschaffen als Festhalten eines Bildes haftet somit

der Zug des Imaginären, Idealen und Illusionistischen an. An ihnen wird zugleich die

Frage der Haltbarkeit/Unhaltbarkeit eines Bildes im Vergleich zu der fließenden und

flüchtigen Wirklichkeit virulent.

1.3 Ein Spiegel-Bild und sein Schatten

Die beiden Theoriebezüge zum Spiegelstadium aus Kunsttheorie und Psychoanalyse

zeigen jeweils auf unterschiedliche Weise, dass das schillernde Spiegelbild nicht halt-

bar ist. Es hält den Realitäten nicht stand, entgleitet oder drängt darauf überschritten

zu werden. Von beiden Seiten der Konstruktionserfahrung werden Abweichungen vom

Spiegel beschrieben. Das zunächst schillernde Spiegelbild gibt nicht alles zu erken-

nen. Mit anderen Worten: Über dem leuchtenden Spiegelbild liegt ein Schatten. Dieser

wird in der Bildbannung als verfolgender Schatten wirksam und erscheint in Form ei-

ner Schattengestalt, die auf abgespaltene Realitäten, verborgeneWünsche aufmerksam

macht. Der Schatten steht zudem für das, was nicht Bild ist. Er hängt dem ›Ich‹, das

sich über ein Bild herstellen ließ, wie ein Rest an und fügt sich nicht ins Ganze. Dem

Betrachter des Narziss-Bildes begegnet nicht nur die Verdopplung, indem er sich in

einem Bild erkennt (Spiegel). Ihm begegnet zugleich das mit diesem Spiegelbild In-

kongruente. Es löst damit sein Ganzheitsversprechen als Bild nicht ein.

Ein bild-immanenter Widerspruch liegt zudem in der mangelnden Sichtbar-

keit – lässt sich doch von Bildern erwarten, dass sie etwas zu sehen geben. So sind es

ausgerechnet die Augen des Betrachters im Bild, die überschattet sind und ein we-

sentliches Bilddetail verdecken. Diese Überschattung spitzt das Erlebensmoment der

erschwerten Sichtbarkeit zu und macht das Betrachten eines Bildes zu einem zentralen

Bildthema. Einen weiteren Aspekt des Bildwiderspruchs vergegenständlicht die Schat-

tengestalt, auf die der Betrachter schaut. Während Bilder in der Regel einen Moment

zu konservieren vermögen, zeigt das Abbild eine Gestalt, die im Schwinden begriffen

ist. Ihr Schwinden verweist auf die Realitäten außerhalb des Bildlichen, vor allem

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 229

auf die der Transformation und der Vergänglichkeit. Die Schattengestalt zeigt zudem

einen ›Anderen‹ und personifiziert das Erleben des Andersartigen/Abweichenden,

das die gesamte Bilderfahrung durchzieht. Anders als in der Erzählung gelangt der

Betrachter zu der Erkenntnis, dass sich ein Selbstbild nicht von diesem Anderen zu

isolieren vermag, sondern vielmehr durch das Abgespalten-Andersartige definiert

ist – ohne mit diesem Anderen identisch zu sein.

In den Theoriebezügen zur Konstruktionserfahrung wird deutlich, wie sich das

Spiegelbild als Idealbild zunächst von diesem ›Anderen‹ oder Schattenseitigen ab-

hebt. Dass sich diese Vereinseitigung nicht halten lässt, zeigen die Brechungen und

Überschreitungen, die die beiden Spiegelstadien in der Beschreibung des ersten

Bildes und der Entdeckung des Ichs transformieren – wobei sich Bild-Genese, wie

Ich-Konstruktion als untrennbar miteinander verbunden erweisen. Das jeweils Schat-

tenseitige des Spiegels wird hier noch einmal anhand der beiden Spiegelstadien aus

Kunsttheorie (Alberti) und Psychoanalyse (Lacan) betrachtet: Der primäre Narzissmus

als Moment der Ich-Genese an einem Bild erweist sich als illusionistisches Stadium des

Eins-Sein mit sich. Es handelt sich um eine Phase der Entwicklung, die notgedrungen

überschritten werden muss. Der Vorgang lässt sich psychodynamisch als eine Stauung

der Libido erklären, die zu ›Anderem‹ hin abfließen will. Nach Lacan erzeugt die

Sehnsucht, sich ganz in einem Bild zu sehen, in der nicht gelingenden Übereinstim-

mung zudem eine Schattengestalt. In gesteigerter Form kann dieser Schatten in der

leichten Versetzung zum Spiegelbild zu einem verfolgenden Doppelgänger werden.

Das verfolgende Moment liegt in der Ausrichtung auf das Bild, das sich jedoch wie der

Schatten nicht berühren lässt.53 Es handelt sich um ein Bild, das weder greifbar ist,

noch den Selbstbetrachter ganz loslässt.

Vergleichbar mit diesen Brüchen und Verrückungen des frühen (Spiegel-)Bildes

lässt sich auch das Spiegelstadium nach Alberti nicht halten. Der idealisierende Ge-

halt seines Diktums liegt im Ausblenden der Problematik des Spiegels bzw. im Weg-

blenden der Schattenseiten des Bildes, wie sie der Narziss-Mythos erzählt. Das Alberti-

Diktum erzeugt in seiner Idealisierung der Bildszene als freudige Entdeckung einen

starken Widerspruch zur Erzählung und blendet die Problematik, dass sich das Bild

nicht halten lässt und damit die Verzweiflung des Selbstbetrachters, aus. Nach Bätsch-

mann stellt dies eine »völlige Umdeutung und Umdrehung«54 der Ovid-Lektüre dar. Im

»Umarmen der Wasseroberfläche« (Alberti) wird die Tatsache übergangen, dass Nar-

ziss darüber verzweifelt, das Bild nicht berühren/nicht ergreifen zu können. Ebenso

bleibt die Problematik des Spiegelbildes, das Verwechseln des Bildes mit der Gestalt

eines Anderen, unerwähnt. Entsprechend dieser Vereinseitigung auf die schillernden

Qualitäten des Spiegelbildes, das sich bei Alberti in Kunst transformiert, tritt in der

Darstellung der Ursprungsmythen der Malerei durch Alberti ausgerechnet eine frühere

Schattengeschichte mit der des Spiegels in einen Gegensatz (s.o.). Das Einläuten eines

53 In diesem Zusammenhang wird deutlich, warum Freud den pathologischen Narzissmus den pa-

ranoischen Erkrankungen zuordnete. Der Verfolgungswahn begründet sich aus dem vergrößerten

und fixierten ›Ich‹ heraus, das sich im Zentrum sieht.

54 Bätschmann, Oskar: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Ein Bild und sein Doppelgänger

Spiegelzeitalters des Bildes durch Alberti im Rückgriff auf den Narziss-Mythos verein-

seitigt die Erzählung in Richtung des Erkennens und Festhaltens des Bildes. Dies geht

am Entgleiten und Schattenseitigen des Narziss-Mythos vorbei und blendet das Ringen

um die Gestalt eines ersehnten »Anderen« aus.

Neben den Widersprüchen innerhalb der Deutung des Narziss-Bildes als verhei-

ßungsvolle Geburt der Malerei, ist auch der Gegensatz der Spiegel- und Schattenge-

schichte des ersten Bildes, wie ihn unter anderem Alberti betont, bei genauer Lektüre

der Mythen nicht haltbar. Der Leser trifft vielmehr auf einen gemeinsamen Kern der

beiden Erzählungen. In beiden Fällen will ein Bild festgehalten werden. Sie handeln

von der Vergänglichkeit des Lebens und offenbaren das Bildschaffen als eine Bewäl-

tigungsform dieser Realität. Bei Alberti dient das »Umarmen der Wasseroberfläche«

der Bildbannung und der späteren Wandlung in Kunst (Narzisse); bei Plinius ist es das

Nachzeichnen der Umrisslinie zur dauerhaften Vergegenwärtigung einer geliebten Per-

son.

Der Kunstwissenschaftler Victor Stoichita hebt in seiner »Kurzen Geschichte des

Schattens« den Schatten ebenfalls vom Spiegel ab, während die Bezogenheit von Spie-

gel und Schatten aus demBlick gerät. Er ordnet das Spiegelbild dem ›Selbst‹, das Schat-

tenbild dem ›Anderen‹ zu. Die Verknüpfung des Schattens mit der Figur des ›Anderen‹

argumentiert er über den bereits oben erwähnten Schattenmythos nach Plinius, wo-

nach die Schattenumrisslinie ein Bild des Geliebten festhalten und Trost spenden soll.

Entsprechend stehe der Schatten, so Stoichita, ganz im Zeichen des »Anderen«. Er be-

ruft sich in seinerTheorie zudem auf empirische Untersuchungen des Psychologen Jean

Piaget, wonach Kinder zunächst nicht ihren eigenen Schatten wahrnehmen, sondern

den von Gegenständen.55 Er kommt zu dem Schluss, dass der Schatten grundsätzlich

für einen Anderen stehe, der Spiegel hingegen auf die Identifikation des Ich hinziele.

»Der Schatten repräsentiert das Stadium des Anderen, der Spiegel das des Selbst.«56

Die Unterscheidung des Spiegels vom Schatten in den Ursprungsmythen der Male-

rei, sowie die Zuordnung verschiedener Stadien durch Stoichita, die des »Anderen« als

Schattenstadium und die des »Selbst« als Spiegelstadium erinnern an die unterschiede-

nen Stadien der Blickszene im Narziss-Mythos. Grundsätzlich werden hier die Phasen

»vor der Erkenntnis« (Phase 1) von der »nach der Erkenntnis« (Phase 2) abgehoben.57

Phase 1 wird auch als »Stadium des Anderen« tituliert und von einem Stadium der

»Identifikation« bzw. »Spiegelstadium« unterschieden.58 Wie zu Beginn dieser Studie

referiert, wird in der Kunstwissenschaft die Frage kontrovers diskutiert, welches Sta-

dium durch das Narziss-Bild von Caravaggio in Szene gesetzt ist.59 Die Differenzen in

der Deutung beziehen sich vorwiegend auf den »Blick«, worauf später noch eingegan-

gen wird. Die Interpretationen unterscheiden sich auch darin, inwieweit der Prozess

55 Vgl. Stoichiţă, Victor I.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 29.

56 Ebd., S. 35.

57 Vgl. Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa und

Narziss, S. 38 und 46.

58 Vgl. de Riedmatten, Henri: »Narziss in trübenWassern – Medienreflexion und Selbstrepräsentation im

Werk des Photografen Jeff Wall«, S. 195-196.

59 Einige Autoren verorten die Szene in Phase 1 (Stadium des Anderen/Vor der Erkenntnis), andere

in die Phase 2 (Stadium des Spiegels/Nach der Erkenntnis); vgl. Teil I, Kapitel 3.3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 231

der Betrachtung in der Beantwortung dieser Frage nach dem ›Sujet‹ des Bildes berück-

sichtigt wird. So kündigt sich in der Zuordnung von de Riedmatten als Phase 2 der

Blickszene ein Verlauf, eine emotionale Veränderung des Betrachters im Bild an, die

jedoch den Vorlauf, das sogenannte ›Stadium des ›Anderen‹ abschneidet. Die Diffe-

renzen in den Zuordnungen, ebenso wie die Schwierigkeiten einen zeitlichen Verlauf

des Blickens und der Veränderung auszuschließen, lassen bereits vermuten, dass das

Narziss-Bild in der Bildbetrachtung beide Stadien, die des Anderen/Schatten und die

des Ich/Spiegels, übergreift.60

Im Vergleich der Bildexploration mit den psychologischen Grundkomplexen des

Narziss-Mythos, die eine deutliche Übereinstimmung der Bildwirkung und Komplex-

entwicklung des Mythos erbrachte, tritt ein die Stadien übergreifender Verlauf zutage.

Dies umfasst nicht nur die eigentliche Blickszene und ihre Stadien, sondern die gesam-

te Erzählung. Die Bilderfahrung als Erlebensprozess offenbart, dass sich die Blicksze-

ne nicht einem Moment der Erzählung entschieden zuordnen lässt. Die Differenzen in

der Argumentation, nach denen sich mal Blickphase 1, mal Blickphase 2 als ›Sujet‹ des

Bildes argumentieren lässt, werden im Vergleich mit der Bildwirkungsanalyse als ein

spezifischer Fokus im Blickerleben des Interpreten deutlich. Sie kommen jeweils durch

das Wegblenden bestimmter, der eingeschlagenen Deutung widersprechender Bildde-

tails zustande. Lässt man diese Unterschiede gelten und berücksichtigt den Prozess

der Betrachtung, dann eröffnet sich ein umso deutlicherer Blick auf die Ambiguität des

Bildes – seine haupt- und nebenfigurative Dynamik.61 Diese umfasst gleichermaßen

Sehnsucht, Kontemplation, Täuschung, ebenso wie Enttäuschung, Anstrengung und

Verzweiflung – ambigue Erlebensqualitäten, die sich nicht nur in der Schwierigkeit der

Blickdeutung offenbaren, sondern sie in besonderer Weise zuspitzen. Das Bilderleben

verdeutlicht, wie sehr Spiegel und Schatten einander bedingen – wobei der Schatten

hier jeweils den ›Anderen‹ bzw. das Flüchtige in der Spiegelerfahrung, sowie das im

Spiegelbild Ausgeschlossene meint. Dies wiederum deckt sich mit der Erzählung nach

Ovid, in der Spiegel und Schatten synonym verwandt werden:

»Was greifst du vergeblich nach dem flüchtigen Bild! Was du erstrebst, ist nirgends;

was du liebst, wirst du verlieren, sobald du dich abwendest. Was du siehst, ist nur

Schatten, nur Spiegelbild.« [435]62

60 Stoichiţămacht darauf aufmerksam, gestützt durch zahlreicheNarziss-Interpretationen desMit-

telalters, dass Schatten und Spiegel oft synonym verwandt wurden. »Narziß sah seinen Schatten,

liebte ihn ganz und gar und starb an dieser närrischen Liebe« (Bernard de Ventadour, zit.n. Stoi-

chiţă, S. 35). Die Schatten-Metapher ist hier jedoch sicherlich durch die im Mittelalter gängige

Moralisierung des Ovid-Textes im platonischen Sinne des täuschenden Abbildes verwendet wor-

den.

61 Dieses Ergebnis ist natürlich auch der Methode geschuldet: so geht eine zwei bis dreistündige

Bilderfahrung mit einer Transformation des Bildes einher. Mit Gadamer gesprochen, der das Bild

als eine Morphologie (Gestalt in Verwandlung) bezeichnet, stellt dies jedoch kein Artefakt dar,

sondern ist Bildern, die ein ›Indem‹ der Bezüge, liefern, angemessen.

62 Credule, quid frustra simulacra fugacia captas? Quod petis, est nusquam; quod amas, avertere,

perdes. Ista repercussae, quam cernis, imagines umbra est. [435]

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die Bildwirkungsanalyse der Narziss-Darstellung offenbart, wie das Bild als ein »In-

dem« seiner Bezüge beide Stadien als aufeinander bezogen bzw. ineinander gebrochen

zeigt.6364 Während am Narziss-Mythos und an verschiedenen Narziss-Darstellungen

Ursprungsmythen der Malerei unter unterschiedlichen Paradigmen, denen des Spie-

gels und denen des Schattens diskutiert werden, so eröffnet die Bildwirkungsanalyse

eine neue Sicht: Das Spiegelstadium inkludiert das Schattenstadium. Nicht die Ablö-

sung des Schattens durch den Spiegel führt uns somit in die »Spiegelphase der Mo-

derne«65, sondern eine neue Sicht auf den Spiegel, die den »Schatten« – metaphorisch

als Bild für einen »Anderen« oder das »Andere« im Eigenen – beinhaltet.66 Danach ver-

weist das Bild des Selbst stets auf einen ›Anderen‹. Es belebt den Wunsch, da möge

ein Anderer sein. Dass dies keine gänzlich neue Sicht ist und keine Entdeckung der

Moderne darstellt, offenbart der Narziss-Mythos. Er handelt von der Unmöglichkeit,

sich als sich selbst zu sehen. Und diesen Kern trifft auch die Narziss-Darstellung von

Caravaggio.

Das Verhältnis von Spiegel und Schatten wirft also die Frage nach dem Eigenen und

dem Anderen in der Spiegelerfahrung auf. So wie der Spiegel eben nicht nur die Identi-

fikation, das Erkennen im Sinne des »Ich bin es selbst!« zeigt, sondern in der Bilderfah-

rung die Gestalt des Anderen – hier stellvertretend für alles Abweichende, Verrückende,

Nicht-Greifbare, Zurückliegende und Schattenhafte aufscheinen lässt – tritt das Eige-

ne als das Andere in Anschauung. Im Bilderleben stellt die Entdeckung des ›Anderen‹

eine überraschende und zentrale Bilderfahrung dar. Sie geht mit einer fundamentalen

Infragestellung des ›Ich‹ einher.

2. Die (Spiegel-)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre«

Das folgende Kapitel verlässt nun den Boden der Bildwirkungsanalyse und die im ers-

ten Kapitel hergestellten Zusammenhänge zum Narziss-Mythos und Narzissmus. Es

thematisiert die Frage der Ich-Identifizierung über ›Anderes‹, die den philosophischen

Diskurs bei Hegel und Sartre streifen und die in Form einer Bild- und Blicktheorie Ein-

gang in die psychoanalytische Theorie von Lacan und eine morphologische Konzeption

63 Vgl. Stoichiţă, Victor I.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 35.

64 Dies widerspricht der Annahme, dass die unterschiedliche Konnotation von Spiegel und Schat-

ten in den optischen und ontologischen Voraussetzungen des Bildes liege, vgl. S. 35. Er selbst be-

schreibt, wie die Künstler des 17. Jahrhunderts oftmals »den flüchtigen Charakter des Spiegelbil-

des« unterstrichen hätten, vgl. S. 33

65 Vgl. Stoichiţă,, Victor I.: »Introduction to the section. Pictural Mimesis before and after 1500«, Artistic

Exchange. Akten des XXVIII. Internationaler Kongress für Kunstgeschichte, Bd. II, Berlin 1992.

66 Dass diese Sicht nicht im engeren Sinne ›modern‹ ist, belegtwiederumderNarziss-Mythos und die

Darstellung von Caravaggio. Die im Teil I, Kapitel 3.2. aufgeworfene Frage nach der Kontextualität

und Kulturabhängigkeit eines Bildes lässt sich nun dahingehend beantworten, dass Bilder – zu-

mindest dieNarziss-Darstellung – einen zeitunabhängigenKern imErleben seiner Betrachter tref-

fen. Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass sich Bilder nicht auch unter kulturellen Aspekten be-

trachten lassen. Diese Sicht ist insbesondere für die Kunstreflexion bedeutsam, die aber nach Ga-

damer – und diese Sicht wird hier vertreten – der Kunsterfahrung nachgeordnet ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 233

des Blicks bei Salber gefunden haben.67 Der Exkurs in diese Theorien soll, scheinwer-

ferartig, das Verständnis der im Bilderleben untergründig wirksamen Frage der Selbst-

gewahrwerdung des ›Ich‹ über Anderes/Verrückendes vertiefen.DieTheorien tragen in-

sofern zum Verständnis der Bildwirkung des Narziss-Bildes bei, als sie die Bedeutung

des ›Sehens‹, ›Erkennens‹ und der Seins-Gewahrwerdung an die Figur eines ›Anderen‹

knüpfen.68 Sie beleuchten jeweils verschiedeneDimensionen dieses ›Anderen‹, die auch

im Bilderleben unterschwellig anklingen. Vorab sei erwähnt, dass sich in diesemTheo-

rievergleich bisweilen erstaunliche Analogien zum Bilderleben ergeben. Welchen Bei-

trag der Exkurs in der Beantwortung der übergreifenden Fragestellung leistet, wird im

Anschluss an die Vorstellung erläutert.

Worin liegen die Gemeinsamkeiten der vorgestellten Theorieaspekte? Die Theori-

en verbindet, dass sie das ›Ich‹ als eine in sich geschlossene Einheit in Frage stellen.

Sie sind allesamt um das Problem der Vollständigkeit, um die Grenzen des reflexi-

ven Bewusstseins bzw. um die Illusion des ›Ich‹ als einer abgrenzbaren Einheit zen-

triert: ob als immanenter Widerspruch in der Seinsbestimmung bei Hegel, im Durch-

löchern der Welt als ontologischer Akt bei Sartre, in der Bestimmung des Menschen

als ein Mangelwesen bei Lacan oder in der Betonung einer permanenten Gestaltwand-

lung bei Salber, die die konstruktiv-verfestigenden Züge einer »Ich«-Gewahrwerdung

bricht.69 Eine weitere Gemeinsamkeit der Theorien besteht darin, dass sie die Prozesse

der Seins-Entdeckung – ob als gedachte Konstruktion bei Hegel (Kapitel 2), in Form ei-

ner phänomenologischen Beschreibung bei Sartre (Kapitel 3), aus psychoanalytischer bei

Lacan (Kapitel 4) oder morphologischer Sicht bei Salber (Kapitel 5) in den Fokus rücken.

Der ›Andere‹ in den Prozessbeschreibungen bei Rimbaud lässt das ›Ich‹ (und mit ihm

das ›Bild‹) zu einer unhaltbaren Begleiterscheinung eines insgesamt größeren Vorgangs

der Seins-Entdeckung werden (Kapitel 1). Die Dekonstruktion des ›Ich‹ geht wie bereits

auf der Ebene der Überwindung des narzisstischen Stadiums mit einem Infragestellen

des Bildes, gleichermaßen wie mit einer Dekonstruktion des reflexiven Bewusstseins

einher.

Die Blicktheorien untermauern eine Seite des Bilderlebens, die ›gegen die Reflek-

tion‹ geht und die bereits als die Schattenhaftigkeit des Spiegels im vorherigen Kapitel

angerissen wurde. Sie verdeutlichen, wie das Versprechen auf Vollständigkeit (im nar-

zisstischen Bildstadium) und der nachWunsch nach Übereinstimmung mit einem Bild

notwendig durch die Realitäten eines »Anderen« durchbrochen wird. Die Transforma-

tion des Subjekts zu einem (Selbst-)Betrachter hin, der ›Ich‹ zu sich sagen kann, lässt

das Ich als einen ›Anderen‹ gegenübertreten und wird zugleich durch ihn hinterfragt.

Im Fokus steht also erneut das Verhältnis des Erblickens zum Erblickt-Seins als ein

67 Während sich Sartre und Lacan in diesen Fragen auf unterschiedliche Weise auf Hegel beziehen;

grenzt sich Lacan nochmals von Sartre ab. Salber bezieht sich in seinem Aufsatz zum Blick aus-

schließlich auf Sartre.

68 Die Bildreflexionen wenden sich hier bereits dem zweiten Komplex des Narziss-Mythos, der Frage

nach dem Erkennen, zu, der in Kapitel 4 wieder aufgegriffen wird.

69 Das Problem der Vollständigkeit wurde bereits im Kapitel 1.2.2.2. in der Erörterung des primären

Narzissmus behandelt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Ein Bild und sein Doppelgänger

Zwischenraum, wie er bereits in der Konstruktionserfahrung in seiner Beidseitigkeit

der Bild- und Betrachterabhängigkeit anschaulich wurde.

2.1 Rimbaud: Die Entgrenzung (Verflüssigung) des ›Ich‹ 

oder der unbekannte Andere

Arthur Rimbaud rückt in seinem berühmt gewordenen Satz »Je est un autre« (»Ich ist

ein Anderer«)70 einen ›Anderen‹ in den Blick. An diesem ›Anderen‹ lässt sich das Sein

bestimmen, während das ›Ich‹ oder das ›Ich-Bewusstsein‹ zur Randerscheinung wird.

Der ›Andere‹, so wird in seinen beiden »Seher-Briefen« an Georges Izambard und Paul

Demeny deutlich, meint Tätigkeiten, die denjenigen, der sie ausübt, ganz erfassen. So

beschreibt er das Dichten als einen Vorgang, der letztlich kein ›Ich‹, keine sichere Gren-

ze benötigt:

»Ich bin bei der Entfaltungmeines Gedankens nur zugegen: ich betrachte ihn, ich höre

ihn, ich tue einen Bogenstrich: die Symphonie wogt in den Tiefen, oder sie spricht mit

einem Satz auf die Bühne.«71

Die intensive Auseinandersetzung mit dem Leben, so beschreibt es Rimbaud, mache

den Dichter »wissend« und »sehend«, bleibe aber weiterhin auf die Welt und ihre Un-

fassbarkeit gerichtet und führe zu einem »Ankommen im Unbekannten«.72

In dieser Beschreibung des ›Anderen‹ lässt sich die verflüssigende Spiegeldimensi-

on der Bilderfahrung mit der Narziss-Darstellung erkennen, in der das über ein Bild

konstruierte ›Ich‹ seine sicheren Grenzen verlässt und in eine ungewisse Austauschbe-

wegung gerät. Zugleich macht Rimbaud eine Aussage über die Grenzen und Möglich-

keiten des Erkennens, das ebenfalls Bildthema der Narziss-Darstellung ist: Im Wissen

und Erkunden (›Sehen‹) der Dinge, muss der Betrachter mit dem Unbekannten rech-

nen, sich auf dieses Unbekannte einlassen, um zu ›sehen‹. Er selbst (›je‹) spielt dabei

eine nur randständige Rolle. Das Absacken ins Schwarze, die Unschärfe des Bildes und

schließlich die unheimliche Schattengestalt entsprechen der rimbaud’schen Dimension

des Anderen als einer spannenden Reise ins Ungewisse oder ins Unbewusste, das sich

nie ganz erfassen lässt. Es zeigt die verflüssigende, aber auch magisch-phantastische

Seite des ›Anderen‹.

Im Sinne des »Je es tun autre« werden nun weitere Dimensionen des ›Anderen‹, die

das Bilderleben prägen, vonTheorien beleuchtet, welche die Selbstreflexion zumThema

haben und die sich mit den Prozessen der Ich- oder Seins-Entdeckung auseinander-

setzen. Den Blicktheorien werden zunächst erkenntnistheoretische Überlegungen von

Hegel zum reflexiven Bewusstsein vorangestellt. Bereits auf der Ebene des Denkens

werden die »Einbruchstellen« in ein Selbst-Bewusstsein deutlich, das meint, mit sich

kongruent zu sein.Hegel gelangt zu einer logisch-dialektischenDenkfigur,wonach sich

jedwedes ›So-Seins durch sein ›Anders-sein‹, durch das, was es von sich unterscheidet,

70 Rimbaud, Arthur: Seher-Briefe (1871), Mainz: Dieterische Verlagsbuchhandlung 1997, S. 11.

71 Ebd., S. 21.

72 Vgl. ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 235

bestimmt.73Wenngleich Hegel nicht auf den Bildcharakter der Selbstreflexion zu spre-

chen kommt, so traktiert er an ihm doch eine Form des (bildlichen) Gegenübertretens

der Erkennens- bzw. Erfahrungsprozesse, die Paradoxien aufwirft.

Die Analyse des Selbstbewusstseins durch Hegel, aber auch der Theorievergleich

im Ganzen zeigt eine erstaunliche Nähe zu den Bewegungen, in die die Betrachter des

Narziss-Bildes hineingeraten und die in Haupt- und Nebenfiguration in einem Ver-

schmelzen und Erstarren münden. Das verflüssigende und das erstarrende Moment in

der Ich-Entdeckung bzw. im Selbstbewusstsein wird bei Hegel und Sartre zudem als

ein kreisförmiger Prozess des Abfließens und Zurückgewinnens, des Vermischens und

des Abstoßens beschrieben.

2.2 Hegel: Die dialektische Bestimmung des Selbstbewusstseins 

durch sein Anderssein

Hegel fasst das Selbstbewusstsein als eine Spezialform des Bewusstseins. Er stellt am

Bewusstsein heraus, dass dieses keine ›Wahrheit‹ »an sich« zu behaupten vermag.Denn

das Bewusstsein unterscheide notgedrungen etwas von sich, worauf es sich zugleich

beziehe: »Beide Bestimmungen des Seins, sein Ansichsein und sein Für-es-Sein – fallen

in das Bewußtsein, denn es selbst ist ja beides, das Auf-Sich-Beziehen und das Von-

Sich-Unterscheiden.«74 Die Differenzbestimmung des Bewusstseins als ein »an und für

sich« ist nach Hegel notwendig, weil sonst »das Bewusstsein als platte Identität seiner

selbst mit seinem Anderen ganz bestimmungslos wäre.«75

Gleichzeitig handelt es sich bei Hegel um eine Figur, die stets die Bedingungen

und den Prozess des Erkennens als ein Bewusstwerden in das ›Ergebnis‹ des Erken-

nens mitaufnimmt – und somit um eine fluide Gestalt: Der Weg der Erkenntnis/des

Bewusstseins bildet einen Teil der Erkenntnis, der zu keinem statischen Ende gelangt.

Mit anderen Worten: Im Bewusstsein tritt etwas in eine (beschaubare) Distanz, das

nicht mit dem Erkennen dieser ›Wahrheit‹ als Erkennensprozess und Bedingung der

Erkenntnis identisch sein kann, der Erkenntnis aber angehört. So betont Schnädelbach

mit Hegel, dass gerade »die Stadien des Erfahrungsweges, in denen das Bewußtsein

meint, die unterschiedslose Einheit seiner selbst mit dem Gegenstand erreicht zu ha-

ben« die »härtesten Diskrepanzen« als »Einbruchsstellen« hervorbringe.76

Die Inkongruenz des Prozessualen mit den Erkenntnisinhalten zeigt hier auf

der Ebene philosophischer Reflexion eine starke Nähe zur Paradoxie der Narziss-

Darstellung, welche – ebenfalls um die Frage des Erkennens zentriert – die Unhaltbar-

keit eines Bildes in ein Bild bannt. Zu einer der Unhaltbarkeiten des Bildes zählt der

Prozess der Bildbetrachtung. Er steht in einem eigentümlichen Gegensatz zum Bild,

73 Dies entspricht der Logik der Verdopplung, wonach der Betrachter, indem er ›ich‹ zu sich sagt, zum

Objekt genommen hat.

74 Schnädelbach, Herbert: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1999), 6., unverändert Aufl., Hamburg:

Junius 2017, S. 54.

75 Ebd., S. 56.

76 Ebd., S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Ein Bild und sein Doppelgänger

das einen Moment festhält. Analog zum hegel’schen Bewusstsein zeigt die Narziss-

Darstellung das Betrachtete (Bild), ebenso wie den Vorgang des Betrachtens, der

das Bild permanent verändert.77 Es kann ›so‹, wie es in Erscheinung tritt und einen

Moment einfriert, nicht sein. Die Betrachter des Narziss-Bildes erfahren dies sowohl

als eine Veränderung des Bildes im Laufe der Betrachtung, als auch als Reflexion des

Betrachtens, das sich als ein Teil des anschaulichen Bildes erweist.78

Neben dieser dialektischen und prozessualen Bestimmung des Bewusstseins, das

die Vollzüge und Prozesse inkludiert, spezifiziert Hegel das Selbstbewusstsein als ei-

ne Unterform des Bewusstseins. Seine Wesenseigenschaft liege darin, eine Einheit mit

sich selbst zu behaupten.79 Wie das Bewusstsein müsse es sich aber, um nicht ganz

bestimmungslos zu sein, auf etwas beziehen, wovon es sich unterscheidet. Und so sei

notgedrungen im Selbstbewusstsein sein Anderssein in ihm aufgehoben.80 Das Unter-

schiedene, das Uneinheitliche oder Nicht-Identische bildet somit eine Seite dessen, was

das Selbstbewusstsein auszeichnet.81

»Das Bewusstsein hat als Selbstbewusstsein nunmehr einen gedoppelten Gegen-

stand, den einen, den unmittelbaren, den Gegenstand der sinnlichen Gewißheit und

des Wahrnehmens, der aber für es mit dem Charakter des Negativen [Anderssein]

bezeichnet ist, und den zweiten, nämlich sich selbst, welcher das wahre Wesen, und

zunächst nur erst im Gegensatze des ersten vorhanden ist. Das Selbstbewußtsein

stellt sich hierin als die Bewegung dar, worin dieser Gegensatz aufgehoben, und ihm

die Gleichheit seiner selbst mit sich wird.«82

Diese Beschreibung erinnert stark an die Uneinheitlichkeit der Einheit, vor die sich der

Betrachter des Narziss-Bildes nicht nur ›gestellt‹ sieht, sondern an der er sich in Form

eines Suchprozesses in Richtung einer Einheitsbildung regelrecht abarbeitet. In der

Bildbetrachtung vollzieht sich so etwas wie eine Selbsterfahrung im Prozess der Bildbe-

trachtung – denn sowohl das konstitutive Anderssein,wie das Einsseins werden als auf-

einander bezogen und die (Eigen-)Beteiligung an diesem Erfahrens-/Erkennensprozess

spürbar. Neben dieser Kongruenz einer Erkenntnistheorie mit einer Bilderfahrung, die

ein ›Auf-sich- schauen‹ zumThema hat, ähneln auch die Beschreibungen Hegels zu der

Frage, in welchem Verhältnis die beiden Seiten des Selbstbewusstseins, sein ›so-sein‹

und sein ›anders-sein‹ zueinanderstehen, auf erstaunliche Weise dem Bilderleben. So

77 Genau genommen, handelt es sich nicht nur um ein bloßes Zeigen oder anders ausgedrückt: das

Bild ist nicht nur ein beschaubares Gegenüber. Dies stellt, wie an späterer Stelle erörtert wird, eine

Grundeigenschaft von Bildern dar: sie nehmen den Betrachter in sich auf.

78 Die Differenzen in der Zuordnung des Narziss-Bildes zu einem Stadium der Blickszene liegen im

Negieren des Prozesses der Bildbetrachtung begründet

79 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Phänomenologie des Geistes (1807), Hamburg: Meiner-Verlag

2011, S. 121.

80 Vgl. ebd.

81 Der Erörterung des Bewusstseins und des Selbstbewusstseins liegt eine grundsätzliche Dekon-

struktion von Einheit und Ganzheit bei Hegel zugrunde, die jede Einheit über es selbst und ihr

Gegenteil, das Uneinheitliche, bestimmt, jedem Sosein die Negation seines Andersseins zuordnet

und jede Ganzheit über den Ganzheitsanspruch der Teile dieses Ganzen dekonstruiert.

82 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Phänomenologie des Geistes (1807), S. 121-122.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 237

spricht Hegel wiederholt von einemVerflüssigen (2), das einemAbstoßen (1) gegenüber-

steht. Ins Zentrum setzt er eine Begierde (3), die der Wesenszug des Selbstbewusst-

seins sei.

In der Konstruktion des Selbstbewusstseins wird nun mit Hegel zunächst die Seite

des Abstoßens (1) im Gegensatz zum Verflüssigen beschrieben:

»Im ersten Moment ist die bestehende Gestalt; als fürsichseiend, oder in ihrer Be-

stimmtheit unendliche Substanz tritt sie gegen die allgemeine Substanz auf, verleug-

net diese Flüssigkeit und Kontinuität mit ihr und behauptet sich als nicht in diesem

Allgemeinen aufgelöst, sondern vielmehr als durch die Absonderung von dieser ihrer

unorganischen Natur, und durch das Aufzehren derselben sich erhaltend.«83

Im Bilderleben, das uns eine mühsame Ich-Konstruktion vor Augen führt, kommt es

ebenfalls zu einem Abstoßen der Inkongruenzen als einer Gegenbewegung des Verflüs-

sigens. Bildlich gesprochen handelt es sich um das Moment des Gegenübertretens. Mit

Rimbaud und Hegel wird darin die Fluidität/Verbundenheit mit der Welt/dem Allge-

meinen geleugnet. Dies macht sich in der Bilderfahrung in diversen Strategien vom

Vergleich, bis hin zur Abgrenzung und Leugnung all dessen bemerkbar, das der Ein-

heitsbildung des ›Ich‹ zuwiderläuft und sie doch als Gegensatz – im Bild sinnbildlich

als Gegenüber – erfordert. Das Abstoßende in der Bestimmung des Selbstbewusstseins

ist nach Hegel eine das Leben in seinem allgemeinen »flüssigen Medium« verleugnen-

de Haltung, in der sich das Selbstbewusstsein als getrennt behauptet. Im Bilderleben

führen die zunächst belebenden Inkongruenzen am Extrempol in ein völliges Sich-

Fremdwerden und Erstarren. Dabei lässt sich das Erstarren hier als ein Abkömmling

des nicht gelingenden Verschmelzungswunsches mit dem Bild, seiner Unberührbar-

keit, verstehen. Eine Entsprechung hat diese Bewegung der Bildwirkung in dem, was

Hegel als die »tautologische Bewegungslosigkeit des: Ich bin Ich« bezeichnet.8485

Das Abstoßende in der Konstruktion des Selbstbewusstseins nach Hegel wird durch

das verflüssigende (2) Element ergänzt. Denn das Selbstbewusstsein bezieht, wie oben

bereits erläutert, seine Bestimmung aus dem, was es außerhalb seiner selbst ist – aus

der sinnlich-wahrnehmbarenWelt. Es birgt also diese Fluidität des Lebens in sich. Die-

se Beschreibung Hegels lässt sich in Analogie zu dem Prozess des Verflüssigens der

Grenzen innerhalb der Hauptfiguration der Bildwirkung lesen. Die Fluidität innerhalb

der Spiegelerfahrung setzt sich im Bilderleben als ein Verschmelzen und dem sinnbild-

lichen Auflösen der Zweiteilung, also der Bildgrenzen des Bildes fort, das letztlich das

gesuchte und entdeckte ›Ich‹ zum Verschwinden bringt. Und dies entspricht der »Ver-

kehrung« des Flüssigwerdens durch das konstitutive Andere im Selbstbewusstsein bei

Hegel:

83 Ebd., S. 124.

84 Ebd., S. 121.

85 Die verflüssigende Dimension des ›Anderen‹ wurde bereits im Kapitel der Narzissmustheorien

als eine notwendige Überschreitung des narzisstischen Stadiums deutlich. Der Vollständigkeits-

anspruch des Bildes, über das das ›Ich‹ hergestellt wird, erwies sich als nicht lebenstauglich und

in seiner Hermetik als nicht haltbar. Bei Freud ist es die Vorstellung einer fließenden Libido, die

in der Eingrenzung (Objektbesetzung) eine »Stauung« bewirkt und im narzisstischen Stadium auf

ein Abfließen zum ›Anderen‹ hin drängt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Ich ist der Inhalt der Beziehung, und das Beziehen selbst; es ist es selbst gegen ein

anderes, und greift zugleich über dies andre über, das für es ebenso es selbst ist.«86

[…]

»Diese Verkehrung aber ist darum wieder die Verkehrtheit an sich selbst; was aufge-

zehrt wird, ist das Wesen; die auf Kosten des Allgemeinen sich erhaltende, und das

Gefühl ihrer Einheit mit sich selbst sich gebende Individualität hebt gerade damit ih-

renGegensatz desAndern, durchwelchen sie für sich ist, auf; die Einheitmit sich selbst,

welche sie sich gibt, ist gerade die Flüssigkeit der Unterschiede, oder die allgemeine

Auflösung.«87

Hegel beschreibt diesen ineinander gebrochenen Prozess des Verflüssigens und Absto-

ßens als eine beständig sich-wiederholende »Rückkehr aus dem Anderssein«.88 Neben

dem Verflüssigen, das in die Auflösung mündet und dem Abstoßenden, in dem das

Selbst-Bewusstsein wie aus seinem Anderssein »zurückkehrt« und sich im (vermeint-

lichen) Ausschluss vergegenständlicht, findet sich in dieser Wesensbeschreibung des

Selbstbewusstseins noch ein dritter Zug. Hegel charakterisiert das Selbstbewusstsein

in seinem »Wesen« als »Begierde«. Indem es nämlich in der Unterscheidung von sich

selbst das Anderssein – sprich die unabgrenzbare Lebensfülle – beinhaltet/beansprucht

und sich als Einheit behauptet, haftet ihm ein das Leben vereinnahmender Zug an: »Es

ist Begierde überhaupt.«89

Die Begierde (3) ist im wahrsten Sinne desWortes auch im Bilderleben ›zentral‹ und

verbindet Erkenntnis (Gegenübertreten/Abstoßen) auf eigentümliche Weise mit Liebe

(Verflüssigen/Verschmelzen). Das Bilderleben ist von der Empfindung einer kompro-

mittierenden Nähe durchzogen, die sich auf diese Form der Einheit als Sehnsucht nach

Verschmelzung beziehen lässt. Nicht zu übersehen ist das Begehrliche, symbolisch in

Form eines phallischen Knies in die Mitte gesetzt. Es findet sich als Verschmelzungs-

sehnsucht zudem in allen Versuchen das Hin- und Her in der Bildwirkung zwischen

auflösenden und trennenden Bewegungen mit einem einmaligen Impuls zu durchbre-

chen und eins zu werden. Dass die »Einheit des Selbstbewusstseins mit sich selbst« ein

begehrlicher Wesenszug prägt, wird noch deutlicher, wenn man sich das Einswerden

als Impuls oder Tendenz vorstellt. Insbesondere die Theorie von Lacan bezieht diese

Tendenz (im Seelischen) auf ein ursprüngliches/konstitutives Fehlen eines ›Anderen‹

(Objekt a) und des Begehrens, das sich insbesondere im Blickgeschehen offenbart (s.u.).

Abschließend sei bemerkt, dass Hegel in der Erörterung dessen, was das Selbstbe-

wusstsein als reflexives Bewusstsein auszeichnet, weder über ein konkretes sich selbst

betrachten, noch über ein konkretes oder vorgestelltes Bild spricht, zugleich aber Züge

in der Konstruktion des Selbstbewusstseins nennt, die dem entsprechen, was sich im

Erleben des Narziss-Bildes als ein Flüssigwerden und Abstoßen vollzieht. Dies erlaubt

nun die Feststellung, dass sich das Selbstbewusstsein als ein sich selbst gewahr werden,

nicht nur bildunabhängig beschreiben lässt, sondern darüber hinaus bildunabhängige,

86 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Phänomenologie des Geistes (1807), S. 120.

87 Ebd., S. 124.

88 Ebd., S. 121.

89 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 239

nicht reflexive Anteile beinhaltet. Die Seite des Abstoßenden lässt sich allerdings beson-

ders gut am Gegenübertreten eines Bildes und mithilfe eines Bildes veranschaulichen.

Eine besondere Qualität der Narziss-Darstellung besteht in der gleichzeitigen Visua-

lisierung des Abstoßenden und des Verschmelzens, das die Bildtrennung aufhebt und

das Bildliche in einem Bild überschreitet. So wird die Bildunabhängigkeit, die Gren-

zen des Bildes paradoxerweise ebenfalls durch das Narziss-Bild in Szene gesetzt. Seine

spezifische Negativität im hegel’schen Sinne liegt im Anschaulichwerden des Nicht-

Sichtbaren, das als das ausgeschlossene ›Andere‹ zu seiner Konstitution wird.

In der Einordnung der Dimension des ›Anderen‹ bei Hegel zeigt sich eine enge Ver-

wandtschaft zumRimbaud’schen »Je est un autre«. Die »Rückkehr aus demAnderssein«

bei Hegel meint das verfestigende Moment gegenüber einer Wirklichkeit, die in einer

ständigen Veränderung begriffen ist. Sartre beschreibt in seiner Phänomenologie des

Blicksmehrere Dimensionen des ›Anderen‹, die sowohl das verflüssigende Element,wie

auch die Vorgänge einer Objektwerdung im Blickgeschehen, das erstarrende Moment,

umfassen. Die phänomenologischen Beschreibungen Sartres lassen sich als eine Kon-

kretisierung der logisch-dialektischen Denkfigur Hegels90 lesen. Sie spezifizieren das

Selbstbewusstsein – bei Sartre eine plötzlich auftretende Ich-Entdeckung – von einer

Analyse realer Blick- bzw. Betrachtungssituationen her. Ein wesentlicher Unterschied

gegenüber dem Selbstbewusstsein bei Hegel besteht darin, dass Sartre eine initiale

Seins-Entdeckung neben der Selbstreflexion, also derjenigen, die sich selbst zum Ob-

jekt nimmt, beschreibt. An einem realen ›Anderen‹ vollzieht sich die ›Ich-Entdeckung‹,

die gleichzeitig durch den anderen eine Dezentrierung/Entfremdung bewirkt.

2.3 Sartre: Ich-Entdeckung und Dezentrierung im Erblickt-Werden 

durch den Anderen

Sartre beschreibt in seinen Aufsatz »Der Blick«, wie sich eine Seinserfahrung als Ich-

Entdeckung an einem realen »Anderen«, einer anwesenden Person vollzieht und diese

Person erfordert:91 »Es genügt, dass der Andere mich anblickt, damit ich das bin, was

ich bin.«92

Sartre hebt das Erblicken (1) von einem Erblickt-Werden (2) durch den ›Anderen‹ ab.

ImErblicken (1) unterscheidet er wiederum den Blick, den wir auf Gegenstände wer-

fen, von dem Blick auf einen anderen Menschen. Danach werde ein Mensch zugleich

als Gegenstand (»Objekt-Anderer«), als auch als Mensch (»Subjekt-Anderer«) im Blick

erfasst. Im Unterschied zu den Objekten der Welt »muß es ihr Wesen sein, sich auf ei-

ne erste Beziehung meines Bewußtseins zu dem des Anderen zu beziehen, in der der

Andere mir direkt als Subjekt, wenn auch in Verbindung mit mir, gegeben sein muß

und die der fundamentale Bezug, der eigentlich Typus meines Für-Andere-seins ist.«93

90 Es handelt sich bei Hegel ebenfalls um eine Phänomenologie,mit demUnterschied zu Sartre, dass

es Hegel um das »erscheinende Wissen« und die Bedingungen von Erkenntnis geht.

91 Er bezieht sich auf Hegel, indem er dessen Begriff der Negation als eine »interne Negation« be-

zeichnet und ihr eine »externe Negation« hinzusetzt (s.u.).

92 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), 17. Aufl., Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2012,

S. 473.

93 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 458.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Ein Bild und sein Doppelgänger

Als Gegenstand stehe der ›Andere‹ in einer bestimmten Entfernung zum Betrach-

ter; er ist für ihn ein »Objekt-Anderer« wie ein jedweder Gegenstand. Ihn aber als Men-

schen, als »Subjekt-Anderen« zu sehen, bedeutet nach Sartre, diese andere Perspektive

auf die Welt und ihre Gegenstände als ›seine Welt‹ zu vergegenwärtigen. Das Erkennen

der Wesensgleichheit mit einem anderen Menschen bei gleichzeitiger Verschiedenheit

geht im Blickgeschehen zwangsläufig mit einer Dezentrierung desjenigen einher, der

den ›Anderen‹ erblickt. Denn der Andere als »Subjekt-Anderer« hat eine spezifische Per-

spektive auf die Welt, die weder mit der des Betrachters ganz identisch, noch dem Be-

trachter des »Subjekt-Anderen« ganz zugänglich sein kann.Der Blick auf einen anderen

Menschen als »Subjekt-Anderer« bewirkt somit eine Desintegration des Betrachters.

»Die Erscheinung des Anderen in derWelt entspricht also einem erstarrten Entgleiten

des ganzen Universums, einer Dezentrierung der Welt, die die Zentrierung, die ich in

derselben Zeit herstelle, unterminiert.«94

Dieser Vorgang lässt sich gut auf einen zentralen Aspekt der Bilderfahrung der Narziss-

Darstellung beziehen. Die durch Sartre beschriebene Dezentrierung in der Wandlung

des »Objekt-Anderen« in einen »Subjekt-Anderen« erleben auch die Betrachter des

Narziss-Bildes. Im Hineinversetzen in den Betrachter des Bildes und Nachvollziehen

seines Blicks wird eine Zentrierung gesucht; zugleich bemerkt der Betrachter, dass er

das Bild nicht ganz aus der Warte des Betrachters im Bild, des »Subjekt-Anderen« in

Sartres Terminologie, in den Blick bekommt. Indem er das Bild im Bild aus dessen

Perspektive ergründet, stellt er fest, dass er dies nicht genauso sehen kann, wie der

Betrachter im Bild. Es bleibt bis zuletzt unklar, wie dieser das Bild sieht.95 Die fehlende

Übereinstimmung von Bild und Spiegelbild, die als offenkundige Differenz sogleich

vom Betrachter bemerkt wird, erhält im Bilderleben eine Analogie in der Differenz

zwischen dem Betrachter im Bild und dem Betrachter des Narziss-Bildes. Sie lässt

sich als die Dezentrierung verstehen, die Sartre im Erblicken eines »Subjekt-Anderen«

beschreibt.

Die Konstruktionserfahrung hat für die Betrachter des Narziss-Bildes einen

Zwischenraum spürbar gemacht, in der weder die Identifikation mit dem Betrach-

ter als einem »Subjekt-Anderen«, noch die Trennung vom Betrachter als einem

»Objekt-Anderen« gelingt. Der Zwischenraum lässt sich ebenfalls aus dem komplexen

Blickgeschehen bei Sartre heraus verstehen. Als »Subjekt-Anderer« unterstreicht er

die Wesensgleichheit und zeigt gleichzeitig die Ungleichheit an: als »Objekt-Anderer«

gehört er als Gegenstand (Objekt) der Welt des Betrachters an – er ist als Objekt-

Anderer in ihr enthalten. Dieser ›Andere‹ ist nach Sartre vom Gegenstandstypus der

»Abwesenheit«, wie folgendes Beispiel veranschaulicht: In den Blick gerät ein Mann,

94 Ebd., S. 462.

95 Im Bilderleben führt der Vorgang der Dezentrierung paradoxerweise durch das Hineinversetzen

in den Bildbetrachter initiiert, zu einem völligen Entgleiten und einer Aufspleißung zwischen Bild

und Betrachter. Im Bild erscheinen dieser Unterschied und die Unklarheit durch die Inkongruenz

von Bild und Abbild in Szene gesetzt. Der Betrachter im Bild und der Betrachter des Bildes (Rezi-

pient) schauen auf zwei unterschiedliche Bilder. Diese sind synonym für die »Welt« bei Sartre, die

jeweils eine andere, leicht verschobene ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 241

der im Park sitzt, und ganz versunken in sein Buch vertieft ist. Der Mann wirkt nach

außen hin verschlossen. Diese Hermetik des Bildes, das sich dem Betrachter darbietet,

enthält, so Sartre, notwendig einen »Riss«: Das Lesen eines Buches bildet einen Teil

des Universums des Betrachters – denn er kennt den Vorgang und die Situation, ohne

in diesem Moment selbst in ein Buch vertieft zu sein. Als »Objekt-Anderer« verweist

der in den Blick tretende ›Andere‹ auf diese »Abwesenheit der Welt, die ich gerade

innerhalb meiner Wahrnehmung dieser Welt wahrnehme«96.

Das Schattenseitige in der Selbstentdeckung am ›Anderen‹, wie sie die Narziss-

Darstellung in Szene setzt und wie sie unter Kapitel 1.3. beschrieben wurde, wird hier

in der Dimension des Fehlenden deutlich. Der ›Andere‹ stellt sich als ein (momentanes)

›Nicht-Ich‹ dar und ist als diese Desintegration doch Teil derWelt des Betrachters.97 Die

topologische Sicht Sartres auf das Blickgeschehen, in der »die Desintegration meines

Universums in den Grenzen dieses Universums selbst enthalten ist«98, erscheint im

Narziss-Bild geradezu durch die Kreisform veranschaulicht, welche die beschriebene

Desintegration durch den ›Anderen‹ beinhaltet. Diese »Desintegration« ist vergleichbar

mit den »Einbruchstellen« ins Ganze bei Hegel. Sartre bringt sie auf die Metapher des

»Abflussrohres«.Danach »durchbohrt« das Erblicken eines Anderen das Sein und bringt

es wie durch ein Rohr zumAbfließen. In derMetapher des Abflussrohres bei Sartre wird

deutlich, dass der Prozess99 nicht ausschließlich destruktiver Natur ist. Vielmehr wirkt

das Abfließen oder Durchbohren einer Form von Erstarrung entgegen, die sich nach

Sartre ebenfalls zwischenzeitlich einstellt:

»Das Universum, das Abfließen und das Abflussrohr, wieder ist alles zurückgewonnen,

wiedererfasst und zum Gegenstand erstarrt: Das alles ist für mich da als eine partielle

Struktur derWelt, obwohl es sich tatsächlich um die totale Desintegration des Univer-

sums handelt.«100

Erstarren und Abfließen (Verschmelzen) bilden die beiden Pole im Blickgeschehen, die

sich ineinander brechen. Sie entsprechen im Bilderleben der Erfahrung, dass Einheit

und Uneinheitlichkeit einander bedingen. Auch in psychodynamischer Hinsicht ist die

Bewegung, die Sartre beschreibt, mit den Prozessen vergleichbar, die die Betrachter

des Narziss-Bildes durchlaufen: So fühlt sich der Betrachter mal ganz involviert und

verbunden (Verflüssigen) und dann wieder wie herausgerissen, sodass er das Bild nur

noch wie von außen, aus einer größtmöglichen Distanz zu betrachten (Erstarren) ver-

mag. Das Erstarren als Endpunkt der Nebenfiguration ist mit Sartre als ein »Stocken«

des Abfließens von Welt im Moment der Reflektion zu verstehen. Im Bilderleben wird

dies als eine Blickfixierung und Kehrseite des Blickens (auf ein Bild) erlebt, das zwar

96 Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 463.

97 Es ist nicht schwer darin die hegel’sche Figur der Identität zu entdecken, die zugleich identisch

und nicht-identisch zu sehen. Im Unterschied zu Hegel sind dies Verschiebungen in der Seinsbe-

stimmung, die sich jedoch erst durch einen Blick ereignen.

98 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 462.

99 Sartre spricht in seiner Ontologie, »das Sein und das Nichts«, davon dass das »das Sein genichtet«

wird.

100 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 462.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Ein Bild und sein Doppelgänger

zu einer Vergegenständlichung (bei Sartre Objektivierung) beiträgt, aber ein Erblickt-

Werden im Sinne von Ergriffen-Werden unterbindet und in eine nicht mehr greifbare

Distanz rückt.

Während sich das Erblicken des ›Anderen‹ zwischen Vergegenständlichung undVer-

flüssigung bewegt und eine notwendige Desintegration des eigenen Universums be-

wirkt, verortet Sartre die Ich-Entdeckung im engeren Sinne im Moment des Erblickt-

Werdens (2).Das Erblicken des ›Anderen‹ lässt bereits das Erblickt-Werden antizipieren;

denn es eröffnet ein Möglichkeitsfeld, selbst erblickt zu werden. Nach Sartre trete das

Individuum im Erblickt-Werden aus seinem Subjektstatus heraus und werde zu einem

Objekt einer ihm unbekanntenWelt dieses Anderen. Darin vollzieht sich im Betrachtet-

Werden ein Umschlag des Subjektseins in den des Objektseins in der Welt eines Ande-

ren.101 Neben dem Aspekt der Bemächtigung, die in dieser Objektwerdung durch den

Anderen liegt, bleiben die Objektqualitäten des hieran entdeckten ›Ich‹ als Objekt des

Anderen diffus. Sartre spricht hier von einer plötzlichen Sein-Vergegenwärtigung, ei-

ner Entdeckung des ›Ich‹, das sich mit einem Entgleiten/einem Selbstverlust verbindet.

Während sich dies auch als eine freudige Entdeckung durch den Blick des Anderen ver-

stehen ließe, betont Sartre wie in dieser Seins-Enthüllung durch den Blick des Anderen

zugleich ein Sich-Entgehen stattfindet.Hier findet sich auch das oben im Blickgeschehen

beschriebene Phänomen desNicht-Identischenwieder, das nun imZusammenhangmit

einer initialen Selbstentdeckung durch den Blick des ›Anderen‹ verbunden ist. Sartre

beschreibt, dass diese Erfahrung – »ich sehe mich, weil man mich sieht« – nicht nur

am häufigsten vorkomme, sondern eine jeweils überraschende »Heimsuchung« durch

das ›unreflektierte Bewusstsein‹ darstelle.102 Hieraus schließt Sartre, dass diese (zwei-

te) Form der Seinserfahrung als Ich-Entdeckung imGegensatz zum reflexiven Bewusst-

sein »außerhalb« von sich begründet liegt. Das »unreflektierte Bewußtsein« als das »Be-

wußtsein von der Welt« – analog zum Unbekannten bei Rimbaud und dem Allgemein-

Weltlichen bei Hegel – bildet den Anteil des Nicht-Reflexiven in der Seins- oder Ich-

Entdeckung.

»Mein Objekt-Ich ist also weder Erkenntnis noch Erkenntniseinheit, sondern Unbeha-

gen, erlebtes Losreißen von der ek-statischen Einheit des Für-sich, Grenze, die ich nicht

erreichen kann und die ich dennoch bin. Und der andere, durch den dieses Ich mir ge-

schieht, ist weder Erkenntnis noch Kategorie, sondern das Faktum der Anwesenheit

einer fremden Freiheit.«103

Die »Heimsuchung durch das nicht-reflektierte Bewusstsein« beschreibt eine Sorte des

Anderen im Bilderleben, die als ein Verrücken und Fremdwerden klassifiziert wurde.

101 Bei Sartre handelt es sich um ein reales Außen, das der Selbstreflexion nicht immanent ist, wäh-

rend Hegel die Andersheit ins Innere des Selbstbewusstseins als seinen dialektisch-logischen Ge-

genzug verlegt.

102 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 470.

103 Vgl. Ebd., S. 494. »Das Ich bot sich als Objekt nur dem reflexiven Bewußtsein dar. Aber jetzt ist das

Ich dabei, das unreflektierte Bewußtsein heimzusuchen. Nun ist aber das unreflektierte Bewußt-

sein Bewußtsein von der Welt. Das Ich existiert für dieses auf der Ebene der Objekte der Welt;

diese Rolle, die nur dem reflexiven Bewußtsein zufiel: das Gegenwärtig machen des Ich, gehört

jetzt dem unreflektierten Bewußtsein an.«

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 243

Vergleichbar mit den Vorgängen der Dezentrierung im Blickgeschehen, das Sartre be-

schreibt, kommt im Bilderleben ein Anderer, ein Fremder ins Spiel, der das Selbstbild

stört. In der Nebenfiguration führt dies zu einer Auseinandersetzung mit dem Blick

Anderer, der im Selbstbild als Inkongruenz repräsentiert ist oder von diesem abweicht.

Das Bilderleben offenbart,wie imBlick auf sich selbst, immer auch ein fremder Einfluss

liegt. Dieser »Andere« dezentriert und an ihm vollzieht sich zugleich eine Seinserfah-

rung. Er ist mit der Entdeckung des Anderen im Bild vergleichbar, der das (narzissti-

sche) Spiegelstadium überwinden lässt.

Während Hegel das Anderssein als dem Selbstbewusstsein innewohnend setzt, be-

schreibt Sartre dies analog in der Blickbegegnung mit einem realen Anderen. Beiden

Beschreibungen sind die Bewegungen in der Konstituierung des Selbstbewusstseins

als einer Ich-Entdeckung gemeinsam: In der Terminologie Hegels steht ein Verflüs-

sigen einer Absonderung gegenüber; Sartre spricht hier analog von einem Abfließen

und Erstarren. Eine Gemeinsamkeit liegt zudem in dem kreisförmigen Vorgang. He-

gel beschreibt dies als eine beständige »Rückkehr aus dem Anderssein«, wenn sich das

verflüssigende Element, aus dem es sich bildet, »absondert«, während Sartre dies ana-

log als eine »Rückgewinnung« gegenüber dem auffasst, was durch die Dezentrierung

durch den Anderen abgeflossen ist und in einer vorübergehenden »Erstarrung« zum

Gegenstand mündet.

Die Dimension des ›Anderen‹, die bei Hegel und Rimbaud im Unbekannten, im

Weltlich-Allgemeinen und seiner Transformationslogik liegen, sind bei Sartre vielfäl-

tiger: in der Mehrdimensionalität des Blickgeschehens zählt neben der Verflüssigung

(Dezentrierung) auch die Objektwerdung (Erstarrung) durch den Blick des ›Anderen‹

zu den Dimensionen des ›Anderen‹. Dieser ›Andere‹ gehört allerdings wie bei Hegel

dem »nicht-reflexiven Bewußtsein«, also der Welt an.104Während sich die Pole und die

Bewegungen zwischen Verschmelzen und Erstarren in der Reflexion des Selbstbewusst-

seins bei Hegel und der Ontologie des Ichs bei Sartre stark ähneln und beide Theorien

auf das Verhältnis des Reflexiven zumNicht-Reflexiven imVorgang der Ich-Entdeckung

und des Selbstbewusstseins hinweisen, steht die phänomenologische Beschreibung des

Blickgeschehens bei Sartre der Sinnlichkeit der Bilderfahrung näher. Befragt man nun

die Theorien umgekehrt mit dem Bild, so fehlt bei Sartre die begehrliche Mitte, die

Hegel als Aneignungswunsch der Welt und »Begierde überhaupt« als zentrales Motiv

des Selbstbewusstseins begreift. Diese (phänomenologische) Lücke schließt Lacan, der

in einem engen Diskurs mit Sartre den Blick weniger als entmachtend als begehrlich

begreift.

2.4 Lacan: Blick als Begehren und Erfasst-Werden durch den Anderen

Noch expliziter als Sartre, der das Blickgeschehen und die Ich-Entdeckung von ei-

nem »unreflektierten Bewusstsein« ausgehend als überraschende »Heimsuchung«

104 Vgl. ebd., S. 537ff. Sartre bestreitet gegenüber Hegel die Möglichkeit gegenüber der Totalität, die

das »Ich-selbst« bedinge, einen Gesichtspunkt einnehmen zu können. Es lasse sich nur erfahren,

nicht erkennen (gegenüberstellen).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Ein Bild und sein Doppelgänger

beschreibt, betont Lacan unbewusste Prozesse, die im Blickgeschehen als Seins-

Erfahrungen und Seins-Formen wirksam sind.105

Lacan hebt zwei Blickarten voneinander ab, ein »sich sich sehen sehen« (1), von ei-

nem nicht-reflexiven Erfasst-Werden von einem Blick (2). Das reflexive »sich sich sehen

zu sehen« (1) komme gegenüber dem vorwiegend unbewussten Blickgeschehen einer

»Illusion des Bewusstseins« gleich. Lacan schreibt diesem »reflexiven« Bewusstsein die

Eigenschaften der Idealisierung und Verkennung zu. Bewusstsein hingegen sei etwas,

auf das sich das Subjekt zurückziehe, um der Funktion des Blicks auszuweichen. Das

Schauen auf sich selbst bilde eine befriedigende Ordnung, »wo das Subjekt sich in so

tiefgreifendem Verkennen bestätigt sieht«.106 In diesem »Taschenspielertrick« (Eska-

montage) liege eine »Umgehung der Funktion des Blicks«. Was umgangen wird, be-

schreibt Lacan als das »Begehren«, welches im Erfasst-Sein vom Blick Anderer liege

und eine ursprüngliche Abhängigkeit von Anderem anzeige.

»Heißt es nicht Befriedigung, unter diesem Blick zu sein, von dem ich in Anschluß an

Merleau- Ponty sprach, unter diesem Blick, der uns einkreist und der aus uns in erster

Linie zu angeschauten Wesen macht, freilich ohne das uns dies angezeigt würde.«107

Im »sich sich sehen zu sehen« (1) dagegen imaginiere sich das Subjekt als allsehend:

»Was uns zum Bewusstsein macht, das setzt uns auch mit demselben Schlag ein ›als

speculum mundi‹.«108 Es stehe damit in einer philosophischen Tradition, welche die

»Idee eines absoluten Wesens« vertritt, das in der Kontemplation die Fülle erschlie-

ßen könne, eben weil es vollkommen ist. Lacan bringt hier das cartesische Cogito mit

dem illusionistischen Charakter des narzisstischen Stadiums in einen Zusammenhang.

In beiden Kontexten täusche sich der Mensch darüber hinweg, sich in einem Feld des

Sehens in Abhängigkeit zu Anderem zu befinden. Dieselbe Illusion hafte zudem je-

nen Philosophien an, die von einer ursprünglichen Einheit des Subjekts ausgehen und

meinten über sich verfügen zu können. Das cartesische Cogito«, in welchem sich »das

Subjekt als Denken begreift«, entspreche damit dem »ich sehe mich mich sehen«. Dass

das Subjekt hierüber in den Mittelpunkt gerate, lasse – so Lacan – dann zwangsläufig

einen »Verdacht auf die Welt« fallen, diese sei nur seine Vorstellung. Tatsächlich aber

verdecke das »sich sich sehen zu sehen« den Zug des Schwindens und der Punktuali-

tät, die dem Subjekt eigen seien.109 Die Selbstreflexion des ›sich sich sehen zu sehen‹

sei »die Umkehrung der Struktur des Blicks«110. Lacan führt damit in seinen Blickana-

lysen den Gedanken Sartres weiter, dass eine Seinserfahrung nicht die Erfahrung be-

inhaltet, sich in Gänze zu überblicken. Sie besteht nach Lacan in der Unmöglichkeit des

105 Seine Psychoanalyse versucht die Ergründung des Subjekts vom Unbewussten her und setzt das

Bewusstsein, wie Freud auch, als eine Ausnahme.

106 Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«,Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse., 4.

Aufl., Weinheim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 73-84, hier S. 81.

107 Ebd.

108 Ebd.

109 Lacan, Jacques: »Die Anamorphose (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4. Aufl., Wein-

heim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 85-96, hier S. 90.

110 Ebd., S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 245

reflexiven Bewusstseins – bildlich gesprochen in der Unmöglichkeit eines dauerhaften

Gegenübertretens des Bildes.

Gegenüber dem illusionistischen reflexiven Bewusstsein konstatiert Lacan eine un-

bewusste Begehrensfunktion, die an den Blick (2) geknüpft ist.111 Im Blick lebe der

Mangel als Ergänzungs- und Vervollständigungssehnsucht. Der Blick bei Lacan bildet

keinen autonomen-intentionalen Akt, sondern der, der blickt, werde zugleich erblickt

und von diesem Blick »erfasst« (2).112 Das Subjekt sei in einem Feld von Begehrlichkei-

ten eingeschrieben und kein die Welt intentional erblickendes Wesen. Das Begehren

wiederum verweist auf einen Mangel, den der Andere, dessen Blick erheischt wird, zu

stillen verspricht. Der Blick symbolisiere »das Fehlen« und dieses Fehlen zeige sich im

Werben um einen anerkennenden Blick, im Wunsch nach Vollständigkeit. Er ist auf

ein begehrtes Objekt gerichtet.113 Der Andere, der bei Sartre dezentrierend auf eine

ursprüngliche Seinseinheit wirkt, diese zugleich enthüllt und entfremdet, ist bei La-

can ein begehrter, ein fehlender Anderer. Lacan legt hier also die Desintegration (des

Subjekts) an andere Stelle als Sartre.114 In seinem Aufsatz, die Spaltung von Augen und

Blick, behauptet Lacan eine »Präexistenz des Blicks«, die darin liegt, dass wir zunächst

»Gesehene« sind, das heißt vom Blick anderer erfasst werden, um diesen Blick werben

und uns (wie in der Funktion der Mimikry) in einem »Feld des Gesehenen« bewegen.

In dieser neuen Sicht auf das Subjekt liege nach Lacan eine »ontologische Wende«.

»Was einzukreisen wäre auf den Bahnen des von ihm gewiesenen Weges, ist die Prä-

existenz eines Blicks – ich sehe nur von einem Punkt aus, bin aber in meiner Existenz

von überall her erblickt.«115

Die »Präexistenz des Blicks« stehe zudem in einem Zusammenhang mit einer frühen

Spaltung, demKastrationskomplex.Der Blick habe eine »triebliche Funktion«, verweise

auf denMangel, den nur ein Anderer – das »Objekt a« in der Terminologie Lacans – stil-

len könne. Er sei in seinem Kern phallisch.116 Die »Präexistenz des Blicks« meint ein

111 Sie lässt sich in der Bilderfahrung auf die Sehnsucht nach Vollständigkeit und auf die Kehrseiten

der Synthesebemühungen, also auf das Begehrliche des ›sich sich sehen zu sehen‹, beziehen.

112 Das »Erfasst-Werden« durch den Blick erläutert Lacan ausführlich amMimikry-Phänomen und re-

kurriert auf die Studien Callois, der der Anpassungsthese als Erklärungsversuch widerspricht. Die

Auffassung des Subjekts ist bei Lacan stark durch den gestaltpsychologisch/topologischen Gedan-

ken geprägt, wonach ›wir‹ im Blick anderer erfasst zu Teilen eines Feldes werden. Der Unterschied

im Verständnis der Mimikry als Anpassungsform oder als ein Vorgang, in welchem das Tier in

einem Feld des Sehens erfasst wird, liegt im Ausgangssignal der Transformationsbewegung. Die

Anpassungsthese geht von einer mehr oder weniger individuellen, im Lebewesen zu verorten-

den Schutz- Überlebensfunktion aus, während das »Erfasst-Werden« überindividuell, topologisch

gedacht ist und ästhetischen Gesetzen folgt, die nicht zwangsläufig einer Überlebensstrategie un-

terliegen. In diesen Transformationen spielt die Augenfunktion eine entscheidende Rolle.

113 Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 76.

114 Lacan’s Analyse des Blicks ist eingebettet in eine Psychologie desUnbewussten. VomUnbewussten

und nicht vom Bewussten her wird das Subjekt in seinen Determinanten/in seiner Beschaffenheit

erkundet.

115 Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 78.

116 Vgl. Lacan, Jacques: »Die Anamorphose (1964)«, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Ein Bild und sein Doppelgänger

ursprüngliches Fehlen, das den Menschen als Mangelwesen, auszeichnet. Sie zeigt die

tiefe und unabänderliche Abhängigkeit zu anderen an.117

Beide von Lacan beschriebenen Blickarten, das illusionistische »sich sich sehen se-

hen« (1), als auch der Blick als nicht-reflexives Erfasst-Werden (2) finden sich im Bilder-

leben. Sie sind im Bilderleben ebenfalls einander gegenübergestellt. Der idealisierende

Zug, in der sich der Betrachter meint ganz zu erfassen, trifft auf all jenes, was fehlt

und insofern ›anblickt‹, als dass es ersehnt wird. Das ›sich sich sehen zu sehen‹ (1) wird

im Bilderleben im Zug der Nebenfiguration entlarvt: Der Betrachter vermag sich im

Bild nicht ganz und schon gar nicht als ›er selbst‹ zu sehen. Die Reflexivität als ein

sich abbildendes Bewusstsein wird mit der Bilderfahrung, nicht sehen zu können und

nicht gesehen zu werden, kontrastiert. Im Bilderleben zieht zugleich eine begehrliche

Mitte den Blick auf sich. Die Betrachter schauen auf ein phallusartiges Knie, das eigen-

tümlich abgeschnitten, dem Körper nicht zugehörig erscheint. Sie beschreiben, wie sie

sich wie von einem Magneten, von einer »goldenen Mitte« angezogen fühlen, die alles

um sich kreisen lasse. Dieser Bildmittelpunkt ist für die Probanden insofern kompro-

mittierend, als dass sie das Gefühl haben, darauf gezogen zu werden und den Blick

nicht abwenden zu können. Kompromittierend ist er in der sexuellen Konnotation als

Phallus und dadurch, dass mit ihm ›unkultivierte‹ Handlungen assoziiert werden, die

der Betrachter am liebsten vollziehen würde: Durchschlagen, Sich Hineinstürzen. Ei-

ne Probandin äußert explizit, wie sie das Gefühl hat, da schaue sie etwas an, das wie

ein großes Auge wirkt. Mit Lacan ließe sich sagen, dass der Betrachter im »Feld des

Sehens« (Bildbetrachtung) von einem Blick »erfasst« wird, dem er sich nicht entzie-

hen kann (2). Dem Blick liege eine Begehrensfunktion zugrunde, die ihn auf ein Bild

und ins Bild hineinziehe.118 Dies lässt sich mit der massiven Körperlichkeit, die sich

den Probanden aufdrängt, in Verbindung bringen. Die Betrachter sind von etwas, das

sie anblickt, »erfasst« und haben Mühe sich davon zu distanzieren. Dieser Blick ist ein

anderer als der »reflexive Blick« und wird auch von den Probanden als dasjenige Bild-

moment beschrieben, das »gegen die Reflektion« geht. »Gegen die Reflektion« meint

hier den Blick, der jenseits eines Bewusstwerdungs- oder Erkenntnisprozesses liegt.

Er ließe sich mit Lacan als Blick in seiner »trieblichen Funktion« verstehen, die Lacan

gegenüber Sartre wie folgt argumentiert:

»Wenn man die Dialektik des Begehrens nicht in Anschlag bringt, ist nicht zu verste-

hen, weshalb der Blick des Andern das Wahrnehmungsfeld desorganisieren sollte. Es

geht eben darum, daß das Subjekt, das hier gemeint ist, nicht das Subjekt des Refle-

xionsbewußtseins ist, sondern das Subjekt des Begehrens.«119

Die Bildbetrachter erfahren, dass sie nicht nur auf etwas schauen, sondern dass sie von

etwas angeblickt werden, das sie angeht, von dem sie »erfasst« werden. Die »Spaltung

von Augen und Blick« bei Lacan beschreibt, dass Anblick und Vorstellung nie in eins

117 Dagegen handelt es sich bei Sartre zunächst um eine »Fülle des Seins«, die erst durch den Blick

»genichtet« wird.

118 Salber beschreibt das Verhältnis von Bild und Blick ebenfalls vor demHintergrund einer immerzu

unfertigen Gestalt, die sich nach Anderem sehnt und zu ergänzen sucht.

119 Lacan, Jacques: »Die Anamorphose (1964)«, S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 247

fallen. In diesem Sinne verspricht ein (jedes) Bild Ganzheit, die nicht zu haben ist. Das

Begehren, das nach Lacan den Blick lenkt, wirkt im Narziss-Bild einerseits kompro-

mittierend (phallisches Knie) und wird zudemmit einem unverträglichen Anblick, dem

Bild im Bild kontrastiert. Das Bild zeigt (zum Teil) etwas anderes, als sich der Betrachter

vorstellt/wünscht. In einen Zwiespalt geraten Anblick und Vorstellung in der Erfah-

rung, dass der Betrachter im Bild sehnsüchtig auf etwas schaut, das Bild aber nicht (als

zu sich gehörend) erkennen und letztlich nicht »greifen« kann.

Die Figur des Anderen stellt bei Lacan das begehrte Objekt dar, das zugleich ein

Fehlen markiert. Die Narziss-Darstellung setzt tatsächlich eine Blickbannung über das

Fehlende in Szene und involviert den Betrachter, der im Zuge der Betrachtung nicht

mehr außen steht. Auch thematisch werden im Anblick der Schattengestalt (bzw. in der

Konfrontation mit dem Fragmentarischen als durchgängige Bildqualität) insbesondere

Geschichten von Versagungen, Zurückweisungen, einem Nicht-Zurückblicken im bild-

lichen Sinne, belebt. Besonders die Realität des Bildes in seiner Mittelstellung zwischen

Anschauungsobjekt und Vorstellungsbild unterstreicht die Differenz zwischen Augen

und Blick, die Sartre darin beschreibt, dass nicht beides gleichzeitig möglich ist120 und

an der Lacan eine grundsätzliche Kluft fest macht: zwischen dem, was physisch ›da‹ ist

(Augen) und dem was ›fehlt‹ (Blick).121

Nach Lacan ist der Betrachter als ein Betrachteter nicht derjenige, der das Fehlen-

de ergänzt und das Bildgeschehen intentional lenkt, sondern er wird nach Lacan zum

blinden Fleck des Bildes – einem Bild, das ihn anschaut. In dieser Umkehrung seien

nach Lacan beide Seiten des Blicks – nicht nur »daß es anblickt, sondern auch daß es

zeigt« – »elidiert«122 Das gleichzeitige Eins-Sein und Uneins-Sein mit dem Bild ließe

sich nach Lacan als ein Vorgang beschreiben, in dem der Betrachter zu einem Teil des

Bildes wird, ohne mit ihm identisch zu sein.

2.5 Salber: Der Blick in seiner Ergänzungsfunktion und seinem Bildversprechen

Salber beschreibt den Blick ebenfalls in einem Gegensatz zum reflexiven Bewusstsein.

Er sieht in ihm »eine besondere Form des Sehens«, die für den Menschen charakteris-

tisch ist. So wie das Bewusstsein etwas von sich trenne, stehe der Blick für eine andere

Form des Auseinander-Gehens seelischen Erlebens. Im Blick werde etwas unwillkürlich

beschaubar,während anderes ausgeschlossen bleibe.Darin liegt nach Salber begründet,

warum der Blick in Literatur, Kunst und im Alltagsverständnis als mächtig, wertgerich-

tet, ausgreifend und eindringlich beschrieben. Ein Blick könne andere entmachten oder

wie im Märchen Berge versetzen.123

Die Beschreibung des Blicks bei Salber ist dem »Erfasst-Werden« durch den Blick

bei Lacan verwandt. So wie Lacan ein grundsätzliches Begehren in den Blick legt – der

120 Die Augen zu sehen, bedeutet nach Sartre den Anderen als »Objekt-Anderen« zu sehen; den Blick

des Anderen zu sehen hingegen macht den Erblickten zu einem »Subjekt-Anderen«.

121 Als nicht zu haltender Augen-Blick verweist er auf das menschliche Dasein, wie ihn die Narziss-

Darstellung des Caravaggio einfängt.

122 Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 81.

123 Vgl. Salber, Wilhelm: »Der Blick (1960)«, in: Anders 36/2019, S. 33-44, hier S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Ein Bild und sein Doppelgänger

Mensch will erblickt werden und ist von allen Seiten her erblickt – wird dieses Begeh-

ren bei Salber explizit an das Versprechen geknüpft, das Bilder geben. Das Begehrliche

des Blicks, das Lacan vor dem Hintergrund eines ursprünglichen Fehlens als Urphäno-

men beschreibt, lässt sich mit Salber auch gestaltpsychologisch-morphologisch als ei-

ne »Entwicklungsform« verstehen, die auf Ergänzung aus und insofern »gerichtet« ist.

So beschreibt Salber, wie Anblick und Erblickender in einem »bestimmten Verhältnis

des Entsprechens bzw. des Nichtentsprechens«124 zueinanderstehen. In diesem Sin-

ne werden Blicke nach Salber gesucht oder gemieden. Dass der Blick eine bestimmte

Richtung findet, etwas seinen Blick auf sich zieht, hat nach Salber nicht vorrangig mit

dem »Anblick einer Sache« zu tun, sondernmit anziehenden, verlockenden Bildern, die

mit dem Anblick, der physischen Präsenz einer Sache verknüpft sind. So locken auch

Gegenstände durch ihre Bild-Versprechen; in ihnen realisierten sich Lebensbilder:

»Der Blick wird durch diese Bilder angezogen und er ergreift sie, weil sie ihm inne-

wohnenden Entwürfen entsprechen oder bestimmte Tendenzen zu neuen Entwürfen

zu führen versprechen.«125

Diese Lebensbilder sind richtungsweisend und sie formieren sich umGegenstände und

Handlungen, in die diese Gegenstände eingebettet sind. Hierüber vermag Salber auch

das Meiden des Blicks, verbotene Blicke etc. zu begründen – denn der Blick sucht sich

anziehende Bilder, solche, die Ergänzung und Entwicklung oder auch Wiederholung

versprechen, und meidet andere, die abstoßend wirken. Das Blickgeschehen, die Bild-

wahl sozusagen, aber auch die Genese von Bildern stehen somit in Abhängigkeit zu

persönlichen Lebenswegen und übergreifenden kulturellen Entwicklungen. Im Auffin-

den der Bilder, die unbewusst unseren Alltag durchziehen, liegt nach Salber ein hoher

Erkenntnisgewinn. Salber bringt dies auf die Formel: »In den Bildern, die der Mensch

mit seinem Blick sucht oder meidet, erkennt er vorbewusst selbst, wie er ist.«126

Während die Bilderwirklichkeit, die Salber beschreibt, unser Leben prägt, hebt sich

ein zweistündiger ›Blick‹ auf ein Gemälde wie der Narziss-Darstellung hiervon noch-

mals ab. Das Blickgeschehen im Betrachten des Narziss-Bildes ist zwiespältig: hier

trennt sich ein Idealbild, das den Blick auf sich zieht, von Bildrealitäten jenseits des

Idealen, die übersehen werden wollen. Der Betrachter trifft mit seinem Blick auf ver-

lockende Selbstbilder, die eine wunderbare Zukunft versprechen und als solche ›un-

berührt‹ bleiben sollen, und zugleich wird er mit der Verrückungsnotwendigkeit die-

ses Bildes und seinen ›hässlichen‹ Seiten konfrontiert, vor denen er am liebsten die

Augen verschließen würde. In diesem Blickgeschehen, das sich zwischen Vermeiden

(Wegsehen/dem Betrachter die Augen schließen) undmagnetischer Anziehung bewegt,

arbeitet sich der Betrachter – mit Salber gesprochen – an Entsprechungen und Nicht-

Entsprechungen ab. Er erlebt zudem, wie konkurrierende Bilder aufkommen, wie ein

Bild nicht rund zu kriegen ist oder in seiner Abgeschlossenheit nicht mehr greifbar

wird. Der Betrachter stellt fest, wie sich in seinem Blick ein Bild formiert oder verwei-

gert.

124 Vgl. ebd., S. 38.

125 Ebd., S. 39.

126 Ebd., S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 249

Die Theorien des ›Anderen‹ nochmals in der Zusammenfassung: Während Rim-

baud Tätigkeiten als ›das Andere‹ beschreibt, die ein Ich-Bewusstsein erübrigen und

ein ›Sehen‹ jenseits von letzten Gewissheiten ermöglichen, sind es bei Sartre und La-

can ›reale‹ oder auch imaginierte ›reale‹ Andere (Personen), die eine Selbstentdeckung

und Selbstreflexion bedingen und auf jeweils andere Weise formen. Sartre beschreibt

Seins-Erfahrungen und Seins-Wandlungen in einem Ausschlussverhältnis des Blickens

und Erblickt-Werdens, die gleichzeitig ein Enthüllen wie ein Schwinden der Welt des

Betrachters und Betrachteten bedeuten. Die beschriebenen »Einbrüche« in das Selbst-

bewusstsein bei Hegel stehen in Analogie zu einem ›realen‹ Anderen bei Sartre, der – in

den Blick genommen – wie ein »Abflussrohr« auf die Welt des Betrachteten einwirkt,

diese »dezentriert« und erst hierüber eine Seinserfahrung ermöglicht. Nach Lacan liegt

im Blick eine unbewusste, nicht-reflexive Seinserfahrung, in deren Mitte das ›Begeh-

ren‹ steht. Das ebenfalls begehrliche, reflexive Bewusstsein täuscht sich über das Fehlen

des ›Anderen‹ hinweg und erzeugt zwangsläufig den Schatten. Dessen Eigenschaften

liegen nicht nur in der Logik einer Einschlussgestalt begründet, die den Ausschluss er-

fordert, sondern an ihm wird das Fehlende spürbar. Er entspricht dem Schattenmythos

des Bildes als Sehnsuchtsfigur.Das Erblickt-Sein als Sehnsucht und Erfasst-Werden von

einem Blick formiert sich bei Lacan zu einer ontologischen Wende, die das (konstituti-

ve) Fehlen des Anderen ins Zentrum setzt. Das Begehrliche des Blicks findet sich auch

in Salbers Bestimmung des Blicks, der sich zu Anderem hin entwickeln und ergänzen

möchte.127 Er beschreibt, wie der Blick immerzu von attraktiven oder auch abstoßen-

den Bildern von Wirklichkeit geleitet wird.

Der Betrachter desNarziss-Bildes spürt unterschwellig die Gehalte eines solch kom-

plexen Blick- und Bildgeschehens, das in seiner Ambiguität im Alltagsgeschehen zwar

wirksam, aber nicht bewusst wird. Bisweilen erahnt und paraphrasiert er seine philoso-

phischen und erkenntnistheoretischen Implikationen. Die Begegnung des Betrachters

mit dem eigenen Blick und dem bildlichen Gegenüber, das sowohl entspricht, als auch

widerspricht, führt zu einer Bild-Erfahrung und Bild-Reflexion der Bilder, die den Be-

trachter leiten oder abstoßen. In dieser Auseinandersetzung mit dem Bild scheinen die

aufgeführten philosophischen Positionen nachzuhallen.128 Sie verbinden die einerseits

alltäglich wirkende Szene, »unbesorgter Knabe am Tümpel« mit den Erkenntnisfragen,

die das Bild aufwirft und es sogleich als Narziss identifizieren lässt.DerNarziss-Mythos

bringt die Realität des ›Anderen‹ – ob als notwendige Austauschbewegung, Verbunden-

heit, Verflüssigung – die imTheorieexkurs der Bild- und Blicktheorien beleuchtet wur-

den, wiederum auf ein anschauliches Bild.

127 Er führt es nicht mehr auf ein frühes Triebgeschehen zurück; bei Lacan den Kastrationskomplex.

128 Dies wird insbesondere in der typisierenden Beschreibung deutlich und führt zurück auf das Kon-

struktionsproblem. Die Unhaltbarkeit eines Bildes stellt (nicht nur) im übertragenen Sinne ein

epistemologisches Grundproblem dar. Es entfacht grundsätzlich das Philosophieren.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Ein Bild und sein Doppelgänger

3. »Was ist ein Bild?« Ein Bild im Spiegel

Das dritte Kapitel der Bildreflexionen akzentuiert die beiden ineinander gebrochenen

Fragen, ›Bin ich’s?‹ und ›Was ist das Bild?‹ nun aus der Perspektive des Bildes. Es steht

damit dem ersten Kapitel spiegelbildlich gegenüber.

Das Narziss-Bild bietet sich aufgrund seiner Selbstthematisierung als (gemaltes)

Bild, das eine Bild- und Blickszene zur Darstellung bringt, als prototypisches Anschau-

ungsbeispiel einer Bilderfahrung an. Das Spezifische und Alltägliche der dargestell-

ten Blickszene (Fischerjunge am Tümpel) tritt in einen eigentümlichen Dialog mit der

übergreifenden Frage nach der Medialität dieser (Alltags-)Erfahrung. Der Betrachter

des Narziss-Bildes fragt sich, um was für ein Gegenüber es sich handelt, von welcher

Art das Bild ist, das er betrachtet. Die Frage der Medialität des Bildes wird also in der

Bildbetrachtung aufgeworfen und stellt einen Erlebenszug dar. Sie erweist sich als eng

verzahnt mit dem Erkenntnismythos, dem Sujet des Narziss-Bildes (s.o.).

In der Konstruktionserfahrung wurde deutlich, dass sich die Fragen nach dem Be-

trachter und dem Bild nicht unabhängig voneinander beantworten lassen. Das Bild

thematisiert den Wunsch, erkennen zu wollen, was sich dort als Gegenüber abzeichnet

und zu diesem Gegenüber durchzudringen. In diesem Erkunden nimmt der Betrach-

ter Anleihen bei sich selbst, muss sich kurzweilig in Gedanken zum Bild zurückzie-

hen (abschweifen) und ist, indem er dies tut, sowohl ›bei sich‹, als auch bei dem, was

sich als Gegenüber abzeichnet. Der Betrachter trifft neben dem manifesten Bild (An-

blick/Wahrnehmung) auf innere Bilder (Vorstellungen), die darauf drängen in einen

Zusammenhang zum Gesehenen gesetzt zu werden. Sowohl der Betrachter zeigt sich

darin in seiner Verwobenheit mit dem Gegenständlichen, als auch das ›Bild‹ in seiner

Verknüpfung mit dem Betrachter. Dies führt in der Frage, »Was ist das Bild?« zu der

Erkenntnis mehrerer Bildebenen. Auf diese Bildebenen wird nun der Blick gerichtet

und das Narziss-Bild in seinen verschiedenen Dimensionen als Spiegelbild der Male-

rei beleuchtet. Zum einen spiegelt das Narziss-Bild sich selbst als Bild. Als Spiegelbild

der Malerei bringt es spezifische Bildcharakteristika zur Anschauung (Kapitel 3.1.). Zum

anderen zeigt das Narziss-Bild auf der Sujet-Ebene eine Spiegelszene. Es steht in einer

Reihe von Spiegelbildern der Malerei, die den gemalten Spiegel in einen Kontrast zum

optisch-physikalischen Spiegel setzen (Kapitel 3.2.). Die dritte Ebene kehrt zu der Spie-

gelerfahrung zurück, die der Betrachter des Narziss-Bildes macht und die weit über

einen Blick in den (physikalischen) Spiegel hinausgeht. Damit reflektiert das Narziss-

Bild eine weitere Bildcharakteristik – nämlich den ontologischen Stand des Bildes als

Selbstbild (Kapitel 3.3.).

3.1 Bildcharakteristika im Spiegel des Narziss-Bildes

Anders als eine optische Spiegelreflexion reflektiert das Narziss-Bild seine Eigenschaf-

ten als Bild und führt den Betrachter vor die Frage,was ein Bild ist. In dieser Selbstrefle-

xivität des Bildes spiegeln sich allgemeine Differenzbestimmungen des Bildes, welche

im Folgenden erörtert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 251

3.1.1 Die Verkörperung des Dargestellten

Im Sprachgebrauch meint ein Bild sowohl die verdichtete Vorstellung von etwas (Ima-

gination), als auch das Bild als ein konkretes-materiales Gegenüber, das etwas rahmt, in

seinen Grenzen absteckt, herausschneidet und zur Ansicht bringt. In dieser Art unter-

scheidet auch Sartre die »images mentales« von den »images physiques«. Dieser Diffe-

renz geht eine Unterscheidung von Wahrnehmung und Imagination voraus. In seinem

Aufsatz zur »Imagination« betont Sartre zu Beginn, dass Wahrnehmung und Imagina-

tion nicht zusammenfallen.Das Bewusstseinwisse sogleich beide Sphären voneinander

zu unterscheiden.129 Zu dieser Differenzierung in einem vermeintlichen Widerspruch

stehend betont Sartre in seinem Werk »Das Imaginäre«, dass das imaginierte Objekt

mit demwahrgenommenen Objekt identisch sei130. Der Grund für diese Gleichsetzung

kann darin gesehenwerden, dass Sartre die Imagination nicht getrennt von einem hier-

zu isolierten ›Wirklichen‹ verstanden wissen will. Das Bewusstsein beziehe sich ledig-

lich auf unterschiedliche Weise auf den gleichen Gegenstand.131

»Man kann die Vorstellung [imagementale] nicht gesondert untersuchen. Es gibt nicht

eine Welt der images [Bilder, Vorstellungen] und eine Welt der Objekte.«132

Ein Kunstwerk zählt nach Sartre zu den »images physiques«, da es als ein materiell

existierender Wahrnehmungsgegenstand ein abwesendes Objekt imaginär zur Eschei-

nung bringe und im Gegensatz zu einem Zeichen, das auf Anderes verweise, an die

Stelle des abwesenden Objekts trete und dieses repräsentiere. Durch diesen Vorgang

werde das künstlerische Bild zum »Analogon«.133 Sartre betont, dass in dieser Reali-

tätsersetzung lediglich die Vorstellungen das Bild zum Bild machten, wodurch es auch

nach seiner physischen Zerstörung erhalten bleibe.134 Während die Bildwirkungsana-

lyse des Narziss-Bildes die nicht scharf zu ziehende Grenze zwischen Imagination und

Anblick in Bezug auf das bildliche Gegenüber bestätigt (siehe Kapitel 1.2.), wird an ihm

zugleich eine spezifische Bildqualität, die das physische Bild in seiner Materialität, wie

Gegenständlichkeit umfasst, erfahren. Das Narziss-Bild repräsentiert nicht nur, son-

dern verkörpert das, was es zur Darstellung bringt. Waldenfels, der wie Sartre die Bild-

129 Vgl. Sartre, Jean-Paul: »Die Imagination (1936)«,Die Transzendenz des Ego. Philosophische Essays 1931-

1939, Hamburg: Reinbek 1982, S. 97-254, hier S. 99.

130 Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das Imaginäre. Phänomenologische Psychologie der Einbildungskraft (1940),

übers. von. Schöneberg, Hans und überarbeitet vonWroblewsky, Vincent, Reinbek bei Ham-

burg: Rowohlt 1994 (Sartre. Gesammelte Werke, Philosophische Schriften I), S. 15.

131 Vgl. ebd., S. 18.

132 Ebd., S. 41.

133 Vgl. ebd., S. 45.

134 Vgl. ebd., S. 288. »Ebenso wenn ein Gemälde verbrennt, ist es nicht Karl VIII. als Vorstellung, der

verbrennt, sondern einfach das materielle Objekt, das als Analogon für die Manifestation des vor-

gestellten Objektes dient.« Dies impliziert, dass sich die Vorstellung nicht im Betrachten den kon-

kreten undmaterialen Bildobjekts entfaltenmuss. So differiert, wie in einer eigenen empirischen

Arbeit zur Bildwirkung eines Schwarzen Quadrates von Malewitsch die Idee/Vorstellung, die man

sich von diesem Bild machen kann von der Bildwirkung des konkreten Objekts. Wäre es verbrannt

und könnte es nicht mehr als Bild-Objekt gegenübertreten, wäre der eigentliche Clou des Bildes,

dass »ungegenständliche« Malerei als eine individuelle, konkrete und unverwechselbare Gegen-

ständlichkeit seinem Betrachter gegenübertritt, verloren.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Ein Bild und sein Doppelgänger

qualität von der Zeichenqualität abgrenzt, betont diesen Aspekt der Verkörperung, die

ein künstlerisches Bild leistet. Er argumentiert die Verknüpfung des Bildersehens mit

dem Bildkörper – womit er auf die materialen Qualitäten nicht des Bildes als Bildträ-

ger, sondern auf die materialen Qualitäten der Darstellung hinweist.135 Danach sehe

ein Betrachter nicht nur mittels des Bildes etwas, das in ihm repräsentiert werde, son-

dern im Bildmedium.136

Die Narziss-Darstellung bringt diese Charakteristik des Bildes auf besondere Wei-

se zur Anschauung. Denn der Betrachter befindet sich zugleich im Bildmedium, wie

davor.137 Das Bild involviert. Es stellt nicht nur eine Szene der Bildbetrachtung dar

und gegenüber, sondern inszeniert die Situation einer Bildbetrachtung. Der Betrachter

sieht nicht nur das Dargestellte, sondern das Dargestellte tritt ›als Bild‹ in Form einer

spezifischen Materialisierung/Verkörperung hervor. Die Wirkweise der Materialquali-

täten der Darstellung des Bildes, die sich unauflöslichmit seiner Bildqualität verbindet,

beschreibt auf andere Weise das Zusammenwirken von Anblick und Vorstellung. Das

›Was‹ und ›Wie‹ des Bildes lässt sich in seiner Wirkung auf den Betrachter nicht von

seinem ›Woraus‹ und ›Wovon‹ vollständig ablösen, fällt aber auch nicht in eins.138

3.1.2 Ikonische Differenz und Bildparadoxon: Die Unhaltbarkeit eines Bildes

in ein Bild gebannt

Neben dem Ineinanderwirken verschiedener Bildebenen wird der Fokus in diesem Ka-

pitel auf die Differenzstruktur des Bildes gelegt. Zunächst wird danach gefragt, welche

Rolle seineObjekthaftigkeit spielt und zuwelcher Sorte vonGegenständlichkeit es zählt.

Zunächst lässt sich im Anblick eines Bildes die Materialität von der Form abheben, so

wie sich eine Kerze von dem Material, aus dem sie besteht, unterscheiden lässt. Als

Kerze entwickelt sie eine Bildqualität und kann zu einem Bild für anderes werden – sie

fungiert z.B. als Bild für die Andacht, Besinnlichkeit, Gemütlichkeit. Diese »Bildhaftig-

keit der Dinge« unterscheidetWaldenfels von den »künstlich geschaffenen Bilddingen«.

Gegenüber Dingen, die sich über den Umgang mit ihnen zu Sinngestalten formieren

und als Bilder für andere Dinge/Menschen auftreten, weisen die ›künstlich geschaffe-

nen Bilder‹ im engeren Sinne eine »Doppelgestalt« auf: »Das Bild als Ding, das sich

mitzeigt, und das Bild als Bild, das die Aufgabe hat, anderes zu zeigen.«139

135 Dies wird im Kapitel 3.2.1.1. unter der »ikonischen Differenz« eines Bildes weiter ausgeführt.

136 Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Zur Genealogie der Bilder«, in: Beyer, Andreas und Cohn, Danièle

(Hg.): Die Kunst denken. Zu Ästhetik und Kunstgeschichte, Bd. 41, München: Deutscher Kunstverlag

2012 (Passagen/Passages), S. 43-56, hier S. 45-46. »Was andererseits die Bildqualität ausmacht, so

unterscheidet sie sich von der bloßen Zeichenqualität dadurch, dass die Bildgestalt, in der etwas

sichtbar erscheint, nicht von der Materialität als ihremWoraus ablösbar ist, wie es auf konventio-

nelle Zeichen zutrifft. Eben deshalb sehen wir im Bildmedium und nicht etwa nur mittels eines

Bildinstruments. Darin unterscheidet sich das Grün einer Verkehrsampel von dem Grün einer Mo-

netschen Wiese.«

137 Dies entspricht den Figurationspolen der Verschmelzung (›im‹ Bildmedium sein) und der Erstar-

rung (›vor‹ dem Bildmedium stehen).

138 So stellt die Reproduktion eines Bildes nur eine Schwächung der bedeutsamenMaterialqualitäten

des Bildes dar; löst das Bild aber nicht (wie bei einer Verbrennung) vollständig auf.

139 Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 253

Der Bildtheoretiker Gottfried Boehm macht auf den Doppelcharakter dieser dar-

stellenden Absicht des Bildes aufmerksam. Er spricht von einer »ikonischen Differenz«

des Bildes, worunter er die doppelte Darstellungsfunktion des Bildes versteht: es zeigt

›etwas‹ und zugleich ›sich selbst‹. Darin liegt nach Waldenfels »das eigentliche Rät-

sel der Bildhaftigkeit«: Indem es sichtbar macht, wird es selbst mit sichtbar.140 Diese

doppelte Darstellungsfunktion des Bildes, hebt sich nochmals von der Zweieinheit der

Darstellung mit dem Dargestellten ab, worüber Gadamer die Seinsvalenz des Bildes

argumentiert und an er der wie Sartre herausstellt, dass ein Bild im Gegensatz zum

Zeichen nicht in der Funktion stehe, auf etwas anderes zu verweisen.

»Hier ist das Bild selber das Gemeinte, sofern es gerade darauf ankommt, wie sich in

ihm das Dargestellte darstellt. Das bedeutet zunächst, daßman nicht einfach von ihm

fortverwiesen wird auf das Dargestellte. Die Darstellung bleibt vielmehrmit demDar-

gestellten wesenhaft verbunden, ja, gehört zu ihm hinzu.«141

Im vorherigen Kapitel wurde bereits ausgeführt, wie sehr ein künstlerisches Bild durch

diese Darstellungsfunktion das in ihm Dargestellte verkörpert, sodass ein eigentlich

Abwesendes im Bild in Erscheinung tritt. Die doppelte Darstellungsfunktion des Bil-

des, etwas und zugleich sich selbst zu zeigen, hatmit dieser Verkörperung zu tun, in der

sich das Dargestellte in einer Darstellung bildlichmaterialisiert und doch nichtmit dem

Bild in eins fällt. Es handelt sich um eine Differenz, die nach Waldenfels und Boehm

Grundlage des Bildersehens ist. Sie greift eine Unterscheidung Husserls auf, die ver-

schiedene Ebenen des Bildbewusstseins voneinander abhebt: Das Bild, das etwas zur

Darstellung bringt (von ihm als Bildobjekt) benannt und das Bild, das in der Funkti-

on eines Bildträgers steht.142 Bezogen auf die Funktionen des Bildes (Darstellung und

Bildträger) gehen die Meinungen auseinander, ob sich diese Ebenen des Bildes in der

Wahrnehmung verbinden oder auseinanderfallen. Nach Gombrich erfordert die Wahr-

nehmung des Bildes als Bild-Träger gegenüber der Wahrnehmung des Bildobjekts (mit

seinen beiden Darstellungsebenen) eine Umzentrierung. Gombrich beschreibt dies am

eigentümlichen Phänomen, dass sich der Betrachter entscheiden muss, ob er das Bild

in seiner eigentlichen, also darstellenden Funktion betrachtet oder das Bild in seiner

Objekthaftigkeit als Ding.143144Während sich nach Gombrich das Bild ›als Bild‹ im Bil-

140 Waldenfels, Bernhard: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 45.

141 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 143.

142 Die oben beschriebene »pikturale/ikonischeDifferenz« ist jedochmit dieser Unterscheidung nicht

gänzlich gleichzusetzen. Denn Waldenfels und Boehm betonen in der Differenzbestimmung des

Bildes den doppelten Darstellungscharakter des Bildes und nicht nur die Unterschiede in den

Funktionen des Bildes (Darstellung versus Bildträger).

143 Vgl. Gombrich, Ernst.H.: Kunst und Illusion: zur Psychologie der bildlichen Darstellung (1967), übers.

von. Gombrich, Lisbeth, 6. (deutsche) Ausgabe Aufl., Berlin: Phaidron 2002, S. 311.

144 Dass diese zwei Seiten des Bildes nicht zugleich, sondern nur in einem Nacheinander in Augen-

schein nehmen lassen, erinnert an die Feststellung Sartres, dass sich das Betrachten der Augen

und das Betrachten des Blicks ausschließen. Diese Analogie zwischen einer Blick- und Bildtheorie

macht darauf aufmerksam, dass es sich beim Blick um eine besondere Form des Sehens handelt,

in der sich das Betrachtete zu einem Bild, zu einer Sinngestalt, formiert.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Ein Bild und sein Doppelgänger

derleben zu einer Sinngestalt formiere, stelle die Betrachtung der im engeren Sinne

gegenständlichen Qualitäten (Farbe, Leinwand) eine hiervon abweichende Sichtweise

auf das Bild dar.145 Gegenüber Gombrich betont Husserl, dass in der Wahrnehmung

eines Bildes sich zwar die Darstellung, das Bild im engeren Sinne, durchsetze, aber an

die unterschwellige Wahrnehmung des Bildträgers gebunden bleibe. Im Unterschied

zu Gombrich ist die Wahrnehmung des Bildträgers demnach eine Bedingung für die

Wahrnehmung des Bildes (Darstellung).

»Dieser Widerstreit zwischen zwei Wahrnehmungsauffassungen ist für das Bildbe-

wusstsein konstitutiv, weil zwar etwas gesehen wird – nämlich ein Bildobjekt [das

Bild im engeren Sinne] – das Subjekt aber gleichzeitig wahrnimmt, dass dieses Objekt

nicht tatsächlich anwesend ist.«146

Während Husserl in der Phänomenologie des Bildbewusstseins den Aspekt der Abwe-

senheit des Objekts betont – hierüber erst werde das Objekt als eine Darstellung auf

einem Bildgrund wahrgenommen, was das Bildersehen konstituiere – beschreibt Wal-

denfels die besondere Wahrnehmung der Materialität des Bildes gegenüber der Ma-

terialität des Bildes als Gegenstand. Denn etwas ›als‹ Bild zu sehen, verleiht auch der

Materialität des Bildes eine ideelle Bedeutung. Diese hebt sich von den (gleichen) Ob-

jektqualitäten des Bildes als Objekt ab. Um ein Bild als Bild zu sehen, müsse, so Wal-

denfels, immer ein Unterschied zwischen den Schichten des Bildbewusstseins erhalten

bleiben – denn reduzierte man das Bild umgekehrt auf seine bloße Sichtbarkeit und

Dinglichkeit gehe sein Bildcharakter verloren:

»Wenn etwas dieser Selbstaufhebung entgegensteht, so ist es eine bildinterne piktu-

rale Differenz, die einen Zusammenfall von Ding und Bild, von Bild und Ding verhin-

dert.«147

Diese von Waldenfels und Boehm als »pikturale/ikonische Differenz«148 beschriebene

Charakteristik des Bildes, ist in der Kunst der Moderne zu einem Spielfeld geworden,

die Differenz jeweils zu einer Seite hin an ein Extrem zu führen. Boehm macht an Bei-

spielenmoderner Kunst anschaulich,wie das Verhältnis des Dargestellten zumDarstel-

lenden oftmals an ein Extrem gebracht wird. Sie lotet diese Grenzen der »ikonischen

Differenz« des Bildes aus, ohne dass sich die Differenz jemals ganz beseitigen ließe.

Boehm beschreibt dies unter anderem an den Schwarzen Bildern von Ad Reinhardt, von

denen man glauben könnte, in ihnen wäre jede Darstellung getilgt und sie zeigten nur

noch ›sich selbst‹ als Bild-Objekt.149 Der im engeren Sinne gegenständliche Charakter

145 Gombrich erklärt hierüber auch das Entfallen einer perspektivischen Verzerrung, wenn Betrach-

ter ein Bild aus verschiedenen Perspektiven betrachten. Als Sinngestalten erlangten Bilder in der

Wahrnehmung eine, mit Gegenständen vergleichbare Objektkonstanz.

146 Günzel, Stephan; Mersch, Dieter (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, S. 48.

147 Waldenfels, Bernhard: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 45.

148 Vgl. Boehm, Gottfried: »DieWiederkehr der Bilder«,Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink 2006.

vgl. Boehm, Gottfried:Wie Bilder Sinn erzeugen, 5. Aufl., Berlin: University Press 2017, S. 19f.

149 Dass es sich bei der ikonischen Differenz durchaus um einen psychologischen Aspekt des Bildes

handelt, zeigenUntersuchungen zurNicht-Wahrnehmung perspektivischer Verzerrung in Bildern.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 255

des Bildes als Bild-Objekt tritt zwar in der sogenannten ungegenständlichen Kunst be-

sonders deutlich hervor; doch gleichzeitig wird das Bild-Objekt ›als Bild‹ immer auch

in seiner Darstellungsfunktion gesehen. Die Farbe ›als‹ Farbe und die Leinwand ›als‹

Leinwand zu sehen, bewirkt, dass sich das Bild-Objekt wieder von seiner Materialität

abhebt. Gleichzeitig laden sich auch bei ungegenständlicher Kunst die gemalten Flä-

chen mit einer Bedeutung auf, weil sie ›als‹ Bilder gesehen werden. Etwas zu zeigen

bleibt stets an das gebunden, das zeigt. Es bringt sich mit zur Anschauung. Die Re-

duktion oder gar die Verweigerung der Darstellung durch Bilder vermag diese Seite

des Bildes nicht ganz zu tilgen und auch umgekehrt bleibt Darstellung immer an einen

Träger gebunden, der sich mitzeigt.

Die Untersuchung des Narziss-Bildes macht deutlich, dass das Ausloten der

Grenzen der ikonischen Differenz – in der Kunst der Moderne möglicherweise expli-

ziter – nicht neu ist. Im Falle des Narziss-Bildes handelt es sich um die Darstellung

einer Bildbetrachtung und zugleich um ein Bild, das betrachtet wird. Dabei stellt die

Narziss-Darstellung nicht nur die Beschaffenheit des Bildträgers auf Darstellungsebe-

ne, also im Bild, in Frage: Das Hineinfassen ins Bild vonseiten des Betrachters wird

als eine Form der Überprüfung dieser Beschaffenheit gesehen. Der außenstehende

Betrachter steht zugleich vor dem Problem, zwei Bilder miteinander in Einklang

bringen zu müssen. Das Auseinanderfallen von Anblick und Vorstellung wiederholt

hier nochmals eine Seite der Konstruktionserfahrung, dass sich Bild und Betrachter

nicht ganz entsprechen.

In der Erläuterung der Spiegelerfahrung, die der Betrachter durchlebt, wurde be-

reits die Dopplung zwischen dem Geschehen im Bild und mit dem Bild ausführlich

erläutert. Dennoch bleibt ein feiner Unterschied, welcher vom Konstruktionsproblem

des Bildes ausgehend, den Kern der Bildparadoxie, ausmacht. Ein ›als ob‹ schiebt sich

in der Erfahrung der Unhaltbarkeit eines Bildes zwischen die beschriebenen Bildebe-

nen – worin die Narziss-Darstellung die ikonische Differenz eines (jeden) Bildes spie-

gelt. Gegenüber dem Bilderleben als Prozess, das die Verbindung von Bild und Betrach-

ter spürbar macht, behauptet das Bild als Bild-Objekt eine Objektpermanenz und Los-

gelöstheit vom Betrachter. Das Bild-Objekt, das sich mitzeigt, bannt die Unhaltbarkeit

eines Bildes (für alle Zeiten) in ein Bild.150

Die aus psychologischer Perspektivemöglicherweise irrelevant erscheinende Unter-

scheidung zwischen dem physischen Bildträger und dem Bild im engeren Sinne, das

wiederum in einem Ähnlichkeitsverhältnis zu dem steht, das es zur Darstellung bringt,

ist Voraussetzung für dieWahrnehmung dieser Bildparadoxie des Narziss-Bildes: Denn

die Narziss-Darstellung bringt die Unhaltbarkeit eines Bildes, als Konstruktionspro-

blem benannt, immer und immer wieder zur Anschauung, wenn es betrachtet wird.

Sie stellen heraus, dass Bilder nicht – wie gemeinhin angenommen – ›unmittelbar‹ wirkten, son-

dern immer auch ›als Bilder‹ wahrgenommen werden.

150 Dieser Permanenz (oder Objektkonstanz) des Bildes liegt die Betrachterunabhängigkeit des Bil-

des zugrunde. Sie deckt sich mit unserer Erfahrung, dass Dinge nicht einfach weg sind, wenn wir

wegsehen oder weggehen. Und zugleich ist das Bild in psychologischer Sicht wirklich ›weg‹, wenn

wir weggehen – denn es erfordert den Prozess des Betrachtens, damit das Bild in seiner übergrei-

fenden Qualität als Bild in Erscheinung tritt. Dass sich aber ein Bild nicht ewig betrachten lässt,

spiegelt wiederum auch auf dieser Ebene seine Unhaltbarkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die ikonische Differenz bedingt das Bildparadoxon der Narziss-Darstellung, gleicher-

maßen wie das Bild die ikonische Differenz als unentschiedenes Dazwischen, das zwi-

schen Darstellung und Darstellenden oszilliert, zur Anschauung bringt.

3.1.3 Aushandlung von Figur und Grund: Der schwarze Seins-Grund

und die Künstlichkeit der Figur

Vergleichbar mit der ›Unhaltbarkeit eines Bildes, die in ein Bild gebannt ist‹, bezeugt

das Narziss-Bild in einer beinahe selbstkritischen Art die Künstlichkeit der Bildgenese.

Die Figur selbst, wie sie sich vor einem Grund abhebt, wirkt künstlich/unnatürlich/ge-

macht. Damit reflektiert die Narziss-Darstellung ein allgemeines Bildthema, nämlich

die Aushandlung von Figur und Grund und nimmt hierzu eine Position ein. Zunächst

aber sei erläutert, inwiefern das Figur-Grund-Verhältnis eine jede Bildwahrnehmung

bedingt. Hier lässt sich nochmals zwischen der Bildwahrnehmung als solcher – ein

Bild hebt sich in der Wahrnehmung von einem Grund ab – und von der Figur-Grund-

Aushandlung ›innerhalb‹ des Bildes unterscheiden.

Zum Ersteren: Das Sich-Selbst-Zeigen des Bildes, das in der ikonischen Differenz

beschrieben wird, gründet nicht nur auf seiner Materialität und seiner Objekt-

Eigenschaft, sondern auf dem Phänomen der Wahrnehmung eines Hintergrunds

der Darstellung. Dass dies konstitutiv für das Bildersehen ist, veranschaulicht eine

Studie des Anthropologen Michael Polanyi. So kommt es in der Wahrnehmung eines

illusionistischen Deckengemäldes, bei welchem die Bildgrenzen nicht sichtbar sind

(exemplarisch gezeigt amDeckenfresko S. Ignazio in Rom, 1691-1694) zum Eindruck der

perspektivischen Verzerrung, sobald der Blickpunkt, von welcher aus die Perspektive

des Gemäldes entworfen ist, verlassen wird.151 Das Deckengemälde ist also kein Bild

im engeren Sinne. Gegenüber Bildern fehlten, so Polanyi, bei dieser Form der Illusion

die räumliche Abgrenzung bzw. die Wahrnehmung des Bildträgers. Erstaunlicherweise

wird die (gleiche) perspektivische Verzerrung in der Betrachtung von Tafelbildern

mit zentralperspektivisch in Szene gesetzten Motiven nicht wahrgenommen. Bilder

erscheinen hier offensichtlich von den räumlichen Bedingungen enthoben, als Aus-

schnitte und Gestalteinheiten.152 Die Untersuchung von Polanyi beschreibt jedoch

lediglich eine Bedingung für die Wahrnehmung eines Bildes. Es muss sich selbst von

einem Grund abheben, um als Bild und nicht (nur) als Darstellung wahrgenommen zu

werden. Bezogen auf das Beispiel: Der Betrachter des illusionistischen Deckengemäl-

des in der Kirche S. Ignazio wird hier lediglich räumlich getäuscht; die Darstellung

erkennt er zweifellos als Malerei, aber nicht als Bild im engeren Sinne.

Damit ist aber noch nicht die spezifische Aushandlung von Figur und Grund be-

schrieben, die Bilder auf ihrer doppelten Darstellungsebene leisten. Denn als Figuren

151 Vgl. Polanyi, Michael: »Was ist ein Bild?«,Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink 2006, S. 148-162,

hier S. 148f.

152 In der Wahrnehmung zeigt sich eine Objektkonstanz, mit der auch Dinge bei Perspektivwechsel

nicht verzerrt, sondern als immer gleich und sich ›selbst-identisch‹ wahrgenommenwerden. Diese

Nähe zwischen Bildern und Gegenständen, aber auch ihre Differenz liegt nach Waldenfels in der

Bildhaftigkeit der Dinge und der Gegenständlichkeit der Bilder begründet (s.o.).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 257

der Wahrnehmung heben sich Bilder von einem Grund ab und zugleich zeigen sie ei-

ne solche Aushandlung auf der Darstellungsebene. Sie suggerieren Abgrenzung und

Einheit in einer Verwandlungswirklichkeit, die solchen Festlegungen widersprechen.

In diesem Sinne werden Bilder anthropologisch als Formen einer frühen Raumbewäl-

tigung verstanden.153 Nach Wilhelm Worringer erlösen sie den Urzeitmenschen da-

durch, dass sie das bedrohliche Alltagsgeschehen, sein Ausgeliefertsein gegenüber der

Natur auf eine Wand bannen.

Von diesen psychologisch-anthropologischen Motiven des Bildschaffens aus-

gehend lässt sich ein Bezug zur Bildgenese im narzisstischen Stadium herstellen.

Denn eine vergleichbare Problematik, die Halt- und Grenzenlosigkeit des noch in

motorischer Abhängigkeit sich befindenden Säuglings motiviert letztlich die Bild-

genese/Bildentdeckung. Auch hier verleiht die Ich-Konstruktion mittels eines Bildes

klare Grenzen und das Gefühl der Verfügbarkeit von Welt. Das Abheben einer Figur

von einem Grund begründet letztlich die Bildnotwendigkeit in diesem Stadium der

Entwicklung. Ohne Bild kein Ich. Das Bild erweist sich hier als ein hervorragendes

Medium der Ich-Entdeckung bzw. der Ich-Konstruktion (siehe Ausführungen zum

primären Narzissmus, Kapitel 1.2.2.2.).

Dieses frühe narzisstische Bild unterscheidet sich jedoch stark von einem Bild der

Kunst, da es diese Zusammenhänge nicht gleichzeitig reflektiert und zur Anschauung

bringt. So handelt die Narziss-Darstellung des Caravaggio in seinen psychologischen

Dimensionen nicht nur von dieser innerseelischen Bildcharakteristik; sie wirft, indem

sie sich selbst als Bild reflektiert, die Frage von Figur und Grund als ein allgemei-

nes Bildcharakteristikum auf. Welche impliziten ›Aussagen‹ trifft sie? Sie zeigt in der

Künstlichkeit der Szenerie und der Figur selbst, die sich vor einem schwarzen Grund

abhebt, den illusionistischen Gehalt bzw. den Konstruktionscharakter eines (jeden) Bil-

des. Denn das Abheben einer Figur vor einem Grund widerspricht einer Wirklichkeit,

in der die Dinge miteinander verwoben sind und die sich im stetigen Wandel befin-

det. Das Bild erzeugt einen künstlich herausgehoben Augen-Blick. So begegnen dem

Betrachter des Narziss-Bildes mit dem Einheitsversprechen des Bildes nicht nur die

imaginären Bildqualitäten des Narzissmus. Es zeigt auch die Grenzen eines Bildes auf.

Denn die Figur wirkt auf einer Seite wie herausgeschnitten und leuchtend und zugleich

wird sie durch das Schwarz wieder verschluckt oder verdeckt. Am Bild und im Bild wird

das Verschwinden der Figur, ein Eingehen in den Grund, also Vergänglichkeit spürbar.

Bild und Betrachter und mit ihnen Anblick und Vorstellung entsprechen diesem eigen-

tümlichen Figur-Grund-Verhältnis, das auf der einen Seite die Figur vom Grund loslöst

und sie auf der anderen Seite zum Verschmelzen bringt. (vgl. Einssein und Uneinssein

mit dem Bild, Kapitel 1.1.) Indem der Betrachter bemerkt, Teil des Bildes zu sein, lässt

sich die ›Figur‹ nicht mehr ganz vom Grund abheben. Umgekehrt erfährt er – analog

zur Figuration des Bildes – die gleiche Fragmentierung und Loslösung, die die Figur

153 Vgl. Worringer, Wilhelm: Abstraktion und Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908), Neu-

ausgabeAufl.,München: Piper&Co 1948, S. 51. »Ihr stärksterDrang,war, dasObjekt der Außenwelt

gleichsam aus dem Naturzusammenhang, aus dem unendlichen Wechselspiel des Seins heraus-

zureißen, es von allem,was Lebensabhängigkeit, d.i.Willkür an ihmwar, zu reinigen, es notwendig

und unverrückbar zu machen, es seinem absoluten Werte zu nähern.«

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Ein Bild und sein Doppelgänger

im Bild kennzeichnet. Unangebunden zu Realitäten, wirkt sie künstlich und lässt ihren

Betrachter erstarren. Damit bringt das Bild selbst die Bildgrenzen in einer nicht ganz

gelingenden Figur-Grund-Trennung zur Anschauung (vgl. Konstruktionserfahrung der

wechselseitigen Abhängigkeit von Bild und Betrachter, Kapitel 1.2.) Das Narziss-Bild,

so lässt sich festhalten, reflektiert eines seiner konstitutiven Merkmale als Bild, näm-

lich die Genese des Figur-Grund-Verhältnisses in Form einer Bilderfahrung/Bildgenese.

Es lässt den Grund als eine Form von Daseins-Grund erscheinen, der unergründlich

ist. Demgegenüber erscheint das Sichtbarwerden bzw. Hervortreten einer Gestalt so-

wohl als künstlich, als auch vorübergehend (s.o.). Damit offenbart das Narziss-Bild die

Künstlichkeit der Bildgenese im Hervortreten einer Figur und bringt zugleich mit dem

Entgleiten und Verschmelzen etwas Außerbildliches zur Anschauung, das an natürliche

Prozesse/Metamorphosen erinnert.

3.1.4 Negativität und immanenter Ikonoklasmus

Bilder erzeugen Sichtbarkeiten, die sich als Darstellungen von Wirklichkeit von einfa-

chen Phänomenen (Erscheinungen) abheben. In ihnen leben Sichtweisen, Perspektiven,

Konstruktionen von Wirklichkeit und diese Konstruktionszüge treten nicht verdeckt

auf, sondern werden mit anschaulich. Auf der anderen Seite dekonstruieren sie, indem

sie Gewohntes verrücken oder neu betrachten lassen. Sie stellen zudem ihr eigenes

Sichtbarwerden/Sichtbarmachen in Frage – denn indem sie sichtbar machen, zeigen

sie anderes nicht, und indem sie das Nicht-Sichtbare zeigen, holen sie den Betrachter

mit hinein. Wie oben bereits ausgeführt, verkörpern sie nicht nur das Dargestellte in

der Darstellung, sondern sie verweisen durch ihre Präsenz dauerhaft auf die Abwesen-

heiten des Dargestellten.

»Das bildliche Zeigen, das Eröffnen von Ansichten, basiert auf impliziten und unver-

meidlichen Auslöschungen. Die ikonische Differenz schließt ihrer Struktur nach Ne-

gation ein. Das Sichtbarmachen der Bilder stützt sich auf Absenzen.«154

Dieses Zitat von Boehm beschreibt sehr gut die Konfrontation des Betrachters der

Narziss-Darstellung mit den Lücken und dem Nicht-Sichtbaren des Bildes. Der be-

reits vielfach behandelte ›Schatten‹ im Bild wird als unmittelbare Folgeerscheinung des

Sehens bzw. des Sichtbaren deutlich (vgl. Kapitel 1.3., Ein Spiegel-bild und sein Schat-

ten). Es lässt im Bilderleben das Nicht-Sichtbare, das die Vorstellung belebt, als eine

Bedingung des Sichtbaren (Anblick) auftreten.Das Bild in einer doppelten Funktion des

Zeigens, etwas und zugleich sich selbst zu zeigen, erzeugt mit jeder Sichtbarmachung

zugleich ein Verdecken und Auslöschen. Um etwas sichtbar zu machen, muss zugleich

anderes unsichtbar (gemacht) werden.155 Es handelt sich dabei um ein Gestaltprin-

zip, das in Bildern der Kunst auf reflexive Weise zur Anschauung kommt – nämlich

indem in ihnen nicht nur die ›Gestalt‹, sondern auch die Ausschlüsse sichtbar wer-

den. Dieser Ausschluss, der im Bild anschaulich wird, lässt sich auch als die Nega-

tivität des Bildes bezeichnen. Der Betrachter des Narziss-Bildes erfährt dies als Ein-

schluss-/Ausschlussgestalt in der Grundqualität, die zugleich bannt und verbannt. (vgl.

154 Boehm, Gottfried:Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 56.

155 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 259

Grundqualität der Bannung, Kapitel 1, Teil III) Er trifft auf Lücken und Fragmentierun-

gen, die als fehlende Sichtbarkeit das gesamte Bilderleben durchziehen. Mit Merleau-

Ponty gesprochen erfährt der Betrachter, wie unsichtbar das Sichtbare unserer Welt

ist.156 Gleichzeitig wird der Betrachter mit der Unhaltbarkeit des Bildes konfrontiert

(vgl. Konstruktionsproblem einer Selbstschau, Kapitel 3.3., Teil III). Die Thematisie-

rung der Vergänglichkeit durchzieht das Bilderleben; sie spitzt sich auf Darstellungs-

ebene mit dem Hineinfassen oder Wegwischen des Bildes zu und wird vom Bildbe-

trachter als ein Moment der Bildzerstörung erlebt. Diese paradoxe Darstellung einer

Bildzerstörung und Bildversagung in einem Bild erscheint wie ein immanenter Iko-

noklasmus.157 Der immanente Ikonoklasmus zeigt sich noch auf weiteren Ebenen: In

der spezifischen Form der Negation, die Boehm als das Sichtbarmachen des Bildes be-

zeichnet, welches gleichzeitig Auslöschungen impliziert.158. Zudem wächst das Sicht-

bare des Narziss-Bildes wie aus einem schwarzen Grund heraus, in das es wieder ein-

zugehen scheint. Es verdeckt nicht, sondern erweist sich als vergänglich. Damit setzt

die Narziss-Darstellung die Flüchtigkeit des Bildes (als Erscheinung) bildlich in Sze-

ne – und indem sie diese Unhaltbarkeit bildlich darstellt, verlegt sie den Ikonoklasmus

ins Innere der Darstellung. Sie ist ikonoklastisch, da sich die Bildschöpfung nicht halten

lässt. Diese Beschreibung erhellt umgekehrt, was Schöpfung impliziert und das Bilder-

verbot auf den Plan ruft. Der Schöpfungscharakter des Bildes,mit der es in Konkurrenz

zu göttlichen Schöpfungen tritt, liegt zum einen in der materialen Gestaltwerdung ei-

nes Bildes – Salber spricht hier von »Inkarnation« als einer Bildcharakteristik, die mit

dem religiösen Begriff zugleich die Nähe zu göttlichen Schöpfungen betont.159 Zum an-

deren vermögen Bilder einen Moment festzuhalten; sie stellen diesen als unvergänglich

dar – eine Eigenschaft, die im religiösen Verständnis den Göttern vorbehalten ist. Die-

ser Ganzheitsanspruch des Bildes, der sich in der Narziss-Darstellungmit demWunsch

des Betrachters paart, sich in einem Bild vollumfänglich zu erfassen, wird durch das

Bild sowohl belebt, als auch frustriert. Er tritt – analog zum Ikonoklasmus, wonach

im religiösen Verständnis allein ein göttliches Wesen Ganzheit für sich beanspruchen

darf – als ein immanenter Ikonoklasmus auf.

Neben dem expliziten Bilderverbot im Buch Exodus des Alten Testaments, erhellt

eine zweite biblische Erzählung, in der das menschliche Streben nach Gottgleichheit

geahndet wird, den Zusammenhang. Mit der Übertretung des Verbots, vom Baum der

Erkenntnis zu essen, erleben Adam und Eva eine Verkehrungserfahrung. Ihr Wunsch

nach Erkenntnis bzw. ihr Wunsch etwas Vollumfängliches zu fassen, endet in einem

156 Vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964).

157 Bekanntlich steht der Ikonoklasmus, der bildzerstörende Impuls, im Zusammenhang mit einem

frühen Bilderverbot, das die monotheistischen Religionen teilen. In ihm richtet sich ein Verdacht

auf das Bild, selbst Schöpfungsanspruch zu behaupten und mit der göttlichen Schöpfungsmacht

zu konkurrieren. Dass dieser Verdacht auf das Bild und nicht auf dasWort fällt, hat mit der Eigen-

art von Bildern zu tun, ihrem Gegenüber als in sich geschlossen und materiale Gestalteinheit zu

begegnen.

158 Im Gegensatz zu Boehm, der den »immanenten Ikonoklasmus« in der Kunst der Moderne und im

Bildermachen in der künstlerischen Praxis situiert, erzeugt dieNarziss-Darstellung den Ikonoklas-

mus auf der Ebene der Bildwirkung. vgl. Boehm, Gottfried:Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 55.

159 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 108f.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Ein Bild und sein Doppelgänger

Rauswurf aus dem paradiesischen Zustand der Einheit. Adam und Eva fallen aus dem

Zustand der Unschuld heraus und sind für ewig uneins. Die Uneinheitlichkeit einer

Einheit führt die Narziss-Darstellung als eine Kreisform vor, die in sich gebrochen ist.

Dies wird im Bilderleben nicht als Strafe empfunden; jedoch als eine seelische Realität

wahrgenommen: Ich kannmich selbst nicht ganz in den Blick nehmen.Und auf das Bild

mit seinem Ganzheits- und Schöpfungsanspruch bezogen: Das Bild ist flüchtig, reali-

tätsfern. Es zeigt nur einen Teil. Die Traktierung des Bildes in seinem Anspruch auf

Ganzheit und Unvergänglichkeit, wie es die Betrachter der Narziss-Darstellung sinn-

lich erfahren, verlegt den Ikonoklasmus in eine Bilderfahrung. So führt dasNarziss-Bild

den Ganzheitsanspruchs eines (jeden) Bildes am Beispiel des Selbst- bzw. Spiegelbildes

vor und widerspricht ihm. Hiervon leitet sich nun eine implizite Erkenntniskritik des

Narziss-Bildes ab: Sie richtet sich nicht nur gegen die Auffassung,Wirklichkeit als eine

äußere, vom Forscher/vom Künstler/vom Betrachter unabhängige Realität aufzufassen

und diese 1:1 abbilden zu können, sondern verweist auf die Grenzen von Erkenntnis als

solchen. Diese Thematik wird im Kapitel 4 wieder aufgegriffen und ausführlich behan-

delt.

Das folgende Kapitel wird in dieser Frage der Abbildbarkeit von Wirklichkeit das

Spiegelsujet der Narziss-Darstellung aufgreifen und es im Vergleich mit anderen Spie-

gelbildern der Kunst und Narziss-Darstellungen diskutieren.

3.2 Die Selbstbehauptung der Malerei gegenüber dem (optischen) Spiegel

3.2.1 Falsche Spiegelungen

Das Narziss-Bild zählt zu den prominenten Spiegelbildern der Kunstgeschichte. Es

steht in einer Reihe mit Las Meninas von Diego Velázquez (Madrid, Museo del Prado,

1656) und Un bar aux Folies-Bergère von Édouard Manet (London, Courtauld Institute

of Art, 1881/82). Was diese drei Malereien, die aus jeweils unterschiedlichen kunstge-

schichtlichen Epochen stammen, verbindet, ist der besondere Einsatz des Spiegels. Sie

eröffnen über ihn jeweils einen imaginären Raum jenseits der Bildgrenzen und holen

auf unterschiedliche Weise den Betrachter mit ins Bild.

Eine besondere Nähe zwischen der Narziss-Darstellung und dem Gemälde Un bar

aux Folies-Bergère besteht in der Reflektion des Blicks, zu der beide Bilder ihren Betrach-

ter anregen. Beide Bilder sind durch eine »falsche« Spiegelung berühmt/berüchtigt und

öffnen das Bild über die Bildgrenzen hinaus zum außenstehenden Betrachter hin. Der

Spiegel in dem Gemälde von Manet, so zeigt es der Kunsthistoriker Michael Lüthy in

der Analyse des Werkes, müsste unter zentralperspektivischen Gesichtspunkten den

außenstehenden Betrachter optisch zurückwerfen; in der Spiegelung erscheint aber

ein Anderer.160 Der Betrachter, so Lüthy, steht im Blickfeld der Barfrau, deren Blick

knapp an ihm vorbei geht.161 Indem sich die Blicke hier verfehlen und ein Anderer in

der Spiegelung erscheint, wird der Betrachter zugleich in die Bildszene geholt, als auch

ausgeschlossen.162 Auch der leere, in sich gekehrte Blick der Barfrau im Gemälde von

160 Vgl. Lüthy, Michael: Bild und Blick in Manets Malerei, Berlin: Gebr. Mann Verlag 2003, S. 166.

161 Vgl. ebd., S. 174.

162 Vgl. ebd., S. 10, 166f.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 261

Abb. 2: Eine Bar in den Folies-Bergère. Édouard Manet, 1881-1882. Öl auf Leinwand, 96 cm x

130 cm

London, Courtauld Institute of Art

Manet verschließt eher und erzeugt gleichzeitig eine Offenheit in der Deutungsvielfalt

dieses Blicks, die an den verdeckten Blick des Narziss (die überschatteten Augen) den-

ken lassen.163 Wie in diesem Gemälde so erscheint auch im Narziss-Bild sowohl das,

worauf der Blickende imBild schaut, unklar, als auch die Position des (außenstehenden)

Betrachters. In beiden Bildern steht in der Rekonstruktion der Betrachterperspektive

der Betrachter auf unsicherem Posten: im Narziss-Bild befindet er sich im Wasser und

im Gemälde von Manet über einem Abgrund schwebend.164165 Beide Bilder, so lässt

sich zusammenfassen, handeln vom Verfehlen der Blicke. Diesem Verfehlen entspricht

eine Selbstaussage, die beide Bilder imHinblick auf ihr Abbildungsvermögen vonWirk-

lichkeit treffen. So sieht Lüthy in Manets Spiegel eine »Metapher des Bildes«, die die

»Abbildlichkeit der Kunst« grundsätzlich in Frage stellt.166 Darin liegt jedoch kein blo-

ßes Eingeständnis eines Unvermögens, sondern Malerei zeichnet sich hier durch eine

163 Vgl. ebd., S. 10. Stellt das Bild vonManet nach Lüthy einen »Anti-Moment« des Daseins dar, indem

es eine Figur in den Blick rückt und sie zugleich mit dem entrückten Innenblick von ihrer Umge-

bung isoliert, so findet sich auch darin eine Nähe zum Narziss-Bild. Dieses setzt ein existentielles

Moment des Entgleitens im Zuge des Erblickens in Szene.

164 Vgl. ebd., S. 174.

165 In der Analyse des Narziss-Bildes wurde deutlich, dass die Position des Betrachters in mehrfacher

und nicht nur in geometrischer Hinsicht unsicher und ungeklärt ist.

166 Lüthy, Michael: Bild und Blick in Manets Malerei, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Ein Bild und sein Doppelgänger

besondere Neigung aus, vordergründige Sichtbarkeiten in Frage zu stellen, die ima-

ginären Gehalte unserer Wahrnehmung und ihre Konstruktionszüge beschaubar zu

machen. Angefangen mit diesem Vergleich ließe sich eine Genealogie der Spiegelbil-

der entwerfen, die über den Spiegel auf das Nichtsichtbare und Bildüberschreitende

hinweisen und von daher in einen Gegensaum optischen Spiegel treten. Um diesen Ge-

gensatz wird es im Folgenden gehen.

3.2.2 Malerei und optischer Spiegel in Konkurrenz

Ein prominentes Spiegelbild, das »Selbstbildnis im Konvexspiegel« von Parmigiani-

no167, bringt nach Christiane Kruse eine besondere Form der Konkurrenz zwischen

Malerei und optischem Spiegel zum Ausdruck. Seine Intention liege, so Kruse, in einer

Form malerischer Selbstbehauptung gegenüber dem Spiegel. Indem Parmigianino den

Konvexspiegel detailgenau mit malerischen Mitteln mitsamt seiner Wirklichkeitsver-

zerrung einfängt, entlarve er den Spiegel.168 In ihm stelle sich die Malerei gegenüber

dem Spiegel als optisches Instrument der Abbildung von Wirklichkeit als das überlege-

ne Medium dar.

In gleicher Richtung argumentiert Bernhard Lypp diverse Spiegelbilder als Formen,

in denen sich künstlerische Autonomie in Form einer »Selbstermächtigung« manifes-

tiere,169 darunter die Narziss-Darstellung von Caravaggio. Er gelangt in seiner Analyse

zur Metapher des Streits zweier Bildflächen. Er werde zwischen der »impressionisti-

schen Farbfläche und dem ikonischen Abbild einer fotographischen Momentaufnah-

me« ausgefochten.170 Diese Interpretation des Bildes liest sich zunächst analog zum

Wettstreit des Spiegels mit dem malerischen Medium. Allerdings, so betont Lypp, tri-

umphiere hier nicht die Malerei gegenüber dem Spiegel. Vielmehr sei das gesamte Bild

»in den melancholischen Schleier des Entzugs« getaucht. Lypp sieht im Narziss-Bild

167 Während das Bild von Parmigianino ein Selbstbildnis darstellt, geht es in der Narziss-Darstellung

jedoch um ein vom Spiegel abweichendes Selbstbild.

168 Vgl. Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti und

Caravaggio«, S. 108.}

169 Lypp stellt die Narziss-Darstellung in diese Reihe, um an ihnen den Selbstverweis der Malerei auf

sich zu belegen. vgl. Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«.417ff.

170 Ebd., S. 427. Die Verbindung ergibt sich darüber, dass der optische Spiegel kunstgeschichtlich als

der Vorläufer der Fotografie gilt. Um 1600 gemalt, lässt sich hieran – obwohl vor der Zeit der der

Fotografie gemalt – das grundsätzliche Verhältnis des Spiegelbildes und sein Nachfolger, das fo-

tografische Bild, vom gemalten Bild abheben. In der Tiefenthematik, die diesem Verhältnis zu-

grunde liegt, geht es um die Frage des Abbildungsvermögens des Bildes und den Vorstellungs-/

Abstraktionsanteilen in der Bildgenese. In der Bildtheorie von Roland Barthes findet sich in die-

sem Zusammenhang eine aufschlussreiche Differenz zwischen dem fotografischen und dem ge-

malten Bild – zweier Bildmedien, die zur Zeit der Erfindung optischer Hilfsmittel (darunter die

CameraObscura) bereits in einen ›kreativen‹Wettstreit, den sogenannten ›Paragone‹miteinander

treten. Dieses Konkurrieren des gemalten Bildes mit dem Spiegelbild (als Vorläufer der Fotogra-

fie), lässt sich nicht nur als ein Ringen um das ›bessere‹ Abbildungsvermögen, sondern vor dem

Hintergrund eines unterschiedlichen Paradigmas (Noema) des fotografischen und des gemalten

Bildes verstehen. Dies ist auch insofern in diesem Kontext relevant, da das Narziss-Bild eine Spie-

gelung (klassischerweise als Vorbild der fotografischen Spiegelreflexion)mitmalerischenMitteln

in Szene setzt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 263

Abb. 3: Selbstbildnis im Konvexspiegel. Parmigianino, 1523-1524. Öl auf Pap-

pelholz, 24,4 cm

Wien, Kunsthistorisches Museum

zudem metaphorisch das Verhältnis des Malers zu seinem Modell in Szene gesetzt.

Die inkorrekte Spiegelung entspringe dann einem »sekundären Narzissmus«, einem

Vorbeisehen am Modell und In-Sich-Hineinschauens des Malers [Narziss], der von der

Welt nichts wissen will.171 Malerei zeige sich in der Narziss-Darstellung als ein »ver-

klärender Spiegel unserer selbst« und zudem als ein »Verliebtsein in die Welt und als

ein Leiden an ihr«. Lypp beschreibt, wie darin stets etwas entzogen bleibe: »So geht der

Blick des Modells in sich und zugleich aus dem Bild hinaus, und der Maler [Narziss]

wird zur Chiffre und zum Schatten seiner selbst.«172

Diese Deutung beschreibt das Scheitern/Entgleiten des malerischen Impulses, die

Welt zu begreifen.173 Der gemalte Spiegel verliert in dieser Deutungsrichtung seine

171 Lypp folgt hier offensichtlich dem Alberti-Diktum, nach dem Narziss der Maler des Bildes ist. In

diesem Diktum sind Betrachter und Maler synonym.

172 Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«, S. 427.

173 Die Interpretation deckt sich mit dem immanenten Ikonoklasmus der Narziss-Darstellung, der

nenne als die Erfahrung der Überschreitung und Selbstzerstörung des Bildes virulent wird – ent-

weder als Impuls des Betrachters, sich vom Bild zu lösen oder bildintern als ein Augen-

Verschließen, Durchstoßen oder Hineingreifen und Verschwimmen-Lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Ein Bild und sein Doppelgänger

leuchtenden Qualitäten und seine Funktion der Selbstvergewisserung. Wie bereits

oben beschrieben, umfasst die Spiegelerfahrung des Narziss-Bildes dieses von Lypp

beschriebene Schattenseitige des Bildes. Es wäre jedoch verkürzt, dies nur als ein

Entgleiten zu beschreiben. Die Gleichsetzung von Narziss mit dem Maler, der unter

einem pathologischen Narzissmus leidet, geht in die genau entgegengesetzte Richtung

zum Alberti-Diktum und ist darin ebenso einseitig. Sie unterstellt der Malerei selbst

narzisstische Züge. Tatsächlich aber stellt die Malerei zwei Bilder gegenüber, die dem

Betrachter zu einer umfassenden Spiegelerfahrung verhelfen. In der Bildbetrach-

tung des Narziss-Bildes begegnet der Betrachter seinem Selbstbild und beginnt es

zu hinterfragen. Dabei deckt das Narziss-Bild als Malerei die Kehrseiten der Spie-

gelcharakteristik und des Spiegelversprechens auf, das ausführlich am lacan’schen

Spiegelstadium diskutiert wurde. Es ist aus diesem Grund nicht mit dem verklärenden

Spiegelbild gleichzusetzen. Dieser verklärende Spiegel ist zwar Gegenstand des Bildes,

aber nicht in einer der Bildhälften zu verorten oder der Malerei zuzuordnen.174 Darin

würde die Malerei sehr einseitig als Domäne des Imaginären und Weltfremden gese-

hen. Vielmehr macht die Malerei auf sich als Erkenntnismedium im Gegensatz zum

optischen Spiegel (bzw. einer spiegelnden Wasserfläche) aufmerksam. So stellt das

Narziss-Bild in Frage, ob es sich überhaupt um eine Spiegel-Reflektion im Bild handelt.

Hierüber eröffnet es den Raum für eine Spiegelerfahrung, die das Imaginäre in einer

Spiegelung erfahren lässt und zugleich konfrontiert es dieses Bild mit außerbildlichen

Realitäten. Es verdeutlicht, dass sich das Imaginäre nicht ausschließen lässt, dass sich

ein Betrachter nicht ›als er selbst‹, sprich im Bild eins zu eins verdoppelt sehen kann.

Damit behauptet die Malerei nicht nur eine eigene Realität, die keine bloß imaginär-

verklärende Realität ist, sondern zeigt wie in jedem Spiegelbild zusätzlich das in ihm

Ausgeschlossene, Andersartige zur Anschauung kommt. Diese Wahrhaftigkeit, die

Malerei bildlich zur Anschauung bringt, macht es, so die hier vertretende These, zu

einem Erkenntnismedium im engeren Sinne. Im Folgenden wird es um malerische

Strategien gehen, die Voraussetzung für derart ›echte‹ Spiegelerfahrungen bilden, wie

sie die Narziss-Darstellung des Caravaggio ermöglicht.

3.2.3 Das Vorenthalten des Spiegelbildes (Narziss-Darstellungen im Vergleich)

Mit einem Blick auf andere gemalte oder gezeichnete Narziss-Darstellungen wird, wie

bereits in den oben besprochenen Spiegelbildern der Malerei, eine eigentümliche Form

der Autonomie gegenüber der optischen Spiegelreflektion anschaulich, die sie zur Dar-

stellung bringen. Besonders auffällig sind die verschiedenen Formen, mit denen dem

(außenstehenden) Betrachter, teils auch dem Betrachter im Bild (Narziss) das Spiegel-

bild vorenthalten oder zumindest die Sicht erschwert wird. Malerische Strategien, un-

ter denen die Malerei das Spiegelthema behandelt, sind die der Abweichung, der Un-

174 Tatsächlich bleibt in dieser Aufteilung Lypps unberücksichtigt, dass die Malerei im Ganzen ein

Bild im Bild zeigt und zwar seine ideal-illusionistischen Qualitäten, ebenso wie die Schattenseite,

die dies hervorbringt. Die Bildwirkungsanalyse zeigt sehr deutlich, dass beide Qualitäten durch

das gesamte Bild rotieren. So findet sich Schattenseitige durchaus auch in der oberen Hälfte des

Bildes, zum Beispiel an den überschatteten Augen und das Imaginäre durchaus unten als das, was

vom Oberen abweicht.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 265

schärfe, der Abdunkelung/Überschattung, der Fragmentierung, des Abschneidens und

schließlich des Vorenthaltens. Zunächst zu den Narziss-Darstellungen, die die Spiege-

lung nicht ganz zeigen oder vollständig auslassen.

Abb. 4: Narziss. Pseudo-Boltraffio, um 1500. Öl auf Leinwand, 19 cm x 31 cm

London, National Gallery

Eine prominente Narziss-Darstellung dieses Typus, das Narziss-Bild des Pseudo-

Boltraffio, enthält dem Betrachter das Spiegelbild gänzlich vor. Sie zeigt Narziss,

wie er das Bild betrachtet, aber nur ein ganz kleines Stückchen des Bildes. Wie die

Narziss-Darstellung von Caravaggio regt dies dazu an, sich in den Betrachter des

Bildes hineinzuversetzen und über seine Wirkung die Wirkung des Bildes auf ihn zu

erschließen.175 Das Spiel mit der doppelten Betrachterperspektive wiederholt wie in

der Narziss-Darstellung des Caravaggio die ikonische Differenz auf Betrachterebene.

Das Bild zeigt die Situation einer Bildbetrachtung und bietet sich selbst als Bild der

Betrachtung dar; der Betrachter schaut auf ein Bild und zugleich auf sich in der

Betrachtung.

Die Imaginationen des Betrachters (im Bild) werden auch in den sogenannten

Narziss-Darstellungen des »Brunnen-Typus« betont. Diese Narziss-Darstellungen

zeigen meist einen kräftig sprudelnden Wasserzufluss in einen Brunnen. Auch hier

175 Im Unterschied zur Narziss-Darstellung des Caravaggio erfordert die Erschließung des Spiegel-

bildes über den Blick des Betrachters im Bild jedoch die Kenntnis des Themas. Denn – um sich

die Bildbetrachtung des Betrachters im Bild vorzustellen, muss der Betrachter wissen, dass der

Betrachter im Bild auf eine Spiegelfläche schaut.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Ein Bild und sein Doppelgänger

findet sich eine Entsprechung in der Situation der Bildbetrachtung: Das Spiegelbild,

das der außenstehende Betrachter nicht sieht, dürfte auch für den Betrachter im Bild

(Narziss selbst) nicht zu sehen sein.

Ein häufig mit der Narziss-Darstellung des Caravaggio verglichenes Bild, die

Narziss-Darstellung des Lodovico Cardi (genannt Cigoli), weist formal starke Ähnlich-

keiten zu der Darstellung von Caravaggio auf. Beide Darstellungen verschleiern den

Blick oder unterbrechen die Kommunikationslinie über die Augen. So schneidet die

Zeichnung des Lodovico Cardi den Kopf des Spiegelbildes gänzlich ab176, während bei

Caravaggio nur ein Teil des Kopfes fehlt. Sie führt den Betrachter nah heran und hält

ebenfalls die Augen des Betrachters im Bild überschattet. Gegenüber der Zeichnung

sackt das Narziss-Bild noch stärker ins Dunkle ab177.

Abb. 5: Narziss. Lodovico Cardi, genannt Cigoli. Federzeichnung, 28,6 cm x 39,3 cm

Paris, Musée du Louvre

176 Vgl. Blümle, Claudia: »Die Blindheit des Narziss«, S. 102-104.

177 Weitere Übereinstimmungen und Differenzen: Während die Hand bei Caravaggio schon imWas-

ser steckt, scheint der Narziss des Lodovico mit der Hand auszuholen. Die Verbundenheit in der

Kreisform, in die Narziss und sein Spiegelbild eingeschlossen ist, ist im Gegensatz zu der Zeich-

nung von Lodovico Cardi weitgehend nicht durchbrochen. Die Zeichnung lässt noch die perspekti-

visch ›richtige‹ Lichtbrechung durch das Wasser erkennen, wodurch die Figur und das Spiegelbild

imGegensatz zu Caravaggio klar getrennt wirkten. vgl.Welsch,Maren: »VomNarziss zumNarziss-

mus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu Olaf Nicolai«, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 267

Insgesamt wird eine bildnerische Strategie in den beschriebenen Narziss-

Darstellungen deutlich, die mal mehr mal weniger den Betrachter über Auslassungen

wesentlicher Bildelemente in die Szene versetzt bzw. mit ins Bild holt. In den Bild-

vergleichen der Narziss-Darstellungen wird deutlich, dass im Abweichenden und

Nichtsichtbaren des Spiegelbildes ein Bild jenseits der Darstellung sichtbar wird.

Die beschriebenen Narziss-Darstellungen in Malerei und Zeichnung spielen mit

demAspekt des ›Sehens‹, der wie oben erläutert auf den Blick deutet und diesen von den

Augentätigkeit scheidet. Es wäre wohl verkürzt, das Nicht-Sehen bzw. Nicht-Zeigen

des Bildes mit dem Wettstreit (Paragone) des gemalten Bildes mit dem Spiegelbild zu

begründen. Das Nicht-Sichtbare eröffnet vielmehr einen imaginären Raum, der – zu-

mindest im Falle der Narziss-Darstellung von Caravaggio – ins Innere einer Bildgenese

führt. Die offensichtlich in den Darstellungen intendierte Abweichung von einer op-

tisch-korrekten Spiegelung lädt ein, das Spiegelbild als gemalte Fläche zu sehen. Diese

gemalte Fläche ist imGegensatz zur optischen Spiegelung eineDarstellung und als Dar-

stellung mit der Vor-stellung des Betrachters/Malers verknüpft.178 Narziss, der mal als

Maler und hier als Betrachter bezeichnet wird, generiert durch sein Schauen ein Bild.

Und gleichzeitig wird offensichtlich, dass Narziss das, was er sieht, wortwörtlich nicht

in der Hand hat, wie auch der Betrachter des Narziss-Bildes. Die Abweichung und Un-

vollständigkeit sind Gegebenheiten, die nach einer imaginativen Ergänzung rufen und

den doppelten Betrachter involviert. In dieser Weise wirken die hier aufgeführten Bei-

spiele vonNarziss-Darstellungen, indem sieWesentliches der Blickszene nicht oder nur

ansatzweise zu erkennen geben.179

3.3 Das Bild als Selbstbild (Seins-Ontologie des Bildes)

»Das Spiegelbild ist eben ein bloßer Schein, d.h. es hat kein wirkliches Sein und wird

in seiner flüchtigen Existenz als abhängig von der Spiegelung verstanden. Wohl aber

hat das Bild im ästhetischen Sinne desWortes ein eigenes Sein. Dies sein Sein als Dar-

stellung, also gerade das, worin es mit dem Abgebildeten nicht dasselbe ist, gibt ihm

gegenüber dem bloßen Abbild die positive Auszeichnung, ein Bild zu sein.«180

Auf Grundlage dieser Bestimmung, der Autonomie des künstlerischen Bildes, kann es

für den Betrachter zu einem ›echten‹ Selbstbild werden. Denn es handelt sich immer

um das Bild des Dargestellten und nicht um das des Spiegels. Erst aus dieser Seinsva-

lenz des Bildes heraus vermag es zudem Alter Ego seines Betrachters zu werden. Die

178 Vgl. Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 121.

179 Die Unterscheidung der verschiedenen Bildebenen führt uns das Narziss-Bild auch darin vor, dass

es ein Bild im Bild zeigt. Es hebt das Spiegelbild vom gemalten Bild ab. Es handelt sich in diesem

Fall nicht um eine bloße Dopplung dessen, was sich im Bild auf Darstellungsebene (als Innen-

perspektive) und im Betrachten des Narziss-Bildes (Außenperspektive) abspielt, sondern um zwei

Bilder, die in einen Widerspruch zueinander geraten: Die Narziss-Darstellung als ein gemaltes

Bild und seine Bilddarstellung des Spiegelbildes. Das gemalte Bild zeigt sich hier in seiner Mit-

telstellung zwischen physikalischer Welt und den Vorstellungsgehalten, die ein Bild und seine

Darstellung bedingen.

180 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 144.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Ein Bild und sein Doppelgänger

Verknüpfung von Bild und Blick verweist zurück auf eine Bildabsicht. In den Bildern,

die sprichwörtlich ›Berge versetzen können‹, die abstoßen oder anlocken, erkenne der

Mensch vorbewusst, wer er ist.181 Zu diesem ›Erkennen‹ zählen, wie bereits ausführ-

lich erläutert, die Ausschlüsse wie auch die Phantasien, sodass sich Bilder der Kunst

von einer bloßen Abbildungslogik weit entfernen.

Wie Gadamer so betont auch Worringer, dass das Kunstschaffen der Menschen

nicht in einem Nachahmungsbedürfnis von Wirklichkeit liege. Selbst in der soge-

nannten naturalistischen Kunst gehe es nicht um eine solche Wiederholung; die Nähe

zum Modell gründe vielmehr auf einem »Einfühlungsdrang« des Menschen. Denn im

Einfühlungsdrang, so Worringer, lebe der Wunsch nach Selbstbestätigung. Worringer

bringt dies auf die Formel: »Kunstgenuss ist objektivierter Selbstgenuss.«182

»Das Beglückungsgefühl, das durch die Wiedergabe organisch-schöner Lebendigkeit

in uns ausgelöst wird, das was der moderne Mensch als Schönheit bezeichnet, ist ei-

ne Befriedigung jenes inneren Selbstbestätigungsbedürfnisses, in dem Lipps die Vor-

aussetzung des Einfühlungsprozesses sieht. Wir genießen in den Formen eines Kunst-

werks uns selbst.«183

Ein Kunstwerk ›schön‹ zu finden, habe nach Worringer damit zu tun, dass wir uns

an ihm ideell ausleben könnten. Dies verdeutlicht eine Richtung der Wirkweise des

Narziss-Bildes als schillernd-verheißungsvoller Spiegel des Betrachters. Das frühe nar-

zisstische Bild, das als Ideal-Bild-Problematik eine Seite der Bildwirkung des Narziss-

Bildes darstellt, zeichnet sich durch eine solche Erweiterungs- und Bestätigungslogik

aus. Es dagegen ›hässlich‹ zu finden, weise nach Worringer auf eine »Zumutung« hin,

die uns jedes sinnliche Objekt abverlangt, indem wir uns zu ihm verhalten und uns mit

ihm in eine Relation setzen müssen.184

Das Kippen des Narziss-Bildes in die Extreme des Schönen und Hässlichen hat mit

diesem, sich nicht ganz am Bild erfüllenden Wunsch nach Selbstbestätigung zu tun.185

In dieser Hinsicht wird das frühe narzisstische Bild des Spiegelstadiums nicht einfach

durch das Narziss-Bild in Szene gesetzt, sondern hat durch das Narziss-Bild eine Be-

handlung bzw. einen Bruch erfahren. Am Beispiel des Narziss-Bildes wird deutlich, wie

es seinen Betrachter auf eine besondere Weise spiegelt. Die Figur des Anderen bzw. die

Abweichungen zwischen dem, was sich von einer physikalischen Spiegelung erwarten

lässt, und dem, was das gemalte Spiegelbild zeigt, ist ausschlaggebend für die beson-

dere Art der Spiegelerfahrung, die der Bildbetrachter der Narziss-Darstellung macht.

Der Betrachter wird mit etwas ›Anderem‹ konfrontiert als erwartet und gesehen. Die

Spiegelszene, die die Narziss-Darstellung zeigt, setzt sich – so zeigt es die Exploration

181 Vgl. Salber, Wilhelm: »Der Blick (1960)«, S. 40.

182 Worringer, Wilhelm: Abstraktion und Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908), S. 37.

183 Ebd., S. 47.

184 Vgl. ebd., S. 38-39.

185 Diese Abweichung bezieht sich auf eine ›äußere‹, widerständigeGegenständlichkeit derWelt. Von

daher ist der Objektcharakter des Bildes eine entscheidende Voraussetzung zur Realisierung einer

solchen ›echten‹ Spiegelerfahrung an einem Kunstwerk.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 269

der Bildwirkung – in eine umfassende Spiegelerfahrung fort, in der sich der Betrach-

ter auch von bislang nicht besehenen Seiten in den Blick bekommt. Die grundsätzliche

Differenz, die Bilder zwischen dem optischen Spiegel und dem künstlerischen Bild aus-

loten – wie im vorherigen Abschnitt gezeigt – findet sich darin wieder. So ist das Bild-

sujet, die spiegelnde Wasserreflektion, nicht mit der Spiegelerfahrung gleichzusetzen,

die der Bildbetrachter durchlebt. Denn sie bezieht sich nicht nur auf das Bild im Bild

(die Spiegelung im Bild), sondern auf die Art undWeise, wie das gemalte Bild mit dem,

was es zur Darstellung bringt, ein (ungleiches) Verhältnis erzeugt. Es handelt sich also

um einen Spiegel, der seinen Betrachter nicht eins zu eins zurückwirft, und fördert

damit die Realitäten des Anderen, im zweiten Kapitel ausführlich in seinen verschiede-

nen Dimensionen erläutert, zutage. Das (gemalte) Bild als Spiegel widerspricht grund-

sätzlich einer solchen rein abbildenden Funktion. In dieser Hinsicht argumentiert u.a.

Gadamer den ontologischen Status des Bildes. Es bilde nicht nur ab, sondern behaupte

ein ›eigenes‹ Sein. Trotz seiner ontologischen Autonomie bleibt das Bild an seinen, ihn

ergänzenden Betrachter gebunden. Diesen Zug des künstlerischen Bildes machen die

oben aufgeführten Beispiele von Narziss-Darstellungen besonders deutlich.

Bilder der Kunst lassen sich somit weder auf einen ideellen Gehalt des Bildes redu-

zieren, noch fungieren sie in einer bloßen Bestätigungslogik. Der ›Bruch‹ im Bild des

Narziss-Gemäldes, das Andersartige oder das, was fremd bleibt, lässt sich auf Bilder

der Kunst generell übertragen: sie zeigen nicht nur ›etwas‹ und zugleich ›sich‹ (ikoni-

sche Differenz), sondern offenbaren an ihrem Darstellungsgegenstand das in der Dar-

stellung Ausgeschlossene (Negativität). Bilder der Kunst fungieren in diesem Sinne als

›echte‹ Spiegel, die das jeweils Schattenseitige mitaufnehmen. Und zugleich stellen sie

ihren eigenen Ganzheitsanspruch in Frage (immanenter Ikonoklasmus). Das Narziss-

Bild bringt dies in seiner Selbstreflexion als Bild im Bild bzw. als Betrachtung einer

Betrachtung beispielhaft hervor.

4. Das Bild als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen
im Übergang

Aufbauend auf die vorherigen Kapitel wird der Frage nachgegangen, inwieweit das

Narziss-Bild ein Medium der Erkenntnis darstellt. Während der Bild-Text-Vergleich

auf der Ebene der Konstruktionsbeschreibung im empirischen Teil bereits die Doppel-

gestalt aus Lebens-/Alltagserfahrung (Spiegelung) und Erkenntnisfragen in den Blick

rückt, geht es in diesem Kapitel vorrangig um die Selbstthematisierung des Bildes als

ein Medium der Wahrheit und/oder Täuschung. Dieses psychologische Grundverhält-

nis stellt nicht nur einen der Grundkomplexe des Narziss-Mythos der Erzählung und

des Narziss-Bildes dar (vgl. Teil III, Kapitel 3.2.), sondern bildet den Kern eines epis-

temologischen Diskurses um das Bild als Erkenntnismedium, der weit in die Philoso-

phiegeschichte zurückgeht.

Das Narziss-Bild selbst thematisiert die Frage, ob (Selbst-)Erkenntnis möglich ist

und rückt dabei das Bildmedium in den Fokus. Auf Darstellungsebene versinnbildlicht

es verschiedene Wege des Erkennens und ihr Scheitern. Diese Erkenntniswege bewe-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Ein Bild und sein Doppelgänger

gen sich zwischen Sehen (Augen) und Berühren (Hand)186. Sie stehen in Analogie zu

den epistemologisch oftmals getrennten Sphären des Erkennens (Sehens) und Erfah-

rens (Berührens). Die Frage der Erkenntniswege berührt auch das Verhältnis von Ge-

genstand und Methode und die Anverwandlung des Gegenstands durch die Methode

seiner Exploration. Dabei steht in Frage, inwiefern sich überhaupt ein Erkenntnisinhalt

vom Prozess des Erkennens (Erfahren) ablösen lässt. Als Malerei rückt das Narziss-Bild

auf ungewohnte Weise einen sinnlichen Aspekt von Erkenntnis in den Vordergrund. Es

macht Erkenntnis als einen ausgedehnten und nicht abschließbaren Erfahrungsprozess

erlebbar (Kapitel 4.1.). Das Kapitel 4.2. lotet das erkenntniskritische Potential des Bildes

aus. Neben den Erkenntniswegen, die der Betrachter im Prozess erprobt, nimmt das

Narziss-Bild – vergleichbar mit einem philosophischen Diskurs – eine bestimmte Posi-

tion in der Frage ein, was das ›Ich‹ oder das ›reflexive Bewusstsein‹ ist. Diese Erkennt-

nisstrecke baut auf dem zweiten Kapitel des Reflexionsteils auf. Indem es sich gegen-

über dem Abbild als alternatives Erkenntnismedium behauptet, wie im dritten Kapitel

herausgearbeitet, widerspricht es zudem implizit erkenntnistheoretischen Positionen

und Forschungsparadigmen, die von reiner Faktizität und der Möglichkeit objektiver

Forschung ausgehen. Aus umgekehrter Perspektive lässt sich hieran ebenso das einge-

schränkte Erkenntnispotential des Bildmediums argumentieren – was zum nächsten

Kapitel überleitet. Mit der Spiegel- und Schattenthematik des Narziss-Bildes greift das

Kapitel 4.3. das in Bildern explizit oder implizit behandelte Verhältnis vonWahrheit und

Täuschung auf. Der in der Philosophiegeschichte tief verankerte Täuschungsverdacht

gegenüber dem Bild, erfährt in der Narziss-Darstellung eine eigentümliche Wendung,

da es diese Täuschung durch das Bildmedium hindurch zur Erkenntnis bringt. Die Dis-

kussion um das Bild als Erkenntnismediumwird selten ohne den Vergleich zur Sprache

geführt. Im Kapitel 4.4. wird nach den medialen Unterschieden von Bild und Sprache

gefragt und die Potentialität des Bildmediums gegenüber der Sprache ausgelotet. Das

Gegenüberstellen der beiden Medien erweist sich dabei als ebenso fruchtbar wie das

Herausarbeiten der Verbindungen.Welche Argumente sprechen aus dieser Perspektive

für und welche gegen das Bild als Erkenntnismedium? Inwiefern lassen sich Erkennt-

nisse über, am und mittels des Bildmediums generieren? Wie abhängig/unabhängig

ist das Bildmedium vom Sprachmedium? Und stellt die Bildautonomie eine Vorausset-

zung dar, das Bild als Erkenntnismedium in Anschlag zu nehmen? Das Narziss-Bild

bietet sich auch in dieser Frage als ein Bild-Beispiel an, da es im Kontext eines literari-

schen Textes, demNarziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid, besprochen wird – und

es sich darüber hinaus um einen Text handelt, der zu den zentralen Erkennensmythen

unseres Abendlandes zählt. Am Beispiel eines der Interviews aus der Bildwirkungs-

analyse wird zum einen die Autonomie des Bildmediums gegenüber der literarischen

186 Dass dieses Verhältnis von Auge und Hand grundsätzlich ein beliebtes Bildmotiv darstellt, sei nur

am Rande erwähnt. Bilder thematisieren darin in selbstreflexiver Art, dass sich Wahrnehmung

nicht nurmit den Augen vollzieht, sondern durch den Körper hindurch geht und zugleich, dass Bil-

der nicht nur vonHand gemacht sind, sondern dass ihnen Seherfahrungen/Ideen zugrunde liegen.

Sie spielen mit den Berührungsimpulsen des Betrachters, der jedoch zum Anblicken verdammt

wird.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 271

Quelle dargelegt, wie auch die Erkenntnisse, die durch das Medium, sprich in einer

Bilderfahrung, gewonnen werden.

4.1 Erkenntniswege: Zwischen Augen und Hand

In der Frage, was ein Bild ist, verdeutlicht die Bildszene verschiedene Erkenntniswege.

Grob lassen sich zwei Zugänge voneinander unterscheiden: Das Ergründen des Bildes

mithilfe des Sehens und des Ertastens.187 Narziss scheint mit dem Hineingreifen ins

Wasser die Beschaffenheit, den Realitätsgehalt des Bildes testen zu wollen, so beschrei-

ben es die Probanden. Das Ansehen des Bildes bildet einen zweiten, hiervon scheinbar

unabhängigen Zugang und ist von der Frage geleitet, was er denn da sieht. Wie in Ka-

pitel 1.2. erörtert, wird die Bildgenese im Narziss-Mythos in einem Übergang zwischen

dem Bildschaffen im engeren Sinne und der Bildbetrachtung verortet – Narziss mal

zum »Entdecker«, dann wieder zum »Maler« eines ersten Bildes erhoben. Interessant

ist, dass auch auf der Ebene des »Be-greifens« wie auf der Ebene des Sehens uneindeu-

tig bleibt, ob es sich um ein Erkunden/Entdecken von etwas handelt, das bereits da ist

oder um das Schaffen/Entstehen-Lassen eines Bildes.

Der Bildtheoretiker Hans Jonas erhebt das Bildentdecken (Augen) zu einer Voraus-

setzung für das Bildermachen (Hand). In seiner Bildanthropologie expliziert er den

Zusammenhang von ›Augen und Hand‹ als einen Übergang von der Vor-stellung zur

Dar-stellung. Danach setze sich die imaginative Freiheit im Bildentwurf beim Bilder-

machen auf einer motorischen Ebene fort.188 Er argumentiert das Bild als ein primäres

Erkenntnismedium desMenschen, wonach eine imaginative Abstraktionsleistung, vom

Gegenständlichen weg, ins Bildermachen münde:

»Homo pictor, der beide in einer anschaulichen, unteilbaren Evidenz zum Ausdruck

bringt, bezeichnet den Punkt, an dem homo faber und homo sapiens verbunden

sind – ja, an dem sie sich als ein und derselbe erweisen.«189

Das Narziss-Bild macht auf besondere Weise darauf aufmerksam, dass dieser Über-

gang von der Vorstellung zur Darstellung kein einfacher ist. Während das Greifbar-

machen eines Bildes, sowohl mit den Augen, als auch mit der Hand scheitert, treten

beide Erkenntniswege auseinander. Unter der Metapher ›Hand‹ werden im Folgenden

Berührungen im weitesten Sinne verstanden; sie zielt auf die Bilderfahrung als eine

Bildgenese, metaphorisch auf das Malen des Bildes. Die ›Augen‹ stehen metaphorisch

für das Erkennen und Gegenüberstellen oder Betrachten des Bildes.

187 Neben der horizontalen Teilung der beiden Bildebenen, die Bild und Betrachter voneinander ab-

hebt, erscheinen die Bildhälften nochmals durch eine vertikale Linie voneinander getrennt. Die

Seite, auf der sich Narziss abstützt, erscheint in einem Kontrast zur anderen Seite, in der Hand

und gespiegelte Hand bereits imWasser miteinander verschmolzen sind.

188 Vgl. Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 121.

189 Ebd., S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Ein Bild und sein Doppelgänger

4.1.1 Die Kluft zwischen Sehen (Erkennen) und Berühren (Erfahren)

Wie in der Erörterung der Konstruktionserfahrung Bild und Betrachter nicht ganz in

Deckung zu bringen sind, treten in der Bilderfahrung der Narziss-Darstellung zwei Bil-

der auseinander: das Bild, das über einen ausgedehnten Prozess erkundet, imwahrsten

Sinne des Wortes be-griffen wird und hierüber verschwindet, sowie das Bild, das mit

seinem Anblick seinen Betrachter er-starren lässt. Neben der horizontalen Teilung, die

zwei ungleiche Bildhälften entstehen lässt, bewirkt die Unvereinbarkeit der Erkennt-

niswege den Eindruck einer zusätzlichen vertikalen Teilung des Bildes.

Sehen und Ertasten erweisen sich im Simultanbild als einander sich ausschließende

Erkenntniswege. Neben den unterschiedlichen Erlebensqualitäten (erstarrt/verschmol-

zen) schließen sie sich auch auf einer logischen Ebene aus. In ihrer Gleichzeitigkeit wür-

den sie den optisch-physikalischen Gesetzen widersprechen. Das Bild dürfte mit dem

Hineingreifen nicht mehr zu sehen sein. Das Sehen wiederum gerät in einen inneren

Widerspruch zwischen Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter). An den verdeckten

Augen des Narziss wird ein »Sehen« vorgeführt, das einer Innen-Sicht gleichkommt

und das ›manifeste‹ Bild erübrigt. Dieses »Sehen« geht also ins Latente. Demgegenüber

werden Berührungen gezeigt, die das Bild manifestieren sollen, die es jedoch ebenfalls

zum Verschwinden bringen. In beiden Fällen – und dies verbindet die Erkenntniswege

wiederum– erweist sich das Bild als unhaltbar (vgl. Konstruktionsproblem, Kapitel 3.3,

Teil III).

Das wortwörtliche Festhalten des Bildes, seine Vergegenständlichung tritt in einen

Gegensatz zur Bildgenese. Bildgenese meint hier sowohl das Bildschaffen im engeren

Sinne, die Tätigkeiten der Hand, als auch die Bildwahrnehmung, das Festhalten des Bil-

des mit den Augen. Das Sehen führt in ein Starren, dass dem Prozess, dem Berühren

bzw. Berührt-Werden durch das Bild entgegensteht. Die Methoden, ›Sehen und Berüh-

ren‹, machen auf Prozesse/Unhaltbarkeiten aufmerksam, die dem ›Anblick‹, der phy-

sischen Präsenz des Bildes widersprechen und letztlich Gegenstand und Methode sei-

ner Erkundung auseinanderfallen lassen. Dieses Entgleiten beschreibt die Grenzen von

Erkenntnis, die besonders in seinem Zug aufs Ganze auffällig werden. An der bereits

erwähnten Zeichnung des Lodovico Cardi weist Derrida auf das verschobene Verhältnis

von ›Augen‹ und ›Hand‹ des Narziss hin und verdeutlicht, dass das Bilderschaffen ein

(kurzfristiges) Wegsehen, ein Absehen vom Gegenstand erfordert.190191 Das Zeichnen

gehe aus einer grundsätzlichen Blindheit hervor und die Hand agiere wie als prothe-

senhafter Ersatz für das eingeschränkte Sehen des Malers/Zeichners. Der von Derrida

190 Blümle geht der Frage nach, warum Jacques Derrida ausgerechnet eine Narziss-Darstellung (von

Lodovico Cardi), also ein Spiegelmotiv, für seine Ausstellung im Louvre unter dem Titel des gleich-

namigen Buches »Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstporträt und andere Ruinen« auswähl-

te. Die Narziss-Darstellung sei insofern passend, so Blümle, da in der Zeichnung das Unsynchrone

der Tätigkeiten der Hand und des Auges sichtbar würden. Wie auch in der Bildbeschreibung von

Lypp fasst Blümle die Zeichnung metaphorisch als das verschobene Verhältnis des Malers zu sei-

nemModell auf.

191 Auch in der Vorstellung, als Bildgenese bzw. Vergegenwärtigung des Bildes verstanden, lebt ein

solches kurzfristiges Absehen vom Gegenstand. Nach Merleau-Ponty bedingt dies grundsätzlich

den Zugang zur Welt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 273

beschriebene Narziss ist Maler/Zeichner und Betrachter zugleich. Im Ausstellungskata-

log der gleichnamigen Ausstellung, »Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstporträt

und andere Ruinen« im Louvre (26.10.1990-21.10.1991) heißt es:

»Die Ruine lässt Sie etwas sehen, weil sie ihnen nichts vom Ganzen zeigt und um Ih-

nen nichts vom Ganzen zu zeigen. Die Ganzheit oder Totalität wird sofort geöffnet,

durchbohrt, durchlöchert:Maske jenes unmöglichen Selbstporträts, dessen Signieren-

der versucht, sich darinwiederzuerlangen. Nachdenkliches Gedächtnis und Ruine des-

sen, was im voraus vergangen ist, Trauer und Melancholie, Gespenst des Augenblicks

(stigmê) und des Stilus, dessen Spitze den blinden Punkt eines Blicks berühren möch-

te, der sich in die Augen blickt und nicht weit davon entfernt ist, so tief in sie zu bli-

cken, dass er am Ende vor lauter Hellsichtigkeit die Sehkraft einbüsst. Ein Augen-Blick

ohne Dauer, ›in dessen Verlauf‹ der Zeichner so tut, als starrte er in das Zentrum des

blinden Flecks. Selbst wenn nichts passiert, wenn kein Ereignis stattfindet, macht sich

der Signierende blind für den Rest der Welt. Doch unfähig, sich selbst direkt zu se-

hen – blinder Fleck oder transzendentaler trait – betrachtet er sich selbst blind(lings),

strapaziert seine Sehkraft bis zur Erschöpfung des Narzissmus.«192

4.1.2 Die Mittelstellung des Bildes zwischen Erfahren (›Berühren‹)

und Erkennen (›Sehen‹)

Das Entgleiten dessen, was der Betrachter mit seinen Augen und einer Hand zu fassen

sucht, zeigt aber nur eine Seite der Bilderfahrung mit dem Narziss-Bild. Sie mündet in

einem erstarrten Schauen. Die Erkenntniswege des Sehens und Ertastens werden auch

in ihrem Zusammenwirken deutlich.193 Was sich im Simultanbild ausschließt (Bildpa-

radoxon) erweist sich im Nacheinander als sinnvoll. Dieses Nacheinander ist zugleich

synonym für den Prozess der Bildbetrachtung, in welchem das mit den Augen Festge-

haltene in Bewegung gerät und sich transformiert. Bezogen auf die Konstruktionser-

fahrung veranschaulicht dieser Vorgang die unauflösliche Verbundenheit von Bild und

Betrachter, die letztlich dazu führt, dass sich kein Bild gegenüberstellen lässt.

Diese Verbundenheit (zwischen Seh- und Tastsinn) stellt Merleau-Ponty in seinem

Standardwerk, Phänomenologie der Wahrnehmung, grundsätzlich für Wahrneh-

mungsprozesse heraus. Und zugleich betont er die Reflexivität des Vorgangs. Reflexiv

ist nach Merleau-Ponty die Wahrnehmung als solche, wenn ein Mensch ›sich sehend

sehe‹ oder ›sich berührend berühre‹. Darin ist der Wahrnehmende sowohl Subjekt wie

Objekt seiner Wahrnehmung gleichermaßen. Sehen und Berühren sind Sinnestätig-

keiten, die Merleau-Ponty in ihrem untrennbaren Zusammenwirken beschreibt. Dieser

Gedanke folgt konsequenterweise aus der Beschreibung des ›Sehens‹. Das ›Sehen‹

geschieht nicht wie von außen, also unangebunden zum Körper. Der Betrachter kann

sich die Welt nicht gegenüberstellen, da er in den Worten von Merleau-Ponty »in dem

Gewebe der Welt gefangen« und sein Körper zu den Dingen der Welt zählt.

192 Derrida, Jacques: Aufzeichnungen eines Blinden.Das Selbstporträt und andere Ruinen, München: Fink

1997, S. 73.

193 Dieses Zusammenwirken von Augen und Hand verdeutlicht, warum die Charakterisierung von

Narziss mal als Maler, dann wieder als Betrachter unentschieden bleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Das Rätsel besteht darin, daß mein Leib zugleich sehend und sichtbar ist. Er, der alle

Dinge betrachtet, kann sich zugleich auch selbst betrachten und in dem, was er dann

sieht, ›die andere Seite‹ seines Sehvermögens erkennen. Er sieht sich sehend, er betas-

tet sich tastend, er ist für sich selbst sichtbar und spürbar. Es ist ein Selbst, das nicht

vermittels einer Transparenzwie dasDenken alles Erdenkliche in sich selbst aufnimmt,

es als Denken konstituiert, in Denken verwandelt, sondern ein ›Selbst‹ durch eine Be-

troffenheit, einen Narzißmus, eine Verknüpfung von dem, der sieht, mit dem, was er

sieht, und von dem, der berührt, mit dem, was er berührt, von Empfindendem und

Empfundenem – ein ›Selbst‹ also, das zwischen die Dinge gerät, das eine Vorder- und

eine Rückseite, eine Vergangenheit und eine Zukunft hat…«194

Diese Seite des ›Narzißmus‹, die Merleau-Ponty beschreibt, um die Reflexivität der

Wahrnehmung zu veranschaulichen, erscheint geradezu durch das Narziss-Bild mit

den simultanen Tätigkeiten des Sehens und Berührens veranschaulicht. Durch diese

Verknüpfung in der Wahrnehmung vermag das Bild nicht gänzlich gegenüberzutre-

ten; es zeigt sich auf beiden Betrachter-Ebenen mit dem Betrachter verwoben. Zudem

offenbart es das (Selbst-)Betrachten als einen sinnlich-nahen und Körper-gebundenen

Vorgang. Nach Merleau-Ponty hat jedwede Vergegenständlichung von Welt, darunter

auch eine Bildmanifestation, eine solche körperliche Dimension. Ein »Ding« befindet

sich danach immer »am Endpunkt meines Blicks und allgemein meiner Erkundung«,

die durch den Körper hindurch geht.195

Die Bilderfahrung umfasst die Materialität des Bildes in seinen haptisch-sinnlichen

Qualitäten und reflektiert damit den Vorgang des Bildersehens, der sich nicht ganz von

dem isolieren lässt, was unter ›Einfühlung‹ zu verstehen ist und metaphorisch das Be-

rührtwerden des Betrachters meint. Dass dies wortwörtlich zu verstehen ist, offenbart

die dargestellte Hand-lung im Bild, die Hand im Wasser. Zugleich wird die Undeut-

lichkeit des (Spiegel-Bildes) mit der Hand im Wasser verknüpft. Sie bewirkt, die Un-

deutlichkeit des Bildes als (s)ein Schwinden aufzufassen. Das Hineingreifen ins Wasser

erscheint zeitlich versetzt zum Ansehen des Bildes, so als würde das Bild mehrere Mo-

mente, die Tätigkeiten des Sehens und Ertastens, in zeitlicher Versetzung zeigen. In

dieser Weise bewältigt der Bildbetrachter den Widerspruch des Bildes, dass etwas zu

sehen ist, das so nicht zu sehen sein dürfte. Denn in einen Prozess überführt, würde

sich der Eindruck der Inkongruenz des Simultanbildes auflösen (vgl. Umgangsformen

unter Kapitel 4 von Teil III).

Auf Erkenntnis bezogen lässt sich das Begriffspaar ›Berühren und Sehen‹ auf die

häufig voneinander abgegrenzten Sphären, die der Erfahrung und die der Erkenntnis,

beziehen. Erfahren meint ein ›Be-greifen‹ im engeren Sinne, das den Prozess erfor-

dert und ein Bild, als Festlegung verstanden, zum Schwinden bringt. Dies ersetzt nicht

das ›Sehen‹, verweist aber auf ein eingeschränktes Sichtfeld und die Notwendigkeit er-

gänzender Berührung. Berührung meint auf Darstellungsebene ein wortwörtliches Be-

rühren des Bildes durch den Betrachter im Bild und im übertragenen Sinne, dass der

194 Merleau-Ponty, Maurice: »Das Auge und der Geist (1961)«, Das Auge und der Geist. Philosophische Es-

says, Darmstadt: Meiner-Verlag 2003., S. 279-280

195 Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), S. 21-22.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 275

außenstehende Betrachter von etwas berührt wird, das ihn angeht.196 Berührungmeint

in epistemologischer Hinsicht ein Be-greifen und betont die Teilhabe des Betrachters

am Betrachteten bzw. die Teilhabe des Forschers an seinem Forschungsgegenstand.197

Dieser verliert durch die Teilhabe/den Prozess der Erkundung seine als fest umrissen

geglaubten Grenzen, ebenso wie sich das Objekt der Erkundung nicht ganz abgren-

zen lässt. Gleichzeitig führt das gemalte Narziss-Bild dem Betrachter seine Haltbarkeit

vor Augen. Es basiert auf einem anderen Bildmedium, zeigt sein Fortbestehen als Ma-

lerei und steht außerhalb vom Betrachter. Diese Gegenbewegung, das Sehen oder Ge-

genüberstellen des Bildes, tritt als Bedingung des Prozesses der Bildbetrachtung auf.

Auf Erkenntnis allgemein bezogen, wird das Gegenüberstellen und Ablösen des Gegen-

ständlichen vom Prozess seiner Erkundung zu einer zweiten Bedingung von Erkennt-

nis.

So wie Anblick und Vorstellung, synonym für das Bild-Betrachter-Duo,mal in einen

Gegensatz treten, mal verbunden erscheinen, so gehen auch die Methoden der Bildex-

ploration zwischen Sehen und Berühren hin und her. Mal fühlt sich der Betrachter in

den Betrachter des Bildes ein und nimmt notgedrungen Anleihen bei sich; mal versucht

er sich streng analytisch nur auf das zu berufen,was sich als Bilddarstellung im engeren

Sinne beschreiben lässt. Die Narziss-Darstellung führt diese Explorationswege jeweils

an ein Extrem und demBetrachter die Kehrseite eines einseitigenWeges des Erkennens

in den Polen des Verschmelzens und Erstarrens vor. Das Erstarren, das das Starren als

gebanntes Anschauen imWort führt (Augen), tritt bei diesen Erkenntniswegen in einen

Kontrast zum Verschmelzen als eine Extremform des Berührens (Hand).

Damit nimmt die Narziss-Darstellung implizit eine kritische Position gegenüber

der tradierten Trennung von Erfahrung und Erkenntnis ein: Sie zeigt, wie sich Erfah-

ren und Erkennen wechselseitig bedingen und doch in der Unhaltbarkeit eines Bildes

münden. Das Narziss-Bild führt seinem Betrachter vor Augen, dass er nichts erkennen

kann, ohne sich vom Gegenstand in irgendeiner Weise ›rühren‹ zu lassen. Ein Be-grei-

fen als sinnliche Erfahrung allein genügt jedoch nicht, wenn sich der Gegenstand dann

nicht mehr von außen besehen lässt. Und umgekehrt ist kein Erkennen, das Sehen von

Dingenmöglich, ohne in den Ausstauchmit demGegenstand zu kommen.Das Narziss-

Bild weist damit auf allgemeineMethoden der Erkenntnis und ihre Kehrseiten hin. Und

hier schließen die Forderungen an Methode zur Exploration eines Bilderlebens an die

Erkenntnisse aus der Erlebensrekonstruktion an.Erinnert sei an die Beschreibung eines

Mittelweges zwischen einer mitbewegendenMethode, die bei Goethe in das Extrem des

Identisch-Werdens (Verschmelzens) mündet und einem gegenstandsbildenden, rekon-

struierenden Vorgehen, das jedoch nicht künstlich werden darf, um der Lebendigkeit

des Gegenstands (Erstarren) gerecht zu werden (vgl. Teil II, Kapitel 1.1.1.).198 Zugleich

196 Diese Seite des Bildes ist analog zum ausgedehnten Prozess einer Bildbetrachtung, in der sich

ebenfalls, in der Auseinandersetzungmit dem eigenen Selbstbild, mit Vergangenem und Zukünf-

tigem das Bild wie eine lebendige Gestalt transformiert.

197 Verwiesen sei auf die genetische Epistemologie Jean Piagets, der in den kontinuierlichen Pro-

zessen der Assimilation und Akkomodation belegt, dass sich zwischen Erkenntnis-Subjekt und

Erkenntnis-Objekt keine scharfe Linie ziehen lässt.

198 An dieser Stelle sei nochmals auf den Zusammenhang der beiden Grundkomplexe, Wahrheit und

Täuschung, Einheit und Teilung, verwiesen, die sich durch die Erzählung des Narziss-Mythos nach

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Ein Bild und sein Doppelgänger

erweist sich das Bild als erkenntniskritisch, da die verschiedenen Erkenntniswege im-

mer etwas offenlassen oder im Dunkeln halten. Die Narziss-Darstellung führt uns an

einem Bild vor Augen, dass sich die Methode nicht, zumindest nicht ganz mit dem Ge-

genstand deckt. Gleichzeitig macht sie auf die Entwicklungsbedingungen des Gegen-

stands (Bild) aufmerksam, ohne die es den Gegenstand nicht geben kann. Gegenstand

und Methode konstituieren sich wechselseitig, ohne selbstidentisch zu werden.

4.2 Das erkenntniskritische Potential des Narziss-Bildes

Das Narziss-Bild leistet in der Bildexploration eine empirische Basis für Theorien, die

auf unterschiedliche Weise dem Erkenntnisvermögen eines reflexiven, ich-gesteuerten

Bewusstsein widersprechen. Das Bild als Erfahrungsmedium macht auf den Übergang

von Erfahren und Erkennen aufmerksam und regt zu einer Reflexion der, in der Philo-

sophiegeschichte vielfachen separierten Erkenntniswege an. Es klärt den Bildbetrach-

ter im Erfahrungsprozess über den illusionistischen Charakter des reflexiven Bewusst-

seins auf, das meint sich vollumfänglich umfassen zu können, indem es ein Verrücken,

Entgleiten oder Verschwinden in Szene setzt. Die Fiktionalität des Bildes, der Wunsch

einer Haltbarmachung und zugleich die Erfahrung des Unhaltbaren und Prozessualen

verweist auf grundlegende Fragen wissenschaftlicher Erkenntnis (1).

Im Konstruktionskern der Bilderfahrung manifestiert sich das Bild-Betrachter-

Verhältnis in seiner unauflöslichen Verstrickung. Denn das Sehen eines Bildes lässt

sich nicht gänzlich von demWissen über Dinge und den Vorstellungen des Betrachters

abgrenzen und zugleich verdeutlicht das Bild einen »Riss der zwischen Bild und Wirk-

lichkeit«, der sich nach Didi-Hubermann nie ganz schließen lasse und sämtliche Bilder

durchziehe.199 Das Narziss-Bild widerspricht damit der Vorstellung von Erkenntnis als

einer rein abbildenden, die Wirklichkeit wiederholenden Funktion sowie der Wirklich-

keit als einer vom Betrachter unabhängigen Gegebenheit. Zugleich reflektiert es die

Grenzen von Erkenntnis als die Unmöglichkeit, sich die Welt gegenüberzustellen (2).

(Selbst-)Erkenntnis vollzieht sich nicht ohne Anschauung im wörtlichen Sinne, welche

sich nochmals auftrennt in ein Sehen und Vorstellen, und die nicht ohne ein Begreifen

im haptischen Sinn möglich ist. Und zugleich bleiben oder entstehen, dies macht das

Narziss-Bild anschaulich, überall Lücken. Es lässt das Bild als ein Versuch aufs Ganze

zu gehen, in den Worten von Derrida zur »Ruine« werden.

4.2.1 Zum Verhältnis von Wahrheit und Täuschung, Spiegel und Schatten

Die besondere Leistung des Narziss-Bildes als Erkenntnismedium kann darin gesehen

werden, dass ihm nicht nur eine implizite Kritik an einseitigen Erkenntniswegen (Me-

Ovid ziehen. Auch im Narziss-Mythos geht es um einen Frevel, der sich analog zum Ganzheits-/

Schöpfungsanspruch des Bildes lesen lässt. Narziss darf nicht (nur) sich selbst genügenund erfährt

in der Spiegelszene sowohl die Täuschung (er ist es selbst), als auch eine unauflösliche Trennung

von sich (er kann sich nicht greifen). Beide Wege der Exploration, auch als Erkenntniswege zu

verstehen, scheitern: Der Anblick täuscht (›Erkennen‹) und führt von lebendigen Bezügenweg und

die Berührung (›Begreifen‹) konfrontiert mit der Vergänglichkeit der Erscheinung.

199 Vgl. Didi-Hubermann, Georges: Bilder trotz allem (2003), übers. von. Geimer, Peter, München:

Fink 2007 (Bild und Text), S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 277

thoden) und an einseitigen Gegenstandsbestimmungen entnehmen lässt, sondern dass

es in selbstkritischer Manier auf seine Grenzen und Kehrseiten als Erkenntnismedium

hinweist. Im Folgenden und in Fortsetzung zu Kapitel 1.3., ein Spiegel(-Bild) und sein

Schatten, wird das Verhältnis nun aus erkenntnistheoretischer Perspektive diskutiert.

Ein vergleichender Blick in zwei Erkennensmythen, dem Höhlengleichnis von Platon

und dem Narziss-Mythos vertieft den Zusammenhang der im Narziss-Bild anschaulich

werdende Schattenseite von Erkenntnis.

Der Narziss-Mythos weist in der Frage nach Erkenntnis eine große Ähnlichkeit zum

platonischen Höhlengleichnis auf. Dies betrifft u.a. die Wirkqualitäten der Bannung.

So wie sich Narziss auch nach der Erkenntnis, dass es sich um ein Bild handelt, von

diesem nicht lösen kann, sind es bei Platon in einer Höhle gefesselte Bildbetrachter, die

einer Täuschung anheimfallen und die, selbst nach dem Erblicken des ›Wahren‹, den

Bildtäuschungen verhaftet bleiben.

»Wenn einer entfesselt wäre und gezwungen würde, sogleich aufzustehen, den Hals

herumzudrehen, zu gehen und gegendas Licht zu sehen und, indemer das täte, immer

Schmerzen hätte und wegen des flimmernden Glanzes nicht recht vermöchte, jene

Dinge zu erkennen, wovon er vorher die Schatten sah, was meinst du wohl, würde er

sagen,wenn einer […] ihm jedes Vorübergehende zeigend, ihn fragte und zu antworten

zwänge, was es sei? Meinst du nicht, er werde ganz verwirrt sein und glauben, was er

damals gesehen, sei doch wirklicher als was ihm jetzt gezeigt werde?«200

Wie bei Ovid wird die visuelle Täuschung in der Höhle noch durch eine akustische Täu-

schung, einenWiderhall von Tönen aus der ›realenWelt‹, untermauert. ImVergleich der

beiden Erzählungen fällt auf, dass die Täuschung, die sie beschreibt, nicht dem Bild-

medium vorbehalten ist. Sie beruht nicht auf ihm, sondern auf einer spezifischen Form

der Wiederholung des Gleichen, das für das ›Wirkliche‹ gehalten wird. Die spiegelnde

Wasserfläche, die erscheinenden Schatten und derWiderhall des Echos eint zudem ihre

Eigenschaft als Naturerscheinung. Vereinfacht lässt sich sagen: Spiegel und Schatten

(als Naturerscheinungen) täuschen gleichermaßen. Sie sind in der Ovid-Quelle sogar

synonym gesetzt (vgl. Kapitel 1.3.).

Das Narziss-Bild bringt den Zusammenhang von Spiegel und Schatten bezogen auf

Erkenntnisprozesse besonders deutlich zum Vorschein. Es zeigt, wie das Sichtbare das

Unsichtbare bedingt; ein Sichtbarmachen die Fragmentierung/Auslöschung befördert,

der strahlende Spiegel einen Schatten wirft. Während der Spiegel noch den Augenblick

einzufangen sucht, stellt sich bereits Vergänglichkeit ein. Gleiches gilt für jede Form der

Sichtbarmachung durch ein künstlerisches Bild. Es verdeckt nicht nur, indem es sicht-

bar macht, sondern zeigt all‹ dasjenige, das an dieses Sichtbare geknüpft ist, üblicher-

weise aber im Verborgenen wirkt (vgl. Kapitel 3.1.3., Der schwarze Seins-Grund und

die Künstlichkeit der Figur). Während sich bei Platon die Schattenprojektion als täu-

schende Erscheinung vom wirklichen Sein abhebt, wird der Schatten im Bilderleben zu

einer Bildrealität außerhalb des Bildlichen. Er beansprucht gegenüber dem Idealbild,

das ebenfalls in der Bildbetrachtung belebt wird, einen höheren Erkenntnisgehalt. Sei-

ne Täuschung – und hier zeigt sich die Nähe zwischen dem platonischen Urbild und

200 Platon: Der Staat, übers. von. Schleiermacher, Friedrich, Darmstadt: Schirner 1971, S. 515c-d.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Ein Bild und sein Doppelgänger

dem Idealbild im Bilderleben – liegt gleichermaßen in der Ganzheitsvorstellung, die

eine Einschluss-/Ausschlussgestalt erzeugt und darin das ›Andere‹ negiert.201

Die Narziss-Darstellung zeigt die Bildgenese als ein nicht-gelingendes Festhalten,

das im doppelten Sinne reflektiert. Die Vergänglichkeit der sinnlichen Erscheinungen,

die imBild u.a. als ein Schwinden dargestellt ist, tritt gegenüber dem vergeblichen Fest-

halten des Bildes als Realität hervor. Das Prozessuale/Vergängliche avanciert gegenüber

dem Wunsch nach Einheit und Verfestigung dessen, was sich als ›Ich‹ darstellt, zu ei-

ner Realität außerhalb des Bildlichen. In dieser Hinsicht ist die Narziss-Darstellung er-

kenntniskritisch – denn sie macht auf die Lücken aufmerksam, die ein sich selbst fest-

halten wollendes Bewusstsein evoziert: als Bild, als Ich, als Bewusstsein. Auf Erkenntnis

allgemein bezogen, bringt das Narziss-Bild zur Anschauung, dass sich ein Erkenntnis-

inhalt nicht vollständig von Erkennens-Prozessen isolieren lässt. Eine Erkenntnis, die

das Bild hervorbringt, lautet: das Sich-Selbst-Sehen erfordert Ausschlüsse, die wie ein

Schatten verfolgen (können). Der Betrachter kann somit diesen Schattenseiten begeg-

nen. Er ist in diesemVorgang kein bloßer Betrachtermehr, sondern involviert, während

sich das Bild, auf das er schaut, stetig transformiert.

Das Narziss-Bild zeigt sich, indem es auf seine eigenen Grenzen verweist, in selbst-

reflexiver Manier erkenntniskritisch. Es impliziert eine Bildkritik, die sich als Erkennt-

niskritik lesen lässt, und bezieht sie auf das eigentümliche Faktum, dass die Narziss-

Darstellung diese Kritik bildlich in Szene setzt. Darin verweist es auf seine besondere

Qualität als Kunst, die es von anderen Bildern (z.B. dem narzisstischen Bild des primä-

ren Stadiums) unterscheidet. Indem es mittels seiner ikonischen Differenz zwei Bilder

voneinander abhebt und die Grenzen des Bildes als Erkenntnismedium in einem Bild

zur Anschauung bringt, behauptet es sich als einMediumder Erkenntnis. In dieserWei-

se unterscheiden sich die Spiegeldimensionen (Malerei/optischer Spiegelung) vonein-

ander. Die täuschenden Naturerscheinungen im Höhlengleichnis und Narziss-Mythos

sind von anderer Art, da in ihnen keine Behandlung der Spiegelthematik stattgefun-

den hat.

Nur vordergründig bestätigt das Narziss-Bild die täuschenden Qualitäten, die Bil-

dern in der Tradition einer Bildprojektion bei Platon (Schatten) zugesprochen und wor-

über sich in den metaphysischen Philosophien ein Rückzug auf das ›Denken‹ begrün-

det. Es setzt diese Täuschung sogar in Szene, indem es die Flüchtigkeit (Unhaltbarkeit)

und Ungleichheit der Erscheinung (Bild) darstellt. Gleichzeitig übt die Bilddarstellung

Kritik an Formen von Erkenntnis, die Ausschluss und Rückzug als Erkenntnisweg for-

dern und somit implizit am cartesischen Cogito.

4.2.2 Die bildinterne Kritik am reflexiven Bewusstsein

Die Meditationen von Descartes sind wohl der in der Philosophiegeschichte prominen-

teste Versuch einer Wahrheitsfindung über die Reflexion in Form eines völligen Rück-

zugs auf das Denken. Das Denken avanciert zu einer Seinsversicherung und sein Bezug

zum Ich zu einer einzigen Gewissheit. Dieses reduktionistische Vorgehen ist in meta-

physischer Tradition immer schon einer Erkenntnisauffassung, die sich auf die Welt in

201 Die Idee (Platon) oder das Urbild sind mit dem Idealbild sicherlich nicht synonym.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 279

seiner Erscheinungsvielheit stützt, entgegengestellt. Das Bild zählt sowohl zur erschei-

nenden und gegenständlichen Welt, wie auch zur Vorstellungswelt. Aufgrund dieser

Mittelstellung fällt auf das Bild der Verdacht zu täuschen. Weder lässt sich an ihm ein

›reines‹ Faktum isolieren, noch ist es ein ›reiner‹, vom Sinnlichen befreiter Gedanke,

der im Bild zur Anschauung kommt. Die Qualität des Übergangs zwischen der erschei-

nenden Welt, die ich ›sehen‹ kann und den Vorstellungen, die dieses Sehen lenkt und

auf Bilder richtet, wurde in der Bilderfahrung nicht nur belebt, sondern in seinen Wi-

dersprüchen und seiner sinnlichen Dimension erfahren.

Die Blicktheorien/Seinsontologien, die im zweiten Kapitel des Reflexionsteils vor-

gestellt wurden, widersprechen, ob als phänomenologische, gestaltpsychologisch-mor-

phologische oder psychoanalytische Gegenstandsbildung, sowohl den methodischen

Paradigmen der cartesischen Meditationes, als auch dem cartesischen Cogito, das sich

vollumfänglich zu erblicken meint. Hier noch einmal zusammengefasst: In phänome-

nologischer Manier beschreibt Sartre ein Blickgeschehen in realen Momenten des Bli-

ckens und Erblickt-Werdens. Er widerspricht der Möglichkeit einer Selbsterfassung

durch den Blick im Sinne des reflexiven Bewusstseins mit der Beobachtung, dass ein

Subjekt nicht zugleich sein Objekt-Anderer sein könne. Um das Sein zu erfahren, be-

dürfe es eines realen Anderen, der die eigene Welt dezentriert bzw. zu einem Abflie-

ßen bringt.202 Auf Erkenntnis allgemein bezogen ist nach Sartre keine solche (absolu-

te) Außenperspektive möglich; das ›Ich‹ als Seinseinheit, die auf sich zu schauen ver-

mag, eine Illusion. Lacan geht in seiner Kritik am reflexiven Bewusstsein soweit, die

Bewusstseins-Philosophienmit dem illusionistischen narzisstischen Stadium gleichzu-

setzen. In diesem »Ego- oder Cogito-Zentrismus« falle dann ein Verdacht auf die Welt,

diese sei nichts als seine Vorstellungen. Das ›sich sich sehen zu sehen‹ sei ein »Taschen-

spielertrick« und täusche über eine grundlegende Blickabhängigkeit hinweg.203 Dieser

wiederum liege eine Begehrensfunktion zugrunde, die das Subjekt primär zu einem

»erblickten« Wesen (in einem Feld des Begehrens) mache. Lacan spricht hier auch von

der »Präexistenz des Blicks« als Urphänomen menschlichen Daseins.204 Das Subjekt

ist nach Lacan also nicht nur durch zum größten Teil unbewusste Strebungen, die es

nicht überblickt, geprägt, sondern Teil eines Feldes, dem es angehört und von dem es

sich nicht scharf abgrenzt. Die morphologische Konzeption des Seins nach Salber be-

schreibt ein im Bauplan der Natur enthaltenes Verwandlungsprinzip, in welchem die

Entwicklungen zu einem ›Anderen‹ hin bzw. die Tendenz des Anderswerdens nicht von

dem zu trennen ist, was sich zu einer Gestalt formiert. Das in einem fixierten Den-

ken eingeschlossene Ich stellt im Ausschluss dieses Verwandlungsprinzips und im Aus-

schluss der Welt aus dieser Perspektive somit eine Illusion dar (vgl. auch Kapitel 1.2.3.,

Der Subjektbegriff in der Morphologie, Teil II).

Schließlich hält auch aus erkenntnistheoretischer Perspektive das cartesische Co-

gito, das eine Seinsgewissheit aus einem fixierten Denken als reflexiven Bewusstsein

behauptet, einer logisch-dialektischen Auseinandersetzung bei Hegel nicht stand. Die

202 Vgl. Kapitel »Der Blick« Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 457-538.

203 Vgl. Lacan, Jacques: »Die Anamorphose (1964)«.

204 Vgl. Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Ein Bild und sein Doppelgänger

implizite Erkenntniskritik des Narziss-Bildes lässt sich hieran in zwei Aspekten ver-

deutlichen. Zum einen zeigt Hegel, wie der Prozess des Denkens als sein Bestandteil

der Denkgestalt immanent ist, wodurch sich keine Erkenntnis als solche ›objektiviert‹

oder quasi ›von außen‹ von den Vorgängen der Erkennensprozesse isolieren lässt. In-

dem das Narziss-Bild vor Augen führt, dass das Festhalten eines Bildes letztlich nicht

gelingt und in einen Gegensatz zum Prozess der Bildbetrachtung gerät, erweist es sich

als erkenntniskritisch. So lässt sich das ›Kennen‹ im ›Er-kennen‹ als ein Erinnern ver-

stehen, das im Zeichen des Festhaltens eines Bildes steht. Und auch in der anderen

Richtung meint Erkennen eine jähe Konfrontation mit dem sinnlich Erscheinenden,

das sich jedoch als vergänglich erweist. Zum anderen – und dies betrifft die Gestalt des

›Anderen‹ – stellt Hegel heraus,wie ein ›für sich sein‹ notgedrungen an ein ›an sich sein‹

gebunden ist bzw. wie ein So-sein ein Anders-sein dialektisch beinhaltet. Hegels Kri-

tik zielt dabei auf Trennungen ab, die das Wesen einer Sache von seiner Erscheinung,

das Ganze von den Teilen, das Allgemeine vom Besonderen abheben. Er kritisiert die

Abstraktheit der metaphysischen Entitäten und setzt Unterscheidungen an die Stel-

le absoluter Trennungen.205 Dies gilt gleichermaßen für die Ich-Konstruktion – Hegel

spricht vom ›Selbstbewusstsein‹ – wie für jedwede Ganzheitskonstruktion. Diese he-

gel’sche Denkfigur expliziert einen weiteren Aspekt der impliziten Erkenntniskritik des

Narziss-Bildes: Denn Einheit und Teilung treten im Bilderleben als aufeinander bezo-

gen, einander bedingend auf. Das Ganzheitserleben des narzisstischen Bildes erfordert

die Teilung; sie konstituiert das Ganze. Und zugleich ordnen sich die ›Teile‹ nicht ein-

fach dem Ganzen unter, sodass sich das Besehene zu einem Ganzen schließen würde.

Hier kommt es zu einem Heraustreten aus dem vermeintlich Ganzen, zu Autonomisie-

rungen, Verrückungen.

Das Narziss-Bild führt in die Architektur der Bildgenese und lässt nicht nur die

Entstehung des Bildes über den Betrachtungsprozess nachvollziehen, sondern lotet die

Grenzen und Kehrseiten des Bildes als primäres Erkenntnismediums aus. Es spielt ge-

radezu mit dem Begriff des Erkennens, der in einer Richtung der Philosophiegeschich-

te für das Denken unter Ausschluss der Sinnlichkeit reserviert ist. Interessanterweise

setzt das Narziss-Bild ein den Meditationen von Descartes analoges Rückzugsmoment

der Selbstbesinnung in Szene, das alle ablenkendenMomente aus der Szenerie verbannt

hält. Mit dem Schließen der Augen – synonym für einen kontemplativen Moment der

Reflexion – entspinnen sich die Vorstellungen der Betrachter. Es verknüpft das Denken

als Ausschlussgestalt mit dem Vorstellungsbild. Darin verdeutlicht es die Betrachterab-

hängigkeit des Bildes undmit ihr die fehlendeObjektivität der Denk- oder Vorstellungs-

gestalt. So als ließe sich dieWelt in ihrer Erscheinungsvielfalt (Bildhaftigkeit) nicht aus-

schließen, so macht sich neben und in den Vorstellungsbildern immer auch das hierzu

inkongruente Bild im Bild geltend – stellvertretend für die Unvollständigkeit, die das

gesamte Bild als Qualität durchzieht. Diese Inkongruenz und Unvollständigkeit erhält

im Bilderleben schließlich einen stärkeren Realitätsanspruch.

Nach dieser Erläuterung der impliziten, bildinternen Kritik des Narziss-Bildes am

reflexiven Bewusstsein, werden nun aus entgegengesetzter Richtung tradierte Vorbe-

205 Vgl. Schnädelbach, Herbert: GeorgWilhelm Friedrich Hegel (1999), S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 281

halte gegenüber dem Bild/Bildlichen aus erkenntnistheoretischer Perspektive vorge-

stellt.

4.2.3 Skepsis gegenüber dem Bildmedium in philosophischer Tradition

Die Vorbehalte gegenüber dem Bild (als Erkenntnismedium) kommen grob aus zwei

Richtungen: Metaphysischer und Positivistischer Epistemologie. Ein Bild wird in sei-

ner Mittelstellung zwischen Anblick und Vorstellung, sowie zwischen den miteinan-

der interagierenden Sinnen, Tast- und Sehsinn, weder zu einem Untersuchungsgegen-

stand des Positivismus, noch zu einem Gegenstand, an dem sich Erkenntnisse gene-

rieren ließen – also zu keinem, im Goethe’schen Sinne »glücklichen Gegenstand« ihrer

Forschung. Obwohl ein Bild im engeren Sinne gegenständlich ist, verweist es in sei-

ner Vielschichtigkeit sogleich auf Aspekte, die über seine physikalischen Eigenschaften

weit hinausreichen.Mit dem Entgleiten des ›Objektiven‹ und der geringen Trennschär-

fe zu den Vorstellungen, die sich am Bild und im Bild entspinnen, lässt sich an ihm

kein eigenständiges Faktum isolieren. Dass sich ein Bildmedium zudem in der Dar-

stellung mit zur Darstellung bringt, wie es u.a. Gadamer, Waldenfels und Boehm (s.o.)

betonen, schließt es aus einer positivistischen Perspektive als Medium der Erkenntnis

aus – denn wenn nicht mittels, sondern im Bildmedium gesehen werde, dann mischen

sich damit die im Positivismus aufgetrennten Bereiche des ›Subjektiven‹ und ›Objekti-

ven‹. Da ein künstlerisches Bild aber nicht im engeren Sinne abbildet, sondern darstellt

und die Darstellung wie bereits ausgeführt die Vorstellung voraussetzt/belebt, mangelt

ihm aus positivistischer Perspektive die Eindeutigkeit. An ihm lässt sich kein fest um-

rissener Gegenstand isolieren. Schließlich ist mit der positivistischen Forderung nach

Objektivität – sprich der Unabhängigkeit des Forschers (Betrachters) vom Forschungs-

prozess – durch das Hineinziehen des Betrachters ins Bild ein solches Medium als Er-

kenntnismedium ausgeschlossen. Im Bilderleben der Narziss-Darstellung wird dieser

konstitutive Zug des Bildes in der Verschmelzung anschaulich. Das Einswerden wieder-

um passt grundsätzlich nicht zu wissenschaftlichen Paradigmen, die von einer strik-

ten Subjekt-Objekt-Trennung ausgehen bzw. diese Trennung in der wissenschaftlichen

Praxis fordern. Ließen wir umgekehrt das Narziss-Bild seine Positivismus-Kritik aus-

sprechen, so würde es beklagen, nur aus der Richtung des Gegenübertretens des Bildes

betrachtet, also vereinseitigt zu werden. Es würde ein Denken in Verhältnissen, sowie

den Gegenstandsauflösenden Prozess der Betrachtung einfordern.

Die Bildkritik der metaphysischen Philosophien geht in eine gänzlich andere Rich-

tung. Sie misstraut nicht den (»subjektiven«) Vorstellungsgehalten und den Ideen, die

Bilder innewohnen bzw. beleben, sondern ihrer Erscheinung.206 Dabei operiert sie mit

verschiedenen Bildbegriffen, hierarchisiert sie oder trennt sie auf. Paradigmatisch ist

hier die Unterscheidung zwischen Abbild und Urbild, aber auch die strikte Trennung

zwischen den ›gemachten‹ und den ›natürlichen‹ Bildern bei Platon. Die Frage, ob Bil-

der der Kunst das ›Sein‹ verkörpern oder als Erscheinung sogar über dieses hinweg-

täuschen, bleibt bei Platon vom Einzelfall abhängig. Grundsätzlich bemängelt Platon

an Bildern (wie auch am geschriebenen Wort), dass sie verfestigend wirken könnten.

206 Wie bereits erläutert, liegt dem die Hierarchie von Abbild und Urbild zugrunde, sowie die Tren-

nung zwischen dem Sein und dem Erscheinenden.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Ein Bild und sein Doppelgänger

Da Werke der bildenden Kunst (Statuen und Bildern) als Gestalteinheiten in Erschei-

nung treten, mangele es ihnen an Diskursivität. Damit erschwerten oder hinderten sie

den Erkenntnisfluss und die geforderte Performativität der Erkenntnisprozesse, die al-

lein den Zugang zu den Ideen als letzten Wahrheitsgrund ebnen könnten.207 In der

metaphysischen Philosophie von Platon bis Descartes verbindet sich auf eigentümliche

Weise die Skepsis gegenüber der sinnlichen Erfahrung und ihrer Veränderlichkeit mit

der Eigenart des Bildes, einen Moment festzuhalten. Bilder sind in der cartesischen

Terminologie Teil der »res extensa«, der ausgedehnten oder veränderlichen Dinge, und

gegenüber den »res cogitans« ungeeignet, an ihnen zu letzten Gewissheiten zu gelan-

gen. Derartige Gewissheiten sind in metaphysischer Tradition dem Denken oder den

abstrakten Ideen vorbehalten.208 Anders als bei Platon ist es bei Descartes insbesonde-

re der sinnliche Aspekt derWandlung, der dem Bild als Erfahrungsgegenstand anhaftet

und es folglich als Erkenntnismedium ausschließt.

Die implizite Metaphysik-Kritik des Narziss-Bildes lässt sich als eine Kritik an den

aufgetrennten Bereichen des »Seins« und der »Erscheinung« verstehen. Die Narziss-

Darstellung widerspricht der cartesischen Trennung der ›res extensa‹ (der Erfahrungs-

gegenständen) von den ›res cogitans‹ (Gedanken)– da Anblick (Bild) und Vorstellung

(Betrachter) miteinander verwoben sind. Am Narziss-Bild wird anschaulich, dass das

›Wesen‹ einer Sache, das in den abstrakten Ganzheitsvorstellungen gesucht wird, nicht

unabhängig von seiner ›Erscheinung‹ ist und doch nicht in eins fällt.

Dem Bild die Erkenntnisfunktion abzusprechen, gründet – wie gezeigt – in einer

Richtung auf der Skepsis gegenüber dem Spürbarwerden des Imaginären im Anschau-

lichen. Auf der anderen Seite richtet sie sich gegen seine Veränderlichkeit als sinnli-

cher Erfahrung, sowie zugleich gegen seine Seins-Behauptung als materiales Gegen-

über, seine Mittelstellung zwischen ›Augen und Hand‹. Und obwohl Bilder als Gestalt-

Einheiten erscheinen, erlauben sie keine scharfe Trennung von Subjekt und Objekt.

Das Narziss-Bild bringt dies sehr deutlich in Form eines Erlebensprozesses zur An-

schauung.

Der positivistischen und metaphysischen Epistemologie stehen auf unterschied-

liche Weise phänomenologischen Forschungsparadigmen gegenüber. In einer phäno-

menologischen Auffassung sind zum einen die Erfahrensprozesse, darunter auch die

sinnliche Erfahrung, nicht strikt von ›der‹ Erkenntnis zu trennen. Zum anderen wider-

spricht sie einer klassischen Subjekt-Objekt-Trennung. Im Narziss-Bild werden diese

Paradigmen in besonderer Weise anschaulich, wobei es sie nicht nur verbildlicht, son-

dern in eine Erfahrung überführt. Das Bild stellt in diesem Sinne einen »glücklichen

Gegenstand« der Phänomenologie dar.

207 Vgl. Helmes und Köster (Hg.): Texte zur Medientheorie, Stuttgart: Reclam 2002, S. 28.

208 Im letztgenannten Aspekt der metaphysischen Bildkritik offenbart sich eine starke Nähe zum Bil-

derverbot der monotheistischen Religionen. Anstelle des Göttlichen, sind es Ideen (Platon) oder

›reine‹ Gedanken, mit denen Bilder in eine eigentümliche Konkurrenz treten können (nicht müs-

sen). Das Bild, steht wie auch andere sinnliche Erscheinung unter Verdacht (über das Wahre/

Wahrhaftige hinweg) zu täuschen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 283

4.2.4 »Wesens-Schau« und Konstruktion von Wirklichkeit

Um zu zeigen, wie sich in der phänomenologischen Argumentation ein tradierter Bild-

begriff verändert, wird nochmals ein Blick in Platons Bildbestimmungen geworfen.

Platon bezeichnet die gemachten Bilder gegenüber den Naturbildern (Spiegel, Schat-

ten) als Nachahmungen (griech. mimesis). Diese Nachahmungen variieren jedoch zwi-

schen dem,was er als Urbildnerei (griech.mimetike eikastike) und Einbildnerei (griech.

mimetike phantastike) bezeichnet.209 Dem Gedanken liegt die Unterscheidung von

Sein und Erscheinung zugrunde. Das gemachte/künstlerische Bild könne als Abbild des

Urbildes einen Wesenskern treffen oder am Urbild vorbeigehen und als Erscheinung

von etwas Nicht-Existentem seinen Betrachter täuschen. Es variiert in seiner Wahr-

haftigkeit – je nachdem, wie stark ein gemachtes Bild (Abbild) durch seine Ähnlichkeit

zur Idee am Urbild partizipiert.210 Bei Gadamer und bei Husserl finden sich Versatz-

stücke dieser metaphysischen Sicht auf das Bild. Allerdings kehrt sich das Verhältnis

von Abbild und Urbild in phänomenologischer Manier um, wonach der Wesenskern

einer Sache an sein Erscheinen – etwa in der Darstellungsweise des Bildes – gebunden

ist. Die Umkehrung von Urbild und Abbild gründet zudem auf der Ontologie des künst-

lerischen Bildes, wonach dem Bild ein ›eigenes‹ Sein zugesprochen wird (s.o.).

»Daß das Bild eine eigene Wirklichkeit hat, bedeutet nun umgekehrt für das Urbild,

daß es in der Darstellung zur Darstellung kommt. Es stellt sich selbst darin dar.«211

Der Sinn des Bildes liege zudem in der Darstellung, die nicht mit einer Abbildung zu

verwechseln sei:

»Nachahmung und Darstellung sind nicht abbildende Wiederholung allein, sondern

Erkenntnis des Wesens. Weil sie nicht bloß Wiederholung, sondern ›Hervorholung‹

sind, ist in ihnen zugleich der Zuschauer [Betrachter] gemeint.«212

In der Nachahmung liege nach Gadamer ein »Erkenntnissinn« – denn »wer etwas nach-

ahmt, läßt etwas da sein, was er kennt.«213 Den Erkenntnisgehalt des Kunstwerks be-

gründet Gadamer mit Platon darüber, dass es in der Mimesis zu einer solchen idealen

oder überindividuellen Wiedererkenntnis komme.214 Er räumt ein, dass dem Kunst-

werk dann (nur) ein Erkenntniswert zugesprochen werden kann, wenn »Erkenntnis des

Wahren Erkenntnis des Wesens« meint. Vereinfacht gesagt, wird dem Kunstwerk/dem

künstlerischen Bild die Wesensschau zugetraut. In dieser Denkrichtung erfordert die

bereits erwähnte Umkehrung des Verhältnisses von Abbild und Urbild sogar das künst-

209 Vgl. Günzel, Stephan; Mersch, Dieter (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, S. 4.

210 Vgl. ebd., S. 153.

211 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 145.

212 Ebd., S. 120.

213 Ebd., S. 118.

214 Vgl. ebd., S. 120. »In Wahrheit ist in der Darstellung der Kunst Wiedererkenntnis am Werk, die

den Charakter echter Wesenserkenntnis hat, und das ist gerade dadurch, daß Plato alle Wesens-

erkenntnis als Wiedererkenntnis versteht, sachlich begründet worden.«

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Ein Bild und sein Doppelgänger

lerische Bild als Erkenntnismedium: »So paradox es klingt: das Urbild wird erst vom

Bilde her zum Bilde – und doch ist das Bild nichts als die Erscheinung des Urbildes.«215

Aus diesem Satz lässt sich schließen, dass Erkenntnis nach Gadamer bildabhängig

ist, da sie einer Vergegenwärtigung im Bild bedarf – dies jedoch nur unter der Prä-

misse, dass Erkenntnis das Auffinden und Veranschaulichen eines Wesenskerns meint.

Denn das Urbild, das in Bildern in Erscheinung tritt, verweise unmittelbar auf ein sol-

ches Allgemeines in der Variation der Erscheinungen. Diese neuplatonische Seinson-

tologie des Kunstwerks hält am metaphysischen Terminus des Urbildes fest und über-

führt ihn in eine Phänomenologie. Sie trennt sich zudem von der tradierten Vorstel-

lung des Bildes als Abbild von Wirklichkeit. Nicht dadurch, dass es abbilde, sondern

dadurch, dass es darstelle, zeige das Bild einen, gegenüber der Phänomenvielfalt in-

varianten Wesenskern einer Sache. Das Bild stellt eine Konstruktion von Wirklichkeit

dar, die nicht gänzlich unabhängig von dieser Wirklichkeit ist. In seiner Mittelstellung

zwischen der erscheinendenWelt und ihrer konstruktiv-abstrahierenden Züge bleibt es

unentschieden. Darin, so die hier vertretene Auffassung, liegt eines seiner Potentiale

als Erkenntnismedium.

Dieser Wahrheitsbegriff von Erkenntnis hat seine Wurzeln in der Phänomenologie

Husserls. Sie ist, wie hier herausgearbeitet wird, im Kern eine Bildphänomenologie.

Die Nähe zu Platons Erkenntnistheorie lässt sich verkürzt im Auffinden des Eidos als

Erkenntnisziel verstehen.216 Husserl, als ihr Begründer, soll mündlich überliefert durch

Oskar Becker, in einem Vortrag gesagt haben, im künstlerischen Bild sei die »eidetische

Reduktion« »spontan erfüllt«.217 Die »eidetische Reduktion« bildet einen Kernbegriff

und Schlüssel Husserls imÜbergang seiner phänomenologischen Psychologie zur Tran-

szendentalphilosophie. Denn mit der Umsetzung der Epoché, der vorurteilsfreien und

vorbegrifflichen Sicht auf die Phänomene in ihrer Erfahrungsvielfalt, ist zunächst nur

eine Sammlung gegeben. Um in den philosophischen Bereich von Erkenntnis zu gelan-

gen, ist nach Husserl eine »ideierende Abstraktion« nötig. Gesucht wird »das sich in der

Variation notwendig durchhaltende Invariante«218 als ein Allgemeines oder Exemplari-

sches, das die Einzelphänomene übergreift. Auf diese Weise lässt sich nach Husserl der

Wesenskern einer Sache (Eidos) über die gedanklichen Operationen der Epoché (Ent-

haltung) und der ideierende Abstraktion im Status der Reduktion finden. Die Nähe zu

Platon ist begrifflich mit den Termini der angestrebten »Wesensschau« unübersehbar,

während der Weg dorthin stark differiert und die sogenannte erscheinende Welt in

ihrer Phänomenfülle zur Grundlage nimmt. Husserl zählt das Kunstwerk zu den Er-

kenntnismedien, da sich in ihm durch Reduzierung/Einklammerung ein Wesentliches

zur Anschauung bringe. In vergleichbarer Weise, argumentiert Jonas das Bild als pri-

märes Erkenntnismedium: Dem Bildentwurf liege ein Ähnlichkeitssehen zugrunde, so-

wie eine notwendige (und nicht beliebige) Reduktion der Phänomenfülle auf einen be-

schränkten Bildraum. Im Verhältnis zum Dargestellten müsse die Darstellung Aspekte

215 Ebd., S. 147.

216 Der altgriechische Terminus Eidos bezeichnet gegenüber dem Eikon (Abbild) das Wesen einer

Sache oder das ›allgemeine Aussehen‹.

217 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«, S. 99.

218 Husserl, Edmund: Phänomenologische Psychologie (1925), S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 285

des Gegenstandes weglassen, diese verdichten oder anders erscheinen lassen. Das Bild

erzeuge ein Ähnlichkeitsverhältnis zu dem,was es darstelle, und abstrahiere soweit vom

Gegenständlichen, dass sich andere Perspektiven auf die Wirklichkeit eröffneten. Die

Beschränkung auf den Bildraum stellt hierfür ebenso eine notwendige Voraussetzung

dar, wie für Husserl die grundsätzliche Reduktion oder Einklammerung von Wirklich-

keit.219 Es wäre von da aus verkürzt, das Bild lediglich als Abbild in Gebrauch zu neh-

men. Nach Jonas liegt das Bildliche nicht in Nachahmung, Verdopplung oder Imitation

begründet, sondern in einer zum Model leicht verschobenen bildlichen Darstellung.

Das Narziss-Bild lenkt darauf hin, dass es im Bild um eine solche Verschiebung, um ei-

nen ›Anderen‹ geht. Dieser erscheint nicht nur auf der Ebene der Darstellung, sondern

im Auseinandertreten dessen, was ein Bild ist und was es zur Anschauung bringt.

»DasWesentliche des Bildes besteht darin, daßman auf einemBild etwas sehen kann,

was ohne Bilder nicht zu sehenwäre. Bilder zeigen etwas, was sie selbst nicht sind.«220

4.2.5 Perspektivität und »Störungsform«

Es wird nun weiter ausgeführt, wie im Bild nicht ein gleichbleibender Wesenskern das

Erkenntnisziel darstellt, sondern eine neue Sicht auf die Welt, die das Bild spontan zur

Anschauung bringt. Gadamer verdeutlicht in seiner Seins-Ontologie des Bildes nicht

nur die Abhängigkeit des Urbildes vom Bild, sondern beschreibt einen Seinszuwachs,

den das Urbild in undenkbar zahlreichen bildlichen Varianten in der Verbildlichung

erfährt: »Denn wenn das ursprünglich Eine durch den Ausfluß des Vielen aus ihm nicht

weniger wird, so heißt das ja, dass das Sein mehr wird.«221

Darin wird implizit die Potentialität des Bildes angesprochen, Erkenntnis in neuer

Form hervorzubringen. Die »eidetische Reduktion« als Ziel einer Transzendentalphilo-

sophie, die auf einer phänomenologischen Psychologie gründet, dem Kunstwerk zuzu-

rechnen, stellt es mit wissenschaftlicher Erkenntnis auf eine Stufe. In ihm kommt nicht

nur etwas wiedererinnertes Wesenhaftes zur Anschauung, sondern es ermögliche eine

neue Sicht auf die Phänomene der Welt. Folgen wir den Erkenntniswegen der Philoso-

phie Husserls so müssten auch die Wege, eine unmittelbare, vorbegriffliche Schau auf

Dinge, ebenso wie die Abstraktionsschritte, dem Blick auf das Invariante und Wesent-

liche im Kunstwerk unmittelbar zur Anschauung kommen und uns dieses in ›neuer‹

Form vor Augen führen. In den Worten von Husserl:

»Das Veranschaulichen im Bild, das im Bilderscheinen das Bewusstsein vom Bildsujet

hat, ist nicht ein beliebiger Charakter, der dem Bild anhaftet; sondern die Anschauung

vom Bildobjekt weckt eben ein neues Bewusstsein, eine Vorstellung von einem neuen

Objekt.«222

Es handelt sich in der neuplatonischen Sicht auf das Bild bei Gadamer und Husserl also

nicht um eine bloße Umkehr von Abbild und Urbild. Die Erkenntnisleistung des Bildes

219 Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 108-109.

220 Wiesing, Lambert: Phänomene im Bild, München: Fink 2000, S. 10.

221 Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode.Grundzüge einer philosophischenHermeneutik (1960),

S. 145.

222 Husserl, Edmund: »Phantasie und Bildbewusstsein (1904/05)«, S. 31.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Ein Bild und sein Doppelgänger

liegt in beiden Theoriegebilden nicht nur nicht in der Funktion einer Abbildung von

Wirklichkeit, sondern darin etwas neu und anders beschaubar zu machen. Um diesen

Spielraum im Bildersehen geht es auch Waldenfels, wenn er die Selektivität und Kon-

tingenz dieser Erfahrung beschreibt. Ich sehe etwas so und nicht anders und zugleich

eröffnet sich ein Möglichkeitsfeld der Sichtweisen – die Möglichkeit es ›anders‹ zu se-

hen. Sie verweist mit Waldenfels auf die »Perspektivität des Sehens«, die wiederum auf

der »Perspektivität des Daseins« gründe. Eine solche Wirklichkeitsnähe bildet wieder-

um ein Kriterium wissenschaftlicher Güte.

Die verschiedenen Spiegeldimensionen des Bildes, die im dritten Kapitel vorgestellt

wurden, habenmit dieser Perspektivität zu tun. Sie verdeutlichen, dass es nicht die eine

Sicht auf die Wirklichkeit gibt. Bilder der Kunst erinnern uns daran – paradoxerweise

indem sie etwas Bestimmtes und dies in bestimmter Weise zur Darstellung bringen.

Das Narziss-Bild erzeugt zugleich die Perspektivität, indem es etwas Wesentliches im

Bild offenhält: den Blick. Es handelt von den perspektivischen Verrückungen im Be-

greifbarmachen vonWelt. Die Figur des ›Anderen‹, die im Falle des Narziss-Bildes nicht

nur symbolisch die Figur im Abbildmeint, sondern das Abweichende und Andersartige,

welches das gesamte Bilderleben durchzieht, macht das Spiegelbild erst zu einer ›ech-

ten‹ Spiegelerfahrung und weicht von unserer alltäglichen Spiegelerfahrung ab, bei der

wir uns im Spiegel meinen verdoppelt zu sehen. Das Bild macht darauf aufmerksam,

dass Bilder die Wirklichkeit nicht einfach wiederholen bzw. verdoppeln.

»Würde die Malerei lediglich Sichtbares sichtbar machen, so würde sie nur widerspie-

geln, was schon da ist.Würde sie dagegenUnsichtbares sichtbarmachen, so geriete sie

in eine paradoxe Spannungslage, die ihr ein Agieren auf der Grenze zwischen Ordent-

lichem und Außerordentlichem abverlangen würde. Ähnlich wie die übrigen Künste

wäre sie nicht heimisch in dieser Welt, sie würde aber auch nicht in eine andere Welt

überwechseln, vielmehr würde sie uns diese unsere Welt anders sehen lassen, befreit

von dem ›namenlosen Gewicht‹, mit dem das Alltägliche auf ihr lastet.«223

Salber beschreibt diesen Zug des Kunstwerks als »Störungsform« des Alltäglichen.224 In

ihm können wir den notwendigen Ausschlüssen im täglichen Lebensvollzug begegnen

und die immanenten Kehrseiten unserer Praktiken entdecken. Paradoxerweise erfor-

dert diese Störung auf das Spiegelbild bezogen eine Form der Dezentrierung – nämlich

den Bezug zum Alltäglichen als einer »Realitätsbewegung«225.

4.3 Das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache

Wie bereits deutlich wurde, reicht die Diskussion des Bildes als Erkenntnis-/

Täuschungsmedium weit zurück. Im Zuge des ›pictorial turn‹, datiert auf die frühen

1990er Jahre226, ist es zu einer Neubewertung des Bildmediums und seiner episte-

mologischen Bedeutung gekommen. Hierzu tragen insbesondere die sogenannten

223 Waldenfels, Bernhard: »Zur Genealogie der Bilder«, S. 48.

224 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 107.

225 Vgl. ebd., S. 105f.

226 Vgl. Günzel, Stephan; Mersch, Dieter (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, S. 10ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 287

Erfahrungswissenschaften und ein sich mit ihnen verändernder Wissenschaftsbe-

griff bei, der zwischen Erfahren und Erkennen oszilliert. Sie stützen sich (wie auch

diese Studie) auf phänomenologisch-hermeneutische Paradigmen. Einfluss auf die

Diskussion hat auch eine veränderte Wissenschaftslandschaft, die vermehrt mit

sogenannten bildgebenden Verfahren arbeitet – wobei das Bild aus dieser Richtung

vorwiegend als Hilfsmittel und zur Visualisierung dient und nicht als eigenständiges

Erkenntnismedium gesehen wird.

Der Text-Bild-Vergleich, der im empirischen Teil die Konstruktionsbeschreibung

untermauert, kann hier als Anschauungsbeispiel in der Frage der Autonomie des Bild-

mediums herangezogen werden. Die Autonomie des Bildes gegenüber der literarischen

Quelle soll exemplarisch an einem der geführten Tiefeninterviews vorgeführt werden

(Kapitel 4.4.1.). Im Kapitel 4.4.2. werden die Argumente vorgestellt, die dagegenspre-

chen, das Bild als ein Erkenntnismedium in Anschlag zu nehmen. In den meisten Ge-

genpositionen geschieht dies in Form einer Gegenüberstellung des Bildmediums zur

Sprache/des Denkens. Unter Kapitel 4.4.3 wird die Abstraktionsleistung des Bildes in

Analogie zur Sprache diskutiert. Es setzt die Diskussion um die Grenzbereiche des

Erfahrens und Erkennens fort. Während einige ›Fürsprecher‹ das Bildes als Erkennt-

nismedium aus seiner Analogie zur Sprache heraus argumentieren, greift Kapitel 4.4.4.

Positionen auf, die von der Eigenständigkeit und Autonomie des Bildmediums ausge-

hend, ein gegenüber der Sprache nicht ersetzbares Erkenntnis-Potential herausarbei-

ten. Es folgt schließlich der Austausch der Theorie mit den bisherigen Erkenntnissen

über das Narziss-Bild.

4.3.1 Die Autonomie des Bildmediums gegenüber der literarischen Vorlage

Die Frage der Autonomie des Bildmediums lässt sich an dem Bild-Text-Vergleich (Ovid/

Caravaggio) exemplarisch diskutieren.Hier noch einmal in der Zusammenfassung: Der

Bild-Text-Vergleich zwischen demNarziss-Mythos in Erzählung und bildlicher Darstel-

lung erbrachte eine nicht allzu verwunderliche Nähe in den Kernthemen des Erlebens.

Wahrheit und Täuschung, ein durchgängiger Grundkomplex des Mythos, spitzt sich in

der Erzählung in einem Umschlag vom Verkennen in das Erkennen eines Bildmediums

zu; im Erleben des Narziss-Bild wird der Grundkomplex insbesondere in der Konstruk-

tionserfahrung, der wechselseitigen Bild-Betrachter-Abhängigkeit spürbar. Sowohl in

der Bilderfahrung, wie in der Erzählung des Mythos stellt sich das Bild abwechselnd als

ein Medium der Täuschung, dann wieder als ein Medium der Erkenntnis dar. Im Zuge

der Bilderfahrung fühlt sich der Betrachter letztlich vor einen ›echten‹ Spiegel gestellt.

Dabei setzt er sich mit Lebenstäuschungen, Selbst-Idealisierungen und ›unschönen‹

und abgespaltenen Wahrheiten des eigenen Lebens auseinander. Wie die Bilderfah-

rung, so behandelt auch die Erzählung den Grundkomplex von Wahrheit und Täu-

schung. Es kommt im Nacheinander der Erzählung zu Zuspitzungen, Verkehrungen

und Umschwüngen des Komplexes.

Neben der Nähe sind auch die medialen Besonderheiten in der unterschiedlichen

›Darstellung‹ des Narziss-Themas hervorgetreten. Im Falle des Narziss-Mythos akzen-

tuieren Bild und Erzählung unterschiedliche Aspekte der gemeinsamen Kernthematik.

Rückblickend auf die Erlebensfiguration lässt sich sagen, dass sich das Narziss-Thema

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Ein Bild und sein Doppelgänger

im Bilderleben auf die Bildthematik hin verdichtet, was nicht meint, dass darin le-

diglich die Bildszene bebildert wird. Das Bildliche in seiner Qualität des Idealen und

Vollkommenen durchzieht vielmehr auch die Erzählung. Ein wesentlicher Unterschied

liegt jedoch in der medialen Erfahrung selbst. Das, was Narzissmus im weitesten Sin-

ne beschreibt, vollzieht sich in Form einer umfassenden Spiegelerfahrung als sinnliche

Erfahrung. Diese sinnlich nahe Erfahrung entspricht dem, was Merleau-Ponty als die

Körperlichkeit einer Wahrnehmungsreflexion beschreibt. Sie versetzt den Betrachter

in die Narziss-Szene selbst, ohne dass dieser die Erzählung kennen muss. In diesem

Sinne ›erzählt‹ das Bild den Mythos auf eineWeise, die den Betrachter bannt und wort-

wörtlich mit ins Bild holt. Unabhängig von der Erzählung wird der Betrachter vom Bild

in seinen edlen und zugleich kompromittierenden Zügen körperlich eingenommen. Er

setzt sich mit der Frage auseinander, wer oder was ihn da anblickt und welche Rolle

er dabei spielt. Die Anziehung geht bis zum Identisch-Werden, das Abstoßende bis hin

zum völlig Fremd-Werden.227 Der Unterschied zur Erzählung: der Betrachter erfährt

dies am eigenen Leibe. Wie in der Erzählung der Leser/Zuhörer, so vermag sich der

Bildbetrachter zwischenzeitlich auf seine Außen/Betrachter-Position zurückzuziehen.

Exemplarisch konnte die Autonomie des Bildmediums gegenüber der erzähleri-

schen Vorlage anhand des Vergleichs von Erzählung und Bild belegt werden. Beson-

ders auffällig wurde die Autonomie des Bildmediums in einem Interview mit einem

18-jährigen Schüler, der den Narziss-Mythos nicht kannte. Dies wird hier kurz skiz-

ziert: Im Vordergrund stehen zunächst die Sehnsüchte des Probanden auf das eigene

Leben bezogen. Das Bilderleben vollzieht sich als ein kreisender und nicht enden wol-

lender Such- und Entscheidungsprozess zwischen Enthusiasmus und Anstrengung.Die

Fülle von Fragen und verborgenen Antworten, die das Bild in seiner Zweiteilung bereit-

hält, lassen den Probanden wortwörtlich nicht los. Nach dem offiziellen Ende nach zwei

Stunden bittet der Proband immer wieder darum, doch noch ein bisschen länger auf

das Bild schauen zu dürfen, worin sich die Grundqualität der Bannung niederschlägt,

die auch die Erzählung prägt. Im Bilderleben verspürt der Proband sehr deutlich, auf

eine Richtung im Sinne einer Bilddeutung setzen zumüssen, um sich vomBild lösen zu

können, und zugleich, dass das Bild eine solche eindeutige Richtung nicht vorgibt und

den Betrachter in einem verheißungsvollen Suchprozess hält. Dieser endlose Prozess,

die Unhaltbarkeit jeder entschiedenen Richtung und jedes sich einstellenden Bildes be-

gegnet demBetrachter zudem in Form eines festumrissenen bildlichenGegenübers, das

eine bestimmte Aussage zu treffen scheint. Auf das eigene Leben bezogen stellt sich der

Proband in der Betrachtung des Bildes vor die Frage, welche (berufliche) Richtung er

einschlagen möchte. Hier handelt es sich um die Schwierigkeit, auf ein (Selbst-)Bild zu

setzen, das nicht das eigene sein kann, da die Vorstellungen der Eltern, gesellschaft-

liche Anforderungen hineinspielen (das ›Andere‹ der Bilderfahrung). Dem Probanden

begegnet dabei die Problematik des Betrachtens als solcher, denn er erlebt, wie dies

eine Entscheidung sogar erschweren kann, da sie ihn vom Tun abhält. Damit belebt

das Bild in der Interviewsituation ein Grundthema des Narziss-Mythos: Im gebannten

Schauen auf ein Bild – unabhängig vom Erkennen der Bildbeschaffenheit – lässt sich

227 Und auch dies ist eine allgemeine Bildcharakteristik nachWaldenfels – das Bild kann in die Extre-

me eine puren Selbstbildes und eines puren Fremdbildes kippen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 289

kein Leben führen. Ohne den Mythos zu kennen, kommt der Proband schließlich zu

dem Schluss: »Das was du im Leben machen möchtest, musst du in der Realität tun«.

Er imaginiert, dass auch der Betrachter im Bild aufsteht und sich aus der Betrachtung

löst. Damit erst gelingt es dem Probanden erst nach zwei Stunden und vierzig Minuten

das Interview zu beenden.

Der Betrachter des Bildes in der Erzählung nach Ovid und der Bildbetrachter des

Narziss-Bildes von Caravaggio erfährt eine Bildbannung. Anders als in der Erzählung,

in der ebenfalls ein verheißungsvoller Ganzheitsanspruch bannt, wird der Leser selbst

aber nicht so stark verwickelt, dass er die Bannung an sich selbst spürt. Vielmehr hält

die Erzählung das Narziss-Thema durch das Nacheinander der Episoden, durch die

schillernden Landschafts- und Personenbeschreibung und nicht zuletzt die Verwand-

lungsvielfalt derart in einem lebendigen Fluss, dass das Schicksal des Narziss mehr von

außen besehen wird. Hierzu trägt auch der auktoriale Erzähler bei, welcher eine Me-

taperspektive auf das Geschehen eröffnet. So ließe sich vom Leser der Erzählung eher

sagen, dass er ein (außenstehender) Betrachter der Szene ist als vom Betrachter des

Narziss-Bildes, der in die Szene geholt wird.

Neben der sinnlichen Dimension, die Bilderleben und Text unterscheiden, vermit-

teln sich auch die Inhalte auf medial andere Weise. Über die Verbundenheit zwischen

Bild und Betrachter, die im Bilderleben entdeckt wird – »Iste ego sum! »Ich bin es

selbst!«228 – gerät der Bildbetrachter des Narziss-Bildes ins freudige Erstaunen und

nicht in die Verzweiflung. Die Notwendigkeit des Anderen, im Bilderleben als eine un-

erfüllte Sehnsucht beschrieben, wird im Bilderleben als Unverbundenheit mit dem Bild

im Phänomen der Fremdheit, aber auch darin spürbar, dass das eigene Bild durch reale

Andere konstituiert wird. Aber – wie in der Erzählung ist dieses ›Andere‹ das Außerbild-

liche, ohne den kein Leben möglich ist. Im Bild findet sich im Bild ein Anderer, der auf

die Vergänglichkeit des Lebens hinweist und Dynamik ins Bildgeschehen bringt. Wie

in der Erzählung, aber am eigenen Körper, erfährt der Betrachter des Narziss-Bildes,

dass er ein Bild nicht ewig betrachten kann, da es von den Lebensbezügen wegführt.

An dem vorgestellten Beispiel wird deutlich, dass der Narziss-Mythos auf eine andere

Weise am Bildmedium ohne Kenntnis der literarischen Quelle erfahrbar wird.

Diese Autonomie des Bildmediums wird in Kapitel 4.4.4 wieder aufgegriffen und

von hier ausgehend seine Potentialität als Erkenntnismedium in Abgrenzung zur Spra-

che diskutiert. Ob es sich bei der Autonomie um eine notwendige Voraussetzung han-

delt, das Bild als Erkenntnismedium zu behaupten, sei (noch) dahingestellt.

4.3.2 Argumente gegen das Bild als Erkenntnismedium aus der Perspektive

der Sprache

Es ließen sich grob drei Hauptargumente ausmachen, die aus der Perspektive der Spra-

che und des Denkens gegen das Bild als Erkenntnismedium sprechen. Während das

Denken und die Sprache im engeren Sinne unhinterfragt alsMedien der Erkenntnis gel-

ten, so wird ›dem Bild‹ aufgrund seiner mangelndenDiskursivität (1) diese Leistung viel-

fach abgesprochen.Diemangelnde Diskursivität des Bildes wird damit begründet, dass

228 Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, S. 157.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Ein Bild und sein Doppelgänger

sich dem Bild im Gegensatz zumWort nicht widersprechen lasse. In dieserWeise argu-

mentiert unter anderen der Medienkritiker Neil Postman seine Vorbehalte gegenüber

dem Bildmedium. Die Einwände beziehen sich jedoch auf Bilder der Unterhaltungs-

und Werbeindustrie. An ihnen bemängelt Postman die vereinheitlichenden, beschöni-

genden Tendenzen, durch die sich das ideale (Werbe-)Bild von den Realitäten entferne,

jedoch die Realitätswahrnehmung der Bildkonsumenten subtil präge und verzerre.229

Die mangelnde Diskursivität bezieht sich hier auf die vordergründige Beweiskraft, die

Bildern in der Wahrnehmung zukommt. Besonders anschaulich wird diese Kritik am

fotografischen Bild, denn es gibt seinen Konstruktionscharakter gegenüber dem gemal-

ten Bild nur in Ausnahmefällen zu erkennen und behauptet sich als ein Medium, das

den Moment einzufangen vermag: »Es ist so gewesen!«230 Diesen Sinngehalt (Noema)

der Fotografie, das Festhalten eines vergangenen Moments, beschreibt Roland Barthes

auch als »das Unveränderliche«, das der Fotografie anhafte.231 Aus dieser Richtung also

wäre es die Festlegung und die Seinsbehauptung, der sich nicht widersprechen lasse.

Da das Bild als festgehaltener Moment in die Vergangenheit reicht – auch wenn sich

die Bildgenese immer wieder und immer wieder auf gleiche Weise in der Betrachtung

reinszeniert –. erscheint es als Erkenntnismedium nicht offen und prozessual genug.

Am Bild, so die mögliche Kritik, lasse sich folglich nichts Neues explorieren.

Wird dagegen nicht der »dagewesene Moment« als unhinterfragbare Seinsbehaup-

tung zum Problem, sondern der Konstruktionscharakter (2) des Bildes, so richtet sich Kri-

tik wiederum gegen eine mögliche Realitätsferne oder Subjektivität des Bildentwurfs.

Denn das fotografische oder gemalte Bild fängt nicht nur die Zeitlichkeit ein, auch der

besondere Blick, die Perspektive, die Apparatur und Materialität schlägt sich im Bild

229 Postman, Neil: Wir amüsieren uns zu Tode: Urteilsbildung im Zeitalter der Unterhaltungsindustrie

(1985), 18. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2008, S. 19-20. »Eine Botschaftmacht eine bestimmte, kon-

kreteAussageüber dieWelt. Die FormenunsererMedienunddie Symbole, durchdie sie einenAus-

tausch ermöglichen, machen jedoch keine derartigen Aussagen. Eher gleichen sie Metaphern, die

ebenso aufdringlich wie machtvoll ihre spezifischen Realitätsdefinitionen stillschweigend durch-

setzen.«

230 Barthes, Roland: Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, übers. von. Leube, Dietrich,

1. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 87. Mit ›da sein‹ meint Barthes die Entstehungsbedin-

gungen des Bildes: das, was auf dem Bild zu sehen ist, muss in einem spezifischen Moment der

Vergangenheit vor die Linse einer Kamera getreten sein.

231 Vgl. ebd., S. 86. Er hebt diese Eigenart des fotografischen Bildes vom gemalten Bild ab: »Die Ma-

lerei kann wohl eine Realität fingieren, ohne sie gesehen zu haben. Der Diskurs fügt Zeichen an-

einander, die gewiß Referenten haben, aber diese Referenten können ›Chimären‹ sein, und meist

sind sie es auch. Anders als bei diesen Imitationen läßt sich in der Photographie nicht leugnen,

daß die Sache dagewesen ist.« So ist es beim gemalten Bild einerseits der Konstruktionscharak-

ter, der ein Bild irreal-imaginär erscheinen lässt und ihm den Ruf einbringt über die Realitäten

hinweg zu täuschen. Seine Herkunft, seine Bezüge und seineWirkung sind uneindeutig. Das foto-

graphische Bild dagegen kann als ein So-Dagewesenes (in der Sichtweise von Barthes) nicht mehr

hinterfragt werden – und wäre aus diesem Grund als Erkenntnismedium ungeeignet. Diese Sicht

auf die Fotographie wäre jedoch einseitig, wenn das fotographische Bild als Kunstwerk nicht von

anderen Bildzwecken unterschieden würden. Als Kunstwerk stellt es dar, als Fotographie, die ein

Da-Gewesen-Sein beweist – etwa in Kriminalfällen – fungiert das fotografische Bild als Abbildung

von Wirklichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 291

nieder. Bilder der Kunst sind gemacht und nicht vorgefunden. Diese Seite von Erkennt-

nis, sein Konstruktionsgehalt, so meine These, bleibt im Erkenntnismedium ›Sprache‹

stärker als beim Bild verborgen. Bilder begegnen ihren Betrachtern anders als sprach-

liche Gedankengebäude als Einheiten. Sie gewinnen (teils) eine mit lebendigen Wesen

vergleichbare Eigenständigkeit und Gestalthaftigkeit.

Ein weiteres Argument gegen das Bild als Erkenntnismedium zielt weder auf

seine mal täuschende, mal verfestigende Realitätsbehauptung, seine Realitätsferne

oder Konstruiertheit, sondern auf seine mangelnde Übersetzbarkeit (3). Dieses Argument

setzt die Notwendigkeit einer Überführung des Bildlichen in das Sprachmedium

voraus und/oder sieht die Überführung ins Sprachmedium als zu ungenau an. Diesem

Argument der mangelnden Übersetzbarkeit des Bildes widersprechen alle bildtheo-

retischen Positionen, die die besondere Erkenntnisleistung des Bildes gegenüber der

Sprache betonen und die von keiner Übersetzungsnotwendigkeit ausgehen. So weist

unter anderen George Didi-Hubermann auf die Unmöglichkeit hin, ein Bild gänzlich

zu dechiffrieren, worin er die Eigengesetzlichkeit des Bildes gegenüber der Sprache

betont. Der Betrachter, der nach Didi-Hubermann zugleich ein Betrachteter ist, mache

zunächst die Erfahrung des Nichtartikulierbaren und begegne der Intransparenz des

Bildes.232 Darin aber vollzieht sich eine zentrale Erkenntnis: der Betrachter begegnet

im Bild all‹ dem, was nicht offen-sichtlich ist. Während es Didi-Hubermann nicht

primär daran gelegen ist, das Bild als Erkenntnismedium zu argumentieren, gelangt

Hubert Damisch zu einer explizit epistemologischen Aussage in Bezug auf das Bild als

Erkenntnismedium: »Comment, dans la peinture, non seulement ça montre, mais ça

pense.«233.

Darin unterstellt er dem Bild eine eigene Denkstruktur. Er will am Bild zeigen, wie

dieses selbst zur Wissensexploration vergleichbar mit einem philosophischen Diskurs

beiträgt und befragt in seinen Untersuchungen insbesondere Malereien auf ihr theore-

tisches Potential hin. Dieser Sichtweise folgt auch diese Arbeit; sie wird abschließend

im Rahmen einer Reflexion der medialen Bedingungen der Studie diskutiert.

4.3.3 ›Abstraktion (und Einfühlung)‹ als Erkenntnisvoraussetzung im Bild

und Sprachmedium

Im Folgenden werden die Voraussetzungen kontrovers diskutiert, unter denen Bild und

Sprachmedium als Erkenntnismedien gelten. In der Gegenüberstellung von Bild und

Sprache stellt die jeweilige Abstraktionsleistung des Mediums ein Hauptkriterium der

Argumentation dar. Abstraktion wird in der Diskussion zur stillschweigenden oder ex-

pliziten Voraussetzung einer Anerkennung des Mediums als Erkenntnismedium. Zum

einen wird in der Betonung der Abstraktion als Erkenntnisvoraussetzung gegenüber

seinem Gegenstück, der Einfühlung, nochmals die klassische Trennung zwischen den

Bereichen des Erfahrens und denen des Erkennens deutlich. Zum anderen stellt Abs-

232 Vgl. Alloa, Emmanuel: »George Didi-Hubermann«, in: Busch, Kathrin und Därmann, Iris (Hg.):

Bildtheorien aus Frankreich, München: Fink 2011 (Eikones), S. 139-152, hier S. 147.

233 Damisch Hubert: Der Ursprung der Perspektive (1993), übers. von. Jatho, Heinz, Zürich: Diaphanes

2010, S. 458.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Ein Bild und sein Doppelgänger

traktion eine Charakteristik dar, die – wie die Ausführungen zeigen werden – Sprache

und Bild in besonderem Maße teilen.

Das Begriffspaar ›Abstraktion und Einfühlung‹ ist wesentlich durch den Kunst-

psychologen Wilhelm Worringer geprägt. Worringer akzentuiert jedoch stärker den

»Abstraktionsdrang«, durch den das Kunstschaffenmenschheitsgeschichtlichmotiviert

werde. Wenngleich es Worringer nicht darum geht, das Kunstwerk – und im engeren

Sinne das Bild – als Erkenntnismedium zu argumentieren, so stellt er an ihm doch die

schöpferische Leistung heraus, die das Kunstwerk zu einer reflexiven Form der Selbst-

behandlung des Menschen macht. Noch expliziter als Worringer beschreibt Hans Jonas

das Bild als ein primäres Erkenntnismedium des Menschen. Es handelt sich um eine

Anthropologie, die imNachzeichnen der Erkenntniswege vor der sprachlichen Entwick-

lung auf Bilder trifft. Von dieser Ursprungserfahrung ausgehend sucht sie die Bezogen-

heit der Sprache und des Denkens auf die frühen Bilder zu belegen. Das Bildermachen/

Bildersehen sei »die erste Form theoretischer Wahrheit – der Vorläufer verbal beschrei-

bender Wahrheit, die ihrerseits der Vorläufer wissenschaftlicher Wahrheit ist.«234 Das

Bild besitze gegenüber der Sprache aufgrund seiner »relativen Einfachheit« hermeneu-

tische Vorteile, sei aber ein Phänomen, das schwerer fassbar sei.235 Jonas bezeichnet

den Menschen als »Homo Pictor« (s.o.), der, mit diversen Vermögen ausgestattet, ein

bildmachendes und bilderkennendesWesen sei. Aufbauend auf seiner Fähigkeiten Ähn-

lichkeiten wahrzunehmen, komme es im Bildschaffen zu einem Entwurf, der gezielt

Aspekte der Bildvorlage oder des Modells weglasse. Jonas bezeichnet dies als »die Frei-

heit des Bildens«. Diese Fähigkeit ermögliche es ihm, nie ›so‹ gesehene Aspekte eines

Gegenstands in der »Freiheit der Übertragung« zu vergegenwärtigen oder gar zu erfin-

den. Die Bildentwürfe des Menschen verdeutlichten sein Abstraktionsvermögen, wie

seinen Erfindergeist.

»Aber von allem Anfang sind Abstraktion und Stilisierung dem bildlichen Vorgang in-

härent, indem die Forderungen der Ökonomie sich mit der Freiheit der Übertragung

begegnen; und in der Ausübung eben dieser Freiheit kann die Norm des Gegebenen

auch gänzlich verlassen werden für die Schöpfung nie gesehener Formen: das Bildver-

mögen öffnet den Weg zur Erfindung.«236

Die Ableitung zum Bild als Erkenntnismedium erfolgt über eine Beschreibung der

menschlichen Vermögen. So argumentiert Jonas das Bild als Erkenntnismedium über

die menschliche Abstraktionsleistung, die dem Bildschaffen zugrunde liegt und betont

insbesondere die Vielschichtigkeit des Sehens (zwischen Anblick und Vorstellung):

»Gesicht ist das hauptsächliche Sinnesmedium sekundärer Darstellung, weil es nicht

nur der Haupt-Gegenstandssinn, sondern auch die Heimat der Abstraktion ist.«237

234 Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 121.

235 Vgl. ebd., S. 106.

236 Vgl. ebd., S. 110. »Aber von allemAnfang sind Abstraktion und Stilisierung dembildlichen Vorgang

inhärent, indem die Forderungen der Ökonomie sich mit der Freiheit der Übertragung begegnen;

und in der Ausübung eben dieser Freiheit kann die Norm des Gegebenen auch gänzlich verlassen

werden für die Schöpfung nie gesehener Formen: das Bildvermögen öffnet den Weg zur Erfin-

dung«.

237 Vgl. ebd., S. 111.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 293

Jonas spricht derWahrnehmung generell (wie auch Husserl) einen »eidetischen Ge-

halt«238 zu. Denn aufgrund des menschlichen Vermögens, Ähnlichkeiten wahrzuneh-

men, sei der Mensch in der Lage, »das Eidos vom Dasein zu trennen oder die Form

vom Stoff«239. Im Wiedererkennen einer Sache zeige sich die Leistung der Abstraktion

verdoppelt, da sie das Gegenständliche nicht nur auf das Wesentliche reduziere und

dupliziere, sondern auch konstant halte. Das Bildvermögen baue auf diesen Vermögen

auf und in ihm werde eine »neue Ebene der Mittelbarkeit« erreicht:

»Das Bild wird losgelöst vom Gegenstand, d.h. die Anwesenheit des Eidos wird un-

abhängig gemacht von der des Dinges. Das Sehen bereits enthielt ein Zurücktreten

von der Andringlichkeit der Umwelt und verschaffte die Freiheit distanzierten Über-

blicks. Ein Zurücktreten zweiter Ordnung liegt vor, wenn Erscheinung als Erscheinung

ergriffen, von der Wirklichkeit unterschieden und, mit freier Verfügung über ihre An-

wesenheit, interpoliert wird zwischen das Selbst und das Wirkliche, dessen Anwesen-

heit nicht frei verfügbar ist.«240

In dieser Argumentationslinie wird das Bild implizit zu einem Erkenntnismedium er-

hoben. Und zwar indem es wesentliche Aspekte einer Sache bildlich festzuhalten ver-

mag, sie aus der Zeitlichkeit löse und einen Betrachter zu sich in Distanz setze.241

Über die ›Abstraktion‹ als Prozess des Weglassens und Verdichtens, der Distanznah-

me und der Neuschöpfung begründet Jonas, dass das Bild ein (primäres) Erkenntnis-

medium darstellt. Die Seite der ›Einfühlung‹, die das Bildermachen wie das Bilderse-

hen gleichermaßen konstituiert – und dies bringt die Erlebensexploration der Narziss-

Darstellung deutlich zur Anschauung – scheint in dieser Argumentation weitestgehend

ausgeblendet. Ein Bildmache nach Jonas »bis zu einem gewissen Grade tatsächliche Er-

fahrung überflüssig, indem es etwas von ihrem wesentlichen Gehalt ohne sie verfügbar

macht.«242

Die Frage nach Erkenntnis im Verhältnis zur Empfindung diskutiert auch der Psy-

chologe Erwin Straus in seinem Standardwerk ›Vom Sinn der Sinne‹. Wie Jonas betont

er Abstraktionsvorgänge als Grundlage von Erkenntnis. Erkenntnis erfordere Distanz-

bewegungen, insbesondere die der Selbstdistanz, die ein Abstrahieren vom momentan

Gegebenen ermöglichen und somit zu Voraussetzung für Erkenntnis werde. Erst dann

würde etwas, das in der Empfindung ›für mich ist‹ zu einer allgemeinen und zeitresis-

tenten Aussage über das ›so-sein‹.243

238 Vgl. ebd., S. 117.

239 Ebd., S. 116.

240 Ebd., S. 119.

241 Ebd., S. 112. »Aus solcher zeitlosen Gegenwart begegnet das Bild dem zeitgebundenen Betrachter

in einer Anwesenheit, die ebenso den Schatten des eigenen Werdens von sich getan hat, wie sie

demWerdefluß des Beschauers enthoben bleibt.« Diesen Zug beschreibtWorringer als eine Form

der Raum-Zeiterlösung, die der Entäußerungs-Funktion des Bildes zugrunde liege (s.o.)

242 Ebd., S. 120.

243 Vgl. Straus, Erwin: Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der Psychologie (1935), Berlin-

Göttingen-Heidelberg: Springer 1956, S. 329ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Die Erkenntnis strebt dahin, die Dinge so zu fassen, wie sie an sich sind. Gesetzt nun,

sie würden für einen Augenblick unverhüllt in solcher Gestalt sichtbar, wie sie an sich

sind, wir hätten doch noch keine wahre Sicht von ihnen. Alles Gesehene wäre doch

dem Augenblick des Sehens verhaftet. Darum ist jene Annahme, die Dinge könnten

sich unserem Blick so zeigen, wie sie an sich sind, widersinnig. Die Auflösung der per-

spektivischen Verzerrung, der zeitlichen sowohl der räumlichen fordert, daß ich mich

als Erkennender gleichsam von mir selbst löse.«244

Wenngleich Straus nicht vom Bildersehen im engeren Sinne spricht, wird in diesem

Zitat deutlich, wie wenig ›Erkennen‹ der Autor dem ›Sehen‹ zutraut, da es dem Augen-

blick verhaftet sei. Interessanterweise gilt gleiches nach Straus auch für die Sprache. Sie

müsse, um als Erkenntnismedium zu gelten, die Zeitlichkeit von sich abstreifen: »Das

Wort muss von dem Akt des Sprechens, der Gedanke von dem Prozeß des Denkens ab-

gelöst werden können.«245 Trotz dieser Verbindungwird in denweiteren Ausführungen

deutlich, dass Straus diese Abstraktionsleistung einzig dem Denken und der Sprache

zutraut.Während das ›Sehen‹ – undmit ihm implizit das Bildmedium – Erkenntnis ge-

radezu ausschließe, liege allein in der Sprache die Möglichkeit sich »vom Dasein in der

Perspektive des Augenblicks« und vom »Mitvollzug« zu lösen.246 Tatsächlich impliziert

diese Position eine Trennung des Erkenntnis-Subjekts vom Erkenntnis-Objekt, die im

Gesamtwerk von Straus zugleich stark angefochten wird.247 Gegen derartige Festigkei-

ten, die den Prozess und den Mitvollzug von der Erkenntnis abschneiden, richten sich

(neben Straus selbst) auf unterschiedliche Weise Hegel und Nietzsche in ihrer umfas-

senden Metaphysik- und Positivismus-Kritik (s.o.).

Es lässt sich festhalten, dass der »Mitvollzug« des Betrachters – implizit oder ex-

plizit – vielfach Grund ist, dem Bild die Erkenntnisleistung abzusprechen (s.o.). Das

Hineingeraten in ein Medium wird jedoch aus der hier gewählten Perspektive nicht zu

einem Ausschlusskriterium, das Bild als Erkenntnismedium anzuerkennen. Vielmehr

entspricht das Mitvollziehen im Forschungsprozess dem konstruktivistischen Paradig-

ma, das den Forscher als einen unablösbaren Teil des Forschungsprozesses konzipiert.

Das methodische Gebot der Mitbewegung (in phänomenologisch fundierten Wissen-

schaften) fordert geradezu den Mitvollzug, um dem Gegenstand der Exploration ge-

recht zu werden. Zugleich würde in einer einseitigen Forschungsrichtung, die nur mit-

244 Ebd., S. 330.

245 Ebd., S. 331.

246 Ebd., S. 332.

247 Vermutlich gründet sie auf der Hartnäckigkeit, mit der sich ein Erkennen vom Erfahren abheben

will – zurückzuführen auf die Tendenz des Menschen, über sich hinauswachsen, sprich etwas au-

ßerhalb der eigenen Lebensvollzüge erkennen zu wollen. So finden sich allerorts Festigkeiten,

die den Prozess und Mitvollzug abschneiden – und zwar nicht nur auf Seiten der auf positivisti-

schem Denken sich aufbauenden Schulen, sondern auch in den phänomenologisch-fundierten

Denkschulen: so innerhalb der Psychologie nicht nur in der Elementenpsychologie und dem Be-

haviourismus, sondern auch bei den Gestaltpsychologen im Haltmachen bei »Endgestalten«, in

der Psychoanalyse in Form einer kausalen Rückführung der Störungsform auf ein bestimmtes Ur-

sprungserlebnis, imRückgriff qualitativer Psychologie auf »unsterbliche« Ideen, die sich in anderer

Terminologie als Eidos,Wesenskern,Urbild, Grundqualität oder in zeitüberdauerndenGrundkom-

plexen wiederfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 295

vollzieht, aber keine Distanz zum Untersuchungsgegenstand erlaubt, keine Erkenntnis

gewonnen. Und hier schließt sich der Kreis zur Theorie und Methode, die dieser Ar-

beit zugrunde liegt: Mitbewegung und Konstruktion sollten sich im Forschungspro-

zess nicht nur die Waage halten, sondern aufeinander bezogen bleiben (s.o.). Ganz

im Sinne der methodischen Paradigmen, die Goethe (als Vordenker der Phänomeno-

logie) seinen Forschungsgegenständen entnimmt, befindet sich auch diese Untersu-

chung des Narziss-Bildes in einem Übergang zwischen einem Untersuchungsgegen-

stand und einem Erkenntnismedium. Bezeichnenderweise zeigen die methodischen

Paradigmenwissenschaftlicher Forschung, die der Konstruktion undMitbewegung, die

Fitzek in seiner Habilitationsschrift248 herausarbeitet, eine starke Nähe zu der Polari-

tät von Abstraktion und Einfühlung, die Worringer aufspürt, um das Kunstschaffen

des Menschen zeitgeschichtlich zu verorten. Mitbewegung erfordert Einfühlung, so-

wie der Konstruktion einer Sache ein Wegdenken/Abstrahieren vom Gegenständlichen

zugrunde liegt. Diese Bewegungen erinnern an die Extrempole, Verschmelzung (Mit-

bewegung/Einfühlung) und Erstarrung (Konstruktion/Abstraktion), im Bilderleben der

Narziss-Darstellung.

Das von Worringer entdeckte Verhältnis bezieht sich insofern auf das Betrach-

ten eines (jeden) Bildes, da in ihm eine Abstraktion vom Gegenstand – im Bild als

ein Wegsehen oder Wegblenden – zugrunde liegt, ebenso wie eine Einfühlung in

den Gegenstand – als ein haptisches Hineingreifen oder Sich-Hineindenken. Die

Einfühlung meint also den Mitvollzug, so wie die Abstraktion ein Allgemeines be-

schaubar macht, das vom Betrachter ablöst. Erstarren und Verschmelzen können

als Extrempole von Abstraktion und Einfühlung gelten – und auf Erkenntnis bezo-

gen – vergleichbare Verkehrungen aufzeigen, in die eine einseitige Forschungsweise

führt. Dieser Zusammenhang verwundert nicht, da das Narziss-Bild – abgesehen von

seiner Selbst-Bild-Thematik, die sich im Bilderleben als eine Spiegelbilderfahrung

niederschlägt – (allgemeine) Wege und Kehrseiten von Erkenntnis ins Bild rückt (vgl.

Kapitel 4.1.).

Zurückkommend auf den Bild-Sprach-Vergleich, so wurde bei Straus deutlich, dass

die Forderung den Prozess und Mitvollzug abzuschneiden, um von Erkenntnis zu spre-

chen, sowohl beim ›Sehen‹ von Dingen, als auch in Denkprozessen ein schwieriges Un-

terfangen bildet. Jonas argumentiert die Nähe zwischen Bild und Sprache, indem er

betont, dass beide Medien vom Gegenstand abstrahieren, um Erkenntnisse von Welt

zu generieren:

»In der äußeren Darstellung ist ferner das Bild mitteilbar geworden, der gemeinsame

Besitz aller, die es anschauen. Es ist eine Objektivierung individueller Wahrnehmung,

vergleichbar derjenigen, die in verbaler Beschreibung vollbracht wird. Wie sie dient

es der Kommunikation und kommt gleichzeitig der Wahrnehmung selber, oder dem

Wissen, zugute. Denn im Bemühen, Teil für Teil nachzubilden, was in der Erscheinung

gleichzeitig ist, wird das Sehen ebenso wie im Prozeß der Beschreibung gezwungen,

248 Vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Ein Bild und sein Doppelgänger

zu scheiden und zueinander ins Verhältnis zu setzen, was es erst alles zusammen hat-

te.«249

In diesem Zitat betont Jonas das Implizite, das der Welt anhaftet und verweist damit

auf die Wirklichkeitsbehandlung, die Bild und Sprache teilen. Wie Jonas, so stellt auch

Waldenfels die Nähe zwischen der Sprache und den Bildern der Kunst heraus. Im Un-

terschied zu Jonas betont er jedoch beide Seiten – mit Worringer gesprochen – die der

Abstraktion und Einfühlung oder bezogen auf das Bilderleben die des Verschmelzens

und Erstarrens. So beschreibt er, wie sich der Betrachter oder Leser im jeweiligen Me-

dium Bild oder Sprache ›verfangen‹ bzw. ›hängenbleiben‹ könne. Im Falle des Bildes

meint dies: nicht zur Darstellung durchzudringen bzw. sich das Bild nicht mehr ge-

genüberstellen zu können.

»So wie die Intentionen des Schreibens und Lesens durch das Sprachmedium hindurch

auf das Besprochene gehen oder aber sich in der Dichte der Sprache verfangen kann

(vgl. Husserliana IV, S. 240), so kann der Bildblick durch das Bildmedium hindurch auf

das Abgebildete zielen oder in der Dichte des Bildes hängenbleiben. Das künstlerische

Bild bewegt sich also zwischendenExtremeneines puren Fremdbildes undeines puren

Selbstbildes; auf diese Weise entsteht ein Bildraum, der dem Sprachraum bzw. dem

espace litteraire entspricht.«250

4.3.4 Die Potentialität des Bildes in Abgrenzung zu Sprache

Während Jonas (undWaldenfels implizit) das Bild als Erkenntnismedium in seiner Kor-

respondenz zur Sprache beschreiben, so argumentieren andere Bildtheoretiker das Bild

in seiner besonderen Potentialität in Abgrenzung zur Sprache (Didi-Hubermann, Da-

misch, Imdahl, Boehm). Über einen Umweg – nämlich der Frage, wie sich ein Kunst-

werk wissenschaftlich erklären lässt – tritt diese Potentialität deutlich hervor. Sie be-

trifft die Frage der sprachlichen Übersetzung eines Bildmediums (z.B. in Form einer

Bildbeschreibung), ebenso wie die Erklärung des Bildes über sprachliche Quellen.

Aus der hier vertretenen Sicht ordnen ikonographisch-ikonologische Bildanalysen

das Bildmedium der Sprache zu stark unter – so als könnte ein Bild nicht etwas An-

deres, das jenseits der Quellen und Symbole, auf das es sich bezieht, zur Anschauung

bringen (vgl. Teil I, Kapitel 3.3.). Dass Bilder dem widersprechen etwas einfach zu be-

bildern oder gar 1:1 wiederzugeben, wurde ausführlich erörtert.251 Gleichermaßen wie

Bilder der Möglichkeit einer abbildenden Wirklichkeit widersprechen, so widersetzen

sie sich einer einfachen sprachlichen Übersetzung. Sie sind Erkenntnismedien, weil sie

uns ›gewusste‹ Dinge anders sehen lassen (vgl. Kapitel 4.3.2). Die Sprache vermag das

249 Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, S. 120.

250 Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 238.

251 Wenn Bilder aus psychologischer und phänomenologischer Sicht Selbstbilder sind (siehe Kapitel

3.2.2), so wird am Narziss-Bild deutlich, wie sehr sich ein solches Selbstbild vom Spiegelbild im

physikalischen Sinne unterscheidet. Das Narziss-Bild lässt diesen Unterschied in selbstreflexiver

Art spürbar werden. Auf einer Metaebene spiegelt es den Wettstreit zwischen dem (gemaltem)

Bild und Spiegel (siehe Kapitel 3.2.3).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 297

auch, jedoch auf andere Weise. Dies unterstreicht der Satz McLuhans, dass die Medi-

en, durch die hindurch wir die Wirklichkeit erfahren, ihre Gegenstände transformie-

ren.252 Wenn ein Bild, wie im Falle der Narziss-Darstellung, einen literarischen Text

zur Grundlage hat, so hat das Bild mit dem Text zunächst lediglich ein gemeinsames

Sujet. Die Interpretation eines Bildes, die sich ausschließlich auf einen Text stützt, der

explizit oder implizit einen Hintergrund des Bildes darstellt, kann den Blick auf die

medialen Qualitäten des Bildes versperren. Eine solche Sichtweise nimmt, mit Boehm

gesprochen, das Bild als Abbild des Textes in Gebrauch und »übersieht« wortwörtlich

das Bild.253

Ein Argument gegen das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache wur-

de als seine mangelnde Diskursivität (vgl. Kapitel 4.4.2) benannt. Einem Bild könne man

nicht widersprechen.Demwiederum liegt die Vorstellung zugrunde, Bilder zeigten ein-

deutig, was sie sind und was sie zur Darstellung bringen. Indem sie Wirklichkeiten

setzten, könne man diese nicht mehr diskutieren. Das Diskutieren wiederum ist eine

sprachliche Form, die das Betrachten eines Bildes nicht zwingend erfordert. Ein Bild

dagegen lässt sich betrachten, ohne einWort darüber zu sagen. Gegenüber der Sprache

liegt jedoch die Diskursivität des Bildes in anderen Qualitäten begründet. Es ist dis-

kursiv, indem es entscheidende Aspekte uneindeutig/unentschieden hält. Das Narziss-

Bild dient wieder als Anschauungsbeispiel: Indem es die Augen des Betrachters im Bild

überschattet, hält es einen entscheidendenMoment des Bildes, den Blick, verdeckt und

führt den Betrachter in eine Reflexion darüber, welche Rolle er in der Betrachtung spielt

und was es mit dem Bild auf sich hat. Indem es diesen Bedeutungsspielraum eröffnet

und hierüber eine Wahrnehmungsreflexion in Gang setzt, lässt es seinen Betrachter

nicht nur die Dinge neu sehen, sondern diese in entscheidenden Aspekten offen. Damit

wird es dem performativen Anspruch von Wissenschaft gerecht, wie er sich in einer

frühen Form bei Platon in seiner Kritik am geschriebenen Wort findet.254 In diesem

Zusammenhang kann man mit der Bildexploration des Narziss-Bildes sagen, dass Pla-

ton das Medium unterschätzt hat. Insbesondere der Prozess der Bilderfahrung, der das

Bild erst zum Bild macht, zeichnet das Bild als Morphologie aus.255 Zugleich hält ein

Bild nicht alles offen.Wie oben gezeigt gelangt es, wie die sprachliche Reflexion, zu ›Po-

sitionen‹. Am Beispiel des Narziss-Bildes: Es hat das Sehen/Erkennen von Wirklichkeit

zum Thema und bezieht, wie oben gezeigt, eine erkenntniskritische Position (vgl. Ka-

pitel 4.2). Damit scheint auch die Forderung anWissenschaft erfüllt, eine (selbst-)kriti-

sche Haltung gegenüber den gewonnenen Erkenntnissen zu wahren bzw. auf die Gren-

zen der gewählten Methode im Verhältnis zu ihrem Gegenstand hinzuweisen. In dieser

Weise thematisiert das Narziss-Bild seine Grenzen als Bildmedium.

Neben der Diskursivität (1) die Bild und Sprache als Erkenntnismedien auf unter-

schiedliche Weise innewohnt, ist noch eine Bildcharakteristik zu betonen, die das Bild

252 Vgl. McLuhan, Marshall: The Medium is the Massage. An Inventory of Effects (1967), hg. v. Fiore,

Quentin, 4. Aufl., Leipzig: Tropen 2016.

253 Vgl. Boehm, Gottfried:Wie Bilder Sinn erzeugen, S. 43.

254 Vgl. Helmes und Köster (Hg.): Texte zur Medientheorie, S. 28.

255 Vgl. Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«, S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Ein Bild und sein Doppelgänger

gegenüber der Sprache auszeichnet. Inwieweit diese Eigenschaft das Bild zumErkennt-

nismedium macht, wird im Anschluss diskutiert. Nach Imdahl besteht die Besonder-

heit des Bildmediums im Gegensatz zur Sprache u.a. in der szenischen Simultanität (2),

in der sich komplexe Verhältnisse in ihrem Zusammenwirken auf einen Blick zeigen.

Imdahl betont, dass sich eine solche »nur bildmögliche Simultanität« nicht in eine Nar-

ration zurückübersetzen lasse.256 Er zeigt dies eindrücklich an einem Fresko von Giotto

in der Arena-Kapella in Padua, das die Gefangennahme Christi zum Thema hat. Jesus

wirkt zugleich durch den Mantel von Judas ganz eingenommen und zugleich schaut er

auf Judas herab. Die Sprache liefere, so Imdahl, kein Wort, das diese im Bild anschau-

lich werdende Unterlegenheit und Überlegenheit in einem bezeichnen könne.257

Ein Bild lässt Prozesse erkennen und führt in einen Prozess und zugleich zeigt es

dies alles in einer Momentaufnahme. Salber hat dies als eine »Entwicklung in sich« be-

schrieben.258 Im Falle des Narziss-Bildes zeigt das Bild vieles in einer Gleichzeitigkeit:

das Festhalten wie auch das Entgleiten des Bildes, das Sehen und Berühren des Bildes.

Die Simultanität des Bildes macht auf die Komplexität unserer Wirklichkeit aufmerk-

sam, die im Sprachmedium schwerer fassbar ist als im Bildmedium. Das Geschichten-

erzählen des Menschen stellt eine Bewältigungsform dar, dieser Komplexität ›Herr‹ zu

werden und dieses ›Indem‹ der Bezüge in ein verträgliches Nacheinander zu überfüh-

ren. In dieserWeise ließe sich diskutieren,welches derMedien gegenüber derWirklich-

keit, die durch sie neu besehen, hervorgebracht und behandelt wird, künstlicher bzw.

realitätsnäher ist.259 In der Betrachtung des Narziss-Bildes wird die Simultanität, das

beschriebene ›Indem‹ oder die Gleichzeitigkeit als unverträglich erlebt – so wie es sich

zeigt, ist es nicht haltbar – und ruft das Geschichtenerzählen als Bewältigungsform auf

den Plan. Als Erkenntnismedium regt das Narziss-Bild dazu an, den Paradoxien der

Wirklichkeit zu begegnen: etwas ist gleichzeitig schön und hässlich, vollständig und lü-

ckenhaft, anziehend und abstoßend, Idealbild und Alltagsszene. Das Ineinanderwirken

von Anblick und Vorstellung, sowie das Begreifen von Welt als ein Sehen und Ertasten

macht auf die Gleichzeitigkeit dieser Vorgänge im Erkennen von Welt aufmerksam.

Etwas in seiner Ambiguität (3) zugleich wirksam zu sehen, das zugleich wirksam ist,

macht das Bild in der hier vertretenen Auffassung zu einen Erkenntnismedium. Denn

es handelt sich um eine reflexive Form des Sehens, das sich vom alltäglichen Wahrneh-

men der Dinge abhebt. Diese Wahrnehmung ist, wie es Waldenfels in seiner Differen-

zierung der Bildhaftigkeit der Dinge von den Bildern der Kunst heraushebt, ebenfalls

bildhaft, aber nicht in der gleichen Weise reflexiv, diskursiv und explizit wie das Bild,

welches ein solches ›Indem‹ der Bezüge nicht nur zur Anschauung bringt, sondern es

in entscheidenden Aspekten offen hält. Nach Imdahl habe das Bild die Eigenschaft »ein

eigentlich Unanschauliches« zu repräsentieren.260 Es wird zu einem exklusiven Me-

256 Vgl. Imdahl, Max: »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«, S. 308.

257 Vgl. ebd., S. 312.

258 Vgl. Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 110f.

259 Diese allgemeine Bewältigungsform gegenüber der Komplexität vonWelt, das Geschichtenerzäh-

len, stellt eine Umgangsform mit dem Konstruktionsproblem des Bildes dar. Nur dadurch, dass

Geschichten komplexeWirklichkeiten wieder in einen Fluss bringen, sind sie gegenüber dem Bild

wirklichkeitsnäher. Bezogen auf den Komplexitätsgrad ist es das Bild.

260 Vgl. Imdahl, Max: »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«, S. 313.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 299

dium der Erkenntnis, da es nicht nur sichtbar macht, was im Alltäglichen verborgen

bleibt, sondern der Fremdartigkeit der Welt, seiner Unsichtbarkeit und seines stetigen

Wandels begegnet. Merleau-Ponty beschreibt dies aus der Perspektive des Malers:

»Wir vergessen ständig die flüssigen und äquivoken Erscheinungen und begeben uns

durch sie hindurch unmittelbar zu den Dingen, die von ihnen präsentiert werden. Der

Maler kümmert sich gerade um das, macht gerade das zu einem sichtbaren Gegen-

stand, was ohne ihn im je einzelnen Bewusstseinsleben eingeschlossen bliebe: die Vi-

bration der Erscheinungen, die dieWiege der Dinge ist. DieserMaler ist nur von einem

ergriffen: vonder Fremdartigkeit derDinge, kennt nur ein einzigesGefühl: das der stets

neu beginnenden Existenz.«261

Tatsächlich zeigt das Narziss-Bild sehr deutlich all das, was nicht fassbar und nicht er-

kennbar ist, im Versuch sich in einem Bild zu sehen. Es führt seinem Betrachter die

eigene, nicht haltbare Bildkonstruktion vor Augen. Seine Erkenntnisleistung liegt pa-

radoxerweise darin, Sichtbarkeit als solche zu hinterfragen und das Unsichtbare unse-

rer Welt als das Nicht-Sichtbare bildlich festzuhalten, also sichtbar zu machen.262 Das

Narziss-Bild bringt, indem es sich selbst als Bild spiegelt, exemplarisch diese allgemei-

ne Erkenntnisleistung des Bildes hervor.

4.3.5 Reflexion einer Bilduntersuchung

Abschließend soll das Bild als Erkenntnismedium vor dem Hintergrund des hier ge-

wählten Vorgehens, der Überführung einer Bilderfahrung in Beschreibung, diskutiert

werden. Offensichtlich erfordert das Hervorbringen wissenschaftlicher Erkenntnis das

Sprachmedium. Die Studie dient hier als ein Anschauungsbeispiel. Denn sie expliziert

ihre Erkenntnisse, die sie über ein Bild gewinnt, durch Beschreibungen. Die (relati-

ve) Autonomie des Bildmediums und seine Eigenart, Erkenntnisse hervorzubringen,

erfordern Übersetzungen ins Sprachmedium. Das implizite Wissen und die implizite

Diskursivität des Bildes rufen nach sprachlichen Explikationen. Diese Übersetzungs-

notwendigkeit diskreditiert das Bild allerdings nicht als Erkenntnismedium oder lässt

es zu einem bloßen Hilfsmittel oder Initiator sprachlicher Denkprozesse werden. Die

unterschiedliche Akzentuierung der Erkenntnisthemen im Narziss-Mythos durch die

Erzählung und das Bild mitsamt seiner Übersetzung in Beschreibungen unterstreicht

vielmehr das jeweils unterschiedliche Potential der Erkenntnismedien.

Das Vorgehen, als eine Explikation des Impliziten verstanden, soll hier über die

Erkenntnisschritte der Studie noch einmal kurz skizziert werden: Ziel der Studie war

es, die Wirkung des Narziss-Bildes jenseits aller theoretischen Überformungen zu ex-

plorieren, um – in einem zweiten Schritt – zu eruieren, was dieses Bild mit den Er-

kennensmythen unseres Abendlandes zu tun hat und warum in ihm ein Emblem der

epistemischen Kraft des Bildlichen gesehen wird (vgl. interdisziplinärer Diskurs, dar-

gelegt in der Einführung). Der Nachhall der aufgeworfenen philosophischen und er-

kenntnistheoretischen Fragen im Bilderleben der Betrachter gibt Hinweise hierauf (vgl.

261 Merleau-Ponty,Maurice: »Der Zweifel Cézannes (1948)«, Sinn undNicht-Sinn, München: Fink 2000,

S. 11-33, hier S. 18.

262 Vgl. Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, S. 244.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Ein Bild und sein Doppelgänger

Kapitel 1 und 2). Die Feststellung, dass im Bilderleben Reflexionen Teil des Bilderlebens

sind, bestätigt die Annahme, dass sich Erfahren und Erkennen in einem gleitenden

Übergang befinden und dass ein Bild wie die Narziss-Darstellung eine solche Verbin-

dung erfahrbar macht. Die Beschreibungen befinden sich also im sanften Übergang

zur Erfahrung mit dem Bildmedium und einer Reflexion über das Bildmedium. Die-

ser Übergang ist nicht methodisch vorbestimmt, sondern rührt von den Ansprüchen

dieses spezifischen Gegenstands her. Aus epistemologischer Perspektive macht diese

gleichzeitige ›Nähe‹ und ›Distanz‹ zum Gegenstand, die das Narziss-Bild als proto-

typische Bilderfahrung (siehe Kapitel 3) herstellt, das Bild zu einem zumindest frag-

würdigen Erkenntnismedium. Unter wissenschaftlichen Paradigmen, die Distanz und

Objektivität vom Forschungsprozess fordern und Nähe weitestgehend auszuschließen

suchen, würde das Bild nicht als Erkenntnismedium gesehen. Demgegenüber stehen

einschlägige Bildtheorien phänomenologischen Einschlags (darunter: Hubert Damisch,

George-Didi-Hubermann, Gottfried Boehm, Bernhard Waldenfels), die das epistemi-

sche Potential des künstlerischen Bildes betonen. In diese Beschreibungen fügt sich

das Narziss-Bild als prototypische Bilderfahrung gut ein: Es lässt den Betrachter in ei-

ne körperlich-sinnliche Reflexion seiner Kernthemen, wie des Mediums selbst treten

und eröffnet hierüber eine Metaebene. Aufgrund seiner Unsichtbarkeiten erweist es

sich als genügend ›erkenntnisoffen‹. Seine dialektische Struktur, seine Ambiguität und

anschauliche Negativität als Schattenhaftigkeit lassen seinen Betrachter in eine Ausein-

andersetzung treten, die sich auf der Höhe eines wissenschaftlichen Diskurses bewegt.

Da es sich selbst als Erkenntnismedium reflektiert und (in Form eines immanenten

Ikonoklasmus) in Frage stellt, entspricht es dem Anspruch an Wissenschaft, auf die

eigenen Begrenzungen in der Exploration von Wirklichkeit hinzuweisen. Gleichzeitig

nimmt es durch die verschiedenen Ebenen des Erkennens – mal als Reflektion des Bild-

mediums und seiner Beschaffenheit i.w.S., mal als Vorführen der Erkenntniswege, mal

als Verneinung seines hybriden Erkenntnisanspruchs, sich (oder die Welt) darin ganz

zu sehen – eine bestimmte, einer wissenschaftlichen Position analoge Haltung ein.

Im Hinblick auf das Forschungsdesign dieser Studie stellt das Ausloten der epis-

temischen Gehalte des Bildes eine reizvolle Fortsetzung bzw. Überschreitung der em-

pirisch, psychologisch-morphologischen Bildwirkungsanalyse dar. Die Analyse bringt

hervor, dass die theoretischen Gehalte des Bildes nicht ganz unabhängig von seiner

Wirkung sind – also nicht nur hinter und nach einer Bildwirkungsanalyse ihren ›Platz‹

haben. Das zeigen die vielfachen Verbindungen und Querverweisen zum Erleben der

Betrachter. Und dennoch: das Vorgehen bedarf einer Beschreibung, um diese Erkennt-

nisse explizit zumachen. Inwiefern lässt sich die Erkenntnis – zumBeispiel, dass Bilder

Medien der Erkenntnis sind – anders als im Sprachmedium festhalten?

Die Antwort auf diese Frage ist keine einfache: Denn es geht in der Explikation

nicht ohne Sprachmedium, aber umgekehrt, zumindest in dieser Untersuchung, nicht

ohne Bild. Und hier nimmt das Bild eine besondere Stellung ein: Es ist Gegenstand der

Untersuchung, das sich mittels eines anderen Mediums beschreiben lässt. So erfahren

wir etwas über das Narziss-Bild. Es ist aber auch Mittler von Erkenntnis, also im enge-

ren Sinne Medium – denn ohne dieses Bild ließe sich die Bildproblematik des Narziss-

Mythos nicht derart verdichtet, zugespitzt und sinnlich nah erfahren/beschreiben. Die

Bilderfahrung vertieft das Verständnis der Thematik und reichert die Erkenntnisgehal-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 301

te, diemittels der Bilderfahrung gewonnen werden und sich ebenfalls aus der Erzählung

schöpfen lassen, nicht nur an, sondern ermöglicht einen neuen Blick. Zum anderen las-

sen sich am Bild die medialen Eigenschaften von Bildern generell diskutieren. Indem es

die Frage danach, was der Betrachter ist, mit der Frage verbindet, was das Bild ist, ent-

wickelt sich die Erkenntnisthematik aus der Bilderfahrung heraus. Von diesen beiden

Seiten her, diskutiert es sich selbst als Erkenntnismedium in einem dialektischen Für-

und Wider. Mit dieser Perspektivität des Gegenstands, die im Übrigen den verschie-

denen Wendungen der Spiegelerfahrung des Betrachters entspricht263, erfordert es in

seiner umfassenden Exploration die hier gewählte Form des Perspektivwechsels: Von

der Bilderfahrung zur Bildreflexion. Und damit sind wir wieder am Anfang der Studie:

Es handelt sich um ein Bild, das in besonderer Weise das Medium seiner Exploration

hinterfragt.

263 Die Spiegelung vollzieht sich amBild,mittels des Bildes, sowie aus der Perspektive des Betrachters

und als Selbstbetrachter

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlusswort

Was hat der Fischerjunge am Tümpel mit den Erkennensmythen unseres Abendlandes zu tun? –

lautete die übergreifende Forschungsfrage.

Die Besonderheit des Narziss-Bildes kann darin gesehen werden, dass sie die Alltags-

und Lebensnähe der philosophischen Frage des Selbsterkennens zur Anschauung

bringt. Indem die Bildbetrachtung das Geschehen im Bild wiederholt, durchlebt der

Betrachter einen Prozess, der – analog zur Metamorphose des Narziss-Mythos – an

die Extreme der Selbstschau führt: Erstarren und Verschmelzen. Das Narziss-Bild,

so lässt sich festhalten, ›erzählt‹ den Mythos als unmittelbare Bilderfahrung in Form

einer mehrdimensionalen Spiegelung seines Betrachters. Darin liegt eine seiner me-

dialen Qualitäten gegenüber dem literarischen Werk. Wenn es in der mythologischen

Erzählung heißt, »Er geht an seinen Augen zugrunde«, so begegnen dem Bildbe-

trachter ebenso die Versprechungen und Kehrseiten einer Bildbetrachtung, aber – im

Gegensatz zur Erzählung – in Form eines sinnlich-körperlichen Erfahrungsprozesses.

Er erlebt, was es heißt, in einem so umfassenden Sinne von einem Bild gebannt und

gespiegelt zu werden. Das Narziss-Bild verkörpert den Mythos. Seine Verdichtung auf

die Bild- und Blick-Szene kondensiert die Bildthematik, welche sich als Kernproble-

matik einer ungebrochenen Ganzheit als roter Faden durch die Erzählung zieht. Im

Zusammenhang mit der Frage der Medialität des Bildes im Text-Bild-Vergleich lässt

sich rückblickend sagen, dass das Nacheinander der Sätze im Ovid-Text der Geschicht-

lichkeit des Lebens entspricht und somit die im Mythos behandelte Bildproblematik

mildert. Umso stärker – und bei Caravaggio mit der vollen Wucht des Bildlichen, dem

sich der Betrachter nicht entziehen kann – durchlebt der Betrachter eine Bildbannung

als ein Gebannt- und Verbannt-sein zugleich.

Welche neuen Erkenntnisse konnten gewonnen werden?

Bereits mit einem flüchtigen Blick auf das Bild wird dem Betrachter deutlich, dass das

Bild eine Spiegelszene darstellt. Dass es aber den Betrachter in einer so umfassenden

Art spiegelt, ließ sich erst in einer Bildwirkungsexploration zeigen. Auch die Konstruk-

tion des Bildes, die das Seelische als eine uneinheitliche Einheit kennzeichnet, ließe

sich dem Bild in seinen beiden nicht ganz deckungsgleichen Hälften direkt ablesen.

Hierzu hätte es zwar psychologischer Kenntnisse, jedoch keiner empirischen Untersu-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Ein Bild und sein Doppelgänger

chung bedurft. Die Besonderheit liegt vielmehr darin, dass das Bild einen jeden Be-

trachter, unabhängig von Alter, Geschlecht und Bildungsgrad, mit einem verlockenden

Ganzheitsversprechen in Bann zieht und zugleich im Erleben das Ganzheitsbemühen

scheitern lässt und den Betrachter mit seiner Uneinheitlichkeit konfrontiert. Diese un-

mittelbar spürbar werdende Visualisierung oder genauer Verkörperung des Narziss-

mus, als theoretischer Kern des Narziss-Mythos, hat unter Kunstwissenschaftlern viel

Verwunderung hervorgerufen. Wie kann ein wenig gebildeter Maler wie Caravaggio zu

einer solch intellektuellen Leistung fähig gewesen sein – und das ganze 300 Jahre vor

der psychoanalytischen Theoriebildung zum Narzissmus? Auch dies weist zurück auf

die Alltäglichkeit dessen, wovon das Bild in seinen Tiefen-Dimensionen handelt. Es hat

mit dem Narzissmus-Thema, älter als die Ovid-Quelle, einen zeitunabhängigen Kern

getroffen. Wenn von der Zeitunabhängigkeit des Bildes die Rede ist, leuchtet erneut

der Ganzheitsanspruch durch, der durch das Narziss-Bild zugleich kritisch reflektiert

wird. Der besondere ›Witz‹ oder ›Schachzug‹ des Bildes liegt darin, diese Unhaltbarkeit

in den verschiedenen Ausprägungen, für alle Zeiten in ein Bild zu bannen. Es wurde

deutlich, dass es sich damit durchaus nicht nur selbst reflektiert, sondern auch das Me-

dium seiner Exploration. Dies meint jeden Betrachter, aber auch jedeWissenschaft, die

sich abmüht, es zu ergründen. Es fungiert auch hier als Spiegel. Zugleich lässt dieser

Spiegel ein Bild nicht einfach gegenübertreten. Die Interdisziplinarität der Diskurse, in

denen das Bild besprochen wird, verweist vielmehr auf die Bandbreite und Verbunden-

heit der durch das Bild belebten Fragen – beinahe so, als würde das Bild die Trennung

der Wissenschaften, als Erkenntnismedien der Wirklichkeit verstanden, selbst hinter-

fragen. Die Struktur der Studie, die Rahmung der Bildwirkungsanalyse durch zwei in-

haltliche Teile, die sich im interdisziplinären Feld der Bildwissenschaften bewegen, lässt

sich rückblickend auf diese Eigenheit und Komplexität des Gegenstands, wie zugleich

auf seinen Ganzheitsanspruch beziehen.

Abschließend sollen die Ergebnisse aus der Bildwirkungsanalyse (Teil III) und der

Bildreflexionen (Teil IV) vorgestellt werden: Die Bildwirkungsanalyse (Teil III) zeigt

auf ihrer Konstruktionsseite eine Übereinkunft der Kernkomplexe des Narziss-Mythos

in der Auslegung nach Ovid. Sie erklärt die paradigmatische Stellung des Bildes als

Narziss-Darstellung. In der Spiegelerfahrung spürt der Bildbetrachter diese Gehalte

von Spiegelung, die ihn konstituieren und zugleich die Grenzen und Versprechungen

des Selbst- bzw. Fremdbildes. Das Herunterbrechen in eine Alltagserfahrung (Fischer-

junge am Tümpel) stellt zum einen eine Lösungsstrategie dar, sich der (narzisstischen)

Bildbannung zu entziehen. Zum anderen wird darin die universelle Alltäglichkeit des

Narziss-Mythos spürbar.

Die Bildreflexionen (Teil IV) nehmen unter verschiedenen Perspektiven die

Betrachter-Bild-Relation in den Blick. In der verstrickten (narzisstischen) Bild-/

Ich-Genese scheint, ob als Verrückung, einprasselnde Realität oder als Schatten,

die Figur des Anderen durch. Ohne sie ist kein Erkennen möglich. Der Andere, das

bildliche Gegenüber, erweist sich mit dem Betrachter verwoben und befindet sich

nicht ganz in einem Außen. Das narzisstische Ich lässt sich nicht dauerhaft halten;

die Narziss-Darstellung des Caravaggio nicht als ein (ideales) Abbild in Gebrauch

nehmen. Als ein Bild der Kunst fungiert es als ›echter‹ Spiegel seines Betrachters.

Indem das Narziss-Bild den Ganzheitsanspruch eines Bildes in einem Bild kritisch

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schlusswort 305

hinterfragt, erweist es sich schließlich als ein Erkenntnismedium. Dabei macht es

auf den psychophysischen Zusammenhang eines Prozesses aufmerksam, der sich

zwischen Erfahren und Erkennen, Berühren und Sehen bewegt – ein Prozess, der

die Grenzen von Erkenntnis selbst thematisiert. Dieser bildtheoretische Gehalt der

Narziss-Darstellung wiederum macht es zu einem Paradigma: Würde es nur das

narzisstische Bild darstellen, würde es nicht als bildlicher Vertreter der epistemischen

Kraft des Bildes gefeiert. Es stellt vielmehr das (narzisstische) Bild im Bild in Frage.

Durch seine Doppelstruktur verkörpert es eine Doppelstruktur seines Betrachters. In

Simultanität zeigt es wesentliche und gegensätzliche Züge der Bild-Ich-Konstruktion,

darunter den Bild-verrückenden Anderen – und ihn in Gestalt einer Alltagserfahrung

(Fischerjunge am Tümpel).

Die Bildwirkungsanalyse und die Bildreflexionen entsprechen sich strukturell: So-

wohl die Bildwirkungsanalyse, als auch die Bildreflexionen verorten ihren Gegenstand

in einem Dazwischen. Die Fragen, Bin ich’s? und ›Was ist das Bild?‹ erweisen sich im

Bilderleben als ineinander gebrochen. Im Bildreflexionsteil treten sich diese Fragen

spiegelbildlich gegenüber, während die Spiegeldimensionen des Anderen den diffusen

Zwischenraum, der einer klaren Trennung in der Beantwortung beider Fragen wider-

spricht, kennzeichnen. Ein solcher Zwischenraum wird im Bilderleben als der Prozess

der Bildgenese spürbar, der paradoxerweise in die Unhaltbarkeit des Bildes mündet.

Teil III und Teil IV ergänzen sich insofern, als dass der theoretische Part die ontologisch-

epistemologischen Gehalte dieser Bilderfahrung von der Seite ausgewählter Bild- und

Subjekttheorien auslotet. Bildwirkung und Bildreflexionen kommen aber nicht ganz

zusammen – wie im Bild verrücken sie den Gegenstand jeweils, um ihn aus einer ande-

ren Perspektive (erst) beschaubar zu machen. Ein Ganzes lässt sich jeweils nicht ›grei-

fen‹. Diese Bilderfahrung leitet über zu einem persönlichen Fazit der Studie.

Was bedeutete dieses Bild mit seinem erkenntniskritischen Gehalt und seinem nicht erfüllbaren

Ganzheitsanspruch für meine Bild-Forschung?

Auch mich hat es mit seinem Ganzheitsversprechen gelockt – und tatsächlich, was für

ein spannendes Bild, das die Fragen von Erkenntnis mit dem Begehren verknüpft, die

Frage nach der Subjektkonstitution mit dem Bild und das verschiedene (Bild-)Realitä-

ten voneinander abhebt, die sich dann doch als untrennbar voneinander erweisen!

Der gesamte Forschungsprozess kann als ein Ringen um ein einheitliches Bild ver-

standen werden, an dem unaufhörlich Differenzen aufbrechen. Der in den Interviews

mehrmals geäußerte Satz ›so nah und doch so fern‹, beschreibt den Forschungspro-

zess im Ganzen. Immer kurz davor, entzieht sich das Bild und bricht sich in wieder

etwas anderem. Es verspricht unaufhörlich einen Anfang. Außerdem drängt das Bild

zu Verknüpfungen – hier gleich zweier Anfangsmythen, der »Erfindung der Malerei«

nach Alberti und der Ich-Entdeckung im narzisstischen Stadium – mit dem Ergebnis,

dass wiederum zwei Anfangsmythen der Malerei, der des Spiegels und der des Schat-

tens einander gegenübertreten.Wie so oft in der Erfahrung dieser Bildforschung konn-

te eine Trennung nicht aufrechterhalten werden: Die Analyse ergibt, dass der Spiegel

den Schatten bedingt. Gleiches gilt für die zeitgeschichtlichen Verortung des Bildes.

Caravaggios Narziss, als ›modern‹ bezeichnet, verweist sofort auf ungleiche Modernen

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Ein Bild und sein Doppelgänger

bzw. verschiedene Begriffe der Moderne und führt auch hier in die Differenzierung.

Und zum Rezeptionsvorgang selbst: Die Sphären der Vorstellung und die der Wahr-

nehmung werden analog zu den verschiedenen Bildbegriffen durch das Bild aufgeru-

fen. Es vollzieht hier also eine Trennung und zugleich versinnbildlicht es seine un-

auflösliche Verbundenheit. Der Betrachter, wie der Bildforscher erfährt nicht nur eine

mehrdimensionale Spiegelerfahrung; er wird zum Philosophieren angeregt und dabei

begegnen ihm die Facetten dessen, was ›Sehen‹ heißt: Wünschen/Lieben, Vorstellen/

Imaginieren, Verstehen/Erkennen, Ergänzen/Konstruieren.

Wie eingangs beschrieben, befragt das Narziss-Bild auf besondere Weise das

Medium seiner Exploration. Die hier gewählte Methode gründet auf den morpholo-

gischen Richtlinien, wonach sowohl Mitbewegung, als auch Konstruktion gefordert

sind. Ein Bild, das von Identitätsfragen handelt, die letztlich nicht zu klären sind,

macht auf die Kehrseite einer Mitbewegung aufmerksam, die – an ein Extrem ge-

führt – ins Identisch-Werden mündet. Und auch umgekehrt konfrontiert es seinen

Forscher im Konstruieren stets mit den Artefakten des eigenen Tuns. Dies stellt analog

zur Konstruktionserfahrung des Betrachters, der wechselseitigen Bild-Betrachter-

Abhängigkeit, die Konstruktionserfahrung im Forschungsprozess dar. So wie das

Bild hier eine Eindeutigkeit, einen Fokus vermissen lässt, so bleibt es letztlich ohne

Gegenstand.

Und ein letzter Rückblick auf den Forschungsprozess. Das Narziss-Bild fungier-

te in seiner Zweiteilung als Vorbild. Dass sich jeweils etwas, wie im Bild, gegenseitig

anschauen darf, aufeinander Bezug nimmt und in Frage stellt, wurde zum heuristi-

schen Prinzip: In der strukturellen Zweitteilung der Arbeit tritt eine psychologische

Wirkungsanalyse einem Reflexionsteil gegenüber. Die Wirkungsanalyse wiederum be-

inhaltet einen Vergleich von Bild und Text. ImReflexionsteil schlägt sich die Zweiteilung

in den Bezügen der Ursprungsmythen zueinander nieder, im Gegenübertreten zweier

ausgewählter Narzissmus-Theorien, imVerhältnis zweierMedien der Sichtbarmachung

(Spiegel, Malerei) sowie im Vergleich zweier Erkenntniswege (›Hand‹ und ›Auge‹). Wel-

cher Gewinn liegt in diesem Vorgehen?

Die Zweiteilung will in ästhetischer Hinsicht dem Kunstwerk gerecht werden. Zu-

gleich setzt sie auf diesen Zwischenraum, der in jeder Gegenüberstellung entsteht. Ihre

Funktion liegt in der Herstellung einer Verbindung: So knüpft die Studie an die breite

kunstwissenschaftliche Forschung zum Narziss-Bild an und streift dabei sowohl Sub-

jekt/Narzissmus- wie Bildtheorien. Sie will ausgehend von der Empirie einen anderen

Ausgangspunkt auf die mit dem Narziss-Bild behandelten Fragen von Erkenntnis und

ihrer Mediengebundenheit nehmen und sucht über die Perspektivwechsel und Bezüge

das Forschungsfeld auszuloten. Zugleich – und hierin liegt einemögliche Kehrseite und

Kritik amVorgehen – ist dieMethode anfällig für Fragmentierung undNivellierung der

Feinheiten. Sie ruft auf der einen Seite nach weiteren, notwendigen Differenzierungen

und auf der anderen Seite nach einer Gestaltprägnanz, die wiederum durch die Diffe-

renzierung schwindet. Die Studie im Ganzen stellt den Versuch der Herstellung eines

Gleichgewichts, einer Symmetrie beider Seiten dar. Mit einem Blick auf das Bild darf

dieser Versuch nicht ganz gelingen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie (1970), 5. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014.

Alberti, Leon Battista: Della Pittura. Über die Malkunst (1435), hg. v. Bätschmann,

Oskar und Gianfreda, Sandra, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft

2002.

Alloa, Emmanuel: »George Didi-Hubermann«, in: Busch, Kathrin und Därmann, Iris

(Hg.): Bildtheorien aus Frankreich, München: Fink 2011 (Eikones), S. 139-152.

Barthes, Roland: Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie, übers. von. Leube,

Dietrich, 1. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989.

Bätschmann, Oskar: »Albertis Narziss: Entdecker des Bildes«, in: Poeschke, Joachim

und Syndikus, Candida (Hg.): Leon Battista Alberti.Humanist.Architekt.Kunsttheore-

tiker, Münster: Rhema 2008, S. 39-52.

Bellori, Giovan Pietro: Das Leben des Michelangelo Merisi da Caravaggio, hg. & übers. v.

van Rosen, Valeska, Göttingen: Wallstein 2018.

Beyer, Andreas und Cohn, Danièle (Hg.): Die Kunst Denken. Zu Ästhetik und Kunstge-

schichte, Bd. 41, München: Deutscher Kunstverlag 2012 (Passagen/Passages).

Blothner, Dirk: Erlebniswelt Kino. Über die unbewußte Wirkung des Films, 2. Aufl.,

Bergisch-Gladbach: Bastei Lübbe 2003.

Blümle, Claudia: »Die Blindheit des Narziss«, in: Goebel, Eckart und Bronfen, Elisa-

beth (Hg.): Narziss und Eros: Bild oder Text?, Bd. 2, Göttingen: Wallstein-Verlag 2009

(Manhatten Manuscripts), S. 101-113.

Boehm, Gottfried: »DieWiederkehr der Bilder«,Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink

2006.

Boehm, Gottfried:Wie Bilder Sinn erzeugen, 5. Aufl., Berlin: University Press 2017.

Bologna, Ferdinando: L’incredulità del Caravaggio e l’esperienza delle »cose naturali«,Mai-

land: Bollati Boringhieri 2006.

Brehm,Margit:Der Fall Caravaggio. EineRezeptionsgeschichte, Frankfurt a.M.: Peter Lang

1992.

Brehm, Margit: »Sich sehend sehen – Narziß als reflektiertes Selbst. Einige Überlegungen zur

Sichtweise eines Topos bei Caravaggio, Cindy Sherman undMat Collishaw«, in: Dombrow-

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Ein Bild und sein Doppelgänger

ski, Damian (Hg.): Zwischen den Welten. Beiträge zur Kunstgeschichte für Jürg Meyer zur

Capellen, Weimar: Verlag und Datenbank für Geisteswissenschaften 2001.

Brown,Beverly Louise: »Zwischen demHeiligen und demProfanen«,DieGeburt des Barock,

Stuttgart: Belser 2001, S. 274-303.

Bruner, Jerome: Sinn, Kultur, und Ich-Identität. Zur Kulturpsychologie des Sinns, Heidel-

berg: Carl-Auer-Verlag 1997.

Christian von Ehrenfels: »Über Gestaltqualitäten (1890)«, in: Vierteljahresschrift für wis-

senschaftliche Philosophie, Jahrgang 13 (Leipzig), S. 249-292.

Damisch Hubert: »D’un Narcisse l’autre«, Narcisses, Paris: Gallimard 1976 (Nouvelle Re-

vue De Psychoanalyse, Numéro 13), S. 109-146.

Damisch Hubert: »Barocker Narziß?«, in: Beyer, Vera, Haverkamp, Anselm, und Jut-

ta Voorhoeve (Hg.):DasBild ist der König. Repräsentation nach LouisMarin,München:

Fink 2006, S. 191-204.

Damisch Hubert: Der Ursprung der Perspektive (1993), übers. von. Jatho, Heinz, Zürich:

Diaphanes 2010.

de Riedmatten, Henri: »Narziss in trübenWassern – Medienreflexion und Selbstrepräsenta-

tion imWerk des Photografen JeffWall«, in: Dünne, Jörg und Moser, Christion (Hg.):

Automedialität. Subjektkonstitution in Schrift, Bild und neuen Medien, München: Wilhem

Fink 2008, S. 195-216.

de Riedmatten, Henri: »Zur Quelle des Narziss. Ovid, Metamorphosen, III, 339-510«, in:

Goebel, Eckart und Bronfen, Elisabeth (Hg.): Narziss und Eros. Bild oder Text?,

Göttingen: Wallstein 2009, S. 41-76.

Derrida, Jacques: Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstporträt und andere Ruinen,

München: Fink 1997.

Didi-Hubermann, Georges: Was wir sehen blickt uns an. Zur Metapsychologie des Bildes

(1992), übers. von. Sedlaczek, München: Fink 1999 (Bild und Text).

Didi-Hubermann, Georges: Bilder trotz allem (2003), übers. von. Geimer, Peter,Mün-

chen: Fink 2007 (Bild und Text).

Dilthey, Wilhelm: Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), Ge-

sammelte Werke, Bd.V, Stuttgart 1957, S. 139-240

Dünne, Jörg und Moser, Christion (Hg.): Automedialität. Subjektkonstitution in Schrift,

Bild und neuen Medien, München: Fink 2008.

Ebert-Schifferer, Sybille: Caravaggio.Sehen-Staunen-Glauben. Der Maler und sein Werk

(2009), München: Beck 2019.

Fitzek,Herbert:Der FallMorphologie. Biographie einerWissenschaft, Bd. 4, Bonn: Bouvier

1994 (Schriften zur Morphologischen Psychologie).

Fitzek, Herbert: »Beschreibung und Interview. Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der

morphologischen Psychologie«, in: Journal für Psychologie 7/2 (1999), S. 19-26.

Fitzek, Herbert: »Trends, Moden, Zeiterscheinungen. Kulturpsychologie als Psychologie der

Gegenwartskultur«, in: Zwischenschritte 99/1 (1999), S. 25-53.

Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen

Wirklichkeit, Lengerich: Pabst Science Publishers 2008.

Fitzek, Herbert: »Von der Figur zur Figuration«, Ästhetik der Behandlung. Beziehungs-

Gestaltungs-und Lebenskunst im psychotherapeutischen Prozess, Gießen: Psychosozial-

Verlag 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 309

Fitzek, Herbert: »Morphologische Beschreibung«, in: Mey, G. und Mruck, K. (Hg.):

Handbuch der Qualitativen Forschung in der Psychologie, Bd. 2, 2. Aufl., Wiesbaden:

Springer Fachmedien 2020, S. 711-731.

Fitzek, Herbert und Marlovitz, Andreas: Zum Stand der Dinge. Annäherung an das

Gegenständliche, Berlin: Braus 2015.

Fitzek,Herbert und Salber,Wilhelm:Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996.

Freichels, Hans-Jürgen: »Kennzeichen des morphologischen Tiefeninterviews«, in: Zwi-

schenschritte 2/1995, S. 1-10.

Freud, Sigmund: »Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten (1914)«, Schriften zur Behand-

lungstechnik, Bd. Ergänzungsband, Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 1975 (Studienaus-

gabe), S. 205-215.

Freud, Sigmund: »Ratschläge für den Arzt bei der psychoanalytischen Behandlung (1912)«,

Schriften zur Behandlungstechnik, Frankfurt a.M.: Fischer 1975 (Studienausgabe, Er-

gänzungsband), S. 169-180.

Freud, Sigmund: »Triebe und Triebschicksale (1915)«, Psychologie des Unbewussten, Bd. III,

8. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 1975 (Studienausgabe), S. 75-102.

Freud, Sigmund: »Zur Einführung des Narzissmus (1914)«, Psychologie des Unbewussten,

Bd. III, 7. Aufl., Frankfurt a.M. 1994 (Studienausgabe), S. 37-68.

Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, Fragen der Gesellschaft Ursprünge

der Religion, Bd. IX, Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Stu-

dienausgabe).

Freud, Sigmund: »Der Moses des Michelangelo (1914)«, Bildende Kunst und Literatur, Bd. X,

Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 195-221.

Freud, Sigmund: »Der Traum (1916)«, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse Und

Neue Folge, Bd. I, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag

2000 (Studienausgabe), S. 101-244.

Freud, Sigmund: »Die Fehlleistungen (1916)«, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoana-

lyse Und Neue Folge, Bd. I, Limitierte Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer

2000 (Studienausgabe), S. 41-100.

Freud, Sigmund: »Die Libidotheorie und der Narzißmus (1917)«, Vorlesungen zur Einführung

in die Psychoanalyse Und Neue Folge, Bd. I, Limitierte Sonderausgabe Aufl., Frankfurt

a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe).

Freud, Sigmund: »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo Da Vinci (1910)«, Bildende Kunst

und Literatur, Bd. X, Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 2000 (Studienausgabe), S. 87-

152.

Freud, Sigmund: »Die drei Kränkungen der Menschheitsgeschichte (1917)«Band V, S. S. 1-7.

Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«,Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München:

Fink 2006, S. 90-105.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Herme-

neutik (1960), Bd. Hermeneutik I, 7. Aufl., Tübingen: Mohr Siebeck 2010 (Gesam-

melte Werke).

Gaillard, Christian: »Ovid’s Narcissus and Caravaggio’s Narcissus«, in: Mattoon, Mary

Ann (Hg.):The Archetype of Shadow in a split world, Zürich: Daimon 1987 (Proceedings

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Ein Bild und sein Doppelgänger

of The Tenth International Congress For Analytic Psychology, Berlin, 1986), S. 349-

360.

Gombrich, Ernst.H.: Kunst und Illusion: zur Psychologie der bildlichen Darstellung (1967),

übers. von. Gombrich, Lisbeth, 6. (deutsche) Ausgabe Aufl., Berlin: Phaidron 2002.

Grave, Johannes: »Hubert Damisch«, in: Busch, Kathrin und Därmann, Iris (Hg.):

Bildtheorien aus Frankreich, München: Fink 2011 (Eikones), S. 103-112.

Gregori, Mina: Come nascono i Capolavori. Katalog zur Ausstellung, Mailand 1991.

Günzel, Stephan; Mersch, Dieter (Hg.): Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stutt-

gart.Weimar: Metzler-Verlag 2014.

Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Phänomenologie des Geistes (1807), Hamburg:

Meiner-Verlag 2011.

Helmes und Köster (Hg.): Texte zur Medientheorie, Stuttgart: Reclam 2002.

Heubach, Friedrich-Wolfram: »Der Alltag als Kunststück. Zur Artistik des täglichen Le-

bens«, Wirklichkeit als Ereignis. Das Spektrum einer Psychologie von Alltag und Kultur,

Bd. 2, Bonn: Bouvier 1993 (Zwischenschritte, hg. v. Fitzek, H./Schulte.A.).

Heubach, Friedrich-Wolfram: Ein Bild und sein Schatten. Zwei randständige Betrachtun-

gen zum Bild der Melancholie und zur Erscheinung der Depression, 1. Aufl., Bonn: Bouvier

1997.

Heubach, Friedrich-Wolfram: Das bedingte Leben. Eine Theorie der psycho-logischen Ge-

genständlichkeit der Dinge (1987), 3. Aufl., München: Fink-Verlag 2002.

Hoffmann, E.T.A.: Die Elexiere des Teufels (1815/16), Husum: Hamburger Lesehefte 2014.

Husserl, Edmund: »Phantasie und Bildbewusstsein (1904/05)«, Phantasie und Bildbewusst-

sein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigung, Den Haag,

Boston, London: Martinus Nijhoff Publischers 1980, S. 1-169.

Husserl, Edmund: Phänomenologische Psychologie (1925), Bd. Band IX, hg. v. Lohmer,

Dieter, Hamburg: Meiner-Verlag 2003 (Text nach Husserliana).

Imdahl, Max: »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«, in: Boehm, Gottfried (Hg.):Was ist

ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink 2006, S. 300-325.

Jonas, Hans: »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., Mün-

chen: Fink 2006, S. 105-124.

Köhler,Wolfgang: »Intelligenzprüfungen anMenschenaffen (1917)«, in: Psychologische For-

schung 1 (1921), S. 2-46.

Kroschewski, Nevenka: Über das allmähliche Verfertigen der Bilder. Neue Aspekte zu Cara-

vaggio, München: Scaneg 2002.

Kruse, Christiane: »Selbsterkenntnis als Medienerkenntnis. Narziß an der Quelle bei Alberti

und Caravaggio«, in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 26 (1999), S. 99-116.

Lacan, Jacques: Das Ich in derTheorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse (1954/55),

hg. v. Haas, Norbert, Weinheim, Berlin: Quadriga 1991 (Das Seminar, Buch II).

Lacan, Jacque: »Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion (17. Juli 1949)«, Lacan Schrif-

ten I, 4. Aufl., Berlin: Weinheim 1996, S. 61-70.

Lacan, Jacques: »Die Anamorphose (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4.

Aufl., Weinheim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 85-96.

Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«,Die vier Grundbegriffe der Psycho-

analyse., 4. Aufl.,Weinheim,Berlin: Quadriga 1996 (,Das Seminar BuchXI), S. 73-84.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 311

Lacan, Jacques: »Linie und Licht (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4. Aufl.,

Weinheim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. S. 97-111.

Lambert, Gilles (2000): Caravaggio, hg. v. Néret, Gilles, Köln: Taschen 2019.

Laplanche, J. und Pontalis, J.-B.: Das Vokabular der Psychoanalyse (1973), 21. Aufl.,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019.

Lewin, Kurt: »Die Bedeutung der ›Psychischen Sättigung‹ für einige Probleme der Psychotech-

nik.«, in: Psychotechnische Zeitschrift 3 (1928), S. 182-188.

Longhi, Roberto: Caravaggio, Dresden: Verlag der Kunst 1968.

Lönneker, Jens: »Morphologie: Die Wirkung von Qualitäten – Gestalten im Wandel«, Qua-

litative Marktforschung in Theorie und Praxis. Grundlagen, Methoden und Anwendungen,

Wiesbaden: Springer 2007.

Lüthy, Michael: Bild und Blick in Manets Malerei, Berlin: Gebr. Mann Verlag 2003.

Lypp, Bernhard: »Spiegel-Bilder«, in: Boehm,Gottfried (Hg.):Was ist ein Bild?, 4. Aufl.,

München: Fink 2006, S. 411-442.

Marin, Louis: Die Malerei zerstören (1977), übers. von. Nessler, Bernhard, Berlin: Di-

aphanes 2003.

Marini, Maurizio: Il Cinquecento lombardo. Da Leandro a Caravaggio; Katalog zur Ausstel-

lung, hg. v. Caroli, Flavio, Mailand: Skira Artificio 2000.

McLuhan, Marshall: Die magischen Kanäle. Understanding Media, übers. von. Amnann,

Meinrad, 1. Aufl., Düsseldorf/Wien: Econ 1968.

McLuhan, Marshall: The Medium is the Massage. An Inventory of Effects (1967), hg. v.

Fiore, Quentin, 4. Aufl., Leipzig: Tropen 2016.

Merleau-Ponty,Maurice: »Der Zweifel Cézannes (1948)«, Sinn und Nicht-Sinn, München:

Fink 2000, S. 11-33.

Merleau-Ponty, Maurice: »Das Auge und der Geist (1961)«, Das Auge und der Geist. Philo-

sophische Essays, Darmstadt: Meiner-Verlag 2003.

Merleau-Ponty, Maurice: Das Primat der Wahrnehmung, übers. von. Schröder, Jür-

gen, Deutsche Erstausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare (1964), 3.Auflage Aufl.,

München: Fink 2004.

Neuffer, Carl: Caravaggio – Spiegelungen des Selbst. Versuch einer kunstphilosophischen

Werkanalyse, hg. v. Knecht, Johannes Vincent, Berlin: Dahlemer Verlagsanstalt

2016.

Nietzsche, Friedrich: Umwertung aller Werte (1886), 2. Aufl., München: Deutscher Ta-

schenbuch Verlag 1977.

Nietzsche, Friedrich: Nietzsche undWagner: Stationen einer epochalen Begegnung, Bd. 2,

hg. v. Borchmeyer, Dieter und Salaquarda, Jörg, 1. Aufl., Frankfurt a.M.: Insel

1994.

Nordhoff, Claudia: Narziß an der Quelle. Spiegelbilder eines Mythos in der Malerei des 16.

und 17. Jahrhunderts, Hamburg: Lit-Verlag 1992.

Ovsiankina, Maria: »Die Wiederaufnahme unterbrochener Handlungen (1928)«, in: Psycho-

logische Forschung 11 (3/4), S. 302-379.

Panofsky, Erwin: »Der Begriff des Kunstwollens«, in: Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine

Kunstwissenschaft 14 (1920), S. 321-339.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Ein Bild und sein Doppelgänger

Panofsky, Erwin: Sinn undDeutung in der Bildenden Kunst (1939), Neuauflage Aufl., Köln:

Dumont 1978.

Panofsky, Erwin:Was ist Barock? (1995), übers. von. Wölfle, Holger (aus dem Ame-

rikanischen), Berlin-Hamburg: Philo & Philo Fine Arts 2005.

Piaget, Jean: Genetische Erkenntnistheorie (1950), übers. von. Kubli, Fritz, Neuausgabe

Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta 2015.

Pichler, Wolfram: »Die Evidenz und ihr Doppel. Über Spielräume des Sehens bei Carava-

ggio«, in: Beyer, Vera, Voorshoeve, Jutta, und Haverkamp, Anselm (Hg.): Das

Bild ist der König. Repräsentation nach Louis Marin, München: Fink 2006, S. 125-156.

Platon:Der Staat, übers. von. Schleiermacher, Friedrich,Darmstadt: Schirner 1971.

Plinius, der Ältere: Naturalis Historia, Bd. XXXV, München: Artemis und Winkler

1990.

Polanyi, Michael: »Was ist ein Bild?«, Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Fink 2006,

S. 148-162.

Postman, Neil:Wir amüsieren uns zu Tode: Urteilsbildung im Zeitalter der Unterhaltungsin-

dustrie (1985), 18. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2008.

Preimesberger, Rudolf: »Michelangelo da Caravaggio – Caravaggio da Michelangelo. Zum

›Amor‹ der Berliner Gemäldegalerie«, in: van Rosen, Valeska, Krüger, Klaus, und

Preimesberger, Rudolf (Hg.): Der stumme Diskurs der Bilder. Reflexionsformen des

Ästhetischen in der Kunst der Frühen Neuzeit, München/Berlin: Deutscher Kunstverlag

2003, S. 243-260.

Publius Ovidius Naso:Metamorphosen, übers. von. von Albrecht, Michael, 3. Aufl.,

Stuttgart: Reclam 2003.

Publius Ovidius Naso: Metamorphosen, übers. von. Fink, Gerhard, 2. Aufl., Düssel-

dorf: Patmos 2007.

Raabe,Rainald:Der Imaginierte Betrachter. Studien zuCaravaggios römischemWerk, Bd. 72,

Hildesheim: Olms 1996 (Studien zur Kunstgeschichte).

Riegl, Alois: Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik, Berlin: Hanse

1893.

Riegl, Alois: Die Entstehung der Barockkunst in Rom (1908), hg. v. Burda, Arthur und

Dvorak, Wien: Anton Schroll & Co 2010.

Rimbaud, Arthur: Seher-Briefe (1871), Mainz: Dieterische Verlagsbuchhandlung 1997.

Salber Daniel: Wirklichkeit im Wandel. Einführung in die Morphologische Psychologie,

Bonn: Bouvier 2009.

Salber, Wilhelm:Wirkungseinheiten, 3., erw. Aufl., Bonn: Bouvier 1969.

Salber, Wilhelm: Der psychische Gegenstand, 4. Aufl., Bonn: Bouvier 1975.

Salber, Wilhelm:Wirkungsanalyse des Films, Köln: Buchhandlung Walther König 1977.

Salber, Wilhelm: Kleine Werbung für das Paradox, Köln: Arbeitskreis Morphologische

Psychologie e.V. 1988.

Salber, Wilhelm: Seelenrevolution, Bonn: Bouvier 1993.

Salber, Wilhelm: Märchenanalyse (1987), 2. Auflage Aufl., Bonn: Bouvier 1999.

Salber, Wilhelm: Psychästhetik, Köln: Buchhandlung Walther König 2002.

Salber, Wilhelm: Morphologie seelischen Geschehens, 3.überarb. Aufl., Bonn: Bouvier

2009.

Salber, Wilhelm: »Caravaggio und Psychologie«, in: Anders (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis 313

Salber, Wilhelm: »Der Blick (1960)«, in: Anders 36/2019, S. 33-44.

Salber, Wilhelm: »Friedrich Wilhelm Nietzsches Morphologie«, in: Zwischenschritte 1/1995,

S. 4-23.

Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, 1. Aufl., Bonn: Bouvier.

Sartre, Jean-Paul: »Die Imagination (1936)«, Die Transzendenz des Ego. Philosophische Es-

says 1931-1939, Hamburg: Reinbek 1982, S. 97-254.

Sartre, Jean-Paul: Das Imaginäre. Phänomenologische Psychologie der Einbildungskraft

(1940), übers. von. Schöneberg,Hans und überarbeitet vonWroblewsky, Vin-

cent, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994 (Sartre. Gesammelte Werke, Philosophi-

sche Schriften I).

Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), 17. Aufl., Reinbek bei Hamburg: Ro-

wohlt 2012.

Schindler, Winfried: Ovid: Metamorphosen. Erkennungsmythen des Abendlandes. Europa

und Narziss, Bd. 20, Sonnenberg 2005 (Exemplarische Reihe Literatur und Philoso-

phie).

Schlegel, Friedrich: Lucinde (1799), 7. Aufl., Berlin: Insel 2020.

Schleiermacher, Friedrich D.E.: Ästhetik (1819/25), Hamburg: Meiner-Verlag 1984.

Schnädelbach, Herbert: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1999), 6., unverändert Aufl.,

Hamburg: Junius 2017.

Schütze, Sebastian: Caravaggio. Das vollständige Werk, Köln: Taschen 2015.

Stoichiţă„ Victor I.: »Introduction to the section. Pictural Mimesis before and after 1500«,

Artistic Exchange. Akten des XXVIII. Internationaler Kongress für Kunstgeschichte, Bd. II,

Berlin 1992.

Stoichiţă, Victor I., Victor I.: Eine kurze Geschichte des Schattens, München: Fink 1999

(Bild und Text).

Straus, Erwin: Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag zur Grundlegung der Psychologie (1935),

Berlin-Göttingen-Heidelberg: Springer 1956.

von Rosen, Valeska: »Inszenierte Unkonventionalität. Caravaggios Ironisierung der Anti-

kenimitatio«, in: Kablitz, Andreas und Regn,Gerhard (Hg.): Renaissance – Episteme

und Agon: für Klaus W. Hempfer anläßlich seines 60. Geburtstags, Heidelberg: Universi-

tätsverlag Winter 2006, S. 423-449.

von Rosen, Valeska: »Caravaggio und die Erweiterung des Bildwürdigen. Zur epochalen Re-

levanz von Gattungserfindungen und -ausdifferenzierungen um 1600«, in: Pfisterer, Ul-

rich und Wimböck, Gabriele (Hg.): Novità: Neuheitskonzepte in den Bildkünsten um

1600, Zürich: Diaphanes 2011, S. 471-488.

von Rosen, Valeska: Caravaggio und die Grenzen des Darstellbaren. Ambiguität, Ironie und

Performativität in der Malerei um 1600, 3. Aufl., Berlin: De Gruyter 2021.

Waldenfels, Bernhard: »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken an Max Imdahl«, in:

Boehm, Gottfried (Hg.): Was ist ein Bild?, 4. Aufl., München: Wilhem Fink 2006,

S. 233-252.

Waldenfels, Bernhard: »Zur Genealogie der Bilder«, in: Beyer, Andreas und Cohn,

Danièle (Hg.): Die Kunst denken. Zu Ästhetik und Kunstgeschichte, Bd. 41, München:

Deutscher Kunstverlag 2012 (Passagen/Passages), S. 43-56.

Welsch, Maren: »Vom Narziss zum Narzissmus. Mythos und Betrachter. Von Caravaggio zu

Olaf Nicolai«, Kiel: Christian-Albrechts-Universität 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Ein Bild und sein Doppelgänger

Wertheimer, Max: »Untersuchungen zur Lehre von der Gestalt«, in: Psychologische For-

schung. Zeitschrift für Psychologie und ihre Grenzwissenschaften 4 (1923), S. 301-350.

Wertheimer, Max: »Experimentelle Studien über das Sehen von Bewegung (1912)«, in: Zeit-

schrift für Psychologie 61/1 (Leipzig), S. 161-236.

Wiesing, Lambert: Phänomene im Bild, München: Fink 2000.

Wolf, Gerhard: »Arte superficiem illiam fontis amplecti, Narziss und die Erfindung der Ma-

lerei«, in: Göttler, Christine und et al.l. (Hg.): Diletto e Maraviglia. Ausdruck und

Wirkung in der Kunst von der Rennaissance bis zum Barock, Emsdetten: Imorde 1998.

Wölfflin, Heinrich: Renaissance und Barock. Eine Untersuchung über Wesen und Entste-

hung des Barockstils in Italien, München: Theodor Ackermann 1888.

Worringer, Wilhelm: Abstraktion und Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie (1908),

Neuausgabe Aufl., München: Piper & Co 1948.

Würzbach, Friedrich: Das Vermächtnis Friedrich Nietzsches, Anton Pustet 1945.

Zwingmann, Björn: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas

Schwarzen Bildern, Bd. 7, Berlin: HPB University Press 2019 (Schriften zur Morpho-

logischen Psychologie).

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Michelangelo Merisi da Caravaggio (1573-1610), Narziss, um 1600. Öl auf Lein-

wand, 113,3 cm x 95cm. Rom, Galleria Nazionale d’Arte Antica di Palazzo Barberini

Abb. 2: Édouard Manet (1832-1883), Eine Bar in den Folies-Bergère, 1881/82. Öl auf Lein-

wand, 96 cm x 130cm. London, Courtald Institute of Art

Abb. 3: Parmigianino (1503-1540), Selbstbildnis im Konvexspiegel, 1523/24. Öl auf Pap-

pelholz, 24,4 cm Durchmesser. Wien, Kunsthistorisches Museum

Abb. 4: Pseudo-Boltraffio (1467-1516), Narziss an der Quelle, um 1500. Öl auf Leinwand,

19cm x 31cm. London, National Gallery

Abb. 5: Lodovico Cardi, genannt Cigoli (1559-1613), Narziss, um 1600. Federzeichnung,

28,6cm x 39,3cm. Paris, Musée du Louvre

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Danksagung

Ich will all jenen danken, die mich in meiner Arbeit an der Studie begleitet haben. An

erster Stelle steht mein Doktorvater Prof. Dr. Herbert Fitzek. Danken möchte ich ihm

für die jahrelange Begleitung, die vielen Ratschläge und kritischen Hinweise, für die

Durchsicht der Texte und die prompten Rückmeldungen, wenn die Arbeit ins Stocken

oder aus den Bahnen geriet.

Mein Dank gilt auch Prof. Dr. Björn Zwingmann für das Lesen der gesamten Studie

und den Austausch über den Narzissmus-Begriff in der Psychoanalyse.

Danken möchte ich Prof. Dr. Michael Lüthy. Er hat Teile des Manuskripts gelesen

und mir wertvolle Hinweise zu kunstgeschichtlichen Fragen gegeben.

Michele di Monte, Direktor der Galleria Nazionale d’Arte Antica di Palazzo Barberi-

ni, gilt mein Dank. Ohne die Erlaubnis des Museums wäre eine Durchführung der In-

terviews vor dem Original nicht möglich gewesen. Danken möchte ich auch Susan-

ne Teschner für die Unterstützung in der Rekrutierung deutschsprachiger Probanden

in Rom, sowie meiner Mitbewohnerin in Rom, Dr. Karolina Zgraja, für die wertvollen

kunstgeschichtlichen Hinweise zu Caravaggio.

Bedanken möchte ich mich bei Ilona Renken-Olthoff für die Gewährung eines For-

schungssemesters, sowie für meine Fürsprecher in dieser Frage, Prof. Dr. Markus Lan-

genfurth und Prof. Dr. Silke Schätzer. Meiner Kollegin Dr. Susan Hinterding gilt der

Dank für die wertvollen Hinweise zum formalen Prozedere. Unterstützung in Formfra-

gen habe ich von Dr. Markus Schlaffke und Katharina Heller erhalten, für die ich mich

herzlich bedanke.

Danken möchte ich auch meinen Freunden und meiner Familie. Marie Tedorova

hat Teile des Manuskripts gelesen und mit mir diskutiert. Ettore Prandi hat für mich

italienisch-sprachige Ausstellungstexte ins Deutsche übersetzt und mich in der letzten

Etappe der Arbeit begleitet und motiviert.

Nicht zuletzt möchte ich mich bei meinem Sohn Lovis bedanken. Die belebenden

Unterbrechungen durch ihn in Form eines Fußball- und Basketballtrainings haben Le-

ben in die Hermetik des Spiegelthemas gebracht.

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Kunst- und Bildwissenschaft
Ingrid Hoelzl, Rémi Marie

Common Image
Towards a Larger Than Human Communism

2021, 156 p., pb., ill.
29,50 € (DE), 978-3-8376-5939-9
E-Book: 
PDF: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5939-3

Elisa Ganivet

Border Wall Aesthetics
Artworks in Border Spaces

2019, 250 p., hardcover, ill.
79,99 € (DE), 978-3-8376-4777-8
E-Book: 
PDF: 79,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4777-2

Ivana Pilic, Anne Wiederhold-Daryanavard (Hg.)

Kunstpraxis in der Migrationsgesellschaft
Transkulturelle Handlungsstrategien 
der Brunnenpassage Wien

2021, 244 S., kart.
29,00 € (DE), 978-3-8376-5546-9
E-Book: 
PDF: 25,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5546-3

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Kunst- und Bildwissenschaft
Petra Lange-Berndt, Isabelle Lindermann (Hg.)

Dreizehn Beiträge zu 1968
Von künstlerischen Praktiken und vertrackten Utopien

Februar 2022, 338 S., kart.
32,00 € (DE), 978-3-8376-6002-9
E-Book: 
PDF: 31,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-6002-3

Irene Nierhaus, Kathrin Heinz, Rosanna Umbach (Hg.)

WohnSeiten
Visuelle Konstruktionen des Wohnens in Zeitschriften

2021, 494 S., kart., 91 SW-Abbildungen, 43 Farbabbildungen
45,00 € (DE), 978-3-8376-5404-2
E-Book: 
PDF: 44,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-5404-6

Annika Haas, Maximilian Haas,  
Hanna Magauer, Dennis Pohl (Hg.)

How to Relate
Wissen, Künste, Praktiken / Knowledge, Arts, Practices

2021, 290 S., kart., 67 Farbabbildungen, 5 SW-Abbildungen
35,00 € (DE), 978-3-8376-5765-4
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation
PDF: ISBN 978-3-8394-5765-8

https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465158 - am 14.02.2026, 09:25:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einführung
	Forschungsinteresse
	Fokus der Untersuchung
	Aufbau der Studie

	I. Gegenstandsbestimmung und Fragestellung
	1. Phänomene der Bildrezeption
	1.1 (K)ein Caravaggio? Eine kurze Geschichte der Werkzuschreibung
	1.2 Ein Bild und tausend Fragen
	1.3 Hinschauen und Wegblenden: Ein Bild zwischen Ideal und Wirklichkeit

	2. »Inbegriffe« des Narziss: Bild (Caravaggio) und Text (Ovid)
	2.1 Die paradigmatische Stellung des Textes (Ovid)
	2.1.1 Der Narziss-Mythos in der Auslegung nach Ovid
	2.1.2 Eine kleine Rezeptionsgeschichte des Narziss‑Mythos

	2.2 Die paradigmatische Stellung des Bildes als »Inbegriff« des Narziss
	2.2.1 Varianz der Bildrezeption im Spiegel der Deutungsbreite des Mythos
	2.2.2 Fragen der Medialität in der Auslegung des Mythos (Bild und Text)


	3. Untersuchungsperspektiven auf den Gegenstand
	3.1 Der Künstler
	3.1.1 Erklärungsansätze des Kunstwerks über Biographie und Intention des Künstlers
	3.1.2 Die »Caravaggiovita«
	3.1.3 Ein »caravaggesker« Narziss

	3.2 Der Zeitkontext
	3.2.1 Der (stil- und kultur‑)geschichtliche Ansatz zur Erklärung eines Kunstwerks
	3.2.2 Caravaggio, ein Künstler des Barock
	3.2.3 Ein »barocker« Narziss
	3.2.4 Ein »moderner« Narziss?
	3.2.5 Der »zeitlose« Narziss. Konstruktionszüge eines Bildes

	3.3 Die literarische Quelle
	3.3.1 Der ikonographisch‐ikonologische Erklärungsansatz
	3.3.2 Das Narziss-Bild in der Auslegung des Narziss-Mythos nach Ovid


	4. Fragestellung und Vorstellung des Untersuchungsrahmens
	4.1 Bildwirkungsanalyse (Teil III) und Bildreflexionen (Teil IV) im Verhältnis zueinander
	4.1.1 Das ›Sujet‹ der Narziss-Darstellung
	4.1.2 Das ›Subjekt‹ der Untersuchung

	4.2 Bildwirkungsanalyse
	4.2.1 Fragestellung
	4.2.2 Bildwirkung als Verlaufsgestalt
	4.2.3 Bildwirkung als Bewegung zwischen Bild und Betrachter

	4.3 Gegenstandsbestimmung und Untersuchungsparadigmen
	4.3.1 Das apersonale Paradigma: Eine überindividuelle Erlebensexploration
	4.3.2 Das Einzelfallparadigma
	4.3.3 Erkenntnisoffene Erlebensexploration



	II. Theorie und Methode
	1. Grundlagen der Morphologischen Psychologie
	1.1 Methodische Paradigmen der Morphologie
	1.1.1 Anschauung und Mitbewegung (Goethe)
	1.1.2 Konstruktion und Drehbarkeit (Nietzsche)

	1.2 Theoretische Fundamente und Leitsätze der Morphologischen Psychologie
	1.2.1 Das Primat der Ganzheit (Ehrenfels): Morphologie als Ganzheitspsychologie
	1.2.2 Die Evidenz seelischen Geschehens (Dilthey): Morphologie als beschreibende Psychologie

	1.3 Morphologische Gegenstandsbildung
	1.3.1 Psychoanalytische Einflüsse auf die morphologische Gegenstandsbildung
	1.3.2 Der Subjektbegriff in der Morphologie
	1.3.3 Morphologie als Gestaltpsychologie
	1.3.4 Die Untersuchungseinheiten der Morphologischen Psychologie


	2. Morphologische Kunstpsychologie
	2.1 Die psychästhetischen Gesetze des Seelischen
	2.2 Kunst als Königsweg zum Seelischen
	2.3 Kunstanaloge Methode

	3. Das methodische Vorgehen
	3.1 Methodische Richtlinien für Erhebung und Auswertung
	3.1.1 Das Tiefeninterview als Explorationsverfahren
	3.1.2 Besonderheiten morphologischer Beschreibung

	3.2 Beschreibung in vier Versionen
	3.2.1 Erste Version: Grundqualitäten (Eigenlogik/Inkarnation)
	3.2.2 Zweite Version: Figuration (Störungsform)
	3.2.3 Dritte Version: Konstruktion (Konstruktionserfahrung)
	3.2.4 Vierte Version: Typisierung (Realitätsbewegung)

	3.3 Gegenstandsspezifischer Untersuchungsaufbau
	3.3.1 Versionengang und Auslegung der Bildwirkungsanalyse mit dem Narziss‑Mythos
	3.3.2 Probandenauswahl und Interviewdurchführung



	III. Bildwirkungsanalyse
	1. Grundqualität: Bannung
	1.1 Gebannt
	1.2 Verbannt

	2. Transfiguration einer Spiegelerfahrung
	2.1 Hauptfiguration: Zwischen Sinnsuche und Sinnerfüllung
	2.1.1 Bestätigen
	2.1.2 Vergleichen/Überprüfen
	2.1.3 Verschieben/Ergänzen
	2.1.4 Entdecken/Erweitern
	2.1.5 Verschmelzen/Überschreiten

	2.2 Nebenfiguration: Zwischen schmerzlicher Selbsterkenntnis und Selbstverlust
	2.2.1 Sich Entziehen/Verweigern
	2.2.2 Verrücken/Verzerren
	2.2.3 Vereinseitigen/Abspalten
	2.2.4 Nicht-Durchdringen/Fixieren


	3. Konstruktion
	3.1 Rekonstruktion einer Spiegelerfahrung (vom Betrachter zum Selbstbetrachter)
	3.1.1 Hauptfiguration: Vom Identifizieren zum Verschmelzen
	3.1.2 Nebenfiguration: Vom belebenden Verrücken zum Abspalten
	3.1.3 Die Erfahrung von Einheit und Teilung im Bilderleben
	3.1.4 Verschmelzen und Erstarren als Extrempole der Selbst‑Schau

	3.2 Vergleich von Bild und Text
	3.2.1 Entwicklungsgang der Erzählung (Ovid) anhand der Komplexe: Einheit und Teilung, Wahrheit und Täuschung
	3.2.2 Die Grundqualität der Bildwirkung (Bannung) im Vergleich mit den übergreifenden Erlebensqualitäten der Erzählung
	3.2.3 Haupt‐und Nebenfiguration im Vergleich mit der Komplexentwicklung

	3.3 Konstruktionsproblem einer Selbstschau: Die Unhaltbarkeit eines Bildes

	4. Typisierende Beschreibung
	4.1 Symbolisieren (Als-Ob-Konstruktionen)
	4.2 Ironisieren
	4.3 Intellektualisieren (Metaperspektiven)
	4.4 Korrigieren
	4.5 Miteinbeziehen
	4.6 Verlagern (Konstruktion des inneren Bildes)
	4.7 Fabulieren (Einbetten in eine Geschichte)
	4.8 (Impulsartiges) Handeln und Sich-Lösen


	IV. Bildreflexionen
	1. Bin ich’s? Zum Verhältnis von Bild und Betrachter
	1.1 Vereindeutigungen und Vermittlungen des Verhältnisses von Bild und Betrachter
	1.1.1 Bild = Betrachter (Eins-Sein)
	1.1.2 Bild ≠ Betrachter (Uneins-Sein)
	1.1.3 Zwischen Bild und Betrachter
	1.1.4 Das Ineinanderwirken von Anblick (Bild) und Vorstellung (Betrachter)

	1.2 Konstruktionserfahrung der wechselseitigen Abhängigkeit von Bild und Betrachter
	1.2.1 Die Betrachterabhängigkeit des Bildes und das Spiegelstadium nach Alberti
	1.2.2 Die Bildabhängigkeit des Betrachters und das Spiegelstadium nach Lacan

	1.3 Ein Spiegel-Bild und sein Schatten

	2. Die (Spiegel‑)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre«
	2.1 Rimbaud: Die Entgrenzung (Verflüssigung) des ›Ich‹ oder der unbekannte Andere
	2.2 Hegel: Die dialektische Bestimmung des Selbstbewusstseins durch sein Anderssein
	2.3 Sartre: Ich-Entdeckung und Dezentrierung im Erblickt-Werden durch den Anderen
	2.4 Lacan: Blick als Begehren und Erfasst-Werden durch den Anderen
	2.5 Salber: Der Blick in seiner Ergänzungsfunktion und seinem Bildversprechen

	3. »Was ist ein Bild?« Ein Bild im Spiegel
	3.1 Bildcharakteristika im Spiegel des Narziss‑Bildes
	3.1.1 Die Verkörperung des Dargestellten
	3.1.2 Ikonische Differenz und Bildparadoxon: Die Unhaltbarkeit eines Bildes in ein Bild gebannt
	3.1.3 Aushandlung von Figur und Grund: Der schwarze Seins-Grund und die Künstlichkeit der Figur
	3.1.4 Negativität und immanenter Ikonoklasmus

	3.2 Die Selbstbehauptung der Malerei gegenüber dem (optischen) Spiegel
	3.2.1 Falsche Spiegelungen
	3.2.2 Malerei und optischer Spiegel in Konkurrenz
	3.2.3 Das Vorenthalten des Spiegelbildes (Narziss‑Darstellungen im Vergleich)

	3.3 Das Bild als Selbstbild (Seins-Ontologie des Bildes)

	4. Das Bild als Medium der Erkenntnis. Erfahren und Erkennen im Übergang
	4.1 Erkenntniswege: Zwischen Augen und Hand
	4.1.1 Die Kluft zwischen Sehen (Erkennen) und Berühren (Erfahren)
	4.1.2 Die Mittelstellung des Bildes zwischen Erfahren (›Berühren‹) und Erkennen (›Sehen‹)

	4.2 Das erkenntniskritische Potential des Narziss‑Bildes
	4.2.1 Zum Verhältnis von Wahrheit und Täuschung, Spiegel und Schatten
	4.2.2 Die bildinterne Kritik am reflexiven Bewusstsein
	4.2.3 Skepsis gegenüber dem Bildmedium in philosophischer Tradition
	4.2.4 »Wesens-Schau« und Konstruktion von Wirklichkeit
	4.2.5 Perspektivität und »Störungsform«

	4.3 Das Bild als Erkenntnismedium im Vergleich zur Sprache
	4.3.1 Die Autonomie des Bildmediums gegenüber der literarischen Vorlage
	4.3.2 Argumente gegen das Bild als Erkenntnismedium aus der Perspektive der Sprache
	4.3.3 ›Abstraktion (und Einfühlung)‹ als Erkenntnisvoraussetzung im Bild und Sprachmedium
	4.3.4 Die Potentialität des Bildes in Abgrenzung zu Sprache
	4.3.5 Reflexion einer Bilduntersuchung



	Schlusswort
	Literaturverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis
	Danksagung

