
Jean Améry Jenseits von Schuld und Sühne (1966), 

Ruth Klüger weiter leben (1992)

1. Das Ressentiment

1.1 Versuch einer Ortsbestimmung: Einspruch gegen das Vergessen

Mit dem Ressentiment wird zumeist ein Gefühl bezeichnet, das eine Abneigung ver-

mittelt und als unangenehm und störend gilt. Für den aus dem Französischen von res-

sentir (empfinden) stammenden Begriff gibt es im Deutschen keine wortgetreue Ent-

sprechung,1 und auch die englische Form resentment stellt weder eine adäquate Über-

setzung dar, noch liegt dem ›Ressentiment‹ und dem ›Resentment‹ eine gemeinsame

philosophische Tradition zugrunde.2 Mit dem Ressentiment sind die philosophischen

Konzepte von Friedrich Nietzsche (Zur Genealogie der Moral, 1887) und Max Scheler (Das

Ressentiment im Aufbau der Moralen, 1912) verbunden. Definiert Scheler das Ressentiment

als »das wiederholte Durch- und Nachleben« einer negativen »Emotion«3, ist darin die

Betrachtung als ein Phänomen der Wiederholung enthalten.

1 Probst, Peter: Ressentiment. In: Joachim Ritter/Karlfried Gründer (Hg.): Historisches Wörterbuch

der Philosophie. Bd. 8: R.Sc. Darmstadt:Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1992, S. 920-923, hier

S. 920.

2 Thomas Brudholm sieht zwar eine Verwandtschaft zwischen ›Resentment‹ und ›Ressentiment‹,

betont aber zuvörderst die verschiedenen Konzepte: Hierfür stellt er dem Resentment, in Anleh-

nung u.a. an Freedom and Resentment von Peter F. Strawson und Theory of the Moral Sentiments von

Adam Smith, das Ressentiment bei Max Scheler und Friedrich Nietzsche gegenüber. Smith nennt

in seiner Theorie der ethischen Gefühle das Resentment, so wird es übersetzt, ein ›Vergeltungsge-

fühl‹. Vgl. Smith, Adam: Theorie der ethischen Gefühle. Übers. v.Walther Eckstein, Hamburg:Mei-

ner, 2010, S. XVIII. In den Kapiteln seiner Untersuchung, in denen Brudholm sich mit Améry aus-

einandersetzt, übernimmt er den Begriff ›Ressentiment‹, um nah an Amérys Beschreibungsvoka-

bular zu bleiben. Sobald er über die Analyse von Amérys Jenseits von Schuld und Sühne hinausgeht,

spricht er aber von resentment. Vgl. Brudholm, Thomas: Resentment’s virtue. Jean Améry and the

refusal to forgive, Philadelphia: Temple Univ. Press, 2008.

3 Scheler, Max: Das Ressentiment im Aufbau der Moralen. Frankfurt a.M.: Klostermann, 2004, S. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 B   TEXTANALYSEN

Jean Améry, der den Essay Ressentiments 1966 im Radio verlas, mit dem er sich erst-

mals vor einem deutschen Publikum zu seinem »reaktiven Groll«4 bekannte,5 weiß um

die Herkunft dieses Begriffs und um die Vorstellung vom »grollenden Haßpropheten«,

»unzeitgemäßen Hasser und Ressentimentgeladenen«6. Damit steht das Ressentiment

in einer Tradition, die es eher zur Schwäche als zur Stärke erklärt. Selbst als Stärke des

»Schwachen« oder »Ohnmächtigen« (Nietzsche) ausgelegt, ist das Ressentiment, wie

bei Améry auch, zwar reaktiv, doch nach Nietzsche reagiert der »Mensch des Ressen-

timent«7 aus einer Unfähigkeit heraus. Wenn Améry in seiner persönlichen Nietzsche-

Ausgabe »Wir Ressentiments-Träger«8 notiert, dann fließen diese Deutungen mit ein.

Aber das Subjekt, das sich hier als Ressentimenttragendes bezeichnet, verortet das Res-

sentiment in einem bestimmten Erfahrungs- und Ereigniszusammenhang.

So habe ich denn die Ressentiments nach zwei Seiten hin abzugrenzen, vor zwei Be-

griffsbestimmungen zu schirmen: gegen Nietzsche, der das Ressentiment moralisch

verdammte, und gegen moderne Psychologie, die es nur als einen störenden Konflikt

denken kann.9

Von Nietzsches genealogischer Herleitung des Ressentiments grenzt Améry sich nicht

zuletzt deshalb ab, weil der »Mensch des Ressentiment« (Nietzsche) bedingt durch sei-

nen unzulänglichen Umgang mit den Affekten wie Hass und Rachsucht ausschließlich

an sich selbst leide.10 Améry betrachtet die Ressentiments nicht als Defekt oder Af-

4 Améry: Ressentiments, S. 119, S. 148.

5 Ressentiments v. 07.03.1966,Die Tortur v. 03.05.1965,Über ZwangundUnmöglichkeit v. 25.04.1966,Wie

viel Heimat braucht der Mensch? v. 15.11.1965, An den Grenzen des Geistes v. 19.10.1964 (die Datumsan-

gaben erfolgen nach Améry, Jean: Jean Améry im Rundfunk. In: Ders.: Werke. 9. Bde. Bd. 9: Ma-

terialien. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard. Stuttgart: Klett-Cotta, 2008, S. 812-841, hier S. 813f.,

und den vom SWR angefertigten Sondermitschnitten).

6 Améry: Ressentiments, S. 139.

7 Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Zweite Abhandlung, Abschnitt 11. Kritische Studi-

enausgabe. Hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari. 15 Bde. Bd. 5: Jenseits von Gut und Böse. Zur

Genealogie der Moral. München, Berlin, New York: Deutscher Taschenbuch Verlag, de Gruyter,

1988, S. 311.

8 Die imNachlass inMarbach aufbewahrte Ausgabe von Nietzsches Zur Genealogie derMoral enthält

diese handschriftliche Notiz von Améry »Wir Ressentiments-Träger« auf Seite 24. Der Abdruck der

unveröffentlichten Notiz erfolgt mit freundlicher Genehmigung des Verlages Klett-Cotta Stutt-

gart.

9 Améry: Ressentiments, S. 127.

10 Améry grenzt sich »gegen Nietzsche« ab, »der das Ressentiment moralisch verdammte« (Amé-

ry: Ressentiments, S. 123). Amérys Kritik kann nicht in jedem Punkt nachvollzogen werden, aber

konkret zu Amérys Kritik an Nietzsche nach 1945: vgl. Mayer, Hanns [Jean Améry]: Zur Psycholo-

gie des deutschen Volkes [1945]. In: Jean Améry: Werke. Bd. 2, S. 500-534. Darin fordert Améry ein

Nietzsche-Verbot: »[W]enn einMensch schreibt: ›Nicht Zufriedenheit[,] sondernMacht; nicht Frie-

den, sondern Krieg; nicht Tugend, sondern Tüchtigkeit‹ seien zu erstreben, dann meint er präzise,

daß: nicht Zufriedenheit, sondern Macht; nicht Frieden, sondern Krieg; nicht Tugend[,] sondern

Tüchtigkeit zu erstreben seien.« (Ebd., S. 507f.) Darum, so Améry, »sind dieses Mannes Bücher zu

verbieten«. Schließlich »[hat] die führende deutsche Clique genau nach dieserMaxime gehandelt.

Daß im Werke Nietzsches sich selbstverständlich auch Aussprüche sehr anderer Art finden, daß

er selbst aus Zartgefühl wahrscheinlich keinen Hasen hätte abziehen können, zählt hier nicht.«

(Ebd., S. 508) In demhier diskutiertenKontext könnten es vor allemFormulierungen vonNietzsche

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 51

fekt,11 sie sind ein Einspruch gegen das Vergessen. Hierfür stellt er eine Situation dar,

in der sich ein Spannungsverhältnis zwischen dem Ressentiments tragenden Subjekt

und einer vom Kollektiv proklamierten Vorstellung entfaltet. Ironisch fragt Améry, ob

er wohl seine »Gegenrede im uneingeschränkten Besitz [s]einer geistigen Kräfte« ma-

che: »Es könnte ja sein, daß ich krank bin, denn objektive Wissenschaftlichkeit hat aus

der Beobachtung von uns Opfern in schöner Detachiertheit bereits den Begriff des ›KZ-

Syndroms‹ gewonnen. […] [F]eindseliger Rückzug auf das eigene Ich seien die Kennzei-

chen unseres Krankheitsbildes.«12

Zuschreibungen, die das Subjekt auf sein Leid reduzieren und dabei die Verantwor-

tung der Mitwelt ausblenden, wehrt Améry ab. Das Subjekt, das sich im Text entwirft,

leidet nicht an sich selbst, es reagiert auf das, was ihm zugefügt wurde und dem es sich

ausgesetzt sieht. Dieses Subjekt wird hier ressentimenttragend genannt, um den aktiven

und selbstbestimmten Protest zu betonen. Aber auch um die eigene Erfahrungslast,

die auf dem Individuum liegt, und die wahrgenommene Rechtfertigungslast, mit der

es sich konfrontiert sieht, zu berücksichtigen. Es handelt sich dabei um eine Distanz-

strategie, die den Einspruch und Widerspruch des Subjekts in den Blick nimmt.

Améry übt Kritik an seiner Mitwelt und gibt zu verstehen, dass es sich durch pa-

thologisierende Beschreibungskategorien auf neueWeise viktimisiert sieht.Der Protest

dieses Subjekts richtet sich gegen die Ansicht, das Opfer habe das vergangene Leid (»im

Prozeß der Interiorisation«13) auf sich zu nehmen, gegen einen sozialenDruck,mit dem

es sich konfrontiert sieht. Von Zugriffen wie diesen distanziert sich das Subjekt – aber

wie? Hier kommt die spezifische Sichtweise Amérys auf das Ressentiment ins Spiel. Die

Analyse seiner Ressentiments beruhen auf einer »Umwertung«14 und »Positivierung

des Ressentiments«15. Im Text formiert sich so eine Perspektive, die auf einer spezi-

fischen Verwendung des Begriffs ›Ressentiment‹ beruht und den poetologischen Aus-

gangspunkt der Textanalyse bildet. Sie beginnt mit der Perspektive eines Subjekts, das

und Scheler sein, wie das »Giftauge des Ressentiment« (Nietzsche: GM, I, 10, S. 272), die »Intoxi-

kation« (ebd., S. 269) oder die »seelische Selbstvergiftung« (Scheler: Ressentiment im Aufbau der

Moralen, S. 4), denen Améry sehr skeptisch begegnete. Nietzsche sei es gewesen, der die »emo-

tive[] Funktion des Ressentiment« entdeckt habe (Frings, Manfred S.: Einleitung. Max Scheler Das

Ressentiment im Aufbau der Moralen. Frankfurt a.M.: Klostermann, 2004, S. VII-XX, hier S. VII). Der

»Mensch des Ressentiments« werde zu einem zu einem »An-sich-selbst-Leidende[n]« (El Magd,

Esam Abou: Nietzsche. Ressentiment und schlechtem Gewissen auf der Spur. Würzburg: Königs-

hausen & Neumann, 1996, S. 22).

11 Vgl. Scherpe, Klaus R.: »Über Ressentiment«. In: Künste der Verneinung. Mosse-Lectures der Hum-

boldt Universität zu Berlin 2006. Berlin: Humboldt-Univ., 2007, S. 61-81, hier S. 63; Heidelberger-

Leonard, Irene: »Über Zwang und Unmöglichkeit, Jean Amérys Biographin zu sein«. In: SylivaWei-

ler/Michael Hofmann (Hg.): Revision in Permanenz. Studien zu Jean Amérys politischem Ethos

nach Auschwitz. Frankfurt a.M.: Lang, 2016, S. 13-24, S. 22.

12 Améry: Ressentiments, S. 127.

13 Ebd., S. 129.

14 Scheit, Gerhard: »Am Ende der Metaphern. Über die singuläre Position von Jean Amérys Ressenti-

ments in den 60er Jahren«. In: Stephan Braese et al. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der

Holocaust. Frankfurt a.M., New York: Campus-Verlag, 1998, S. 301-316, hier S. 307.

15 Scherpe, Klaus R.: »Ressentiment. Eine Gefühlstatsache«. In: Weimarer Beiträge 54/2 (2008),

S. 165-181, hier S. 169; vgl. Scherpe: Über Ressentiment (2007), S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 B   TEXTANALYSEN

im Text die eigene »Gefühlstatsache«16 bewusst wiederholt und sein »Recht auf Wider-

stand«17 gegen die ihm zugefügte Gewalt behauptet. Ohne die Wiederholung, das wird

in Jenseits von Schuld und Sühne (1966) deutlich, kommt dieser Behauptungsversuch nicht

aus, nur verwendet Améry dafür Begriffe wie »Aktualisierung« oder »Zeitumkehr«, mit

denen er seine Situation als Opfer beschreibt. Wenn er über seine Ressentiments sagt,

sie seien von »besonderer Art«18, betrachtet er sie als ein Phänomen des Protests.

Ein »undankbares Bekenntnisgeschäft«

Améry nennt sein Vorhaben in dem Essayband Jenseits von Schuld und Sühne, die eigenen

Ressentiments »jenen zu erhellen, gegen die sie sich richten«19, ein »undankbares Be-

kenntnisgeschäft«20. Unüberhörbar ist der ironische Unterton, der mitschwingt, wenn

er sich damit an eine Leserschaft in Deutschland richtet. Vor allem aber benennt Améry

seine Position in der Auseinandersetzung mit der Vergangenheit. Er führt die Situati-

on, in der er sich befindet, auf eine fehlende Bereitschaft zurück, Verantwortung für

das ihm zugefügte Leid zu übernehmen (»Was ich nachtrage, […] – niemand will es

mir abnehmen«21), und auf die Unfähigkeit einer Gesellschaft, die Konfliktlinie zwi-

schen Opfer und Täter in Deutschland bis Mitte der 1970er Jahre zu ziehen (»Die Welt,

die vergibt und vergißt, hat mich verurteilt, nicht jene, die mordeten oder den Mord

geschehen ließen«22). Mit seiner reflexiven Auseinandersetzung, die er eine aus »In-

trospektion gewonnene Analyse der Ressentiments« und die »Justifizierung eines […]

abgeurteilten seelischen Befindens«23 nennt, kritisiert dieses Subjekt die Unfähigkeit

der deutschen Gesellschaft und weist sich selbst geradezu als ›fähig‹ aus, sich mit der

Überwältigungserfahrung schreibend auseinanderzusetzen.

Amérys Rede vom »Bekenntnisgeschäft« verweist darauf, dass es eben nicht seine

Ressentiments sind, die ihn zum Opfer machen, er nutzt sie vielmehr als eine Aus-

drucksform, mit ihnen seine persönliche Lage zu beschreiben. Er sieht sich in eine Art

Rechtfertigungsposition gebracht, in der er sich bekennen muss, nicht die Täter. Dass

die von Améry eingeforderte Konfliktlinie zwischen Opfer und Täter in seiner Schreib-

gegenwart für ihn als Opfer deutscher Verbrechen noch nicht existiert, geht auch aus

der spezifischen Konstellation hervor, die er ein »undankbares Bekenntnisgeschäft«

nennt: Eine Auseinandersetzung kann demzufolge nur eintreten, wenn das Opfer in

Vorleistung geht. Über seinen Zustand sagt Améry: »Ich muß mich zu ihm bekennen,

den sozialen Makel tragen und die Krankheit als integrierenden Teil meiner Persön-

lichkeit erst auf mich nehmen, dann legitimieren.«24 Für ihn sind seine Ressentiments

nicht Ausdruck eines eigenen Defizits. Auch dann nicht, wenn ihm die Gesellschaft eine

16 Scherpe: Ressentiment (2008), S. 165-181; Scherpe: Über Ressentiment (2007), S. 65.

17 Ebd., S. 80; vgl. Heidelberger-Leonard: Zwang und Unmöglichkeit, Amérys Biographin zu sein,

S. 22.

18 Améry: Ressentiments, S. 132.

19 Ebd., S. 126.

20 Ebd., S. 121.

21 Ebd. S. 147.

22 Ebd., S. 138.

23 Ebd., S. 121.

24 Améry: Ressentiments, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 53

»häßliche Unversöhnlichkeit« unterstellen sollte, die in der Tradition eines »abgeurteil-

ten seelischen Befindens«25 steht.

So beschreibt Améry, wie er sich in seiner Subjektposition geschwächt sieht. Die-

sen Vorbehalten stellt sich das Subjekt, es stellt sich ihnen auch entgegen. Die Vorsilbe

»re« in Ressentiment, die auch auf résistance verweise,26 verstärkt diesen Aspekt, sodass

das Ressentiment einer nachzuholenden Gegenwehr gleichzukommen scheint. In dem

Essay Ressentiments begründet Améry aber auch, warum er seine Ressentiments nicht

bloß mit Unversöhnlichkeit oder Rache gleichsetzt.27 Das Subjekt Améry, das sich im

Text auf seine Ressentiments beruft, will kein »Mensch des Ressentiment« sein, wie ihn

Nietzsche bestimmt. Améry gibt eine andere Richtung vor.28 »Zur Bildung von Ressen-

timents«29 kommt es nicht etwa deshalb, weil Améry der Schwache wäre. Die Schwäche

ist die von der gesellschaftlichen Mehrheit abgelehnte historische Verantwortung der

Deutschen30 und das »Eintreten eines gewissenWunders«31,wie Améry denwirtschaft-

lichen Aufschwung in seinem Brief an einen Bürger der Bundesrepublik Deutschland (1969)

sarkastisch nennt.

Wenn Améry sich auf seine Ressentiments beruft, zeigt er, womit er sich als Opfer

dieser Verbrechen konfrontiert sieht.Was seine Ausführungen zu einem seiner Ansicht

nach ›undankbaren Geschäft‹ werden lässt, ist nicht bloß der Umstand, dass er sich

mit dem Bekenntnis zu seinen Ressentiments zugleich gegen deren Stigmatisierung als

»Makel« oder »Krankheit«32 zu behaupten hat. Sein Bekenntnis gibt auch zu verstehen,

dass »Aufklärung«33 deutscher Leser zu der Zeit nur möglich scheint, wenn er seinen

»reaktiven Groll«34 »verteidig[t]«35; erst dann könne über Schuld und Verantwortung

des Täterkollektivs gesprochen werden.

Ein Verweigern von Versöhnung ist für das Subjekt wederMangel nochMakel. Seine

nicht vorhandene Bereitschaft zur Versöhnung reagiert auf Anforderungen von außen,

es macht dann von seinem Recht auf Unversöhnlichkeit Gebrauch. Dass Améry sich

nach der Überwältigungserfahrung und vor aller Verständigung dazu genötigt sieht, von

25 Ebd.

26 Heidelberger-Leonard: Zwang und Unmöglichkeit, Amérys Biographin zu sein, S. 22.

27 Vgl. dazu das Kapitel 2.4 Über die Bedeutung der Rache für das Ressentiment.

28 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 126.

29 Ebd., S. 123.

30 Vgl. Tillmanns, Jenny: Was heißt historische Verantwortung? Historisches Unrecht und seine Fol-

gen für die Gegenwart. Bielefeld: transcript, 2014, S. 103f.

31 Améry, Jean: Ihr seidwiederwer! Brief an einen Bürger der Bundesrepublik Deutschland [1969]. In:

Ders.:Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsätze zur Politik undZeitgeschichte.Hg. v. Stephan Steiner. Stuttgart:

Klett-Cotta, 2005, S. 217-226, hier S. 219. In diesem in Tribüne 31 (1969) abgedruckten »Brief« äußert

sich Améry ironisch-sarkastisch u.a. über die ausgebliebene Verantwortung im Umgang mit den

Verbrechen der Nationalsozialisten. Dass er, so Améry, an den »Bürger der Bundesrepublik« ge-

richtet, für »die Vergangenheit [seines] Landes […] gar nichts [kann], woran aber auch die Welt

nicht schuldig ist, sondern allenfalls die ungut listenreiche Geschichte, dieses mythische Mons-

trum!« (ebd., S. 219).

32 Améry: Ressentiments, S. 121.

33 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 17, S. 18f.

34 Améry: Ressentiments, S. 119, S. 148.

35 Ebd., S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 B   TEXTANALYSEN

der Zuhörer- und Leserschaft in Deutschland die Legitimation seiner Ressentiments

einzufordern, macht auf die historische Situation der ersten beiden Nachkriegsjahr-

zehnte in Deutschland aufmerksam. Eigene Ressentiments zu hegen bedeutet für ihn

von Anfang an, sich mit seinen Erfahrungen als Opfer zu positionieren. An der Ver-

drängungsbereitschaft seiner Mitwelt hat sich für Améry in den 1970er Jahren trotz der

Auschwitz-Prozesse wenig geändert, denn in dem Vorwort der Neuausgabe von Jenseits

von Schuld und Sühne von 1977 sieht er sich nicht veranlasst, aus dem elf Jahre zuvor

veröffentlichten Essayband etwas »zurückzunehmen«36. Für ihn bleibt es ein »undank-

bares Bekenntnisgeschäft«.

1.1.1 Ursache, Anlass und Resultat des subjektiven Protests

Mit der Deutung seiner Ressentiments im Jahr 1966 bringt Améry seinen »Protest«37

zum Ausdruck und reflektiert das Ressentiment als Ursache, Anlass und Resultat.38

»[M]ein Ressentiment, das mein persönlicher Protest ist«39, richtet sich so gegen die

Anforderungen einer speziellenMitwelt. Seinen Ressentiments geht eine »persönliche[]

und historische[] Entwicklung«40 voraus, sie sind (s)eine Re-Aktion.

Die grausamen »Handlungen«41, die das Subjekt tief verletzt und ihm das »Weltver-

trauen«42 entrissen haben, waren Ursache für die Entstehung der Ressentiments. Die

36 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 11. Er wolle nichts zurücknehmen und habe nur »hinzu-

zufügen« (ebd.). Dazu gehört, dass er in Deutschland einen Antisemitismus in Form eines Antizio-

nismus der politischen Linken beobachtet. Das verändert die Situation für Améry, da er sich zuvor

selbst der Linken zugehörig sah, weshalb er im Vorwort von seinen »natürlichen Freunde[n], die

jungen Frauen und Männer der Linken« spricht, gegen die er sich »zu erheben habe« (ebd., S. 17);

vgl. dazu Hewera, Birte: »… daß dasWort nicht verstumme.« Jean Amérys kategorischer Imperativ

nach Auschwitz. Marburg: Tectum, 2015, S. 243-273.

37 Améry: Ressentiments, S. 141.

38 Das Ressentiment beschreibe die »subjektive[] Verfassung des Opfers« (ebd., S. 121), »Emigration,

Widerstand, Gefängnis, Folter, KZ-Haft – das ist keine Entschuldigung für Verwerfung des Takts,

soll auch keine sein. Aber es ist eine zureichend kausale Erklärung.« (Ebd. S. 120) »Im Augenblick,

da ich mir einbildete, ich hätte endlich durch mein erlittenes Schicksal die Weltmeinung einge-

holt, war diese schon im Begriff, sich selbst zu überschreiten. Ich wähnte michmitten in derWirk-

lichkeit der Zeit und war schon zurückgeworfen auf eine Illusion.« (Ebd., S. 123f.) »Die Sozietät ist

befaßt nur mit ihrer Sicherung und schert sich nicht um das beschädigte Leben« (ebd., S. 131). »Es

war auf einmal guter Boden für die Ressentiments« (ebd., S. 125); nach der Befreiung aus demKon-

zentrationslager waren sie »noch keineswegs manifest« (ebd., S. 121). Außerdem sind dem Ressen-

timent-Aufsatz in dem Essayband Jenseits von Schuld und Sühne zwei Essays vorangestellt, die auf

zwei Ursachen seiner Ressentiments verweisen: Die Tortur auf die erlittene Folter und die Kon-

zentrationslager, Wieviel Heimat braucht der Mensch? auf den »Verlust der Heimat«. Vgl. Hewera,

Birte: »Die ›Wahrheit der Untat‹ – Jean Amérys Ressentiments«. In: Dies./MiriamMettler (Hg.): »An

den Grenzen des Geistes«. Zum 100. Geburtstag von Jean Améry. Tectum, 2013, S. 19-36, hier S. 20;

Brudholm: Resentment’s virtue, S. 164.

39 Améry: Ressentiments, S. 141.

40 Ebd., S. 121.

41 Mayer [Améry]: Zur Psychologie des deutschen Volkes, S. 510.

42 Améry: Die Tortur, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 55

»körperliche Schädigung« sei, so Améry 1971, »rational nicht mehr aufzuarbeiten«43.

Im Gegensatz zum Resentment ist das Ressentiment nach Améry ausschließlich auf

den Geschädigten bezogen, weshalb er auch von »Opfer-Ressentiments«44 spricht. Ur-

sprung des Ressentiments ist also die ihm zugefügte Beschädigung, aber als eine Aus-

drucksform in Jenseits von Schuld und Sühne richtet es sich gegen die Deutschen in der

Schreibgegenwart.45 Für die Entwicklung seiner Ressentiments trägt die Mitwelt ei-

ne Verantwortung, »verdichtetet« hätten sie sich schließlich, weil der rasche Wieder-

aufbau Deutschlands und die Verdrängung46 der Schuld dazu führten,47 dass Améry,

wie er sagt, nicht »im wechselseitigen Einverständnis mit der Welt«48 leben kann. Den

»Anlaß« zur »Bildung von Ressentiments«49 beschreibt er auch als Abwesenheit dieser

gegenseitigen Anerkennung. Ist dieses Verhältnis aus seiner Sicht überhaupt wieder

herstellbar, und welche Funktion nimmt sein Protest dabei ein? Wie könnte eine Ver-

ständigung zwischen Opfer und Tätergesellschaft aussehen, wenn Überlebende Gren-

zen der Versöhnung geltend machen und es sich zur Aufgabe machen, nicht zu verzei-

hen?50 Aus dem Essay Ressentiments geht deutlich hervor, dass der individuelle Protest

und dessen Anerkennung dabei eine entscheidende Rolle spielen.

Weitere Perspektiven auf das Ressentiment

Die Schwierigkeit des Ressentiments bestehe darin, dass sich in einem literarischen

Text zwar beobachten lasse, »wie es verfährt und wie es wirkt«51, es aber nicht eindeu-

tig definiert werden könne.52 Thomas Brudholm greift diese Mehrdeutigkeit in seiner

43 Améry, Jean: Konter-Violenz als Not-Wehr. Randbemerkungen zur Phänomenologie der Gewalt

[1971]. In: Ders.:Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsätze zur Politik und Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner.

Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S. 481-494, hier S. 485.

44 Améry: Ressentiments, S. 141.

45 Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S. 115f.

46 Der Terminus ›Verdrängung‹ hat einen psychoanalytischen Hintergrund und wurde in seiner kol-

lektiven Dimension insbesondere durch Mitscherlichs Die Unfähigkeit zu trauern (1967) geprägt.

Wie problematisch der Begriffwerden kann,wenner gebrauchtwird, umeine gesamtgesellschaft-

liche Entwicklung oder die deutsche Erinnerungskultur zu bezeichnen, darauf macht u.a. Günther

Anders aufmerksam. Vgl. Anders, Günther: Besuch im Hades. Auschwitz und Breslau 1966. Nach

Holocaust 1979. München: Beck, 1986, S. 188.

47 »Nicht nur der Nationalsozialismus –Deutschlandwar Gegenstand eines allgemeinen Gefühls, das

vor unseren Augen aus Haß zur Verachtung erstarrte. Nie wieder würde dieses Land, wie man

damals sagte, ›den Weltfrieden gefährden.‹« (Améry: Ressentiments, S. 122) »Was die politische

Weltuhr wirklich geschlagen hatte, daswußte ich freilich nicht.« (Ebd., S. 123) –Man könnte sagen:

Sie schlug für das sogenannte Wirtschaftswunder und die Integration der Bundesrepublik in die

westliche Staatengemeinschaft.

48 Améry: Ressentiments, S. 122.

49 Ebd., S. 123.

50 Améry und Jankélévitch haben es sich Sznaider zufolge zur »philosophischen Aufgabe« gemacht,

»nicht zu vergeben« (Sznaider, Natan: Gedächtnisraum Europa. Die Visionen des europäischen

Kosmopolitismus. Eine jüdische Perspektive. Bielefeld: transcript, 2008, S. 113).

51 Scherpe: Über Ressentiment (2007), S. 64.

52 Vgl. ebd., S. 64-66; Heidelberger-Leonard: Zwang und Unmöglichkeit, Amérys Biographin zu sein,

S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 B   TEXTANALYSEN

Monographie Resentment’s Virtue auf, indem er aus Amérys Essay Ressentiments verschie-

dene Facetten des Ressentiments, wie den rückschauenden und normativen Blick oder

die Involviertheit des Subjekts, ableitet.53 Die Einteilung erfolgt bei Brudholm vor dem

Hintergrund verschiedener philosophischer Konzepte des Resentment. Amérys Ressen-

timents verortet er zwischen dem resentment (Strawson, Smith, Murphy) und dem res-

sentiment (Nietzsche, Scheler).54 Während das Resentment nicht auf den Geschädigten

beschränkt sei, der selbst verletzt worden sei und somit auch über das eigene Betrof-

fensein hinaus reagiere, zum Beispiel auf verletzte Normen,55 ist das Ressentiment ein

Phänomen, das auf der Seite der Geschädigten (»victims՚ resentment«56) liegt.

1.1.2 Der Protest im Kontext von Verzeihen und Versöhnen

Verzeihen und Versöhnen können als Vorgänge auf verschiedenen Ebenen betrachtet

werden. Man kann jemandem verzeihen, ohne sich miteinander versöhnen zu müs-

sen. Ein Mensch kann verzeihen, dieser individuelle Akt des Verzeihenden kann ge-

sellschaftliche Versöhnungsprozesse in Gang setzen, auf die Vorstellung von einer po-

litischen Versöhnung ist das Verzeihen jedoch nicht angewiesen. Vom Akt des Verzei-

hens aus gedacht, können Versöhnung und Verzeihen getrennt voneinander ablaufen.

Als grundsätzlich interpersoneller57, reaktiver58 und womöglich auch intentionaler Akt

des geschädigten Subjekts beruht das Verzeihen auf der Bereitschaft des Verzeihen-

den, sich einem äußeren und inneren Konflikt, der infolge der Verletzung entstanden

ist, zu stellen, ihn zu bearbeiten oder gar beizulegen. Der Schädiger könne zwar um

Verzeihung bitten, einen Anspruch darauf, dass ihm diese Bitte gewährt wird, hat er

jedoch nicht.59 Vom Prozess des Versöhnens aus gedacht ist die Versöhnung auf die

Bereitschaft des Geschädigten angewiesen. Möglich wird sie erst, wenn sich der Ge-

schädigte versöhnungsbereit zeigt. Einen Prozess der Versöhnung einzuleiten setzt ei-

53 Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S. 177f.; vgl. auch Zolkos, Magdalena (Hg.): On Jean Améry.

Philosophy of Catastrophe. Lanham: Lexington Books, 2011; Riou, Jeanne/Gallagher, Mary (Hg.):

Re-thinking Ressentiment. On the Limits of Criticism and the Limits of its Critics. Bielefeld: tran-

script, 2016; Pick, Bianca P.: »Das Ressentiment als Bestandteil literarischer Distanzierung«. In: Jo-

hannaGehmacher/Klara Löffler (Hg.): Storylines and Blackboxes. Autobiografie und Zeugenschaft

in der Nachgeschichte von Nationalsozialismus und Zweitem Weltkrieg. Wien: New academic

press, 2017, S. 175-195.

54 Vgl. dazu Brudholm, Thomas: »Hatred as an Attitude«. In: Philosophical Papers 39/3 (2010), S. 289-

313, insbes. S. 303-305, Brudholm: Resentment’s virtue, S. 9-13.

55 Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S. 11.

56 Ebd., S. 13. Dieses ›Opfer-Resentment‹ beziehungsweise das Ressentiment nach Améry und seine

moralische Dimension nehmen in seiner Studie einen besonderen Stellenwert ein.

57 Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben [1960]. München: Piper, 2014, S. 306:

Dort heißt es: »[…] das menschliche Leben könnte gar nicht weitergehen, wenn Menschen sich

nicht ständig gegenseitig von den Folgen dessen befreien würden, was sie getan haben«. Arendt

spricht von einem »gegenseitige[n] Sich-Entlasten und Entbinden« und dem »Vermögen […] des

Beginnens« (ebd.).

58 Kodalle, Klaus-Michael: Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner Verhältnisse.

München: Fink, 2013, S. 12.

59 Ricœur, Paul: Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern – Vergessen – Verzeihen. Göttingen: Wall-

stein, 2004, S. 145. Das Verzeihen, eine »Gabe ohne Gegenleistung« (ebd., S. 152).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 57

ne individuelle Bereitschaft zum Verzeihen voraus und verlangt, dass sich beide Seiten

aufeinander zubewegen. (Diese Bedingung stellen weiter leben und Ressentiments als un-

berechtigte Forderung vor.) Hoffnung auf einen gelingenden Versöhnungsprozess kann

es geben, wenn der Geschädigte sich für einen Neubeginn bereit zeigt und der Schä-

diger auf das Angebot, neu anzufangen, unter anderem mit dem Eingeständnis seiner

Schuld reagiert.

Während das Verzeihen, so der der Philosoph Klaus-Michael Kodalle in Verzeihung

denken, ein individueller und situativer60 Akt ist, bei dem es erstens ungewiss ist, ob

er je »zum Ziel kommt«61, dessen Gründe, zweitens, nur rückblickend rekonstruiert

werden können62 und der sich, drittens, unabhängig von politischen Versöhnungspro-

zessen ereignen kann, sind bei der Versöhnung beide Seiten aufeinander angewiesen,

Geschädigter und Schädiger, Opfer und Täter. Auf kollektiver Ebene ist daher zumeist

von Versöhnung, nicht vom Verzeihen die Rede.

Ein Anspruch auf Verzeihung und Versöhnung kann weder auf kollektiver noch auf

individueller Ebene geltend gemacht werden. Kodalle zufolge lässt sich das Verzeihen

zwar nicht einfordern, man dürfe aber durchaus eine »Haltung der prinzipiellen Verzei-

hensbereitschaft« erwarten und könne daraus eine »schwache Form des Verpflichtetseins zum

Verzeihen«63 ableiten. Welche Konsequenzen hat dieses »Verpflichtetsein« und die An-

nahme einer »Verzeihensbereitschaft«64 für das geschädigte Subjekt, wenn es doch,

wie Kodalle auch zeigt, gute Gründe gibt, das Verzeihen als Akt zu verstehen, der ent-

weder »passiert«65 oder eben nicht? Welche Bedeutung kommt einer Haltung zu, die in

moralischer Hinsicht als »versteinert« oder »gnadenlos« (Kodalle) aufgefasst wird?

Im öffentlichen Raummag eine Haltung, die sich dem Versöhnungsprozess verwei-

gert, als etwas betrachtet werden, das überwunden werden soll. Die Mitwelt schreibt

den negativen Gefühlen des Ressentiments und ihren ›Trägern‹ eine Resistenz zu, die

Außenstehende, so Kodalle, früher oder später als unangemessen empfinden werden.66

Ansätze wie die von Jeffrie Murphy, David Heyd und Thomas Brudholm stehen einer

»tendency to forgive« (Murphy) und der impliziten Auffassung, dass das Verzeihen der

Unversöhnlichkeit per se vorzuziehen sei, kritisch gegenüber (Brudholm). Aus ihrer

Sicht wäre beim Verzeihen jede Form von Verpflichtung nicht haltbar, weil das Verzei-

hen zu den supererogatorischen, den über das Erwartbare hinausgehenden und nicht

im Verpflichtetsein aufgehenden Handlungen eines einzelnen Subjekts zählt (Heyd).

Moralische Vorwürfe gegen eine verweigerte Versöhnung sind also nicht haltbar,

und trotzdem werden »verzeihungsresistente Verhaltensweisen«67 auf eine Verweige-

rungshaltung zurückgeführt, die einer Versöhnung grundsätzlich im Weg steht und

tendenziell als destruktiv gilt. Es liegen hier aber literarische Texte vor, deren Autorin

und Autoren sich nicht versöhnen wollen und die dennoch alles andere als destruktiv

60 Vgl. Kodalle: Verzeihung denken, S. 14.

61 Ebd., S. 16.

62 Vgl. ebd., S. 19.

63 Ebd., S. 14 (Hervorhebung im Original).

64 Ebd.

65 Ebd., S. 19 (Hervorhebung im Original).

66 Vgl. ebd., S. 14.

67 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 B   TEXTANALYSEN

sind. Außerdemwird Amérys Analyse zeigen, dass Unversöhnlichkeit als Protesthaltung

in moralischer Hinsicht keine Position der Schwäche sein muss. In dieser »moralisch

reaktiv[en]« Haltung, die im Ressentiment zu einer »Gegenhaltung zur Vergebung«68

wird, findet das Subjekt im Protest einen Ort der Selbstbildung. Obwohl es weder ei-

ne Pflicht zum Verzeihen noch eine Pflicht zum Ressentiment geben kann, wirft der

souveräne Gestus des Subjekts die Frage nach dem Wert der Unversöhnlichkeit auf.

Die moralische Forderung des geschädigten Subjekts

Die Verweigerungshaltung eines sich dem Neuanfang widersetzenden Subjekts stellt

Améry als etwas vor, das im Wesentlichen mit einer Mitwelt zu tun hat, auf die er mit

seinen Ressentiments reagiert. »In zwei Jahrzehnten des Nachdenkens dessen, was mir

widerfuhr, glaube ich erkannt zu haben, daß ein durch sozialen Druck bewirktes Ver-

geben und Vergessen unmoralisch ist.«69 Das Begehren deutscher Zeitgenossen nach

Entlastung stellt Améry als Bedrängnis dar. In dem auf das Opfer ausgeübten sozialen

Druck, wie er hier zum Vorschein kommt, sieht Klaus-Michael Kodalle eine »Spannung

zwischen sozialen Erwartungen und individuellem Verhalten«70. Das Ressentiment be-

wegt sich in diesem Spannungsverhältnis, zwischen den an das Opfer gerichteten Er-

wartungen anderer und dem eigenen Verhalten.

Für die Ressentiments oder Unversöhnlichkeiten, auf die sich das autobiographi-

sche Subjekt in Jenseits von Schuld und Sühne und weiter leben bezieht, sind also zunächst

einmal andere Koordinaten entscheidend, als sich einem Ethos unterordnen und zur

Verzeihung bereit zeigen zu müssen. Zum einen geht es in Jenseits von Schuld und Süh-

ne nicht um die »moralische Pflicht« (Kodalle) aller, sondern um die »moralische For-

derung«71 des Geschädigten. Das Verzeihen zu verweigern behauptet Améry als sein

»moralisches Recht«72. Weil ihm dieses Recht nicht gewährt werde, sieht er sich dazu

genötigt, es einzufordern. Damit ist das Ressentiment nicht auf den Bereich der Ver-

zeihensverweigerung des Einzelnen beschränkt. Im Vergleich zum Verzeihen ist es die

Versöhnung, die ihr Netz am weitesten spannt73 und so auch jenen gesellschaftspoliti-

schen Kontext einbezieht, in dem das Ressentiment zu verorten ist.

Zum anderen sagt Klüger mit Blick auf den ersten Teil ihrer Autobiographie in un-

terwegs verloren, sie sei »nicht befugt, den Mord an anderen Menschen zu verzeihen«74.

68 Heyd,David: »Die Ethik desRessentiments oderDie Taktlosigkeit des JeanAméry«. In: UlrichBiele-

feld/YfaatWeiss (Hg.): Jean Améry. »… als Gelegenheitsgast, ohne jedes Engagement«. Paderborn:

Fink, 2014, S. 13-30, hier S. 24.

69 Améry: Ressentiments, S. 133.

70 Kodalle: Verzeihung denken, S. 14.

71 Améry: Ressentiments, S. 145.

72 Hewera: »daß das Wort nicht verstumme«, S. 26.

73 Das weit aufgespannte Netz der Versöhnung wird aufgrund seiner gesellschaftspolitischen Di-

mension interpersonell, intrapsychisch, sozial undmetaphysisch gedacht. Vgl. Karger, André: »Ver-

zeihung – Reconsiliation – Versöhnung. Versuch der Differenzierung verschiedener Konzepte.« In:

Ders. (Hg.): Vergessen, vergelten, vergeben, versöhnen?Weiterlebenmit demTrauma. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht, 2012, S. 12-31.

74 Klüger: unterwegs verloren, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 59

Dieses Subjekt ringt nicht damit, sich mit den Tätern zu versöhnen und so stellvertre-

tend für die Opfer zu verzeihen. Ein ›stellvertretendes Verzeihen‹ ist für dieses Subjekt

ohnehin ausgeschlossen, es sieht sich nicht dazu berechtigt, »im Namen der Opfer«

oder gar »anstelle der Opfer« zu verzeihen.75

In Anbetracht des historischen Kontextes, in dem Jenseits von Schuld und Sühne und

weiter leben entstanden sind, wird das Ressentiment als Re-Aktionsweise betrachtet und

in zweifacher Hinsicht beschrieben: als individueller Versuch einer Figur, sich zu posi-

tionieren, und in seiner allgemeinen Funktion, die auch an erinnerungspolitische und

erinnerungskulturelle Dimensionen gebunden ist. Denn ob sich die Ressentiments des

Geschädigten verfestigen, hängt von dem Verhalten des Schädigers ab und kann nicht

losgelöst vom Verhalten der nachfolgenden Generationen betrachtet werden. Des Wei-

teren gilt es, die Beziehung zwischen Schädiger und Geschädigtem als ein Täter-Opfer-

Verhältnis zu berücksichtigen, das auf einem asymmetrischen Machtverhältnis fußt.

Die dem Opfer zugefügten Verletzungen beruhen auf einer Asymmetrie von Handeln

und Erleiden.76 Aufgrund eines asymmetrischen Verhältnisses zwischen Täter und Op-

fer muss Versöhnung in einem anderen Kontext gedacht werden als eine Versöhnung

zweier Konfliktparteien, die auf einem symmetrischen Verhältnis basiert. Wie spezi-

fisch dieses Verhältnis ist, zeigt Améry in dem Essay Ressentiments, wo er den »Konflikt«

der Vergangenheit herausstellt. Damit findet er eine Form der Auseinandersetzung,

dem Leser diese Asymmetrie vor Augen zu führen. Die Textanalyse von Ressentiments

wird deshalb Amérys Verständnis dieses Konflikts thematisieren, mit dem er die Be-

dingungen für eine »vernünftige Aufarbeitung«77 aufzeigt. Den Konflikt verortet er in

einemmoralischen Bezugsraum und weist damit auf »Grenzen der Versöhnung«78 hin.

Darauf, dass es Handlungen gibt, die nicht gesühnt werden können, für die es keine

Wiedergutmachung und auch keine Versöhnung geben kann.79

75 Vgl. Jankélévitch: Verzeihen?, S. 275f.; Rauer, Valentin: »Zentrierte und diffundierende Schuld. Ei-

ne soziologische Perspektive«. In: Thorsten Moos/Stefan Engert (Hg.): Vom Umgang mit Schuld.

Eine multidisziplinäre Annäherung. Frankfurt a.M., New York: Campus, 2016, S. 301-329. Die Rede

von Versöhnung sei nur sinnvoll im Sinne einer »diffundierenden Versöhnung«, die auf »übertra-

gene und diffundierende Schuld zielt«, nicht zwischen »Täter und Opfer«, sondern zwischen den

»Kindern und Enkeln«. Die »zentrierte Schuld« ist »per se unversöhnbar« (ebd., S. 322).

76 »Der andere, […] zwingt mir mit dem Schlag seine eigene Körperlichkeit auf. Er ist an mir und

vernichtet mich damit« (Améry: Die Tortur, S. 66).

77 Améry, Jean: Das Unverjährbare [1978]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsätze zur Politik und

Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner. Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S. 127-130, hier S. 128.

78 Sznaider: Gedächtnisraum Europa, S. 111. Auf die Frage, warum es wichtig ist, die »Stimmen [zu]

berücksichtigen, die sich der Versöhnung verweigern«, lässt sich mit Sznaider, der sich dabei vor

allem auf Jankélévitch bezieht, antworten: Weil sie davor warnen, sich allzu leichtfertig auf ein

»gemeinsames Narrativ« zu berufen (ebd., S. 106-108). Mit Sznaider bleibt festzuhalten, dass sich

die »jüdischen Stimmen« (ebd., S. 112) ein individuelles »Recht auf Unversöhnlichkeit bewahren«

(ebd., S. 111), weil es ihnen »nicht um ›Heilung‹, ›Frieden‹ und ›Wahrheit‹, sondern um eine histo-

risch eingebettete Gerechtigkeit« und die Anerkennung »partikulare[r] Erinnerungen« geht (ebd.,

S. 112).

79 Ein juristisches Strafmaßkann ihnennicht gerechtwerden, sind es doch,wie Arendt es in Eichmann

in Jersualem formuliert, »Verbrechen gegen die Menschheit«. Vgl. auch Klüger: »But in the case of

major crimes, such as the Holocaust, there is no way to repay. […] Where the crime surpasses a

certain magnitude, we can’t handle it, not with retribution, not with forgiveness.« (Klüger, Ruth:

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 B   TEXTANALYSEN

Versöhnung und Versöhnlichkeit

»Versöhnlichkeit« nennt Améry »geschichtsfeindlich«, weil sie die Tendenz habe, histo-

rische Ereignisse »von der Zeit neutralisieren [zu] lassen«80. Das Ressentiment ist die

Ausdrucksform eines »persönlichen Protests«81, der sich zuvörderst gegen den »Pro-

zeß des Zeitigens«82 stemmt. Damit nimmt das Subjekt eine bestimmte Haltung zur

Versöhnlichkeit und zur Versöhnung ein. Es reagiert auf sie als eine von außen kom-

mende Anforderung. Diesbezüglich machen David Heyd und Thomas Brudholm je-

weils auf zentrale Aspekte aufmerksam. Heyd, der in Versöhnung und im Ressenti-

ment zwei unvereinbare ›Reaktionen‹ auf historisches Unrecht sieht,83 nennt Amérys

Ressentiments eine »Gegebenheit«84. Ressentiments als ›selbst-gewählte‹ anhaltende

Gegenposition (»self-imposed mission«85) zu begreifen, die sich der Versöhnung mit

der Vergangenheit widersetzt, vernachlässige aber Brudholm zufolge die Gleichgültig-

keit der Zeitgenossen, die ebenfalls dazu beigetragen habe, dass sich Ressentiments

bildeten.86Außerdemmacht Brudholm auf den Unterschied zwischen Versöhnung und

Versöhnlichkeit aufmerksam, spricht Améry doch in Bezug auf seine Ressentiments von

seiner »geringe[n] Neigung zur Versöhnlichkeit«,mit der sich das Subjekt von der »Ver-

söhnungsbereitschaft«87 der anderen Geschädigten abgrenzt. Verweigert wird also die

Versöhnlichkeit des Geschädigten als Bedingung für die Lösung des Konflikts.88

Der Protest des Subjekts, das sich gegen eine Versöhnlichkeit ausspricht, richtet

sich gegen einen Prozess, in dem sich das Subjekt als passiv wahrnimmt. In dem kon-

kreten historischen Kontext meint dieser Prozess primär das Vergessen (»verdrängen,

vertuschen«89) der nationalsozialistischen Verbrechen der Deutschen als eines »von der

Zeit schon wieder rehabilitierten Volke[s]«90. Grundsätzlich kann sich der Protest auch

»Forgiving and Remembering«. In: Publications of the Modern Language Association of America

117/2 [2002], S. 311-313, hier S. 312).

80 Améry: Ressentiments, S. 142.

81 Ebd., S. 141.

82 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 15.

83 Vgl. Heyd, David: »Ressentiment und Versöhnung. Zwei Antworten auf das Böse in der Geschich-

te«. In: Neue Rundschau 2002, 1, 113. Jg., S. 110-129, S. 127.

84 Heyd: Ethik des Ressentiments, S. 16, Anm. 5: Das Ressentiment ist »keineWahl, sondern eine Ge-

gebenheit, auch wenn es der Entscheidung bedarf, daran festzuhalten« (ebd.).

85 Heyd, David: »Ressentiment and Reconciliation: Alternative Responses to Historical Evil«. In: Lu-

kas Meyer (Hg.): Justice in Time: Responding to Historical Injustice. Baden-Baden: Nomos, 2004,

S. 185-197, hier S. 191.

86 Brudholm: Resentment’s virtue, S. 164.

87 Améry: Ressentiments, S. 132.

88 Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S. 165. Améry spricht von »Versöhnlichkeit« und nicht etwa

von ›Versöhnung‹ (Améry: Ressentiments, S. 142; Jean Améry: Resentments. In: Améry, Jean: At

the Mind’s Limits. Contemplations by a Survivor on Auschwitz and its Realities. Übers. v. Sidney

Rosenfeld und Stella P. Rosenfeld. Bloomington, In: Indiana University Press, 1980, S. 62-81, hier

S. 77f.; Brudholm: Resentment’s virtue, S. 165), Heyd setzt aber »conciliatoriness« mit »reconcilia-

tion« gleich, »Reconciliation is […] ›hostile to history‹« (Heyd: Ressentiment and Reconciliation,

S. 191).

89 Améry: Ressentiments, S. 143.

90 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 61

gegen einen Versöhnungsprozess (reconciliation) richten. Im Zentrum des Essays Res-

sentiments steht aber die Versöhnlichkeit (conciliatoriness). Ob das Text-Subjekt frei von

einem Begehren nach Versöhnung ist, lässt der Essay offen. Das Subjekt spricht in dem

Zusammenhang ›nur‹ von der »Erlösung aus dem noch immer andauernden Verlas-

sensein von damals«91. Zum einen geht es um die Verantwortung der Mitwelt; zum

anderen ist es nicht ausschlaggebend, ob diese Erlösung auch eine Versöhnung meint.

Bemerkenswert ist vielmehr, dass eine solche »Erlösung« für das Subjekt nur in einem

moralischen Bezugsraum denkbar wird, die Versöhnung hingegen nicht.

An der Konstitution eines solchen (moralischen) Reflexionsraums, der dazu dient,

an diesen Konflikt zu erinnern, lässt sich immerhin zweierlei zeigen: erstens, dass das

Subjekt seinen Ressentiments eine »geschichtliche Funktion« zuschreibt, und zweitens,

dass der Text die Ressentiments der Geschädigten als Bedingung für die Auseinander-

setzung mit der »gemeinsame[n] Vergangenheit«92 ausweist. Daraus kann weder ein

konkretes Begehren nach Versöhnung noch eine prinzipielle Verweigerung der Versöh-

nung abgeleitet werden. Was sich aber sagen lässt, ist, dass Text-Subjekte, die sich

selbst gegen eine Versöhnlichkeit aussprechen, damit auch ein Diskursangebot unter-

breiten, das sich vor allem an die Nachwelt richtet. Denn dass sich die Ressentiments,

wie Améry sie versteht, nach der Shoah überhaupt verfestigen, sieht er im Verhalten

einer Mitwelt begründet, die die Verantwortung für jene »Untaten«93 abwehrt, die er

als »kollektive erfahren«94 hat.

91 Ebd., S. 131.

92 Ebd., S. 142.

93 Ebd., S. 122. Dass Améry von »Untaten« statt von »Taten« spricht, liegt an dem moralischen Be-

zugssystem, in dem er die Auseinandersetzung mit der Shoah verortet. Wolle man die Ereignisse

objektiv zu beschreiben versuchen, käme die Beschreibung lediglich einer »Kette physikalischer

Ereignisse« gleich, einer »Tatsachen«-Beschreibung, aber nicht als »Taten innerhalb eines morali-

schen Systems« (ebd., S. 130).

94 Ebd., S. 122. Améry spricht von der »Gesamtschuld eines Volkes« (ebd., S. 135): Anstatt der »Ge-

meinschaft der Deutschen« ein »gemeinsames Bewußtsein, einen gemeinsamenWillen, eine ge-

meinsame Handlungsinitiative« zuzuschreiben, durch die sie sich schuldig gemacht habe, ver-

steht Améry unter Kollektivschuld die »Summe individuellen Schuldverhaltens. Dann wird aus

der Schuld jeweils einzelner Deutscher – Tatschuld, Unterlassungsschuld, Redeschuld, Schwei-

geschuld – die Gesamtschuld eines Volkes.« (Ebd., S. 134f.) Damit bringt Améry sein Verständ-

nis von »Kollektivschuld« (ebd., S. 135) vor. Für ihn sei sie eine »brauchbare Hypothese« (ebd.,

S. 134), die sich abgrenzt von der These der Kollektivschuld, wie sie im bundesrepublikanischen

Aufarbeitungsdiskurs verwendet wurde. Vgl. u.a. Ströh, Miriam: Kollektivschuldthese. In: Tor-

ben Fischer/Matthias N. Lorenz (Hg.): Lexikon der »Vergangenheitsbewältigung« in Deutschland.

Debatten- und Diskursgeschichte des Nationalsozialismus nach 1945. Bielefeld: transcript, 2015,

S. 45-49; vgl. Schefczyk, Michael: Verantwortung für historisches Unrecht. Eine philosophische Un-

tersuchung. Berlin: de Gruyter, 2012, S. 123ff.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 B   TEXTANALYSEN

1.2 Position und Ausdrucksform eines Subjekts

Das Ressentiment ist eine Form der Distanz, welche die Verweigerungshaltung »rund-

um erhobene[r]«95 Anforderungen an das Subjekt als Distanznahme beschreibt. Mit

Amérys Ressentiment-Analyse lässt sich zeigen, wie eine spezifische Distanznahme

entsteht, wenn ein von Gewalt betroffener Autor Leiderfahrungen mit Hilfe des Res-

sentiments autobiographisch erzählt und sein Umfeld, das ihn seiner Ansicht nach zum

Vergessen und Versöhnen drängt, auf Abstand hält.weiter leben enthält zwar keine direk-

ten Bezüge zu Ressentiments,96 die erarbeiteten Merkmale des Ressentiments verbinden

aber Amérys Essay und Klügers Autobiographie auf konkrete Weise: Verleihen Améry

und Klüger in ihren autobiographischen Essays Jenseits von Schuld und Sühne und weiter

leben ihrer distanzierten Haltung zum Erzählten Ausdruck, wird ein Subjekt erkennbar,

das sich über die Distanznahme bildet und sich als ›unversöhnlich‹ konstituiert. Defi-

nieren lässt sich das Ressentiment somit als spezifische Haltung und Deutung eines

Subjekts, dem eine Schädigung vorausgeht und das darauf mit seinen Ressentiments

reagiert.

In Amérys und Klügers autobiographischen Essays ist das Ressentiment Ausdrucks-

mittel einer protestierenden Haltung des jeweiligen Text-Subjekts, das sich dem Ver-

drängen und Versöhnen einer deutschen Leserschaft gegenüber widersetzt. Klüger re-

agiert ebenfalls auf ihre Mitwelt, die den Aufarbeitungsdiskurs ihrer Wahrnehmung

nach mittels Geboten und Verboten bestimmt und »das Körnige, das Sandige des wirk-

lich Erlebten«97 durchzusieben versucht. Eine kritische Auseinandersetzung mit den

Verbrechen sehen also beide nicht, obwohl ihre jeweilige Schreibgegenwart sie bis zu

drei Jahrzehnte voneinander trennt. Améry stellt sich gegen einen Versöhnungsprozess

und wirkt so den »Vergessen[s]«98-Versuchen seiner Mitwelt entgegen, Klüger wehrt

Versöhnung ab und macht dabei auf die »Glättung[s]«99-Versuche ihrer Mitwelt auf-

merksam. Auch die anfängliche Rezeption ihres Buchs steht im Zeichen eines ›Glät-

tungsversuchs‹, denn kurz nach seinem Erscheinen wurde weiter leben nicht bloß als

Dialogangebot an deutsche Leser und Leserinnen,100 sondern sogar als Versöhnungs-

angebot verstanden.101 In unterwegs verloren heißt es dazu, es habe sich dabei um eine

Fehlinterpretation ihres Buchs gehandelt.102 Im Nachhinein gibt Klüger damit zu ver-

95 Améry: Ressentiments, S. 128.

96 Inweiter lebenwird das Ressentiment nicht im Sinne Amérys verwendet. Vgl. Klüger: weiter leben,

S. 283.

97 Klüger: weiter leben, S. 32.

98 Améry: Ressentiments, S. 133.

99 Klüger: weiter leben, S. 32.

100 Vgl. Braese, Stephan et al.: »Vorwort«. In: Dies. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der Ho-

locaust. Frankfurt a.M., New York: Campus, 1998, S. 9-16; Bianchi, Aglaia: Shoah und Dialog bei

Primo Levi und Ruth Klüger. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2014, S. 16f.

101 Vgl. Gehle, Holger: »weiter leben in der deutschen Buchkritik«. In: Ders./Stephan Braese (Hg.): Ruth

Klüger in Deutschland. Bonn: Selbstverlag, 1994, S. 11-24.

102 »Immer wieder war von Versöhnung die Rede, die ich den Lesern angeblich angeboten hätte. Das

war falsch.« (Klüger: unterwegs verloren, S. 165).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 63

stehen, dass der Umstand, weiter leben als »Versöhnungsbuch«103 zu lesen, mehr über

das potenzielle Bedürfnis deutscher Rezipienten als über die tatsächliche Versöhnungs-

bereitschaft der Autorin aussage. Im Grunde steuert das Ressentiment dem schon hier

entgegen: als Ausdrucksform eines Subjekts, das sich den Erwartungen einer Versöh-

nungsbereitschaft entzieht. Auf die Frage, wie Améry und Klüger das machen, geben

die Texte eine eigene Antwort: Améry erzeugt Distanz im Ressentiment über den Fak-

tor Zeit und erhebt den »Anspruch der Zeitumkehrung«104, Klüger erzeugt Distanz im

Ressentiment über den Faktor Erinnerung und fordert ihr »Recht des Erinnerns«105

ein.

1.2.1 Fortsetzungen statt Neuanfang

Einen »neuen Anfang«106, für Hannah Arendt ein Verzeihen ohne Ressentiments, gibt

es für das autobiographische Ich in Jenseits von Schuld und Sühne und weiter leben nicht

oder nicht mehr. Für Klüger bleiben es »Fortsetzungen auf einem Weg, der zusehends

schmaler wird«107. Und Améry, der von seiner »geringen Neigung zur Versöhnlich-

keit«108 und seinem »reaktiven Groll«109 spricht und damit seine Ressentiments meint,

hält an ihnen fest. Seine Ressentiments zu hegen heißt auch, einemNeuanfang kritisch

gegenüberzustehen. Im Vorwort zur Neuausgabe des Essaybandes artikuliert er seinen

Protest:

[K]ein Konflikt ist beigelegt, kein Er-innern zur bloßen Erinnerung geworden. Was

geschah, geschah. Aber daß es geschah, ist so einfach nicht hinzunehmen. Ich rebel-

liere: gegen meine Vergangenheit, gegen die Geschichte, gegen eine Gegenwart, die

das Unbegreifliche geschichtlich einfrieren läßt und es damit auf empörende Weise

verfälscht.110

Im Vergleich zum Vorwort der Erstausgabe wird Amérys Ton schärfer und sein Protest

vehementer. Besteht er auf dem Unterschied zwischen Erinnern und Erinnerung, be-

103 Heidelberger-Leonard, Irene: »Ruth Klüger weiter leben – ein Grundstein zu einem neuen

Auschwitz-›Kanon‹?« In: Stephan Braese et al. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der Holo-

caust. Frankfurt a.M., New York: Campus, 1998, S. 157-170, hier S. 167; vgl. Holger Gehle: »weiter

leben in der deutschen Buchkritik«. In: Ders., Stephan Braese (Hg.): Ruth Klüger in Deutschland.

Bonn: Selbstverlag, 1994, S. 11-24.

104 Améry: Ressentiments, S. 141.

105 Klüger: weiter leben, S. 73.

106 Arendt: Vita activa, S. 307. Arendt spricht davon, gewillt zu sein, »neu anzufangen«, und vom »Ver-

mögen […] des Beginnens« (ebd., S. 306).

107 Klüger: unterwegs verloren, S. 236. »Christophs Gesellschaft machte es leichter, nicht über das un-

verständliche Unrecht meiner Herkunft zu sprechen, und gleichzeitig war da der Drang, doch dar-

über zu sprechen, es miteinzubeziehen in den neuen Anfang.« (Klüger: weiter leben, S. 213) In

unterwegs verloren (2008) scheint ein Neuanfang nicht mehr möglich: »[E]s gibt keinen neuen An-

fang« (Klüger: unterwegs verloren, S. 236). Vgl. dazu Pick, Bianca P.: »›… es gibt keinen neuen An-

fang, nur Fortsetzungen‹. Nachträgliches Schreiben ohne erzählten Neubeginn bei Ruth Klüger

und Imre Kertész«. In: Psychosozial 154 (2018), S. 74-88.

108 Améry: Ressentiments, S. 132.

109 Ebd., S. 148.

110 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 B   TEXTANALYSEN

tont er den Prozess des Erinnerns – das ›Erinnern‹ – als ein Präsenthalten (»Aktualisie-

rung«111) des Geschehens im Ressentiment und entzieht dem Vernichtungsgeschehen

so den »Status des vergangenen, historischen Ereignisses«112 in seiner Schreibgegen-

wart.

Klüger knüpft in weiter leben implizit an eine Aufwertung des Ressentiments an:

»Mir rinnt ja sowieso die Zeit durch die Finger, und wann hab ich je mein Leben im

Griff gehabt. Scherben wo man hinschaut. Nur an meinen Unversöhnlichkeiten erkenn

ich mich, an denen halt ich mich fest. Die laß mir.«113Wenn die Erzählerin Klüger über

ihre »Unversöhnlichkeiten« sagt, »an denen halt ich mich fest«, entwirft sich das Sub-

jekt, erstens, als unversöhnlich, zweitens kann es sich in dieser Haltung selbst erkennen,

was wiederum drittens verlangt, dass dieses Subjekt am Geschehenen festhalten will.114

In der Textanalyse wird sich ein weiteres Merkmal des Ressentiments herausbilden,

das viertens in die Forderung mündet, dass andere die verweigerte Versöhnlichkeit an-

erkennen sollen. Fordern Klüger und Améry die Legitimität ihrer »Unversöhnlichkei-

ten« (Klüger) beziehungsweise »Ressentiments« (Améry) ein, bündelt der zitierte Satz

aus weiter leben alle vier Merkmale des Ressentiments. In dem Satz entwirft sich das

auf Unversöhnlichkeit bestehende Subjekt. Erkennt sich das Subjekt an den eigenen

»Unversöhnlichkeiten«, bejaht es seine »Unversöhnlichkeiten«, spricht sich selbst ge-

gen Versöhnung aus und hält dabei an seinen Erinnerungen fest.

Klüger und Améry, die sich mit der ihnen widerfahrenen und erneuten Ausgren-

zung auseinandersetzen, nutzen als Ausdrucksform das Ressentiment. Ressentimenthaft

oder ressentimenttragend bezeichnet demzufolge die im literarischen Erinnern gegen das

Vergessen und die Versöhnung protestierende Subjektkonstruktion; gedacht wird sie

als ein aktiver Prozess, der den »Eigenanteil« des Individuums an der »Subjektwer-

dung«115 beschreibt. Die Rede von einem per se unversöhnlichen Subjekt trifft dagegen

weder den Prozess dieser Selbstbildung noch trifft sie Amérys Analyse des Ressenti-

ments. Denn aus praxeologischer Sicht agiert kein der Selbstbildung vorgeordnetes

111 Améry: Ressentiments, S. 129.

112 Weiler, Syliva: »Der Körper als Medium in die Welt nach Auschwitz – Jean Amérys Ethik der Er-

innerung und ihre Ursprünge«. In: Dies./Michael Hofmann (Hg.): Revision in Permanenz. Studien

zu Jean Amérys politischem Ethos nach Auschwitz. Frankfurt a.M.: Lang, 2016, S. 43-60, hier S. 55;

vgl. Weiler, Sylvia: Jean Amérys Ethik der Erinnerung. Der Körper als Medium in die Welt nach

Auschwitz. Göttingen: Wallstein-Verlag, 2012.

113 Klüger: weiter leben, S. 279.

114 Das Grundmodell für literarisches Erinnern im Ressentiment setzt sich in weiter leben und Ressen-

timents aus drei notwendigen Bedingungen zusammen, die zusammen hinreichend sind. Die drei

Merkmale – erkennen können, festhaltenwollen, anerkennen sollen – sindnotwendigeBedingun-

gen. Während Ressentiments dafür das Grundmodell liefert, sind in weiter leben alle notwendigen

Bedingungen zusammen hinreichend. Bei anderen Texten, zum Beispiel in Kertész Roman eines

Schicksallosen, wo sich das Ressentiment u.a. in der Frage nach der Zeit am Ende des Romans zeigt

und es sich, im Gegensatz zu Jenseits von Schuld und Sühne und weiter leben, um einen fiktionalen

Text handelt, können ein oder zwei Merkmale bzw. notwendige Bedingungen des Ressentiments

vorkommen, die dann aber zusammen nicht hinreichend sind. Das wiederum bedeutet, dass eine

Definition von Ressentiment nicht ›vollständig‹ sein muss. Auch bei weniger als diesen drei Merk-

malen kann es sich um Kennzeichen des Ressentiments als Ausdrucksform von Distanz handeln.

115 Alkemeyer/Budde/Freist: Einleitung, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 65

Subjekt, das unversöhnlich ist. Von einem unversöhnlichen Subjekt auszugehen hie-

ße, Unversöhnlichkeit zu einer Eigenschaft zu machen, sie ihm zuzuschreiben (als die

»Unversöhnlichen […] werdenwir dastehen, die Opfer«116), anstatt sie als eine Re-Aktion

des Subjekts zu sehen. Klüger spricht von ihren »Unversöhnlichkeiten«. Unversöhnlich-

keit tritt also nicht als Eigenschaft eines Subjekts zutage, vielmehr spricht dieses über

seine Unversöhnlichkeit im Plural als etwas, das sich auf Verschiedenes beziehen kann

und kontinuierlich von dem Subjekt selbst aktualisiert zu werden scheint. Das Res-

sentiment als Ausdrucksform umfasst ebendiese Tätigkeit des Subjekts, das sich selbst

positioniert, indem es widerspricht. In Ressentiments und auch inweiter leben ist das Res-

sentiment die reaktive Aversion eines Subjekts. Diese Aversion vollzieht sich in einem

Modus hochgradiger Reflexivität, nicht aus einer unbewussten Abneigung heraus.

1.2.2 Anerkennung der Opfererfahrung und Abwehr der Opferrolle

in weiter leben und Ressentiments

Unter der Opferrolle ist ein gemachtes und für das einzelne Subjekt mit Passivität ver-

bundenes Konstrukt zu verstehen, das als Objektposition präformiert ist und vom Au-

tor distanziert wird.117 »Da sollen wir Überlebenden entweder zu den Besten oder zu

den Schlechtesten gehören. Und die Wahrheit ist auch hier, wie üblich, konkret.« Diese

spezifische Opfererfahrung ist, so führt Klüger es im Teil über Die Lager aus, »anders

für jeden«118, der im Konzentrationslager war. Geht das Gemacht-Werden der Opferrol-

le mit Fremdzuschreibungen im Diskursraum einher, ist sie von der Opfererfahrung zu

unterscheiden. Aktiv wirkt das betroffene Subjekt nicht auf die Opferrolle ein, sondern

auf das Erzählen der Opfererfahrung, indem es das eigene Erinnern narrativ formt,

sich selbst zum Akteur in seinen Erinnerungen macht und sich eine Subjektposition

erschreibt. Damit bestimmt das Ich im Text nicht nur seinen Standort, von dem aus

es über Erlebtes spricht. Es vollzieht außerdem den »Austritt aus dem Opferstatus«119

und bringt sich durch den Protest als ein aktives Subjekt hervor. Wie aber wird dieser

Protest zum Bestandteil der Selbstbildung?

Um diese Frage zu beantworten, ist es hilfreich, zwischen Opfererfahrung und Op-

ferrolle zu differenzieren. Der methodische Vorteil besteht zum einen darin, die sub-

jektive Dimension von der Opferrolle abzugrenzen. Das Individuum würde so von der

Rolle getrennt, und damit könnten Nuancen, mit denen sich das Subjekt nicht identi-

fiziert, durch die es sich aber in die Defensive gedrängt fühlt, benannt werden. So lässt

sich hervorheben, dass es zu der Selbstbildung eines ressentimenttragenden Subjekts

116 Améry: Ressentiments, S. 146.

117 »Wir alle seien, so lese ich in einem kürzlich erschienen Buch über ›Spätschäden nach politischer

Verfolgung‹, nicht nur körperlich, sondern auch psychisch versehrt. Die Charakterzüge, die unsere

Persönlichkeit ausmachen, seien verzerrt. Nervöse Ruhelosigkeit, feindseliger Rückzug auf das ei-

gene Ich seien die Kennzeichen unseres Krankheitsbildes.« (Améry: Ressentiments, S. 127) »[M]an

werde zum Objekt, zum ausgebeuteten Leidensobjekt.« (Klüger: Gelesene Wirklichkeit, S. 58).

118 Klüger: weiter leben, S. 73.

119 Bannasch, Bettina: »›Anekdoten wie Mandelblättchen‹. Entwürfe mythischen Erzählens in der

neueren Shoahliteratur von Frauen«. In: Thomas Klinkert/Günter Oesterle (Hg.): Katastrophe und

Gedächtnis. Berlin, Boston: de Gruyter, 2014, S. 333-349, S. 339.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 B   TEXTANALYSEN

gehört, sich nicht nur von der Opferrolle als Projektionsfläche vereinnahmender Zu-

schreibungen zu distanzieren, sondern ihnen auch einen aktiven Subjektentwurf ent-

gegenzusetzen. Klüger zum Beispiel wollte, wie sie rückblickend sagt, als eine »junge

Lyrikerin gelten, die im Lager gewesen war, nicht als das Umgekehrte, das KZ-Kind,

das Verse geschrieben hatte«120.

Zum anderen werden mit der Unterscheidung zwei Facetten der Distanz sicht-

bar: als Entviktimisierung einerseits und im Ressentiment andererseits. ›Entviktimi-

sierung‹ meint die Distanz zu der Opferrolle, während das Subjekt mit dem Ressen-

timent, ein die Last tragendes und mit Wut geladenes Subjekt, die Anerkennung der

Opfererfahrung einfordert. Bis in die 1960er Jahre wurde Améry diese Anerkennung

als Opfer verweigert, in Ressentiments (1966) spricht er deshalb »als Opfer«121 und über

seine »Wunde«122. Er analysiert die Verbrechen als »beinahe unbeteiligter ›Psycholo-

ge‹«123 und fragt danach, wer die Täter im Nachkriegsdeutschland sind und wie sie zur

Verantwortung gezogen und bestraft werden sollen.124 Zu dem Zeitpunkt, als Améry

über die Verbrechen der Deutschen in der Abhandlung Zur Psychologie des deutschen Vol-

kes (1945) schreibt, war es für ihn noch nicht absehbar, dass die Anerkennung seiner

Opfererfahrungen,125 die er unmittelbar nach dem Krieg vorausgesetzt hatte, ausblei-

ben würde. Autobiographisches Schreiben von Überlebenden der Shoah ist bis in die

1970er Jahre auch das Erschreiben einer Anerkennung der Opfererfahrung.126

Obwohl sich Améry mit der Rolle des traumatisierten Opfers konfrontiert sieht,

befindet er sich im Vergleich zu Klüger noch in einer historischen Situation, die von

120 Klüger: weiter leben, S. 198.

121 Améry: Ressentiments, S. 119.

122 »Eine Wunde wurde mir geschlagen. Ich habe sie zu desinfizieren und zu verbinden, nicht nach-

zudenken, warum der Schläger die Keule hob, und im erschlossenen Darum ihn schließlich halb

und halb zu diskulpieren« (ebd., S. 164).

123 Scheit, Gerhard: Nachwort. In: Jean Améry: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von Schuld und Sühne,

Unmeisterliche Wanderjahre, Örtlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard u. Gerhard Scheit.

Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 629-692, hier S. 630.

124 Vgl. ebd., S. 630f. »Er berichtet als Zeuge, nicht als Opfer.« (Ebd. S. 630);Mayer [Améry]: Zur Psycho-

logie des deutschen Volkes, S. 526. Zur Bedeutung der Verantwortung vgl. Tillmanns: Historische

Veantwortung, S. 102-105.

125 Zur fehlenden Anerkennung vgl. u.a. Schneider, Ulrike: Jean Améry und Fred Wander. Erinnerung

und Poetologie in der deutsch-deutschen Nachkriegszeit. Berlin: de Gruyter, 2012. In ihrer Disser-

tation geht sie den Veröffentlichungs- und Rezeptionsbedingungen nach, mit denen Améry im

Erinnerungsdiskurs konfrontiert war, und stellt dabei Amérys Teilhabe an der Öffentlichkeit und

seine Anerkennung als Autor und jüdischer Überlebender dar. Dort liegt die Wurzel für Amérys

Literaturbegriff, den Schneider als einen politisch engagierten herausarbeitet. Indem Schneider

nach Amérys Positionierung auf dem Feld der »Vergangenheitsbewältigung« und den Funktionen

in der bundesrepublikanischen Öffentlichkeit fragt, macht sie mit ihrem Fokus auf den Entste-

hungskontext der Texte darauf aufmerksam, dass Versöhnung im Sinne Amérys ein Rückschrei-

bungsprozess jüdischer Autoren ins öffentliche Gedächtnis meint. Vgl. Hofmann, Michael/Weiler,

Sylvia (Hg.): Revision in Permanenz. Studien zu Jean Amérys politischem Ethos nach Auschwitz.

Frankfurt a.M.: Lang, 2016.

126 Vgl. dazu Stengel, Katharina: »Einleitung«. In: Dies. (Hg.): Opfer als Akteure. Interventionen ehe-

maliger NS-Verfolgter in der Nachkriegszeit. Frankfurt a.M.: Campus, 2008, S. 7-26, S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 67

ihm verlangt, sich von den Tätern abzugrenzen,127 damit der »Konflikt« aktualisiert,

das heißt, er als Opfer der Geschichte anerkannt wird. Während Améry eine »Aktuali-

sierung«128 des Konflikts zwischen Opfern und Tätern verlangt und so gegen das Ver-

schweigen129 der Mehrheitsgesellschaft in Deutschland anschreibt (geprägt von einer

Zeit, über die Klüger rückblickend sagen wird, es habe den Überlebenden an »Zuhö-

rern«130 gemangelt), thematisiert Klüger knapp dreißig Jahre nach der Erstausgabe von

Jenseits von Schuld und Sühne einen »Verdrängungsbedarf«131.

In weiter leben ist eine Aktualisierung, wie sie Améry beschreibt, nicht relevant, der

Erzählerin ist daran gelegen, Differenzen zwischen ihren eigenen Erfahrungen und de-

nen deutscher Zeitgenossen zu ›aktualisieren‹. Dazu veranlasst, diese Differenzen res-

sentimenthaft zu äußern, sieht sich das erzählende Ich in weiter leben durch ein Umfeld,

dem es im privaten und öffentlichen Diskurs in Deutschland begegnet. Darüber hinaus

richtet sich seine Kritik gegen Vereinnahmungen, mit denen es in den USA, im politi-

schen und wissenschaftlichen Diskurs, konfrontiert ist.132 Klüger, die an anderer Stelle

von einer »Schaukel zwischen Ressentiment und Versöhnungsversuch«133 spricht, trifft

insbesondere in Deutschland auf eine Mitwelt, die »glättet, was sich nicht glätten läßt,

und zu versöhnen sucht, was sich gegen Versöhnung sträubt«134.

Klüger und Améry befinden sich also in zwei verschiedenen historischen Situatio-

nen, sodass auch das jeweilige Subjekt im Text auf verschiedene Fremdzuschreibungen

reagiert. Inweiter leben beginnt die reaktive und reflexive Aversion nicht damit, eine An-

127 Vgl. Poetini: Weiterüberleben, S. 51-53.

128 Améry: Ressentiments, S. 129.

129 vgl. Grünberg, Kurt: »Schweigen und Ver-Schweigen. NS-Vergangenheit in Familien von Opfern

und von Tätern oder Mitläufern«. In: Psychosozial 20, Nr. 68/II (1997), S. 9-22. Grünberg differen-

ziert zwischen dem Schweigen jüdischer Überlebender über ihre Verfolgungserfahrungen – »Ihr

Schweigen ist kein Ver-Schweigen« (ebd., S. 12) – und dem Verschweigen der Täter oder Mitläu-

fer – Verschweigen heißt, »[e]in wesentlicher Bestandteil der Lebenserfahrung bleibt ausgeblen-

det, um nicht Verantwortung zu tragen für das eigene Tun oder auch für das Nicht-Tun.« (ebd.,

S. 9). Vgl. dazu Heller, Agnes: »Die Weltzeituhr stand still«. In: Die Zeit v. 07.05.1993, S. 61f. »Vier

Formen des Schweigens umgeben denHolocaust: das Schweigen der Sinnlosigkeit; das Schweigen

des Schreckens; das Schweigen der Scham; und das Schweigen der Schuld.« Durch die Formen des

Schweigens, die Heller benennt, wird deutlich, wie vielschichtig jenes Schweigen ist, gegen das

Améry in Jenseits von Schuld und Sühne und Klüger in weiter leben opponieren.

130 Klüger: Gelesene Wirklichkeit, S. 57.

131 Klüger: weiter leben, S. 73.

132 Brenner zufolge kommt Ruth Klüger in weiter leben zu dem Befund, dass die »politisch-pädago-

gischen Bemühungen zur Auschwitz-Aufarbeitung« keine Aufarbeitung, sondern eine »illegitime

Vereinnahmumg von Vergangenheit« seien (Brenner, Peter J.: Neue Deutsche Literaturgeschichte.

Berlin, New York: de Gruyter, 2011, S. 349).

133 Klüger, Ruth: »Ortschaften geistiger Freiheit«. Dankrede anlässlich der EhrendoktorwürdederUni-

versität Wien. In: Hubert Christian Ehalt (Hg.): Ruth Klüger und Wien. Wiener Vorlesungen im

Rathaus. Wien: Picus, 2016, S. 27-33, hier S. 30.

134 Klüger: weiter leben, S. 211: »Laß sie sein, diese Knoten,möchte ich dann zu Christophs Frau sagen,

wenn sie glättet, was sich nicht glätten läßt, und zu versöhnen sucht, was sich gegen Versöhnung

sträubt.« Vgl. ebd., S. 32: »ohne die Glättungen und Beschönigungen, die das Körnige, das Sandige

des wirklich Erlebten bis zur Widerstandslosigkeit in der Nacherzählung ausfiltrieren.«

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 B   TEXTANALYSEN

erkennung der Opfererfahrung einzufordern,135 sondern bestimmte im Erinnerungs-

und Gedenkdiskurs etablierte Rollen eines KZ-Opfers abzulehnen, wie die des trauma-

tisierten Opfers im psychoanalytischen Diskurs.136

Während Améry sich die Anerkennung seiner Opfererfahrungen mit Jenseits von

Schuld undSühne also erst erschreibenmusste, kritisiert das erzählende Ich inweiter leben

die inzwischen vorgeformten Opferrollen, die die eigenen Erfahrungen aus seiner Sicht

auf die in Auschwitz gemachten Erfahrungen reduzieren. Es greift dabei auf vergange-

ne Erlebnisse zurück, die aus der Perspektive des Ichs der Schreibgegenwart reflektiert

werden. Klüger und Améry berichten auf ihre Weise als aktives Subjekt mit dem Erfah-

rungswissen eines Zeugen. Ressentiments und weiter leben thematisieren so verschiedene

Ebenen von gesellschaftlicher Verdrängung, denen das Subjekt sich jeweils ausgesetzt

sieht. Mit dem Konzept der Selbstbildung lässt sich gezielt die Dimension der Hand-

lungsfähigkeit in den Blick nehmen, indem es den »Eigenanteil« des Individuums an

der »Umgestaltung vorgefundener Subjektformen und damit an ihrer eigenen Subjekt-

werdung«137 betont. Der Eigenanteil ist der »persönliche Protest« des Subjekts, das sich

über die Ausdrucksform Ressentiment entwirft. Das Subjekt, das sich darüber als pro-

testierend präsentiert, tritt als ein handlungsfähiges in Erscheinung. Dieses ressenti-

menttragende Subjekt wehrt sich dagegen, zum Objekt von Handlungen gemacht zu

werden. Handlungsfähig ist dieses Subjekt durch und in seinem Protest. Den eigenen

»Groll« (Améry) oder die eigenen »Unversöhnlichkeiten« (Klüger) um-und aufzuwerten,

ist eine Strategie der Distanzierung und zugleich Bestandteil der Selbstbildung.

1.2.3 Verweigerungshaltung und Suchbewegung

Das einzelne Subjekt setzt sichmit der eigenen Überwältigungserfahrung auseinander,

und dennoch will es kein überwältigtes und ohnmächtiges Subjekt sein.138 Das Ressen-

timent ist eine literarische Ausdrucksform, die in ihrer Funktion der Abgrenzung die

135 In Gelesene Wirklichkeit heißt es: »Und wir wollten auch nicht zu den Opfern gezählt werden,

denn Opfersein war verächtlich. Wir waren die Juden, die sich nicht gewehrt hatten« (Klüger: Ge-

lesene Wirklichkeit, S. 57). Entviktimisierung meint nicht die Abwehr einer Opferrolle, weil das

Opfersein »verächtlich« war, sondern kein Opfer sein zu wollen, weil das Subjekt nicht »bemit-

leidenswert« sein will (Klüger, Ruth: »Zwangsarbeiterinnen«. Rede im Deutschen Bundestag v.

27.01.2016 [https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klue

ger-403436 v. 14.02.2021]).

136 Vgl. Heidelberger-Leonard: weiter leben – Grundstein zu einem neuen Auschwitz-›Kanon‹?, S. 160.

Zur Kritik amTrauma-Begriff vgl. Kasper: TraumaundAffektabspaltung in derHolocaust-Literatur,

S. 496; vgl. auch Braese: Überlieferungen, S. 23. Überlebendenliteratur mit »furchtbar« oder »er-

schütternd« zu belegen, sei nicht bloß ein Ausdruck von Mitleidssympathie, sondern könne auch

der Versuch einer Pathologisierung von Autorin oder Autor durch den Leser bedeuten. Dagegen

wehrt sich das Subjekt in weiter leben, wenn es sich gegen die Zuschreibung »erschütternd« aus-

spricht (ebd.).

137 Alkemeyer/Budde/Freist: Einleitung, S. 21.

138 Der Untertitel von Amérys Essayband lautet zwar »Bewältigungsversuche eines Überwältigten«,

doch dürfte die Betonung auf den »Bewältigungsversuchen« liegen, wenn man bedenkt, dass

Améry den Band ursprünglich »Ressentiments« nennen wollte. Dass es dazu nicht kam, geht zu-

rück auf eine Entscheidung des Verlags. Vgl. Heidelberger-Leonard, Irene: Jean Améry. Revolte in

der Resignation. Biographie. Stuttgart: Klett-Cotta, 2004, S. 233.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436


Jean Améry und Ruth Klüger 69

Fähigkeit des Subjekts erkennbar werden lässt, Distanz zu erzeugen: zu den Ereignis-

sen, die es zum Opfer gemacht haben; zur Mitwelt, durch die es sich in eine Opferrolle

gedrängt fühlt; und zum Leser, dessen Erfahrungswelt sich von der des geschädigten

Subjekts unterscheidet. Das Ressentiment wird demnach als eine Form der Distanzmit

verschiedenen Bezugsobjekten betrachtet: Ereignisse, Mitwelt und Leser. Die Reaktion

des Subjekts auf diese Objekte »Groll«139 zu nennen, verkürzt das Ressentiment in sei-

ner Funktion einer spezifischen »Unversöhnlichkeit«140: als Verweigerungshaltung und

Suchbewegung.

Zu verorten ist das Ressentiment in der Nähe eines Text-Subjekts, das protestiert.

Schließlich wird hier betont, wie eine Autorin oder ein Autor auf etwas reagiert, das von

außen kommt, und wie sie oder er sich davon distanziert. Distanzierung wird demnach

nicht als ein Mittel betrachtet, verschiedene ›Selbste‹ des Autors beziehungsweise erin-

nertes Ich und erinnerndes Ich miteinander zu versöhnen. Die Erinnerung an Ausch-

witz, so Klüger, »bleibt ein Fremdkörper in der Seele, etwa wie eine nicht operierbare

Bleikugel im Leib«141. Im Erzählen werden die »Leerstellen«142 ›umkreist‹, aber nicht

in die subjektive Erfahrungswelt der Erzählerin integriert. Auf diese Unverfügbarkeit

verweist Klüger, wenn sie von einem schwer zugänglichen Bereich spricht: »Die Ver-

gangenheit suchen, wenn sie vernagelt ist.«143 Der Text ist somit auch eine literari-

sche Suchbewegung: Er muss nicht mitteilen, was er findet, will aber darstellen, was

er sucht. Sein Gegenstand bleibt disparat und entzieht sich dem Zugriff immer wieder

von Neuem.

Eine ähnliche Suchbewegung enthält Amérys Vorwort zur Erstausgabe seines Essay-

bandes 1966, wenn er über den Schreibprozess sagt, er sei »ein langsames und mühse-

liges Vorwärtstasten im bis zum Überdruß Bekannten, das gleichwohl fremd geblieben

war«144. Distanz als Strategie in der Literatur von Überlebenden wird nur im Kontext

einer solchen Suchbewegung lesbar. Das hat zur Folge, dass die ›Objekte‹, von denen

sich das jeweilige Subjekt im Text distanziert, nicht immer greif- und verstehbar sind.

Während das Subjekt als Entwurf von Autorin und Autor deutlich im Text hervortritt,

bleibt das Objekt der Distanznahme immer auch Gegenstand ihrer individuellen Suche.

Das Ressentiment ist dabei aber keine Form einer Selbstdistanzierung, weil das

voraussetzt, dass das Gesuchte bereits zum Bestandteil des ›Selbst‹ geworden ist, von

dem sich das Subjekt nachträglich distanziert. Deshalb liegt der Fokus nicht auf ei-

ner Selbstdistanzierung, sondern auf der Widerständigkeit, die sich im Ressentiment

entfaltet. Améry und Klüger erzählen, wie sich das Erlebte auf ihr eigenes Weiterleben

auswirkt und dass diese Auswirkungen abhängig von der Mitwelt sind. Sie nehmen ei-

ne distanzierte Perspektive auf entmächtigende Situationen in der Schreibgegenwart

139 Améry: Ressentiments, S. 132.

140 Ebd., S. 121.

141 Klüger: weiter leben, S. 138.

142 Als »Leerstelle« wird in der Traumaforschung jene Lücke bezeichnet, die ein Trauma hinterlässt:

»Leerstellen in der Struktur der Seele« (Laub, Dori: »Eros oder Thanatos? Der Kampf umdie Erzähl-

barkeit des Traumas«. In: Psyche 54/9-10 [2000], S. 860-894, hier S. 863).

143 Klüger: weiter leben, S. 277.

144 Améry: Vorwort zur ersten Ausgabe 1966, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 B   TEXTANALYSEN

und entmächtigende Erfahrungen in der Vergangenheit ein. Erkennbar wird diese Po-

sition, wenn sich Ich-Erzähler oder Figur auf eine Weise äußern, die es nahelegt, von

einer ›unversöhnlichen‹ Haltung des Subjekts zu sprechen.

1.2.4 Versöhnlichkeit als Schwäche, Ressentiment als Stärke

Die Bereitschaft zum Verzeihen und das Verweigern von Verzeihen sind individuelle

Entscheidungen, die in dem jeweiligen Kontext zu sehen sind, in dem sie getroffen wer-

den. Amérys und Klügers autobiographische Texte beziehen sich auf eine spezifische

historische Situation und eröffnen dabei eine Perspektive auf das Verzeihen und die

Versöhnungsbereitschaft eines geschädigten Subjekts. Ausgerichtet ist diese Perspek-

tive auf denWiedergewinn einer Souveränität, die auf demVerweigern von Versöhnung

beruht und das Verzeihen nicht ausschließlich als Stärke beziehungsweise den Verzei-

henden nicht grundsätzlich in einer Position der Stärke sieht. Die Stärke bildet sich erst

im Protest. Damit treten zwei Perspektiven auf das Verzeihen hervor: In der einen Sicht

hilft das Verzeihen dem Geschädigten aus der Opferrolle heraus und macht ihn durch

die sogenannten Heilungskräfte des Verzeihens wieder handlungsfähig, in der anderen

verhält sich der Geschädigte im Verzeihen passiv und verbleibt in der Opferrolle.

Die erste Perspektive auf das Verzeihen setzt auf den Neubeginn und verzichtet auf

Rache, der Verzeihende ist in einer Position der Stärke. Wenn das jeweilige Subjekt in

weiter leben oder Ressentiments Versöhnung verweigert, heißt das für die zweite Perspek-

tive zunächst einmal nur, dass Améry und Klüger etwas anderes wichtiger ist als ein

Prozess, der ihre individuelle Bereitschaft des Verzeihens verlangt. Denn das Verzeihen

schafft einen Anfang, zugleich beendet es aber auch einen Vorgang der Auseinander-

setzung. Auch deshalb schließt Klüger einen »neuen Anfang«, wie sie ihn für sich inter-

pretiert, aus. Améry geht mit dem Begriff der »Konter-Violenz«145 einen Schritt weiter,

er setzt auf den »Gegenschlag«. Unter der Prämisse des verweigerten Neuanfangs (Klü-

ger) und des nachgeholten Gegenschlags (Améry) wird die Verzeihensverweigerung in

beiden Texten nicht als eine Position der Schwäche dargestellt.

Ressentiments »nur als einen störenden Konflikt [zu] denken«146, lässt Unversöhn-

lichkeit in Relation zur Verzeihensbereitschaft als einen Mangel erscheinen, der eine

Selbst-Heilung des Opfers verhindert. Die Bereitschaft zur Verzeihung wird damit auf-

gewertet und die Verweigerung der Verzeihung abgewertet. Der Geschädigte, der Ver-

zeihung verweigert, wird für seinen Zustand, an dem er leidet, verantwortlich gemacht.

Ist er es doch, der ›nachtragend‹ ist, der sich den vermeintlichen Heilungskräften des

Verzeihens verweigert.

Das Subjekt, das sich dieser Aussicht auf Heilung widersetzt, hält aktiv am Ressen-

timent fest. »Wer seine Individualität aufgehen läßt in der Gesellschaft […], vergibt in

der Tat. Er läßt das Geschehene gelassen sein, was es war. Er läßt, wie das Volk sagt,

145 In demAufsatz »Konter-Violenz als Not-Wehr« (1971) bezieht sich Améry auf Jean-Paul Sartres und

Frantz Fanons Beschreibung der Gewalt der Kolonisatoren und die Gegengewalt des Kolonialisier-

ten. Vgl. Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde [Les damnés de la terre, 1961]. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, 2014. Améry entwirft eine Art Gegen-Aggression, die er »Konter-Violenz« nennt.

146 Améry: Ressentiments, S. 127.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 71

die Zeit seine Wunden heilen.«147 Diese zweite in Anlehnung an Améry entwickelte

Perspektive auf das Verzeihen beruht im Wesentlichen auf der Kritik an einer »Zeit-

Optik«148, an die sich der Geschädigte, der sich »vergebend«149 verhält, anpasst. Damit

ist es der »Vergebende«, der sich in einer Position der Schwäche befindet, weil er sich

einer gesellschaftlichen Vorstellung »unterwirft«150, die ein Heilen der Wunde an das

Vergehen der Zeit koppelt. Vor dem Hintergrund dieser zweiten Perspektive auf das

Verzeihen bleibt der Geschädigte passiv, wenn er verzeiht.

Den Wert seiner »geringen Neigung zur Versöhnlichkeit« bezieht Améry hingegen

aus seiner Aufwertung des Ressentiments und der Abwertung der »Versöhnlichkeit«151.

Unter den Prämissen eines solchen Verständnisses vom Verzeihen und Versöhnen bil-

det sich jene Handlungsfähigkeit des Subjekts, die Unversöhnlichkeit produktiv wer-

den lässt. Der protestierende Anteil dieses Subjektentwurfs resultiert aus ebendieser

Aufwertung der Ressentiments. Im Kontext des ersten Verzeihensbegriffs ist produk-

tive Unversöhnlichkeit jedoch bedeutungslos, ihre Konstruktivität entfaltet sie erst im

Lichte des zweiten.

Versöhnungswünsche

In weiter leben zeigt sich diese zweite Perspektive in einer bestimmten Konstellation:

Eine »pensionierte Studienrätin« erzählt davon, dass »auf dem Bauernhof, wo sie auf-

wuchs«, während des Krieges Zwangsarbeit verrichtet wurde. In der Erzählsituation

kommt es zu einem Gespräch über die angemessene Bezeichnung ›Zwangsarbeiter‹,

die von der »Studienrätin« erst so genannt werden, nachdem die Figur Klüger dage-

gen protestiert, sie »Gastarbeiter« oder »Kriegsgefangene« zu nennen. »Aber der Pole«,

so gibt die Ich-Erzählerin die Äußerungen der »Studienrätin« in indirekter Rede wie-

der, »sei gar nicht haßerfüllt gewesen, sondern hätte ihnen das von polnischen Banden

gestohlene Pferd wieder besorgt. Versöhnlich sei er gewesen«. Resümierend hält die Er-

zählerin fest: »Immerhin, ich hab sie dazu gebracht zuzugeben, daß es da etwas zum

Versöhnen gab.«152 Daran schließen die Ausführungen der Ich-Erzählerin an:

Gisela, meine Bekannte aus Princeton, spricht mit deutlicher Billigung von einem Exu-

lanten, der in Deutschland Auszeichnungen bekommen hat und keinem Deutschen

etwas übel nimmt. Ich kenne ihn und frage mich überrascht: Ist der wirklich so cha-

rakterlos, daß er Versöhnung und Verzeihung anbietet, die er gar nicht zu vergeben

hat, ich hatte eine bessere Meinung von ihm.153

Klüger stellt dabei die Versöhnungsbereitschaft der Betroffenen infrage, für die Fra-

ge nach der Passivität ist jedoch ein anderer Aspekt entscheidend. Über den »Exu-

147 Ebd., S. 132.

148 Jean Améry: Unmeisterliche Wanderjahre. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von Schuld und

Sühne, Unmeisterliche Wanderjahre, Örtlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard u. Gerhard

Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 183-349, hier S. 314.

149 Améry: Ressentiments, S. 132.

150 Ebd., S. 133.

151 Ebd., S. 132.

152 Klüger: weiter leben, S. 158.

153 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 B   TEXTANALYSEN

lanten« oder den »Polen«, so lassen sich Klügers Beobachtungen verstehen, werde nur

dann ›billigend‹ gesprochen, wenn er nicht »haßerfüllt« ist oder sogar etwas ›leistet‹,

wie einer deutschen Familie das Pferd auf den Bauernhof zu bringen. Wird dem Op-

fer daraufhin unterstellt, es sei »versöhnlich«, wird es zu einer Projektionsfläche von

Versöhnungswünschen des Täterkollektivs. Die vom Subjekt wahrgenommene Verein-

nahmung anderer Figuren präsentiert der Text als eine Anforderung von außen. Klüger

stellt mit den beiden Situationen einen Versöhnungs-Mechanismus dar, der noch ge-

steigert wird, wenn man daraus schlussfolgert, die in Deutschland verliehenen »Aus-

zeichnungen« des »Exulanten« hätten etwas damit zu tun, dass er »keinem Deutschen

etwas übel nimmt«. Dann fügt er sich in Klügers Augen in eine ihm zugedachte Rolle

ein, die ihn zum ›Anbieter‹ macht – für Klüger eine Position der Schwäche.

Die Subjektkonstruktionen in weiter leben und Ressentiments setzen dem Wunsch

nach Verzeihen und Versöhnen ihre subjektive Perspektive entgegen. Damit bewegen

sie sich aus einer Position der Schwäche, die sie im Verzeihen sehen, heraus und ver-

wandeln die vermeintliche Schwäche durch ihren Protest in eine Stärke. Kennzeichnend

für diese Position ist die Selbstbemächtigung im Protest, nicht die Heilungskraft im

Verzeihen. Das Subjekt in Ressentiments beansprucht ein Recht auf Protest wie folgt:

Der faul und wohlfeil Vergebende unterwirft sich dem sozialen und biologischen

Zeitgefühl, das man auch das ›natürliche‹ nennt. Natürliches Zeitbewußtsein wurzelt

tatsächlich im physiologischen Prozeß der Wundheilung und ging ein in die gesell-

schaftliche Realitätsvorstellung. […] Recht und Vorrecht des Menschen ist es, daß er

sich nicht einverstanden erklärt […] mit dem biologischen Zuwachsen der Zeit. […] Der

sittliche Mensch fordert Aufhebung der Zeit – im besonderen, hier zur Rede stehen-

den Fall: durch Festnagelung des Untäters an seine Untat.154

Améry zufolge »unterwirft« sich der versöhnungsbereite Einzelne einem Zeitverständ-

nis, das der »Realitätsvorstellung« eines Kollektivs entspricht. Diesem gesellschaftli-

chen Verständnis von Zeit setzt Améry »die moralische Forderung unseres Ressenti-

ments«155 entgegen und wertet den Protest gegen das Verzeihen auf, indem er ihn zum

Bestandteil einer »[s]ittliche[n] Widerstandskraft«156 macht.

Seinen Wert als ein Modell subjektiver Selbstbildung erhält das Ressentiment so-

mit erst durch die Prämissen der zweiten Perspektive auf das Verzeihen. Im Protest

erringt das jeweilige Subjekt eine Handlungsmacht, die mit der ersten Verzeihensper-

spektive nicht vereinbar wäre. Aus den in weiter leben und Ressentiments dargestellten

Perspektiven auf das Verzeihen geht hervor, dass sich ein souveränes Subjekt genau

dann bildet, wenn es nicht den Pfad des Verzeihens geht. Souveränität und Entviktimi-

sierung – das heißt, sich zu weigern, Opfer zu sein – können sich aus beiden Positionen

heraus bilden, sowohl im Verzeihen als auch im Verweigern von Verzeihen. Für Améry

und Klüger führen die Beilegung des Konflikts und derWeg der Souveränität aber nicht

über das Verzeihen. In eine souveräne Position bringt sich das gegenwärtige »Ich« in

Ressentiments und weiter leben mit der Positivierung der »Ressentiments« (Améry) oder

154 Améry: Ressentiments, S. 133f.

155 Ebd., S. 145.

156 Ebd., S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 73

»Unversöhnlichkeiten« (Klüger) und dem Verweigern des Verzeihens. Das Subjekt, das

sich in diesem Prozess bildet, durchbricht eine Art stumme Zwangsläufigkeit, sich als

Opfer versöhnungsbereit zeigen zu müssen.

Mit dieser Perspektive auf das Verzeihen gilt es, das konstruktive Potenzial einer

antiversöhnlichen Haltung hervorzuheben, ohne dabei den Leiderfahrungen etwas Po-

sitives zu implementieren.157 Das Ressentiment richtet sich selbstzerstörerisch gegen

das Subjekt: »Es nagelt jeden von uns fest ans Kreuz seiner zerstörten Vergangen-

heit.«158 Ressentiments werden in Jenseits von Schuld und Sühne aber erstens nicht aus-

schließlich als destruktiv dargestellt, sie sind auch nicht auf eine »ausschließlich rück-

wärts gewandteHaltung«159 beschränkt: »[i]chmöchte, daß es [d.i.mein Ressentiment]

auch eine geschichtliche Funktion ausübe«160; »meinetwillen, aus Gründen persönli-

chen Heilsvorhabens«161. Zweitens richten sich die Ressentiments auch nach außen:

»Meine Ressentiments aber sind da, damit das Verbrechen moralische Realität wer-

de«162, »gestachelt von den Sporen unseres Ressentiments«163 würde Deutschland die

Verbrechen des Nationalsozialismus als »sein negatives Eigentum in Anspruch neh-

men«164. Die Aufwertung der Unversöhnlichkeit besteht also darin, diese antiversöhn-

liche Haltung eben nicht als »unzeitgemäß[]«165 (Améry) zu betrachten, sondern daraus

eine produktive Kraft des ›Unzeitgemäßen‹ abzuleiten. Ausdruck verschafft sich die Un-

beziehungsweise Antiversöhnlichkeit des Subjekts im Ressentiment. Sichtbar wird das

Ressentiment dann als eine Form der Distanz an Amérys und Klügers Reaktion auf das

Vergessen und Versöhnen.

Die Frage, worin das verletzte Subjekt den Wert seiner Ressentiments oder Unver-

söhnlichkeiten sieht, stellt sich demzufolge nur aus der zweiten Perspektive des Ver-

zeihens. Das heißt, handlungsfähig wird der Geschädigte nur in der Verweigerung.

Entscheidend für die Analyse von Amérys Essay Ressentiments und Klügers Autobiogra-

phie weiter leben ist damit weniger, ob das jeweilige Subjekt unversöhnlich ist oder ob es

Ressentiments hat, als vielmehr die Frage, worin das verletzte Subjekt den Wert seiner

Ressentiments oder Unversöhnlichkeiten sieht, welchenWert sie für das Subjekt haben.

157 Vgl. Reemtsma: Die Memoiren Überlebender, S. 230f.: »Man hüte sich davor, das Leid irgend zu

adeln« (ebd., S. 230) und vorauszusetzen, die Berichte extremen Leids hätten »in der Zukunft einen

Nutzen« (ebd., S. 231), Leid sei »nur wenigen nützlich« (ebd., S. 230).

158 Améry: Ressentiments, S. 128.

159 Heyd: Ethik des Ressentiments, S. 15.

160 Améry: Ressentiments, S. 141.

161 Ebd., S. 147.

162 Ebd., S. 131.

163 Ebd., S. 142.

164 Ebd., S. 143.

165 Ebd., S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 B   TEXTANALYSEN

2. Jean Améry: »Revolte gegen das Wirkliche« in Ressentiments

2.1 Moralische Perspektive auf Zeit- und Geschichtserfahrungen

2.1.1 »Anspruch der Zeitumkehrung«

Zu Beginn seines Essays Ressentiments gibt Améry zu erkennen, er wolle sich über sei-

ne Ressentiments »klar werden«166. Was scheinbar profan beginnt, verdichtet sich zu

einer »radikale[n] Analyse«167. Er kündigt dem Leser seinen »Mangel an Takt« an und

suggeriert damit zugleich, dass sein Vorhaben, in dem Essay Klarheit über seine Res-

sentiments gewinnen zu wollen, auch den Leser betreffen wird. Seine Ressentiments,

so sagt er, »sind da, damit das Verbrechen moralische Realität werde«168. Sich in einem

an deutsche Leser adressierten Text über den eigenen »reaktiven Groll« klar werden

zu wollen, heißt demnach, die Gesellschaft der Täter mit den Verbrechen im National-

sozialismus und deren Auswirkungen auf die Opfer zu konfrontieren sowie ein Be-

wusstsein dafür zu erzeugen, dass die Gesellschaft für diese Verbrechen Verantwortung

übernehmen soll. Die vorab zu klärenden Fragen lauten daher: Wie macht Améry das

begangene Unrecht erzählbar und erinnerbar? Wie gelingt es ihm, Kritik an der Ge-

genwart zu üben und zugleich über seine Erfahrungen als Auschwitz-Überlebender zu

schreiben?

Améry insistiert darauf, die Vergangenheit nicht als geschehen hinzunehmen:

Gestachelt von den Sporen unseres Ressentiments allein – und nicht im mindesten

durch eine subjektiv fast immer dubiose und objektiv geschichtsfeindliche Versöhn-

lichkeit –, würde das deutsche Volk empfindlich dafür bleiben, daß es ein Stück seiner

nationalen Geschichte nicht von der Zeit neutralisieren lassen darf, sondern es zu in-

tegrieren hat.169

Dafür bedarf es einer »Aktualisierung« des »Konflikts«170 zwischen Tätern und Opfern,

was zunächst bedeutet, dass die Opfer als Opfer anerkannt und die Täter als Täter be-

nannt werden. Die rechtliche Aufarbeitung begann in Deutschland erst mit den Frank-

furter Auschwitz-Prozessen 1963. Während sich die Auschwitz-Prozesse auf einzelne

Täter konzentrierten, stellte sich für die Mehrheit der deutschen Bevölkerung die Frage

nach ihrer Verantwortung nicht.171Man könntemeinen, sie stellte sich ihr auch deshalb

nicht, weil die Mehrheit auf das von Améry kritisierte Voranschreiten der Zeit setzte,

von der man annimmt, dass sie zu rehabilitieren imstande ist.172 Mit seinem Blickwin-

kel gibt Améry zu verstehen, dass sie es nicht ist. Vom Täterkollektiv begann er sich

spätestens dann abzugrenzen, als die Deutschen sich zum »Opfervolk«173 stilisierten.

166 Ebd., S. 119.

167 Ebd., S. 120.

168 Ebd., S. 131.

169 Ebd., S. 142.

170 Ebd., S. 129.

171 Vgl. Hewera: »daß das Wort nicht verstumme«, S. 66-71, vgl. zur Situation in Deutschland nach

1945 ebd., S. 38-71 sowie Schneider: Améry und Wander, S. 23-66.

172 Améry: Ressentiments, S. 132, S. 143, S. 145. »Die Zeit tat ihr Werk.« (Ebd., S. 138).

173 Ebd., S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 75

Dagegen erhebt er Einspruch, mit dem »Anspruch der Zeitumkehrung« im Ressenti-

ment. Denn solange das »Prinzip der Verjährung«174 waltet und die historischen Ereig-

nisse dem »pure[n] Zeitigen der Zeit«175 anheimgegeben werden, wovon Améry noch in

dem 1978 veröffentlichten Essay Das Unverjährbare spricht, bedarf es eines tiefgehenden

»Stachels« – der als Synonym für seine Ressentiments gelten kann.

Durch den Faktor Zeit wird die Spannung zwischen dem individuellen Verhalten

eines Opfers und den kollektiven Erwartungen Außenstehender konkret beschreibbar,

dorthin zielen die »Sporen« seiner Ressentiments. Eine solche Spannung entsteht, weil

grundsätzlich verschiedene Zeitverhältnisse aufeinanderprallen und die Seite der Schä-

diger nicht anzuerkennen scheint, dass die Zeit die Wunden eben nicht heilt.176 Hier

setzt Amérys Abgrenzung an, er erklärt, durch seine Gewalterfahrungen als Opfer des

Nationalsozialismus ein Verhältnis zur Zeit entwickelt zu haben, das dem seiner ge-

genwärtigen Umgebung entgegensteht. Aus der eigenen Erfahrung leitet er einen »An-

spruch der Zeitumkehrung«177 ab und stellt sich einer Gegenwart entgegen, die aus sei-

ner Perspektive auf eine Vergänglichkeit der vergangenen Verbrechen setzt. Die Zeit,

die er als ein Opfer benötigt, entspricht nicht dem Zeitverständnis einer – aus Amérys

Sicht – verdrängungswilligenMitwelt, sodass er von ihr fordert, das Geschehene »nicht

von der Zeit neutralisieren« zu lassen.

Mit der Abgrenzung seiner Eigenzeit von der Funktionszeit seiner Mitwelt macht

er darauf aufmerksam, wie verschieden ihre jeweilige gegenwärtige Ausgangssitua-

tion ist. Daher bezeichnet er sein Zeitgefühl als »widernatürlich«178 und stellt es im

Text dem seiner Mitwelt gegenüber: »Natürliches Zeitbewußtsein wurzelt tatsächlich

im physiologischen Prozeß der Wundheilung und ging ein in die gesellschaftliche Rea-

litätsvorstellung. Es hat aber gerade aus diesem Grunde nicht nur außer-, sondern wi-

dermoralischen Charakter.«179

Die Mitwelt vertritt das gemeinhin natürliche, vorwärtsgerichtete Verständnis von

Zeit, das für Améry aber »widermoralisch« ist, da es dem allmählichen Vergessen zu-

arbeitet, Schuld verdrängt und sich dem Leid der Opfer verschließt.180 Diese kollektive

Funktionszeit ›rechnet‹ mit einem Heilungsprozess von Wunden, die mit dem »Ticken

der Zeit vernarb[en]«181, doch hält Améry dagegen: »Nichts ist vernarbt«182.

Wie lange Amérys Wunde offen bleibt, lässt sich den Zeilen entnehmen, die er drei

Monate vor seinem Suizid verfasste: »Meine Verletzungen deckt keine neue, festver-

wachsene Haut, und wo eine solche sich schliessen will, reisse ich sie auf, da ich doch

174 Ebd., S. 132.

175 Améry: Das Unverjährbare, S. 129.

176 Vgl. ebd., 132.

177 Améry: Ressentiments, S. 141.

178 Ebd., S. 128.

179 Ebd., S. 133.

180 »Die Sozietät ist befaßt nur mit ihrer Sicherung und schert sich nicht um das beschädigte Leben:

Sie blickt vorwärts […]« (ebd., S. 131).

181 Améry, Jean: Wieviel Heimat braucht der Mensch? In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von

Schuld und Sühne, UnmeisterlicheWanderjahre, Örtlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard

u. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 86-117, hier S. 111.

182 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 B   TEXTANALYSEN

weiss, dass unter ihr der Eiterungsprozess weitergeht.«183 Das metaphorisch gespro-

chene Schließen der Wunde bezieht Améry auf das organische Eigenleben der Haut,

vergleichbar mit natürlich erscheinenden Gedächtnisprozessen. Zu der sozialen Zeit

(Funktionszeit) gehört auch das Vergessen, das mit zeitlicher Distanz operiert. Indem

er sichmit demRessentiment von der sozialen Zeit abgrenzt, sich auf seine individuelle

Zeit (Eigenzeit) beruft und das Ressentiment umdeutet, attestiert er der vermeintlichen

Heilung einen Scheincharakter. Denn bei der »Wundheilung«184 handelt es sich ledig-

lich um ein Oberflächenphänomen. Unter dieser Oberfläche lebt allerdings ein »Zeitge-

fühl«185, das Améry als Opfer von den Deutschen, den Tätern und dem Täterkollektiv,

trennt. Diese Diskrepanz legt der Essay Ressentiments über eine komplexe Zeitreflexion

frei. Der Faktor Zeit ist also ein wesentliches Distanzmoment: Mit dem Ressentiment

beruft sich das Subjekt auf seine Eigenzeit und distanziert sich von der Funktionszeit

der Umwelt.

2.1.2 »Ich« und »Ressentiment«

Was das Ressentiment als ein Modell sichtbar machen soll, ist ein bestimmter Subjekt-

entwurf. Durch die Grenzen, die das Ressentiment einzieht, entsteht ein Bezugsraum,

in dem sich das Subjekt nicht dominieren lässt186 und in dem es einen narrativen Um-

gang mit Überwältigungserfahrungen findet.

Über den Faktor Zeit schafft das Subjekt sich einen erzählten Bezugsraum, der das

›Unverfügbare‹, die »Erlebnislast«187, erzählbar werden lässt. Erzeugt wird dieser Be-

zugsraum durch die Distanznahme, auf die man stößt, sobald man danach fragt, wer

die »Zeitumkehrung« fordert – das erzählende Ich oder das Ressentiment? »Absurd for-

dert es« – Améry meint hier das Ressentiment – »das Irreversible solle umgekehrt,

das Ereignis unereignet gemacht werden«188. Liest man den Satz, scheint es, als stellte

nicht das erzählende Ich die Forderung, sondern als würde diese distanziert und auf

das Ressentiment übertragen. Auf das Ressentiment blickt Améry als etwas, das ge-

geben ist und zu dem er sich verhält. In der Ausdrucksform Ressentiment artikuliert

sich die Forderung und Verweigerung des Subjekts. Es ist das »Ressentiment« dieses

»Ichs«, das sich gegen das Prinzip einer natürlichen Zeit sperrt. Obendrein schreibt

Améry dem Ressentiment eine Funktion zu, die Verbrechen »moralische Realität« wer-

den zu lassen. Das entwirft der Text nicht bloß als eine Aufgabe, die sich auf das Subjekt

183 Améry, Jean: Brief an Sebastian Haffner v. 31.07.1978. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 8: Ausgewählte

Briefe 1945-1978. Hg. v. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2007, S. 584-590, hier S. 585.

184 Améry: Ressentiments, S. 133.

185 Ebd.

186 Die Bezeichnung »dominierend«meint hier nicht ›prägend‹ – natürlich sind die Erfahrungen extre-

men Leids für die realenAutorenprägend.Dominierend ist jedoch imSinne vonAdornos Formulie-

rung gemeint, ›sich von der Ohnmacht nicht dummmachen zu lassen‹, sich also von der Ohnmacht

nicht dominieren zu lassen. Vgl. Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem be-

schädigten Leben [1951]. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 4. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 1980, S. 62.

187 Améry: Vorwort zur ersten Ausgabe 1966, S. 22.

188 Améry: Ressentiments, S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 77

beschränkt. Gegeben sind die Ressentiments, sie »sind da«189, und gleichzeitig knüpft

sich an sie ein Anspruch auf Zeitumkehr, der einen Adressaten voraussetzt. Das führt

zu der Frage nach der Dimension der Ressentiments: Verbleiben sie im individuellen

Bereich des Opfer-Subjekts, oder sind sie aus der Sicht des Geschädigten mehr als nur

seine ›Angelegenheit‹?

 

2.2 »Gegen die Zeitmühlen, die alles zermahlen«190

Dass die distanzierte Position eines Subjekts eine neue Perspektive auf das Gesche-

hen ermöglicht oder sogar erlittene Entmächtigung in narrative Selbstbemächtigung

umkehren kann, veranschaulicht Amérys geforderte »Zeitumkehrung«. Mag die Vor-

stellung, die physikalische Zeit umkehren zu können, »absurd«191 sein, der Anspruch,

den Améry in Jenseits von Schuld und Sühne damit erhebt, ist es nicht. Sein »Anspruch

der Zeitumkehrung«192 hat ein moralisches Fundament, es fordert die Anerkennung

des historischen Unrechts und der moralischen Schuld. An diesem Punkt beginnt die

Bemächtigung eines Subjekts. Das Subjekt protestiert »gegen die Zeitmühlen, die alles

zermahlen«193, und fordert die »Aktualisierung« des Konflikts. Was lässt sich darunter

verstehen? Die ›Zeit‹ und der ›Konflikt‹ betreffen zwei wesentliche Aspekte in Amérys

Ressentiments; in dem Essay bilden sie die argumentativen Säulen seines Protests.

Améry gewinnt Distanz durch eine »Revolte gegen das Wirkliche«194, gegen »Zeit-

vergehen und Zeit-Optik«195. Die damit verbundene Reflexionsfigur, die Unumkehr-

barkeit der Zeit aufzuheben, wird hier als konkrete Ausdrucksform einer Distanznah-

me verstanden. In dieser Distanznahme bildet sich ein erzählter Bezugsraum, dessen

Besonderheit darin besteht, abstrakte Reflexionen und konkrete Forderungen mitein-

ander zu verbinden, die Améry aus den eigenen Erfahrungen ableitet.196 Erst Amérys

Analyse vermittelt Nicht-Betroffenen, was »Opfer-Ressentiments«197 leisten können:

Das Subjekt kann sich mit seinen Ressentiments eine Position erschreiben, die ihm

eine distanzierte Perspektive auf die autobiographischen Erfahrungen bereitstellt. Das

Ressentiment als Strategie der Distanzierung bezieht sich auf die Schreibgegenwart,

in der es sich als »Gegenrede«198 äußert und in Form einer »Gegenhaltung«199 gegen

189 Ebd., S. 131.

190 Améry: Das Unverjährbare, S. 128.

191 Améry: Ressentiments, S. 128: »Absurd fordert es, das Irreversible solle umgekehrt, das Ereignis

unereignet gemacht werden. Das Ressentiment blockiert den Ausgang in die eigentlich mensch-

liche Dimension, die Zukunft.«

192 Ebd., S. 141.

193 Améry: Das Unverjährbare, S. 128.

194 Améry: Ressentiments, S. 133.

195 Améry: Unmeisterliche Wanderjahre, S. 314.

196 Vgl. Hewera, Birte/Mettler, Miriam: »Vorwort«. In: Dies. (Hg.): »An den Grenzen des Geistes«. Zum

100. Geburtstag von Jean Améry. Marburg: Tectum, 2013, S. 11-18, S. 14.

197 Améry: Ressentiments, S. 141.

198 Ebd., S. 127.

199 Heyd: Ethik des Ressentiments, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 B   TEXTANALYSEN

Vergessen und Versöhnen protestiert: »Hält aber unser Ressentiment im Schweigen der

Welt den Finger aufgerichtet«200.

Durch das Verhalten seiner Mitwelt fühlt sich Améry auf neue Weise handlungs-

unfähig gemacht. Er sieht sich einem gesellschaftlichen Druck zum »Vergeben und

Vergessen«201 ausgesetzt, den er in Ressentiments konkret benennt.202 Der von ihm so

empfundene Druck kommt durch den Wunsch deutscher Zeitgenossen zustande, Ver-

antwortung und Schuld an den Verbrechen imNationalsozialismus abzuwehren und zu

›beschweigen‹. Für Améry ist ein bestimmtes Zeitverständnis am Werk, das seine Ge-

genreaktion herausfordert. Aus diesem Zeitverständnis seiner Mitwelt heraus wird er

mit Aufforderungen zum Vergessen konfrontiert, die er allein deshalb als ›ungeheuer-

lich‹203 und vereinnahmend empfindet,weil sie aus einemVerständnis heraus geäußert

werden, das seine individuelle Zeit als Opfer zu ignorieren scheint. Aus der kontrastiven

Spannung zwischen seinemVerhältnis zur Zeit und dem seinerMitwelt leitet Améry die

Aufgabe der Ressentiments ab, denWeg in Richtung Zukunft zu »blockier[en]«204. Dem

ersten und dritten Merkmal des Ressentiments entsprechend entwirft sich der Autor als

ein erinnerndes Subjekt, das an dem vergangenen Geschehen festhält. In Ressentiments

heißt es, »[i]ch habe nichts vergessen«205 und

der Mensch des Ressentiments [kann] nicht einstimmen in den unisono rundum erho-

benen Friedensruf, der da aufgeräumt vorschlägt: Nicht rückwärts laßt uns schauen,

sondern vorwärts, in eine bessere gemeinsame Zukunft! Der frisch ungetrübte Blick

ins Zukommende fällt mir um genau soviel zu schwer, wie die Verfolger von gestern

ihn sich zu leicht machen.206

Améry verweigert den Blick nach vorn und entlarvt dabei die Zukunft als einen »Wert-

begriff«207. Seine Ressentiments widersetzen sich dem priorisierten Blick nach vorn

und dem verordneten Vergessen; sie halten das Vergangene präsent und machen zu-

gleich gesellschaftliche Vorgänge sichtbar, die seine Situation als Opfer verlängern. Da

die »Zukunft« für Nicht-Betroffene aus Sicht der Gesellschaft als wichtiger empfun-

den wird als die Vergangenheit für Betroffene,208 entsteht ein sozialer Druck, durch

den sich das Ich in Ressentiments bedrängt fühlt. Das betrifft seine »Opfer-Existenz«209

und seine Verletzungen, schließlich sieht sich das verletzte Subjekt umgeben von ei-

ner Mitwelt, die in der Vorstellung lebt, die Wunden des Opfers würden sich mit der

Zeit schließen. Für Améry geht das mit dem Verdrängen der Vergangenheit einher, und

200 Améry: Ressentiments, S. 143.

201 Ebd., S. 133.

202 Ebd.

203 Am Ende des Essays Ressentiments spricht er von dem »Ungeheuere[n] und Ungeheuerliche[n]

des natürlichen Zeitgefühls.« (Ebd., S. 147f.).

204 Ebd., S. 128.

205 Ebd., S. 135.

206 Ebd., S. 128.

207 Ebd., S. 139: »Was morgen sein wird, ist mehr wert als das, was gestern war.«

208 Ebd.

209 Améry: Vorwort zur ersten Ausgabe 1966, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 79

so weigert er sich, vorwärts zu schauen.210 Der Text weist dieses Subjekt genau dann

als aktiv aus, wenn es das Vergessen verweigert. Es ist der individuelle Protest eines

Subjekts, das sich gegen Außenstehende aufzulehnen beginnt, sobald es sich (erneut)

bevormundet und um seine Handlungsfähigkeit gebracht sieht.

 

Durch seine Distanzbewegung bildet sich ein aktiv benennendes Subjekt, das sich im

Protest als rebellierendes erkennt. Das entspricht wiederum dem zweiten Merkmal des

Ressentiments. Als narrative Strategie tritt das Ressentiment hervor, wenn das erzäh-

lende Ich betont, wie sehr sich sein Verhältnis zur Zeit und zur Zukunft von dem Zeit-

verständnis seiner umgebenden Welt unterscheidet. Dann wertet sich das erzählende

Ich auf – und zwar als sprechendes Subjekt, das imstande ist, sein Recht auf Erin-

nern zu behaupten. Aus der Position heraus leitet sich seine Kritik am »Versöhnungs-

pathos«211 und an »Versöhnlichkeit« ab: »[E]s darf nicht faule, gedankenlose, grundfal-

sche Versöhnlichkeit sein, die jetzt schon den Prozeß des Zeitigens beschleunigt.«212

Das betrifft insbesondere die gesellschaftlich verordnete Versöhnung, genauso kann

sich seine Kritik aber auch gegen andere versöhnungsbereite Opfer richten. Der »Ver-

gebende« wird dann als »faul« herabgesetzt.

Häufiger kommt es hingegen vor, dass Améry »faul« im Kontext seiner Kritik an

Versöhnungsprozessen verwendet, wenngleich er auch dort nur von »Versöhnlichkeit«,

nicht von Versöhnung spricht. In der historischen Situation, in der er sich befindet,

richtet sich seine Kritik gegen jeglichen Versuch, sich mittels Versöhnung einander an-

zunähern. Geht Versöhnung als Forderung von der Mitwelt aus, ist sie »faul«, weil »ge-

schichtsfeindlich«, geht sie als Geste vom Betroffenen aus, ordnet sich das »subjektive«

einem ›fremden‹ Zeitverständnis unter. Auf diese Weise willigt der versöhnungsbereite

Betroffene, so kannman Amérys Kritik verstehen, in einen Prozess des Nicht-Erinnerns

(»Prozeß des Zeitigens«) ein, den er, Améry, als ein Ressentimentträger zu verhindern

versucht.

 

2.3 Das Ich und sein Verhältnis zur Zeit

2.3.1 Erinnern versus Vergessen

Das komplexe Verhältnis Amérys zum Phänomen ›Zeit‹ ist eines zwischen »Ich« und

»Zeit«, oder anders: Améry bindet das Ichbewusstsein an das Zeitbewusstsein. In ei-

nem seiner zahlreichen Rundfunkbeiträge bringt er diese Verbindung so auf den Punkt:

»Mein Ich ist ein durch Erinnerung als ein Stück Zeit aufbewahrtes Gut. Wo kein Ich

ist, dort ist keine Zeit, wo die Zeit uns nicht mehr greifbar ist, suchen wir vergebens

nach unserem Ich.«213 »Ich« und »Zeit« denkt Améry als so eng miteinander verwo-

ben, ja sogar als wechselseitige Abhängigkeit, dass ihm ein »extreme[r] Individualis-

210 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 128.

211 Ebd., S. 123.

212 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 15.

213 Améry, Jean: »Zeitgewebe mit kleinen Fehlern. Eine Betrachtung«. Rundfunkessay, BR 2, v.

06.01.1968. 10 Seiten, DLA Marbach Sign. RFS:A, hier S. 8.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 B   TEXTANALYSEN

mus«214 unterstellt wird, wenn er über die »objektive Aufgabe«215 seiner eigenen Res-

sentiments spricht. In ihnen kommt die Weigerung zum Ausdruck, sich mit dem Fort-

laufen der Zeit und der Ereignisse abzufinden (»wider das moralfeindliche natürliche

Zeitverwachsen«216).

Zeitgenossen wie Primo Levi217 (1919-1987) oder Lotte Paepcke (1910-2000) sehen

sich von Améry vereinnahmt. So grenzt sich Levi inDieUntergegangenen und die Geretteten

von Amérys »Haltung«218 ab, die er eine »Moral des Zurückschlagens«219 nennt. Paepcke,

die im Gegensatz zu Levi 1967 den direkten Kontakt zu Améry sucht, setzt sich andert-

halb Jahre nach dem Erscheinen der Erstausgabe persönlich mit dessen Essayband in

Form eines »[o]ffenen Briefes« auseinander, der kurz darauf in den Frankfurter Heften

erscheint.220 Auf Paepckes Unverständnis stößt Amérys Begriff der »Zeitumkehrung«,

den sie als eine »Rückgängigmachung«221 begreift. Wenn man Améry so versteht, ist

dem folgerichtig zu entgegnen, dass dann ein Widerspruch vorliegt, einerseits das Lei-

den rückgängig machen zu wollen und andererseits gegen das Vergessen zu rebellie-

ren.222 Während der Bewältigungsversuch von Améry auf der Vorstellung beruht, dass

214 Johann, Ernst: »Radikale Analyse. Jean Améry Jenseits von Schuld und Sühne«. In Frankfurter Allge-

meine Zeitung v. 05.09.1966.

215 Améry: Ressentiments, S. 141.

216 Ebd.

217 Vgl. den Abschnitt »Der Intellektuelle in Auschwitz« in Primo Levi: Die Untergegangenen und die

Geretteten, S. 129-151 als Kritik an Amérys Essay An den Grenzen des Geistes in Jenseits von Schuld und

Sühne. Vgl. Heidelberger-Leonard: Améry Biographie, S. 93-103; Scheit: Nachwort, S. 678f.

218 Levi: Die Untergegangenen und die Geretteten, S. 131.

219 Ebd., S. 137.

220 Lotte Paepcke richtet sich in einem »Offenen Brief« an Améry. Datiert ist er auf den 25.09.1967, und

die Verfasserin macht ihren Brief Améry gegenüber als Vorabsendung eines Artikels kenntlich. Es

handelt sich um Paepckes eigene Auseinandersetzung mit Jenseits von Schuld und Sühne in Brief-

form. Dieser Brief, aus dem hier zitiert wird, befindet sich im Deutschen Literaturarchiv Marbach.

Die Veröffentlichung erfolgt in Absprache mit dem Archiv: Paepcke, Lotte: Brief an Jean Améry

v. 25.09.1967, 16 Seiten u. eine Seite Begleitbrief (o.S.), DLA Marbach, Nachlass Jean Améry Sign.

A:Améry. Erschienen ist er kurz in den Frankfurter Heften (Paepcke, Lotte: »Über die menschli-

che Würde und das Jude-Sein. Auseinandersetzung in Briefform«. In: Frankfurter Hefte 22 [1967],

S. 672-678). Bei diesem Artikel handelt es sich um eine leicht veränderte Variante des Briefes. Ne-

ben sprachlicher Überarbeitungen (u.a. »Sie aber gehen soweit, sich von der feindlich gewordenen

Umwelt sogar Ihre Vergangenheit nehmen zu lassen.« [Paepcke: Brief an Améry, S. 8], »Siemessen

demGewesensein eine einmalige und bestimmende Bedeutung zu und sprechen vomAnrecht auf

Vergangenheit, das der Mensch habe.« [Paepcke: Über diemenschlicheWürde und das Jude-Sein,

S. 675]) sind zum Beispiel Paepckes einleitende Worte in dem an Améry vorab gesendeten Brief

nicht enthalten: »Ich brauch Ihnen wohl kaum zu versichern, daß mein Aufsatz kein ›Angriff‹ auf

Ihr Buch ist, sondern eine Auseinandersetzung, die ich, weil Sie mein eigenes Lebensthema be-

rühren, einfach auf mich nehmen mußte.« (Paepcke: Offener Brief an Améry, o.S.) Ob Améry auf

den Brief reagierte, lässt sich nicht sagen, es ist weder ein Brief im Literaturarchiv in Marbach vor-

handen noch sei Irene Heidelberger-Leonard eine Reaktion Amérys auf den »Offenen Brief« von

Paepcke bekannt. Für diesen Hinweis im Juli 2016 danke ich Irene Heidelberger-Leonard.

221 Paepcke: Brief an Améry, S. 10.

222 Der Einzelne wurde, auch wenn er überlebt habe, vernichtet. »Aber diese Art Vernichtung«, so Pa-

epcke, »kanndieGesellschaft derDeutschen, selbstwenn sie in ihrerMehrzahl gutenWillenswäre,

nicht rückgängig machen. Sie kann doch allerhöchstens ›bereuen‹ und sich vornehmen, ›es nicht

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 81

Vergangenheit ›aktualisierbar‹ ist (»Aktualisierung« eines nicht ausgetragenen »Kon-

flikts«223 zwischen NS-Tätern und Opfern), betrachtet Paepcke diese als abgeschlossen

und äußert sich daher kritisch: »Die Erfahrung der Ausstoßung, Folterung, Negierung

kann nicht rückgängig gemacht werden, durch niemanden, niemals und unter keinen

Umständen.«224

Rückgängig machen lässt sich »das Ereignis«225 auch Améry zufolge nicht, weshalb

er vom »Irreversible[n]«226oder von »irreversible[n] Prozesse[n]«227 spricht. Über den

»Wunsch nach Zeitumkehr« schreibt Améry an anderer Stelle: »Das Geschehene soll un-

geschehen, das Nichtgeschehene zum Ereignis werden.«228 Ihm geht es zunächst ein-

mal um die grundlegende Anerkennung des Geschehenen und damit auch um das Be-

wusstsein, dass das ›Ereignis‹ nicht rückgängig gemacht werden kann und die ›Zeit‹

unwiederbringlich verloren ist. Diese Tatsache anzuerkennen verlangt seiner Ansicht

nach – das führt er später in Die Zeit der Rehabilitierung (1976) noch deutlicher aus – »ein

moralisch wertendes Element« in der »Betrachtung geschichtlicher Vorgänge«229. Über

sein Verhältnis zur Zeit holt er dieses Element ein. Wichtig ist, dass es Améry mit der

»Aufhebung der Zeit« um eine Erinnerung bewahrende Aktualisierung und nicht um

ein Vergessen evozierendes Rückgängigmachen geht. Sein individueller »Anspruch«,

sein »Verlangen« und sein »Protest« in Ressentiments (1966) steuern einer sich »wertneu-

tral«230 gebenden Betrachtung von Geschichte entgegen. »[I]n gewissen historischen

Konstellationen«, so resümiert Améry, »[entspricht] die subjektive Empörung haarge-

nau der humanen Realität«231.

2.3.2 Bemächtigung des Subjekts und Vergegenwärtigung des Vergangenen

Die von ihm in Jenseits von Schuld und Sühne eingeforderte moralische Perspektive auf

das Gewesene ist Ausdruck einer Subjektivität, denn Améry setzt der objektiven Be-

trachtung (Historisierung) seinen subjektiven Protest (Ressentiment) entgegen. Zudem

wertet er seine Kritik auf, indem er einer von ihm als Abwertung der eigenen Erfah-

rung wahrgenommenen ›Wertneutralität‹ eine Aufwertung seines Protests als »huma-

wieder zu tun‹. Sie aber wollen an den Ausgangspunkt zurück, dorthin wo es geschah.« (Paepcke:

Über die menschliche Würde und das Jude-Sein, S. 675).

223 Améry: Ressentiments, S. 129.

224 Paepcke: Über die menschliche Würde und das Jude-Sein, S. 676. Diese Gegenüberstellung von

abgeschlossener Vergangenheit und unabgeschlossener Vergangenheit war auch Gegenstand der

Benjamin-Horkheimer-Debatte. Vgl. dazu Tillmanns: Historische Verantwortung, S. 80ff.

225 Améry: Ressentiments, S. 128.

226 Ebd.

227 Ebd., S. 141.

228 Améry, Jean: Über das Altern. Revolte und Resignation [1968]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 3: Über

das Altern, Hand an sich legen. Hg. v. Monique Boussart. Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S. 7-171, hier

S. 40.

229 Améry, Jean: Die Zeit der Rehabilitierung. Das Dritte Reich und die geschichtliche Objektivität

[1976]. In: Ders.:Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsätze zur Politik undZeitgeschichte.Hg. v. Stephan Steiner.

Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S. 90-102, hier S. 92f. (Hervorhebung im Original).

230 Ebd., S. 93.

231 Ebd., S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 B   TEXTANALYSEN

ne[] Realität«232 gegenüberstellt. Es ist diese Subjektivität, die sich schon zehn Jahre

zuvor in dem Satz behauptet hat: »[I]ch [erhebe] den eigentlich humanen absurden

Anspruch der Zeitumkehrung«233. Einwenden ließe sich, das geht aus der Kritik Paep-

ckes hervor, dass Améry Anspruch erhebt auf eine unberechtigte Deutungshoheit, wenn

er über das Zeitgefühl anderer Opfer urteilt.234 Seine Allgemeinheit beanspruchende

»Grundkondition« oder seine »Wesensbeschreibung der Opfer-Existenz«235 kann aber

als Teil einer subjektiven Bemächtigungsstrategie gelesen werden. Als Reflexionsfigur

hat das Ressentiment eine Funktion für das Subjekt, und zugleich ist es ein adres-

satenbezogenes Vergegenwärtigungskonzept. Das ressentimenttragende Subjekt befä-

higt sich selbst, dieseDimension aus dem eigenen Erfahrungshorizont zu konstruieren.

Das Erschreiben einer moralischen Dimension und das Erheben eines Anspruchs, die

Zeit umzukehren, entsprechen einer narrativen Strategie der Bemächtigung. Sie um-

fasst die moralischen Forderungen und die damit verbundene gesellschaftspolitische

Dimension des Ressentiments.

 

Was sich hier aus seinen Überlegungen herausbildet, ist also entscheidend für die Di-

stanznahme im Ressentiment: Vom Ich abstrahierend, argumentiert Améry über den

Faktor Zeit für das moralische Recht des Einzelnen, sich gegen das »Wir der Ande-

ren«236 zu stellen. Das Darstellungsverfahren,mit dem der Essayband Jenseits von Schuld

und Sühne konkrete Erfahrungen und theoretische Reflexionen verbindet, kann in die-

semSinne als ein Verfahren der subjektiven Abstraktion gedeutet werden.Dieses Recht,

sich als einzelnes, konkretes Subjekt gegen ein »Wir« zu positionieren, fordert er über

einen theoretisch hergeleiteten »Anspruch der Zeitumkehrung«237 ein. Wer sich, so

Améry, dem von ihm kritisierten Verjährungsprinzip unterordnet und möglicherweise

auf ein heilendes Vergessen hofft, der bleibt passiv. Dann fügt sich der oder die andere

in die zeitliche Ordnung der Mitwelt ein, von der Améry sich und andere Überlebende

zum Vergessen genötigt sieht. Diesem »Zeitverwachsen«238 kann und will er sich nicht

unterordnen, er will nicht passiv sein.

232 Ebd.

233 Améry: Ressentiments, S. 141.

234 Dieser Eindruck könnte auch an manch anderer Stelle in seinem Essayband aufkommen, in dem

er ausgehend von seiner individuellen Situation auf die »Grundkondition des Opferseins« (Amé-

ry, Jean: Über Zwang und Unmöglichkeit, Jude zu sein. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von

Schuld und Sühne, UnmeisterlicheWanderjahre, Örtlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard

u. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 149-177, hier S. 177) schließt und über unzählige

Opfer zu sprechen scheint. Die Ergebnisse seiner Selbstanalyse beschränken sich nicht nur auf ihn.

Rosenfeld meint, Améry spreche für sich und »zugleich für unzählige andere« (Rosenfeld, Sidney:

»Über Auschwitz sprechen: Der geschichtlich-moralische Auftrag Jean Amérys«. In: Stephan Stei-

ner [Hg.]: Jean Améry [Hans Maier]. Basel, Frankfurt a.M.: Stroemfeld, 1996, S. 33-49, hier S. 40).

235 Améry: Vorwort zur ersten Ausgabe 1966, S. 21.

236 Reemtsma, Jan Philipp: »172364. Gedanken über den Gebrauch der ersten Person Singular bei Jean

Améry«. In: Stephan Steiner (Hg.): Jean Améry (Hans Maier). Basel, Frankfurt a.M.: Stroemfeld,

1996, S. 63-86, hier S. 82.

237 Améry: Ressentiments, S. 141.

238 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 83

Seine Ressentiments sind Bestandteil einer Haltung, in der sich seine »Abkehr« und

die »Gegenwehr«239 ausdrücken. Weigert er sich, vorwärts statt rückwärts zu schau-

en,240 protestiert das ressentimenttragende Subjekt gegen das »moralfeindliche natür-

liche Zeitverwachsen«241. Die Gegenwehr beziehungsweise sein Protest kommt einem

»Gegenschlag« gleich, in dem das Subjekt sein Recht auf Verweigern von Versöhnung

artikuliert und durch den es handlungsfähig wird. Verteidigt er sein subjektives Zeit-

empfinden, kommt ein unversöhnlicher Gestus zum Vorschein. Damit baut Améry eine

Distanz zum Leser und zum Erlebten auf und konstruiert für das erzählende Ich eine

distanzierte Position.

»Was geschah, geschah: der Satz ist ebenso wahr wie er moral- und geistfeindlich

ist.«242 Faktisch lässt sich die Zeit nicht ›umkehren‹, aber die Verhältnisse der vergan-

genen Zeit können in der Gegenwart und Zukunft aktualisiert und auch erst dann als

»moralfeindlich« anerkannt werden. Im Vergleich zu den Folgen, die die irreversiblen

Ereignisse im verletzten Subjekt hinterlassen – sie sind »unauslöschlich«243 – mache

es sich die Mit- und Nachwelt zu leicht, wenn sie die Konflikte und Konstellationen

aus der Zeit des Nationalsozialismus als vergangene betrachtet. Deshalb bezieht Amé-

ry sich auf seine Ressentiments, schafft einen moralischen Bezugsraum und bringt das

Verschwiegene zur Sprache. Er will gehört werden, und indem er seine Stimme gegen

das verordnete Vergessen erhebt, tritt er mit seinem »sovereign resentment«244 als ein

souveränes Subjekt in Erscheinung. Dieses verweigert sich einer Vereinnahmung und

betont Grenzen – zwischen sich als jüdischem Opfer und den Deutschen als Täterkol-

lektiv: »Da es eine moralische Kluft ist, bleibe sie vorläufig weit geöffnet.«245

2.3.3 Aktualisieren und Austragen des Konflikts als Formen

des Nicht-Vergessens

Das Ressentiment stellt einen spezifischen Zugang bereit, über die Aktualisierung von

Vergangenem die Vergangenheit als Teil der Gegenwart zu betrachten. Amérys mora-

lische Aktualisierungs-These, die ein philosophisches Vergegenwärtigungskonzept ist,

verleiht dem Erinnern eine moralische Dimension. Vorläufer für die von Améry gefor-

derte »Moralisierung von Geschichte«246, gegen die ›kalte‹ Objektivität der Geschichts-

betrachtung und für die Konzentration auf die Opferperspektive, sindWalter Benjamin

und Vladimir Jankélévitch.247 Zu nennen sind an dieser Stelle die Denkfigur des Einge-

239 Hewera: »daß das Wort nicht verstumme«, S. 103.

240 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 128.

241 Ebd., S. 141.

242 Ebd., S. 133.

243 Améry: Die Tortur, S. 75.

244 Friedland, Amos: »Imre Kertész, Hegel, and the Philosophy of Reconciliation«. In: Louise O. Vas-

vári/Steven Tötösy de Zepetnek (Hg.): Imre Kertész and Holocaust-literature. West Lafayette, In:

Purdue Univ. Press, 2005, S. 51-64, hier S. 51. Bezugnehmend auf Améry spricht er von »the need to

rebell« (ebd., S. 55).

245 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 15.

246 Améry: Ressentiments, S. 143.

247 Vgl. Tillmanns: Historische Verantwortung, S. 128f., S. 153; Assmann, Aleida: »Zur Kritik, Karriere

und Relevanz des Gedächtnisbegriffs. Die ethische Wende in der Erinnerungskultur«. In: Ljiljana

Radonic/Heidemarie Uhl (Hg.): Gedächtnis im 21. Jahrhundert. Zur Neuverhandlung eines kultur-

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 B   TEXTANALYSEN

denkens und Benjamins 1942 posthum veröffentlichte Geschichtsphilosophische Thesen248

sowie eine Auswahl von Jankélévitchs Essays zur Moral und Kulturphilosophie. In Verzei-

hen?/Pardonner? (1971), einem Auszug aus Jankélévitchs L՚Imprescriptible (1986), heißt es:

»Ist es nicht widersprüchlich und sogar absurd, hier um Verzeihung zu flehen? Dieses

gewaltige Verbrechen gegen die Menschlichkeit zu vergessen, wäre ein neues Verbre-

chen gegen die menschliche Gattung.« Aus der Sicht von Jankélévitch ist es bereits »die

Zeit, die das Verzeihen und das Vergessen fördert«. Die Zeit, »ein natürlicher Vorgang

ohne normativen Wert«249, arbeite bereits von sich aus dem Vergessen zu. Wenn die

»Dozenten des Pardon«, so Jankélévitch, »das Vergessen empfehlen, raten sie uns also

das, was überhaupt nicht geraten zu werden braucht«250. Dagegen ist das »Ressenti-

ment« für ihn ein Protest, »es protestiert gegen eine moralische Amnestie«251.

Améry, der die Texte von Jankélévitch kannte,252 entwickelt in Ressentiments (1966) –

vor Jankélévitchs Essay Pardonner? (1971) – ein Vergegenwärtigungskonzept, das auf dem

»Wunsch nach Zeitumkehr« beruht.

 

Die Distanznahme wird auch in den Passagen im Text deutlich, wo er das Ressenti-

ment umdeutet: »Wir sind, so heißt es, ›verbogen‹. Das läßt mich flüchtig an meine

unter der Folter hinterm Rücken hochgedrehten Arme denken.«253 Das erzählende Ich

distanziert sich von psychologischen Erklärungsversuchenmit seiner »Gegenrede«.Das

Subjekt sieht sich durch diese Fremdzuschreibung entmachtet, wenn sie Betroffene für

physisch und »psychisch versehrt« erklärt.Dem setzt das Subjekt den »uneingeschränk-

ten Besitz [s]einer geistigen Kräfte« und sein Erfahrungswissen entgegen: »Das stellt

mir aber auch die Aufgabe, unsere Verbogenheit neu zu definieren: und zwar als eine

sowohlmoralisch als auch geschichtlich der gesunden Geradheit gegenüber ranghöhere

Form des Menschlichen.«254

In der Distanznahme bildet sich ein aktives Subjekt mit einer souveränen Sprecher-

position, das sich nicht fremdbestimmen lässt. Mit sarkastischer Schärfe stellt es erst

der für »krank« erklärten »Verbogenheit« die »gesunde[] Geradheit« gegenüber und be-

wissenschaftlichen Leitbegriffs. Bielefeld: transcript, 2016, S. 29- 42, insbes. S. 33. Das Ressenti-

ment steht im Zeichen einer »Philosophie der Verweigerung«, die »das versehrte Leben zum Aus-

gangspunkt hat« (Günter, Manuela: Anatomie des Anti-Subjekts. Zur Subversion autobiographi-

schen Schreibens bei Siegfried Kracauer, Walter Benjamin und Carl Einstein. Würzburg: Königs-

hausen & Neumann, 1996, S. 218).

248 Benjamin, Walter: Über den Begriff der Geschichte. In: Ders.: Werke und Nachlass. Kritische Ge-

samtausgabe. Bd. 19. Hg. v. Gérard Raulet, Berlin: Suhrkamp, 2010, S. 69-106.

249 Jankélévitch: Verzeihen?, S. 250.

250 Ebd., S. 280.

251 Ebd., S. 281.

252 Vgl. Améry: Über das Altern, S. 15; Vladimir Jankélévitch: L’Irréversible et la nostalgie (1974). Vgl. La

Caze, Marguerite/Zolkos, Magdalena (Hg.): Contemporary perspectives on Vladimir Jankélévitch.

On what cannot be touched. Lanham: Lexington Books 2019, insbes. der Beitrag von Ferrari, Fran-

cesco: »Vladimir Jankélévitch’s ›Diseases of Temporality‹ and Their Impact on Reconciliatory Pro-

cesses«, S. 95-116.

253 Améry: Ressentiments, S. 127.

254 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 85

hauptet sich dannmit einer »ranghöheren Form desMenschlichen«255. Darüber hinaus

nennt das Subjekt die Verbrechen, »Massenmord, Folter, Versehrung jeder Art«, beim

Namen und verleiht ihnen eine »moralische Realität«, da es sie als »Taten« innerhalb ei-

nes moralischen Bezugssystems definiert. Hierbei ist zunächst auf die Untat zurückzu-

kommen. Den Täter nennt Améry »Untäter«, weil seine Tat »nicht durch sein Gewissen

an seineHandlungen gekettet«256 gewesen sei. Erst wenn die Täter ihre Taten als »Unta-

ten« anerkennten, so die Forderung des Subjekts, und sie nicht als objektive Tatsachen

betrachteten, befänden sich Täter und Opfer im gleichen moralischen Bezugssystem.

Die Verbrechen müssen auch zu einer »moralische[n] Realität« werden:

Der von seinen deutschen Herren angefeuerte flämische SS-MannWajs, der mich mit

dem Schaufelstiel auf den Kopf schlug, wenn ich nicht schnell genug schippte, emp-

fand das Werkzeug als die Fortsetzung seiner Hand und die Prügel als Wellenschläge

seiner psychophysischen Dynamik. Die moralische Wahrheit der mir noch heute im

Schädel dröhnenden Hiebe besaß und besitze nur ich selber und bin darum in hö-

herem Maße urteilsbefugt, nicht nur als der Täter, sondern auch als die nur an ihren

Bestand denkende Gesellschaft.257

Hier bringt Améry zum Ausdruck, wie elementar es für die Aufarbeitung der Verbre-

chen ist, die Handlungen als Taten zu begreifen, sie moralisch zu beurteilen, anstatt

sie als »physikalische[] Ereignisse«258 ab- oder herzuleiten. Erst wenn aus den Untaten

Taten und aus den ›Untätern‹ Täter werden, sei die Grundlage für eine Auseinander-

setzung mit den Verbrechen möglich. Améry als derjenige, der die Folter erlitt, ist im

Besitz der »moralische[n] Wahrheit«, nicht die Täter oder die Unversehrten.259 Durch

sie fühlt er sich ins Recht gesetzt, das Geschehene zu moralisieren.

Die Selbstbemächtigung des Subjekts entsteht aus dem »moralischen Rang« sei-

ner Ressentiments und aus deren »geschichtlicher Gültigkeit«260. In diesem erzählten

Bezugsraum, den Améry ein »moralisches System« nennt, positioniert sich das ressen-

timenttragende Subjekt mit der »moralische[n] Forderung«261 des Ressentiments und

wertet sich auf. Ausgangspunkt der Überlegungen zum Ressentiment als subjektiver

Handlungsbefähigung ist Amérys »Wunsch[] nach Zeitumkehrung«262. Die subjektive

Befähigung resultiert daraus, über ein Verfahren der Abstraktion das Irreversible rever-

sibel machen zu wollen – Améry nennt es »das individuelle Verlangen nach Reversibili-

tät irreversibler Prozesse«263. Im »Verlangen« deutet sich sogar eine weitere Funktion

255 Ebd.

256 Ebd., S. 130.

257 Ebd., S. 131.

258 Ebd., S. 130.

259 Vgl. Hewera: Die »Wahrheit der Untat«, S. 30f.

260 Améry: Ressentiments, S. 147.

261 Ebd., S. 145; vgl. auch Weiler: Der Körper als Medium, S. 47.

262 Améry: Ressentiments, S. 143.

263 Ebd., S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 B   TEXTANALYSEN

an: das Ressentiment als »Emotionsquelle«264 (Améry), als ein »erneuertes und intensiv

erlebtes Gefühl der unsühnbaren Sache«265 (Jankélévitch).

Das ressentimenttragende Subjekt findet sich nicht mit der Unwiederbringlichkeit

ab und setzt daher voraus, dass etwas nachgeholt, aktualisiert und ausgetragen werden

kann. Ein Neuanfang kommt in diesem Modell nicht vor. Was Klüger »Fortsetzungen

auf einem Weg« nennt, war für Améry noch nicht möglich, ein Status, von dem aus-

gehend sich etwas fortsetzen ließe, noch nicht erreicht. Das Buch weiter leben entstand

in einer Phase, in der in Deutschland ein ›Zu-viel‹-Bewältigen-Wollen in eine genera-

tionenspezifische »opferidentifizierte Erinnerungskultur«266 zu kippen begann. Améry

nimmt hingegen auf eine Gegenwart Bezug, in der noch ›zu wenig‹ über das Leid der

Opfer gesprochen wurde. Dieser Ausgangspunkt oder Anfang stand in Amérys Schreib-

gegenwart noch bevor, sodass man sagen kann,mit der »Zeitumkehrung« habe er einen

solchen Ausgangspunkt gefordert, der einen Blick auf die gemeinsame Vergangenheit

denkbar werden lässt. Um nach ›vorn‹ schauen zu können, verlangt er, dass »Überwälti-

ger« und »Überwältigte«267 in die Vergangenheit ›zurückgehen‹ und dass der Überwäl-

tigte den in der Unterdrückung unmöglichen »Protest« in die Schreibgegenwart verla-

gert.

Die Koordinaten dieses Bezugsraums legt das Subjekt selbst fest, das macht es be-

reits mit der Umdeutung des Ressentiments: dem nietzscheanischen »Mensch des Res-

sentiment«, dessen Schwäche Nietzsche im Nicht-Vergessen-Können sieht, setzt Amé-

ry die Stärke des Nicht-Vergessen-Wollens entgegen.268 Das mag kein ›positives Kon-

zept‹269 sein, aber beim Vorgehen im Text, die »Positivierung des Ressentiments«270,

handelt es sich um ein reiteratives Verfahren, mit dem sich das Subjekt durch das Um-

deuten des Ressentiments einer bestimmten Adressierung entzieht.271 Seine Hand-

lungsfähigkeit weist das ressentimenttragende Subjekt aus, wenn es gegen die Ein-

264 Ebd., S. 148

265 Jankélévitch: Verzeihen?, S. 281.

266 Jureit, Ulrike/Schneider, Christian: Gefühlte Opfer. Illusionen der Vergangenheitsbewältigung.

Stuttgart, Klett-Cotta, 2011, S. 10.

267 Améry: Ressentiments, S. 143.

268 Ebd., 126. Agamben spricht von einer »antinietzscheanische[n] Ethik des Ressentiments« (Agam-

ben: Was von Auschwitz bleibt, S. 87). Es gibt durchaus mehr Parallelen zwischen Amérys Ansatz

und Nietzsches Deutung, als Améry ›zugibt‹. Das zeigt sich auch auf indirektem Weg an einer

Äußerung von Agamben: »Das Ressentiment entspricht nach Nietzsche dem Unvermögen des

Willens, hinzunehmen, daß etwas geschehen ist, seiner Unfähigkeit, sich mit der Zeit und ih-

rem ›Es war‹ abzufinden.« (Ebd., S. 62) Was Agamben hier in Bezug auf Arendt konstatiert, da-

zu aber Nietzsche heranzieht, trifft auch auf die Ausführungen im Essay Ressentiments zu. Agam-

bens Beschreibungdes ›nietzscheanischenRessentiments‹ zeigt, trotz aller Skepsis, die Améry den

SchriftenNietzsches entgegenbringt, eine gewisse Nähe zwischen beidenDeutungen des Ressen-

timents.

269 Für Améry gibt es keine »positiven Konzepte« mehr »durch die Erfahrung der radikalen Negation«

(Poetini: Weiterüberleben, S. 60).

270 Scherpe: Über Ressentiment (2007), S. 66; Scherpe: Ressentiment (2008), S. 169.

271 In Anlehnung an Judith Butlers Begriff der »Reiteration« (Butler, Judith: Haß spricht. Zur Politik

des Performativen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2006, S. 59, S. 230).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 87

ordnung des Ressentimentträgers als Makelträger272 oder als traumatisiertes Opfer273

protestiert. Das Ressentiment erschöpft sich demzufolge nicht im ›Gegen‹ oder ›Anti‹,

es entspricht neben dem Protest auch der subjektiven Aufwertung eines individuellen

Verweigerns in einem bestimmten Kontext und ist damit selbst ›schöpferisch‹274. Im

Ressentiment formiert sich kein »Makel«, sondern die nicht-vergessen-wollende Hal-

tung eines Subjekts. Seine Argumente, mit denen es Kritik am Umgang der Deutschen

mit der Vergangenheit übt, sind in diesem Bezugsraum zu verorten. Diesen Raum be-

reitet Améry mit der Zeitumkehrung vor, denn erst ›dort‹, in diesem imaginären Be-

zirk,275 ist aus seiner Sicht überhaupt erst daran zu denken, dass sich der »Konflikt«276

zwischen Täter- und Opferkollektiv ›austragen‹ lässt.

 

2.4 Über die Bedeutung der Rache für das Ressentiment

2.4.1 Vorurteil der Rache und Urteil des Ressentiments

»Rache« oder »Sühne« sind für das Ich in Amérys Ressentiments keine Kategorien,277

mit denen es seinen Anspruch auf Auseinandersetzung begründet. Die Vorstellung von

einer »proportional zum Erlittenen ins Werk zu setzenden Rache« ist für Améry eine

»moralische Denkunmöglichkeit«278. Nicht weil er die »heilsam[en]«279 Kräfte rächen-

der Gewalt anzweifelt, schließlich schreibt er 1971, dass die »Konter-Aggression […] un-

sere einzige Chance [ist], die Wunde zu heilen«280. In dem Essay Ressentiments, der

auch mit dem Titel »Die Deutschen«281 angekündigt wurde, beruht die Idee von der

»Aufhebung der vernichteten Zeit« nicht auf der »Vernichtung […] des Vernichters«282.

Es geht nicht um den Täter (»Er ist, wo ich war.«283), sondern um ein historisches Be-

wusstsein durch »Aktualisierung« und »Austragung des ungelösten Konflikts« zwischen

den Opfern und deren »Peiniger[n]« und »Quäler[n]« .

Den Konflikt, die Kluft zwischen ihm als Opfer und den Tätern, will Améry »imWir-

kungsfeld der geschichtlichen Praxis«284 präsent halten. Damit erweitert und öffnet er

den Bereich des Denkbaren für seine Leserschaft in Deutschland. Dieser »Austragung«

272 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 121.

273 Améry: Ressentiments, S. 127 (»Krankheitsbild[]«), »als eine Art Krankheit« (ebd., S. 121).

274 Vgl. Scherpe: Über Ressentiment (2007), S. 63.

275 Das knüpft an den eingangs genannten »Denkbezirk[]« (Améry) als Reflexionsraum an.

276 Améry: Ressentiments, S. 141.

277 Vgl. ebd., S. 142. In Bezug auf den Titel »Jenseits von Schuld und Sühne« spricht Améry von ei-

nem »Existentialbefinden, das in der Tat jenseits von Schuld und Sühne steht« (Scheit: Nachwort,

S. 653).

278 Améry: Ressentiments, S. 142.

279 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 486.

280 Ebd., S. 485.

281 Auf demCover der 1966 im Szczesny Verlag erschienenen Erstausgabe des Essaybandes Jenseits von

Schuld und Sühne ist der dritte Essay »Ressentiments« mit dem Titel »Die Deutschen« aufgeführt.

282 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 487.

283 Ebd.

284 Améry: Ressentiments, S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 B   TEXTANALYSEN

weist das Subjekt andere Maßstäbe zu als der Rache. Dass er die Rache dennoch the-

matisiere, sei, so Brudholm, Amérys Antwort auf den ›Zeitgeist‹. Dessen Auseinander-

setzungmit dem Ressentiment interpretiert Brudholm als Reaktion auf eine zeitgenös-

sische Tendenz, Opfer des Nationalsozialismus als rachsüchtig abzuwerten.285 Die fol-

genden Ausführungen werden den Blickwinkel leicht verschieben und Amérys Begriff

der Konter-Violenz wieder aufgreifen. Vor diesemHintergrund soll danach gefragt wer-

den, wie sich das jeweilige Ich im Text zur Rache und zum Ressentiment positioniert.

Rache als Reflex liegt Améry offenbar fern, das geht bereits aus seinem frühen Text

Zur Psychologie des deutschen Volkes hervor.286 In Ressentiments denkt er Rache als eine

»proportional zum Erlittenen« ausgeführte Handlung. Améry, der schreibt, dass der

»Mörder« und »Folterknecht« Wajs287 seine Untaten »mit dem Leben bezahlt« habe,

fragt in Ressentiments: »Was kann mein übler Rachedurst noch mehr verlangen?« Wenn

Améry diese Frage stellt, verhält er sich zu dem Vorurteil, Ressentiments seien mit Ra-

che gleichzusetzen. Er hakt also ein und ergänzt: »Aber es handelt sich, wenn ich mich

recht erforscht habe, nicht um Rache, auch nicht um Sühne.«288 Mit Rache ist das Res-

sentiment, so auch Irene Heidelberger-Leonard und David Heyd, nicht gleichzusetzen:

Amérys Ressentiments setzen nicht auf Ausgleich (Heyd), sondern bestehen auf An-

erkennung (Heidelberger-Leonard).289 Améry verlangt die »Austragung« des Konflikts

»im Felde der geschichtlichen Praxis«290 und die »Erlösung aus dem noch immer an-

dauernden Verlassensein von damals«291. Damit liegen zwei Erklärungen vor, warum

das Subjekt Ressentiments nicht mit Rache gleichsetzt. Rache würde einerseits eine

moralische Geschichtsschreibung verhindern und es andererseits als Opfer weiterhin

vereinzeln. In Ressentiments kommt die Rache für Améry nicht als ein Mittel in Betracht,

das ihn aus der Verlassenheit befreien könnte.

Eine Gegenwehr ohne humane Funktion würde außerdem Amérys Ansatz von der

»Moralisierung von Geschichte«292 schwächen. Die Täter sollen sich »selbst negieren«,

erst dann, so gibt das Subjekt Améry mit dem Ressentiment als Reflexionsfigur vor,

könne der Täter »in der Negation sich mir beiordnen«293. Dem Geschädigten könn-

te der »Gegenmensch« nur in dieser vom Ressentiment geforderten Zeitumkehr und

in der gemeinsam »vollzogene[n] moralische[n] Zeitumkehrung«294 begegnen. Die Ra-

che will Améry vom Ressentiment allein deshalb unterschieden wissen, weil mit ihr

285 Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S. 89-91.

286 Vgl. Mayer [Améry]: Zur Psychologie des deutschen Volkes, S. 500f.

287 Améry: Ressentiments, S. 131.

288 Ebd.

289 Vgl. Heidelberger-Leonard, Irene: »Jean Améry. Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsver-

suche eines Überwältigten (1966)«. In: Markus Roth, Sascha Feuchert (Hg.): HolocaustZeugnisLi-

teratur. 20 Werke wieder gelesen. Wallstein: Göttingen, 2018, S. 140-151, hier S. 147; Heyd: Ressen-

timent und Versöhnung, S. 120.

290 Améry: Ressentiments, S. 142.

291 Ebd., S. 131.

292 Ebd., S. 143.

293 Ebd., S. 129.

294 Ebd., S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 89

diese Möglichkeit der Selbstnegation der Tätergeneration von vornherein ausgeschlos-

sen wäre. Dem Subjekt komme es auf eine durch das Ressentiment »bewirkte[] deut-

sche[] Läuterung« an. Mit dieser Läuterung wäre die »Zeit umgekehrt«295 und Amérys

Aktualisierungs-Ansatz beidseitig realisiert.

Dem Vorurteil der Rache begegnet das Subjekt mit dem Urteil des Ressentiments.

Obwohl seine Formulierung »Austragung« durchaus Raum für Rache böte, ist es doch

die »Erlösung aus der Verlassenheit«, die mit der Rache gerade nicht kompatibel zu

sein scheint, die eine Bewegung des Schädigers auf den Geschädigten zu, in Form eines

Schuldeingeständnisses oder im Sinne einer ›Selbstnegation‹, Amérys Ansicht nach ver-

hindern würde.296 Zwei Jahre nach der Erstveröffentlichung des Essaybandes wird ein

Aufsatz von Améry erscheinen, in dem er den »Erlösungscharakter der Gegengewalt«297

beschreibt. In seiner Auseinandersetzung mit Frantz Fanons »revolutionärer Violenz«

wird Améry »den unberührbaren und perhorreszierten Begriff der Rache« einführen

und auch später noch (bis 1977) von »rächende[r] Violenz«298 und deren »humane[r]

Aufgabe«299, von der »violente[n]« und zugleich ›moralischen Reaktion‹300 sprechen.

Theoretisch geschärft hat Améry seine Überlegungen zur Rache an Fanons Begriff der

»Konter-Violenz«301. Zentrale Aspekte aus Ressentiments finden sich in dem Aufsatz Die

Geburt des Menschen aus dem Geiste der Violenz (1968) wieder, diese werden aber in ihrer

Ausdrucksform radikaler: »[I]m Akt der Violenz«, der den »Gewalterleider zum Gewalt-

bringer« werden lässt, werde »die der Physik als irreversibel erscheinende Zeit im Felde

des Phänomenalen umgekehrt. Die erlittene Violenz wird ungeschehen gemacht. Der

Unterdrücker, hineingerissen durch die vom rächenden Unterdrückten ihm zugefügte

Gewalt, wird Menschenbruder.«302

In dem Essay von 1966 ist jedoch eine Tendenz erkennbar, die ihm widerfahrene

Verlassenheit in eine, wie Améry sich vornimmt, »politische Geistesgeschichte«303 zu

295 Ebd., S. 144.

296 Vgl. ebd. S. 142: »Exteriorisierung und Aktualisierung – sie können ganz gewiß nicht bestehen in

einer proportional zum Erlittenen ins Werk setzenden Rache.«

297 Améry, Jean: Die Geburt desMenschen aus demGeiste der Violenz. Der Revolutionär Frantz Fanon

[1968]. In:Ders.:Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsätze zur Politik undZeitgeschichte.Hg. v. StephanSteiner.

Stuttgart: Klett-Cotta 2005, S. 428-449, hier S. 441.

298 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 485.

299 Améry: Die Geburt des Menschen aus dem Geiste der Violenz, S. 442.

300 »Ich widerrufe nicht, daß es politische Situationen gibt, Zwangslagen von Menschen, die von der

Gesellschaft verschandelt wurden und für die tatsächlich die violente Reaktion zugleich auch die

moralische ist.« (Améry, Jean: Revision in Permanenz. Selbstanzeige im Zweifel [1977]. In: Ders.:

Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsätze zur Politik undZeitgeschichte.Hg. v. StephanSteiner. Stuttgart: Klett-

Cotta 2005, S. 568-572, hier S. 570).

301 Améry: Die Geburt des Menschen aus dem Geiste der Violenz, S. 439.

302 Ebd., S. 442.

303 Améry, Jean: An den Grenzen des Geistes. In: Ders.: Jenseits von Schuld und Sühne. Werke. 9 Bde.

Bd. 2: Jenseits von Schuld und Sühne. Unmeisterliche Wanderjahre. Örtlichkeiten. Hg. v. Irene

Heidelberger-Leonard u. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 23-54, hier S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 B   TEXTANALYSEN

überführen oder in eine, wie Steiner sagt, »gesellschaftliche Produktivkraft«304 zu ver-

wandeln. Für das Ich in Ressentiments ist der »rettende Akt« also nicht der erlösende

Gegenschlag des Geschädigten oder die lustvoll grollende Rache, sondern die aus seiner

Sicht notwendige Selbstnegation der Deutschen, dazu gehört die »geistige Einstamp-

fung durch das deutsche Volk, nicht nur der Bücher, sondern alles dessen, was man in

den zwölf Jahren veranstaltete«305.

2.4.2 Moralisierung als Rettungsversuch

In dem Essayband Jenseits von Schuld und Sühne liegen Rache und Ressentiment weit aus-

einander. Das trifft, wie bereits gezeigt, nicht auf alle Texte gleichermaßen zu. Im Jahr

1966 scheint Améry zu wissen, dass der Konflikt zwischen Opfer- und Tätergenerati-

on ungelöst bleiben wird.306 Der schnelle wirtschaftliche Aufstieg Deutschlands, den

Améry 1961 ein »deutsches Verhängnis«307 nennt, war 1945 für ihn noch nicht abzuse-

hen. In diesem Jahr, so kurz nach Ende des ZweitenWeltkriegs, stellt er ein Manuskript

fertig, in dem er ein »Ausagieren« des »Konflikts« noch als realistisch einschätzt. In Zur

Psychologie des deutschen Volkes (1945) fordert er, dass man die NS-Führungsschicht, die er

im Gegensatz zu der breiten »Masse« des deutschen Volkes für »nicht besserungsfähig«

hält, »töte[n]«308 solle. In dieser frühen Schrift plädiert Améry noch für »die Neuerzie-

hung des deutschen Volkes«309 und glaubt, daran mitwirken zu können.310 20 Jahre

später war für ihn, wenn überhaupt, ein »Ausagieren« nur noch auf dem Feld einer

»moralischen Geschichtsschreibung«311 denkbar. Seine Ressentiments müsse er »ein-

kapseln«312, sie also schützen, um an ihre moralische Funktion glauben zu können.

Dass er ihnen einen »moralischen Rang«313 zuschreibt, ist der Versuch eines Subjekts,

304 Steiner, Stephan: »In extremis. Gewalt und Gegengewalt imWerk von Jean Améry«. In: Ders. (Hg.):

Jean Amery (Hans Maier). Mit einem biographischen Bildessay und einer Bibliographie. Basel,

Frankfurt a.M.: Stroemfeld, 1996, S. 99-109, hier S. 105.

305 Améry: Ressentiments, S. 144 – Das Einstampfen der Literatur zwischen 1933 bis 1945 geht zurück

auf eine Äußerung von Thomas Mann in einem Brief an den Schriftsteller Walter von Molo. Vgl.

ebd.

306 Vgl. ebd., S. 129.

307 Améry, Jean: Im Schatten des Dritten Reiches [1961]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von

Schuld und Sühne, UnmeisterlicheWanderjahre, Örtlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard

u. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 535-599, hier S. 598: »Es hatte die explodieren-

de Wirtschaft eine ausdrücklich deutsche Funktion oder, wenn man will: sie war ein ausdrück-

lich deutsches Verhängnis. DasWirtschaftsdenken undWirtschaftswollen überwuchs in rapidem

Tempo die eigentlichen Grundprobleme des Nationalbewußtseins. Im Rausch des Produzierens

und Konsumierens konnte das deutsche Volk seine Versäumnisse, seine Aufgaben, seine jüngs-

te Vergangenheit und seine Zukunft vergessen. […] Das Wunder wurde zur Institution.« (Ebd.,

S. 598f.).

308 Mayer [Améry]: Zur Psychologie des deutschen Volkes, S. 513.

309 Ebd., S. 534.

310 Vgl. Scheit: Nachwort, S. 631.

311 Steiner, Stephan: »Erinnern und Leben. Versuch zum Ort des Erinnerns bei Jean Améry«. In: Mat-

thias Bormuth/SusanNurmi-Schomers (Hg.): Kritik aus Passion. Studien zu Jean Améry, Göttingen

2005, S. 27-40, hier S. 35.

312 Améry: Ressentiments, S. 147.

313 Ebd., S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 91

das im Text um Stabilität ringt. Und das zugleich um die Fragilität weiß, die entsteht,

wenn seine Ressentiments die subjektive Schutzzone verlassen.314 In demEssayDie Tor-

tur schreibt er außerdem: »Die [Ressentiments] bleiben und haben kaum die Chance,

sich in schäumend reinigendem Rachedurst zu verdichten.«315

Ressentiments setzen dem Gefühl der Haltlosigkeit nicht nur eine ›unversöhnliche‹

Haltung entgegen, im Gegensatz zur Rache haben sie auch etwas Kontinuierliches: sie

bleiben, und das Subjekt hält sich an ihnen fest (»da ich sie nicht loswerden kann, noch

mag«316). Vermutlich ist es auch diese Kontinuität, die das Ressentiment von der Ra-

che unterscheidet. Es entlädt sich nicht und kann letztlich nicht ausagiert werden. In

Amérys Essay Ressentiments ist zu beobachten, wie das Subjekt dieses Nicht-ausagieren-

Können in eine Vorstellung der Zeitumkehr zu ›retten‹ versucht. Es ist zuerst die Lite-

ratur, die ihm den Raum für das ›Denkbare‹ bereitstellt. Sie ermöglicht es dem Autor

Améry, mit der Geschichtsbetrachtung ein Feld des Austragens zu imaginieren.

Ob Améry 1978 noch davon ausging, mit dieser Praxis gesellschaftliche Prozesse

beeinflussen zu können, oder sich die Resignation fortsetzte, wie sie im Essay erkenn-

bar wird, wenn er von »moralischer Träumerei«317 spricht oder vorauszusehen meint,

»unsere Nachträgerei wird das Nachsehen haben«318 und die Ressentiments somit kei-

nen Einfluss darauf hätten, »den Überwältigern ihr böses Werk zu verbittern«319, muss

an dieser Stelle offen bleiben. Aber eine ›objektive Geschichtsschreibung‹ – auf diesen

Kontrast zur »moralischen Geschichtsschreibung«320 kommt es hier an – war für ihn

keinesfalls imstande, sich für die Perspektive der Opfer zu öffnen. Das geht aus dem

folgenden Zitat aus Das Unverjährbare hervor:

Wehre ich mich also, in den Wind sprechend, an tauben Mannes Türen pochend ge-

gen die Verjährung, bin ich nur Don Quijote, der die Lanze einlegt, loszureiten gegen

die Zeitmühlen, die alles zermahlen, so daß als ›objektive Geschichtlichkeit‹ nur sau-

bere und austauschbare Mehlkörnchen übrigbleiben, aus denen das Brot der Zukunft

gebacken wird; das wird übel schmecken.321

Sein Versuch, durch das Modell einer Zeitumkehr eine »Moralisierung der Geschich-

te«322 zu bewirken, liest sich als sein individueller Rettungsversuch. Das moralische

Bezugssystem stellt jenes Feld bereit, den Konflikt in der Gegenwart zu aktualisieren,

314 »Noch kann ich glauben an ihren moralischen Rang und ihre geschichtliche Gültigkeit. Noch. Für

wie lange?« (Améry: Ressentiments, S. 147).

315 Améry: Die Tortur, S. 85.

316 Améry: Ressentiments, S. 126.

317 Ebd., S. 144.

318 Ebd., S. 145.

319 Ebd., S. 148. »Alle erkennbaren Vorzeichen deuten darauf hin, daß die natürliche Zeit die morali-

sche Forderung unseres Ressentiments refüsieren und schließlich zum Erlöschen bringen wird.«

(Ebd., S. 145).

320 Steiner: Erinnern und Leben, S. 35.

321 Améry: Das Unverjährbare, S. 128: » Zu großwar ja die Schuld, als daß adäuqate Sühne ausdenkbar

wäre. Zu ungeheuerlich die Taten-Untaten, um dem Begriff der Rache auch nur approximativen

Sinn zu geben.«

322 Améry: Ressentiments, S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 B   TEXTANALYSEN

und legt den für ihn einzigen Grundstein für einen Kommunikationsraum, »einander

[zu] begegnen«323. Da die Aufarbeitung seiner Ansicht nach verlangt, den »Konflikt« zu

aktualisieren, hält er am Vergangenen fest, in der Hoffnung, sein ›Nachtragen‹324 (im

Sinne von Nicht-Vergeben) möge zu einem ›Austragen‹ werden. Der imaginierte Zeit-

sprung dient als ein »regulatives«325 Konstrukt, das auf eine »Moralisierung der Ge-

schichte«326 zielt, um dem in der Folter und im KZ unmöglichen Protest nachträglich

literarisch Ausdruck zu verleihen, der aber im Als-ob verbleibt. Nicht, weil der Zeit-

sprung eine Utopie ist, sondern weil der spezifische »Wunsch[] nach Zeitumkehr« in

Ressentiments auf die Schädiger angewiesen ist. Als eine solche Angewiesenheit auf den

Anderen verbleibt der Zeitsprung im Bereich des Als-ob. Das Austragen ist hypothe-

tisch, aber der damit erschriebene Bezugsraum ermöglicht es Améry, sein subjekti-

ves Zeitempfinden zu reflektieren; er begründet, weshalb es sich von jenem der Nicht-

Betroffenen unterscheidet. So grenzt Améry sich von diesen ab, hält die historischen

Ereignisse präsent und gibt die Bedingungen für einen Kommunikationsraum vor.

2.4.3 Anspruch und Positionierung des Subjekts

Mit demRessentiment verlagert Améry denKonflikt: Erhebt das Subjekt inRessentiments

einen »Anspruch der Zeitumkehrung«, holt es den in der Unterdrückung unmöglichen

»Protest« in der Schreibgegenwart nach. In dieser verlangt es nun, den »Konflikt«327

zwischen Täter- und Opferkollektiv auf dem Feld der »geschichtlichen Praxis«328 zu

aktualisieren. Die Aktualisierung des Konflikts kann unter dem Gesichtspunkt als An-

erkennung gesehen werden, denn sie verlangt von der Schädigerseite, sich dem Aus-

maß der Verbrechen zu stellen, damit soll sie sich, so die Forderung des Subjekts, in das

moralische Bezugssystem des Opfers einordnen.329Mit den »Opfer-Ressentiments« er-

hebt Améry den Anspruch, die Außenwelt der Außenstehenden solle für die Innenwelt

der Betroffenen Verantwortung übernehmen. Distanzierung im Ressentiment besteht

nicht bloß auf Differenzierung, die verhindern soll, Erfahrungen erlittener Gewalt zu

323 Ebd.

324 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 126: »Ich selber aber, zu meiner Seelennot, gehörte zur mißbilligten

Minderheit derer, die da nachtrugen. Hartnäckig trug ich Deutschland seine zwölf Jahre Hitler

nach, trug sie hinein in das industrielle Idyll des neues Europas und diemajestätischenHallen des

Abendlandes.«

325 Améry nennt es nicht regulativ, aber seine Idee, historische Ereignisse mit einem Zeitsprung zu

vergegenwärtigen, kann durchaus als regulativ in Anlehung an Kants Verständnis von der »regu-

lativen« Funktion bestimmter »Ideen« bezeichnet werden. Regulativmeint eine Art des Gebrauchs

von Ideen. In der Kritik der reinen Vernunft bestimmt Kant den »regulativen Gebrauch der Ideen der

reinen Vernunft« (KrV A 642/B 670ff.). Die regulativen Ideen gelten als handlungsleitende Gebote

der Vernunft, die nicht objektiv beweisbar, aber erstrebenswert sind. Vgl. Karásek, Jindrich: Idee,

regulative. In: MarcusWillaschek et al. (Hg.): Kant-Lexikon. 3 Bde. Bd. 2. Berlin, Boston: de Gruyter,

2015, S. 1124-1126.

326 Améry: Ressentiments, S. 139.

327 Ebd., S. 141.

328 Ebd. S. 129; Steiner spricht von einer »moralische[n] Geschichtsschreibung« (Steiner: Erinnern und

Leben, S. 35).

329 Wenn die »Quäler« sich »selbst negieren und in der Negation sichmir beiordnen« (Améry: Ressen-

timents, S. 129).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 93

übergehen. Sie beruht auch darauf, die Erfahrungen Überlebender als ressentimentbe-

haftet anzuerkennen, und stellt so das vierte Merkmal des Ressentiments dar. Die gefor-

derte Anerkennung seiner Ressentiments erklärt wiederum,weshalb Amérymit seinem

»Denkbezirk[]«330 den Leser zum Denken auffordert, anstatt ein Mit-Leiden hervorzu-

rufen. IreneHeidelberger-Leonard bringt es auf die Formel: »ich leide, daher bin ich«331.

Améry verleugnet seine Wunden nicht, er stellt sich leidend dar, bekundet aber im Lei-

den Distanz. Er ist nicht ausschließlich Opfer, sondern ein Überlebender, der rebelliert.

Seine Würde erobert er im Protest. Als literarische Form der Distanz setzt das Ressen-

timent nicht auf Mitleid und Betroffenheit von Leserin und Leser. Die Ausdrucksform

Ressentiment bezieht sich auf ein imaginäres Nachvollziehen in moralischer Hinsicht:

Derjenige, gegen den sich das Ressentiment richtet, soll die erlittene Gewalt nachvoll-

ziehen wollen und die Verantwortung dafür übernehmen, dass er leidet.

Stellt Améry das ressentir (Empfinden)332 im Ressentiment auf eine moralische Ebe-

ne, meint er damit kein naives Nach-Empfinden. Das Ressentiment formt sich zu einer

Reflexionsfigur, die auf ein verständiges Nach-Vollziehen ausgerichtet ist, das heißt,

derjenige, gegen den sich das Ressentiment richtet, soll versuchen, die Forderung sei-

ner Ressentiments zu verstehen. In Anlehnung an Reemtsmas Beobachtung, »Améry

spricht gerade dort nicht nur über sich, wo er ›ich‹ sagt«333, ließe sich hier fragen: Wie

verhält es sich, wenn Améry, das Ich in Ressentiments, vom ›Wir‹ spricht? Das »Ich« in

Ressentiments spricht seltener vomWir als vom Ich. An das Ressentiment bindet sich vor

allem ein »Ich«, das einen Anspruch vorbringt, den es in abstrakten Begriffen äußert334

und in deren Umfeld es kein explizites »Wir« gibt, das diejenigen einschließt, an die

das »Ich« sich richtet.335

Für die Frage nach der Positionierung des Subjekts ist es nicht entscheidend, ob und

wie weit das geschädigte Subjekt mit seinem Versuch der Zeitumkehr auf die Schädi-

gerseite zugeht. Wichtig ist hier die souveräne Subjektposition: Das sprechende Sub-

jekt verlangt etwas, das in mehrfacher Hinsicht paradox ist. Es fordert, die Irreversi-

bilität aufzuheben, und es meint, in den Tätern die Absicht erkennen zu können, das

Geschehene rückgängig machen zu wollen. Ausschlaggebend ist, dass Améry es ist, der

sich diese Fähigkeit zuschreibt. Das verleiht der Reflexionsfigur Ressentiment eine mo-

ralische Dimension und Améry eine herausgehobene Sprecherposition.336 Von dieser

330 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 18.

331 Heidelberger-Leonard, Irene: »Was bleibt? JeanAméry zum 100. Geburtstag«. In: BirteHewera/Mi-

riam Mettler (Hg.): »An den Grenzen des Geistes«. Zum 100. Geburtstag von Jean Améry. Tectum,

2013, S. 135-152, hier S. 143.

332 Vgl. ebd., S. 137.

333 Reemtsma, Jan Philipp: »Überleben als erzwungenes Einverständnis. Gedanken bei der Lektüre

von Imre Kertész' Roman eines Schicksallosen«. In: Wolfram Mauser/Carl Pietzcker (Hg.): Trauma.

Würzburg: Königshausen & Neumann, 2000, S. 55-78, hier S. 69.

334 Aus dem Essay Ressentiments wären beispielsweise folgende Begriffe zu nennen: »Aktualisie-

rung«, »Austragung«, »wechselseitiges Einverständnis«, »Irreversible«, »Reversibiltät«, »Negati-

on«, »Interiorisation«, »Exteriorisierung«, »Wirkungsfeld«, »Parallelismus«, »Aufhebung«, »Ma-

jorität«, »Zeitverwachsen«, »geschichtliche Praxis«, »moralische[] Fortschrittsdynamik« (Améry:

Ressentiments).

335 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 126.

336 Vgl. ebd., S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 B   TEXTANALYSEN

Subjektposition aus erhebt Améry einen Anspruch auf Umkehrung. Diesen begründet

er mit der moralischen Fähigkeit des Menschen, eine Konfliktsituation nicht der Zeit

und damit dem Vergessen anheimzugeben, sprich den Satz »Was geschah, geschah«

nicht hinzunehmen. Ein solches Konstrukt bringt die Zeit zwar nicht wieder, aber es

macht das Unverfügbare erzählbar.

Mit dem Ressentiment schafft sich das Subjekt demnach, wie Stephan Steiner sagt,

einen »Ort des Erinnerns«337 – das Ressentiment holt über das Verfahren der subjek-

tiven Abstraktion »das Unerzählbare in den Bereich des Erinnerns zurück«338. Dieser

Ort befindet sich in einemBezugsraum, den Améry durch die Vorstellung eines »logisch

widersprüchliche[n] Zustand[s]«339 erzeugt. Eine Etappe in diesem Rückholprozess be-

steht darin, den »Konflikt« zu aktualisieren.

Erhebt Améry 1969 die »Unversöhnlichkeit mit den Mördern« zum »höchste[n] mo-

ralische[n] Gebot«, zur »einzig zulässige[n] geschichtliche[n] Meisterung«340, fordert

dieses »Ich« das Engagement der Leserschaft. Eine »geschichtliche Meisterung«, wie

es das »Ich« verlangt, könnte in der gemeinsamen Ablehnung der Versöhnung mit der

Vergangenheit bestehen.341 Eine kritische Auseinandersetzung mit den historischen

Ereignissen setzt für das sprechende »Ich« voraus, dass die sich in den Ressentiments

manifestierende Diskrepanz zwischen unmittelbar von Gewalt Betroffenen und nicht

unmittelbar Betroffenen anerkannt wird. Dieses Subjekt im Text setzt auf das Vermö-

gen aller und auf das Recht des Einzelnen, sich der Unumkehrbarkeit der Zeit geistig

zu widersetzen und das Unvergängliche präsent zu halten.

2.4.4 Von der »Gegenrede« zum »Gegenschlag«

Dass die geringe Präsenz der Rache in Ressentiments im Jahr 1966 nicht mit dem zeit-

lichen Abstand zum Geschehen begründet werden kann, ist zwei weiteren Texten von

Améry aus den Jahren 1969 und 1971 zu entnehmen.342 In diesen konstruiert Améry über

die Vorstellung von der Gegen-Gewalt einen, wie Steiner es nennt, »Akt der Wiederge-

winnung von Würde«343. Zitiert sei an dieser Stelle aber eine Passage von Améry (1971):

»Metaphorisch gesprochen, wird eineWunde aufgerissen, die erst vernarbt, sobald wir,

von den Fesseln befreit, zum Gegenschlag ausholen.« Es sei die »einzige Chance, die

Wunde zu heilen«344. Es ist nicht nur die Nähe zu Fanons Verdammten dieser Erde, die

hier erneut deutlich wird, in gewissem Sinne findet sich darin auch das Grundargu-

337 Steiner: Erinnern und Leben, S. 39: »Im Ressentiment gewinnt die uneinholbare Vergangenheit

ihren Ort zurück«. Oder: »Im Ressentiment sperrt sich die Zeit gegen das Vergehen und läßt die

Unvergänglichkei des Vergangenen anwesend bleiben.« (Ebd., S. 40).

338 Ebd., S. 37.

339 Améry: Ressentiments, S. 128.

340 Améry, Jean: Im Warteraum des Todes [1969]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsätze zur Politik

und Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner. Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S. 450-474, hier S. 474.

341 Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S. 116.

342 Améry: ImWarteraum des Todes (1969) und Ders.: Konter-Violenz als Not-Wehr (1971).

343 Steiner: In extremis, S. 104.

344 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 485.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 95

ment des Ressentiments als »Revolte gegen das Wirkliche«345 wieder.346 Améry verbin-

det seine subjektiven Erfahrungen als »politisches wie jüdisches Nazi-Opfer«347, wie er

sich selbst in Jenseits von Schuld und Sühne nennt, mit den Erfahrungen der Kolonialisie-

rung und Dekolonisation.348 Ihm ist, so Yfaat Weiss, nicht daran gelegen, etwas über

den »status of the Jew in the colonial context«349 zu sagen, sondern über die universel-

le Erfahrung, unterdrückt gewesen zu sein und die Würde im »Gegenschlag« (Améry)

wieder erobern zu wollen.350 Mit dem Ressentiment wehrt das Subjekt die Wünsche

nach Vergessen und Versöhnung also nicht nur ab, er setzt ihnen seinen Entwurf einer

»Revolte«, den im Vergleich zu der radikalen »Konter-Violenz« immerhin gemäßigten

»Wunsch nach Zeitumkehr«, entgegen.

Doch die »Negation der Negation«351 bleibt aus. Dieser historische Umstand führt

dazu, dass aus dem »rettende[n]« Entwurf eine (wieder) radikale, am Ende aber resi-

gnierte Reflexion wird. Ausdruck seines radikalen Entwurfs ist, dass nach der vergeb-

lich geforderten »Negation der Negation« (Ressentiments, 1966) die »einzige Chance, die

Wunde zu heilen«, für Améry in der »Konter-Aggression«352 (Konter-Violenz als Not-Wehr,

1971) besteht. Sie ist sein »Versuch, die Irreversibilität der Zeit aufzuheben«353. Améry,

der seine Ressentiments in Jenseits von Schuld und Sühne noch deutlich von der Rache

abgrenzt, spricht fünf Jahre später von der Rache, die er als entpsychologisierte Kraft

des Subjekts legitimiert.354 Aus der »Gegenrede« (1966) wird der »Gegenschlag« (1971).

345 Améry: Ressentiments, S. 133.

346 Aufschlussreich ist in diesemZusammenhang der Radioessay »Die permanente Revolution. Frantz

Fanon« (Améry, Jean: »Die permanente Revolution«. Rundfunkessay, BR-H v. 29.10.1968. 23 Seiten,

DLA Marbach Sign. RFS:A bzw. Améry: Die Geburt des Menschen aus dem Geiste der Violenz).

Darin heißt es: »Die Situation, in der ichmich als politischer und jüdischer KZ-Häftling befand,war

durchaus vergleichbar der des Kolonialisierten, wie Frantz Fanon sie schildert.« (Ebd., S. 440) »Die

Freiheit, die Würde, müssen über den Weg der Violenz erkämpft werden, um Freiheit und Würde

zu sein. […] Ich habe keine Scheu, hier den unberührbaren und perhorreszierten Begriff der Rache

einzuführen, den Fanon vermeidet. Die rächende Violenz, imWiderspruch zur unterdrückenden,

stellt die Egalität imNegativenher: im Leiden. […] RevolutionäreViolenz ist eminent human« (ebd.,

S. 441) – Améry fügt, wie er selbst sagt, die »rächende« Violenz der Fanonschen »revolutionäre[n]

Violenz« (ebd., S. 443) hinzu.

347 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 16.

348 Laut YfaatWeiss hat Améry diese Verbindung bereits bei Hannah Arendt u.a. gesehen. Vgl.Weiss,

Yfaat: »Jean Améry reads Frantz Fanon. The Post-Colonial Jew«. In: Moshe Zimmermann (Hg.): On

Germans and Jews under the Nazi Regime. Essays by Three Generations of Historians. Jerusalem:

Hebrew Univ. Press, 2006, S. 161-178, hier S. 165.

349 Ebd., S. 170.

350 Vgl. ebd. S. 173: »He chose to translate his experiences as an inmate at Auschwitz into terms of

the anti-colonial struggle as Fanon set them forth.« Améry »recognizes a similarity between the

destruction of one’s selfhood in the colonial process and thedestruction of one’s selfhood inAusch-

witz.«

351 Améry: Ressentiments, S. 144.

352 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 485; vgl. Steiner: In extremis.

353 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 486.

354 Vgl. ebd., insbes. S. 485-489.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 B   TEXTANALYSEN

3. Ruth Klüger: »Recht des Erinnerns« in weiter leben

3.1 Einspruch, Anspruch und Widerspruch des Subjekts

Ruth Klüger begann ihre »Gedächtnisbrocken«355 auszugraben, als sie sich in einer Si-

tuation körperlicher Unfreiheit wiederfand. Infolge eines Unfalls 1988 in Göttingen,

über den sie im Epilog ihrer Autobiographie weiter leben. Eine Jugend (1992) schreibt, sei

sie gelähmt gewesen und habe sich den Erinnerungen nicht mehr entziehen können.

Wenige Monate später setzte ihre literarische Erinnerungsarbeit ein. Aus ihrem indivi-

duellen Umgangmit aufgezwungener Unfreiheit entsteht, so die Hypothese, ein aktives

Subjekt, das »von der Lähmung weg«356 will und sich dagegen wehrt, erneut zum Op-

fer gemacht zu werden. Das Subjekt bildet sich in dem Augenblick, in dem es um seine

Freiheit ringt, sich durch das Verhalten seiner Mitmenschen aber gelähmt fühlt.

Im Folgenden werden Erzählsituationen vorgestellt, in denen eine sich von der Läh-

mung ›freimachende‹ Bewegung in einer bestimmten Form zu finden ist: im Ressen-

timent. Das Ressentiment formt sich in weiter leben dabei zu einer Reflexionsfigur. Im

Text tritt es nicht direkt als ein analytischer Gegenstand der Reflexion eines Ichs in Er-

scheinung wie in Jean Amérys Essay Ressentiments. Mit dem Ressentiment ist hier ein

reflektierender Umgang des Erzähler-Ichs mit der Schreibgegenwart gemeint. Dieser

Umgang soll aufzeigen, womit sich das Subjekt nach 1945 konfrontiert sah.

Als eine Form der Distanz ist das Ressentiment in weiter leben dort zu finden, wo ein

Subjekt das Nichtvergessenwollen artikuliert oder seine Erinnerungen infrage gestellt

sieht. Gegen Anforderungen von außen erhebt Klüger Einspruch und beruft sich auf ein

»Recht des Erinnerns«357. Auf diese Weise bildet sich ein konkretes Subjekt: Die Ich-

Erzählerin reagiert auf eine Umgebung, die den Wahrheitsgehalt ihrer Erinnerungen

infrage stellt.

Heute gibt es Leute, die mich fragen: ›Aber Sie waren doch viel zu jung, um sich an

diese schreckliche Zeit erinnern zu können.‹ Oder vielmehr, sie fragen nicht einmal, sie

behaupten es mit Bestimmtheit. Ich denke dann, die wollen mir mein Leben nehmen,

denn das Leben ist doch nur die verbrachte Zeit, das einzige, was wir haben, das

machen sie mir streitig, wenn sie mir das Recht des Erinnerns in Frage stellen.358

Die Passage benennt den Konflikt, dem sich die Erzählerin ausgesetzt sieht: Sie fühlt

sich bevormundet und sieht sich durch die Skepsis der Anderen um ein grundlegendes

Recht gebracht. Ihr gegenüber zu behaupten, sie könne sich nicht erinnern, weil sie

zu jung gewesen sei, kommt einem ›Du darfst dich nicht erinnern‹ gleich. Sie reflektiert

dieses Verhalten der anderen als eine Reglementierung ihres eigenen Erinnerns und

355 Klüger: weiter leben, S. 157.

356 Ebd., S. 275. In einem Interview sagte Klüger: »Ich war infolge des Unfalls gelähmt, mußte liegen,

konnte mich den Erinnerungen nicht mehr entziehen« (Klüger, Ruth: »Der Pazifik hat die rich-

tige Farbe«. In: Die Zeit v. 03.03.1995 [www.zeit.de/1995/10/Der_Pazifik_hat_die_richtige_Farbe v.

14.02.2021]).

357 Klüger: weiter leben, S. 73.

358 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 97

reagiert damit auf eine Umgebung, die ihr das Recht auf ein selbstbestimmtes Leben

abspricht. Dem widersetzt sie sich: mit ihren Kindheitserinnerungen, die sie aus der

Perspektive eines Kindes erzählt und aus der Perspektive der Erwachsenen verteidigt.

Ihre eigene Kindheit und Jugend bettet sie in weiter leben in einen sechs Jahrzehnte um-

fassenden Erinnerungsraum ein. Den zeitlichen Abstand zwischen erzähltem Ich und

erzählendem Ich, der entsteht, wenn die Autorin den »Kinderstandpunkt«359 aktiviert,

›überbrückt‹ sie mit Situationen, in denen sie mit einer Form der Verweigerung auf ein

bestimmtes Verhalten ihrer Mitwelt reagiert. Auf ihr »Leben«360 oder ihr »Wissen«361

beharrt Klüger, sobald sie den Eindruck hat, andere wollten ihr beides, ihre Biographie

und ihr Wissen darum, »streitig machen«362. So zum Beispiel, wenn »Erwachsene« am

»Erlebnisvermögen der Kinder«363 und damit an Klügers Erinnerungen zweifeln.Durch

den Einspruch, den sie erhebt, sobald Außenstehende auf ihre Erinnerungen zuzugrei-

fen versuchen, wird das Ressentiment als eine reaktive und reflexive Ausdrucksform

erkennbar.

Das distanzschaffende Verfahren des Ressentiments umfasst vier Merkmale – das

Sich-Entwerfen als ein spezifisches Subjekt, das Erkennen im Protest, das Festhalten der

Erinnerungen und die geforderte Anerkennung der subjektiven Erfahrungen. Trat das

Ressentiment in Amérys Essay als ein Reflexionsobjekt hervor, mit dem das Subjekt

einen »Anspruch der Zeitumkehrung«364 erhebt, zeigt es sich in weiter leben in Verbin-

dung mit einer Subjektkonstruktion, die auf ein »Recht des Erinnerns« besteht. Die Er-

zählerin setzt den Anforderungen von außen ›etwas‹ entgegen, eine Gegenhaltung, die

unversöhnlich genannt werden kann, aber bei Weitem mehr anti- denn unversöhnlich

ist. Im Vergleich zu ›unversöhnlich‹, als das bloße Gegenteil von ›versöhnlich‹, enthält

die Bezeichnung ressentimenttragend oder ressentimenthaft die ambivalenten Verhältnis-

se, auf die Klüger verweist, wenn sie von der Rat- und Ausweglosigkeit spricht, »wo

man nichts richtig machen konnte«365.

Von einem Subjekt, das eben nicht im Vorfeld als ein ressentimentgeladenes fest-

geschrieben ist, sondern das sich im Text als ein ressentimenttragendes konstituiert, wird

vor allem dann die Rede sein, wenn gegenwärtige Reflexionen in das Erzählte einflie-

ßen und ein spezieller Protest erkennbar wird, geht es doch um das Recht, sich an das

Erlebte zu erinnern, das ein Subjekt in der Schreibgegenwart für sich beansprucht. Das

Kapitel wird Erzählsituationen vorstellen, in denen das Ressentiment in der Schreibge-

genwart zu verorten ist und sich die vier Merkmale auch mit Bezug auf die erzählten

Ereignisse vor 1945 abzeichnen. Besteht Klüger darauf, sich zu erinnern, handelt es sich,

ähnlich wie bei Amérys autobiographischen Essays, darum, die eigenen Erinnerungen

trotz des sozialen Drucks festhalten zu wollen. Dem »Recht des Erinnerns« liegt damit

359 Ebd., S. 36.

360 Ebd., S. 73.

361 Ebd., S. 72.

362 Ebd., vgl. S. 73.

363 Ebd., S. 74.

364 Améry: Ressentiments, S. 141.

365 Klüger: weiter leben, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 B   TEXTANALYSEN

die gleiche Ausdrucksform zugrunde wie Amérys »Anspruch der Zeitumkehrung«. Bei-

de, Einspruch und Anspruch, sind ›Gegenhaltungen‹366. Einspruch und Anspruch eines

Subjekts stehen für die spezifische Distanznahme des Ressentiments.

Anlass und Recht zu widersprechen

Was sich im Ressentiment artikuliert, ist das »Recht des Erinnerns«, mit dem das Sub-

jekt einen Bezugsraum absteckt, in dem es Übergriffe der Mitwelt abwehrt. Jenen, die

an seinem Erinnerungsvermögen zweifeln, setzt es sein »Recht des Erinnerns« entge-

gen. Dieses Recht beansprucht Klüger formal wie inhaltlich, zum einen in der Gat-

tungswahl der Autobiographie, zum anderen äußert sie es explizit in bestimmten Er-

zählsituationen, in denen sie ihre Erlebnisse verteidigt. Klügers »zähneknirschendsten

Reaktionen« gelten denen, die ihr »dieses Wissen streitig machen«367, zu ihnen geht

sie auf Distanz und nimmt eine distanzierte Haltung ein: Das Ich, das sein Recht auf

das eigene Erinnern zu bewahren sucht, stellt sich einem Wir der anderen entgegen,

das dieses Recht infrage stellt.368

Mit dem »Recht des Erinnerns« erhebt Klüger Einspruch gegen ›Glättungsversu-

che‹369, die an Amérys Forderungen erinnern. Er verlangte, »Geschichte nicht von der

Zeit neutralisieren lassen«370 zu dürfen. Amérys Protest richtete sich gegen die ›Neu-

tralisierungs‹-Versuche seiner Zeitgenossen, die zwar nicht glätten konnten, was noch

nicht vorhanden war, aber verschwiegen, was sie selbst getan hatten oder was im Na-

men der deutschen Bevölkerung getan wurde und was sie nicht wahrnehmen wollten.

In bestimmten Verhaltensweisen in ihrem Umfeld, die Klüger aufzeigt und hinterfragt,

kommen ebenfalls Tendenzen zum Vorschein, die Opfer auszugrenzen und die Vergan-

genheit zu vereinnahmen, nicht durch Verhaltensweisen, die zu neutralisieren suchen,

sondern durch solche, die glätten wollen: durch Sentimentalisierung.

Formen dieser Art von Verdrängung beobachtet sie bis in die 1980er Jahre hinein. Je-

doch weniger auf der Ebene der historischen Ereignisse, über die »so viel geforscht und

geschrieben worden [ist], daß wir sie langsam zu kennen meinen«371. Ihre Kritik rich-

tet sich vor allem gegen den Erinnerungsdiskurs. Klügers Kritik an KZ-Gedenkstätten

wurdemehrfach kommentiert, analysiert und nach der Veröffentlichung vonweiter leben

zumTeil von ihr revidiert.372Worauf es hier ankommt, ist eine von der Erzählerinwahr-

genommene Diskrepanz zwischen dem Übermaß an gefühlter Betroffenheit und der

366 Vgl. Heyd: Ethik des Ressentiments, S. 24.

367 Klüger: weiter leben, S. 72.

368 Vgl. dazu Reemtsma: Überleben als erzwungenes Einverständnis, S. 82.

369 Vgl. Klüger: weiter leben, S. 211.

370 Améry: Ressentiments, S. 142.

371 Klüger: weiter leben, S. 198.

372 Klüger nennt sie »Antimuseen« (Klüger: weiter leben, S. 257). Vgl. Assmann, Aleida: Erinnerungs-

räume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses. München: Beck, 2009, S. 233f.;

Young, James Edward: Formen des Erinnerns. Gedenkstätten desHolocaust.Wien: Passagen, 1997;

Klüger, Ruth: »›Die jüdische Aufklärung ist mein Hintergrund‹. Ruth Klüger im Gespräch über ih-

re Werke und ihr Leben«. Interview mit Christine Pfeifer/Jonas Engelmann. In: Jungle World v.

01.08.2013 [http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html v. 14.02.2021].

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html


Jean Améry und Ruth Klüger 99

Tatsache, dass der einzelne Betroffene, das geschädigte Subjekt, dabei zu ›verschwim-

men‹ scheint. Das mag eine Ursache dafür sein, dass Klüger mit »aufsässige[n] Be-

hauptungen«373, »pauschale[n] Fehl- und Vorurteil[en]«374 und »Unterstellung[en]«375

konfrontiert ist. Auf diese reagiert sie nüchtern, provokant und sachlich, um »falsche

Emotionalität«376 und Sentimentalität zu vermeiden.

 

3.2 Protest gegen Sentimentalität

Der Protest in weiter leben richtet sich gegen das Verdrängen von Vergangenheit. Die

Merkmale des Ressentiments, Festhalten und Anerkennen, werden im Folgenden anhand

einer bestimmten Ausprägung dieses Verdrängungsbedarfs nachgewiesen, dessen prä-

gnanteste die »Sentimentalität«377 sei. Sentimentalität steht für die Erzählerin dem-

nach nicht im Zeichen des Vergegenwärtigens. Klüger definiert sie als »Selbstbespiege-

lung der Gefühle«378 und gibt damit zu verstehen, wie weit die sentimentalen Gesten

anderer Personen, die sie beobachtet und die ihr entgegengebracht werden, von ihr als

Einzelne und Betroffene entfernt sind.379 Bei der Erzählerin entsteht daher der Ein-

druck von der Selbstreferenz ihres Gegenübers: »[I]hr macht so, als meinet ihr mich,

doch meint ihr eben nichts als das eigene Gefühl«.380 Eine Mitwelt, die aus der Sicht

Klügers bloß vorgibt, als meine sie das Opfer, erinnert sich nicht an die Opfer und an

die Verbrechen der Shoah, sondern agiert aus einer abgekapselten Erinnerung heraus.

In Anlehnung an Klügers Aufsatz Dichten über die Shoah (1992) nennt Markus Malo eine

solche Erinnerung eine »Trägersubstanz für die eigene Sentimentalität«381. Das Sub-

jekt, das in weiter leben eine Diskrepanz zwischen Betroffenheit und Anteilnahme wahr-

nimmt, kritisiert sie als »Sentimentalität«. Sie führe »weg von demGegenstand, auf den

sie die Aufmerksamkeit nur scheinbar gelenkt haben, und hin zur Selbstbespiegelung

der Gefühle«.382 Daraus leitet Klüger ein Verständnis von sentimental ab; sentimental

373 Klüger: weiter leben, S. 88.

374 Ebd., S. 91.

375 Ebd.

376 Hoff, Müller: Erzählen, Erinnern und Moral, S. 203.

377 Ebd., S. 75f., S. 190.

378 Ebd., S. 76; Klüger, Ruth: »… ›ein deutsches Buch‹ ist ja ein bißchen zwiespältig …« Ein Gespräch

mit Ruth Klüger. In: Horen. Zeitschrift für Literatur, Kunst und Kritik 46/1 (2001), S. 31-54, insbes.

S. 33-37: Im Gegensatz zum »Betroffensein« spreche Klüger von »Sentimentalität« in einem »sehr

spezifisch[en]« (ebd., S. 33) Sinn »Ich denke bei Sentimentalität eher an etwas, das vom anderen

weggeht, also größtenteils selbstbezogen ist.« (Ebd., S. 35).

379 Klüger: weiter leben, S. 85.

380 Ebd., S. 199.

381 Malo, Markus: Behauptete Subjektivität. Eine Skizze zur deutschsprachigen jüdischen Autobio-

graphie im 20. Jahrhundert. Tübingen: Niemeyer, 2009, S. 264. Malo macht auf das Spannungs-

verhältnis zwischen Erinnern an und Erinnerung aufmerksam; vgl. Klüger, Ruth: »Dichten über die

Shoah. Zum Problem des literarischen Umgangsmit demMassenmord«. In: Gerdtrud Hardtmann

(Hg.): Spuren der Verfolgung. Seelische Auswirkungen des Holocaust auf die Opfer und ihre Kin-

der. Gerlingen: Bleicher, 1992, S. 203-221.

382 Klüger: weiter leben, S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 B   TEXTANALYSEN

zu sein bedeutet für sie, »dass man nicht sosehr an die Opfer denkt, sondern die eige-

nen Gefühle im Spiegel der eigenen Selbstachtung sieht«383 und sich an der »eigenen

Sensibilität erfreut«384. Provokativ schreibt sie gegen ein Verdrängen an, das ihr als

»Sentimentalität« begegnet und worin sie eine »Selbstbespiegelung der Gefühle«385 zu

erkennen meint.

Im Protest konstituiert sich ein Subjekt, das sein »Recht des Erinnerns« behauptet

und Kritik an der Sentimentalität übt und das so seine Handlungsfähigkeit zurück-

gewinnt. Das Vergessen zu verweigern, aktiv an den Erinnerungen festzuhalten, ist

die Voraussetzung dafür, dass sich der Autor im Text als ressentimenttragendes Sub-

jekt hervorbringt. Das Ressentiment macht zum einen die Spannung zwischen dem

Erinnern des Subjekts und der Erinnerung der Mitwelt sichtbar, vergleichbar mit dem

von Améry aufgezeigten Spannungsverhältnis zwischen sozialer und individueller Zeit.

Zum anderen artikuliert sich im Ressentiment der individuelle Protest gegen dieses

vom Subjekt empfundene Übergangenwerden, das Klüger auf eine sentimentale Ver-

einnahmung zurückführt.

Vor dem Hintergrund der doppelten Ausrichtung des Ressentiments als Wider-

spruch und Widerstand,386 bildet sich in weiter leben ein Subjekt, das einer konkre-

ten Vereinnahmung, verstanden als Sentimentalität, widerspricht. Ausschlaggebend ist

dabei aber nicht der inszenierte Gefühlshaushalt der Protagonistin, sondern dass das

Text-Subjekt in bestimmten Situationen als ressentimenttragendes Subjekt auftritt.

Damit wird der Kontrast zwischen Ressentiment und Sentimentalität noch einmal er-

hellt, meint das Ressentiment doch geradezu die Abwesenheit und Abwehr von Senti-

mentalität.

Während Améry das Ressentiment analytisch reflektiert, wird das Ressentiment

durch die rekonstruierten Situationen in weiter leben sichtbar. In dem Essay Ressenti-

ments beschreibt Améry die zunehmend größer werdende Kluft zwischen sich und der

Welt; über die Zeit unmittelbar nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs stellt er aber

rückblickend fest, in dieser Phase sei er noch ohne Ressentiments gewesen.387 Auch

weiter leben enthält zahlreiche Situationen, die als ›Anlass zur Bildung von Ressenti-

ments‹ (Améry) des Subjekts verstanden werden können. Ein Grund, der dazu führt,

dass sich Ressentiments bilden und Brücken nur schwer zu errichten sind, ist die von

Klüger thematisierte Sentimentalität.

In der Auseinandersetzung im Diskurs kritisiert die Erzählerin die fehlende Aus-

richtung auf sich als Erinnernde, als ein Subjekt also, das sich an etwas erinnert. An-

knüpfend an ihre Kritik an der »Selbstbespiegelung« ist nicht sie das Objekt des Er-

innerns, das heißt, bei der »Selbstbespiegelung« geht es ihrer Ansicht nach nicht um

sie selbst und die Opfer. Aus dem Verhalten Außenstehender leitet sie gewissermaßen

ab, dass deren Bezug zu ihr als unmittelbar Betroffener verstellt ist und sie nicht zu

ihr durchdringen können. Stattdessen machten Außenstehende, so Klügers Kritik, ihre

383 Schmidtkunz, Renata: Im Gespräch – Ruth Klüger. Wien: Mandelbaum-Verlag, 2008, S. 42.

384 Ebd., S. 43.

385 Klüger: weiter leben, S. 76.

386 Vgl. Scherpe: Ressentiment (2008), S. 168.

387 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 123.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 101

eigene Betroffenheit zum Objekt der Auseinandersetzung.Um ein Erinnern an oder Ge-

denken an die Opfer kann es sich aus ihrer Sicht nicht handeln, weil die Sentimentalität

des Betrachters diesen Platz in der Auseinandersetzung ›besetzt‹. Aus der von ihr emp-

fundenen Unverhältnismäßigkeit heraus wird der Leser mit provokanten Kommenta-

ren und Forderungen eines Subjekts konfrontiert, das gegen dieses ›falsch besetzte‹

Erinnern, gegen das Vergessen und Versöhnen aufbegehrt.388

3.2.1 Vereinnahmendes Erinnerungskorsett

Die Erzählerin zeigt, dass sie sich von dem Bedürfnis der Mitwelt nach Verdrängung

entmündigt und bedrängt fühlt.389 Im sozialen Diskursraum wird ihr dadurch eine

passive Opferrolle zugewiesen, in der sie sich nicht sehen kann und will. Einer Psycho-

logisierung steht sie ebenso kritisch gegenüber wie Améry, der sagt, er sei »nicht ›trau-

matisiert‹, sondern stehe in voller geistiger und psychischer Entsprechung zur Rea-

lität da«390. Im Vergleich zu Améry, der sich u.a. auf das »KZ-Syndrom«391 bezieht,

dem zufolge er für »krank«392 erklärt werde, legt Klüger den Akzent auf das subjektive

Erleben: »Die Rolle, die so ein KZ-Aufenthalt im Leben spielt«, so die Ich-Erzählerin,

»läßt sich von keiner wackeligen psychologischen Regel ableiten«, es »hängt ab von

dem, was vorausging, von dem, was nachher kam, und auch davon, wie es für den

oder die im Lager war«393. Während die Ich-Erzählerin verabsolutierenden »Regeln«,

allgemeinen Zuschreibungen oder leeren »Phrasen«394 skeptisch bis ablehnend gegen-

übersteht, wehrt sie entschieden pathologisierende Raster mit dem Gestus des Under-

statements ab (»KZ-Aufenthalt«). Eine entlastende Funktion können solche Generalisie-

rungsversuche für Außenstehende haben, als Betroffene sieht sie sich dadurch jedoch

eher belastet.395

Klüger wehrt also die Rolle eines traumatisierten Opfers ab und plädiert dafür, die

Sicht auf das Individuum und dessen subjektives Erleben nicht durch sentimentale Be-

troffenheit verdecken zu lassen. »Wer mitfühlen, mitdenken will«396, muss den Ein-

zelnen hinter verallgemeinernden Konstruktionen sehen wollen, erst dann lassen sich

»Einzelheiten erkennen«397: »Hinter dem Stacheldraht-Vorhang sind nicht alle gleich,

KZ ist nicht gleich KZ. InWirklichkeit war auch dieseWirklichkeit für jeden anders.«398

Wie das Ressentiment vereinheitlichende Konstruktionen aufzubrechen versucht, zeigt

388 Vgl. Klüger: Forgiving and Remembering, S. 311: »Remembering and resenting are […] like their

opposites, forgiving and forgetting.«

389 Klüger: weiter leben, 73; vgl. ebd., S. 213.

390 Améry: Über Zwang und Unmöglichkeit, S. 175, vgl. ebd., S. 171.

391 In den 1960er Jahren machte Wiliam G. Niederland auf ein »Syndrom« aufmerksam, das von ihm

später als »Überlebenden-Syndrom« (Folgen der Verfolgung. Das Überlebenden-Syndrom Seelenmord,

1980) eingeführt wurde. Vgl. Kramer: Folter in der Literatur, S. 445.

392 Améry: Ressentiments, S. 127.

393 Klüger: weiter leben, S. 73.

394 Ebd., S. 283.

395 Vgl. ebd., S. 82, S. 85.

396 Ebd., S. 127.

397 Ebd., S. 85.

398 Ebd., S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 B   TEXTANALYSEN

Klügers Beispiel, wie sie kurz nach Kriegsende zwei ihrer »Auschwitz-Gedichte« an ei-

ne Zeitungsredaktion schickte, mit einem »Begleitbrief dazu, in dem ich meine Verse

sozusagen als authentisch erklärte, die Umstände ihrer Komposition beschrieb, mein

Alter angab und großspurig feststellte, ich hätte in meinem kurzen Leben mehr erlebt

als andere, die weit älter seien. Die Antwort blieb aus.«399 Im Mittelpunkt der Veröf-

fentlichung im Jahr 1945 standen jedoch nicht die Gedichte, sondern ihr Brief, nicht die

begabte »Lyrikerin«, sondern das hilflose, unmündige »KZ-Kind«: »Nur zwei Strophen

meiner Gedichte standen da, und die waren eingebettet in einen weinerlichen, hände-

ringenden Text, Mitleid heischend vom kinderliebenden Publikum.«400 Ebenfalls Be-

standteil dieses Arrangementswar »eine Zeichnung, ein verlumptes, verschrecktes Kind

darstellend«401. Kritisch sieht Klüger die Reaktionsweise der Redaktion, ihren Brief öf-

fentlich mitfühlend zu inszenieren, sie über die Veröffentlichung aber nicht zu infor-

mieren: »Daß sich die Redaktion auch nachher nichtmitmir in Verbindung gesetzt hat-

te, empörte mich besonders, denn es widersprach den Gefühlsergüssen des Zeitungs-

menschen, der den rührseligen Brei gekocht hatte, und dem ich ja so wurscht war«402.

Für die Erzählerin besteht ein Widerspruch zwischen der öffentlichen Darstellung ih-

rer Erinnerungen und der ausgebliebenen Kontaktaufnahme zu ihr als Erinnernder.

Nicht die Ankündigung des Artikels in der Zeitung als »erschütterndes Dokument«403

ruft ihre Kritik hervor,404 sondern das Verhalten des Redakteurs, der keinen Kontakt

zu Klüger aufnahm. Ihm unterstellt sie eine Gleichgültigkeit ihr als Person gegenüber.

Nach den möglichen Ursachen fragt die Erzählerin nicht, denn anstatt dem Leser das

Verhalten ihres Umfelds zu erklären, versucht sie, das eigene Gefühl der Vereinnah-

mung begreiflich zu machen.

Auf die Passage über den Zeitungsartikel, in deren Zusammenhang die Erzählerin

äußert, dass die Inszenierung des Artikels aus ihrer Perspektive dem Verhalten der Re-

daktion »widersprach«, trifft die Beobachtung einer »Diskrepanz«, wie Heidelberger-

Leonard formuliert, zu, die in einer öffentlichen »Erinnerungswilligkeit« und einer per-

sönlichen »Erinnerungsunwilligkeit«405 liege. Das erzählende Ich lässt sich zwar nicht

auf Spekulationen über die individuelle Bereitschaft des Redakteurs ein, doch zeich-

net sich in der Erzählsituation ebenjene Diskrepanz ab, die Klüger durch Begriffe wie

›Sentimentalität‹ zum Gegenstand ihrer Kritik macht.

Als sie vierzehn Jahre später von einer weiteren Veröffentlichung ihrer Gedichte, in

einem Bandmit dem Titel »An denWind geschrieben«, erfährt, beschränkt das erzählende

Ich die Diskrepanz nicht auf das Erinnerungsverhalten seines Umfelds, es richtet den

Fokus vielmehr auf sich als Subjekt. Klüger stellt dazu fest: »Wieder hatte jemand etwas

399 Ebd., S. 197.

400 Ebd., S. 197f.

401 Ebd., S. 197.

402 Ebd., 198.

403 Feuchert, Sascha (Hg.): Ruth Klügerweiter leben. Eine Jugend. Erläuterungen undDokumente. Stutt-

gart: Reclam, 2004, S. 122: Artikelüberschrift: »Ein erschütterndes Dokument: Ein Kind schrieb aus

Auschwitz…«.

404 Interessanterweise erwähnt sie diese gedruckte Überschrift in weiter leben nicht, äußert aber in

genau dem Zusammenhang ihre Skepsis gegenüber der Formulierung »erschütternd«.

405 Heidelberger-Leonard: weiter leben – Grundstein zu einem neuen Auschwitz-›Kanon‹?, S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 103

von mir gedruckt, ohne mich zu fragen.«406 Zum Widerspruch kommt es für Klüger,

wenn sie durch das Verhalten ihres Umfelds die Deutungshoheit über ihr Leben und

Werk gefährdet sieht. Auch dieses Textbeispiel hebt denWiderspruch beziehungsweise

die Diskrepanz zwischen Erinnerung und Erinnern an hervor. Es sind die sentimentalen

Gesten der anderen, ihre »Fähigkeit zumMitgefühl«407 vorführend, die eine Opferrolle

formen und durch die Klüger ihre eigenen Erfahrungen auf eine kollektive Opferrolle

reduziert sieht.

Bestimmte Reaktionsweisen von Mitmenschen inszeniert der Text als Fremdposi-

tionierungen, zum Beispiel wenn sie Klügers äußerliches Erscheinungsbild mit jenen

Vorstellungen abgleichen, die Außenstehende von einem KZ-Opfer haben. In einem

prüfend »langen Blick« des Zeitungshändlers, der Klüger als Verfasserin der Gedichte

identifiziert, vermeint sie zu erkennen, »daßmein jetziges Aussehen undmeine angeb-

lichen Erlebnisse einander widersprächen«408. Aus den Gesten des Zeitungshändlers

leitet das erzählende Ich eine Situation ab, in der es sich ausgegrenzt fühlt, weil seine

Erfahrungen angezweifelt werden. Zwar spricht die Veröffentlichung des Artikels409 für

die Anerkennung der Opfererfahrung, dochwird diese auf eine Konstruktion festgelegt,

die Klüger konkret auf den Zeitungsausschnitt bezogen »sentimentale Ausbeutung«410

nennt. Ihre Opfererfahrung wird diskursiv vereinnahmt und auf die des hilflosen Kin-

des im KZ reduziert.

Diese von ihr ›Selbstbespiegelung‹ genannte, sichtbar gewordene Sentimentalität

meint in weiter leben weniger ein gefühlsbetontes Verhalten der Figuren, sondern eher

eine auf sich selbst gerichtete Betroffenheit. Beobachtet wird diese Form der Betroffen-

heit von der Erzählerin unter anderem in jenen Situationen, in denen Außenstehende

über Betroffene Annahmen »ohne weiteres Hinsehen«411 treffen und so individuelles

Leid ignorieren. Sie verbleiben bei ihrer Empfindung, der eigenen emotionalen Betrof-

fenheit. Dieser Beschreibung gemäß können auch die »Gefühlsergüsse[] des Zeitungs-

menschen«412 oder das »Pensum an […]Mitleid«413, das Klüger dem Leser unterstellt,414

sentimental genannt werden. Das erzählende Ich grenzt sich so vom Adressaten des

Textes und von den erzählten Figuren im Text ab. Hervorgerufen wird der Protest im

Ressentiment vor allem durch den Widerspruch, der für Klüger entsteht, wenn Außen-

stehende, denen sie eine Selbstbespiegelung unterstellt, auf ihre Erinnerungen zugrei-

fen wollen.415 Vermutet Klüger dahinter, Außenstehende könnten durch diesen Zugriff

ihr eigenes Bedürfnis nach Verdrängung verdecken, äußert sie ihre Kritik, und zwar

406 Klüger: weiter leben, S. 199.

407 Klüger: Dichten über die Shoah, S. 221.

408 Klüger: weiter leben, 197; vgl. ebd., S. 226f.

409 Der Artikel inDerBayrische TagundHessische Post vom23.06.1945 (»AmtlichesNachrichtblatt für die

Zivilbevölkerung«) herausgegeben von der Amerikanischen Heeresgruppe. Vgl. Feuchert: weiter

leben. Erläuterungen und Dokumente, S. 120-123.

410 Klüger: weiter leben, S. 214.

411 Ebd., S. 72.

412 Ebd., S. 198.

413 Ebd., S. 141.

414 Vgl. dazu ebd., S. 73, S. 109f., S. 141, S. 190, S. 199.

415 Vgl. ebd., S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 B   TEXTANALYSEN

in Situationen, in denen sie sich mit Rollenbildern, Fremdzuschreibungen, Vorwür-

fen und Vereinnahmungen – mit »pauschalen Fehl- und Vorurteilen«416 – konfrontiert

sieht. Aus Sicht der Erzählerin beeinträchtigen sie allesamt auf verschiedene Weise ihr

Recht auf Erinnerung, weil sie ihr etwas »überstülpten, ohne hinzuschauen«417.

Der Protest weist das Erzähler-Ich aber als handlungsfähiges Subjekt aus, das sich

dagegen wehrt, seine subjektiven Erfahrungen in vorgegebene Rollen einzupassen. »Ich

hab damals immer gedacht, ich würde nach dem Krieg etwas Interessantes und Wich-

tiges zu erzählen haben. Aber die Leute wollten es nicht hören, oder nur in einer ge-

wissen Pose, Attitüde, nicht als Gesprächspartner«418. Dieses Beispiel zeigt, dass sich

die Erzählerin von einer Rolle distanziert, die sie in ein Erinnerungskorsett und in ei-

ner Opfer-»Pose« zwängt. Gegen das im Erinnerungs- und Gedenkdiskurs praktizierte

Reduziertwerden auf einen »kollektiven Holocaust-Überlebenden-Status«419 wehrt sich

das ressentimenttragende Subjekt, es lässt sich nicht zum Objekt ihrer »Ehrfurcht«420

machen.

Es geht zum einen um die Abwehr dieser Opfer-»Pose«, zum anderen verlangt hier

ein Subjekt auch die Anerkennung seiner subjektiven Erfahrungen. Eine solche »Pose«,

die in erster Linie den Deutschen im Umgang mit ihrer Vergangenheit helfe, kommt

für Klüger einer erneuten Entrechtung gleich: »Ihr redet über mein Leben, aber ihr

redet über mich hinweg«421. Da Klüger davon ausgeht, der Außenstehende begnüge

sich mit seiner eigenen Empörung, will sie weder dieser »Pose« entsprechen noch die

Leserinnen und Leser emotional rühren.

3.2.2 Selbstbezogenheiten

Die Autobiographie weiter leben gewährt dem Leser einen Einblick in die subjektive Er-

fahrungswelt der Erzählerin und Figur Klüger, wobei das Ressentiment eine Distanz

markiert zu den anderen Figuren im Text sowie zum Leser. Distanz entsteht im We-

sentlichen aus der Kritik an den von ihr als vereinnahmend und belehrend wahrge-

nommenen Tendenzen in ihrem Umfeld. Die gemeinsame Ausdrucksform ist das Res-

sentiment, das Parallelen zwischen dem Essay Ressentiments und weiter leben sichtbar

macht. Eine wesentliche Gemeinsamkeit besteht in der Forderung des Subjekts, dass

bei den Opfern, so Améry, »das Ressentiment bestehen bleibt, und, hierdurch geweckt,

im anderen das Selbstmißtrauen«422. Zeigt Klüger mit ihrer Kritik an der »Selbstbe-

spiegelung« nicht auch,wie nötig das ist, was Améry in Ressentiments »Selbstmißtrauen«

nennt? Klügers Kritik kann demnach auch als Aufforderung zum reflexiven, selbstkri-

tischen Umgang mit der Geschichte und den Opfern gelesen werden. Das »Selbstmiß-

trauen« zu provozieren bedeutet in weiter leben, deutsche Leserinnen und Leser auf den

Umgang mit ihrer kollektiven Vergangenheit aufmerksam zu machen.

416 Ebd., S. 91.

417 Ebd., S. 236.

418 Klüger: weiter leben, S. 110.

419 Malo: Deutsch-jüdische Autobiographie, S. 432.

420 Klüger: weiter leben, S. 110.

421 Ebd., S. 199.

422 Améry: Ressentiments, S. 142.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 105

Das Ressentiment in weiter leben sowie in Ressentiments thematisiert jene Selbstbe-

zogenheiten, die eine Aufarbeitung deutscher Verbrechen und eine Verständigung mit

den Opfern dieser Verbrechen zu blockieren scheinen. Klüger wie Améry fordern daher

vom Leser, ihre Opfer-Ressentiments anzuerkennen, gewissermaßen als ersten Schritt,

um ›Blockaden‹423 in der Verständigung zwischen den Opfern und den Tätern und ih-

ren Nachkommen aufzubrechen.

Zumeist im Erzählerbericht wiedergegebene Situationen führen dem Leser Verhal-

tensweisen vor, indem der Text diese als selbstbezüglich dargestellt und Klüger sich

über das Ressentiment als distanziert figuriert. Das betrifft beispielsweise Passagen,

in denen die Figur Gisela auftritt, die das Erzähler-Ich als stereotype Figur deutscher

Vergangenheitsbewältigung einführt.424 Die Figur Gisela repräsentiert ein Verhältnis

zu Vergangenheit und Zukunft, das Klügers Position entgegensteht. Zwischen Klüger

und Gisela tritt der Kontrast besonders hervor, wenn Letztere in ›besserwisserischer‹425

Manier davon ausgeht, Klüger sei es trotz Auschwitz »doch relativ gut gegangen« und

im Vergleich zu ihrer eigenen Mutter habe Klügers Mutter »großes Glück«426 gehabt.

In der Situation werden keine Zusammenhänge hergestellt, vielmehr wertet hier eine

Figur die Erfahrungswelt Klügers und das Leid der jüdischen Familie Klüger ab. Das

Erzähler-Ich interveniert und wendet sich dabei an die deutsche Leserschaft: »Aber ich

will euch erzählen, daß meine Mutter kein Glück gehabt hat im Leben.«427 Klüger ver-

langt, den Standort ihrer Erfahrungswelt anzuerkennen, von dem aus sie über die Ver-

gangenheit spricht. Mit dem vierten Merkmal des Ressentiments fordert das Subjekt

Anerkennung dieser »Erinnerungsdifferenz«428 ein. Indem es Vergleiche kritisiert,429

wird überdies ihre trennende geschichtliche Erfahrung deutlich, wenn sich das erzäh-

lende Ich von Gisela als »Durchschnittsgesprächspartnerin«430 in einer ressentiment-

haften Erzählweise distanziert: »Die scheute sich nicht zu vergleichen, nur wurden aus

ihren Vergleichen gleich Gleichungen, und schlechte Rechnerin, die sie war, stimmten

die Lösungen nicht.«431

Auch Einstellungen anderer Personen werden von einem Subjekt wiedergegeben,

das ressentimenthaft spricht, zum Beispiel, wenn manche Zeitgenossen aus dem wis-

423 Vgl. ebd., S. 128. Vgl. Schneider, Helmut J.: »Reflexion oder Evokation. Erinnerungsrekonstruktion

inRuthKlügersweiter lebenundMartinWalsers Ein springenderBrunnen«. In: AloAllkemper/Norbert

Otto Eke (Hg.): Das Gedächtnis in der Literatur. Konstitutionsformen des Vergangenen in der Li-

teratur des 20. Jahrhunderts, Sonderband der Zeitschrift für Deutsche Philologie. Berlin: Schmidt,

2006, S. 160-175, insbes. S. 164f.

424 Pérez Zancas, Rosa: »Holocaustliteratur und Zeugentum«. In: Christina Jarillot Rodal (Hg.): Be-

standsaufnahme der Germanistik in Spanien. Kulturtransfer und methodologische Erneuerung.

Berlin: Lang, 2010, S. 377- 384, S. 182.

425 Klüger: weiter leben, S. 85.

426 Ebd., S. 92.

427 Ebd., S. 92f.

428 Machtans: Zwischen Wissenschaft und autobiographischem Projekt, S. 200, S. 219; vgl.

Heidelberger-Leonard, Irene: Ruth Klüger, weiter leben. Eine Jugend. Interpretation. München:

Oldenbourg, 1996, S. 43.

429 Vgl. Klüger: weiter leben, S. 93.

430 Ebd., S. 85.

431 Ebd., S. 110 (Hervorhebung im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 B   TEXTANALYSEN

senschaftlichen Umfeld des Erzähler-Ichs es ablehnen, Literatur über den Holocaust

zu lesen, zum einen, weil sie die Lektüre von Leidenserfahrungen für »psychisch un-

gesund«432 halten, zum anderen, weil sie sich nicht mit den Tätern und Opfern iden-

tifizieren könnten.433 Klüger greift diese Rechtfertigungsgesten von Leserinnen und

Lesern auf. Indirekt liefert sie damit ein Beispiel für Verdrängung und stellt das bereits

genannte Identifikationspotenzial ihrer ›Überlebensgeschichte‹ zur Diskussion:

Wer schreibt, lebt. Der Bericht, der eigentlich nur unternommen wurde, um Zeugnis

abzulegen von der großen Ausweglosigkeit, ist dem Autor unter der Hand zu einer

›escape story‹ gediehen. Und das wird nun auch zum Problem meines Rückblicks.434

Besteht das »Problem«, das die Erzählerin vorbringt, darin, dass sich deutsche Le-

ser mit ihr identifizieren könnten, ›weil‹ sie überlebt hat? Die Rezeption von Litera-

tur über den Holocaust sei, wie Dagmar von Hoff schreibt, grundsätzlich mit einer

»Opfer-Metaphorik« verbunden, die ihrer Ansicht nach eine Identifizierung begünsti-

ge.435 Die »Ich-Erzähler« der autobiographischen Literatur von Überlebenden »gera-

ten unvermeidlich zu Figuren, mit denen der Leser sich zu identifizieren vermag«436.

Auf das Identifikationsbedürfnis der Leserschaft reagiere weiter leben, so von Hoff, mit

»Störfelder[n]«437, die Identifikationen und Sentimentalität verhindern sollen.438 Die

von der Erzählerin unterstellte Kausalität, der Überlebende schwäche das »Entsetzen

über den Massenmord«439, ›weil‹ er überlebt hat, ist eines dieser »Störfelder«. Es stellt

sich jedoch die Frage, ob diese Störung nicht gerade dadurch entschärft wird, dass dies

im Kontext der Identifikationsabwehr geschieht, das Störfeld somit als ein Mittel inter-

pretiert wird, die Identifikation des Lesers mit der Ich-Erzählerin zu vermeiden. Was

lässt sich über diese Identifikation überhaupt sagen? Liegt die Provokation nicht schon

in der Annahme einer solchen, oder, anders gefragt: Wie viel Ressentiment steckt in

dem Satz »Ihr müßt euch nicht mit mir identifizieren«440?

3.2.3 Fremdzuschreibungen: Erkennen im Protest

Zum Vorschein kommt das Ressentiment, wenn sich Reflexionen des erzählenden Ichs

aus der Zeit nach der Gefangenschaft im Konzentrationslager in die Erzählung mi-

432 Ebd., S. 140.

433 Ebd., 140f.

434 Ebd., S. 139.

435 Hoff, Müller: Erzählen, Erinnern und Moral, 203f.; Lühe, Irmela von der: »Das Gefängnis der Er-

innerung – Erzählstrategien gegen den Konsum des Schreckens in Ruth Klügers weiter leben«. In:

Manuel Köppen/Klaus R. Scherpe (Hg.): Bilder des Holocaust. Literatur – Film – bildende Kunst.

Köln, Weimar, Wien: Böhlau, 1997, S. 29-45, insbes. S. 33.

436 Ebd., S. 204; Dagmar von Hoff spricht von einem »grundsätzliche[n] Dilemma«, dem Irmela von

der Lühe wiederum in konkreten Texten von Überlebenden, wie Primo Levi, nachgeht. Vgl. Lühe:

Gefängnis der Erinnerung, S. 33.

437 Hoff, Müller: Erzählen, Erinnern und Moral, S. 204.

438 Vgl., ebd., S. 203f.; vgl. Gansel, Carsten/Ächtler, Norman: Das ›Prinzip Störung‹ in den Geistes- und

Sozialwissenschaften. Berlin: de Gruyter, 2013; Bock, Dennis: Literarische Störungen in Texten über

die Shoah. Imre Kertész, Liana Millu, Ruth Klüger. Frankfurt a.M.: Lang, 2017.

439 Klüger: Dichten über die Shoah, S. 210.

440 Klüger: weiter leben, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 107

schen. Ohne die Erfahrungen, die das Erzähler-Ich in der Zeit nach 1945 gemacht hat,

ist das Ressentiment nicht denkbar, das hebt Améry in seinem Essay hervor.441 Dass

der dem Ressentiment inhärente Protest das erzählte und erzählende Ich jedoch ver-

binden kann, wird in der folgenden Passage deutlich, in der Klüger eine Situation aus

ihrer Kindheit in den 1930er Jahren wiedergibt, als ihr eine fremde Person ein Stück

Obst überreicht:

Das Geschenk war eine Orange. Als der Zug aus dem Tunnel herausfuhr, hatte ich

sie schon in die Tasche gesteckt und sah dankbar zu dem Fremden auf, wie er wohl-

wollend auf mich herunterschaute. Meine Gefühle waren aber gemischt […] ich gefiel

mir nicht in dieser Rolle. Ich wollte mich als oppositionell statt als Opfer sehen, daher

nicht getröstet werden. […] Es war eine sentimentale Geste, in der der Spender sich

in seinen guten Absichten bespiegelte.442

Sie überlegt, was passiert wäre, hätte sie »sein Almosen« abgelehnt, »etwa mit den

Worten: ›Du machst es dir leicht. Auf deine Orange pfeif ich.‹ Eine undenkbare Re-

aktion.«443 Über eine Reflexionsebene verlagert Klüger das damalige Ereignis in eine

Gegenwart, in der das Ich die Reaktion eines Ichs der Vergangenheit reflektiert. In wei-

ter leben artikuliert das Subjekt einen Protest, der als Kind unmöglich, als Erwachsene

aber notwendig wird. Das reflektierende Ich der Schreibgegenwart stellt nicht nur ei-

ne Verbindung zu dem erlebenden Ich der Vergangenheit her.444 Das erzählende Ich

erkennt sich im Protest des erlebenden Ichs. Über den Protest wird im Text eine Nähe

zwischen erlebendem und erzählendem Ich hergestellt.

Der Konflikt besteht für die Erzählerin in der ihr »zugeteilte[n] Rolle des dankba-

ren Judenkindes«445. Diese Rolle benennt sie, grenzt sich von ihr ab und setzt ihr einen

Entwurf entgegen, dessen Gegenteil, Undankbarkeit, in Situationen »moralischer Aus-

weglosigkeit«446 nicht greift. Der Gegenentwurf ist ein Entwurf des Protests: Aus der

Distanznahme zu der Rolle als hilfloses Kind entsteht ein Subjekt, das sich »als op-

positionell statt als Opfer« entwirft. Aus diesem Protest geht ein Subjekt hervor, das

sich kritisch zu einer Rolle verhält und dadurch erzählerisch seine Handlungsfähigkeit

zurückgewinnt:

441 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 121; Zum Beispiel schreibt er über die politische ›Neuordnung‹ Eu-

ropas: »Ich war Zeuge, wie die deutschen Politiker […] eiligst und enthusiastisch den Anschluß

an Europa suchten: Sie knüpften mühelos das neue an jenes andere Europa, dessen Neuordnung

Hitler in seinem Sinne bereits zwischen 1940 und 1944 erfolgreich begonnen hatte.« (Améry: Res-

sentiments, S. 125).

442 Klüger: weiter leben, S. 50.

443 Ebd.

444 Ein ähnlicher Gedanke findet sich bei Michaelis, nur nennt er es nicht Nähe, sondern »Solidarität«

des erzählenden Ichs mit dem erzählten Ich und spricht von dem »Bemühen«, eine »Verstum-

mung« zu »korrigieren« (Michaelis: Erzählräume nach Auschwitz, S. 184).

445 Klüger: weiter leben, S. 51.

446 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 B   TEXTANALYSEN

Hatte ich nicht auchmeinen Spaß gehabt bei dem Abenteuer einer kleinen Verschwö-

rung zwischen mir und einem Fremden, eine Szene, in der ich die mir zugeteilte Rolle

des dankbaren Judenkindes doch mit einer gewissen Überzeugung gespielt hatte?447

Die Zuschreibungen werden aus Klügers Sicht von den Bedürfnissen derer bestimmt,

die diese Zuschreibungen stiften. Indem sie vorgibt, die Rolle »gespielt« zu haben, ist

dieses Subjekt kein passives Opfer, sondern distanziert sich von der Rolle des »dank-

baren Judenkindes« und erzeugt über die Distanz zu der vorgeformten Opferrolle ei-

nen eigenen Handlungsspielraum. Die beiden Passagen aus weiter leben beziehen sich

auf eine als vergangen präsentierte Begegnung und sie enthalten wesentliche Momente

von Klügers Kritik am gegenwärtigen Erinnerungsdiskurs. Die der Protagonistin ent-

gegengebrachten Gesten, in denen Außenstehende Mitleid bekunden oder Trost spen-

den wollen, sind für die Erzählerin bloß Sentimentalitäten, in denen sich die ›Geber‹

an ihren ›Gaben‹ erfreuen, den Empfänger, hier die Protagonistin Klüger, aber offen-

bar außer Acht lassen. In diesem Fall ist es der »Spender«, der sich der Interpretation

der Erzählerin gemäß in seiner guten Absicht ›bespiegelt‹, wodurch sich Klüger auf eine

Rolle reduziert, vereinnahmt beziehungsweise ausgegrenzt sieht.Was die Kritik der Er-

zählerin so provokant macht, ist deren doppelbödige Ausrichtung: Es dem Objekt ihrer

Kritik gleichzutun und den »Spender« zu vereinnahmen. Der Vorwurf der »Selbstbe-

spiegelung« lässt die Möglichkeit anderer Motivationsgründe, über die das Gegenüber

verfügen könnte, unwichtig erscheinen. Dadurch wird die Figur zu einer Projektions-

fläche der Erzählerin oder, anders gewendet: Dem Recht der Figur auf gute Absichten

gewährt das erzählende Ich keinen Raum.

Über die Distanz zum Erzählten stellt das reflektierende Ich der Schreibgegenwart

eine Verbindung zu dem erlebenden Ich der Vergangenheit her. Zum Bestandteil der

narrativen Selbstbildung wird das Ressentiment, wenn sich das erzählende Ich im Ver-

halten des erzählten Ichs erkennt. So zumBeispiel bei Klüger, die über die vor der Fami-

lie verheimlichten und von der Regierung verbotenen Kinobesuche in Wien berichtet.

Die erzählten Kinobesuche erklärt das erzählende Ich in weiter leben zu Protesthand-

lungen: »Ich wählte nämlich nicht die Unterhaltungs-, sondern die Propagandafilme,

und trotzte so nicht nur der Regierung, sondern auch meiner Familie«.448Weiter heißt

es: »Der Reiz dieser Kinobesuche bestand in der zu leistenden Kritik, im Widerstand

gegen die Versuchung zur Identifikation und Bejahung.«449

Damit kann das zweite Merkmal des Ressentiments, das Erkennen im Protest, in

seiner identitätsstiftenden Funktion präzisiert werden, denn in weiter leben lässt sich

der Versuch beobachten, dass sich das Subjekt nicht über die Fremdzuschreibung,

also über das Verweigerte oder Negierte, bildet, sondern über den Protest, über die

individuelle Verweigerungshaltung. Entwirft sich die Autorin Klüger im Prozess der

Distanzierung als ein ressentimenttragendes Subjekt, liegt diesem textuell konstru-

ierten Subjektentwurf ein Inklusionsversuch zugrunde, biographische Brüche und

erfahrungsbedingte Diskrepanzen in den Prozess der Selbstbildung aufzunehmen.

447 Ebd.

448 Klüger: weiter leben, S. 52.

449 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 109

Die narrative Strategie des Ressentiments wird erkennbar, wenn das Subjekt Ver-

einnahmungen abwehrt, durch die es sich zum »Leidensobjekt«450 gemacht und in ei-

ne »Objektposition«451 gedrängt sieht. Den daraus resultierenden Zuschreibungen ent-

zieht sich das Subjekt. Ähnlich verhält es sich mit den von ihr abgelehnten stigmati-

sierenden Fremdzuschreibungen wie der ›ehrfürchtigen Pose‹, dem ›hilflosen KZ-Kind‹

oder dem ›dankbaren Juden-Kind‹. Klüger benennt damit konkrete Opferrollen, die als

Beispiele für die spezifischen Bewältigungs- und Entlastungsversuche der Deutschen

durch Verallgemeinerungen undVereinnahmung derOpfer verstandenwerden können.

 

3.3 Protest gegen Vergessen und Verzeihen

3.3.1 Vergessen durch »Wegwischen«

Die Deutungshoheit über ihr »Leben«452 beansprucht Klüger mit dem »Recht des Er-

innerns«. Auf das beruft sie sich, wenn sie sich mit der Erwartung konfrontiert sieht

zu vergessen und zu verzeihen. Der vierte Teil der Autobiographie enthält Äußerun-

gen von Figuren aus dem amerikanischen Kontext. Aussagen zu ihrer Vergangenheit,

auf die Klüger kritisch reagiert, begegnen ihr auch im familiären und freundschaftli-

chen Umfeld. Mit einem Verdrängen der Vergangenheit ist Klüger – obwohl es sich im

amerikanischen und deutschen Erinnerungskontext nach der Shoah um verschiedene

Diskurse handelt –453 nicht nur in Deutschland konfrontiert. Bestimmte Reaktionen

und Teile der Reduktion sind demnach nicht ausschließlich an den deutschen Kontext

gebunden. Überdies sieht sie sich dazu veranlasst, sich zu Äußerungen aus ihrem pri-

vaten Umfeld zu verhalten, wenn eine Freundin ihr das Verzeihen rät oder eine Tante

sie zum Vergessen auffordert.

Mit einer »Geste des Abwischens« empfiehlt Letztere der Figur Klüger, sie müsse

das Erlebte aus dem »Gedächtnis streichen« – durch ein »Wegwischen, wie mit ei-

nem Schwamm, wie die Kreide von einer Tafel«454. Den Ratschlag empfindet Klüger

als Vorschrift im Umgang mit ihren Erinnerungen, denn das »Leben, das gelebte«, sagt

sie, »kann man doch nicht wegwerfen, als hätte man noch andere im Schrank«455. Die

Geste ihrer »entfernte[n] Tante« aus Amerika, Klüger solle vergessen, läuft ihrem Be-

dürfnis, sich zu erinnern, zuwider. Mit der an die Figur Klüger gerichteten Aussage,

sie solle die Erinnerungen »wegwischen«, inszeniert der Text in der Figur der Tante in

erster Linie eine Vertreterin einer solchen Haltung. Ihr entgehe es, dass Klüger sich

in dieser Frage in einem anderen Wahrnehmungs-, Empfindungs- und Erinnerungs-

gefüge befindet. Der Figur Klüger wird mit einer »Geste des Abwischens« das Verges-

450 Klüger: Gelesene Wirklichkeit, S. 58.

451 Alkemeyer, Thomas/Schürmann, Volker/Volbers, Jörg: »Einleitung«. In: Dies. (Hg.): Praxis denken.

Konzepte und Kritik. Wiesbaden: Springer, 2015, S. 7-23, hier S. 18.

452 Klüger: weiter leben, S. 228.

453 Zu dem Erinnern amerikanischer Juden an den Holocaust in den ersten Nachkriegsjahrzehnten

vgl. u.a. Diner, Hasia R.: We remember with reverence and love. American Jews and the myth of

silence after the Holocaust. New York: New York Univ. Press, 2009.

454 Klüger: weiter leben, S. 228.

455 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 B   TEXTANALYSEN

sen nahegelegt, diese Geste setzt jedoch einen Umgang mit dem Erlebten voraus, der

an Klügers Erfahrungswelt vorbeiführt und einem Sprechen über die Erlebnisse von

vornherein entgegenwirkt: »Ich dachte, sie will mir das einzige nehmen, was ich hab,

nämlich mein Leben«456. Mit Situationen wie diesen, die für ein gescheitertes bezie-

hungsweise gar nicht zustande kommendes Streitgespräch in der Erzählung stehen,

vermag es weiter leben, Empfehlungen anderer als Forderungen zu enthüllen, die aus

der Perspektive Klügers ebenso wenig »brauchbar« sind wie die sentimentale Geste des

fremden »Spenders«457.

In der Gegenüberstellung der Situation zwischen den beiden Figuren, der »ent-

fernten Tante« und Klüger, wendet sich die Autorin an eine deutsche Leserschaft. In

direkter Rede gibt die Erzählerin den Ratschlag mittels der Kreide-Tafel-Metapher458

wieder. Das aufgerufene Bild des »Abwischens« und die Reaktion Klügers darauf geben

zu verstehen, welche Konsequenzen es haben kann, unmittelbar Betroffenen mit dem

Rat zu begegnen, sie sollten vergessen. Weder fördert dies den Dialog noch wird die

Empfehlung von Klüger als berechtigt anerkannt. Die Autorin Klüger entwirft sich als

ein Subjekt, das mit den eigenen Erinnerungen so nicht verfahren kann. Erheben sol-

che Forderungen eine dauerhafte Löschung des Erlebten zumMaßstab, wie es die dem

Vergessen nahestehende Tafel-Metapher suggeriert,459 inszeniert weiter leben ein Spre-

chen, das sich selbst »als Norm«460 nimmt und von Klüger als ein Sprechen über ihre

Erinnerungen wahrgenommen wird. Dargestellt wird die Situation eines Subjekts, das

sich durch Ratschläge bedrängt sieht, deren Norm einem Zeitverständnis entspricht,

das mit Klügers subjektiver Erfahrungswelt nicht vereinbar ist. Die Sicht des Sprechers

macht die Erfahrungswelt des Subjekts auf diese Weise zu einem Konstrukt, über das

ein Opfer entsprechend verfügen könne. In dem Fall hieße es, das Erlebte zu vergessen.

3.3.2 Verzeihen als »Vorschrift«

Im Epilog macht das Erzähler-Ich seinen Standpunkt deutlich: »Beim Hofmannsthal

sagt die Elektra: Ich bin kein Vieh, ich kann nicht vergessen. Verzeihen ist zum Kotzen,

456 Ebd.

457 Ebd., S. 50.

458 Vgl. hierzu Sigmund Freud über schriftlich fixierte »Erinnerungen« in Notiz über den Wunderblock

(1924/25): »Wenn ich zum Beispiel mit Kreide auf eine Schiefertafel schreibe, so habe ich eine Auf-

nahmsfläche, die unbegrenzt lange aufnahmsfähig bleibt und deren Aufzeichnungen ich zerstö-

ren kann, sobald sie mich nicht mehr interessieren, ohne die Schreibfläche selbst verwerfen zu

müssen. Der Nachteil ist hier, daß ich eine Dauerspur nicht erhalten kann. Will ich neue Notizen

auf die Tafel bringen, so muß ich die, mit denen sie bereits bedeckt ist, wegwischen.« (Erstver-

öffentlichung: Internationale Zeitschrift für Psychoanalyse, Bd. 10 [1], 1924, S. 1-5; Freud, Gesam-

melteWerke. Bd. 13, S. 387-391) Mona Körte macht in ihrem Aufsatz auf Freuds »Wunderblock« als

Analogie zum Gedächtnis aufmerksam, wenn Klüger für ihre »Beschreibung von Gedächtnistätig-

keiten« (Körte) den Computer und dieMetapher des »defekten Bildschirms« (Klüger: weiter leben,

S. 180, S. 272) verwendet, um das von ihr Gelöschte als »Dauerspur des Geschriebenen« (Freud) zu

bewahren (vgl. Körte: Der Krieg der Wörter, S. 213).

459 Das als Tafel gedachte »Erinnerungssystem« steht demVergessennäher als Tinte auf Papier (Wein-

rich, Harald: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens. München: Beck, 1997, S. 169).

460 Klüger: weiter leben, S. 277.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 111

denk ich oder sag ich«461. Wenn andere Figuren dem Subjekt »das Recht des Erinnerns

in Frage stellen«462, gibt sich die Autorin Klüger ›unversöhnlich‹. Der damit zum Aus-

druck gebrachte Protest gegen verordnetes Vergessen in weiter leben ist keine Position

der Schwäche. ›Sagt‹ und ›denkt‹ das ressentimenttragende Subjekt »Verzeihen ist zum

Kotzen«, formuliert Klüger eine Gegenhaltung.Mit der eigenen ›Unversöhnlichkeit‹ re-

agiert sie nicht nur auf den wohlgemeinten Rat der Freundin Anneliese,463 die Klüger

empfiehlt, »Du solltest lernen zu verzeihen, dir selbst und anderen, dann wär dir bes-

ser«464. Sie behauptet sich damit vor allem jenen gegenüber, von denen Klüger meint,

sie könnten sich ihrer Erinnerungen an das Gelebte bemächtigen.465 Auch in seiner

wörtlichen Bedeutung ist dieser Satz eine Gegenhaltung, die mit einer Reaktion ihres

Körpers einhergeht.Das Subjekt befindet sich,wie bei der »Lähmung« auch, in einer Si-

tuation ohne Ausweg, nur wird dieser fehlende ›Ausgang‹ oder unmögliche Neubeginn

nicht über den souveränen Protest des Subjekts, sondern über eine körperliche Ohn-

macht artikuliert. Entscheidend aber ist die Gegenhaltung, die sich im Ressentiment

in Bezug auf eine deutsche Leserschaft formiert. Indem weiter leben deutschen Lesern

solche Diskrepanzen vorführt, auf die das Subjekt reagiert, greift Klüger voraus. Das

ressentimenttragende Subjekt gibt eine »Vorbedingung«466 für ein hypothetisches Ge-

spräch vor.467 Gelingen kann dieses Gespräch jedoch nicht, wennman von ihr erwartet,

sie müsse vergessen können und bereit sein zu verzeihen.

Zwei weitere Beispiele verdeutlichen, wie sich die Distanz eines ressentimenthaft

sprechenden und derart Kritik übenden Subjekts in weiter leben zeigt. Es spricht in Si-

tuationen, in denen es sich durch angeratenes Vergessen bevormundet sieht: »Warum

mir Vorschriften machen, wie ich damit umzugehen habe?«468 Ebenfalls zu Wort mel-

det sich das ressentimenttragende Subjekt, wenn es sich von Adornos Diktum, »nach

Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch«469, in der eigenen Ausdrucksweise

eingeschränkt sieht.470 Die Intervention leitet Klüger, wie Améry auch, aus dem eige-

461 Ebd., S. 279.

462 Ebd., S. 73.

463 Es handelt sich bei dieser Figur um eine der drei Freundinnen, Marge, Anneliese und Simone, die

Klüger 1949 in Vermont kennengelernt hatte (vgl. Klüger: weiter leben S. 245-248); Anneliese und

Klüger haben »keine gemeinsame deutsche Vergangenheit« (ebd., S. 278).

464 Ebd., S. 278f.

465 Vgl. ebd., S. 228.

466 Fischer, Torben: Jean Améry. Jenseits von Schuld und Sühne. In: Ders., Matthias N. Lorenz (Hg.): Le-

xikon der »Vergangenheitsbewältigung« in Deutschland. Debatten- und Diskursgeschichte des

Nationalsozialismus nach 1945. Bielefeld: transcript, 2015, S. 169-171, hier S. 170.

467 Zancas spricht von einem »hypothetischen Dialog mit den Lesern« (Zancas: Holocaust [wei-

ter]schreiben, S. 161).

468 Klüger: weiter leben, S. 228.

469 Adorno, TheodorW.: Kulturkritik und Gesellschaft [1949]. In: Ders: Gesammelte Schriften. Bd. 10.1:

Kulturkritik undGesellschaft I. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1977, S. 11-39, hier

S. 30.

470 Vgl. Klüger: weiter leben, S. 126. Welchen Stellenwert die Sprache in Situationen der Ohnmacht

einnehmen kann, zeigt der Gebrauch der gebundenen Sprache, ihre sogenannten »Appellgedich-

te« (ebd., S. 123). Vgl. dazu Kertész: »Ich würde ihn [den bekannten Ausspruch Adornos], in einem

ebenso weiten Sinn, so modifizieren, daßman nach Auschwitz nur noch über Auschwitz Gedichte

schreiben kann.« (Kertész: Lange, dunkle Schatten. In: Exilierte Sprache, S. 54) Vgl. Petra Kieda-

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 B   TEXTANALYSEN

nen Erleben ab: »Die Forderungmuß von solchen stammen, die die gebundene Sprache

entbehren können,weil sie diese nie gebraucht, verwendet haben, um sich seelisch über

Wasser zu halten.«471 Für Klüger war es die Lyrik, die ihr in den Lagern einen »vertrau-

ten Zugang zur Welt«472 verschaffte.

Über die Strategie der Distanz formt sich die Autorin Klüger zum Subjekt, das sich

von denen distanziert, seien es Personen oder Postulate, von denen sie sich übergangen

sieht. Daher fragt sie provokant: »Wer mischt sich hier ein?«473 In der Ablehnung be-

stimmter Rollen kreiert die Autorin einen Subjektentwurf, der erst durch eine Distanz

zum Erlebten entsteht und dessen Eigenschaft es ist zu protestieren. Sich als ›unver-

söhnlich‹ im Text zu geben heißt, sich ex negativo in der Abgrenzung von der Fremd-

zuschreibung zu entwerfen. Dieser Subjektentwurf bringt wiederum diverse Fremd-

zuschreibungen zum Vorschein, die in der jeweiligen Erzählsituation greifbar werden,

wenn das Erzähler-Ich die aufgenötigte passive Opferrolle kommentiert und sich expli-

zit davon abgrenzt. Damit hält das Subjekt das Erlebte und den Leser auf Distanz.

 

3.4 Reduktion als Gegenentwurf

Das Recht auf Erinnern und das Verweigern von Opferrollen sind narrative Strategi-

en des Ressentiments. Mit dem eingeforderten »Recht des Erinnerns« nimmt sich das

ressentimenttragende Subjekt aber auch das Recht auf Reduktion: »Was ich hier schrei-

be, vereinfacht.«474 Von der Definition des Ressentiments als eine gefühlsmäßige, un-

bewusste und ›auf Vorurteilen beruhende Abneigung‹475 sind diese ›Vereinfachungen‹

und Klügers »Gegenvorwürfe«476 nicht weit entfernt. Diese Textkonstruktionen bezie-

hen sich nicht auf eine Unfähigkeit des Subjekts, eine andere Perspektive einzunehmen,

die Reduktion ist vielmehr ein Verfahren, das selbst ein Perspektivwechsel ist.

isch (Hg.): Lyrik nach Auschwitz? Adorno und die Dichter. Stuttgart: Reclam, 1995; Günter, Manue-

la: »Shoah-Geschichte(n). Die Vernichtung der europäischen Juden im Spannungsfeld von Histo-

riographie und Literatur«. In: Daniel Fulda/Silvia Serena Tschopp (Hg.): Literatur und Geschichte.

Ein Kompendium zu ihrem Verhältnis von der Aufklärung bis zur Gegenwart. Berlin, New York: de

Gruyter, 2002, S. 173-194, hier S. 190. Vgl. vom »Diskurs der Erinnerung« zu einem »Diskurs über Er-

innerung« Erdle, Birgit R.: »Das Trauma im gegenwärtigen Diskurs der Erinnerung«. In: SigridWe-

igel/Gerhard Neumann (Hg.): Lesbarkeit der Kultur. Literaturwissenschaft zwischen Kulturtechnik

und Ethnographie. München: Fink, 2000, S. 259-274, hier S. 259.

471 Klüger: weiter leben, S. 126.

472 Ebd., S. 161. Es seienGoethesVerse gewesen, durchdie die Erzählerin einen »vertrautenZugang zur

Welt wiedergefunden« habe. Im Osterspaziergang habe sie eines jener »Versprechen« (ebd.) ent-

deckt, das sie im Rückblick »seelisch über Wasser« hielt: »Denn sie sind selber auferstanden/aus

niedriger Häuser dumpfen Gemächern« (zit.n. ebd., S. 160).

473 Ebd., S. 126.

474 Ebd., S. 213.

475 Vgl. Dudenredaktion (Hg.): »Ressentiment«. In: Duden. Die deutsche Rechtschreibung. Mann-

heim: Dudenverlag, 2006, S. 850.

476 Klüger: weiter leben, S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 113

Über Äußerungen wie »Theresienstadt sei ja nicht so schlimm gewesen«477 konstru-

iert die Autorin Klüger eine in weiter leben häufig wiederkehrende Figur namens Gisela,

die selbst nicht im Ghetto oder Konzentrationslager war. Zugleich inszeniert die Au-

torin eine Diskrepanz in der Kommunikation zwischen Klüger und Gisela. Die Figur

und Erzählerin Klüger grenzt sich so von Aussagen wie der oben zitierten ab. Übt das

Ich im Text Kritik, entsteht eine Distanz, die sich nicht nur auf die Figur in der jeweili-

gen Erzählsituation beschränkt. Aus der kritischen Distanznahme zu der Figur gehen

überdies zwei grundlegende Bedingungen für ein potentielles Gespräch hervor, wie et-

wa ein historisches Bewusstsein und eine anteilnehmende Sensibilität beimGegenüber.

Die Äußerungen einer Gisela deuten darauf hin, dass sie über diese Eigenschaften nicht

verfügt, denn sie bewertet aus ihrer »Vorstellungswelt«478 heraus die Gewalterfahrun-

gen Klügers. Sie macht sich dabei selbst zur »Norm«479 und begegnet Klüger mit ei-

nem Vorurteil. Ein Sprechen über den Holocaust wie das von Gisela entlarvt weiter leben

als selbstreferentiell, indem das Erzähler-Ich aus seiner Perspektive die Äußerungen

von Gisela, die diese an Klüger richtet, als ein Sprechen über Klüger beschreibt. Das

Erzähler-Ich entzieht sich in mehrfacher Hinsicht der asymmetrischen Situation. In

der Figurenrede zum Beispiel behält Klüger ihre Erfahrungen für sich und entgegnet

Gisela nur »Nein, […], so schlimm war es nicht«.480 In der Erzählerrede reagiert Klü-

ger mit einem Vorurteil gegenüber Gisela, indem sie dieser unterstellt, sie fühle sich

von der tätowierten Auschwitznummer gestört: »Sicher hat sie mir unter anderem übel

genommen, daß ich bei warmem Wetter keine langen Ärmel trage«481. Auf diese Ge-

sprächskonstruktion reagiert die Erzählerin mit dem Ressentiment. Im Text kehrt sich

das Verhältnis um, nun ist es die Erzählerin, die über die Figur Gisela spricht.

Als Erzählerin praktiziert sie eine Reduktion, der sie sich als Überlebende im

Erinnerungs- und Gedenkdiskurs ausgesetzt sieht. Beim Ressentiment in weiter leben

handelt es sich um ein literarisches Verfahren der Reduktion, das als Kritik fungiert.

Das Erzähler-Ich unterstellt dem Leser ein Verhalten, simplifiziert es und macht es so

zu einer Reibungsfläche. Die Konstruktion des Ressentiments im Text stellt damit ein

reflexives Element der Reduktion dar.

In der Situation mit dem »Fremden«482 geht es um dessen Verhalten im National-

sozialismus, aber auch in ihr deuten sich ähnliche Verhaltensweisen an, durch die Klü-

ger sich nach dem Zweiten Weltkrieg erneut in eine Opferrolle gedrängt sieht und die

ihrer Ansicht nach an einer Aufarbeitung der Verbrechen des Nationalsozialismus vor-

beiführen. Aufmerksam macht sie darauf mittels provokanter Kommentare, wie »ge-

dankenlose[] Sentimentalität«483, »rührseliger Unsinn«484, »Kitsch«485, »ehrerbietige

477 Ebd., S. 84.

478 Ebd., S. 85.

479 Ebd., S. 277.

480 Ebd., S. 88.

481 Ebd., S. 85.

482 Ebd., S. 50.

483 Ebd., S. 190.

484 Ebd., S. 55.

485 Ebd., S. 79, S. 75.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 B   TEXTANALYSEN

Bestürzung«486 oder »Tradition des Entsetzens«487, »Schreckensrührung« und »Entset-

zensnebel«488. Ihre Autobiographie bietet also diverse »Reibungsflächen«489. Ein Text-

merkmal ressentimenthaften Schreibens besteht darin, Konstruktionen zu erzeugen,

in denen dem Gegenüber zum Beispiel unterstellt wird, er habe sie als hilfloses und

dankbares »Judenkind« sehen wollen. Nicht nur von diesen Fremdzuschreibungen di-

stanziert sich die Erzählerin. Hinzu kommt die Distanznahme auf einer Metaebene,

indem das Gegenüber auf etwas reduziert wird, von dem sich das erzählende Ich kon-

kret distanziert.

Diese Reduktion der Erzählerin zeigt ähnliche Vereinnahmungstendenzen in der

Wahrnehmung des Gegenübers auf wie die, denen sich das erlebende Ich ausgesetzt

sieht. Als eine praktizierte Vereinnahmung des erzählenden Ichs wird sie zum zentra-

len Bestandteil der Provokation. Figuren und Erzählsituationen werden in weiter leben

so dargestellt, dass aus den Projektionsflächen der Autorin potentielle »Reibungsflä-

chen« für den Leser werden. Aus der erzeugten doppelten Distanzierung, in Form von

Kritik der Fremdzuschreibung einerseits und in Form der Provokation durch die Zu-

schreibung des erzählenden Ichs andererseits, geht das ressentimenttragende Subjekt

hervor. Ein Subjekt, das im Sinne Amérys schreibend einen Protest nachholt und mit

seiner »Gegenrede« (Améry) eine »Gegenhaltung« (Heyd) einnimmt. Durch die redukti-

ve Darstellung erscheint der Blick (des Zeitungshändlers) als eine Geste, die das Subjekt

in eine Situation der Ausgrenzung manövriert und gegen die es sich zur Wehr setzt.

Während sich in Jenseits von Schuld und Sühne die subjektive Abstraktion als Verfahren

der Distanz in der Form des Ressentiments herausstellte, ist es in weiter leben die Re-

duktion.

Geprägt sind die konstruierten Situationen, in denen sich das ressentimenttragen-

de Subjekt bildet, von einem Erzähler-Ich, das im Text so positioniert ist, dass es auf

ein von ihm als übergriffig empfundenes Verhalten seiner Umgebung reagiert. Das res-

sentimenttragende Subjekt fühlt sich bevormundet, wehrt Identifikation ab und erhebt

Einspruch, wenn es durch Einflüsse von außen den selbstbestimmten Umgang mit den

eigenen Erinnerungen gefährdet sieht. Dem »Fremden«490, der Klüger eine Orange

überreicht hat, stellt der Text gar nicht in Abrede, es auch gut mit ihr gemeint zu ha-

ben,491 darauf kommt es in der genannten Erzählsituation aber nicht an. Die Figur

›der Fremde‹ fungiert nur als Reibungsfläche. Anstatt sich in die Erfahrungswelt des

Gegenübers hineinzuversetzen oder mitzuteilen, welches Verhalten sie sich von ihm

gewünscht hätte, wird die Figur reduziert. Damit richtet sich die Kritik gegen die Rol-

le eines Opfers, auf die sie sich durch bestimmte Gesten, Trost oder Mitleid reduziert

sieht. Von dem »Spender« sieht Klüger sich in eine Rolle gedrängt, die suggeriert, sie sei

486 Ebd., S. 69.

487 Ebd., S. 270.

488 Ebd., S. 85.

489 Klüger: Dichten über die Shoah, S. 219.

490 Klüger: weiter leben, S. 50.

491 Vgl. ebd., S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 115

auf Gesten wie die von ihm angewiesen, obwohl diese ihr gar nicht halfen: Sie »standen

in keinem Verhältnis zu dem, was geschah«492.

Vor diesem Hintergrund werden solche »kleine[n] geheime[n] Kundgebungen«493

für Klüger zu Sentimentalitäten, die sie erstens auf die Rolle eines hilflosen Opfers

festlegen, zweitens zu einem Objekt selbstbezüglicher Betroffenheit machen. Im Fokus

steht hier schließlich, dass der »Spender sich in seinen guten Absichten bespiegelte«494,

eine Geste, die ihn zu entlasten schien, für das Kind jedoch nichts bewirkt hat. Drittens

bringen sentimentale Gesten Klüger in eine Position, in der von ihr erwartet wird, sich

dankbar zu zeigen. Von dieser Erwartung distanziert sich die Ich-Erzählerin, und das

nicht bloß durch ihre kritische Haltung gegenüber solchen Verhaltensweisen, sondern

auch durch eine Distanz zu der eigenen Rolle,wenn sie rückblickend sagt, sie habe diese

»mit einer gewissen Überzeugung gespielt«495 oder dem Blick des Zeitungshändlers

stehe die »Freude einer frischgedruckten Autorin«496 gegenüber.

Klüger reagiert abwehrend auf die »zugeteilte Rolle des dankbaren Judenkindes«497

und macht zugleich auf den fehlenden Raum für Reaktionsweisen aufmerksam, von

der vorgeformten Opferrolle abzuweichen. Gemeint ist damit jene Opferrolle einer

Auschwitz-Überlebenden, von der Klüger überzeugt ist, dass daran geknüpfte Ver-

haltensweisen auf der kollektiven Vorstellung eines bestimmten Opferbildes beruhen.

Für sie kommt die »Pose«498 eines passiven Opfers einer erneuten Entrechtung und

Reduzierung gleich,499 bei der Ablehnung mit Undankbarkeit, das Ressentiment mit

Unversöhnlichkeit und das Präsenthalten des Vergangenen mit Verbitterung500 gleich-

gesetzt wird. Das ressentimenttragende Subjekts richtet sich gegen Bestimmungen

von außen, durch die es sich begrenzt, beschränkt und festgelegt sieht. Über den

Protest entwirft es sich als ein Subjekt, das sich nicht fremdbestimmen und von

seinem Umfeld nicht passiv machen lässt.

492 Ebd., S. 50.

493 Ebd.

494 Ebd.

495 Ebd., S. 51.

496 Ebd., S. 197.

497 Ebd.

498 Ebd., S. 110.

499 Vgl. ebd., S. 85: »Die wollen nicht hören, daß ich in Theresienstadt letzten Endes ein besseres Mi-

lieu für ein Kind vorfand als imWien der letzten Zeit«; vgl. ebd., S. 213.

500 Inwiefern es Diskussionspotenzial bietet, weiter leben als bitteres oder gar verbittertes Buch zu

bezeichnen, weil die Autorin Klüger nicht vergisst, lässt sich an einem Interview von 2008 ver-

deutlichen, welches infolge der erschienenen Autobiographie unterwegs verloren geführt wurde.

Nachdem Klügers zweites Buch darin als »zornig« bezeichnet wurde, fragt diese zurück: »Aber

finden Sie, dass es ein bitteres Buch ist?« Der Frage begegnet die Redakteurin mit der Feststel-

lung: »Sie vergessen nicht.« Klüger, Ruth: »Ressentiments sind etwas sehr Gutes«. In: Die Presse v.

07.10.2008 [http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind

-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal v. 14.02.2021]. Damit stellt die Reaktion auf Klügers

Frage einen Zusammenhang her zwischen dem Zorn des Buchs und dem Präsenthalten des Ver-

gangenen. Eine solche Zuschreibung beruht also auf einem ›natürlichen‹ Zeitverständnis und ur-

teilt dem Vergessen-Können gemäß, das Améry fünf Jahrzehnte zuvor für widermoralisch erklärt

hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal


116 B   TEXTANALYSEN

3.4.1 »Kontrolle übers eigene Leben« heißt Deutungshoheit

Mehr als zwanzig Jahre nach der Veröffentlichung ihrer Autobiographie ist der »Unter-

schied zwischen Opfer und Freiheit« für die Person Klüger weiterhin absolut: »Das eine

ist Passivität, das andere ist Kontrolle übers eigene Leben.«501 Im ressentimenthaften

Sprechen macht sich Klüger zu einem Subjekt der eigenen Lebensführung, gleichbe-

deutend damit, »Kontrolle übers Leben« zu gewinnen, und wehrt sich dagegen, zum

›Objekt‹ gemacht zu werden. Die damit verbundene Passivität bedeutet für Klüger, Op-

fer zu sein – und zu bleiben. Die Kontrolle über das eigene Leben zu haben liest sich

wie eine Antwort auf die FrageWeiterleben – aber wie? Gestellt hat sie zuvor Jean Améry,

der mit dieser »Grundfrage«502 einen im Jahre 1970 erschienenen Essay überschrieben

hat. Diesen beginnt er mit folgenden Sätzen:

In Träumen gibt es manchmal so etwas: Man befindet sich in einem fremden Land.

Die Sprache der Bewohner ist ebenso unverständlich wie ihre Sitten. Wie immer man

es anstellt, es geht schlecht aus. Jedes gesprochene Wort, jegliche getane Handlung

löst unerwartete, unbegreifliche und darum gefährliche Reaktionen aus. […] Es war

ein Alptraum, gottseidank.503

Ähnlichkeit weisen nicht nur die TitelWeiterleben (Améry) und weiter leben (Klüger) auf,

auch die Sequenz, mit der Améry seinen Essay einleitet, erinnert an so manche Situa-

tion, die das erzählende Ich in weiter leben nachträglich kommentiert.504 Beschrieben

werden Diskrepanzen, Brüche und Exklusionen, die auch die Situation des »Alpträu-

mers«505 bestimmen. Geprägt sind die Kommentare der Erzählerin aber vor allem von

der Bewegung des Subjekts, sich von zugeschriebenen Rollen zu distanzieren, die In-

dividuelles nivellieren und Überlebende nationalsozialistischer Verbrechen – Klügers

Formulierung aus dem EssayMißbrauch der Erinnerung aufgreifend – zu »Leidensobjek-

ten«506 machen.

Die Autorin Klüger wendet sich an den Leser als ein Subjekt, dessen Handlungsfä-

higkeit sich imText biographisch verorten lässt. Etwa in derMitte ihrer Autobiographie,

am Ende des zweiten und zu Beginn des dritten Teils, schreibt sie über ihre Flucht im

Februar 1945: »Weg von dem tödlichen Marsch«507, der sie von dem evakuierten KZ-

501 Ruth Klüger: Brief an Bianca Pick vom 14.08.2014: »Der Unterschied zwischen Opfer und Freiheit

scheint mir absolut. Das eine ist Passivitaet, das andere ist Kontrolle uebers eigene Leben.« In

dem Film »DasWeiterleben der Ruth Klüger« (2011) von Renata Schmidtkunz sagt Klüger: »Der ei-

gentliche Kontrast, dermich beschäftigt, ist nicht zwischenOpfersein und Täter, sondern zwischen

Opfersein und Freisein.«

502 Améry, Jean: Weiterleben – aber wie? [1970]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 6: Aufsätze zur Philoso-

phie. Hg. v. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2004, S. 511-525, hier S. 511. Zu der titelgebenden

Frage heißt es, sie sei, so Améry, die »Grundfrage unseres Daseins« (ebd., S. 511f.).

503 Ebd., S. 511.

504 »Ich hatte meine Fahrt im Viehwagon anzubieten und habe natürlich unentwegt daran gedacht,

aber wie soll ich das beisteuern?«, »wie kommt sie dazu, so mit mir zu reden« (ebd., S. 102), vgl.

auch: »die Leute wollten es nicht hören«, »die wollen mir mein Leben nehmen«, »ich konnte mir

das nicht anhören«, »es fragen wenige« (Klüger: weiter leben).

505 Améry: Weiterleben – aber wie?, S. 512.

506 Klüger: Gelesene Wirklichkeit, S. 58.

507 Klüger: weiter leben, S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 117

Christianstadt nach Bergen-Belsen geführt habe. Mit der Flucht, die der »eigentliche

›Wendepunkt‹« des Buchs sei, beginne »ein Leben in derWiedergewinnung von Lebens-

und Entscheidungsspielraum«508. Sagt das Erzähler-Ich über das erzählte Ich, es ha-

be sich schon in Wien vor der Flucht nicht »als Opfer«509 sehen wollen, begegnet dem

Leser ein Subjekt, das im gesamten Text versucht, vereinzelte Handlungsspielräume

zu erobern. Der Leser wird von einem Erzähler-Ich befragt, das ihm als ein souverä-

nes Subjekt entgegentritt. Ausdruck verschafft sich die Souveränität im Protest gegen

Opfer-»Posen«, wenn sich das Subjekt zumBeispiel zu einem »Objekt der Ehrfurcht«510

gemacht sieht, das zugleich vereinnahmt und ausgegrenzt wird – vereinnahmt durch

eine übersteigerte Affinität, ausgegrenzt durch eine verweigerte Konfrontation.511

3.4.2 »Zwei unvereinbare Landschaften«

Das ressentimenttragende Subjekt, das ein »Recht des Erinnerns« beansprucht, besteht

auch darauf, Unterschiede zwischen jüdischen und deutschen Erfahrungswelten mit-

zudenken. Das »Recht des Erinnerns«512 ist deshalb auch ein »Recht auf Differenz«513.

Im Vollzug der Distanzierung gibt sich das ressentimenttragende Subjekt zu erkennen,

das auf eine Trennung, »zwei unvereinbare Landschaften«514, verweist. Es stärkt damit

seine eigene subjektive Position und stellt – mit dem Verweis auf diese Trennung – die

von außen kommenden Anforderungen infrage. »Deutschen fällt zu den Opfern nichts

ein«, heißt es in weiter leben, »außer daß sie eben passiv ausgeliefert waren«515. Gegen

die daraus resultierenden Zuschreibungen, mit denen die Protagonistin Klüger nach

1945 konfrontiert ist, setzt sie sich als ressentimenttragendes Subjekt zur Wehr.

Ein Subjekt, das an der Erinnerung festhaltend sagt, »dieses Stück Lebenwill ich be-

sitzen«516, mobilisiert seine »Unversöhnlichkeiten«517 in Situationen, in denen es auf

die destruktiven Kräfte des Erlebten und der Mitwelt reagiert. Um die eigene Stabi-

lität ringend versucht das Subjekt zum einen, den Folgen der Gewalterfahrung, der

»gewaltsame[n] Störung«518, etwas entgegenzusetzen, was in weiter leben »Unversöhn-

lichkeiten« und hier ›Ressentiments‹ genannt wird. Zum anderen formt es sich, wenn

dem Subjekt das »Recht«519 auf Erinnerung streitig gemacht wird und es sich dadurch

508 Malo: Behauptete Subjektivität, S. 252. Vgl. Michael Hofmann: »Humanismus« und »Kampf um

Anerkennung« bei Jean Améry. In: Syliva Weiler, Michael Hofmann (Hg.): Revision in Permanenz.

Studien zu Jean Amérys politischem Ethos nach Auschwitz. Frankfurt a.M.: Lang, 2016, S. 25-42,

insbes. S. 38f.

509 Klüger: weiter leben, S. 50.

510 Ebd., S. 110.

511 »Denn die Objekte der Ehrfurcht, wie die des Ekels, hält man sich vom Leib.« (Ebd.).

512 Ebd., S. 73.

513 Heidelberger-Leonard, Irene: »Ruth Klügers weiter leben revisited«. In: Clemens Kammler/Tors-

ten Pflugmacher (Hg.): Deutschsprachige Gegenwartsliteratur seit 1989. Heidelberg: Synchron-

Verlag, 2004, S. 127-138, hier S. 127.

514 Klüger: weiter leben, S. 144.

515 Ebd., S. 96.

516 Ebd., S. 271.

517 Ebd., S. 279.

518 Ebd., S. 276.

519 Ebd., S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 B   TEXTANALYSEN

von außen bevormundet fühlt. Auf diese Weise entsteht ein Subjekt, das nicht nach-

gibt und sich weigert, indem es zum Beispiel auf die vermeintliche Empfehlung, es

sei besser zu vergessen, reagiert und wie das Erzähler-Ich in weiter leben sagt: »[dann]

wehrte ich mich«, »ich gab nicht nach«520. Das Subjekt, wie es sich dann in der Auto-

biographie konstituiert, beansprucht die Deutungshoheit über seine Erfahrungen und

verteidigt sie als einen Alleinbesitz, den es sich nicht streitigmachen lässt. Der Text bie-

tet dem Leser aber an, gemeinsam eine Verbindung herzustellen, wenn es heißt: »Wir

fänden Zusammenhänge (wo vorhanden) und stifteten sie (wenn erdacht).«521 Die im

Konjunktiv gehaltene Formulierung deutet auf einmögliches Gespräch hin, betont aber

zugleich, wie »gefährdet«522 und fragil diese Verbindung und der geteilte Gesprächs-

raum sind. So kommen zum Beispiel in der freundschaftlichen Beziehung zu der Fi-

gur Christoph »Knoten« zum Vorschein, »die man nicht mehr entwirrt, ohne Gefahr,

das Ding ernstlich zu schädigen«523. Um diesen Raum der Auseinandersetzung herzu-

stellen, ist keine Synthese oder Versöhnung nötig, weiter leben verlangt vielmehr eine

»Übersetzung«524 der verschiedenen Standpunkte. Klügers Provokation, ihre Distanz

zum Leser, will eine »Übersetzung« anstoßen, die keine Vereinnahmung ist. Vorstell-

bar ist die Verständigung in einer »gemeinsamenNachkriegswelt«525 für die Erzählerin

erst, wenn Standpunkte ›übersetzt‹ und nicht vereinnahmt werden.526

Klügermagmit ihrer Autobiographie also eine »Brücke«527 bauen,macht aber deut-

lich, dass daraus kein Dialog unter ›Gleichen‹ folgen kann. Aufgrund der auseinander-

klaffenden Erfahrungshorizonte gibt es eine Grenze zwischen »zwei unvereinbare[n]

Landschaften«528, deren Distanz sie mittels einer Analogie von »Kranken und Gesun-

den«529 veranschaulicht.Klügermacht auf deren »Wahrnehmungsvermögen« aufmerk-

sam, zwischen jenen, denen eine bestimmte Erfahrung der Ohnmacht und des Ausge-

liefertseins widerfahren ist, und denen, die bloß »die Symptome«530 sehen. Die Auffor-

derung »Werdet streitsüchtig, sucht die Auseinandersetzung!«531 setzt neben dem Zu-

520 Ebd., S. 228.

521 Ebd., S. 80.

522 Luckmann, Thomas: »Das Gespräch«. In: Karlheinz Stierle (Hg.): Das Gespräch. München: Fink,

1996, S. 49-64, hier S. 58.

523 Klüger: weiter leben, S. 211. Über die Figur Christoph, den »deutschen Nachkriegsintellektuellen«

(ebd., S. 144), wird Klüger später sagen, sie habe mit ihmMartin Walser gemeint. Für sie sei er ein

Zeitgenosse gewesen, der nicht zugehört habe.

524 Diese Überlegung geht auf Phil C. Langer zurück, Klügers Schreibprojekt als Versuch zu betrach-

ten, »die Bedingungen der Konstitutionen einesmetaphysischen ›Wir‹ zu bestimmen, das eine ge-

genseitige kritische Übersetzung der verschiedenen Standorte ermöglichen soll« (Langer, Phil C.:

Schreiben gegen die Erinnerung? Autobiographien von Überlebenden der Shoah. Hamburg: Krä-

mer, 2002, S. 123).

525 Klüger: weiter leben, S. 140.

526 »[W]enn es gar keine Brücke gibt von meinen Erinnerungen zu euren, warum schreib ich das hier

überhaupt?« (Ebd., S. 110).

527 Ebd.

528 Ebd., S. 144.

529 Ebd., S. 277; vgl. Scheit: Nachwort, S. 666.

530 Ebd., S. 277.

531 Ebd., S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 119

hören und Fragen voraus,532 die Ressentiments der Betroffenen als »Vorbedingung«533

eines möglichen Gesprächs zu begreifen und zu akzeptieren. Klüger scheint es dar-

um zu gehen, auf das »Wahrnehmungsvermögen« aufmerksam zu machen. Von den

Grenzen in der Verständigung, die jede Kommunikation zwischen Personen potenti-

ell begleiten, unterscheidet sich ihre »Feststellung über das Wahrnehmungsvermögen«

darin, dass die Beschädigungen, die dem Einzelnen zugefügt worden sind, eine »Leer-

stelle«534 in der Kommunikation zwischen Betroffenen und Außenstehenden bilden.

Die »Leerstelle«, so kann man Klüger verstehen, lässt es nicht zu, den einen Erfah-

rungshorizont zum Maßstab des anderen zu erheben. »Ein Gesunder kann beim bes-

ten Willen nicht immer das Verhalten des Patienten richtig einschätzen, weil er sich

selbst nicht als Norm nehmen kann.«535 Es mag demnach keine »Partnerschaft unter

Gleichgestellten«536 sein, eine gemeinsame Auseinandersetzung als Gesprächspartner

schließt das aber nicht aus. Annäherung in der Kommunikation ist darauf angewiesen,

die »Leerstellen« anzuerkennen und auszuhalten.

Damit konstruiert die Autobiographie weiter leben auch eine »Kommunikationsbe-

dingung«537, indem sie dem Leser unterstellt, dass er sich hinter einer »Emotionali-

tätsbekundung«538 oder Betroffenheitssemantik »verschanzt«539. In dem Kontext wird

die Bezeichnung ›erschütternd‹ zu einem Signalwort, das sich ›anbiedere‹540, und was

sich so wohlfeil »anbietet«, das gilt für sie demnach nicht als Ergebnis einer geleisteten

Übersetzungsarbeit. Dass die Verbrechen der Shoah Rezipientinnen und Rezipienten

erschüttern, setzt selbstredend ein Bewusstsein für die Ereignisse voraus. Klüger nennt

es wertneutral »Betroffensein«541, wichtiger scheint für sie aber zu sein, was danach

kommt: Was folgt aus der Betroffenheit, wie viel Raum bleibt für eine kritische Ausein-

andersetzung? Das lässt sich von ihrer Kritik an der Sentimentalität ableiten, für die

sie den Ausdruck »erschütternd« heranzieht. Wer ihr Buch, so greift sie voraus, »er-

schütternd« nennen sollte, sei gerade nicht bereit, sowohl seinen als auch ihren Stand-

punkt zu übersetzen. Der Ausdruck »erschütternd« sei für sie daher eine nivellierende

Sprachformel für sentimentale Betroffenheit – eine »symbolische Handlung«542, ohne

Bereitschaft zu »entwirren«. Als Beleg dafür dienen die vergangenen Unterredungen, in

532 Vgl. Klüger: weiter leben, S. 10, S. 134.

533 Fischer: Améry Jenseits von Schuld und Sühne, S. 170.

534 Klüger: weiter leben, S. 249.

535 Ebd., S. 277.

536 Ebd.

537 Zur rezeptionstheoretischenAnalyse der »Leerstelle« vgl. Iser,Wolfgang:Der Akt des Lesens. Theo-

rie ästhetischer Wirkung. München: Fink, 1976, hier S. 294.

538 Kohlstruck, Michael: »Zwischen Geschichte und Mythologisierung. Zum Strukturwandel der Ver-

gangenheitsbewältigung«. In: Helmut König/Michael Kohlstruck/AndreasWöll (Hg.): Vergangen-

heitsbewältigung am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts. Opladen, Wiesbaden: Westdeutscher

Verlag, 1998, S. 86-108, S. 98, Anm. 22.

539 Klüger: weiter leben, S. 141.

540 Vgl. Klüger: weiter leben, S. 199: »Liebe Leserin, Bücher wie dieses hier werden in Rezensionen oft

›erschütternd‹ genannt. Der Ausdruck bietet, ja, er biedert sich an.«

541 Vgl. Klüger: »›ein deutsches Buch‹ ist ja ein bißchen zwiespältig«, S. 33.

542 Kohlstruck: Zwischen Geschichte und Mythologisierung, S. 98, Anm. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 B   TEXTANALYSEN

denen deutsche Gesprächspartner und -partnerinnen es zumeist nicht versucht hätten,

zu übersetzen oder zu »entwirren«.

3.4.3 »Ob sie erwartet, daß ich […] mit Leidensgeschichten reagiere?«

In der erzählerischen Gestaltung der Diskrepanz zwischen subjektiver Erfahrung und

zugeschriebener Opferrolle entsteht Distanz sowohl zu den Erfahrungen, die das res-

sentimenttragende Subjekt zumOpfer gemacht haben, als auch zu den Konstruktionen,

die sie auf neue Weise versuchen, zum Opfer zu machen. Im Selbstbildungsprozess

kommt den zwei verschiedenen Standorten eine zentrale Bedeutung zu. Dieses Sub-

jekt, hervorgebracht durch die Distanznahme der Autorin Klüger zu den Konstruktio-

nen, wehrt sich gegen die Objektposition, wenn es sich zum »Leidensobjekt« gemacht

sieht oder zum Subjekt gemacht wird, dessen Leiderfahrungen nivelliert werden. Dem

Subjekt in weiter leben geht es vor allem darum, die Kontrolle über seine erzählten Erin-

nerungen zu behalten. Wie sich das ressentimenttragende Subjekt gegen vorgeformte

Erinnerungsmuster wehrt, wird mit dem Auftritt der Figur Gisela in der Erzählung

deutlich.

Klügers Erzählweise vermeidet es, ihr Leid ›bloß‹ zu schildern. Ironisch-sarkastisch

gibt sie eine Unterhaltungmit Gisela wieder, »Theresienstadt sei ja nicht so schlimmge-

wesen, informierte mich die deutsche Frau eines Kollegen in Princeton«543, daraufhin

habe sich Klüger gefragt, »ob sie erwartet, daß ich auf ihre aufsässigen Behauptungen

mit Leidensgeschichten reagiere«544. Damit ist die rekonstruierte Unterredung keine

unter gleichberechtigten Gesprächspartnerinnen, worauf bereits das ironisch einge-

schobene »informiert« verweist. Anstatt auf den Kenntnisstand der Figur Gisela einzu-

gehen und deren Äußerungen daraufhin abzuwägen, bezeichnet das erzählende Ich ihr

Verhalten als »Besserwisserei«545, während sich das erzählte Ich der asymmetrischen

Kommunikationssituation entzieht, indem es Gisela seinen Erfahrungsbericht verwei-

gert. Statt ihr von seinen Erfahrungen in Theresienstadt zu berichten, nimmt das er-

zählende Ich eine mögliche Antwort von Gisela mit dem Stilmittel der Praeoccupatio546

vorweg: »Diese Durchschnittsgesprächspartnerin würde meinen Bericht über Theresi-

enstadt triumphierend mit den Worten quittieren, ›Na eben! Sogar noch besser als im

schönenWienwar’s in diesemGhetto.‹«547 Einblicke verweigert das erzählte Ich seinem

Gegenüber und entzieht sich so dem verbalen Übergriff Giselas. Mit den aus Klügers

Sicht erwarteten Äußerungen Giselas nimmt das Subjekt eine Sprecherposition ein,

von der aus die Diskrepanz zwischen Opfererfahrung und Opferrolle sichtbar wird. Im

Gegensatz zu der Figur Gisela erfährt der Leser, dass Theresienstadt für Klüger »Hun-

ger und Krankheit«548 bedeutet haben. Auf die eingeschobenen Erinnerungen an die

Zeit in dem Ghetto und Durchgangslager, welche die Erzählerin nur an den Leser rich-

tet, folgt Klügers nüchterne Reaktion auf Gisela: »Nein, antwortete ich langsam auf

543 Klüger: weiter leben, S. 84.

544 Ebd., S. 88.

545 Ebd., S. 85.

546 Ottmers, Clemens: Rhetorik. Stuttgart: Metzler, 2006, S. 192.

547 Klüger: weiter leben, S. 85.

548 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 121

Giselas Bemerkung, so schlimm war es nicht«.549 Auf Bemerkungen wie die von Gise-

la reagiert das Subjekt nicht mit einer »Leidensgeschichte« – ihre Handlungsfähigkeit

erhält es sich durch die Verweigerung. Das erzählte Ich entzieht sich der Adressierung

Giselas, und dieser Entzug entfaltet sich auf der Reflexionsebene als Handlungsfähig-

keit des Subjekts. In der Erzählerrede protestiert Klüger nicht nur gegen diese Adres-

sierung, der Erzählerin gelingt es auch, das Vorurteil Giselas »umzudirigieren«.550 Das

pauschale Vorurteil, das sich »aggressiv« gegen die Figur Klüger richtet (»Giselas Bes-

serwisserei war unüberhörbar aggressiv«551) und ein Gespräch zwischen den beiden

Figuren verhindert, wendet die Erzählerin in ein reflektiertes Urteil, das ein Gespräch

mit dem Leser befördern kann.

Zusammenfassend ist festzuhalten: Auf der ersten Ebene Figur-Erzähler wird eine

Asymmetrie (asymmetrische Position) dargestellt, in der das erzählte Ich vereinnahmt

wird. Das Textverfahren des Ressentiments ist die Reduktion, mit der das Gegenüber

distanziert wird. Auf der zweiten Ebene wird eine Asymmetrie (asymmetrische Struk-

tur) hergestellt, zu der sich das erzählende Ich verhält. Anders gewendet lautet die The-

se: Was dem erzählten Ich widerfährt, richtet das erzählende Ich als Strategie der Di-

stanz gegen die Figur Gisela. Dieser Befund deckt sich mit der von Klaus R. Scherpe ge-

nannten »Spannbreite des Ressentiments« von »Unterlegenheit und Überlegenheit«552:

Durch bestimmte Verhaltensweisen ihres Umfelds sieht sich das Ich im Text in eine

unterlegene Position gedrängt, auf die es mit einer Überlegenheit reagiert, mit der es

die Kontrolle über die Situation (zurück)gewinnt. Das autobiographische Subjekt lässt

sich nicht zum ›Objekt‹ der »beschränkte[n] Vorstellungswelt«553 Giselas machen und

behält so die Deutungshoheit über die eigenen Erfahrungen.

3.4.4 Reaktion des Lesers durch Reduktion der Erzählerin: »Gegenvorwürfe«

Sentimentalität oder Provokation stellt weiter leben als zwei verschiedene Formen der

Auseinandersetzung mit der Shoah dar. Während Sentimentalität in einen passiven Zu-

stand mündet, ist es die Provokation, die einen Anfang stiftet und einen aktiven Prozess

in Gang setzt.554 Wenn die Erzählerin den Leser provokativ adressiert, ihm unter an-

derem Selbstbespiegelung unterstellt, fungiert diese Adressierung und Vereinnahmung

des Lesers als Mittel der Kritik. Das erzählende Ich unterstellt den Figuren Denk- und

Verhaltensweisen und hält so den Leser auf Distanz. Im Gegensatz zu dem Beispiel

mit den Figuren Gisela oder Christoph sollen die Rezipientinnen und Rezipienten die

549 Ebd., S. 88.

550 DieseUmdeutung entspricht einem ›reiterativenVerfahren‹ (Derrida). Vgl.Wagner-Egelhaaf,Mar-

tina: Poststrukturalismus. In: Rüdiger Zymner (Hg.): Handbuch Literarische Rhetorik. Berlin, Bos-

ton: de Gruyter, 2015, S. 333-356, hier S. 353.

551 Klüger: weiter leben, S. 85.

552 Scherpe: Über Ressentiment (2007), S. 64.

553 Klüger: weiter leben, S. 85.

554 Vgl. Klüger: »›ein deutsches Buch‹ ist ja ein bißchen zwiespältig«, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 B   TEXTANALYSEN

Auseinandersetzung mit Überlebenden suchen,555 Gegengedanken fassen können,556

Vergleiche557 anstellen und dabei auf Unterschiede558 achten.

Dass die Leseransprache in weiter leben nicht auf eine Nähe zum Leser ausgerich-

tet, sondern ein weiteres Mittel der Distanz ist, führt das folgende Beispiel besonders

vor Augen: »Wie kann ich euch, meine Leser, davon abhalten, euch mit mir zu freu-

en, wenn ich doch jetzt, wo mir die Gaskammern nicht mehr drohen, auf das Happy-

End einer Nachkriegswelt zusteuere, die ich mit euch teile?« Klüger fragt: »Wie kann

ich euch vom Aufatmen abhalten?«559 Den Leser von etwas »abhalten« zu wollen mar-

kiert bereits die Distanz des Ichs zu diesem und weist die Handlungsfähigkeit des Ichs

aus. Das Textverfahren des Ressentiments ist hier eine Reduktion, die dem Leser un-

terstellt, er würde »aufatmen« und sich mit der Überlebenden »freuen«. Das erzäh-

lende Ich vereinnahmt den Leser, indem es zu wissen vorgibt, wie »[m]an liest und

denkt«560. Das Subjekt konstruiert einen Leser und unterstellt diesem ein bestimmtes

Leseverhalten, dem es gleichzeitig entgegenzuwirken sucht. Verstärkt wird die Distanz

zwischen Erzählerin und Leser außerdem durch die ironisch-sarkastische Wendung

»Happy-End einer Nachkriegswelt« sowie durch die kontrastive Rede von »Gaskam-

mer« und »Happy-End«. Der Höhepunkt des sarkastischen Angriffs auf den Leser ist

erreicht, wenn Klüger ihm den »Anspruch auf eine Gutschrift« unterstellt, »die er von

dem großen Soll abziehen kann«561.

Über das Ressentiment bildet sich also ein Subjekt, das durch die direkte, provo-

kante Adressierung an den Leser eine Distanz einfordert und sich genau damit eine

Stimme erschreibt. Seine Handlungsfähigkeit weist das Subjekt aus, indem es Distanz

zum Leser erzeugt und zugleich zur Distanz auffordert. Dieses wechselseitige Hervor-

bringen von Distanz, hier reziproke Distanz genannt, impliziert einen aktiven Prozess

der Distanzierung, der vom ressentimenttragenden Subjekt ausgeht und eben auch

vom Leser verlangt wird. Von diesem Standort aus stellt das Subjekt für ein zukünf-

tiges Gespräch konkrete Vorbedingungen, die weiter leben an deutsche Leserinnen und

Leser richtet. Wer von ihnen mit dem ressentimenttragenden Subjekt »mitfühlen, mit-

denken«562 will, soll den Figuren, die Klüger im Text als vereinnahmend und selbstbe-

zogen konstruiert, widersprechen.563 Dass dieses ressentimenttragende Subjekt vom

Leser verlangt, ebenfalls aktiv zu sein, indem er sich ex negativo entwerfen soll (»Aber

seid ihr das wirklich? Wollt ihr wirklich so sein?«564), ist Teil der erzeugten Handlungs-

fähigkeit, die das Subjekt durch Distanznahme im Ressentiment herstellt, es zeigt das

Subjekt als ein Passivität verweigerndes und den Leser aufforderndes.

555 Vgl. Klüger: weiter leben, S. 141.

556 Vgl. ebd., S 139.

557 Vgl. ebd., S. 110, S. 171.

558 Vgl. ebd., S. 171.

559 Ebd., S. 139. Vgl. dazu auch Klüger: Dichten über die Shoah, S. 210.

560 Klüger: weiter leben, S. 139.

561 Ebd.

562 Ebd., S. 127.

563 Vgl. hierzu auch Michaelis: Erzählräume nach Auschwitz, S. 191, zum Konzept »störinduzierter«

Verfahren in weiter leben vgl. Bock: Literarische Störungen, S. 381-447.

564 Klüger: weiter leben, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 123

Was dem erzählten Ich widerfährt, richtet das erzählende Ich als Strategie der Di-

stanz gegen Figuren und Leser. Hergestellt wird eine Asymmetrie, zu der sich der Leser

verhalten soll. Die Reduktion als Textverfahren des Ressentiments zeigt sich damit auch

in der Leseransprache. Das erzählende Ich konfrontiert den Leser mit Bedingungen für

ein Gespräch und vereinnahmt ihn. Der Text inszeniert so ein Sprechen über den Leser,

eine Ansprache (des erzählenden Ichs) ohne Antwort (des Lesers). Das Schreibverfah-

ren des Ressentiments beruht darauf, den Vereinnahmungen, mit denen das Subjekt

vorgibt, konfrontiert zu sein, mit einem Recht auf Reduktion entgegenzuwirken. Ent-

wirft die Erzählerin dabei ein Bild vom Leser, unterscheidet sich ihre Konstruktion von

den an sie herangetragenen Konstruktionen darin, dass Klüger ihn nicht passivmacht.

Obwohl der Leser auf die an ihn gerichteten Fragen nicht antworten kann, obwohl er

in gewisser Weise auch passiv ist, fordert das ressentimenttragende Subjekt ihn durch

die Provokation dazu auf, aktiv zu werden.Was weiter leben vom Rezipienten fordert, ist

eine Reaktion.

Auf einer Metaebene treten im Text Bedingungen hervor, unter denen das Sub-

jekt bereit ist, ein potentielles Gespräch zu führen. Kriterien anzugeben, die erfüllt

sein müssen, um ein Gespräch führen zu können, dessen Grundlage »Thesen und An-

tithesen«565 statt »Vorwürfe und Gegenvorwürfe«566 bilden, ist ein Merkmal für die

Handlungsfähigkeit und den Erhalt der Kontrolle des Subjekts in weiter leben sowie ein

konstruktives Element für die anstehende Auseinandersetzung.

Verbindet Klüger ihre Provokationmit Aufforderungenwie »verschanzt euch nicht«,

dann ist sie diejenige, die Bedingungen an ein Gespräch stellt, indem sie sich von den

Figuren und ihren Verhaltensweisen distanziert. Die hergestellte Distanz steht somit

im Zeichen der wechselseitigen Übersetzung, und einen Schritt dieser Übersetzung

gibt weiter lebenmit dem wechselseitigen Sich-aufeinander-Einlassen im Gespräch vor.

Realisieren lässt es sich, so eine weitere Bedingung des Subjekts, wenn die sich in dem

Ressentiment manifestierende Diskrepanz zwischen unmittelbar von Gewalt Betroffe-

nen und nicht unmittelbar Betroffenen anerkannt wird.

Mit der Gegenüberstellung von Subjektstandort (»Gesprächspartner«) und Fremd-

positionierung (»Leidensobjekt«) fordert Klüger eine Auseinandersetzung mit demHo-

locaust im wechselseitigen Bewusstsein der Differenz. In weiter leben gibt es solche Ge-

spräche nicht, die zwischen jüdischer und nichtjüdischer Erfahrungswelt stattfinden

oder die im Bewusstsein dieserWahrnehmungs- und Erfahrungsdifferenz geführt wer-

den. Der Text weist diese ausgebliebenen Gesprächssituationen als Leerstelle aus, denn

stattdessen schildert die Erzählerin verschiedene Situationen, in denen, infolge die-

ses fehlenden Bewusstseins, aus »Vergleichen gleich Gleichungen« wurden oder das

Biographische gar nicht erst zur Sprache kam.567Den Kontrast zwischen dem Subjekt-

565 Bauschinger, Sigrid: »Uns verbindet, was uns trennt. Ruth Klügersweiter leben und seine Leser«. In:

Jüdischer Almanach (1996/5756), S. 126-137, hier S. 131.

566 Klüger: weiter leben, S. 198: »Stattdessen gibt es Vorwürfe und Gegenvorwürfe, an denen auch ich

fleißig teilnehme, wie der vorliegende Text zur Genüge beweist.«

567 Klüger und Christoph kamen ins Gespräch, doch wie sie überlebt habe, fragte er nie: »Er sah eben

nicht nach demSaummeines Gewandes« (Klüger: weiter leben, S. 215). Vgl. Heidelberger-Leonard:

weiter leben – Grundstein zu einem neuen Auschwitz-›Kanon‹?, S. 166.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 B   TEXTANALYSEN

standort und der Fremdpositionierung markiert das Ressentiment, weil es auf einer

Differenz zwischen unmittelbar von Gewalt Betroffenen und Außenstehenden, zwi-

schen jüdischer und nichtjüdischer Erfahrung besteht. Das Ressentiment schafft eine

Distanz, durch die Klüger eine Perspektive einnimmt, sich zu widersetzen, zu einem

»Leidensobjekt«568 gemacht zu werden, und in der sie in ihrer Subjektposition aner-

kannt wird.

 

3.5 »Aussageverweigerung« – »weiter leben« – »Zeugenaussage«

weiter leben endet mit dem Gedicht Aussageverweigerung, das Klüger nach eigener Aus-

kunft in den 1960er Jahren verfasst hat und das als Titel für die Autobiographie vorgese-

hen war. Wie ist das zu verstehen, warum »Aussageverweigerung«? Ist die verweigerte

Aussage eine abgelehnte Zeugenaussage? Kann damit die Abwehr einer bestimmten

Rolle gemeint sein, in der Klüger sich zum ›Objekt‹ gemacht sieht?

Heidelberger-Leonard sieht darin den Rückzug von Klügers Dialogangebot,569 und

Malo zufolge bezieht sich die Verweigerung auf eine verdrängungswillige Gesellschaft,

auf die Klüger in Deutschland traf.570 Hier wird der Titel ›Aussageverweigerung‹ nicht

auf die deutsche Gesellschaft bezogen gelesen, die kollektiv eine Aussage verweigert,

sondern auf das Subjekt. Dahinter steht die Überlegung, dass Klüger sich mit der Aus-

sageverweigerung einer Situation zu entziehen sucht, in der ein vorgeordnetes Verfah-

ren die Deutungshoheit über ihre Erinnerungen beanspruchen und ihre Erfahrungen

auf eine Aussage über die deutschen Gewaltverbrechen reduzieren könnte.

Mit dem Titel »Aussageverweigerung« verbindet Klüger die grundlegende »Schwie-

rigkeit der Aussage«571. Inweiter leben erwähnt sie sogar eine »Aussageunfähigkeit«, von

der ihre Gedichte, die in den Prosatext eingelassen sind, zeugen.572 Die Unzuverlässig-

keit, die sich das lyrische Ich zuschreibt, dürfte im Zeichen dieser Schwierigkeit oder

›Unfähigkeit‹ stehen. Bezeichnet sich das lyrische Ich als »unzuverlässig« (»Aber die

allerverlogensten Zeugen/Sind nicht so unzuverlässig wie ich«573), beruht diese Selbst-

beschreibung nicht nur auf Klügers selbstreflexivem Umgang mit den eigenen Erinne-

rungen, sie weist damit auch eine bestimmte Rolle zurück, die von ihr eine zuverlässige

Aussage erwartet und durch die sie die Deutungshoheit über ihre Erinnerungen gefähr-

det sieht.

568 Klüger: Gelesene Wirklickeit, S. 58.

569 Vgl. Heidelberger-Leonard, Irene: »Auschwitz,Weiss undWalser. Anmerkungen zu den ›Zeitschaf-

ten‹ in Ruth Klügers weiter leben«. In: Peter-Weiss-Jahrbuch 4 (1995), S. 78-89, insbes. S. 81; Malo:

Behauptete Subjektivität, S. 263-265; Heidelberger-Leonard: Klügers weiter leben revisited, S. 129.

570 Klüger: weiter leben, S. 283. Das Gedicht habe sie laut Auskunft im Epilog in den sechziger Jahren

geschrieben, »als ich zum ersten oder zweiten als wieder in Deutschland war« (ebd.); vgl. auch

Malo: Behauptete Subjektivität, S. 264.

571 Klüger: »›ein deutsches Buch‹ ist ja ein bißchen zwiespältig«, S. 44, vgl. S. 31f.

572 Vgl. Klüger: weiter leben, S. 95f.

573 Ebd., S. 284.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 125

Eins steht aber fest: Die Tatsache, dass Klüger die Aussage gerade nicht verweiger-

te – mit ihrem Buch habe sie schließlich »ausgesagt«574 – führte dazu, dass der erste

Titelvorschlag »Aussageverweigerung« aus genau diesem Grund keine Zustimmung im

Wallstein Verlag fand und das Buch 1992 schließlich unter dem Titel weiter leben im Göt-

tinger Verlag erschien.

Ausgehend von einer in den Schweizer Monatsheften genannten Titelvariante für Klü-

gers Autobiographie, »Ablehnung der Zeugenaussage«, die an jene Rolle des Zeugen

erinnert, gegen die Klüger Einspruch erhebt, wird im Folgenden die hier vom Wall-

stein Verlag zur Verfügung gestellte Korrespondenz zwischen Klüger und dem Verlag

herangezogen. Lässt sich aus ihr herleiten, in welchem Verhältnis diese Titelvariante

zu Klügers Auffassung steht? Aus dem Schriftwechsel geht hervor, dies sei vorab an-

gemerkt, dass der vermeintliche Titel »Ablehnung der Zeugenaussage« im Rahmen der

Korrespondenz weder von der Autorin noch vom Verlag erwähnt wird.Warum dieser in

denMonatsheften genannte Titel und die Informationen des Verlags letztlich den Ansatz

der hier durchgeführten Textanalyse bestätigen, nämlich jene Aktivität zu betonen, die

sich in der Verweigerung im Ressentiment Ausdruck verschafft, wollen die nachfolgen-

den Ausführungen darlegen.

weiter leben steht für ein »von der Subjektivität geprägtes Erinnern«575. Diese Aus-

sage korrespondiert mit einem dem Haupttext vorangestellten Zitat von Simone Weil

(1909-1943), mit dem die Autorin ihren Zugang deutlich macht:576 »›Ich leide.‹ Das ist

besser als:/›Diese Landschaft ist häßlich.‹« Das Ressentiment konzentriert sich auf die

subjektive Perspektive und die kritischeHaltung des »Ich«, denn über diese Kritik formt

die Autorin Klüger sich zum Subjekt, das sich aktiv von Posen, Personen oder Postula-

ten im deutschen Erinnerungsdiskurs distanziert und diese kritisch verhandelt. Dieses

erinnernde Ich steht im Mittelpunkt und protestiert gegen Konstruktionen, die es auf

eine passive Opferrolle festzulegen versuchen. Dann spricht ein »Ich«, das die Auswir-

kungen der Gewalterfahrungen auf sein weiteres Leben reflektiert, sich aber dagegen

wehrt, sein Weiterleben auf die Rolle des Opfers reduzieren zu lassen.

Liest man das von Klüger verwendete Zitat von Simone Weil als ›deutsche‹ Land-

schaft oder als die Aussageverweigerung der Deutschen, auf die das lyrische Ich auch

am Ende des Buchs in Klügers eigenem Gedicht reagiert, dann scheint es, als ginge es

primär um die konkrete Erinnerungsumgebung eines Ichs, das sich von dem distan-

ziert, worauf es trifft: auf eine »deutsche Landschaft«577, die noch immer verschweigt,

verdrängt und verstummt – wenn das »Ich« spricht. In dieser Hinsicht ließe sich auch

der ursprünglich von Klüger für das Buch vorgesehene Titel »Aussageverweigerung« als

574 Ebd.

575 Klüger: ZumWahrheitsbegriff in der Autobiographie, S. 410.

576 »Das Mißverhältnis zwischen der/Einbildung und dem Sachverhalt ertragen./›Ich leide.‹ Das ist

besser als: ›Diese Landschaft ist häßlich.‹« (Klüger zitiert Simone Weil, gedruckt in Weil: Schwer-

kraft undGnade.München, Kösel, 1981, S. 196, Abschnitt: »Der Sinn desUniversums«)MarkusMalo

sieht in der »Einbildung« den »subjektive[n] Ausdruck gegenüber der objektiven Darstellung des

›Sachverhalts‹« (Malo: Behauptete Subjektivität, S. 249, Anm. 164). Klüger glaube nicht, daß »sub-

jektive Wahrnehmung und objektives Geschehen nahtlos ineinander übergehen.« (Klüger: Zum

Wahrheitsbegriff in der Autobiographie, S. 410).

577 Klüger: weiter leben, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 B   TEXTANALYSEN

ein Protest gegen Konstruktionen verstehen, die sie auf eine passive Opferrolle festle-

gen.

Mit dem Textverfahren der Reduktion konnte gezeigt werden, dass der Fokus in

weiter leben auf dem Subjekt liegt, es also weniger von Belang ist, worauf das »Ich« re-

agiert. Dadurch rückt die Umgebung des Ichs in den Hintergrund. Entscheidend ist

also vielmehr, dass sich die Aufmerksamkeit auf das Ich selbst richtet: In dem Vers aus

dem Gedicht von Weil steht ein »Ich« im Mittelpunkt, während es in der »Landschaft«

ein solches »Ich« nicht gibt. Das heißt, in einer Objektivierung der Erfahrung (»Diese

Landschaft ist häßlich«) kann sich dieses »Ich« nicht wiederfinden; was es erlebt hat,

bleibt verdeckt, seinen Subjektstandort kann es ›dort‹ nicht finden. Den Rahmen des

Buchs bildet daher ein »Ich«, zu Beginn und am Ende.

Die Frage, die sich hier stellt, ist, ob Klüger mit dem Titel »Aussageverweigerung«

nicht auch ihre subjektiven Erfahrungen bewahren will und zu verhindern sucht, dass

sie als reflektierende Person, die ihr Leben bewältigt, durch die Verobjektivierung ihres

Erlebens verdeckt wird.578 Anstatt zum Subjekt einer Aufforderung gemacht zu wer-

den, dem sich die Erfahrungswelt des »Ich« beim Aussagen unterordnet (»Und jedes

Verhör ist über Ereignen«579), bekundet sie am Ende ihre Verweigerung, nicht bloß

über das Ereignete zu berichten. In dem Sinne korrespondiert der Vers am Ende »je-

des Verhör ist über Ereignen« mit dem Vers zu Beginn von Weil »diese Landschaft ist

häßlich«. Beide repräsentieren die Herausnahme des Ichs und eine Objektivierung der

Erfahrung. Sobald Klüger sich in der Ausdrucksweise ihrer eigenen Erfahrungen ein-

geschränkt oder bevormundet sieht, entzieht sie sich und bewahrt ihren Handlungs-

spielraum. Das Subjekt bleibt handlungsfähig, es entscheidet selbst, ob es ein Gespräch

eingeht, als Zeugin aussagt oder sich der Rolle einer Dialogsuchenden oder Aussage-

willigen entzieht. Mögen es auch nur Nuancen sein, die hier verhandelt werden, sie

beeinflussen doch die Deutung des Textes.

Diskussion der Titelvarianten:

Die Korrespondenz zwischen der Autorin und dem Wallstein Verlag

Warum »Ablehnung der Zeugenaussage« wahrscheinlich kein Titel war, den Klüger in

Betracht zog, soll unter Zuhilfenahme ihrer literaturtheoretischen Ausführungen und

der Auskunft desWallstein Verlags begründet werden.580 Auf den ersten Blick scheinen

die Titelvarianten »Aussageverweigerung« und »Ablehnung der Zeugenaussage« nicht

weit voneinander entfernt, doch nur, solange sie sich auf die Verweigerungshaltung der

Autorin beziehen (»Verweigerung«, »Ablehnung«). Der angebliche Titelvorschlag »Ab-

578 Vgl. Klüger: Gelesene Wirklichkeit, S. 59.

579 Klüger: weiter leben, S. 284: »Und jedes Verhör ist über Ereignen,/ Das neben mir stattfand, doch

ohne mich.« Heidelberger-Leonard: Klügers weiter leben revisited, S. 130: zit. aus unveröff. Manu-

skript von Klügers Rede aus dem Jahr 1998: »My ›refusal to bear witness‹, my ›Aussageverweige-

rung‹ or ›refus de témoigner‹, is in part simply a refusal ›to let the facts speak for themselves‹, as

the saying goes, without the salt of memory, the bitter herbs of commentary« (ebd.).

580 An dieser Stelle gilt der Dank dem Gründer und Leiter des Wallstein Verlags Thedel von Wallmo-

den, der mir freundlicherweise die Korrespondenz zwischen Verlag und Autorin zur Verfügung

stellte.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 127

lehnung der Zeugenaussage«581 widerspricht der Autobiographie, die Klüger als eine

»Art Zeugenaussage«582 verstanden wissen will.

Noch unwahrscheinlicher wird der in den Schweizer Monatsheften genannte Titel vor

dem Hintergrund der gemeinsamen Suche der Autorin und des Verlags nach einem

passenden Titel für das Buch. Aufschlussreich ist deshalb die Korrespondenz des Wall-

stein Verlags zwischen Thedel von Wallmoden als Verleger und Klüger als Autorin des

Verlags.583 Aus diesem bislang unveröffentlichten Briefwechsel sei im Folgenden zitiert:

Am 9. August 1991 reichte Ruth Klüger ihr Manuskript mit dem Titel »Aussageverwei-

gerung« ein, das der Suhrkamp Verlag ablehnte.584 Es vergingen fünf Wochen, bis der

Vertrag zwischen Klüger und dem Wallstein Verlag für die Veröffentlichung von »wei-

ter leben. Eine Jugend« geschlossen wurde (13.12.1991). In dieser Zeit kamen folgende

Titelvorschläge zur Sprache: »Soll und Haben – eine wahre Geschichte« und »Zeugen-

aussage – eine Biographie« oder »Stationen«.585

In einem Brief vom 26.11.1991 schrieb Klüger: »Zum Titel noch ein Vorschlag: ›wei-

ter leben.‹ Womöglich klein geschrieben, damit es nicht wie ein Imperativ klingt (also

nicht wie ›Weiterleben!‹). Und als Untertitel: ›Erinnerungen an die 30er und 40er Jah-

re‹, wobei mir ›an die‹ lieber wäre als das üblichere ›aus den‹.«586 »Stationen«, einer

ihrer ersten Titelvorschläge, hielt sie ebenfalls noch für eine mögliche Variante.587 Bis

581 In dem Sammelband Poetik des Überlebens (2015) ist zu lesen, dass »Ablehnung der Zeugenaus-

sage« ein Titel für Klügers Autobiographie weiter leben gewesen sei, sich aber nicht durchgesetzt

habe. Diese Auskunft übernimmt der Autor Joseph Jurt (Jurt, Jospeh: »Erinnern, überlegen, bezeu-

gen«. In: Anne-Berenike Rothstein: Die Erschaffung eines Kulturraumes im Raum der Unkultur.

In: Dies. [Hg.]|: Poetik des Überlebens. Kulturproduktion im Konzentrationslager. Berlin, Boston:

de Gruyter, 2015, S. 159-184, hier S. 177) von Peter Por (Por, Peter: »Die unmögliche Zeugenaussa-

ge«. In: Schweizer Monatshefte 85/5 [2005], S. 32-35), der in seinem in den Schweizer Monatsheften

veröffentlichten Artikel »Die unmögliche Zeugenaussage« (2005) behauptet, bei »Ablehnung der

Zeugenaussage« handele es sich um einen Titelvorschlag für Klügers Buch.

582 Klüger: Wahrheitsbegriff in der Autobiographie, S. 409, vgl. auch S. 406; vgl. Klüger: Gelesene

Wirklichkeit, S. 85f., S. 148.

583 ImFolgendenwird aus demBriefwechsel zwischenThedel vonWallmodenundRuthKlüger zitiert.

Im Februar 2016 gewährtemir Herr vonWallmoden Einblicke in die bislang unveröffentlichte Kor-

respondenz. Auf meine Nachfrage, ob zwischen ihm und Ruth Klüger der Titel »Ablehnung der

Zeugenaussage« als ein möglicher Titel genannt wurde, antwortete Thedel von Wallmoden, dass

sich dieser Titel »aus der Korrespondenz nicht belegen [lässt] und dass wir darüber gesprochen

haben, erinnere ich auch nicht.« (Thedel von Wallmoden: Brief an Bianca Pick vom 16.02.2016).

584 Absageschreiben von Siegfried Unseld an die Autorin vom 06.11.1991 (zit.n. ebd.).

585 Von wemdiese Vorschläge im einzelnen kamen, lasse sich laut Thedel vonWallmoden nichtmehr

rekonstruieren. Vgl. Wallmoden: Brief an Pick v. 16.02.2016. Nachvollziehen lassen sich im Text

selbst »Stationen« (Klüger: weiter leben, S. 79) und »Soll und Haben« (ebd., S. 200).

586 Ruth Klüger: Brief an Thedel vonWallmoden vom 26.11.1991. Zit. nachWallmoden: Brief an Pick v.

16.02.2016.

587 »Als ersten Titel hatte ich eigentlich ›Stationen‹.Was ichwollte, war irgendein unscheinbarer Titel,

[…] und das Buch ist ja auch in diese Ortschaften eingeteilt. Doch dann haben mich katholische

Freunde darauf aufmerksamgemacht, daß das kein bescheidener Titel ist, sondern der unbeschei-

denste, den es überhaupt geben kann, weil es an die Kreuzstationen erinnert […]. Der jetzige Titel

ist eigentlich eine idiomatischere Übersetzung vom englischen ›surviving‹, überleben. ›Überle-

ben‹ konnte man schlecht als Titel verwenden, das ging nicht. ›Surviving‹ war aber der Begriff, um

den es mir ging. Und ›weiterleben‹ nur so, als ein Wort, das wollte ich ein bißchen verfremdet ha-

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 B   TEXTANALYSEN

auf den Untertitel, der laut Verlag »eine zu starke Einengung und Festlegung bedeu-

ten« würde und mit »Eine Jugend« daher geeigneter gewesen sei, stieß »weiter leben«

sowohl seitens der Autorin als auch seitens des Verlags auf Resonanz.588

An diesem Ringen um den Titel zeigt sich, wie wichtig der Autorin die Grenzen

des ›Künstlerischen‹ sind, so jedenfalls kann man ihren Einwand gegen den Titelvor-

schlag »Zeichnungen«589 verstehen. Ein Titel wie »Zeichnung« wurde ihrem Anspruch,

mit dem Buch Zeugnis abzulegen, nicht gerecht.590 Es sind vor allem die unterschiedli-

chen, im Verlauf der Korrespondenz diskutierten Titel, die für den Aspekt der Selbstbil-

dung aufschlussreich sind. Obwohl sich Wallmoden zufolge nicht mehr rekonstruieren

lasse, von wem »Soll und Haben – eine wahre Geschichte« oder »Zeugenaussage – eine

Biographie« vorgeschlagen wurden,591 geben sie den Zeugnischarakter ihrer Autobio-

graphie wieder. Zeugnis abzulegen ist Teil der Selbstbildung, »Zeugenaussage«, »wahre

Geschichte«, »Gezeichnete Jugend«592 und »Stationen« bestätigen Klügers Autobiogra-

phie als eine, wie sie schreibt, »Art Zeugenaussage«. Ihre Vorschläge und Einwände

geben zu verstehen, wie wichtig ihr der Anspruch ist, »Geschichte in der Ich-Form«593

zu erzählen, die Zeugenaussage also gerade nicht abzulehnen und den Erzählerstand-

punkt in der Schreibgegenwart als Erinnerungen an die Jugend verorten zu wollen.

Dass sich der Titel weiter leben durchgesetzt hat, deckt sich mit dem Anspruch der

Autorin,mit der Autobiographie Zeugnis abzulegen.Mit der Autobiographie verweigert

sie also nicht ihre persönliche Zeugenaussage, sondern sie weigert sich, »zum Rohma-

terial«594 gemacht zu werden. Klüger distanziert sich daher nicht von der Subjektform

Zeugin – sie will als Zeugin wahrgenommen werden –, vielmehr behauptet sie sich als

Zeugin gegenüber einer Rolle, so dieThese, die ihrer Ansicht nach der Subjektivität ihrer

Aussage nicht genügend Raum lässt und das Erlebte auf verallgemeinernde Aussagen

reduziert.

Der Titel weiter leben kann auch in dem Sinn, weiter zu leben, ohne Opfer zu sein,

gelesen werden, schließlich verdankt Klüger das Weiterleben ihrer Entscheidung zur

Flucht: »Damals erlebte ich das unvergeßliche, prickelnde Gefühl, sich neu zu konstitu-

ieren, sich nicht von anderen bestimmen zu lassen«.595 Dieser ›Wendepunkt‹ markiert

eine Selbstbemächtigung, hinter die das Subjekt nicht mehr zurücktritt. Auch deshalb

mag sich Klüger für »weiter leben« entschieden haben, als »eine idiomatischere Über-

setzung vom englischen ›surviving‹, überleben«. Ihr Überleben heroisiert sie nicht – im

ben, damit man ein bißchen drüber nachdenkt, es ein bißchen anders liest. Ich bestand auf der

Trennung« (Klüger: »›ein deutsches Buch‹ ist ja ein bißchen zwiespältig«, S. 44), vgl. auch Klüger:

unterwegs verloren, S. 14.

588 »Obder Vorschlag ›weiter leben‹ von FrauKlüger selbst oder von anderen FeundenoderGesprächs-

partnern kam, erinnere ich nicht mehr.« (Wallmoden: Brief an Pick v. 16.02.2016).

589 Thedel von Wallmoden: Brief an Ruth Klüger vom 28.11.1991.

590 Vgl. Ruth Klüger: Brief an Thedel von Wallmoden vom 02.12.1991.

591 Thedel vonWallmoden habe den Titel »Soll undHaben« definitiv nicht vorgeschlagen. Vgl. Thedel

von Wallmoden: Brief an Bianca Pick vom 07.07.2021.

592 Klüger: Brief an Wallmoden v. 02.12.1991.

593 Klüger: Gelesene Wirklichkeit, S. 86.

594 Ebd., S. 59.

595 Klüger: weiter leben, S. 168. »[W]er je frei entschieden hat, kennt den Unterschied zwischen schie-

ben und geschoben werden. Die Entscheidung zur Flucht war frei.« (Klüger: weiter leben, S. 166).

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 129

Gegenteil, es meint »das einfacheWeiterleben«596, der »Zufall« entschied darüber, »daß

man am Leben geblieben ist«597. Es ist die Erfahrung, überlebt zu haben, die das so-

genannte einfache Leben zu einemWeiterleben macht. »Man lebt trotzdem weiter«598.

Für sie war ›Auschwitz‹, wie sie in einem Interview sagt, »ein einschlägiges Erlebnis,

wenn Sie wollen, aber weiß Gott nicht das einzige«599.

Die Titeldiskussion macht auf den Unterschied aufmerksam zwischen einer ›Aus-

sage über das Geschehen‹ und einer ›Deutung des Geschehens‹. Als Zeugin sagt Klüger

über das Geschehen aus, sie berichtet über die Ereignisse. Durch die Reflexion bringt

sie sich dagegen als ein Subjekt hervor, das sich eine Handlungsmacht erschreibt und

das Geschehen selbst aktiv deutet: »Wer mitfühlen, mitdenken will, braucht Deutungen

des Geschehens.«600

Der erwähnte Titel in den Schweizer Monatsheften, die Korrespondenz zwischen der

Autorin und demVerlag vor demErscheinen des Buchs sowie das Gedicht im Epilog von

weiter leben können unter dem Aspekt der Selbstbildung gedeutet werden. Und zwar so,

dass sich die Autorin Klüger über den Protest als aktives Subjekt hervorbringt, dessen

Handlungsfähigkeit sich dadurch ausweist, dass es sich den Festlegungen durch andere

entzieht. Das betrifft sowohl das Angebot und die Rücknahme seiner Dialogbereitschaft

als auch den Entschluss und das Verweigern der Aussage. Auf verschiedene Anforde-

rungen, die der Text als vorgeformte Rollen vorführt, reagiert das Subjekt mit einer

souveränen Subjektivitätsbehauptung. Das Gedicht »Aussageverweigerung« meint ent-

weder die Verweigerung des Subjekts, wie es Heidelberger-Leonard versteht, oder eine

aussageverweigernde Umgebung,wieMalo anmerkt.601 Klügers Buch, dem die Autorin

ursprünglich den Titel »Aussageverweigerung« geben wollte, lässt offen, wer die Aus-

sage verweigert, ob Klüger selbst oder Einzelne aus ihrem Umfeld. Es ist beides oder,

wie Heidelberger-Leonard konstatiert: Es ist »nicht nur Kommunikationsangebot, es

ist zugleich Kommunikationsentzug«602.

Hätte ihr Buch tatsächlich den Titel »Ablehnung der Zeugenaussage« erhalten, wi-

derspräche das nicht nur demAnspruch der Autorin,weiter leben als eine Autobiographie

und das Buch damit als eine »Art Zeugenaussage« auszuweisen. Zudemnähme der Titel

dem Subjekt diesen Entscheidungsspielraum, denn mit »Ablehnung der Zeugenaussa-

ge« entstünde der Eindruck, die Ablehnung beschränke sich einzig und allein auf die

Autorin, nur sie lehne ab.

596 Klüger: weiter leben, S. 107. Klüger ging es um den Begriff »überleben«, nicht: »man soll trotz-

dem weiterleben«, sondern: »Man lebt trotzdem weiter, also in dem Sinne: Wenn man dich nicht

umbringt, dann lebst du weiter, einfach so« (Klüger: »›ein deutsches Buch‹ ist ja ein bißchen zwie-

spältig«, S. 44).

597 Klüger: weiter leben, S. 73; vgl. dazu: »daß das Weiterleben von alleine kommt und man nichts

dazu tun muß, außer dem Umgebrachtwerden zu entgehen.« (Klüger, unterwegs verloren, S. 14).

598 Klüger: »›ein deutsches Buch‹ ist ja ein bißchen zwiespältig«, S. 45.

599 Klüger, Ruth: »›Ich komm nicht von Auschwitz her, ich stamm aus Wien‹«. Gespräch mit Ruth Klü-

ger. In: Mittelweg 36/2 (1993), S. 37-45, hier S. 39.

600 Klüger: weiter leben, S. 127.

601 Vgl. Malo: Behauptete Subjektivität, S. 263f.

602 Heidelberger-Leonard: Klügers weiter leben revisited, S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 B   TEXTANALYSEN

An dieser Stelle sei eine weitere Parallele zwischen Klügers Autobiographie und

Amérys Essay Weiterleben – aber wie? (1970) erwähnt: Während Améry den Titel seines

Essays als »Grundfrage« bezeichnet, spricht Klüger von der »Ratlosigkeit« als »Grund-

gefühl«603, welches wiederum an den besagten Essay von Améry anschließt, in dem

dieser die von Unsicherheit geprägte Situation eines zukunftslosen »Alpträumers« be-

schreibt: »Auf die Frage nach der Form seines Weiterlebens weiß er keine Antwort und

blickt ratlos um sich«.604 In der von Klüger genannten »Ratlosigkeit« kommt eine Ori-

entierungslosigkeit und Haltlosigkeit des Individuums zum Ausdruck, die dem Leser

vermittelt, welchen Anteil ein Umfeld daran hat, das nicht zuhört. Im Text begegnet

Klüger einer Umgebung, die ihr Ratschläge erteilt und sich ihr gegenüber damit alles

andere als ›ratlos‹ verhält. Dem setzt das Ressentiment die Haltung eines Subjekts ent-

gegen, angeratenes Vergessen und Verzeihen für gegenstandslos zu erklären. In weiter

leben etwa ist es einmal der Protest des Subjekts gegen ein Vergessen, das Klüger ihre

Kindheitserinnerungen nehmen will, der sie sagen lässt: »[I]ch hab eben die [Kindheit],

die ich hab und kann mir keine neue konstruieren.«605 Dann protestiert sie gegen ein

Versöhnen, wenn ihr gesagt wird: »Du solltest lernen zu verzeihen […].«606 Wie sich

ein »Ich« konstituiert, das auf etwas oder jemanden reagiert, handlungsfähig bleibt

und eine Verweigerung artikuliert, die nicht bloße ›Ablehnung‹, sondern eine souverä-

ne Gegenhaltung ist – ist eine Facette des Ressentiments.

603 Klüger: Brief an Wallmoden v. 02.12.1991.

604 Améry: Weiterleben – aber wie?, S. 512.

605 Klüger: weiter leben, S. 228.

606 Ebd., S. 278.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 131

4. Zwischenfazit: Das Ressentiment als Reflexionsfigur

»Ich hegte meine Ressentiments. Und da ich sie nicht loswerden kann, noch mag, muß

ich mit ihnen leben und bin gehalten, sie jenen zu erhellen, gegen die sie sich rich-

ten.«607 Was Améry in den 1960er Jahren für sich in Anspruch nahm, trifft auch auf

Klügers Lebenserzählungen weiter leben. Eine Jugend (1992) und unterwegs verloren. Erinne-

rungen (2008) zu. Sowohl Améry als auch Klüger entwickeln aus den ›gegebenen‹ Res-

sentiments heraus eine narrative Strategie, die sich unversöhnlich gibt beziehungswei-

se ressentimenthaft ist. Mit ›ressentimenthaft‹ wird ein Verfahren der Distanzierung

bezeichnet, das auf Amérys Umdeutung des Begriffs ›Ressentiment‹ beruht und damit

weder eine unbewusste Abneigung noch ein unreflektiertes Vorurteil meint. Als eine

Form von Kritik begegnet dem Leser das Ressentiment in einem nachträglich reflek-

tierten Urteil. In Amérys Essay wie in Klügers weiter leben lässt sich dabei ein Protest

erkennen, dessen Kraft sich zu einer Gegenhaltung, dem Ressentiment, formt, sodass

›ressentimenthaft‹ vor allemdie eingenommeneGegenhaltung zumVergessen und zum

Versöhnen bezeichnet. Als eine Strategie literarischer Distanzierung erschließt sich die

Ausdrucksform Ressentiment über den Protest. Der Oberbegriff für Verweigerungsfor-

men ist das Ressentiment, während Unversöhnlichkeit eine Facette des Ressentiments

darstellt.

Durch den Protest bildet sich ein Subjekt, dem es gelingt, sich das Recht auf Erinne-

rung zu bewahren und sich dem zu widersetzen, wodurch es sich ›lahmgelegt‹ (Klüger)

oder »flügellahm«608 (Améry) gemacht sieht.Die AusdrucksformRessentiment hebt die

Diskrepanzen hervor, zu denen sich das Subjekt verhält, und betont die Widerständig-

keit (resistence), die es aufbringt. Damit richtet sich die Aufmerksamkeit auf verschiede-

ne Phänomene des Protests, »Gegenrede« (Améry), »Gegenvorwürfe« (Klüger), auf das

Verweigern von Versöhnung oder die Abwehr von bestimmten Fremdzuschreibungen

und von Sentimentalität. Ressentiment und Sentiment haben zwar einen gemeinsa-

men Wortstamm, meinen hier aber Verschiedenes. Dazu kommt die Vorsilbe ›re‹, die

mit ›Wiederholung‹ und ›Widerstand‹ übersetzt wird, um die Funktion der ›Gegenrede‹

und ›Abwehr‹ zu ergänzen.

Améry distanziert sich in Jenseits von Schuld und Sühne von Rollenzuschreibungen,

die das Ressentiment seiner Ansicht nach nicht als Reaktion eines Gewaltopfers erfas-

sen, sondern ihn als KZ-Opfer stigmatisieren. Die ihm zugeschriebenen Ressentiments

werden, so Améry, als »soziale[r] Makel« oder »Krankheit«609 abgewertet und das Op-

607 Améry: Ressentiments, S. 126.

608 Ebd., S. 128.

609 Ebd., S. 121. An dieser Stelle bietet es sich an, auf eine Debatte, die im Jahr 1998 in der Bundes-

republik Aufmerksamkeit erregte, einzugehen. Es handelt sich um die sogenannte Walser-Bubis-

Debatte im Anschluss an die Friedenspreis-Rede vonMartinWalser in der Frankfurter Paulskirche.

Ohne diese inhaltlich näher auszuführen, sei lediglich auf eine kontrastierende Dichotomisierung

von »Reflex« und »Reflexion« im Aufarbeitungsdiskurs verwiesen, die an den Mechanismus er-

innert, den Améry bereits in den 1960er Jahren in Ressentiments beschreibt. Insbesondere dann,

wenn man, wie Lars Rensmann, die diskursiven Positionierungen betrachtet: In der medialen Be-

richterstattung wurde Walser die »Reflexion« attestiert und Bubis‹ Reaktion auf Walsers Rede als

»Reflex« bewertet. Vgl. Rensmann, Lars: »Enthauptung der Medusa. Zur diskurshistorischen Re-

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 B   TEXTANALYSEN

fer für »krank« erklärt. Seine Ressentiments müsse er deshalb gegen die verschiede-

nen Deutungen abgrenzen und neu bestimmen.610 Auf diese Weise entlarvt sein Essay

stigmatisierende Fremdzuschreibungen, die ihn im Land der Täter auf die Rolle ei-

nes nachtragenden Ressentimentträgers reduzieren.611Was Améry »Gegenrede« nennt,

sind die Äußerungen eines ressentimenttragenden Subjekts. Es wehrt sich gegen ver-

ordnetes Vergessen und Verzeihen, gegen sentimentale Vereinnahmung und vereinfa-

chende Sprachformeln sowie gegen Opferrollen, durch die es sich frembestimmt fühlt

und seine Erfahrungen auf bestimmte Konstruktionen reduziert sieht.

Bei dem jeweiligen Gegenentwurf zu den Opferkonstruktionen handelt es sich um

einen rebellierenden, sich verweigernden und dadurch das »Ich« stärkenden Subjekt-

entwurf.612 Der hier verwendete Begriff ›Entviktimisierung‹ rekurriert auf die Abwehr

der Opferrolle. Entviktimisierung stellt sich so als ein Versuch der autobiographischen

Erzählinstanz heraus, souverän auf die Rollen zu reagieren, unter anderem dort, wo

das Subjekt die Rolle »spielt«613 (Klüger) oder sie »neu zu definieren«614 sucht (Améry).

Das ressentimenttragende, aktive Subjekt bildet sich, wenn das »Ich« über passive Op-

ferkonstruktionen spricht. Das sich über den Protest konstituierende – ressentiment-

tragende – Subjekt nimmt dann eine distanzierte Position ein. Die Besonderheit des

Ressentiments besteht nunmehr darin, dass das Subjekt damit sowohl die Gewalter-

fahrung als auch das Umfeld literarisch auf Distanz hält. Dieses Subjekt artikuliert,

womit es sich konfrontiert sieht. Erst in der reflexiven Beschreibung des autobiogra-

phischen Subjekts, wie es sich zu seinen Ressentiments verhält, gewinnt das Ressenti-

ment eine Kontur als Ausdrucksform der Reflexion (»Zeitumkehrung«, »Moralisierung

der Geschichte«) und der Gegenrede (»Protest«, »Recht des Erinnerns«).

Lehnt das erzählende Ich in weiter leben die Rolle des passiven Opfers ab, zum Bei-

spiel durch die Konstruktion eines Vorurteils als ein Verfahren der Reduktion, ist das

eine Strategie der Distanz. Oder wenn das erzählende Ich in Ressentiments das Erleb-

te reflektiert und über seine Erfahrungen schreibt »wie über ein Phänomen«615, dann

entsteht Distanz durch das Verfahren der subjektiven Abstraktion, einer narrativen Ver-

bindung konkreten Erlebensmit theoretischen Reflexionen. Reduktion und Abstraktion

stellen damit zwei Verfahren der Distanz dar, die zum Ressentiment gehören.

konstruktion der Walser-Debatte im Licht politischer Psychologie«. In: Micha Brumlik/Hajo Fun-

ke/Lars Rensmann (Hg.): Umkämpftes Vergessen. Berlin: Schiller, 2004, S. 30-128, hier S. 58. Indem

Bubis‹ Kritik an Walsers »Erinnerungsabwehr« (ebd.) als eine reflexartige und überempfindliche

Reaktion bewertet wird, wird Bubis zum Rollenträger (oder gar Ressentimentträger) gemacht und

seine Kritik als Reflex herabgesetzt.

610 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 127f.

611 Vgl. ebd., S. 126.

612 Vgl. Klüger: weiter leben, S. 271: »Ich halte die Erinnerung fest, mit geschlossenen Augen, lang-

sam aufwachend, ganz fest, dieses Stück Leben will ich besitzen« (ebd.); »Sich verkrallen in das

Geschehene, anstatt es hinzunehmen« (ebd., S. 279), »Warum mir Vorschriften machen, wie ich

damit umzugehen habe?« Klüger »wehrte« und »weigerte« sich, das Erlebte zu vergessen, »ich

gab nicht nach« (ebd., S. 228).

613 Klüger: weiter leben, S. 51.

614 Améry: Ressentiments, S. 127.

615 Weiler: Der Körper als Medium, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 133

Der Schwerpunkt der ersten Kapitelhälfte lag auf dem Versuch, den Ort des Be-

griffs ›Ressentiment‹ und die Situation des Subjekts, das sich auf seine Ressentiments

beruft, zu bestimmen. Als eine spezifische Verweigerungshaltung wurde das Ressen-

timent im Hinblick auf das Verzeihen diskutiert. Gegenübergestellt wurden hier zwei

verschiedene Perspektiven auf das Verzeihen, die sich auf die Positionierung des Sub-

jektsmit seinen Ressentiments auswirken. Auf dieseWeise konnte das Ressentiment als

eine spezifische Reaktion im Text vorgestellt werden, verordnetes Vergessen und Ver-

söhnen, aber auch passive Opferrollen aus einer Position der Stärke heraus literarisch

zu distanzieren.

Anschließend wurde Amérys Essay Ressentiments analysiert und sein Modell der

Zeitumkehr vorgestellt. Mit dem Distanzierungsverfahren der subjektiven Abstraktion,

die intellektuelle Aufarbeitung durch die narrative Verbindung konkreten Erlebens

mit theoretischen Reflexionen, leitet Améry die Gegenüberstellung von individueller

und kollektiver Zeit her. Amérys »Anspruch der Zeitumkehrung«, sein »Protest« und

der »Konflikt« erwiesen sich dabei als Komponenten der Selbstbildung, anhand derer

sich zeigen ließ, wie ein Subjekt entsteht, das weder bereit ist zu vergessen noch sich

zu versöhnen. Das hatte wiederum zur Folge, dass sich Ressentiments erst durch den

Druck von außen verstetigen.

In der zweiten Hälfte wurde das Ressentiment in weiter leben analysiert. Was sich

anfänglich als Bedingungen des Ressentiments andeutete, stellt sich über das ressen-

timenthafte Sprechen eines spezifischen Subjektentwurfs als Bedingung der Selbstbil-

dung heraus. Sich erstens als protestierend zu entwerfen und zweitens darin selbst erken-

nen zu können, was wiederum drittens verlangt, am Geschehenen festhalten zu wollen,

und viertens in die Forderung mündet, dass andere die eigenen »Ressentiments« oder

»Unversöhnlichkeiten« anerkennen sollen, sind Bedingungen der subjektiven Selbstbil-

dung. Zu ihr gehört ein identitätsstiftendes Moment,616 das bewusste Festhalten von

Erinnerungen und das Fordern von Anerkennung des subjektiven Protests. Denn wer

die Unversöhnlichkeiten der Opfer als legitime Form der Auseinandersetzung und Kri-

tik anerkennt, der akzeptiert, dass die Verbrechen nicht ›wiedergutzumachen‹ sind.

Diese Bedingungen spezifizieren das Ressentiment als eine Ausdrucksform, die über

das Bewahren der eigenen Erinnerungen hinausgeht.

Für die Subjekte in weiter leben und Ressentiments gilt: Ihre Ressentiments stellen sie

nicht als ein Hindernis dar, das sie selbst überwinden müssten. Verhandelbar sind die

»Unversöhnlichkeiten« für Klüger ebenso wenig wie für Améry, der auf seinen Ressenti-

ments beharrt. Letztlich bildet das Ressentiment im Text einen Ort ihres individuellen

Bewältigungsversuchs. Klüger wertschätzt ihre »Unversöhnlichkeiten« beziehungsweise

betrachtet ihre Ressentiments als ihr persönliches Eigentum, wie sie es in dem Artikel

Forgiving and Remembering, zehn Jahre nachdem weiter leben veröffentlicht wurde, be-

kräftigt. Im Sinne einer Haltung helfen sie ihr, so schreibt sie 2002, die Waagschalen

der Gerechtigkeit austarieren zu können.617 Im Vergleich zu Améry, der sich mit ei-

616 Wie disparat der Begriff ›Identität‹ hier ist, darauf macht u.a. Helmut J. Schneider aufmerksam.

Vgl. Schneider: Reflexion oder Evokation, S. 171.

617 »I do harbor resentments that are not for display and that I cherish as my private property, like

my memories, and that help me live by balancing the scales of justice. Remembering and resen-

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 B   TEXTANALYSEN

ner »Moralisierung der Geschichte«618 auch im Namen eines Kollektivs jüdischer Opfer

positioniert,619 spricht Klüger hier für sich als Einzelne.

Für die Autorin Klüger besteht der Unterschied zwischen »Opfer und Freiheit« dar-

in, dass das eine Passivität sei und das andere »Kontrolle übers eigene Leben« bedeute.

»[J]ede Form von Distanzierung macht frei, bedeutet, ich bewahre mein Urteil. Durch

Denken können wir die Freiheit erlangen, die uns die Umstände geraubt haben.«620

Was die von ihr genannte Distanzierung macht, entspricht der Abgrenzungsbewegung

in ihrer Autobiographie, sich selbst frei von Fremdzuschreibungen zu machen. Klü-

ger entwirft ein autobiographisches Subjekt, das sich dazu befähigt, einzugreifen, ab-

zuwehren, entgegenzuhalten, zu widersprechen und zu verweigern, und dadurch die

Kontrolle behält.

Freigelegte Vereinnahmungen und Erinnern an die Shoah

Mit dem Ressentiment nehmen Améry und Klüger eine distanzierte Sprecherposition

ein, von der aus sich eine souveräne Perspektive auf entmächtigende Erfahrungen

und Fremdzuschreibungen konstituiert. Sie erschreiben sich eine je eigene Position,

die das Verhalten eines gesellschaftlichen Umfelds in Deutschland oder die im Dis-

kurs zum Holocaust etablierten Vorstellungen und Opfer-Wahrnehmungen kritisch

kommentiert. In weiter leben dient Distanznahme im Ressentiment vor allem dazu,

Vereinnahmungstendenzen aufzuzeigen, an Klüger herangetragene Rollen abzuweh-

ren, deren Ursache der Text als Entlastungswünsche und Vermeidungsstrategie ihrer

Zeitgenossen inszeniert.

Das Erzähler-Ich wirkt damit einer ausgrenzenden Vereinnahmung entgegen. Die-

se paradox formulierte Wendung versucht, die aus der Perspektive Klügers wahrge-

nommeneWidersprüchlichkeit aufzunehmen, wenn das erzählende Ich die Vereinnah-

mung als Ausgrenzung beschreibt, zum Beispiel durch das Anzweifeln ihres Erinne-

rungsvermögens oder durch die Verharmlosung ihrer Erfahrungen in Gefangenschaft.

Vereinnahmungmeint dann, dass Außenstehende die Erfahrungswelt Klügers von ihrer

eigenen Vorstellungswelt ausgehend beurteilen.621

Darüber hinaus schafft die über das Ressentiment erzeugte Distanz einen Bezugs-

raum, der die »Grundlage für den Dialog zwischen Opfern und Nicht-Opfern«622 bildet

und so ein gemeinsames Sprechen, Reflektieren und Diskutieren über die Shoah und

über Gewalt ermöglicht.

ting are, or maybe, siblings, like their opposites, forgiving and forgetting.« (Klüger: Forgiving and

Remembering, S. 311) Zwischen Ressentiments und Erinnern bestehe laut Klüger eine ähnliche

Verwandtschaft wie zwischen ihren Gegenteilen, dem Vergeben und dem Vergessen.

618 Améry: Ressentiments, S. 143.

619 Vgl. ebd.: »Hält aber unser Ressentiment im Schweigen der Welt den Finger aufgerichtet«. Zur

zeitgenössischen Kritik an Amérys ›Vereinnahmung‹ eines jüdischen Opferkollektivs der Offene

Brief von Lotte Paepcke in Kap. 2.2 »Gegen die Zeitmühlen, die alles zermahlen«.

620 Klüger: Brief an Pick v. 14.08.2014.

621 Vgl. Klüger: weiter leben, S. 73.

622 Poetini: Weiterüberleben, S. 328.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jean Améry und Ruth Klüger 135

Das erzählende Ich hält an der Vergangenheit fest, ohne passives Opfer zu sein:

Dafür macht das Subjekt das Ressentiment zum »Ort«623 des Erinnerns an die Shoah

und an die Opfer und erklärt es damit zum Ort des Sprechens über seine Erfahrungen.

Bezieht es sich auf seine Ressentiments, vermittelt es die »Unvergänglichkeit des Ver-

gangenen«624.Dadurchwerdenweiter leben und Jenseits von Schuld undSühne auf je eigene

Weise zu einem »Arbeitsangebot«625, das sich nicht an die Täter, sondern an die Nach-

geborenen richtet, Gesprächsbedarf signalisiert und dabei Differenzen wie Konflikte

benennt. Diese Konflikte lösen sich für Klüger und Améry nicht auf, weder im Ver-

zeihen auf individueller noch durch Versöhnung auf kollektiver Ebene. Die von Amé-

ry genannten »Sporen unseres Ressentiments« sollen an einen offenen »Konflikt«626

(Améry) zwischen Täter- und Opferkollektiv erinnern, der vom Subjekt in der Gegen-

wart nur über den Protest eingeholt werden kann. »Austragen« (Améry) lässt sich der

Konflikt nicht,627 für Améry gilt es aber, an ihn zu erinnern und über den Konflikt an

die Shoah zu erinnern.

Dabei zeigt das Ressentiment »Trennendes«628 auf. Hierfür besteht das jeweilige

Subjekt auf Grenzen in erfahrungsbedingter undmoralischer Hinsicht. Klügers Auffor-

derung »Werdet streitsüchtig, sucht die Auseinandersetzung!«629 setzt daher die Res-

sentiments der Betroffenen als Bestandteil der geforderten Auseinandersetzung vor-

aus. Für diese Auseinandersetzung gilt, Ressentiments nicht als ein der Versöhnung

im Weg stehendes Hindernis anzusehen. Auf diese Weise entfaltet sich die produktive

Dimension des Ressentiments, gewissermaßen auf ›zwei Seiten‹: für das ressentiment-

tragende Subjekt, das seine eigene Distanz in Form von Protest artikuliert, und auch

für den Leser, der sich von bestimmten vereinnahmenden Ansprachen der Erzählerin,

von ignorierenden, verharmlosenden Verhaltensweisen der Figuren und bestimmten

Äußerungen in weiter leben distanzieren soll. Diese Form von Arbeitsangebot ist ein Ge-

sprächsangebot, das dabei keine Versöhnung in Aussicht stellt.

Vergleichbar mit Amérys ›Bekenntnis‹, das in Ressentiments als ein Akt des Subjekts

beschrieben wird, der vor aller Verständigung von ihm als Opfer erwartet werde, ist es

bei Klüger die ›Bereitschaft‹ zur Versöhnung, durch die sie sich in eine Rolle gedrängt

sieht. Klüger willweiter leben nicht als Versöhnungsangebot verstandenwissen.630 Nicht

die Versöhnung ist ihr Angebot, sondern ihre Bereitschaft zur Verständigung, ihr Buch

ist ein Reflexionsangebot und eine Einladung zum Streitgespräch, das weder glätten

623 Steiner: Erinnern und Leben, S. 39: »Im Ressentiment gewinnt die uneinholbare Vergangenheit

ihren Ort zurück«.

624 Ebd., S. 40.

625 Heidelberger-Leonard: weiter leben – Grundstein zu einem neuen Auschwitz-›Kanon‹?, S. 167.

626 Améry: Ressentiments, S. 141, S. 125. Es handelt sich um einen ungelösten Konflikt, »kein Konflikt

ist beigelegt«, so Améry (Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 18).

627 Den »nicht ausgetragene[n] Konflikt zwischen Opfer und Schlächtern« (Améry: Ressentiments,

S. 141) hätte Améry vermutlich auch den ›niemals austragbaren Konflikt‹ nennen können, denn

als Denkmöglichkeit kommt für Améry nur die Verlagerung, nicht die Austragung des Konflikts

infrage. Sein Modell ist eher als eine Idee zu verstehen, die im Modus des Als-ob verbleibt.

628 Heidelberger-Leonard: Klüger weiter leben, S. 166.

629 Klüger: weiter leben, S. 141.

630 Vgl. Klüger: unterwegs verloren, S. 165.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 B   TEXTANALYSEN

noch versöhnen, sondern konfrontieren und provozieren will.631 Beruft sich die Er-

zählerin auf ihre »Unversöhnlichkeiten«632, formuliert das Subjekt in weiter leben mit

seinem teils vehementen Ton einen Auftrag, der mehr ist als nur ein Angebot.633 Der

Leser »fühlt sich nicht einfach angesprochen, er bekommt unmißverständlich das Ge-

fühl, daß von ihm eine Antwort erwartet wird«634. Dieser Kommentar von Gerhard

Scheit auf Amérys Essayband gilt auch für Klügers Autobiographie, die sich als ein »An-

stoß zu Selbstreflexion und Selbstmißtrauen«635 herausstellt. Dabei zeichnet sich eine

Distanzierungsstrategie ab, deren Spezifik in der reaktiven Aversion, im Protest eines

Subjekts, besteht, das rebelliert gegen die Neutralisierung der Ereignisse (Améry) oder

gegen die Glättung im Diskurs (Klüger).

631 Vgl. Liebrand, Claudia: »›Das Trauma der Auschwitzer Wochen in ein Versmaß stülpen‹ oder: Ge-

dichte als Exorzismus. Ruth Klügers weiter leben«. In: Arian Huml/Monika Rappenecker (Hg.): Jü-

dische Intellektuelle im 20. Jahrhundert. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2003, S. 237-248,

hier S. 241; vgl. Heidelberger-Leonard: Klügers weiter leben revisited, S. 127.

632 Klüger: weiter leben, S. 279.

633 Vgl. Rosenfeld: Der geschichtlich-moralische Auftrag Jean Amérys, S. 48: »Wer ihn so hört, wie er

gehört werden wollte, wird zur Verantwortung aufgefordert«.

634 Scheit: Nachwort, S. 652.

635 Ebd., S. 692.

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005 - am 14.02.2026, 05:56:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

