Jean Améry Jenseits von Schuld und Siihne (1966),
Ruth Kliiger weiter leben (1992)

1.

11

Das Ressentiment

Versuch einer Ortsbestimmung: Einspruch gegen das Vergessen

Mit dem Ressentiment wird zumeist ein Gefiithl bezeichnet, das eine Abneigung ver-

mittelt und als unangenehm und stérend gilt. Fiir den aus dem Franzosischen von res-

sentir (empfinden) stammenden Begriff gibt es im Deutschen keine wortgetreue Ent-

sprechung,’ und auch die englische Form resentment stellt weder eine adiquate Uber-

setzung dar, noch liegt dem >Ressentiment< und dem >Resentment« eine gemeinsame

philosophische Tradition zugrunde.> Mit dem Ressentiment sind die philosophischen
Konzepte von Friedrich Nietzsche (Zur Genealogie der Moral, 1887) und Max Scheler (Das
Ressentiment im Aufbau der Moralen, 1912) verbunden. Definiert Scheler das Ressentiment

als »das wiederholte Durch- und Nachleben« einer negativen »Emotion«?, ist darin die
Betrachtung als ein Phinomen der Wiederholung enthalten.

Probst, Peter: Ressentiment. In: Joachim Ritter/Karlfried Griinder (Hg.): Historisches Wérterbuch
der Philosophie. Bd. 8: R.Sc. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1992, S. 920-923, hier
S.920.

Thomas Brudholm sieht zwar eine Verwandtschaft zwischen >Resentment< und >Ressentiments,
betont aber zuvorderst die verschiedenen Konzepte: Hierfir stellt er dem Resentment, in Anleh-
nung u.a. an Freedom and Resentment von Peter F. Strawson und Theory of the Moral Sentiments von
Adam Smith, das Ressentiment bei Max Scheler und Friedrich Nietzsche gegeniiber. Smith nennt
in seiner Theorie der ethischen Gefiihle das Resentment, so wird es (ibersetzt, ein >Vergeltungsge-
fithl«. Vgl. Smith, Adam: Theorie der ethischen Gefiihle. Ubers. v. Walther Eckstein, Hamburg: Mei-
ner, 2010, S. XVIII. In den Kapiteln seiner Untersuchung, in denen Brudholm sich mit Améry aus-
einandersetzt, lbernimmt er den Begriff Ressentiment, um nah an Amérys Beschreibungsvoka-
bular zu bleiben. Sobald er iber die Analyse von Amérys Jenseits von Schuld und Siihne hinausgeht,
spricht er aber von resentment. Vgl. Brudholm, Thomas: Resentment’s virtue. Jean Améry and the
refusal to forgive, Philadelphia: Temple Univ. Press, 2008.

Scheler, Max: Das Ressentiment im Aufbau der Moralen. Frankfurt a.M.: Klostermann, 2004, S. 2.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

B TEXTANALYSEN

Jean Améry, der den Essay Ressentiments 1966 im Radio verlas, mit dem er sich erst-
mals vor einem deutschen Publikum zu seinem »reaktiven Groll«* bekannte,’ weifl um
die Herkunft dieses Begriffs und um die Vorstellung vom »grollenden HafRprophetenc,
»unzeitgemafen Hasser und Ressentimentgeladenen«®. Damit steht das Ressentiment
in einer Tradition, die es eher zur Schwiche als zur Stirke erklirt. Selbst als Stiarke des
»Schwachen« oder »Ohnmichtigen« (Nietzsche) ausgelegt, ist das Ressentiment, wie
bei Améry auch, zwar reaktiv, doch nach Nietzsche reagiert der »Mensch des Ressen-
timent«” aus einer Unfihigkeit heraus. Wenn Améry in seiner personlichen Nietzsche-
Ausgabe »Wir Ressentiments-Triger«® notiert, dann flieRen diese Deutungen mit ein.
Aber das Subjekt, das sich hier als Ressentimenttragendes bezeichnet, verortet das Res-
sentiment in einem bestimmten Erfahrungs- und Ereigniszusammenhang.

So habe ich denn die Ressentiments nach zwei Seiten hin abzugrenzen, vor zwei Be-
griffsbestimmungen zu schirmen: gegen Nietzsche, der das Ressentiment moralisch
verdammte, und gegen moderne Psychologie, die es nur als einen stérenden Konflikt
denken kann.?

Von Nietzsches genealogischer Herleitung des Ressentiments grenzt Améry sich nicht
zuletzt deshalb ab, weil der »Mensch des Ressentiment« (Nietzsche) bedingt durch sei-
nen unzulinglichen Umgang mit den Affekten wie Hass und Rachsucht ausschliefilich
an sich selbst leide.'® Améry betrachtet die Ressentiments nicht als Defekt oder Af-

4 Améry: Ressentiments, S.119, S.148.

5 Ressentiments v. 07.03.1966, Die Tortur v. 03.05.1965, Uber Zwang und Unmaglichkeit v. 25.04.1966, Wie
viel Heimat braucht der Mensch? v.15.11.1965, An den Grenzen des Geistes v.19.10.1964 (die Datumsan-
gaben erfolgen nach Améry, Jean: Jean Améry im Rundfunk. In: Ders.: Werke. 9. Bde. Bd. 9: Ma-
terialien. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard. Stuttgart: Klett-Cotta, 2008, S. 812-841, hier S. 813f,,
und den vom SWR angefertigten Sondermitschnitten).

6 Améry: Ressentiments, S.139.

7 Nietzsche, Friedrich: Zur Genealogie der Moral. Zweite Abhandlung, Abschnitt 11. Kritische Studi-
enausgabe. Hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari. 15 Bde. Bd. 5: Jenseits von Gut und Bése. Zur
Genealogie der Moral. Miinchen, Berlin, New York: Deutscher Taschenbuch Verlag, de Gruyter,
1988, S.311.

8 Die im Nachlass in Marbach aufbewahrte Ausgabe von Nietzsches Zur Genealogie der Moral enthalt
diese handschriftliche Notiz von Améry »Wir Ressentiments-Trager«auf Seite 24. Der Abdruck der
unverodffentlichten Notiz erfolgt mit freundlicher Genehmigung des Verlages Klett-Cotta Stutt-
gart.

9 Améry: Ressentiments, S.127.

10 Améry grenzt sich »gegen Nietzsche« ab, »der das Ressentiment moralisch verdammte« (Amé-
ry: Ressentiments, S. 123). Amérys Kritik kann nicht in jedem Punkt nachvollzogen werden, aber
konkret zu Amérys Kritik an Nietzsche nach 1945: vgl. Mayer, Hanns [Jean Améry]: Zur Psycholo-
gie des deutschen Volkes [1945]. In: Jean Améry: Werke. Bd. 2, S. 500-534. Darin fordert Améry ein
Nietzsche-Verbot: »[W]enn ein Mensch schreibt:sNicht Zufriedenheit[,] sondern Macht; nicht Frie-
den, sondern Krieg; nicht Tugend, sondern Tichtigkeit<seien zu erstreben, dann meint er prazise,
daf: nicht Zufriedenheit, sondern Macht; nicht Frieden, sondern Krieg; nicht Tugend[,] sondern
Tichtigkeit zu erstreben seien.« (Ebd., S. 507f.) Darum, so Améry, »sind dieses Mannes Biicher zu
verbieten«. SchliefSlich »[hat] die fithrende deutsche Clique genau nach dieser Maxime gehandelt.
DaR im Werke Nietzsches sich selbstverstandlich auch Ausspriiche sehr anderer Art finden, daR
er selbst aus Zartgefiihl wahrscheinlich keinen Hasen hitte abziehen kénnen, zahlt hier nicht.«
(Ebd., S. 508) Indem hier diskutierten Kontext konnten es vor allem Formulierungen von Nietzsche

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

fekt," sie sind ein Einspruch gegen das Vergessen. Hierfiir stellt er eine Situation dar,
in der sich ein Spannungsverhiltnis zwischen dem Ressentiments tragenden Subjekt
und einer vom Kollektiv proklamierten Vorstellung entfaltet. Ironisch fragt Améry, ob
er wohl seine »Gegenrede im uneingeschrinkten Besitz [s]einer geistigen Krifte« ma-
che: »Es konnte ja sein, dafd ich krank bin, denn objektive Wissenschaftlichkeit hat aus
der Beobachtung von uns Opfern in schéner Detachiertheit bereits den Begrift des >KZ-
Syndroms«< gewonnen. [..] [Fleindseliger Riickzug auf das eigene Ich seien die Kennzei-
chen unseres Krankheitsbildes.«*

Zuschreibungen, die das Subjekt auf sein Leid reduzieren und dabei die Verantwor-
tung der Mitwelt ausblenden, wehrt Améry ab. Das Subjekt, das sich im Text entwirft,
leidet nicht an sich selbst, es reagiert auf das, was ihm zugefiigt wurde und dem es sich
ausgesetzt sieht. Dieses Subjekt wird hier ressentimenttragend genannt, um den aktiven
und selbstbestimmten Protest zu betonen. Aber auch um die eigene Erfahrungslast,
die auf dem Individuum liegt, und die wahrgenommene Rechtfertigungslast, mit der
es sich konfrontiert sieht, zu beriicksichtigen. Es handelt sich dabei um eine Distanz-
strategie, die den Einspruch und Widerspruch des Subjekts in den Blick nimmt.

Améry bt Kritik an seiner Mitwelt und gibt zu verstehen, dass es sich durch pa-
thologisierende Beschreibungskategorien auf neue Weise viktimisiert sieht. Der Protest
dieses Subjekts richtet sich gegen die Ansicht, das Opfer habe das vergangene Leid (»im
Prozef der Interiorisation«'®) auf sich zu nehmen, gegen einen sozialen Druck, mit dem
es sich konfrontiert sieht. Von Zugriffen wie diesen distanziert sich das Subjekt - aber
wie? Hier kommt die spezifische Sichtweise Amérys auf das Ressentiment ins Spiel. Die
Analyse seiner Ressentiments beruhen auf einer »Umwertung«** und »Positivierung
des Ressentiments«®. Im Text formiert sich so eine Perspektive, die auf einer spezi-
fischen Verwendung des Begriffs sRessentiment« beruht und den poetologischen Aus-
gangspunkt der Textanalyse bildet. Sie beginnt mit der Perspektive eines Subjekts, das

und Scheler sein, wie das »Giftauge des Ressentiment« (Nietzsche: GM, |, 10, S. 272), die »Intoxi-
kation« (ebd., S. 269) oder die »seelische Selbstvergiftung« (Scheler: Ressentiment im Aufbau der
Moralen, S. 4), denen Améry sehr skeptisch begegnete. Nietzsche sei es gewesen, der die »emo-
tive[] Funktion des Ressentiment« entdeckt habe (Frings, Manfred S.: Einleitung. Max Scheler Das
Ressentiment im Aufbau der Moralen. Frankfurt a.M.: Klostermann, 2004, S. VII-XX, hier S. VII). Der
»Mensch des Ressentiments« werde zu einem zu einem »An-sich-selbst-Leidende[n]« (El Magd,
Esam Abou: Nietzsche. Ressentiment und schlechtem Gewissen auf der Spur. Wiirzburg: Kénigs-
hausen & Neumann, 1996, S. 22).

11 Vgl. Scherpe, Klaus R.: »Uber Ressentiment«. In: Kiinste der Verneinung. Mosse-Lectures der Hum-
boldt Universitit zu Berlin 2006. Berlin: Humboldt-Univ., 2007, S. 61-81, hier S. 63; Heidelberger-
Leonard, Irene: »Uber Zwang und Unméglichkeit, Jean Amérys Biographin zu sein«. In: Syliva Wei-
ler/Michael Hofmann (Hg.): Revision in Permanenz. Studien zu Jean Amérys politischem Ethos
nach Auschwitz. Frankfurt a.M.: Lang, 2016, S.13-24, S. 22.

12 Améry: Ressentiments, S.127.

13 Ebd., S.129.

14 Scheit, Gerhard: »Am Ende der Metaphern. Uber die singulire Position von Jean Amérys Ressenti-
ments in den 60er Jahren«. In: Stephan Braese et al. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der
Holocaust. Frankfurt a.M., New York: Campus-Verlag, 1998, S. 301-316, hier S.307.

15 Scherpe, Klaus R.: »Ressentiment. Eine Gefiihlstatsache«. In: Weimarer Beitrige 54/2 (2008),
S.165-181, hier S.169; vgl. Scherpe: Uber Ressentiment (2007), S. 66.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

51


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

B TEXTANALYSEN

im Text die eigene »Gefithlstatsache«!® bewusst wiederholt und sein »Recht auf Wider-
stand«!” gegen die ihm zugefiigte Gewalt behauptet. Ohne die Wiederholung, das wird
in Jenseits von Schuld und Siihne (1966) deutlich, kommt dieser Behauptungsversuch nicht
aus, nur verwendet Améry dafiir Begriffe wie »Aktualisierung« oder »Zeitumkehr«, mit
denen er seine Situation als Opfer beschreibt. Wenn er iiber seine Ressentiments sagt,
sie seien von »besonderer Art«'®, betrachtet er sie als ein Phinomen des Protests.

Ein »undankbares Bekenntnisgeschéft«

Améry nennt sein Vorhaben in dem Essayband Jenseits von Schuld und Siihne, die eigenen
Ressentiments »jenen zu erhellen, gegen die sie sich richten«!, ein »undankbares Be-
kenntnisgeschift«*°. Uniiberhorbar ist der ironische Unterton, der mitschwingt, wenn
er sich damit an eine Leserschaft in Deutschland richtet. Vor allem aber benennt Améry
seine Position in der Auseinandersetzung mit der Vergangenheit. Er fithrt die Situati-
on, in der er sich befindet, auf eine fehlende Bereitschaft zuriick, Verantwortung fir
das ihm zugefiigte Leid zu iibernehmen (»Was ich nachtrage, [..] — niemand will es
mir abnehmen«*"), und auf die Unfihigkeit einer Gesellschaft, die Konfliktlinie zwi-
schen Opfer und Titer in Deutschland bis Mitte der 1970er Jahre zu ziehen (»Die Welt,
die vergibt und vergifit, hat mich verurteilt, nicht jene, die mordeten oder den Mord
geschehen lieflen«*?). Mit seiner reflexiven Auseinandersetzung, die er eine aus »In-
trospektion gewonnene Analyse der Ressentiments« und die »Justifizierung eines [...]

abgeurteilten seelischen Befindens«*

nennt, kritisiert dieses Subjekt die Unfihigkeit
der deutschen Gesellschaft und weist sich selbst geradezu als >fihigc aus, sich mit der
Uberwiltigungserfahrung schreibend auseinanderzusetzen.

Amérys Rede vom »Bekenntnisgeschift« verweist darauf, dass es eben nicht seine
Ressentiments sind, die ihn zum Opfer machen, er nutzt sie vielmehr als eine Aus-
drucksform, mit ihnen seine personliche Lage zu beschreiben. Er sieht sich in eine Art
Rechtfertigungsposition gebracht, in der er sich bekennen muss, nicht die Titer. Dass
die von Améry eingeforderte Konfliktlinie zwischen Opfer und Titer in seiner Schreib-
gegenwart fiir ihn als Opfer deutscher Verbrechen noch nicht existiert, geht auch aus
der spezifischen Konstellation hervor, die er ein »undankbares Bekenntnisgeschift«
nennt: Eine Auseinandersetzung kann demzufolge nur eintreten, wenn das Opfer in
Vorleistung geht. Uber seinen Zustand sagt Améry: »Ich muf mich zu ihm bekennen,
den sozialen Makel tragen und die Krankheit als integrierenden Teil meiner Person-
lichkeit erst auf mich nehmen, dann legitimieren.«** Fiir ihn sind seine Ressentiments
nicht Ausdruck eines eigenen Defizits. Auch dann nicht, wenn ihm die Gesellschaft eine

16  Scherpe: Ressentiment (2008), S.165-181; Scherpe: Uber Ressentiment (2007), S. 65.

17 Ebd., S.80; vgl. Heidelberger-Leonard: Zwang und Unmoglichkeit, Amérys Biographin zu sein,
S.22.

18 Améry: Ressentiments, S.132.

19  Ebd., S.126.

20 Ebd., S.121.

21 Ebd.S.147.

22 Ebd., S.138.

23 Ebd, S.121.

24 Améry: Ressentiments, S.121.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

»hiliche Unverséhnlichkeit« unterstellen sollte, die in der Tradition eines »abgeurteil-
ten seelischen Befindens«** steht.

So beschreibt Améry, wie er sich in seiner Subjektposition geschwicht sieht. Die-
sen Vorbehalten stellt sich das Subjekt, es stellt sich ihnen auch entgegen. Die Vorsilbe
»re« in Ressentiment, die auch auf résistance verweise, 2 verstirkt diesen Aspekt, sodass
das Ressentiment einer nachzuholenden Gegenwehr gleichzukommen scheint. In dem
Essay Ressentiments begriindet Améry aber auch, warum er seine Ressentiments nicht
blof} mit Unverséhnlichkeit oder Rache gleichsetzt.?” Das Subjekt Améry, das sich im
Text auf seine Ressentiments beruft, will kein »Mensch des Ressentiment« sein, wie ihn
Nietzsche bestimmt. Améry gibt eine andere Richtung vor.?® »Zur Bildung von Ressen-
timents«*® kommt es nicht etwa deshalb, weil Améry der Schwache wire. Die Schwiche
ist die von der gesellschaftlichen Mehrheit abgelehnte historische Verantwortung der
Deutschen®® und das »Eintreten eines gewissen Wunders«*', wie Améry den wirtschaft-
lichen Aufschwung in seinem Brief an einen Biirger der Bundesrepublik Deutschland (1969)
sarkastisch nennt.

Wenn Améry sich auf seine Ressentiments beruft, zeigt er, womit er sich als Opfer
dieser Verbrechen konfrontiert sieht. Was seine Ausfithrungen zu einem seiner Ansicht
nach >undankbaren Geschift« werden lisst, ist nicht blofR der Umstand, dass er sich
mit dem Bekenntnis zu seinen Ressentiments zugleich gegen deren Stigmatisierung als
»Makel« oder »Krankheit«** zu behaupten hat. Sein Bekenntnis gibt auch zu verstehen,
dass »Aufklirung<®® deutscher Leser zu der Zeit nur moglich scheint, wenn er seinen
»reaktiven Groll<3* »verteidig[t]«®>; erst dann konne iiber Schuld und Verantwortung
des Titerkollektivs gesprochen werden.

Ein Verweigern von Vers6hnung ist fir das Subjekt weder Mangel noch Makel. Seine
nicht vorhandene Bereitschaft zur Versdhnung reagiert auf Anforderungen von aufien,
es macht dann von seinem Recht auf Unverséhnlichkeit Gebrauch. Dass Améry sich
nach der Uberwiltigungserfahrung und vor aller Verstindigung dazu genétigt sieht, von

25  Ebd.

26  Heidelberger-Leonard: Zwang und Unméglichkeit, Amérys Biographin zu sein, S. 22.

27 Vgl. dazu das Kapitel 2.4 Uber die Bedeutung der Rache fiir das Ressentiment.

28  Vgl. Améry: Ressentiments, S.126.

29 Ebd,S.123.

30  Vgl. Tillmanns, Jenny: Was heifdt historische Verantwortung? Historisches Unrecht und seine Fol-
gen fiir die Gegenwart. Bielefeld: transcript, 2014, S.103f.

31 Améry,Jean: Ihrseid wieder wer! Briefan einen Birger der Bundesrepublik Deutschland [1969]. In:
Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsatze zur Politik und Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner. Stuttgart:
Klett-Cotta, 2005, S. 217-226, hier S. 219. In diesem in Tribiine 31 (1969) abgedruckten »Brief« duert
sich Améry ironisch-sarkastisch u.a. iiber die ausgebliebene Verantwortung im Umgang mit den
Verbrechen der Nationalsozialisten. Dass er, so Améry, an den »Burger der Bundesrepublik« ge-
richtet, fir »die Vergangenheit [seines] Landes [..] gar nichts [kann], woran aber auch die Welt
nicht schuldig ist, sondern allenfalls die ungut listenreiche Geschichte, dieses mythische Mons-
trum!« (ebd., S. 219).

32 Améry: Ressentiments, S.121.

33 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S.17, S.18f.

34  Améry: Ressentiments, S.119, S.148.

35 Ebd, S.129.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

53


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

B TEXTANALYSEN

der Zuhérer- und Leserschaft in Deutschland die Legitimation seiner Ressentiments
einzufordern, macht auf die historische Situation der ersten beiden Nachkriegsjahr-
zehnte in Deutschland aufmerksam. Eigene Ressentiments zu hegen bedeutet fiir ihn
von Anfang an, sich mit seinen Erfahrungen als Opfer zu positionieren. An der Ver-
dringungsbereitschaft seiner Mitwelt hat sich fir Améry in den 1970er Jahren trotz der
Auschwitz-Prozesse wenig geandert, denn in dem Vorwort der Neuausgabe von Jenseits
von Schuld und Siihne von 1977 sieht er sich nicht veranlasst, aus dem elf Jahre zuvor
veroffentlichten Essayband etwas »zuriickzunehmen«3®. Fiir ihn bleibt es ein »undank-
bares Bekenntnisgeschift«.

1.1.1  Ursache, Anlass und Resultat des subjektiven Protests
Mit der Deutung seiner Ressentiments im Jahr 1966 bringt Améry seinen »Protest«>”
zum Ausdruck und reflektiert das Ressentiment als Ursache, Anlass und Resultat.3®
»[M]ein Ressentiment, das mein personlicher Protest ist«3?, richtet sich so gegen die
Anforderungen einer speziellen Mitwelt. Seinen Ressentiments geht eine »persénliche(]
und historische[] Entwicklung«*® voraus, sie sind (s)eine Re-Aktion.

Die grausamen »Handlungen«*', die das Subjekt tief verletzt und ihm das »Weltver-
trauen«*” entrissen haben, waren Ursache fiir die Entstehung der Ressentiments. Die

36  Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S.11. Er wolle nichts zuriicknehmen und habe nur »hinzu-
zufiigen« (ebd.). Dazu gehort, dass er in Deutschland einen Antisemitismus in Form eines Antizio-
nismus der politischen Linken beobachtet. Das verdndert die Situation fiir Améry, da er sich zuvor
selbst der Linken zugehorig sah, weshalb er im Vorwort von seinen »natiirlichen Freunde[n], die
jungen Frauen und Ménner der Linken« spricht, gegen die er sich »zu erheben habe« (ebd., S.17);
vgl. dazu Hewera, Birte: »... daR das Wort nicht verstumme.«Jean Amérys kategorischer Imperativ
nach Auschwitz. Marburg: Tectum, 2015, S. 243-273.

37  Améry: Ressentiments, S. 141.

38  Das Ressentiment beschreibe die »subjektive[] Verfassung des Opfers« (ebd., S.121), »Emigration,
Widerstand, Gefangnis, Folter, KZ-Haft— das ist keine Entschuldigung fiir Verwerfung des Takts,
soll auch keine sein. Aber es ist eine zureichend kausale Erkldarung.« (Ebd. S.120) »Im Augenblick,
da ich mir einbildete, ich hatte endlich durch mein erlittenes Schicksal die Weltmeinung einge-
holt, war diese schon im Begriff, sich selbst zu tiberschreiten. Ich wiahnte mich mitten in der Wirk-
lichkeit der Zeit und war schon zuriickgeworfen auf eine lllusion.« (Ebd., S.123f.) »Die Sozietat ist
befaft nur mit ihrer Sicherung und schert sich nicht um das beschadigte Leben« (ebd., S.131). »Es
war auf einmal guter Boden fir die Ressentiments« (ebd., S. 125); nach der Befreiung aus dem Kon-
zentrationslager waren sie »noch keineswegs manifest« (ebd., S. 121). Aufierdem sind dem Ressen-
timent-Aufsatz in dem Essayband Jenseits von Schuld und Siihne zwei Essays vorangestellt, die auf
zwei Ursachen seiner Ressentiments verweisen: Die Tortur auf die erlittene Folter und die Kon-
zentrationslager, Wieviel Heimat braucht der Mensch? auf den »Verlust der Heimat«. Vgl. Hewera,
Birte: »Die>Wahrheit der Untat«—Jean Amérys Ressentiments«. In: Dies./Miriam Mettler (Hg.): »An
den Grenzen des Geistes«. Zum 100. Geburtstag von Jean Améry. Tectum, 2013, S.19-36, hier S. 20;
Brudholm: Resentment’s virtue, S. 164.

39  Améry: Ressentiments, S. 141.

40 Ebd, S.121.

41 Mayer [Améry]: Zur Psychologie des deutschen Volkes, S. 510.

42 Améry: Die Tortur, S. 65.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

»korperliche Schidigung« sei, so Améry 1971, »rational nicht mehr aufzuarbeiten«*>.
Im Gegensatz zum Resentment ist das Ressentiment nach Améry ausschliefilich auf
den Geschidigten bezogen, weshalb er auch von »Opfer-Ressentiments«** spricht. Ur-
sprung des Ressentiments ist also die ihm zugefiigte Beschidigung, aber als eine Aus-
drucksform in Jenseits von Schuld und Siihne richtet es sich gegen die Deutschen in der
Schreibgegenwart.** Fiir die Entwicklung seiner Ressentiments trigt die Mitwelt ei-
ne Verantwortung, »verdichtetet« hitten sie sich schlieRlich, weil der rasche Wieder-
aufbau Deutschlands und die Verdringung*® der Schuld dazu fithrten,*” dass Améry,
wie er sagt, nicht »im wechselseitigen Einverstindnis mit der Welt«*® leben kann. Den
»Anlafi« zur »Bildung von Ressentiments«* beschreibt er auch als Abwesenheit dieser
gegenseitigen Anerkennung. Ist dieses Verhiltnis aus seiner Sicht iiberhaupt wieder
herstellbar, und welche Funktion nimmt sein Protest dabei ein? Wie kénnte eine Ver-
stindigung zwischen Opfer und Titergesellschaft aussehen, wenn Uberlebende Gren-
zen der Verschnung geltend machen und es sich zur Aufgabe machen, nicht zu verzei-
hen?*°® Aus dem Essay Ressentiments geht deutlich hervor, dass der individuelle Protest
und dessen Anerkennung dabei eine entscheidende Rolle spielen.

Weitere Perspektiven auf das Ressentiment

Die Schwierigkeit des Ressentiments bestehe darin, dass sich in einem literarischen
Text zwar beobachten lasse, »wie es verfihrt und wie es wirkt«®!, es aber nicht eindeu-
tig definiert werden konne.>* Thomas Brudholm greift diese Mehrdeutigkeit in seiner

43 Améry, Jean: Konter-Violenz als Not-Wehr. Randbemerkungen zur Phanomenologie der Gewalt
[1971]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsatze zur Politik und Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner.
Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S. 481-494, hier S. 485.

44  Améry: Ressentiments, S.141.

45  Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S. 115f.

46  Der Terminus>Verdringung< hat einen psychoanalytischen Hintergrund und wurde in seiner kol-
lektiven Dimension insbesondere durch Mitscherlichs Die Unfihigkeit zu trauern (1967) gepragt.
Wie problematisch der Begriff werden kann, wenn er gebraucht wird, um eine gesamtgesellschaft-
liche Entwicklung oder die deutsche Erinnerungskultur zu bezeichnen, darauf macht u.a. Giinther
Anders aufmerksam. Vgl. Anders, Giinther: Besuch im Hades. Auschwitz und Breslau 1966. Nach
Holocaust 1979. Miinchen: Beck, 1986, S.188.

47  »Nicht nurder Nationalsozialismus — Deutschland war Gegenstand eines allgemeinen Cefiihls, das
vor unseren Augen aus Hafd zur Verachtung erstarrte. Nie wieder wiirde dieses Land, wie man
damals sagte, >den Weltfrieden gefihrden.«« (Améry: Ressentiments, S.122) »Was die politische
Weltuhr wirklich geschlagen hatte, das wufite ich freilich nicht.« (Ebd., S. 123) —Man kdnnte sagen:
Sie schlug fiir das sogenannte Wirtschaftswunder und die Integration der Bundesrepublik in die
westliche Staatengemeinschaft.

48  Améry: Ressentiments, S.122.

49  Ebd, S.123.

50 Améry und Jankélévitch haben es sich Sznaider zufolge zur »philosophischen Aufgabe« gemacht,
»nicht zu vergeben« (Sznaider, Natan: Gedédchtnisraum Europa. Die Visionen des europdischen
Kosmopolitismus. Eine jidische Perspektive. Bielefeld: transcript, 2008, S.113).

51 Scherpe: Uber Ressentiment (2007), S. 64.

52 Vgl.ebd,, S. 64-66; Heidelberger-Leonard: Zwang und Unmaglichkeit, Amérys Biographin zu sein,
S.22.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

55


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

B TEXTANALYSEN

Monographie Resentment’s Virtue auf, indem er aus Amérys Essay Ressentiments verschie-
dene Facetten des Ressentiments, wie den riickschauenden und normativen Blick oder
die Involviertheit des Subjekts, ableitet.”* Die Einteilung erfolgt bei Brudholm vor dem
Hintergrund verschiedener philosophischer Konzepte des Resentment. Amérys Ressen-
timents verortet er zwischen dem resentment (Strawson, Smith, Murphy) und dem res-
sentiment (Nietzsche, Scheler).>* Wihrend das Resentment nicht auf den Geschidigten
beschrinkt sei, der selbst verletzt worden sei und somit auch iiber das eigene Betrof-
fensein hinaus reagiere, zum Beispiel auf verletzte Normen,* ist das Ressentiment ein
Phinomen, das auf der Seite der Geschidigten (»victims’ resentment«>®) liegt.

1.1.2  Der Protest im Kontext von Verzeihen und VersGhnen

Verzeihen und Verséhnen kénnen als Vorginge auf verschiedenen Ebenen betrachtet
werden. Man kann jemandem verzeihen, ohne sich miteinander verséhnen zu miis-
sen. Ein Mensch kann verzeihen, dieser individuelle Akt des Verzeihenden kann ge-
sellschaftliche Versshnungsprozesse in Gang setzen, auf die Vorstellung von einer po-
litischen Verséhnung ist das Verzeihen jedoch nicht angewiesen. Vom Akt des Verzei-
hens aus gedacht, konnen Verséhnung und Verzeihen getrennt voneinander ablaufen.
Als grundsitzlich interpersonellers’, reaktiver®® und woméglich auch intentionaler Akt
des geschidigten Subjekts beruht das Verzeihen auf der Bereitschaft des Verzeihen-
den, sich einem dufleren und inneren Konflikt, der infolge der Verletzung entstanden
ist, zu stellen, ihn zu bearbeiten oder gar beizulegen. Der Schidiger kénne zwar um
Verzeihung bitten, einen Anspruch darauf, dass ihm diese Bitte gewihrt wird, hat er
jedoch nicht.>® Vom Prozess des Verschnens aus gedacht ist die Versohnung auf die
Bereitschaft des Geschidigten angewiesen. Moglich wird sie erst, wenn sich der Ge-
schidigte versdhnungsbereit zeigt. Einen Prozess der Verschnung einzuleiten setzt ei-

53  Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S.177f.; vgl. auch Zolkos, Magdalena (Hg.): On Jean Améry.
Philosophy of Catastrophe. Lanham: Lexington Books, 2011; Riou, Jeanne/Gallagher, Mary (Hg.):
Re-thinking Ressentiment. On the Limits of Criticism and the Limits of its Critics. Bielefeld: tran-
script, 2016; Pick, Bianca P: »Das Ressentiment als Bestandteil literarischer Distanzierung«. In: Jo-
hanna Gehmacher/Klara Loffler (Hg.): Storylines and Blackboxes. Autobiografie und Zeugenschaft
in der Nachgeschichte von Nationalsozialismus und Zweitem Weltkrieg. Wien: New academic
press, 2017, S.175-195.

54  Vgl.dazu Brudholm, Thomas: »Hatred as an Attitude«. In: Philosophical Papers 39/3 (2010), S. 289-
313, insbes. S. 303-305, Brudholm: Resentment’s virtue, S. 9-13.

55  Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S. 11.

56  Ebd., S.13. Dieses>Opfer-Resentment< beziehungsweise das Ressentiment nach Améry und seine
moralische Dimension nehmen in seiner Studie einen besonderen Stellenwert ein.

57  Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tétigen Leben [1960]. Miinchen: Piper, 2014, S. 306:
Dort heifdt es: »[..] das menschliche Leben konnte gar nicht weitergehen, wenn Menschen sich
nicht stindig gegenseitig von den Folgen dessen befreien wiirden, was sie getan haben«. Arendt
spricht von einem »gegenseitige[n] Sich-Entlasten und Entbinden« und dem »Vermdgen [..] des
Beginnens« (ebd.).

58  Kodalle, Klaus-Michael: Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner Verhéltnisse.
Minchen: Fink, 2013, S.12.

59  Ricceur, Paul: Das Ratsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen — Verzeihen. Gottingen: Wall-
stein, 2004, S.145. Das Verzeihen, eine »Gabe ohne Gegenleistung« (ebd., S.152).

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

ne individuelle Bereitschaft zum Verzeihen voraus und verlangt, dass sich beide Seiten
aufeinander zubewegen. (Diese Bedingung stellen weiter leben und Ressentiments als un-
berechtigte Forderung vor.) Hoffnung auf einen gelingenden Verséhnungsprozess kann
es geben, wenn der Geschidigte sich fiir einen Neubeginn bereit zeigt und der Schi-
diger auf das Angebot, neu anzufangen, unter anderem mit dem Eingestindnis seiner
Schuld reagiert.

Wihrend das Verzeihen, so der der Philosoph Klaus-Michael Kodalle in Verzeihung
denken, ein individueller und situativer®® Akt ist, bei dem es erstens ungewiss ist, ob
er je »zum Ziel kommt«®!, dessen Griinde, zweitens, nur riickblickend rekonstruiert
werden kénnen®? und der sich, drittens, unabhingig von politischen Versshnungspro-
zessen ereignen kann, sind bei der Verséhnung beide Seiten aufeinander angewiesen,
Geschidigter und Schidiger, Opfer und Tater. Auf kollektiver Ebene ist daher zumeist
von Verséhnung, nicht vom Verzeihen die Rede.

Ein Anspruch auf Verzeihung und Verséhnung kann weder auf kollektiver noch auf
individueller Ebene geltend gemacht werden. Kodalle zufolge lisst sich das Verzeihen
zwar nicht einfordern, man diirfe aber durchaus eine »Haltung der prinzipiellen Verzei-
hensbereitschaft« erwarten und kénne daraus eine »schwache Form des Verpflichtetseins zum
Verzeihen«®? ableiten. Welche Konsequenzen hat dieses »Verpflichtetsein« und die An-
nahme einer »Verzeihensbereitschaft«®* fiir das geschidigte Subjekt, wenn es doch,
wie Kodalle auch zeigt, gute Griinde gibt, das Verzeihen als Akt zu verstehen, der ent-
weder »passiert«®> oder eben nicht? Welche Bedeutung kommt einer Haltung zu, die in
moralischer Hinsicht als »versteinert« oder »gnadenlos« (Kodalle) aufgefasst wird?

Im 6ffentlichen Raum mag eine Haltung, die sich dem Versshnungsprozess verwei-
gert, als etwas betrachtet werden, das tiberwunden werden soll. Die Mitwelt schreibt
den negativen Gefithlen des Ressentiments und ihren >Trigern« eine Resistenz zu, die
Aufenstehende, so Kodalle, frither oder spiter als unangemessen empfinden werden. %
Ansitze wie die von Jeffrie Murphy, David Heyd und Thomas Brudholm stehen einer
»tendency to forgive« (Murphy) und der impliziten Auffassung, dass das Verzeihen der
Unverséhnlichkeit per se vorzuziehen sei, kritisch gegeniiber (Brudholm). Aus ihrer
Sicht wire beim Verzeihen jede Form von Verpflichtung nicht haltbar, weil das Verzei-
hen zu den supererogatorischen, den itber das Erwartbare hinausgehenden und nicht
im Verpflichtetsein aufgehenden Handlungen eines einzelnen Subjekts zihlt (Heyd).

Moralische Vorwiirfe gegen eine verweigerte Versdhnung sind also nicht haltbar,
und trotzdem werden »verzeihungsresistente Verhaltensweisen«®’ auf eine Verweige-
rungshaltung zuriickgefiihre, die einer Verséhnung grundsitzlich im Weg steht und
tendenziell als destruktiv gilt. Es liegen hier aber literarische Texte vor, deren Autorin
und Autoren sich nicht verséhnen wollen und die dennoch alles andere als destruktiv

60 Vgl. Kodalle: Verzeihung denken, S.14.
61  Ebd,S.16.

62 Vgl.ebd., S.19.

63  Ebd., S.14 (Hervorhebung im Original).
64  Ebd.

65 Ebd., S.19 (Hervorhebung im Original).
66 Vgl.ebd., S.14.

67 Ebd.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

57


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

B TEXTANALYSEN

sind. AuRerdem wird Amérys Analyse zeigen, dass Unversdhnlichkeit als Protesthaltung
in moralischer Hinsicht keine Position der Schwiche sein muss. In dieser »moralisch
reaktiv[en]« Haltung, die im Ressentiment zu einer »Gegenhaltung zur Vergebung«®®
wird, findet das Subjekt im Protest einen Ort der Selbstbildung. Obwohl es weder ei-
ne Pflicht zum Verzeihen noch eine Pflicht zum Ressentiment geben kann, wirft der
souverdne Gestus des Subjekts die Frage nach dem Wert der Unverséhnlichkeit auf.

Die moralische Forderung des geschadigten Subjekts

Die Verweigerungshaltung eines sich dem Neuanfang widersetzenden Subjekts stellt
Améry als etwas vor, das im Wesentlichen mit einer Mitwelt zu tun hat, auf die er mit
seinen Ressentiments reagiert. »In zwei Jahrzehnten des Nachdenkens dessen, was mir
widerfuhr, glaube ich erkannt zu haben, daf ein durch sozialen Druck bewirktes Ver-
geben und Vergessen unmoralisch ist.«<®® Das Begehren deutscher Zeitgenossen nach
Entlastung stellt Améry als Bedringnis dar. In dem auf das Opfer ausgeiibten sozialen
Druck, wie er hier zum Vorschein kommyt, sieht Klaus-Michael Kodalle eine »Spannung
zwischen sozialen Erwartungen und individuellem Verhalten«”. Das Ressentiment be-
wegt sich in diesem Spannungsverhiltnis, zwischen den an das Opfer gerichteten Er-
wartungen anderer und dem eigenen Verhalten.

Fir die Ressentiments oder Unverséhnlichkeiten, auf die sich das autobiographi-
sche Subjekt in Jenseits von Schuld und Siihne und weiter leben bezieht, sind also zunichst
einmal andere Koordinaten entscheidend, als sich einem Ethos unterordnen und zur
Verzeihung bereit zeigen zu miissen. Zum einen geht es in Jenseits von Schuld und Siih-
ne nicht um die »moralische Pflicht« (Kodalle) aller, sondern um die »moralische For-
derung«”* des Geschidigten. Das Verzeihen zu verweigern behauptet Améry als sein
»moralisches Recht«’*, Weil ihm dieses Recht nicht gewihrt werde, sieht er sich dazu
genotigt, es einzufordern. Damit ist das Ressentiment nicht auf den Bereich der Ver-
zeihensverweigerung des Einzelnen beschrankt. Im Vergleich zum Verzeihen ist es die
Verséhnung, die ihr Netz am weitesten spannt”® und so auch jenen gesellschaftspoliti-
schen Kontext einbezieht, in dem das Ressentiment zu verorten ist.

Zum anderen sagt Kliiger mit Blick auf den ersten Teil ihrer Autobiographie in un-
terwegs verloren, sie sei »nicht befugt, den Mord an anderen Menschen zu verzeihen«”*.

68  Heyd, David:»Die Ethik des Ressentiments oder Die Taktlosigkeit desJean Améry«. In: Ulrich Biele-
feld/Yfaat Weiss (Hg.): Jean Améry. »... als Gelegenheitsgast, ohne jedes Engagement«. Paderborn:
Fink, 2014, S.13-30, hier S. 24.

69  Améry: Ressentiments, S.133.

70  Kodalle: Verzeihung denken, S.14.

71 Améry: Ressentiments, S. 145.

72 Hewera: »daf das Wort nicht verstummex, S. 26.

73 Das weit aufgespannte Netz der Verséhnung wird aufgrund seiner gesellschaftspolitischen Di-
mension interpersonell, intrapsychisch, sozial und metaphysisch gedacht. Vgl. Karger, André: »Ver-
zeihung — Reconsiliation — Verséhnung. Versuch der Differenzierung verschiedener Konzepte.« In:
Ders. (Hg.): Vergessen, vergelten, vergeben, versohnen? Weiterleben mit dem Trauma. Géttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2012, S.12-31.

74 Kliiger: unterwegs verloren, S.165.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Dieses Subjekt ringt nicht damit, sich mit den Titern zu verséhnen und so stellvertre-
tend fiir die Opfer zu verzeihen. Ein sstellvertretendes Verzeihenc ist fiir dieses Subjekt
ohnehin ausgeschlossen, es sieht sich nicht dazu berechtigt, »im Namen der Opfer«
oder gar »anstelle der Opfer« zu verzeihen.”

In Anbetracht des historischen Kontextes, in dem Jenseits von Schuld und Siihne und
weiter leben entstanden sind, wird das Ressentiment als Re-Aktionsweise betrachtet und
in zweifacher Hinsicht beschrieben: als individueller Versuch einer Figur, sich zu posi-
tionieren, und in seiner allgemeinen Funktion, die auch an erinnerungspolitische und
erinnerungskulturelle Dimensionen gebunden ist. Denn ob sich die Ressentiments des
Geschidigten verfestigen, hingt von dem Verhalten des Schidigers ab und kann nicht
losgelést vom Verhalten der nachfolgenden Generationen betrachtet werden. Des Wei-
teren gilt es, die Beziehung zwischen Schidiger und Geschidigtem als ein Titer-Opfer-
Verhiltnis zu beriicksichtigen, das auf einem asymmetrischen Machtverhiltnis fufit.
Die dem Opfer zugefiigten Verletzungen beruhen auf einer Asymmetrie von Handeln
und Erleiden.”® Aufgrund eines asymmetrischen Verhiltnisses zwischen Titer und Op-
fer muss Versdhnung in einem anderen Kontext gedacht werden als eine Verséhnung
zweier Konfliktparteien, die auf einem symmetrischen Verhiltnis basiert. Wie spezi-
fisch dieses Verhiltnis ist, zeigt Améry in dem Essay Ressentiments, wo er den »Konflikt«
der Vergangenheit herausstellt. Damit findet er eine Form der Auseinandersetzung,
dem Leser diese Asymmetrie vor Augen zu fithren. Die Textanalyse von Ressentiments
wird deshalb Amérys Verstindnis dieses Konflikts thematisieren, mit dem er die Be-
dingungen fiir eine »verniinftige Aufarbeitung«”” aufzeigt. Den Konflikt verortet er in
einem moralischen Bezugsraum und weist damit auf »Grenzen der Versshnung«® hin.
Darauf, dass es Handlungen gibt, die nicht gesithnt werden kénnen, fiir die es keine

Wiedergutmachung und auch keine Versshnung geben kann.”

75  Vgl. Jankélévitch: Verzeihen?, S. 275f.; Rauer, Valentin: »Zentrierte und diffundierende Schuld. Ei-
ne soziologische Perspektive«. In: Thorsten Moos/Stefan Engert (Hg.): Vom Umgang mit Schuld.
Eine multidisziplindre Anndherung. Frankfurt a.M., New York: Campus, 2016, S. 301-329. Die Rede
von Verséhnung sei nur sinnvoll im Sinne einer »diffundierenden Verséhnung, die auf »iibertra-
gene und diffundierende Schuld zielt«, nicht zwischen »Tater und Opfer«, sondern zwischen den
»Kindern und Enkeln«. Die »zentrierte Schuld« ist »per se unverséhnbar« (ebd., S. 322).

76  »Der andere, [..] zwingt mir mit dem Schlag seine eigene Korperlichkeit auf. Er ist an mir und
vernichtet mich damit« (Améry: Die Tortur, S. 66).

77 Améry, Jean: Das Unverjahrbare [1978]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsitze zur Politik und
Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner. Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S.127-130, hier S.128.

78  Sznaider: Gedachtnisraum Europa, S.111. Auf die Frage, warum es wichtig ist, die »Stimmen [zu]
berucksichtigen, die sich der Versohnung verweigerng, ldsst sich mit Sznaider, der sich dabei vor
allem auf Jankélévitch bezieht, antworten: Weil sie davor warnen, sich allzu leichtfertig auf ein
»gemeinsames Narrativ« zu berufen (ebd., S. 106-108). Mit Sznaider bleibt festzuhalten, dass sich
die »jidischen Stimmen« (ebd., S.112) ein individuelles »Recht auf Unverséhnlichkeit bewahren«
(ebd., S.111), weil es ihnen »nicht um >Heilungs, >Frieden< und Wahrheit¢, sondern um eine histo-
risch eingebettete Cerechtigkeit« und die Anerkennung »partikulare[r] Erinnerungen« geht (ebd.,
S.112).

79  Einjuristisches Strafmaf kann ihnen nicht gerecht werden, sind es doch, wie Arendt es in Eichmann
in Jersualem formuliert, »Verbrechen gegen die Menschheit«. Vgl. auch Kliiger: »But in the case of
major crimes, such as the Holocaust, there is no way to repay. [..] Where the crime surpasses a
certain magnitude, we can't handle it, not with retribution, not with forgiveness.« (Kliiger, Ruth:

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

59


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

B TEXTANALYSEN

Versohnung und Versohnlichkeit
»Versohnlichkeit« nennt Améry »geschichtsfeindlich«, weil sie die Tendenz habe, histo-
rische Ereignisse »von der Zeit neutralisieren [zu] lassen«®°. Das Ressentiment ist die
Ausdrucksform eines »personlichen Protests«®!, der sich zuvérderst gegen den »Pro-
zeR} des Zeitigens«®? stemmt. Damit nimmt das Subjekt eine bestimmte Haltung zur
Versohnlichkeit und zur Versdhnung ein. Es reagiert auf sie als eine von aufien kom-
mende Anforderung. Diesbeziiglich machen David Heyd und Thomas Brudholm je-
weils auf zentrale Aspekte aufmerksam. Heyd, der in Verséhnung und im Ressenti-
ment zwei unvereinbare >Reaktionen< auf historisches Unrecht sieht,®* nennt Amérys
Ressentiments eine »Gegebenheit«34. Ressentiments als >selbst-gewihlte« anhaltende
Gegenposition (»self-imposed mission«3) zu begreifen, die sich der Versshnung mit
der Vergangenheit widersetzt, vernachlissige aber Brudholm zufolge die Gleichgiiltig-
keit der Zeitgenossen, die ebenfalls dazu beigetragen habe, dass sich Ressentiments
bildeten.3¢ AuRerdem macht Brudholm auf den Unterschied zwischen Versshnung und
Versohnlichkeit aufmerksam, spricht Améry doch in Bezug auf seine Ressentiments von
seiner »geringe[n] Neigung zur Verséhnlichkeit«, mit der sich das Subjekt von der »Ver-
sohnungsbereitschaft«®” der anderen Geschidigten abgrenzt. Verweigert wird also die
Verschnlichkeit des Geschidigten als Bedingung fiir die Losung des Konflikts.®8

Der Protest des Subjekts, das sich gegen eine Versohnlichkeit ausspricht, richtet
sich gegen einen Prozess, in dem sich das Subjekt als passiv wahrnimmt. In dem kon-
kreten historischen Kontext meint dieser Prozess primar das Vergessen (»verdringen,
vertuschen«®) der nationalsozialistischen Verbrechen der Deutschen als eines »von der
Zeit schon wieder rehabilitierten Volke[s]«*°. Grundsitzlich kann sich der Protest auch

»Forgiving and Remembering«. In: Publications of the Modern Language Association of America
117/2 [2002], S. 311-313, hier S.312).

80  Améry: Ressentiments, S.142.

81  Ebd., S.141.

82  Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 15.

83  Vgl. Heyd, David: »Ressentiment und Verséhnung. Zwei Antworten auf das Bose in der Geschich-
te«. In: Neue Rundschau 2002, 1,113.]g., S.110-129, S.127.

84  Heyd: Ethik des Ressentiments, S. 16, Anm. 5: Das Ressentiment ist »keine Wahl, sondern eine Ge-
gebenheit, auch wenn es der Entscheidung bedarf, daran festzuhalten« (ebd.).

85  Heyd, David: »Ressentiment and Reconciliation: Alternative Responses to Historical Evil«. In: Lu-
kas Meyer (Hg.): Justice in Time: Responding to Historical Injustice. Baden-Baden: Nomos, 2004,
S.185-197, hier S.191.

86  Brudholm: Resentment’s virtue, S. 164.

87  Améry: Ressentiments, S.132.

88  Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S.165. Améry spricht von »Versohnlichkeit« und nicht etwa
von >Versdhnung« (Améry: Ressentiments, S.142; Jean Améry: Resentments. In: Améry, Jean: At
the Mind’s Limits. Contemplations by a Survivor on Auschwitz and its Realities. Ubers. v. Sidney
Rosenfeld und Stella P. Rosenfeld. Bloomington, In: Indiana University Press, 1980, S. 62-81, hier
S. 77f.; Brudholm: Resentment’s virtue, S.165), Heyd setzt aber »conciliatoriness« mit »reconcilia-
tion« gleich, »Reconciliation is [...] >hostile to history« (Heyd: Ressentiment and Reconciliation,
S.191).

89  Améry: Ressentiments, S. 143.

90  Ebd.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

gegen einen Versohnungsprozess (reconciliation) richten. Im Zentrum des Essays Res-
sentiments steht aber die Verséhnlichkeit (conciliatoriness). Ob das Text-Subjekt frei von
einem Begehren nach Verséhnung ist, lisst der Essay offen. Das Subjekt spricht in dem
Zusammenhang >nur« von der »Erlosung aus dem noch immer andauernden Verlas-
sensein von damals«®®. Zum einen geht es um die Verantwortung der Mitwelt; zum
anderen ist es nicht ausschlaggebend, ob diese Erlésung auch eine Versohnung meint.
Bemerkenswert ist vielmehr, dass eine solche »Erlésung« fiir das Subjekt nur in einem
moralischen Bezugsraum denkbar wird, die Vers6hnung hingegen nicht.

An der Konstitution eines solchen (moralischen) Reflexionsraums, der dazu dient,
an diesen Konflikt zu erinnern, lisst sich immerhin zweierlei zeigen: erstens, dass das
Subjekt seinen Ressentiments eine »geschichtliche Funktion« zuschreibt, und zweitens,
dass der Text die Ressentiments der Geschidigten als Bedingung fiir die Auseinander-
setzung mit der »gemeinsame[n] Vergangenheit«®* ausweist. Daraus kann weder ein
konkretes Begehren nach Versohnung noch eine prinzipielle Verweigerung der Versoh-
nung abgeleitet werden. Was sich aber sagen lisst, ist, dass Text-Subjekte, die sich
selbst gegen eine Versohnlichkeit aussprechen, damit auch ein Diskursangebot unter-
breiten, das sich vor allem an die Nachwelt richtet. Denn dass sich die Ressentiments,
wie Améry sie versteht, nach der Shoah itberhaupt verfestigen, sieht er im Verhalten
einer Mitwelt begriindet, die die Verantwortung fiir jene »Untaten<®® abwehrt, die er
als »kollektive erfahren«<®* hat.

91  Ebd,S.131.

92  Ebd, S.142.

93  Ebd,, S.122. Dass Améry von »Untaten« statt von »Taten« spricht, liegt an dem moralischen Be-
zugssystem, in dem er die Auseinandersetzung mit der Shoah verortet. Wolle man die Ereignisse
objektiv zu beschreiben versuchen, kime die Beschreibung lediglich einer »Kette physikalischer
Ereignisse« gleich, einer »Tatsachen«-Beschreibung, aber nicht als »Taten innerhalb eines morali-
schen Systems« (ebd., S.130).

94  Ebd., S.122. Améry spricht von der »Gesamtschuld eines Volkes« (ebd., S.135): Anstatt der »Ge-
meinschaft der Deutschen«ein »gemeinsames Bewuf3tsein, einen gemeinsamen Willen, eine ge-
meinsame Handlungsinitiative« zuzuschreiben, durch die sie sich schuldig gemacht habe, ver-
steht Améry unter Kollektivschuld die »Summe individuellen Schuldverhaltens. Dann wird aus
der Schuld jeweils einzelner Deutscher— Tatschuld, Unterlassungsschuld, Redeschuld, Schwei-
geschuld— die Gesamtschuld eines Volkes.« (Ebd., S.134f.) Damit bringt Améry sein Verstind-
nis von »Kollektivschuld« (ebd., S.135) vor. Fiir ihn sei sie eine »brauchbare Hypothese« (ebd.,
S.134), die sich abgrenzt von der These der Kollektivschuld, wie sie im bundesrepublikanischen
Aufarbeitungsdiskurs verwendet wurde. Vgl. u.a. Stréh, Miriam: Kollektivschuldthese. In: Tor-
ben Fischer/Matthias N. Lorenz (Hg.): Lexikon der »Vergangenheitsbewiltigung« in Deutschland.
Debatten- und Diskursgeschichte des Nationalsozialismus nach 1945. Bielefeld: transcript, 2015,
S. 45-49; vgl. Schefczyk, Michael: Verantwortung fiir historisches Unrecht. Eine philosophische Un-
tersuchung. Berlin: de Gruyter, 2012, S. 123ff.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

61


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

B TEXTANALYSEN
1.2 Position und Ausdrucksform eines Subjekts

Das Ressentiment ist eine Form der Distanz, welche die Verweigerungshaltung »rund-
um erhobene[r]«”> Anforderungen an das Subjekt als Distanznahme beschreibt. Mit
Amérys Ressentiment-Analyse lisst sich zeigen, wie eine spezifische Distanznahme
entsteht, wenn ein von Gewalt betroffener Autor Leiderfahrungen mit Hilfe des Res-
sentiments autobiographisch erzihlt und sein Umfeld, das ihn seiner Ansicht nach zum
Vergessen und Versohnen drangt, auf Abstand hilt. weiter leben enthilt zwar keine direk-
ten Beziige zu Ressentiments,®® die erarbeiteten Merkmale des Ressentiments verbinden
aber Amérys Essay und Kliigers Autobiographie auf konkrete Weise: Verleihen Améry
und Kliiger in ihren autobiographischen Essays Jenseits von Schuld und Siihne und weiter
leben ihrer distanzierten Haltung zum Erzihlten Ausdruck, wird ein Subjekt erkennbar,
das sich tber die Distanznahme bildet und sich als >unverséhnlich« konstituiert. Defi-
nieren lasst sich das Ressentiment somit als spezifische Haltung und Deutung eines
Subjekts, dem eine Schidigung vorausgeht und das darauf mit seinen Ressentiments
reagiert.

In Amérys und Kliigers autobiographischen Essays ist das Ressentiment Ausdrucks-
mittel einer protestierenden Haltung des jeweiligen Text-Subjekts, das sich dem Ver-
dringen und Verséhnen einer deutschen Leserschaft gegeniiber widersetzt. Kliiger re-
agiert ebenfalls auf ihre Mitwelt, die den Aufarbeitungsdiskurs ihrer Wahrnehmung
nach mittels Geboten und Verboten bestimmt und »das Kornige, das Sandige des wirk-
lich Erlebten«®” durchzusieben versucht. Eine kritische Auseinandersetzung mit den
Verbrechen sehen also beide nicht, obwohl ihre jeweilige Schreibgegenwart sie bis zu
drei Jahrzehnte voneinander trennt. Améry stellt sich gegen einen Versdhnungsprozess
und wirkt so den »Vergessen[s]«®S-Versuchen seiner Mitwelt entgegen, Kliiger wehrt
Versohnung ab und macht dabei auf die »Glittung[s]«®-Versuche ihrer Mitwelt auf-
merksam. Auch die anfingliche Rezeption ihres Buchs steht im Zeichen eines >Glit-
tungsversuchs¢, denn kurz nach seinem Erscheinen wurde weiter leben nicht bloR als
Dialogangebot an deutsche Leser und Leserinnen,'®° sondern sogar als Versshnungs-
angebot verstanden.’® In unterwegs verloren heiflt es dazu, es habe sich dabei um eine
Fehlinterpretation ihres Buchs gehandelt.’* Im Nachhinein gibt Kliiger damit zu ver-

95  Améry: Ressentiments, S. 128.

96  In weiter leben wird das Ressentiment nicht im Sinne Amérys verwendet. Vgl. Kliiger: weiter leben,
S.283.

97  Kliger: weiter leben, S. 32.

98  Améry: Ressentiments, S.133.

99  Kliiger: weiter leben, S. 32.

100 Vgl. Braese, Stephan et al.: »Vorwort«. In: Dies. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der Ho-
locaust. Frankfurt a.M., New York: Campus, 1998, S. 9-16; Bianchi, Aglaia: Shoah und Dialog bei
Primo Levi und Ruth Kliiger. Frankfurt a.M.: Peter Lang, 2014, S. 16f.

101 Vgl. Gehle, Holger: »weiter leben in der deutschen Buchkritik«. In: Ders./Stephan Braese (Hg.): Ruth
Kliiger in Deutschland. Bonn: Selbstverlag, 1994, S.11-24.

102 »Immer wieder war von Versdhnung die Rede, die ich den Lesern angeblich angeboten hitte. Das
war falsch.« (Kliiger: unterwegs verloren, S.165).

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

193 zu lesen, mehr iiber

stehen, dass der Umstand, weiter leben als »Verséhnungsbuch«
das potenzielle Bediirfnis deutscher Rezipienten als iiber die tatsichliche Verséhnungs-
bereitschaft der Autorin aussage. Im Grunde steuert das Ressentiment dem schon hier
entgegen: als Ausdrucksform eines Subjekts, das sich den Erwartungen einer Verséh-
nungsbereitschaft entzieht. Auf die Frage, wie Améry und Kliiger das machen, geben
die Texte eine eigene Antwort: Améry erzeugt Distanz im Ressentiment iiber den Fak-
tor Zeit und erhebt den »Anspruch der Zeitumkehrung«'®4, Kliiger erzeugt Distanz im
Ressentiment iiber den Faktor Erinnerung und fordert ihr »Recht des Erinnerns«!®

eim.

1.2.1 Fortsetzungen statt Neuanfang

Einen »neuen Anfang<<1°6, fiir Hannah Arendt ein Verzeihen ohne Ressentiments, gibt
es fiir das autobiographische Ich in Jenseits von Schuld und Siihne und weiter leben nicht
oder nicht mehr. Fiir Kliiger bleiben es »Fortsetzungen auf einem Weg, der zusehends
schmaler wird«’®’. Und Améry, der von seiner »geringen Neigung zur Versohnlich-

keit«'°® und seinem »reaktiven Groll«'®

spricht und damit seine Ressentiments meint,
hilt an ihnen fest. Seine Ressentiments zu hegen heifdt auch, einem Neuanfang kritisch
gegeniiberzustehen. Im Vorwort zur Neuausgabe des Essaybandes artikuliert er seinen

Protest:

[Klein Konflikt ist beigelegt, kein Er-innern zur blofien Erinnerung geworden. Was
geschah, geschah. Aber daf$ es geschah, ist so einfach nicht hinzunehmen. Ich rebel-
liere: gegen meine Vergangenheit, gegen die Geschichte, gegen eine Gegenwart, die
das Unbegreifliche geschichtlich einfrieren [af3t und es damit auf empoérende Weise

verfilscht.M°

Im Vergleich zum Vorwort der Erstausgabe wird Amérys Ton schirfer und sein Protest
vehementer. Besteht er auf dem Unterschied zwischen Erinnern und Erinnerung, be-

103 Heidelberger-Leonard, Irene: »Ruth Kliger weiter leben— ein Grundstein zu einem neuen
Auschwitz--Kanon<« In: Stephan Braese et al. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur und der Holo-
caust. Frankfurt a.M., New York: Campus, 1998, S.157-170, hier S.167; vgl. Holger Gehle: »weiter
leben in der deutschen Buchkritik«. In: Ders., Stephan Braese (Hg.): Ruth Kliger in Deutschland.
Bonn: Selbstverlag, 1994, S.11-24.

104 Améry: Ressentiments, S.141.

105 Kliiger: weiter leben, S. 73.

106 Arendt: Vita activa, S. 307. Arendt spricht davon, gewillt zu sein, »neu anzufangen«, und vom »Ver-
mogen [..] des Beginnens« (ebd., S. 306).

107 Kliiger: unterwegs verloren, S. 236. »Christophs Gesellschaft machte es leichter, nicht Giber das un-
verstandliche Unrecht meiner Herkunft zu sprechen, und gleichzeitig war da der Drang, doch dar-
Uber zu sprechen, es miteinzubeziehen in den neuen Anfang.« (Kliiger: weiter leben, S.213) In
unterwegs verloren (2008) scheint ein Neuanfang nicht mehr moglich: »[E]s gibt keinen neuen An-
fang« (Kliiger: unterwegs verloren, S. 236). Vgl. dazu Pick, Bianca P: »... es gibt keinen neuen An-
fang, nur Fortsetzungen<. Nachtrigliches Schreiben ohne erzihlten Neubeginn bei Ruth Kliger
und Imre Kertész«. In: Psychosozial 154 (2018), S. 74-88.

108 Améry: Ressentiments, S.132.

109 Ebd., S.148.

110  Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S.18.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

63


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

B TEXTANALYSEN

tont er den Prozess des Erinnerns — das >Erinnern« — als ein Prisenthalten (»Aktualisie-
rung«*™) des Geschehens im Ressentiment und entzieht dem Vernichtungsgeschehen
so den »Status des vergangenen, historischen Ereignisses«’'* in seiner Schreibgegen-
wart.

Klager kniipft in weiter leben implizit an eine Aufwertung des Ressentiments an:
»Mir rinnt ja sowieso die Zeit durch die Finger, und wann hab ich je mein Leben im
Grift gehabt. Scherben wo man hinschaut. Nur an meinen Unversohnlichkeiten erkenn
ich mich, an denen halt ich mich fest. Die laft mir.«'"®* Wenn die Erzihlerin Kliiger iiber
ihre »Unversohnlichkeiten« sagt, »an denen halt ich mich fest«, entwirft sich das Sub-
jekt, erstens, als unversohnlich, zweitens kann es sich in dieser Haltung selbst erkennen,
was wiederum drittens verlangt, dass dieses Subjekt am Geschehenen festhalten will.+
In der Textanalyse wird sich ein weiteres Merkmal des Ressentiments herausbilden,
das viertens in die Forderung miindet, dass andere die verweigerte Vershnlichkeit an-
erkennen sollen. Fordern Kliiger und Améry die Legitimitit ihrer »Unversohnlichkei-
ten« (Kluger) beziehungsweise »Ressentiments« (Améry) ein, biindelt der zitierte Satz
aus weiter leben alle vier Merkmale des Ressentiments. In dem Satz entwirft sich das
auf Unvers6hnlichkeit bestehende Subjekt. Erkennt sich das Subjekt an den eigenen
»Unversohnlichkeiten«, bejaht es seine »Unvers6hnlichkeitenc, spricht sich selbst ge-
gen Versohnung aus und hilt dabei an seinen Erinnerungen fest.

Klager und Améry, die sich mit der ihnen widerfahrenen und erneuten Ausgren-
zung auseinandersetzen, nutzen als Ausdrucksform das Ressentiment. Ressentimenthaft
oder ressentimenttragend bezeichnet demzufolge die im literarischen Erinnern gegen das
Vergessen und die Verschnung protestierende Subjektkonstruktion; gedacht wird sie
als ein aktiver Prozess, der den »Eigenanteil« des Individuums an der »Subjektwer-
dung«™®® beschreibt. Die Rede von einem per se unversohnlichen Subjekt trifft dagegen
weder den Prozess dieser Selbstbildung noch trifft sie Amérys Analyse des Ressenti-
ments. Denn aus praxeologischer Sicht agiert kein der Selbstbildung vorgeordnetes

111 Améry: Ressentiments, S.129.

112 Weiler, Syliva: »Der Koérper als Medium in die Welt nach Auschwitz—Jean Amérys Ethik der Er-
innerung und ihre Urspriinge«. In: Dies./Michael Hofmann (Hg.): Revision in Permanenz. Studien
zu Jean Amérys politischem Ethos nach Auschwitz. Frankfurt a.M.: Lang, 2016, S. 43-60, hier S. 55;
vgl. Weiler, Sylvia: Jean Amérys Ethik der Erinnerung. Der Korper als Medium in die Welt nach
Auschwitz. Gottingen: Wallstein-Verlag, 2012.

113 Kliiger: weiter leben, S. 279.

114 Das Grundmodell fiir literarisches Erinnern im Ressentiment setzt sich in weiter leben und Ressen-
timents aus drei notwendigen Bedingungen zusammen, die zusammen hinreichend sind. Die drei
Merkmale —erkennen kénnen, festhalten wollen, anerkennen sollen —sind notwendige Bedingun-
gen. Wihrend Ressentiments dafir das Grundmodell liefert, sind in weiter leben alle notwendigen
Bedingungen zusammen hinreichend. Bei anderen Texten, zum Beispiel in Kertész Roman eines
Schicksallosen, wo sich das Ressentiment u.a. in der Frage nach der Zeit am Ende des Romans zeigt
und es sich, im Gegensatz zu Jenseits von Schuld und Siihne und weiter leben, um einen fiktionalen
Text handelt, kdnnen ein oder zwei Merkmale bzw. notwendige Bedingungen des Ressentiments
vorkommen, die dann aber zusammen nicht hinreichend sind. Das wiederum bedeutet, dass eine
Definition von Ressentiment nichtsvollstandig« sein muss. Auch bei weniger als diesen drei Merk-
malen kann es sich um Kennzeichen des Ressentiments als Ausdrucksform von Distanz handeln.

115 Alkemeyer/Budde/Freist: Einleitung, S. 21.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Subjekt, das unversohnlich ist. Von einem unversohnlichen Subjekt auszugehen hie-
Re, Unversohnlichkeit zu einer Eigenschaft zu machen, sie ihm zuzuschreiben (als die

116y anstatt sie als eine Re-Aktion

»Unversohnlichen [...] werden wir dastehen, die Opfer«
des Subjekts zu sehen. Kliiger spricht von ihren »Unverséhnlichkeiten«. Unverséhnlich-
keit tritt also nicht als Eigenschaft eines Subjekts zutage, vielmehr spricht dieses iiber
seine Unversdhnlichkeit im Plural als etwas, das sich auf Verschiedenes beziehen kann
und kontinuierlich von dem Subjekt selbst aktualisiert zu werden scheint. Das Res-
sentiment als Ausdrucksform umfasst ebendiese Titigkeit des Subjekts, das sich selbst
positioniert, indem es widerspricht. In Ressentiments und auch in weiter leben ist das Res-
sentiment die reaktive Aversion eines Subjekts. Diese Aversion vollzieht sich in einem

Modus hochgradiger Reflexivitit, nicht aus einer unbewussten Abneigung heraus.

1.2.2  Anerkennung der Opfererfahrung und Abwehr der Opferrolle

in weiter leben und Ressentiments
Unter der Opferrolle ist ein gemachtes und fur das einzelne Subjekt mit Passivitit ver-
bundenes Konstrukt zu verstehen, das als Objektposition priformiert ist und vom Au-
tor distanziert wird."” »Da sollen wir Uberlebenden entweder zu den Besten oder zu
den Schlechtesten gehoren. Und die Wahrheit ist auch hier, wie iiblich, konkret.« Diese
spezifische Opfererfahrung ist, so fithrt Kliiger es im Teil iiber Die Lager aus, »anders
fiir jeden<'®, der im Konzentrationslager war. Geht das Gemacht-Werden der Opferrol-
le mit Fremdzuschreibungen im Diskursraum einher, ist sie von der Opfererfahrung zu
unterscheiden. Aktiv wirkt das betroffene Subjekt nicht auf die Opferrolle ein, sondern
auf das Erzdhlen der Opfererfahrung, indem es das eigene Erinnern narrativ formt,
sich selbst zum Akteur in seinen Erinnerungen macht und sich eine Subjektposition
erschreibt. Damit bestimmt das Ich im Text nicht nur seinen Standort, von dem aus
es iiber Erlebtes spricht. Es vollzieht auflerdem den »Austritt aus dem Opferstatus«*™®
und bringt sich durch den Protest als ein aktives Subjekt hervor. Wie aber wird dieser
Protest zum Bestandteil der Selbstbildung?

Um diese Frage zu beantworten, ist es hilfreich, zwischen Opfererfahrung und Op-
ferrolle zu differenzieren. Der methodische Vorteil besteht zum einen darin, die sub-
jektive Dimension von der Opferrolle abzugrenzen. Das Individuum wiirde so von der
Rolle getrennt, und damit kénnten Nuancen, mit denen sich das Subjekt nicht identi-
fiziert, durch die es sich aber in die Defensive gedringt fithlt, benannt werden. So lasst
sich hervorheben, dass es zu der Selbstbildung eines ressentimenttragenden Subjekts

116 Ameéry: Ressentiments, S.146.

117 »Wiralle seien, so lese ich in einem kiirzlich erschienen Buch tiber>Spatschaden nach politischer
Verfolgung, nicht nur korperlich, sondern auch psychisch versehrt. Die Charakterziige, die unsere
Personlichkeit ausmachen, seien verzerrt. Nervose Ruhelosigkeit, feindseliger Riickzug auf das ei-
gene Ich seien die Kennzeichen unseres Krankheitsbildes.« (Améry: Ressentiments, S.127) »[M]an
werde zum Objekt, zum ausgebeuteten Leidensobjekt.« (Kliiger: Gelesene Wirklichkeit, S. 58).

118 Kliiger: weiter leben, S. 73.

119 Bannasch, Bettina: »Anekdoten wie Mandelblattchen«. Entwiirfe mythischen Erzdhlens in der
neueren Shoahliteratur von Frauen«. In: Thomas Klinkert/Giinter Oesterle (Hg.): Katastrophe und
Cedachtnis. Berlin, Boston: de Gruyter, 2014, S. 333-349, S. 339.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

65


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

B TEXTANALYSEN

gehort, sich nicht nur von der Opferrolle als Projektionsfliche vereinnahmender Zu-
schreibungen zu distanzieren, sondern ihnen auch einen aktiven Subjektentwurf ent-
gegenzusetzen. Kliiger zum Beispiel wollte, wie sie riickblickend sagt, als eine »junge
Lyrikerin gelten, die im Lager gewesen war, nicht als das Umgekehrte, das KZ-Kind,
das Verse geschrieben hatte«!?°.

Zum anderen werden mit der Unterscheidung zwei Facetten der Distanz sicht-
bar: als Entviktimisierung einerseits und im Ressentiment andererseits. »Entviktimi-
sierung« meint die Distanz zu der Opferrolle, wihrend das Subjekt mit dem Ressen-
timent, ein die Last tragendes und mit Wut geladenes Subjekt, die Anerkennung der
Opfererfahrung einfordert. Bis in die 1960er Jahre wurde Améry diese Anerkennung
als Opfer verweigert, in Ressentiments (1966) spricht er deshalb »als Opfer«*** und iiber
seine »Wunde«?2. Er analysiert die Verbrechen als »beinahe unbeteiligter >Psycholo-
ge«'?? und fragt danach, wer die Titer im Nachkriegsdeutschland sind und wie sie zur
Verantwortung gezogen und bestraft werden sollen.’** Zu dem Zeitpunkt, als Améry
tiber die Verbrechen der Deutschen in der Abhandlung Zur Psychologie des deutschen Vol-
kes (1945) schreibt, war es fiir ihn noch nicht absehbar, dass die Anerkennung seiner
Opfererfahrungen,’® die er unmittelbar nach dem Krieg vorausgesetzt hatte, ausblei-
ben wiirde. Autobiographisches Schreiben von Uberlebenden der Shoah ist bis in die
1970er Jahre auch das Erschreiben einer Anerkennung der Opfererfahrung.?

Obwohl sich Améry mit der Rolle des traumatisierten Opfers konfrontiert sieht,
befindet er sich im Vergleich zu Kliiger noch in einer historischen Situation, die von

120 Kliiger: weiter leben, S.198.

121 Améry: Ressentiments, S. 119.

122 »Eine Wunde wurde mir geschlagen. Ich habe sie zu desinfizieren und zu verbinden, nicht nach-
zudenken, warum der Schldger die Keule hob, und im erschlossenen Darum ihn schlieRlich halb
und halb zu diskulpieren« (ebd., S.164).

123 Scheit, Gerhard: Nachwort. In: Jean Améry: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von Schuld und Sihne,
Unmeisterliche Wanderjahre, Ortlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard u. Gerhard Scheit.
Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 629-692, hier S. 630.

124 Vgl.ebd.,S. 630f. »Er berichtet als Zeuge, nicht als Opfer.« (Ebd. S. 630); Mayer [Améry]: Zur Psycho-
logie des deutschen Volkes, S. 526. Zur Bedeutung der Verantwortung vgl. Tillmanns: Historische
Veantwortung, S.102-105.

125 Zur fehlenden Anerkennung vgl. u.a. Schneider, Ulrike: Jean Améry und Fred Wander. Erinnerung
und Poetologie in der deutsch-deutschen Nachkriegszeit. Berlin: de Gruyter, 2012. In ihrer Disser-
tation geht sie den Veréffentlichungs- und Rezeptionsbedingungen nach, mit denen Améry im
Erinnerungsdiskurs konfrontiert war, und stellt dabei Amérys Teilhabe an der Offentlichkeit und
seine Anerkennung als Autor und jiidischer Uberlebender dar. Dort liegt die Wurzel fiir Amérys
Literaturbegriff, den Schneider als einen politisch engagierten herausarbeitet. Indem Schneider
nach Amérys Positionierung auf dem Feld der »Vergangenheitsbewdltigung« und den Funktionen
in der bundesrepublikanischen Offentlichkeit fragt, macht sie mit ihrem Fokus auf den Entste-
hungskontext der Texte darauf aufmerksam, dass Verséhnung im Sinne Amérys ein Riickschrei-
bungsprozess judischer Autoren ins 6ffentliche Cedédchtnis meint. Vgl. Hofmann, Michael/Weiler,
Sylvia (Hg.): Revision in Permanenz. Studien zu Jean Amérys politischem Ethos nach Auschwitz.
Frankfurt a.M.: Lang, 2016.

126 Vgl. dazu Stengel, Katharina: »Einleitung«. In: Dies. (Hg.): Opfer als Akteure. Interventionen ehe-
maliger NS-Verfolgter in der Nachkriegszeit. Frankfurt a.M.: Campus, 2008, S. 7-26, S. 8.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

ihm verlangt, sich von den Titern abzugrenzen,”” damit der »Konflikt« aktualisiert,
das heifit, er als Opfer der Geschichte anerkannt wird. Wihrend Améry eine »Aktuali-
sierung«*?® des Konflikts zwischen Opfern und Titern verlangt und so gegen das Ver-
schweigen'® der Mehrheitsgesellschaft in Deutschland anschreibt (geprigt von einer
Zeit, iiber die Kliiger riickblickend sagen wird, es habe den Uberlebenden an »Zuhé-
rern<3° gemangelt), thematisiert Kliiger knapp dreiRig Jahre nach der Erstausgabe von
Jenseits von Schuld und Siihne einen »Verdringungsbedarf«3!,

In weiter leben ist eine Aktualisierung, wie sie Améry beschreibt, nicht relevant, der
Erzihlerin ist daran gelegen, Differenzen zwischen ihren eigenen Erfahrungen und de-
nen deutscher Zeitgenossen zu »aktualisierenc. Dazu veranlasst, diese Differenzen res-
sentimenthaft zu duflern, sieht sich das erzihlende Ich in weiter leben durch ein Umfeld,
dem es im privaten und 6ffentlichen Diskurs in Deutschland begegnet. Dariiber hinaus
richtet sich seine Kritik gegen Vereinnahmungen, mit denen es in den USA, im politi-
schen und wissenschaftlichen Diskurs, konfrontiert ist.'3?
von einer »Schaukel zwischen Ressentiment und Versshnungsversuch«*?? spricht, trifft

Kliiger, die an anderer Stelle

insbesondere in Deutschland auf eine Mitwelt, die »glittet, was sich nicht glitten 138,
und zu versdhnen sucht, was sich gegen Versdhnung straubt«34.

Kliiger und Améry befinden sich also in zwei verschiedenen historischen Situatio-
nen, sodass auch das jeweilige Subjekt im Text auf verschiedene Fremdzuschreibungen

reagiert. In weiter leben beginnt die reaktive und reflexive Aversion nicht damit, eine An-

127 Vgl. Poetini: Weiterlberleben, S. 51-53.

128 Améry: Ressentiments, S. 129.

129 vgl. Criinberg, Kurt: »Schweigen und Ver-Schweigen. NS-Vergangenheit in Familien von Opfern
und von Tatern oder Mitldufern«. In: Psychosozial 20, Nr. 68/I1 (1997), S. 9-22. Griinberg differen-
ziert zwischen dem Schweigen jiidischer Uberlebender iiber ihre Verfolgungserfahrungen —»lhr
Schweigen ist kein Ver-Schweigen« (ebd., S.12) — und dem Verschweigen der Tater oder Mitlau-
fer— Verschweigen heift, »[e]in wesentlicher Bestandteil der Lebenserfahrung bleibt ausgeblen-
det, um nicht Verantwortung zu tragen fiir das eigene Tun oder auch fiir das Nicht-Tun.« (ebd.,
S.9). Vgl. dazu Heller, Agnes: »Die Weltzeituhr stand still«. In: Die Zeit v. 07.05.1993, S. 61f. »Vier
Formen des Schweigens umgeben den Holocaust: das Schweigen der Sinnlosigkeit; das Schweigen
des Schreckens; das Schweigen der Scham; und das Schweigen der Schuld.« Durch die Formen des
Schweigens, die Heller benennt, wird deutlich, wie vielschichtig jenes Schweigen ist, gegen das
Améry in Jenseits von Schuld und Siihne und Kliiger in weiter leben opponieren.

130 Kliiger: Gelesene Wirklichkeit, S. 57.

131 Kliiger: weiter leben, S. 73.

132 Brenner zufolge kommt Ruth Kliger in weiter leben zu dem Befund, dass die »politisch-padago-
gischen Bemiihungen zur Auschwitz-Aufarbeitung« keine Aufarbeitung, sondern eine »illegitime
Vereinnahmumg von Vergangenheit«seien (Brenner, Peter ].: Neue Deutsche Literaturgeschichte.
Berlin, New York: de Gruyter, 2011, S. 349).

133 Kliiger, Ruth: »Ortschaften geistiger Freiheit«. Dankrede anlasslich der Ehrendoktorwiirde der Uni-
versitat Wien. In: Hubert Christian Ehalt (Hg.): Ruth Kliiger und Wien. Wiener Vorlesungen im
Rathaus. Wien: Picus, 2016, S. 27-33, hier S. 30.

134 Kliiger: weiter leben, S. 211: »La8 sie sein, diese Knoten, mochte ich dann zu Christophs Frau sagen,
wenn sie glattet, was sich nicht glatten |aRt, und zu verséhnen sucht, was sich gegen Versohnung
straubt.«Vgl. ebd., S. 32: »ohne die Glattungen und Beschonigungen, die das Kérnige, das Sandige
des wirklich Erlebten bis zur Widerstandslosigkeit in der Nacherzahlung ausfiltrieren.«

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

67


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

B TEXTANALYSEN

erkennung der Opfererfahrung einzufordern,”®> sondern bestimmte im Erinnerungs-
und Gedenkdiskurs etablierte Rollen eines KZ-Opfers abzulehnen, wie die des trauma-
tisierten Opfers im psychoanalytischen Diskurs.'3®

Wihrend Améry sich die Anerkennung seiner Opfererfahrungen mit Jenseits von
Schuld und Siihne also erst erschreiben musste, kritisiert das erzihlende Ich in weiter leben
die inzwischen vorgeformten Opferrollen, die die eigenen Erfahrungen aus seiner Sicht
auf die in Auschwitz gemachten Erfahrungen reduzieren. Es greift dabei auf vergange-
ne Erlebnisse zuriick, die aus der Perspektive des Ichs der Schreibgegenwart reflektiert
werden. Kliiger und Améry berichten auf ihre Weise als aktives Subjekt mit dem Erfah-
rungswissen eines Zeugen. Ressentiments und weiter leben thematisieren so verschiedene
Ebenen von gesellschaftlicher Verdringung, denen das Subjekt sich jeweils ausgesetzt
sieht. Mit dem Konzept der Selbstbildung lisst sich gezielt die Dimension der Hand-
lungsfihigkeit in den Blick nehmen, indem es den »Eigenanteil« des Individuums an
der »Umgestaltung vorgefundener Subjektformen und damit an ihrer eigenen Subjekt-
werdung«'>” betont. Der Eigenanteil ist der »personliche Protest« des Subjekts, das sich
tiber die Ausdrucksform Ressentiment entwirft. Das Subjekt, das sich dariiber als pro-
testierend prisentiert, tritt als ein handlungsfihiges in Erscheinung. Dieses ressenti-
menttragende Subjekt wehrt sich dagegen, zum Objekt von Handlungen gemacht zu
werden. Handlungsfihig ist dieses Subjekt durch und in seinem Protest. Den eigenen
»Groll« (Améry) oder die eigenen »Unverschnlichkeiten« (Kliiger) um- und aufzuwerten,
ist eine Strategie der Distanzierung und zugleich Bestandteil der Selbstbildung.

1.2.3 Verweigerungshaltung und Suchbewegung

Das einzelne Subjekt setzt sich mit der eigenen Uberwiltigungserfahrung auseinander,

138

und dennoch will es kein itberwiltigtes und ohnmichtiges Subjekt sein.’”® Das Ressen-

timent ist eine literarische Ausdrucksform, die in ihrer Funktion der Abgrenzung die

135 In Gelesene Wirklichkeit heifdt es: »Und wir wollten auch nicht zu den Opfern gezahlt werden,
denn Opfersein war verdchtlich. Wir waren die Juden, die sich nicht gewehrt hatten« (Kliiger: Ge-
lesene Wirklichkeit, S. 57). Entviktimisierung meint nicht die Abwehr einer Opferrolle, weil das
Opfersein »verachtlich« war, sondern kein Opfer sein zu wollen, weil das Subjekt nicht »bemit-
leidenswert« sein will (Kliger, Ruth: »Zwangsarbeiterinnen«. Rede im Deutschen Bundestag v.
27.01.2016 [https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kwo4-gedenkstunde-rede-klue
ger-403436 V. 14.02.2021]).

136 Vgl. Heidelberger-Leonard: weiter leben — Grundstein zu einem neuen Auschwitz-Kanon«<, S.160.
Zur Kritikam Trauma-Begriff vgl. Kasper: Trauma und Affektabspaltung in der Holocaust-Literatur,
S. 496; vgl. auch Braese: Uberlieferungen, S. 23. Uberlebendenliteratur mit »furchtbar« oder »er-
schiitternd« zu belegen, sei nicht bloR ein Ausdruck von Mitleidssympathie, sondern kénne auch
der Versuch einer Pathologisierung von Autorin oder Autor durch den Leser bedeuten. Dagegen
wehrt sich das Subjekt in weiter leben, wenn es sich gegen die Zuschreibung »erschiitternd« aus-
spricht (ebd.).

137 Alkemeyer/Budde/Freist: Einleitung, S. 21.

138 Der Untertitel von Amérys Essayband lautet zwar »Bewiltigungsversuche eines Uberwiltigtenc,
doch dirfte die Betonung auf den »Bewaltigungsversuchen« liegen, wenn man bedenkt, dass
Améry den Band urspriinglich »Ressentiments« nennen wollte. Dass es dazu nicht kam, geht zu-
riick auf eine Entscheidung des Verlags. Vgl. Heidelberger-Leonard, Irene: Jean Améry. Revolte in
der Resignation. Biographie. Stuttgart: Klett-Cotta, 2004, S. 233.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436
https://www.bundestag.de/dokumente/textarchiv/2016/kw04-gedenkstunde-rede-klueger-403436

Jean Améry und Ruth Kliger

Fihigkeit des Subjekts erkennbar werden lisst, Distanz zu erzeugen: zu den Ereignis-
sen, die es zum Opfer gemacht haben; zur Mitwelt, durch die es sich in eine Opferrolle
gedringt fithlt; und zum Leser, dessen Erfahrungswelt sich von der des geschidigten
Subjekts unterscheidet. Das Ressentiment wird demnach als eine Form der Distanz mit
verschiedenen Bezugsobjekten betrachtet: Ereignisse, Mitwelt und Leser. Die Reaktion
des Subjekts auf diese Objekte »Groll«*®*® zu nennen, verkiirzt das Ressentiment in sei-
ner Funktion einer spezifischen »Unverséhnlichkeit«'4°
Suchbewegung.

Zu verorten ist das Ressentiment in der Nihe eines Text-Subjekts, das protestiert.

: als Verweigerungshaltung und

SchlieRlich wird hier betont, wie eine Autorin oder ein Autor auf etwas reagiert, das von
auflen kommt, und wie sie oder er sich davon distanziert. Distanzierung wird demnach
nicht als ein Mittel betrachtet, verschiedene >Selbste« des Autors beziehungsweise erin-
nertes Ich und erinnerndes Ich miteinander zu verséhnen. Die Erinnerung an Ausch-
witz, so Kliiger, »bleibt ein Fremdkoérper in der Seele, etwa wie eine nicht operierbare

141 Im Erzihlen werden die »Leerstellen«*? sumkreist¢, aber nicht

Bleikugel im Leib«
in die subjektive Erfahrungswelt der Erzihlerin integriert. Auf diese Unverfiigbarkeit
verweist Kliiger, wenn sie von einem schwer zuginglichen Bereich spricht: »Die Ver-
gangenheit suchen, wenn sie vernagelt ist.<!*> Der Text ist somit auch eine literari-
sche Suchbewegung: Er muss nicht mitteilen, was er findet, will aber darstellen, was
er sucht. Sein Gegenstand bleibt disparat und entzieht sich dem Zugriff immer wieder
von Neuem.

Eine dhnliche Suchbewegung enthilt Amérys Vorwort zur Erstausgabe seines Essay-
bandes 1966, wenn er iiber den Schreibprozess sagt, er sei »ein langsames und mithse-
liges Vorwirtstasten im bis zum Uberdrufl Bekannten, das gleichwohl fremd geblieben
war«**, Distanz als Strategie in der Literatur von Uberlebenden wird nur im Kontext
einer solchen Suchbewegung lesbar. Das hat zur Folge, dass die >Objekte, von denen
sich das jeweilige Subjekt im Text distanziert, nicht immer greif- und verstehbar sind.
Wahrend das Subjekt als Entwurf von Autorin und Autor deutlich im Text hervortritt,
bleibt das Objekt der Distanznahme immer auch Gegenstand ihrer individuellen Suche.

Das Ressentiment ist dabei aber keine Form einer Selbstdistanzierung, weil das
voraussetzt, dass das Gesuchte bereits zum Bestandteil des >Selbst« geworden ist, von
dem sich das Subjekt nachtriglich distanziert. Deshalb liegt der Fokus nicht auf ei-
ner Selbstdistanzierung, sondern auf der Widerstindigkeit, die sich im Ressentiment
entfaltet. Améry und Kliiger erzihlen, wie sich das Erlebte auf ihr eigenes Weiterleben
auswirkt und dass diese Auswirkungen abhingig von der Mitwelt sind. Sie nehmen ei-
ne distanzierte Perspektive auf entmichtigende Situationen in der Schreibgegenwart

139  Améry: Ressentiments, S.132.

140 Ebd., S.121.

141 Kliiger: weiter leben, S.138.

142 Als »Leerstelle« wird in der Traumaforschung jene Licke bezeichnet, die ein Trauma hinterlasst:
»Leerstellen in der Struktur der Seele« (Laub, Dori: »Eros oder Thanatos? Der Kampf um die Erzahl-
barkeit des Traumas«. In: Psyche 54/9-10 [2000], S. 860-894, hier S. 863).

143 Kliiger: weiter leben, S. 277.

144 Améry: Vorwort zur ersten Ausgabe 1966, S. 21.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

69


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

B TEXTANALYSEN

und entmichtigende Erfahrungen in der Vergangenheit ein. Erkennbar wird diese Po-
sition, wenn sich Ich-Erzihler oder Figur auf eine Weise duflern, die es nahelegt, von
einer >unverséhnlichen< Haltung des Subjekts zu sprechen.

1.2.4  Versohnlichkeit als Schwéche, Ressentiment als Starke

Die Bereitschaft zum Verzeihen und das Verweigern von Verzeihen sind individuelle
Entscheidungen, die in dem jeweiligen Kontext zu sehen sind, in dem sie getroffen wer-
den. Amérys und Kliigers autobiographische Texte beziehen sich auf eine spezifische
historische Situation und er6ffnen dabei eine Perspektive auf das Verzeihen und die
Versohnungsbereitschaft eines geschidigten Subjekts. Ausgerichtet ist diese Perspek-
tive auf den Wiedergewinn einer Souverinitit, die auf dem Verweigern von Verschnung
beruht und das Verzeihen nicht ausschliefilich als Stirke beziehungsweise den Verzei-
henden nicht grundsitzlich in einer Position der Stirke sieht. Die Stirke bildet sich erst
im Protest. Damit treten zwei Perspektiven auf das Verzeihen hervor: In der einen Sicht
hilft das Verzeihen dem Geschidigten aus der Opferrolle heraus und macht ihn durch
die sogenannten Heilungskrifte des Verzeihens wieder handlungsfihig, in der anderen
verhilt sich der Geschidigte im Verzeihen passiv und verbleibt in der Opferrolle.

Die erste Perspektive auf das Verzeihen setzt auf den Neubeginn und verzichtet auf
Rache, der Verzeihende ist in einer Position der Stirke. Wenn das jeweilige Subjekt in
weiter leben oder Ressentiments Versohnung verweigert, heifst das fiir die zweite Perspek-
tive zunichst einmal nur, dass Améry und Kliiger etwas anderes wichtiger ist als ein
Prozess, der ihre individuelle Bereitschaft des Verzeihens verlangt. Denn das Verzeihen
schafft einen Anfang, zugleich beendet es aber auch einen Vorgang der Auseinander-
setzung. Auch deshalb schlief3t Kliiger einen »neuen Anfang, wie sie ihn fir sich inter-

45 einen Schritt weiter,

pretiert, aus. Améry geht mit dem Begriff der »Konter-Violenz«*
er setzt auf den »Gegenschlag«. Unter der Primisse des verweigerten Neuanfangs (Kli-
ger) und des nachgeholten Gegenschlags (Améry) wird die Verzeihensverweigerung in
beiden Texten nicht als eine Position der Schwiche dargestellt.

Ressentiments »nur als einen stérenden Konflikt [zu] denken«4®, lisst Unverséhn-
lichkeit in Relation zur Verzeihensbereitschaft als einen Mangel erscheinen, der eine
Selbst-Heilung des Opfers verhindert. Die Bereitschaft zur Verzeihung wird damit auf-
gewertet und die Verweigerung der Verzeihung abgewertet. Der Geschidigte, der Ver-
zeihung verweigert, wird fiir seinen Zustand, an dem er leidet, verantwortlich gemacht.
Ist er es doch, der »nachtragendc ist, der sich den vermeintlichen Heilungskriften des
Verzeihens verweigert.

Das Subjekt, das sich dieser Aussicht auf Heilung widersetzt, hilt aktiv am Ressen-
timent fest. »Wer seine Individualitit aufgehen li2t in der Gesellschaft [...], vergibt in
der Tat. Er lif3t das Geschehene gelassen sein, was es war. Er 1if3t, wie das Volk sagt,

145 Indem Aufsatz»Konter-Violenz als Not-Wehr« (1971) bezieht sich Améry aufJean-Paul Sartres und
Frantz Fanons Beschreibung der Gewalt der Kolonisatoren und die Gegengewalt des Kolonialisier-
ten. Vgl. Fanon, Frantz: Die Verdammten dieser Erde [Les damnés de |a terre, 1961]. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 2014. Améry entwirft eine Art Gegen-Aggression, die er »Konter-Violenz« nennt.

146 Améry: Ressentiments, S.127.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

die Zeit seine Wunden heilen.«#” Diese zweite in Anlehnung an Améry entwickelte
Perspektive auf das Verzeihen beruht im Wesentlichen auf der Kritik an einer »Zeit-
Optil(<<148 149
ist es der »Vergebendex, der sich in einer Position der Schwiche befindet, weil er sich
einer gesellschaftlichen Vorstellung »unterwirft«*>°
Vergehen der Zeit koppelt. Vor dem Hintergrund dieser zweiten Perspektive auf das

, an die sich der Geschidigte, der sich »vergebend«**” verhilt, anpasst. Damit

, die ein Heilen der Wunde an das

Verzeihen bleibt der Geschidigte passiv, wenn er verzeiht.

Den Wert seiner »geringen Neigung zur Versohnlichkeit« bezieht Améry hingegen
aus seiner Aufwertung des Ressentiments und der Abwertung der »Versohnlichkeit«*’.
Unter den Primissen eines solchen Verstindnisses vom Verzeihen und Verschnen bil-
det sich jene Handlungsfihigkeit des Subjekts, die Unverséhnlichkeit produktiv wer-
den ldsst. Der protestierende Anteil dieses Subjektentwurfs resultiert aus ebendieser
Aufwertung der Ressentiments. Im Kontext des ersten Verzeihensbegriffs ist produk-
tive Unversohnlichkeit jedoch bedeutungslos, ihre Konstruktivitit entfaltet sie erst im
Lichte des zweiten.

Verséhnungswiinsche

In weiter leben zeigt sich diese zweite Perspektive in einer bestimmten Konstellation:
Eine »pensionierte Studienritin« erzihlt davon, dass »auf dem Bauernhof, wo sie auf-
wuchs«, wihrend des Krieges Zwangsarbeit verrichtet wurde. In der Erzihlsituation
kommt es zu einem Gesprich iiber die angemessene Bezeichnung >Zwangsarbeiters,
die von der »Studienritin« erst so genannt werden, nachdem die Figur Kliiger dage-
gen protestiert, sie »Gastarbeiter« oder »Kriegsgefangene« zu nennen. »Aber der Pole«,
so gibt die Ich-Erzihlerin die Auflerungen der »Studienritin« in indirekter Rede wie-
der, »sei gar nicht haflerfiillt gewesen, sondern hitte ihnen das von polnischen Banden
gestohlene Pferd wieder besorgt. Versohnlich sei er gewesen«. Resiimierend hilt die Er-
zihlerin fest: »Immerhin, ich hab sie dazu gebracht zuzugeben, daf} es da etwas zum

152

Versohnen gab.«>* Daran schliefien die Ausfithrungen der Ich-Erzihlerin an:

Gisela, meine Bekannte aus Princeton, spricht mit deutlicher Billigung von einem Exu-
lanten, der in Deutschland Auszeichnungen bekommen hat und keinem Deutschen
etwas Ubel nimmt. Ich kenne ihn und frage mich Uberrascht: Ist der wirklich so cha-
rakterlos, dafs er Versohnung und Verzeihung anbietet, die er gar nicht zu vergeben

hat, ich hatte eine bessere Meinung von ihm.'>3

Kliger stellt dabei die Verschnungsbereitschaft der Betroffenen infrage, fiir die Fra-
ge nach der Passivitit ist jedoch ein anderer Aspekt entscheidend. Uber den »Exu-

147 Ebd., S.132.

148 Jean Améry: Unmeisterliche Wanderjahre. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von Schuld und
Siihne, Unmeisterliche Wanderjahre, Ortlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard u. Gerhard
Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S.183-349, hier S.314.

149 Améry: Ressentiments, S.132.

150 Ebd., S.133.

151 Ebd., S.132.

152 Kliiger: weiter leben, S.158.

153 Ebd.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

n


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7

B TEXTANALYSEN

lanten« oder den »Polenc, so lassen sich Kliigers Beobachtungen verstehen, werde nur
dann »billigend« gesprochen, wenn er nicht »haflerfiillt« ist oder sogar etwas sleistets,
wie einer deutschen Familie das Pferd auf den Bauernhof zu bringen. Wird dem Op-
fer daraufhin unterstellt, es sei »versdhnlich«, wird es zu einer Projektionsfliche von
Vers6hnungswiinschen des Taterkollektivs. Die vom Subjekt wahrgenommene Verein-
nahmung anderer Figuren prisentiert der Text als eine Anforderung von auflen. Kliiger
stellt mit den beiden Situationen einen Verséhnungs-Mechanismus dar, der noch ge-
steigert wird, wenn man daraus schlussfolgert, die in Deutschland verliehenen »Aus-
zeichnungen« des »Exulanten« hitten etwas damit zu tun, dass er »keinem Deutschen
etwas iibel nimmt«. Dann fiigt er sich in Kliigers Augen in eine ihm zugedachte Rolle
ein, die ihn zum >Anbieter« macht — fiir Kliiger eine Position der Schwiche.

Die Subjektkonstruktionen in weiter leben und Ressentiments setzen dem Wunsch
nach Verzeihen und Verséhnen ihre subjektive Perspektive entgegen. Damit bewegen
sie sich aus einer Position der Schwiche, die sie im Verzeihen sehen, heraus und ver-
wandeln die vermeintliche Schwiche durch ihren Protest in eine Stirke. Kennzeichnend
fiir diese Position ist die Selbstbemichtigung im Protest, nicht die Heilungskraft im
Verzeihen. Das Subjekt in Ressentiments beansprucht ein Recht auf Protest wie folgt:

Der faul und wohlfeil Vergebende unterwirft sich dem sozialen und biologischen
Zeitgefiihl, das man auch das»natirliche« nennt. Natliirliches ZeitbewuRtsein wurzelt
tatsachlich im physiologischen Prozefd der Wundheilung und ging ein in die gesell-
schaftliche Realitdtsvorstellung. [..] Recht und Vorrecht des Menschen ist es, dafd er
sich nicht einverstanden erklart [..] mit dem biologischen Zuwachsen der Zeit. [...] Der
sittliche Mensch fordert Aufhebung der Zeit— im besonderen, hier zur Rede stehen-

den Fall: durch Festnagelung des Untiters an seine Untat.">*

Améry zufolge »unterwirft« sich der versdhnungsbereite Einzelne einem Zeitverstind-
nis, das der »Realititsvorstellung« eines Kollektivs entspricht. Diesem gesellschaftli-
chen Verstindnis von Zeit setzt Améry »die moralische Forderung unseres Ressenti-
ments«*>® entgegen und wertet den Protest gegen das Verzeihen auf, indem er ihn zum
Bestandteil einer »[s]ittliche[n] Widerstandskraft«*>®

Seinen Wert als ein Modell subjektiver Selbstbildung erhilt das Ressentiment so-

macht.

mit erst durch die Primissen der zweiten Perspektive auf das Verzeihen. Im Protest
erringt das jeweilige Subjekt eine Handlungsmacht, die mit der ersten Verzeihensper-
spektive nicht vereinbar wire. Aus den in weiter leben und Ressentiments dargestellten
Perspektiven auf das Verzeihen geht hervor, dass sich ein souverines Subjekt genau
dann bildet, wenn es nicht den Pfad des Verzeihens geht. Souveranitit und Entviktimi-
sierung — das heif, sich zu weigern, Opfer zu sein — kénnen sich aus beiden Positionen
heraus bilden, sowohl im Verzeihen als auch im Verweigern von Verzeihen. Fiir Améry
und Kliger fithren die Beilegung des Konflikts und der Weg der Souveranitit aber nicht
iber das Verzeihen. In eine souverine Position bringt sich das gegenwirtige »Ich« in
Ressentiments und weiter leben mit der Positivierung der »Ressentiments« (Améry) oder

154 Ameéry: Ressentiments, S. 133f.
155 Ebd., S.145.
156 Ebd.,S.133.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

»Unversohnlichkeiten« (Kliiger) und dem Verweigern des Verzeihens. Das Subjekt, das
sich in diesem Prozess bildet, durchbricht eine Art stumme Zwangsliufigkeit, sich als
Opfer versohnungsbereit zeigen zu miissen.

Mit dieser Perspektive auf das Verzeihen gilt es, das konstruktive Potenzial einer
antiversohnlichen Haltung hervorzuheben, ohne dabei den Leiderfahrungen etwas Po-
sitives zu implementieren.”’ Das Ressentiment richtet sich selbstzerstérerisch gegen
das Subjekt: »Es nagelt jeden von uns fest ans Kreuz seiner zerstorten Vergangen-
heit.«!5® Ressentiments werden in Jenseits von Schuld und Siihne aber erstens nicht aus-
schlieRlich als destruktiv dargestellt, sie sind auch nicht auf eine »ausschlieflich riick-
wirts gewandte Haltung«'>® beschrinkt: »[i]ch méchte, dafk es [d.i. mein Ressentiment]
auch eine geschichtliche Funktion ausiibe«!®®; »meinetwillen, aus Griinden personli-
chen Heilsvorhabens«'®!. Zweitens richten sich die Ressentiments auch nach aufen:
»Meine Ressentiments aber sind da, damit das Verbrechen moralische Realitit wer-
de«t®? »gestachelt von den Sporen unseres Ressentiments«'®3 wiirde Deutschland die
Verbrechen des Nationalsozialismus als »sein negatives Eigentum in Anspruch neh-
men«'®*. Die Aufwertung der Unversohnlichkeit besteht also darin, diese antiversohn-
liche Haltung eben nicht als »unzeitgeméiﬁ[]«165 (Améry) zu betrachten, sondern daraus
eine produktive Kraft des >Unzeitgemiflen< abzuleiten. Ausdruck verschaftt sich die Un-
beziehungsweise Antiversohnlichkeit des Subjekts im Ressentiment. Sichtbar wird das
Ressentiment dann als eine Form der Distanz an Amérys und Kliigers Reaktion auf das
Vergessen und Verséhnen.

Die Frage, worin das verletzte Subjekt den Wert seiner Ressentiments oder Unver-
sohnlichkeiten sieht, stellt sich demzufolge nur aus der zweiten Perspektive des Ver-
zeihens. Das heif’t, handlungsfihig wird der Geschidigte nur in der Verweigerung.
Entscheidend fiir die Analyse von Amérys Essay Ressentiments und Kliigers Autobiogra-
phie weiter leben ist damit weniger, ob das jeweilige Subjekt unverséhnlich ist oder ob es
Ressentiments hat, als vielmehr die Frage, worin das verletzte Subjekt den Wert seiner
Ressentiments oder Unversohnlichkeiten sieht, welchen Wert sie fiir das Subjekt haben.

157 Vgl. Reemtsma: Die Memoiren Uberlebender, S. 230f.: »Man hiite sich davor, das Leid irgend zu
adeln«(ebd., S. 230) und vorauszusetzen, die Berichte extremen Leids hatten»in der Zukunft einen
Nutzen« (ebd., S. 231), Leid sei »nur wenigen niitzlich« (ebd., S. 230).

158 Améry: Ressentiments, S.128.

159 Heyd: Ethik des Ressentiments, S.15.

160 Améry: Ressentiments, S.141.

161  Ebd., S.147.

162 Ebd., S.131.

163 Ebd., S.142.

164 Ebd., S.143.

165 Ebd., S.139.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

13


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

B TEXTANALYSEN
2. Jean Améry: »Revolte gegen das Wirkliche« in Ressentiments
2.1 Moralische Perspektive auf Zeit- und Geschichtserfahrungen

2.1.1  »Anspruch der Zeitumkehrung«
Zu Beginn seines Essays Ressentiments gibt Améry zu erkennen, er wolle sich tber sei-

ne Ressentiments »klar werden«!%®

. Was scheinbar profan beginnt, verdichtet sich zu
einer »radikale[n] Analyse«!®’. Er kiindigt dem Leser seinen »Mangel an Takt« an und
suggeriert damit zugleich, dass sein Vorhaben, in dem Essay Klarheit iiber seine Res-
sentiments gewinnen zu wollen, auch den Leser betreffen wird. Seine Ressentiments,
so sagt er, »sind da, damit das Verbrechen moralische Realitit werde«'®®. Sich in einem
an deutsche Leser adressierten Text {iber den eigenen »reaktiven Groll« klar werden
zu wollen, heifSt demnach, die Gesellschaft der Titer mit den Verbrechen im National-
sozialismus und deren Auswirkungen auf die Opfer zu konfrontieren sowie ein Be-
wusstsein dafiir zu erzeugen, dass die Gesellschaft fiir diese Verbrechen Verantwortung
ttbernehmen soll. Die vorab zu klirenden Fragen lauten daher: Wie macht Améry das
begangene Unrecht erzihlbar und erinnerbar? Wie gelingt es ihm, Kritik an der Ge-
genwart zu iiben und zugleich iiber seine Erfahrungen als Auschwitz-Uberlebender zu
schreiben?
Améry insistiert darauf, die Vergangenheit nicht als geschehen hinzunehmen:

Cestachelt von den Sporen unseres Ressentiments allein — und nicht im mindesten
durch eine subjektiv fast immer dubiose und objektiv geschichtsfeindliche Verséhn-
lichkeit—, wiirde das deutsche Volk empfindlich dafiir bleiben, daf es ein Stiick seiner

nationalen Geschichte nicht von der Zeit neutralisieren lassen darf, sondern es zu in-

tegrieren hat.'®?

Dafiir bedarf es einer »Aktualisierung« des »Konflikts«'7° zwischen Titern und Opfern,
was zunichst bedeutet, dass die Opfer als Opfer anerkannt und die Titer als Titer be-
nannt werden. Die rechtliche Aufarbeitung begann in Deutschland erst mit den Frank-
furter Auschwitz-Prozessen 1963. Wihrend sich die Auschwitz-Prozesse auf einzelne

Titer konzentrierten, stellte sich fiir die Mehrheit der deutschen Bevélkerung die Frage

171

nach ihrer Verantwortung nicht.””* Man kénnte meinen, sie stellte sich ihr auch deshalb

nicht, weil die Mehrheit auf das von Améry kritisierte Voranschreiten der Zeit setzte,

172

von der man annimmt, dass sie zu rehabilitieren imstande ist.'”* Mit seinem Blickwin-

kel gibt Améry zu verstehen, dass sie es nicht ist. Vom Titerkollektiv begann er sich

173

spatestens dann abzugrenzen, als die Deutschen sich zum »Opfervolk«'’? stilisierten.

166 Ebd.,S.119.

167 Ebd., S.120.

168 Ebd., S.131.

169 Ebd., S.142.

170 Ebd,, S.129.

171 Vgl. Hewera: »daf das Wort nicht verstummex, S. 66-71, vgl. zur Situation in Deutschland nach

1945 ebd., S. 38-71 sowie Schneider: Améry und Wander, S. 23-66.
172 Améry: Ressentiments, S. 132, S.143, S.145. »Die Zeit tat ihr Werk.« (Ebd., S.138).
173 Ebd., S.124.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Dagegen erhebt er Einspruch, mit dem »Anspruch der Zeitumkehrung« im Ressenti-
ment. Denn solange das »Prinzip der Verjihrung«'”* waltet und die historischen Ereig-

175 anheimgegeben werden, wovon Améry noch in

nisse dem »pure[n] Zeitigen der Zeit«
dem 1978 verdffentlichten Essay Das Unverjihrbare spricht, bedarf es eines tiefgehenden
»Stachels« — der als Synonym fiir seine Ressentiments gelten kann.

Durch den Faktor Zeit wird die Spannung zwischen dem individuellen Verhalten
eines Opfers und den kollektiven Erwartungen Aufienstehender konkret beschreibbar,
dorthin zielen die »Sporen« seiner Ressentiments. Eine solche Spannung entsteht, weil
grundsitzlich verschiedene Zeitverhiltnisse aufeinanderprallen und die Seite der Schi-
diger nicht anzuerkennen scheint, dass die Zeit die Wunden eben nicht heilt.17® Hier
setzt Amérys Abgrenzung an, er erklirt, durch seine Gewalterfahrungen als Opfer des
Nationalsozialismus ein Verhiltnis zur Zeit entwickelt zu haben, das dem seiner ge-
genwirtigen Umgebung entgegensteht. Aus der eigenen Erfahrung leitet er einen »An-

177 ab und stellt sich einer Gegenwart entgegen, die aus sei-

spruch der Zeitumkehrung«
ner Perspektive auf eine Verginglichkeit der vergangenen Verbrechen setzt. Die Zeit,
die er als ein Opfer benétigt, entspricht nicht dem Zeitverstindnis einer — aus Amérys
Sicht — verdringungswilligen Mitwelt, sodass er von ihr fordert, das Geschehene »nicht
von der Zeit neutralisieren« zu lassen.

Mit der Abgrenzung seiner Eigenzeit von der Funktionszeit seiner Mitwelt macht
er darauf aufmerksam, wie verschieden ihre jeweilige gegenwirtige Ausgangssitua-

178 und stellt es im

tion ist. Daher bezeichnet er sein Zeitgefihl als »widernatiirlich«
Text dem seiner Mitwelt gegeniiber: »Natiirliches Zeitbewuf3tsein wurzelt tatsichlich
im physiologischen Prozef} der Wundheilung und ging ein in die gesellschaftliche Rea-
lititsvorstellung. Es hat aber gerade aus diesem Grunde nicht nur aufler-, sondern wi-
dermoralischen Charakter.«'7

Die Mitwelt vertritt das gemeinhin natiirliche, vorwirtsgerichtete Verstindnis von
Zeit, das fur Améry aber »widermoralisch« ist, da es dem allmihlichen Vergessen zu-
arbeitet, Schuld verdringt und sich dem Leid der Opfer verschlieRt.}3° Diese kollektive
Funktionszeit srechnet« mit einem Heilungsprozess von Wunden, die mit dem »Ticken
der Zeit vernarb[en]«*®!, doch halt Améry dagegen: »Nichts ist vernarbt«!82,

Wie lange Amérys Wunde offen bleibt, lisst sich den Zeilen entnehmen, die er drei
Monate vor seinem Suizid verfasste: »Meine Verletzungen deckt keine neue, festver-

wachsene Haut, und wo eine solche sich schliessen will, reisse ich sie auf, da ich doch

174 Ebd., S.132.

175 Améry: Das Unverjahrbare, S.129.

176 Vgl. ebd., 132.

177 Améry: Ressentiments, S.141.

178 Ebd., S.128.

179 Ebd., S.133.

180 »Die Sozietit ist befa’t nur mit ihrer Sicherung und schert sich nicht um das beschadigte Leben:
Sie blickt vorwarts [..]« (ebd., S.131).

181 Améry, Jean: Wieviel Heimat braucht der Mensch? In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von
Schuld und Siihne, Unmeisterliche Wanderjahre, Ortlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard
u. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 86-117, hier S.111.

182 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 18f.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

75


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

B TEXTANALYSEN

weiss, dass unter ihr der Eiterungsprozess weitergeht.«!%3 Das metaphorisch gespro-
chene Schlieflen der Wunde bezieht Améry auf das organische Eigenleben der Haut,
vergleichbar mit natiirlich erscheinenden Gedichtnisprozessen. Zu der sozialen Zeit
(Funktionszeit) gehdrt auch das Vergessen, das mit zeitlicher Distanz operiert. Indem
er sich mit dem Ressentiment von der sozialen Zeit abgrenzt, sich auf seine individuelle
Zeit (Eigenzeit) beruft und das Ressentiment umdeutet, attestiert er der vermeintlichen
Heilung einen Scheincharakter. Denn bei der »Wundheilung«*®* handelt es sich ledig-
lich um ein Oberflichenphinomen. Unter dieser Oberfliche lebt allerdings ein »Zeitge-
fithl!%5, das Améry als Opfer von den Deutschen, den Titern und dem Titerkollektiv,
trennt. Diese Diskrepanz legt der Essay Ressentiments iiber eine komplexe Zeitreflexion
frei. Der Faktor Zeit ist also ein wesentliches Distanzmoment: Mit dem Ressentiment
beruft sich das Subjekt auf seine Eigenzeit und distanziert sich von der Funktionszeit
der Umwelt.

2.1.2  »Ich« und »Ressentiment«
Was das Ressentiment als ein Modell sichtbar machen soll, ist ein bestimmter Subjekt-
entwurf. Durch die Grenzen, die das Ressentiment einzieht, entsteht ein Bezugsraum,
in dem sich das Subjekt nicht dominieren lisst'®¢ und in dem es einen narrativen Um-
gang mit Uberwiltigungserfahrungen findet.

Uber den Faktor Zeit schafft das Subjekt sich einen erzihlten Bezugsraum, der das

187 erzihlbar werden lisst. Erzeugt wird dieser Be-

sUnverfiigbares, die »Erlebnislast«
zugsraum durch die Distanznahme, auf die man st68¢, sobald man danach fragt, wer
die »Zeitumkehrung« fordert — das erzihlende Ich oder das Ressentiment? »Absurd for-
dert es« — Améry meint hier das Ressentiment — »das Irreversible solle umgekehrt,
das Ereignis unereignet gemacht werden«'®8. Liest man den Satz, scheint es, als stellte
nicht das erzihlende Ich die Forderung, sondern als witrde diese distanziert und auf
das Ressentiment iibertragen. Auf das Ressentiment blickt Améry als etwas, das ge-
geben ist und zu dem er sich verhilt. In der Ausdrucksform Ressentiment artikuliert
sich die Forderung und Verweigerung des Subjekts. Es ist das »Ressentiment« dieses
»Ichs«, das sich gegen das Prinzip einer natiirlichen Zeit sperrt. Obendrein schreibt
Améry dem Ressentiment eine Funktion zu, die Verbrechen »moralische Realitit« wer-

den zu lassen. Das entwirft der Text nicht bloR als eine Aufgabe, die sich auf das Subjekt

183  Améry, Jean: Brief an Sebastian Haffner v. 31.07.1978. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 8: Ausgewahlte
Briefe 1945-1978. Hg. v. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2007, S. 584-590, hier S. 585.

184 Améry: Ressentiments, S.133.

185  Ebd.

186 Die Bezeichnung»dominierend«meint hier nicht>pragend«—natiirlich sind die Erfahrungen extre-
men Leids fiir die realen Autoren pragend. Dominierend istjedoch im Sinne von Adornos Formulie-
rung gemeint,»>sich von der Ohnmacht nicht dumm machen zu lassen, sich also von der Ohnmacht
nicht dominieren zu lassen. Vgl. Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem be-
schadigten Leben [1951]. In: Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 4. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 1980, S. 62.

187 Améry: Vorwort zur ersten Ausgabe 1966, S. 22.

188 Améry: Ressentiments, S.128.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

beschrinkt. Gegeben sind die Ressentiments, sie »sind da«*®?, und gleichzeitig kniipft
sich an sie ein Anspruch auf Zeitumkehr, der einen Adressaten voraussetzt. Das fithrt
zu der Frage nach der Dimension der Ressentiments: Verbleiben sie im individuellen
Bereich des Opfer-Subjekts, oder sind sie aus der Sicht des Geschidigten mehr als nur
seine >Angelegenheit<?

2.2 »Gegen die Zeitmiihlen, die alles zermahlen«!90

Dass die distanzierte Position eines Subjekts eine neue Perspektive auf das Gesche-
hen ermoglicht oder sogar erlittene Entmichtigung in narrative Selbstbemichtigung
umkehren kann, veranschaulicht Amérys geforderte »Zeitumkehrung«. Mag die Vor-
91 sein, der Anspruch,

den Améry in Jenseits von Schuld und Siihne damit erhebt, ist es nicht. Sein »Anspruch
192

stellung, die physikalische Zeit umkehren zu kénnen, »absurd«
der Zeitumkehrung«”* hat ein moralisches Fundament, es fordert die Anerkennung
des historischen Unrechts und der moralischen Schuld. An diesem Punkt beginnt die
Bemichtigung eines Subjekts. Das Subjekt protestiert »gegen die Zeitmithlen, die alles
zermahlen«'®?, und fordert die »Aktualisierung« des Konflikts. Was lisst sich darunter
verstehen? Die >Zeit« und der >Konflikt« betreffen zwei wesentliche Aspekte in Amérys
Ressentiments; in dem Essay bilden sie die argumentativen Siulen seines Protests.
Améry gewinnt Distanz durch eine »Revolte gegen das Wirkliche«***, gegen »Zeit-
vergehen und Zeit-Optik«'®>. Die damit verbundene Reflexionsfigur, die Unumkehr-
barkeit der Zeit aufzuheben, wird hier als konkrete Ausdrucksform einer Distanznah-
me verstanden. In dieser Distanznahme bildet sich ein erzihlter Bezugsraum, dessen
Besonderheit darin besteht, abstrakte Reflexionen und konkrete Forderungen mitein-

ander zu verbinden, die Améry aus den eigenen Erfahrungen ableitet.!9®

Erst Amérys
Analyse vermittelt Nicht-Betroffenen, was »Opfer-Ressentiments«*’ leisten kénnen:
Das Subjekt kann sich mit seinen Ressentiments eine Position erschreiben, die ihm
eine distanzierte Perspektive auf die autobiographischen Erfahrungen bereitstellt. Das
Ressentiment als Strategie der Distanzierung bezieht sich auf die Schreibgegenwart,

in der es sich als »Gegenrede«'® dufert und in Form einer »Gegenhaltung«'®® gegen

189 Ebd., S.131.

190 Améry: Das Unverjahrbare, S.128.

191 Améry: Ressentiments, S.128: »Absurd fordert es, das Irreversible solle umgekehrt, das Ereignis
unereignet gemacht werden. Das Ressentiment blockiert den Ausgang in die eigentlich mensch-
liche Dimension, die Zukunft.«

192 Ebd., S.141.

193 Améry: Das Unverjdhrbare, S.128.

194 Améry: Ressentiments, S.133.

195 Améry: Unmeisterliche Wanderjahre, S. 314.

196 Vgl. Hewera, Birte/Mettler, Miriam: »Vorwort«. In: Dies. (Hg.): »An den Crenzen des Geistes«. Zum
100. Geburtstag von Jean Améry. Marburg: Tectum, 2013, S.11-18, S. 14.

197 Améry: Ressentiments, S.141.

198 Ebd., S.127.

199 Heyd: Ethik des Ressentiments, S. 24.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

77


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

B TEXTANALYSEN

Vergessen und Verséhnen protestiert: »Hilt aber unser Ressentiment im Schweigen der
Welt den Finger aufgerichtet«*°°.

Durch das Verhalten seiner Mitwelt fithlt sich Améry auf neue Weise handlungs-
unfihig gemacht. Er sieht sich einem gesellschaftlichen Druck zum »Vergeben und
Vergessen«*°! ausgesetzt, den er in Ressentiments konkret benennt.?®* Der von ihm so
empfundene Druck kommt durch den Wunsch deutscher Zeitgenossen zustande, Ver-
antwortung und Schuld an den Verbrechen im Nationalsozialismus abzuwehren und zu
»beschweigen«. Fiir Améry ist ein bestimmtes Zeitverstindnis am Werk, das seine Ge-
genreaktion herausfordert. Aus diesem Zeitverstindnis seiner Mitwelt heraus wird er
mit Aufforderungen zum Vergessen konfrontiert, die er allein deshalb als >ungeheuer-
lich®®3 und vereinnahmend empfindet, weil sie aus einem Verstindnis heraus geiufSert
werden, das seine individuelle Zeit als Opfer zu ignorieren scheint. Aus der kontrastiven
Spannung zwischen seinem Verhiltnis zur Zeit und dem seiner Mitwelt leitet Améry die
Aufgabe der Ressentiments ab, den Weg in Richtung Zukunft zu »blockier[en]«*°*. Dem
ersten und dritten Merkmal des Ressentiments entsprechend entwirft sich der Autor als
ein erinnerndes Subjekt, das an dem vergangenen Geschehen festhdlt. In Ressentiments
heifit es, »[ilch habe nichts vergessen«*®> und

der Mensch des Ressentiments [kann] nicht einstimmen in den unisono rundum erho-
benen Friedensruf, der da aufgeraumt vorschlagt: Nicht ricckwirts laflt uns schauen,
sondern vorwadrts, in eine bessere gemeinsame Zukunft! Der frisch ungetriibte Blick
ins Zukommende fallt mir um genau soviel zu schwer, wie die Verfolger von gestern

ihn sich zu leicht machen.2°®

Améry verweigert den Blick nach vorn und entlarvt dabei die Zukunft als einen »Wert-
begriff«*®’. Seine Ressentiments widersetzen sich dem priorisierten Blick nach vorn
und dem verordneten Vergessen; sie halten das Vergangene prisent und machen zu-
gleich gesellschaftliche Vorgiange sichtbar, die seine Situation als Opfer verlingern. Da
die »Zukunft« fiir Nicht-Betroffene aus Sicht der Gesellschaft als wichtiger empfun-
den wird als die Vergangenheit fiir Betroffene,?°® entsteht ein sozialer Druck, durch
den sich das Ich in Ressentiments bedringt fiihlt. Das betrifft seine »Opfer-Existenz«*®°
und seine Verletzungen, schliefflich sieht sich das verletzte Subjekt umgeben von ei-
ner Mitwelt, die in der Vorstellung lebt, die Wunden des Opfers wiirden sich mit der
Zeit schlief}en. Fiir Améry geht das mit dem Verdringen der Vergangenheit einher, und

200 Améry: Ressentiments, S. 143.

201 Ebd., S.133.

202 Ebd.

203 Am Ende des Essays Ressentiments spricht er von dem »Ungeheuere[n] und Ungeheuerliche[n]
des natirlichen Zeitgefiihls.« (Ebd., S.147f.).

204 Ebd., S.128.

205 Ebd., S.135.

206 Ebd., S.128.

207 Ebd., S.139: »Was morgen sein wird, ist mehr wert als das, was gestern war.«

208 Ebd.

209 Améry: Vorwort zur ersten Ausgabe 1966, S. 21.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

so weigert er sich, vorwirts zu schauen.?’® Der Text weist dieses Subjekt genau dann
als aktiv aus, wenn es das Vergessen verweigert. Es ist der individuelle Protest eines
Subjekts, das sich gegen Aufienstehende aufzulehnen beginnt, sobald es sich (erneut)
bevormundet und um seine Handlungsfihigkeit gebracht sieht.

Durch seine Distanzbewegung bildet sich ein aktiv benennendes Subjekt, das sich im
Protest als rebellierendes erkennt. Das entspricht wiederum dem zweiten Merkmal des
Ressentiments. Als narrative Strategie tritt das Ressentiment hervor, wenn das erzih-
lende Ich betont, wie sehr sich sein Verhiltnis zur Zeit und zur Zukunft von dem Zeit-
verstindnis seiner umgebenden Welt unterscheidet. Dann wertet sich das erzihlende
Ich auf - und zwar als sprechendes Subjekt, das imstande ist, sein Recht auf Erin-
nern zu behaupten. Aus der Position heraus leitet sich seine Kritik am »Verschnungs-
pathos«*"! und an »Verséhnlichkeit« ab: »[E]s darf nicht faule, gedankenlose, grundfal-
sche Versohnlichkeit sein, die jetzt schon den Prozef des Zeitigens beschleunigt.«***
Das betrifft insbesondere die gesellschaftlich verordnete Verséhnung, genauso kann
sich seine Kritik aber auch gegen andere versshnungsbereite Opfer richten. Der »Ver-
gebende« wird dann als »faul« herabgesetzt.

Hiufiger kommt es hingegen vor, dass Améry »faul« im Kontext seiner Kritik an
Vers6hnungsprozessen verwendet, wenngleich er auch dort nur von »Verséhnlichkeitc,
nicht von Versdhnung spricht. In der historischen Situation, in der er sich befindet,
richtet sich seine Kritik gegen jeglichen Versuch, sich mittels Versohnung einander an-
zunihern. Geht Verséhnung als Forderung von der Mitwelt aus, ist sie »faul«, weil »ge-
schichtsfeindlich«, geht sie als Geste vom Betroffenen aus, ordnet sich das »subjektive«
einem >fremdenc Zeitverstindnis unter. Auf diese Weise willigt der verséhnungsbereite
Betroffene, so kann man Amérys Kritik verstehen, in einen Prozess des Nicht-Erinnerns
(»Prozefd des Zeitigens«) ein, den er, Améry, als ein Ressentimenttriger zu verhindern
versucht.

2.3 Das Ich und sein Verhaltnis zur Zeit

2.3.1 Erinnern versus Vergessen

Das komplexe Verhiltnis Amérys zum Phinomen >Zeit« ist eines zwischen »Ich« und
»Zeit«, oder anders: Améry bindet das Ichbewusstsein an das Zeitbewusstsein. In ei-
nem seiner zahlreichen Rundfunkbeitrige bringt er diese Verbindung so auf den Punkt:
»Mein Ich ist ein durch Erinnerung als ein Stiick Zeit aufbewahrtes Gut. Wo kein Ich
ist, dort ist keine Zeit, wo die Zeit uns nicht mehr greifbar ist, suchen wir vergebens
nach unserem Ich.«<*? »Ich« und »Zeit« denkt Améry als so eng miteinander verwo-
ben, ja sogar als wechselseitige Abhingigkeit, dass ihm ein »extreme[r] Individualis-

210 Vgl. Améry: Ressentiments, S.128.

211 Ebd,, S.123.

212 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S. 15.

213 Améry, Jean: »Zeitgewebe mit kleinen Fehlern. Eine Betrachtung«. Rundfunkessay, BR 2, v.
06.01.1968. 10 Seiten, DLA Marbach Sign. RFS:A, hierS. 8.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

79


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

B TEXTANALYSEN

mus«*™ unterstellt wird, wenn er iiber die »objektive Aufgabe«*'>

seiner eigenen Res-
sentiments spricht. In ihnen kommt die Weigerung zum Ausdruck, sich mit dem Fort-
laufen der Zeit und der Ereignisse abzufinden (»wider das moralfeindliche natirliche
Zeitverwachsen«219).

Zeitgenossen wie Primo Levi*" (1919-1987) oder Lotte Paepcke (1910-2000) sehen
sich von Améry vereinnahmt. So grenzt sich Levi in Die Untergegangenen und die Geretteten

218 19 nennt. Paepcke,

von Amérys »Haltung«*'® ab, die er eine »Moral des Zuriickschlagens«*
die im Gegensatz zu Levi 1967 den direkten Kontakt zu Améry sucht, setzt sich andert-
halb Jahre nach dem Erscheinen der Erstausgabe personlich mit dessen Essayband in
Form eines »[o]ffenen Briefes« auseinander, der kurz darauf in den Frankfurter Heften
erscheint.??® Auf Paepckes Unverstindnis stof3t Amérys Begriff der »Zeitumkehrungk,
den sie als eine »Riickgingigmachung«**! begreift. Wenn man Améry so versteht, ist
dem folgerichtig zu entgegnen, dass dann ein Widerspruch vorliegt, einerseits das Lei-
den riickgingig machen zu wollen und andererseits gegen das Vergessen zu rebellie-

ren.??> Wihrend der Bewiltigungsversuch von Améry auf der Vorstellung beruht, dass

214 Johann, Ernst: »Radikale Analyse. Jean Améry Jenseits von Schuld und Siihne«. In Frankfurter Allge-
meine Zeitung v. 05.09.1966.

215 Améry: Ressentiments, S. 141.

216 Ebd.

217 Vgl. den Abschnitt »Der Intellektuelle in Auschwitz«in Primo Levi: Die Untergegangenen und die
Ceretteten, S.129-151 als Kritik an Amérys Essay An den Crenzen des Geistes in Jenseits von Schuld und
Siihne. Vgl. Heidelberger-Leonard: Améry Biographie, S. 93-103; Scheit: Nachwort, S. 678f.

218 Levi: Die Untergegangenen und die Ceretteten, S.131.

219 Ebd., S.137.

220 Lotte Paepcke richtet sich in einem»Offenen Brief<an Améry. Datiertist erauf den 25.09.1967, und
die Verfasserin macht ihren Brief Améry gegeniiber als Vorabsendung eines Artikels kenntlich. Es
handelt sich um Paepckes eigene Auseinandersetzung mit Jenseits von Schuld und Siihne in Brief-
form. Dieser Brief, aus dem hier zitiert wird, befindet sich im Deutschen Literaturarchiv Marbach.
Die Veroffentlichung erfolgt in Absprache mit dem Archiv: Paepcke, Lotte: Brief an Jean Améry
V. 25.09.1967, 16 Seiten u. eine Seite Begleitbrief (0.S.), DLA Marbach, Nachlass Jean Améry Sign.
A:Améry. Erschienen ist er kurz in den Frankfurter Heften (Paepcke, Lotte: »Uber die menschli-
che Wiirde und das Jude-Sein. Auseinandersetzung in Briefform«. In: Frankfurter Hefte 22 [1967],
S. 672-678). Bei diesem Artikel handelt es sich um eine leicht veranderte Variante des Briefes. Ne-
ben sprachlicher Uberarbeitungen (u.a. »Sie aber gehen soweit, sich von der feindlich gewordenen
Umwelt sogar lhre Vergangenheit nehmen zu lassen.« [Paepcke: Brief an Améry, S. 8], »Sie messen
dem Gewesensein eine einmalige und bestimmende Bedeutung zu und sprechen vom Anrecht auf
Vergangenheit, das der Mensch habe.« [Paepcke: Uber die menschliche Wiirde und das Jude-Sein,
S. 675]) sind zum Beispiel Paepckes einleitende Worte in dem an Améry vorab gesendeten Brief
nicht enthalten: »Ich brauch Ihnen wohl kaum zu versichern, daf mein Aufsatz kein >Angriff< auf
Ihr Buch ist, sondern eine Auseinandersetzung, die ich, weil Sie mein eigenes Lebensthema be-
rithren, einfach auf mich nehmen mufite.« (Paepcke: Offener Brief an Améry, 0.S.) Ob Améry auf
den Brief reagierte, lasst sich nicht sagen, es ist weder ein Brief im Literaturarchiv in Marbach vor-
handen noch sei Irene Heidelberger-Leonard eine Reaktion Amérys auf den »Offenen Brief« von
Paepcke bekannt. Fiir diesen Hinweis im Juli 2016 danke ich Irene Heidelberger-Leonard.

221 Paepcke: Brief an Améry, S.10.

222 Der Einzelne wurde, auch wenn er tiberlebt habe, vernichtet. »Aber diese Art Vernichtung, so Pa-
epcke,»kann die Gesellschaft der Deutschen, selbst wennssie in ihrer Mehrzahl guten Willens wére,
nicht riickgangig machen. Sie kann doch allerhéchstens sbereuen< und sich vornehmen, ses nicht

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Vergangenheit >aktualisierbar« ist (»Aktualisierung« eines nicht ausgetragenen »Kon-
flikts«*** zwischen NS-Titern und Opfern), betrachtet Paepcke diese als abgeschlossen
und duflert sich daher kritisch: »Die Erfahrung der Ausstofung, Folterung, Negierung
kann nicht riickgingig gemacht werden, durch niemanden, niemals und unter keinen
Umstinden.«***

Riickgingig machen lisst sich »das Ereignis«**> auch Améry zufolge nicht, weshalb
226 227 spricht. Uber den

»Wunsch nach Zeitumkehr« schreibt Améry an anderer Stelle: »Das Geschehene soll un-
228

er vom »Irreversible[n]«**°oder von »irreversible[n] Prozesse[n]«

geschehen, das Nichtgeschehene zum Ereignis werden.«**® Thm geht es zunichst ein-
mal um die grundlegende Anerkennung des Geschehenen und damit auch um das Be-
wusstsein, dass das >Ereignis< nicht riickgingig gemacht werden kann und die >Zeit«
unwiederbringlich verloren ist. Diese Tatsache anzuerkennen verlangt seiner Ansicht
nach - das fithrt er spiter in Die Zeit der Rehabilitierung (1976) noch deutlicher aus — »ein
moralisch wertendes Element« in der »Betrachtung geschichtlicher Vorginge«**°. Uber
sein Verhiltnis zur Zeit holt er dieses Element ein. Wichtig ist, dass es Améry mit der
»Authebung der Zeit« um eine Erinnerung bewahrende Aktualisierung und nicht um
ein Vergessen evozierendes Riickgingigmachen geht. Sein individueller »Anspruch,
sein »Verlangen« und sein »Protest« in Ressentiments (1966) steuern einer sich »wertneu-

230

tral«*>® gebenden Betrachtung von Geschichte entgegen. »[I]n gewissen historischen

Konstellationenc, so resiimiert Améry, »[entspricht] die subjektive Emp6rung haarge-

nau der humanen Realitit«?3L.

2.3.2 Bemachtigung des Subjekts und Vergegenwartigung des Vergangenen

Die von ihm in Jenseits von Schuld und Siihne eingeforderte moralische Perspektive auf
das Gewesene ist Ausdruck einer Subjektivitit, denn Améry setzt der objektiven Be-
trachtung (Historisierung) seinen subjektiven Protest (Ressentiment) entgegen. Zudem
wertet er seine Kritik auf, indem er einer von ihm als Abwertung der eigenen Erfah-
rung wahrgenommenen >Wertneutralitit« eine Aufwertung seines Protests als »huma-

wieder zu tunc. Sie aber wollen an den Ausgangspunkt zuriick, dorthin wo es geschah.« (Paepcke:
Uber die menschliche Wiirde und das Jude-Sein, S. 675).

223  Améry: Ressentiments, S.129.

224 Paepcke: Uber die menschliche Wiirde und das Jude-Sein, S. 676. Diese Gegeniiberstellung von
abgeschlossener Vergangenheit und unabgeschlossener Vergangenheit war auch Gegenstand der
Benjamin-Horkheimer-Debatte. Vgl. dazu Tillmanns: Historische Verantwortung, S. 8off.

225 Améry: Ressentiments, S.128.

226 Ebd.

227 Ebd, S.141.

228 Améry, Jean: Uber das Altern. Revolte und Resignation [1968]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 3: Uber
das Altern, Hand an sich legen. Hg. v. Monique Boussart. Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S. 7-171, hier
S.40.

229 Améry, Jean: Die Zeit der Rehabilitierung. Das Dritte Reich und die geschichtliche Objektivitat
[1976]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsitze zur Politik und Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner.
Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S. 90-102, hier S. 92f. (Hervorhebung im Original).

230 Ebd, S.93.

231 Ebd, S.101.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

81


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

B TEXTANALYSEN

ne[] Realitit«*** gegeniiberstellt. Es ist diese Subjektivitit, die sich schon zehn Jahre
zuvor in dem Satz behauptet hat: »[I]ch [erhebe] den eigentlich humanen absurden
Anspruch der Zeitumkehrung«***. Einwenden lie3e sich, das geht aus der Kritik Paep-
ckes hervor, dass Améry Anspruch erhebt auf eine unberechtigte Deutungshoheit, wenn
er iiber das Zeitgefiihl anderer Opfer urteilt.?3* Seine Allgemeinheit beanspruchende
»Grundkondition« oder seine »Wesensbeschreibung der Opfer-Existenz«**> kann aber
als Teil einer subjektiven Bemichtigungsstrategie gelesen werden. Als Reflexionsfigur
hat das Ressentiment eine Funktion fiir das Subjekt, und zugleich ist es ein adres-
satenbezogenes Vergegenwirtigungskonzept. Das ressentimenttragende Subjekt befi-
higt sich selbst, diese Dimension aus dem eigenen Erfahrungshorizont zu konstruieren.
Das Erschreiben einer moralischen Dimension und das Erheben eines Anspruchs, die
Zeit umzukehren, entsprechen einer narrativen Strategie der Bemichtigung. Sie um-
fasst die moralischen Forderungen und die damit verbundene gesellschaftspolitische
Dimension des Ressentiments.

Was sich hier aus seinen Uberlegungen herausbildet, ist also entscheidend fiir die Di-
stanznahme im Ressentiment: Vom Ich abstrahierend, argumentiert Améry iiber den
Faktor Zeit fur das moralische Recht des Einzelnen, sich gegen das »Wir der Ande-
ren«?3¢
und Siihne konkrete Erfahrungen und theoretische Reflexionen verbindet, kann in die-

sem Sinne als ein Verfahren der subjektiven Abstraktion gedeutet werden. Dieses Recht,

zu stellen. Das Darstellungsverfahren, mit dem der Essayband Jenseits von Schuld

sich als einzelnes, konkretes Subjekt gegen ein »Wir« zu positionieren, fordert er iiber
einen theoretisch hergeleiteten »Anspruch der Zeitumkehrung«*?” ein. Wer sich, so
Améry, dem von ihm kritisierten Verjihrungsprinzip unterordnet und moglicherweise
auf ein heilendes Vergessen hofft, der bleibt passiv. Dann fiigt sich der oder die andere
in die zeitliche Ordnung der Mitwelt ein, von der Améry sich und andere Uberlebende
zum Vergessen gendtigt sieht. Diesem »Zeitverwachsen«?*® kann und will er sich nicht
unterordnen, er will nicht passiv sein.

232 Ebd.

233  Améry: Ressentiments, S. 141.

234 Dieser Eindruck kénnte auch an manch anderer Stelle in seinem Essayband aufkommen, in dem
er ausgehend von seiner individuellen Situation auf die »Grundkondition des Opferseins« (Amé-
ry, Jean: Uber Zwang und Unmoglichkeit, Jude zu sein. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von
Schuld und Sithne, Unmeisterliche Wanderjahre, Ortlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard
u. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S.149-177, hier S.177) schliefst und iiber unzéhlige
Opfer zu sprechen scheint. Die Ergebnisse seiner Selbstanalyse beschranken sich nicht nuraufihn.
Rosenfeld meint, Améry spreche fiir sich und »zugleich fiir unzihlige andere« (Rosenfeld, Sidney:
»Uber Auschwitz sprechen: Der geschichtlich-moralische Auftrag Jean Amérys«. In: Stephan Stei-
ner [Hg.]: Jean Améry [Hans Maier]. Basel, Frankfurt a.M.: Stroemfeld, 1996, S. 33-49, hier S. 40).

235 Améry: Vorwort zur ersten Ausgabe 1966, S. 21.

236 Reemtsma,Jan Philipp: »172364. Gedanken liber den Gebrauch der ersten Person Singular beiJean
Améry«. In: Stephan Steiner (Hg.): Jean Améry (Hans Maier). Basel, Frankfurt a.M.: Stroemfeld,
1996, S. 63-86, hier S. 82.

237 Améry: Ressentiments, S. 141.

238 Ebd.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Seine Ressentiments sind Bestandteil einer Haltung, in der sich seine »Abkehr« und
die »Gegenwehr«**° ausdriicken. Weigert er sich, vorwirts statt riickwirts zu schau-
en,?*° protestiert das ressentimenttragende Subjekt gegen das »moralfeindliche natiir-
liche Zeitverwachsen«*#!. Die Gegenwehr beziehungsweise sein Protest kommt einem
»Gegenschlag« gleich, in dem das Subjekt sein Recht auf Verweigern von Verschnung
artikuliert und durch den es handlungsfihig wird. Verteidigt er sein subjektives Zeit-
empfinden, kommt ein unverséhnlicher Gestus zum Vorschein. Damit baut Améry eine
Distanz zum Leser und zum Erlebten auf und konstruiert fiir das erzahlende Ich eine
distanzierte Position.

»Was geschah, geschah: der Satz ist ebenso wahr wie er moral- und geistfeindlich

242 Paktisch lasst sich die Zeit nicht -umkehren, aber die Verhiltnisse der vergan-

ist.«
genen Zeit konnen in der Gegenwart und Zukunft aktualisiert und auch erst dann als
»moralfeindlich« anerkannt werden. Im Vergleich zu den Folgen, die die irreversiblen
Ereignisse im verletzten Subjekt hinterlassen — sie sind »unausléschlich«®#?

es sich die Mit- und Nachwelt zu leicht, wenn sie die Konflikte und Konstellationen

— mache

aus der Zeit des Nationalsozialismus als vergangene betrachtet. Deshalb bezieht Amé-
ry sich auf seine Ressentiments, schafft einen moralischen Bezugsraum und bringt das
Verschwiegene zur Sprache. Er will gehort werden, und indem er seine Stimme gegen

244 3ls ein

das verordnete Vergessen erhebt, tritt er mit seinem »sovereign resentment«
souverdnes Subjekt in Erscheinung. Dieses verweigert sich einer Vereinnahmung und
betont Grenzen — zwischen sich als jidischem Opfer und den Deutschen als Taterkol-

lektiv: »Da es eine moralische Kluft ist, bleibe sie vorliufig weit gedffnet.«**>

2.3.3 Aktualisieren und Austragen des Konflikts als Formen
des Nicht-Vergessens

Das Ressentiment stellt einen spezifischen Zugang bereit, iiber die Aktualisierung von
Vergangenem die Vergangenheit als Teil der Gegenwart zu betrachten. Amérys mora-
lische Aktualisierungs-These, die ein philosophisches Vergegenwirtigungskonzept ist,
verleiht dem Erinnern eine moralische Dimension. Vorldufer fiir die von Améry gefor-
246 gegen die kalte« Objektivitit der Geschichts-
betrachtung und fiir die Konzentration auf die Opferperspektive, sind Walter Benjamin
und Vladimir Jankélévitch.?#” Zu nennen sind an dieser Stelle die Denkfigur des Einge-

derte »Moralisierung von Geschichte«

239 Hewera: »daf das Wort nicht verstummex, S.103.

240 Vgl. Améry: Ressentiments, S.128.

241 Ebd., S.141.

242 Ebd., S.133.

243  Améry: Die Tortur, S. 75.

244 Friedland, Amos: »Imre Kertész, Hegel, and the Philosophy of Reconciliation«. In: Louise O. Vas-
vari/Steven Totosy de Zepetnek (Hg.): Imre Kertész and Holocaust-literature. West Lafayette, In:
Purdue Univ. Press, 2005, S. 51-64, hier S. 51. Bezugnehmend auf Améry spricht er von »the need to
rebell« (ebd., S. 55).

245 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S.15.

246 Améry: Ressentiments, S.143.

247 Vgl. Tillmanns: Historische Verantwortung, S.128f,, S.153; Assmann, Aleida: »Zur Kritik, Karriere
und Relevanz des Gedachtnisbegriffs. Die ethische Wende in der Erinnerungskultur«. In: Ljiljana
Radonic/Heidemarie Uhl (Hg.): Gedachtnis im 21.Jahrhundert. Zur Neuverhandlung eines kultur-

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

83


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

B TEXTANALYSEN

denkens und Benjamins 1942 posthum veréffentlichte Geschichtsphilosophische Thesen®*®
sowie eine Auswahl von Jankélévitchs Essays zur Moral und Kulturphilosophie. In Verzei-
hen?/Pardonner? (1971), einem Auszug aus Jankélévitchs L'Imprescriptible (1986), heifdt es:
»Ist es nicht widerspriichlich und sogar absurd, hier um Verzeihung zu flehen? Dieses
gewaltige Verbrechen gegen die Menschlichkeit zu vergessen, wire ein neues Verbre-
chen gegen die menschliche Gattung.« Aus der Sicht von Jankélévitch ist es bereits »die
Zeit, die das Verzeihen und das Vergessen fordert«. Die Zeit, »ein natiirlicher Vorgang

249

ohne normativen Wert«**”, arbeite bereits von sich aus dem Vergessen zu. Wenn die

»Dozenten des Pardong, so Jankélévitch, »das Vergessen empfehlen, raten sie uns also

250 Dagegen ist das »Ressenti-

51

das, was tiberhaupt nicht geraten zu werden braucht«
ment« fiir ihn ein Protest, »es protestiert gegen eine moralische Amnestie«?
252 entwickelt in Ressentiments (1966) —
vor Jankélévitchs Essay Pardonner? (1971) — ein Vergegenwirtigungskonzept, das auf dem

Améry, der die Texte von Jankélévitch kannte,
»Wunsch nach Zeitumkehr« beruht.

Die Distanznahme wird auch in den Passagen im Text deutlich, wo er das Ressenti-
ment umdeutet: »Wir sind, so heifdt es, >verbogen<. Das lif3t mich fliichtig an meine
unter der Folter hinterm Riicken hochgedrehten Arme denken.«*>3 Das erzihlende Ich
distanziert sich von psychologischen Erklirungsversuchen mit seiner »Gegenrede«. Das
Subjekt sieht sich durch diese Fremdzuschreibung entmachtet, wenn sie Betroffene fiir
physisch und »psychisch versehrt« erklart. Dem setzt das Subjekt den »uneingeschriank-
ten Besitz [s]einer geistigen Krifte« und sein Erfahrungswissen entgegen: »Das stellt
mir aber auch die Aufgabe, unsere Verbogenheit neu zu definieren: und zwar als eine
sowohl moralisch als auch geschichtlich der gesunden Geradheit gegeniiber ranghéhere
Form des Menschlichen.«?5*

In der Distanznahme bildet sich ein aktives Subjekt mit einer souverinen Sprecher-
position, das sich nicht fremdbestimmen ldsst. Mit sarkastischer Schirfe stellt es erst
der fiir »krank« erklirten »Verbogenheit« die »gesunde[] Geradheit« gegeniiber und be-

wissenschaftlichen Leitbegriffs. Bielefeld: transcript, 2016, S. 29- 42, insbes. S.33. Das Ressenti-
ment steht im Zeichen einer »Philosophie der Verweigerung, die »das versehrte Leben zum Aus-
gangspunkt hat« (Glnter, Manuela: Anatomie des Anti-Subjekts. Zur Subversion autobiographi-
schen Schreibens bei Siegfried Kracauer, Walter Benjamin und Carl Einstein. Wiirzburg: Kénigs-
hausen & Neumann, 1996, S. 218).

248 Benjamin, Walter: Uber den Begriff der Geschichte. In: Ders.: Werke und Nachlass. Kritische Ge-
samtausgabe. Bd. 19. Hg. v. Gérard Raulet, Berlin: Suhrkamp, 2010, S. 69-106.

249 Jankélévitch: Verzeihen?, S. 250.

250 Ebd,S.280.

251 Ebd., S.281.

252 Vgl. Améry: Uber das Altern, S.15; Vladimir Jankélévitch: Llrréversible et la nostalgie (1974). Vgl. La
Caze, Marguerite/Zolkos, Magdalena (Hg.): Contemporary perspectives on Vladimir Jankélévitch.
On what cannot be touched. Lanham: Lexington Books 2019, insbes. der Beitrag von Ferrari, Fran-
cesco: »Vladimir Jankélévitch's >Diseases of Temporality<and Their Impact on Reconciliatory Pro-
cesses, S. 95-116.

253 Améry: Ressentiments, S.127.

254 Ebd.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

hauptet sich dann mit einer »ranghéheren Form des Menschlichen«?>. Dariiber hinaus
nennt das Subjekt die Verbrechen, »Massenmord, Folter, Versehrung jeder Art«, beim
Namen und verleiht ihnen eine »moralische Realitit«, da es sie als »Taten« innerhalb ei-
nes moralischen Bezugssystems definiert. Hierbei ist zunichst auf die Untat zuriickzu-
kommen. Den Titer nennt Améry »Untiter«, weil seine Tat »nicht durch sein Gewissen

256 gewesen sei. Erst wenn die Titer ihre Taten als »Unta-

an seine Handlungen gekettet«
ten« anerkennten, so die Forderung des Subjekts, und sie nicht als objektive Tatsachen
betrachteten, befinden sich Titer und Opfer im gleichen moralischen Bezugssystem.

Die Verbrechen miissen auch zu einer »moralische[n] Realitit« werden:

Der von seinen deutschen Herren angefeuerte flaimische SS-Mann Wajs, der mich mit
dem Schaufelstiel auf den Kopf schlug, wenn ich nicht schnell genug schippte, emp-
fand das Werkzeug als die Fortsetzung seiner Hand und die Prigel als Wellenschldge
seiner psychophysischen Dynamik. Die moralische Wahrheit der mir noch heute im
Schidel dréhnenden Hiebe besafd und besitze nur ich selber und bin darum in hé-
herem Mafle urteilsbefugt, nicht nur als der Tater, sondern auch als die nur an ihren

Bestand denkende Gesellschaft.?%’

Hier bringt Améry zum Ausdruck, wie elementar es fir die Aufarbeitung der Verbre-
chen ist, die Handlungen als Taten zu begreifen, sie moralisch zu beurteilen, anstatt

258 3b- oder herzuleiten. Erst wenn aus den Untaten

sie als »physikalische[] Ereignisse«
Taten und aus den >Untitern« Titer werden, sei die Grundlage fir eine Auseinander-
setzung mit den Verbrechen maglich. Améry als derjenige, der die Folter erlitt, ist im
Besitz der »moralische[n] Wahrheit«, nicht die Titer oder die Unversehrten.?*® Durch
sie fithlt er sich ins Recht gesetzt, das Geschehene zu moralisieren.

Die Selbstbemichtigung des Subjekts entsteht aus dem »moralischen Rang« sei-
ner Ressentiments und aus deren »geschichtlicher Giiltigkeit«*°°. In diesem erzihlten
Bezugsraum, den Améry ein »moralisches System« nennt, positioniert sich das ressen-
timenttragende Subjekt mit der »moralische[n] Forderung«?®! des Ressentiments und
wertet sich auf. Ausgangspunkt der Uberlegungen zum Ressentiment als subjektiver
Handlungsbefihigung ist Amérys »Wunsch[] nach Zeitumkehrung«*¢2. Die subjektive
Befihigung resultiert daraus, iiber ein Verfahren der Abstraktion das Irreversible rever-
sibel machen zu wollen — Améry nennt es »das individuelle Verlangen nach Reversibili-
tit irreversibler Prozesse«*®. Im »Verlangen« deutet sich sogar eine weitere Funktion

255 Ebd.

256 Ebd., S.130.

257 Ebd.,S.131.

258 Ebd,, S.130.

259 Vgl. Hewera: Die »Wahrheit der Untat, S. 30f.

260 Améry: Ressentiments, S.147.

261 Ebd., S.145; vgl. auch Weiler: Der Kérper als Medium, S. 47.
262 Améry: Ressentiments, S.143.

263 Ebd., S.141.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

85


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

B TEXTANALYSEN

an: das Ressentiment als »Emotionsquelle«264 (Améry), als ein »erneuertes und intensiv
erlebtes Gefiihl der unsithnbaren Sache«*®® (Jankélévitch).

Das ressentimenttragende Subjekt findet sich nicht mit der Unwiederbringlichkeit
ab und setzt daher voraus, dass etwas nachgeholt, aktualisiert und ausgetragen werden
kann. Ein Neuanfang kommt in diesem Modell nicht vor. Was Kliiger »Fortsetzungen
auf einem Weg« nennt, war fitr Améry noch nicht méglich, ein Status, von dem aus-
gehend sich etwas fortsetzen lieRe, noch nicht erreicht. Das Buch weiter leben entstand
in einer Phase, in der in Deutschland ein >Zu-viel<-Bewiltigen-Wollen in eine genera-
tionenspezifische »opferidentifizierte Erinnerungskultur«**® zu kippen begann. Améry
nimmt hingegen auf eine Gegenwart Bezug, in der noch >zu wenig« iitber das Leid der
Opfer gesprochen wurde. Dieser Ausgangspunkt oder Anfang stand in Amérys Schreib-
gegenwart noch bevor, sodass man sagen kann, mit der »Zeitumkehrung« habe er einen
solchen Ausgangspunkt gefordert, der einen Blick auf die gemeinsame Vergangenheit
denkbar werden lisst. Um nach >vornc schauen zu kénnen, verlangt er, dass »Uberwilti-

267 in die Vergangenheit »zuriickgehen< und dass der Uberwil-

ger« und »Uberwiltigte«
tigte den in der Unterdriickung unméglichen »Protest« in die Schreibgegenwart verla-
gert.

Die Koordinaten dieses Bezugsraums legt das Subjekt selbst fest, das macht es be-
reits mit der Umdeutung des Ressentiments: dem nietzscheanischen »Mensch des Res-
sentiment«, dessen Schwiche Nietzsche im Nicht-Vergessen-Konnen sieht, setzt Amé-
ry die Stirke des Nicht-Vergessen-Wollens entgegen.?®® Das mag kein »positives Kon-
zept? sein, aber beim Vorgehen im Text, die »Positivierung des Ressentiments«?7°,
handelt es sich um ein reiteratives Verfahren, mit dem sich das Subjekt durch das Um-

271

deuten des Ressentiments einer bestimmten Adressierung entzieht.”’* Seine Hand-

lungsfihigkeit weist das ressentimenttragende Subjekt aus, wenn es gegen die Ein-

264 Ebd., S.148

265 Jankélévitch: Verzeihen?, S. 281.

266 Jureit, Ulrike/Schneider, Christian: Cefiihlte Opfer. Illusionen der Vergangenheitsbewaltigung.
Stuttgart, Klett-Cotta, 2011, S.10.

267 Améry: Ressentiments, S. 143.

268 Ebd.,126. Agamben spricht von einer »antinietzscheanische[n] Ethik des Ressentiments« (Agam-
ben: Was von Auschwitz bleibt, S. 87). Es gibt durchaus mehr Parallelen zwischen Amérys Ansatz
und Nietzsches Deutung, als Améry >zugibt«. Das zeigt sich auch auf indirektem Weg an einer
AuRerung von Agamben: »Das Ressentiment entspricht nach Nietzsche dem Unvermégen des
Willens, hinzunehmen, daf etwas geschehen ist, seiner Unfahigkeit, sich mit der Zeit und ih-
rem >Es war< abzufinden.« (Ebd., S. 62) Was Agamben hier in Bezug auf Arendt konstatiert, da-
zu aber Nietzsche heranzieht, trifft auch auf die Ausfithrungen im Essay Ressentiments zu. Agam-
bens Beschreibung des>nietzscheanischen Ressentiments<zeigt, trotz aller Skepsis, die Améry den
Schriften Nietzsches entgegenbringt, eine gewisse Ndhe zwischen beiden Deutungen des Ressen-
timents.

269 Fur Améry gibt es keine »positiven Konzepte« mehr»durch die Erfahrung der radikalen Negation«
(Poetini: Weiterliberleben, S. 60).

270 Scherpe: Uber Ressentiment (2007), S. 66; Scherpe: Ressentiment (2008), S.169.

271 In Anlehnung an Judith Butlers Begriff der »Reiteration« (Butler, Judith: Haf$ spricht. Zur Politik
des Performativen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 20086, S. 59, S. 230).

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

272 273

ordnung des Ressentimenttrigers als Makeltriger®’* oder als traumatisiertes Opfer
protestiert. Das Ressentiment erschopft sich demzufolge nicht im >Gegen« oder >Antis,
es entspricht neben dem Protest auch der subjektiven Aufwertung eines individuellen
Verweigerns in einem bestimmten Kontext und ist damit selbst >schépferisch’4, Im
Ressentiment formiert sich kein »Makel«, sondern die nicht-vergessen-wollende Hal-
tung eines Subjekts. Seine Argumente, mit denen es Kritik am Umgang der Deutschen
mit der Vergangenheit iibt, sind in diesem Bezugsraum zu verorten. Diesen Raum be-
reitet Améry mit der Zeitumkehrung vor, denn erst »dort, in diesem imaginiren Be-
zirk, 27 ist aus seiner Sicht iiberhaupt erst daran zu denken, dass sich der »Konflikt«27¢

zwischen Titer- und Opferkollektiv >austragenc lisst.

2.4 Uber die Bedeutung der Rache fiir das Ressentiment

2.4.1 Vorurteil der Rache und Urteil des Ressentiments
»Rache« oder »Sithne« sind fiir das Ich in Amérys Ressentiments keine Kategorien,?””
mit denen es seinen Anspruch auf Auseinandersetzung begriindet. Die Vorstellung von
einer »proportional zum Erlittenen ins Werk zu setzenden Rache« ist fiir Améry eine
smoralische Denkunméglichkeit«?’®. Nicht weil er die »heilsam[en]«*”® Krifte richen-
der Gewalt anzweifelt, schlieRlich schreibt er 1971, dass die »Konter-Aggression [...] un-
sere einzige Chance [ist], die Wunde zu heilen«?®°. In dem Essay Ressentiments, der
auch mit dem Titel »Die Deutschen«?8! angekiindigt wurde, beruht die Idee von der
»Aufhebung der vernichteten Zeit« nicht auf der »Vernichtung [...] des Vernichters«?82,
Es geht nicht um den Titer (»Er ist, wo ich war.«*8), sondern um ein historisches Be-
wusstsein durch »Aktualisierung« und »Austragung des ungelosten Konflikts« zwischen
den Opfern und deren »Peiniger[n]« und »Quéler[n]« .

Den Konflikt, die Kluft zwischen ihm als Opfer und den Titern, will Améry »im Wir-

284

kungsfeld der geschichtlichen Praxis«“°* prisent halten. Damit erweitert und 6ffnet er

den Bereich des Denkbaren fir seine Leserschaft in Deutschland. Dieser »Austragung«

272 Vgl. Améry: Ressentiments, S.121.

273 Améry: Ressentiments, S.127 (»Krankheitsbild[]«), »als eine Art Krankheit« (ebd., S.121).

274 Vgl. Scherpe: Uber Ressentiment (2007), S. 63.

275 Das kniipft an den eingangs genannten »Denkbezirk[J« (Améry) als Reflexionsraum an.

276 Améry: Ressentiments, S.141.

277 Vgl. ebd., S.142. In Bezug auf den Titel »)enseits von Schuld und Sithne« spricht Améry von ei-
nem »Existentialbefinden, das in der Tat jenseits von Schuld und Sithne steht« (Scheit: Nachwort,
S. 653).

278 Améry: Ressentiments, S.142.

279 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 486.

280 Ebd,, S.48s.

281 Aufdem Cover der1966im Szczesny Verlag erschienenen Erstausgabe des Essaybandes Jenseits von
Schuld und Siihne ist der dritte Essay »Ressentiments« mit dem Titel »Die Deutschen« aufgefiihrt.

282 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 487.

283 Ebd.

284 Améry: Ressentiments, S.129.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

87


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

B TEXTANALYSEN

weist das Subjekt andere Maf3stibe zu als der Rache. Dass er die Rache dennoch the-
matisiere, sei, so Brudholm, Amérys Antwort auf den >Zeitgeist«. Dessen Auseinander-
setzung mit dem Ressentiment interpretiert Brudholm als Reaktion auf eine zeitgends-
sische Tendenz, Opfer des Nationalsozialismus als rachsiichtig abzuwerten.?%* Die fol-
genden Ausfithrungen werden den Blickwinkel leicht verschieben und Amérys Begrift
der Konter-Violenz wieder aufgreifen. Vor diesem Hintergrund soll danach gefragt wer-
den, wie sich das jeweilige Ich im Text zur Rache und zum Ressentiment positioniert.

Rache als Reflex liegt Améry offenbar fern, das geht bereits aus seinem frithen Text
Zur Psychologie des deutschen Volkes hervor.28¢ In Ressentiments denkt er Rache als eine
»proportional zum Erlittenen« ausgefithrte Handlung. Améry, der schreibt, dass der
»Morder« und »Folterknecht« Wajs287 seine Untaten »mit dem Leben bezahlt« habe,
fragt in Ressentiments: »Was kann mein iibler Rachedurst noch mehr verlangen?« Wenn
Améry diese Frage stellt, verhilt er sich zu dem Vorurteil, Ressentiments seien mit Ra-
che gleichzusetzen. Er hakt also ein und erginzt: »Aber es handelt sich, wenn ich mich
recht erforscht habe, nicht um Rache, auch nicht um Sithne.«*8® Mit Rache ist das Res-
sentiment, so auch Irene Heidelberger-Leonard und David Heyd, nicht gleichzusetzen:
Amérys Ressentiments setzen nicht auf Ausgleich (Heyd), sondern bestehen auf An-
erkennung (Heidelberger-Leonard).?8° Améry verlangt die »Austragung« des Konflikts
»im Felde der geschichtlichen Praxis«**° und die »Erlésung aus dem noch immer an-
dauernden Verlassensein von damals«**!. Damit liegen zwei Erklirungen vor, warum
das Subjekt Ressentiments nicht mit Rache gleichsetzt. Rache wiirde einerseits eine
moralische Geschichtsschreibung verhindern und es andererseits als Opfer weiterhin
vereinzeln. In Ressentiments kommt die Rache fiir Améry nicht als ein Mittel in Betracht,
das ihn aus der Verlassenheit befreien konnte.

Eine Gegenwehr ohne humane Funktion wiirde aufierdem Amérys Ansatz von der

»Moralisierung von Geschichte«?**

schwichen. Die Titer sollen sich »selbst negieren,
erst dann, so gibt das Subjekt Améry mit dem Ressentiment als Reflexionsfigur vor,
kénne der Titer »in der Negation sich mir beiordnen«**?>. Dem Geschidigten kénn-
te der »Gegenmensch« nur in dieser vom Ressentiment geforderten Zeitumkehr und
in der gemeinsam »vollzogene[n] moralische[n] Zeitumkehrung«*** begegnen. Die Ra-

che will Améry vom Ressentiment allein deshalb unterschieden wissen, weil mit ihr

285 Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S. 89-91.

286 Vgl. Mayer [Améry]: Zur Psychologie des deutschen Volkes, S. 500f.

287 Améry: Ressentiments, S.131.

288 Ebd.

289 Vgl. Heidelberger-Leonard, Irene: »Jean Améry. Jenseits von Schuld und Sithne. Bewaltigungsver-
suche eines Uberwiltigten (1966)«. In: Markus Roth, Sascha Feuchert (Hg.): HolocaustZeugnisLi-
teratur. 20 Werke wieder gelesen. Wallstein: Gottingen, 2018, S. 140-151, hier S. 147; Heyd: Ressen-
timent und Verséhnung, S.120.

290 Améry: Ressentiments, S. 142.

291 Ebd., S.131.

292 Ebd., S.143.

293 Ebd., S.129.

294 Ebd., S.134.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

diese Moglichkeit der Selbstnegation der Titergeneration von vornherein ausgeschlos-
sen wire. Dem Subjekt komme es auf eine durch das Ressentiment »bewirkte[] deut-

sche[] Liuterung« an. Mit dieser Liuterung wire die »Zeit umgekehrt«**>

und Amérys
Aktualisierungs-Ansatz beidseitig realisiert.

Dem Vorurteil der Rache begegnet das Subjekt mit dem Urteil des Ressentiments.
Obwohl seine Formulierung »Austragung« durchaus Raum fir Rache boéte, ist es doch
die »Erlosung aus der Verlassenheit«, die mit der Rache gerade nicht kompatibel zu
sein scheint, die eine Bewegung des Schidigers auf den Geschidigten zu, in Form eines
Schuldeingestindnisses oder im Sinne einer >Selbstnegation<, Amérys Ansicht nach ver-

hindern wiirde.?%¢

Zwei Jahre nach der Erstveréffentlichung des Essaybandes wird ein
Aufsatz von Améry erscheinen, in dem er den »Erlésungscharakter der Gegengewalt«*%7
beschreibt. In seiner Auseinandersetzung mit Frantz Fanons »revolutionirer Violenz«
wird Améry »den unberithrbaren und perhorreszierten Begriff der Rache« einfithren
298 und deren »humane[r]

Aufgabe«**®, von der »violente[n]« und zugleich >moralischen Reaktion3°° sprechen.

und auch spiter noch (bis 1977) von »richende[r] Violenz«

Theoretisch geschirft hat Améry seine Uberlegungen zur Rache an Fanons Begriff der

»Konter-Violenz«3°!

. Zentrale Aspekte aus Ressentiments finden sich in dem Aufsatz Die
Geburt des Menschen aus dem Geiste der Violenz (1968) wieder, diese werden aber in ihrer
Ausdrucksform radikaler: »[Ilm Akt der Violenz«, der den »Gewalterleider zum Gewalt-
bringer« werden lisst, werde »die der Physik als irreversibel erscheinende Zeit im Felde
des Phinomenalen umgekehrt. Die erlittene Violenz wird ungeschehen gemacht. Der
Unterdriicker, hineingerissen durch die vom richenden Unterdriickten ihm zugefiigte
Gewalt, wird Menschenbruder.«3°2

In dem Essay von 1966 ist jedoch eine Tendenz erkennbar, die ihm widerfahrene

Verlassenheit in eine, wie Améry sich vornimmt, »politische Geistesgeschichte<*?? zu

295 Ebd., S.144.

296 Vgl. ebd. S.142: »Exteriorisierung und Aktualisierung — sie konnen ganz gewif3 nicht bestehen in
einer proportional zum Erlittenen ins Werk setzenden Rache.«

297 Améry, Jean: Die Geburt des Menschen aus dem Geiste der Violenz. Der Revolutionir Frantz Fanon
[1968]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsétze zur Politik und Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner.
Stuttgart: Klett-Cotta 2005, S. 428-449, hier S. 441.

298 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 485.

299 Améry: Die Geburt des Menschen aus dem Geiste der Violenz, S. 442.

300 »lch widerrufe nicht, daR es politische Situationen gibt, Zwangslagen von Menschen, die von der
Cesellschaft verschandelt wurden und fiir die tatsichlich die violente Reaktion zugleich auch die
moralische ist.« (Améry, Jean: Revision in Permanenz. Selbstanzeige im Zweifel [1977]. In: Ders.:
Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsatze zur Politik und Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner. Stuttgart: Klett-
Cotta 2005, S. 568-572, hier S. 570).

301  Améry: Die Geburt des Menschen aus dem Geiste der Violenz, S. 439.

302 Ebd, S. 442.

303 Améry, Jean: An den Grenzen des Ceistes. In: Ders.: Jenseits von Schuld und Sithne. Werke. 9 Bde.
Bd. 2: Jenseits von Schuld und Siihne. Unmeisterliche Wanderjahre. Ortlichkeiten. Hg.v. Irene
Heidelberger-Leonard u. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 23-54, hier S. 23.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

89


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

B TEXTANALYSEN

itberfithren oder in eine, wie Steiner sagt, »gesellschaftliche Produktivkraft«3°4

Zu ver-
wandeln. Fiir das Ich in Ressentiments ist der »rettende Akt« also nicht der erlésende
Gegenschlag des Geschidigten oder die lustvoll grollende Rache, sondern die aus seiner
Sicht notwendige Selbstnegation der Deutschen, dazu gehért die »geistige Einstamp-
fung durch das deutsche Volk, nicht nur der Biicher, sondern alles dessen, was man in

den zwslf Jahren veranstaltete«® .

2.42 Moralisierung als Rettungsversuch

In dem Essayband Jenseits von Schuld und Siihne liegen Rache und Ressentiment weit aus-
einander. Das trifft, wie bereits gezeigt, nicht auf alle Texte gleichermafien zu. Im Jahr
1966 scheint Améry zu wissen, dass der Konflikt zwischen Opfer- und Tatergenerati-
on ungelost bleiben wird.3® Der schnelle wirtschaftliche Aufstieg Deutschlands, den

©7 nennt, war 1945 fiir ihn noch nicht abzuse-

Améry 1961 ein »deutsches Verhingnis<®
hen. In diesem Jahr, so kurz nach Ende des Zweiten Weltkriegs, stellt er ein Manuskript
fertig, in dem er ein »Ausagieren« des »Konflikts« noch als realistisch einschatzt. In Zur
Psychologie des deutschen Volkes (1945) fordert er, dass man die NS-Fithrungsschicht, die er
im Gegensatz zu der breiten »Masse« des deutschen Volkes fiir »nicht besserungsfihig«
hil, >>t6te[n]«3°8

hung des deutschen Volkes<*®® und glaubt, daran mitwirken zu kénnen.3™® 20 Jahre

solle. In dieser frithen Schrift plidiert Améry noch fiir »die Neuerzie-

spater war fir ihn, wenn iberhaupt, ein »Ausagieren« nur noch auf dem Feld einer

311 denkbar. Seine Ressentiments miisse er »ein-

»moralischen Geschichtsschreibung«
kapseln<®'2, sie also schiitzen, um an ihre moralische Funktion glauben zu kénnen.

Dass er ihnen einen »moralischen Rang«®*? zuschreibt, ist der Versuch eines Subjekts,

304 Steiner, Stephan: »In extremis. Cewalt und Cegengewaltim Werk von Jean Améry«. In: Ders. (Hg.):
Jean Amery (Hans Maier). Mit einem biographischen Bildessay und einer Bibliographie. Basel,
Frankfurt a.M.: Stroemfeld, 1996, S. 99-109, hier S. 105.

305 Améry: Ressentiments, S. 144 — Das Einstampfen der Literatur zwischen 1933 bis 1945 geht zuriick
auf eine AuRerung von Thomas Mann in einem Brief an den Schriftsteller Walter von Molo. Vgl.
ebd.

306 Vgl.ebd., S.129.

307 Améry, Jean: Im Schatten des Dritten Reiches [1961]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 2: Jenseits von
Schuld und Siihne, Unmeisterliche Wanderjahre, Ortlichkeiten. Hg. v. Irene Heidelberger-Leonard
u. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2002, S. 535-599, hier S. 598: »Es hatte die explodieren-
de Wirtschaft eine ausdriicklich deutsche Funktion oder, wenn man will: sie war ein ausdriick-
lich deutsches Verhangnis. Das Wirtschaftsdenken und Wirtschaftswollen itberwuchs in rapidem
Tempo die eigentlichen Grundprobleme des Nationalbewufitseins. Im Rausch des Produzierens
und Konsumierens konnte das deutsche Volk seine Versaumnisse, seine Aufgaben, seine jiings-
te Vergangenheit und seine Zukunft vergessen. [...] Das Wunder wurde zur Institution.« (Ebd.,
S.598f).

308 Mayer [Améry]: Zur Psychologie des deutschen Volkes, S. 513.

309 Ebd, S.534.

310 Vgl. Scheit: Nachwort, S. 631.

311 Steiner, Stephan: »Erinnern und Leben. Versuch zum Ort des Erinnerns bei Jean Améry«. In: Mat-
thias Bormuth/Susan Nurmi-Schomers (Hg.): Kritik aus Passion. Studien zuJean Améry, Gottingen
2005, S. 27-40, hier S. 35.

312 Améry: Ressentiments, S. 147.

313 Ebd., S.147.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

das im Text um Stabilitit ringt. Und das zugleich um die Fragilitit weif}, die entsteht,
wenn seine Ressentiments die subjektive Schutzzone verlassen.>'* In dem Essay Die Tor-
tur schreibt er auferdem: »Die [Ressentiments] bleiben und haben kaum die Chance,
sich in schaumend reinigendem Rachedurst zu verdichten.3*

Ressentiments setzen dem Gefithl der Haltlosigkeit nicht nur eine sunverséhnliche«
Haltung entgegen, im Gegensatz zur Rache haben sie auch etwas Kontinuierliches: sie
bleiben, und das Subjekt hilt sich an ihnen fest (»da ich sie nicht loswerden kann, noch
mag<<316). Vermutlich ist es auch diese Kontinuitit, die das Ressentiment von der Ra-
che unterscheidet. Es entlddt sich nicht und kann letztlich nicht ausagiert werden. In
Amérys Essay Ressentiments ist zu beobachten, wie das Subjekt dieses Nicht-ausagieren-
Konnen in eine Vorstellung der Zeitumkehr zu srettenc versucht. Es ist zuerst die Lite-
ratur, die ihm den Raum fiir das »Denkbare« bereitstellt. Sie ermoglicht es dem Autor
Améry, mit der Geschichtsbetrachtung ein Feld des Austragens zu imaginieren.

Ob Améry 1978 noch davon ausging, mit dieser Praxis gesellschaftliche Prozesse
beeinflussen zu konnen, oder sich die Resignation fortsetzte, wie sie im Essay erkenn-
bar wird, wenn er von »moralischer Triumerei«®" spricht oder vorauszusehen meint,

318 und die Ressentiments somit kei-

319

»unsere Nachtrigerei wird das Nachsehen haben«
nen Einfluss darauf hitten, »den Uberwiltigern ihr béses Werk zu verbittern«<®’®, muss
an dieser Stelle offen bleiben. Aber eine objektive Geschichtsschreibung« — auf diesen
Kontrast zur »moralischen Geschichtsschreibung«**® kommt es hier an — war fiir ihn
keinesfalls imstande, sich fiir die Perspektive der Opfer zu 6ffnen. Das geht aus dem

folgenden Zitat aus Das Unverjihrbare hervor:

Wehre ich mich also, in den Wind sprechend, an tauben Mannes Tiiren pochend ge-
gen die Verjahrung, bin ich nur Don Quijote, der die Lanze einlegt, loszureiten gegen
die Zeitmiihlen, die alles zermahlen, so daR als >objektive Geschichtlichkeit< nur sau-
bere und austauschbare Mehlkérnchen iibrigbleiben, aus denen das Brot der Zukunft

gebacken wird; das wird iibel schmecken.3?’

Sein Versuch, durch das Modell einer Zeitumkehr eine »Moralisierung der Geschich-
te«®?* zu bewirken, liest sich als sein individueller Rettungsversuch. Das moralische
Bezugssystem stellt jenes Feld bereit, den Konflikt in der Gegenwart zu aktualisieren,

314 »Noch kann ich glauben an ihren moralischen Rang und ihre geschichtliche Giiltigkeit. Noch. Fiir
wie lange?« (Améry: Ressentiments, S.147).

315 Améry: Die Tortur, S. 85.

316 Améry: Ressentiments, S.126.

317 Ebd., S.144.

318 Ebd., S.145.

319 Ebd,, S.148. »Alle erkennbaren Vorzeichen deuten darauf hin, daf die natiirliche Zeit die morali-
sche Forderung unseres Ressentiments refisieren und schliefSlich zum Erloschen bringen wird.«
(Ebd., S.145).

320 Steiner: Erinnern und Leben, S. 35.

321 Améry: Das Unverjdhrbare, S.128:» Zu groR warja die Schuld, als dafd adduqate Sithne ausdenkbar
wire. Zu ungeheuerlich die Taten-Untaten, um dem Begriff der Rache auch nur approximativen
Sinn zu geben.«

322  Améry: Ressentiments, S.143.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

91


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

B TEXTANALYSEN

und legt den fiir ihn einzigen Grundstein fiir einen Kommunikationsraum, »einander
[zu] begegnen«®?3. Da die Aufarbeitung seiner Ansicht nach verlangt, den »Konflikt« zu
aktualisieren, hilt er am Vergangenen fest, in der Hoffnung, sein >NachtragenZ** (im
Sinne von Nicht-Vergeben) moge zu einem >Austragen< werden. Der imaginierte Zeit-
sprung dient als ein »regulatives<®®> Konstrukt, das auf eine »Moralisierung der Ge-
schichte«*26

literarisch Ausdruck zu verleihen, der aber im Als-ob verbleibt. Nicht, weil der Zeit-

zielt, um dem in der Folter und im KZ unméglichen Protest nachtraglich

sprung eine Utopie ist, sondern weil der spezifische »Wunsch[] nach Zeitumkehr« in
Ressentiments auf die Schadiger angewiesen ist. Als eine solche Angewiesenheit auf den
Anderen verbleibt der Zeitsprung im Bereich des Als-ob. Das Austragen ist hypothe-
tisch, aber der damit erschriebene Bezugsraum ermoglicht es Améry, sein subjekti-
ves Zeitempfinden zu reflektieren; er begriindet, weshalb es sich von jenem der Nicht-
Betroffenen unterscheidet. So grenzt Améry sich von diesen ab, hilt die historischen
Ereignisse prasent und gibt die Bedingungen fiir einen Kommunikationsraum vor.

2.4.3 Anspruch und Positionierung des Subjekts

Mit dem Ressentiment verlagert Améry den Konflikt: Erhebt das Subjekt in Ressentiments
einen »Anspruch der Zeitumkehrungc, holt es den in der Unterdriickung unméglichen
»Protest« in der Schreibgegenwart nach. In dieser verlangt es nun, den »Konflikt<**
zwischen Titer- und Opferkollektiv auf dem Feld der »geschichtlichen Praxis«**® zu
aktualisieren. Die Aktualisierung des Konflikts kann unter dem Gesichtspunkt als An-
erkennung gesehen werden, denn sie verlangt von der Schidigerseite, sich dem Aus-
mafd der Verbrechen zu stellen, damit soll sie sich, so die Forderung des Subjekts, in das
moralische Bezugssystem des Opfers einordnen.?*® Mit den »Opfer-Ressentiments« er-
hebt Améry den Anspruch, die Aufienwelt der AuRenstehenden solle fiir die Innenwelt
der Betroffenen Verantwortung itbernehmen. Distanzierung im Ressentiment besteht

nicht blof3 auf Differenzierung, die verhindern soll, Erfahrungen erlittener Gewalt zu

323 Ebd.

324 Vgl. Améry: Ressentiments, S.126: »Ich selber aber, zu meiner Seelennot, gehdrte zur mifibilligten
Minderheit derer, die da nachtrugen. Hartnackig trug ich Deutschland seine zwolf Jahre Hitler
nach, trug sie hineinin das industrielle Idyll des neues Europas und die majestatischen Hallen des
Abendlandes.«

325 Améry nennt es nicht regulativ, aber seine Idee, historische Ereignisse mit einem Zeitsprung zu
vergegenwadrtigen, kann durchaus als regulativ in Anlehung an Kants Verstandnis von der »regu-
lativen« Funktion bestimmter»ldeen«bezeichnet werden. Regulativ meint eine Art des Gebrauchs
von Ideen. In der Kritik der reinen Vernunft bestimmt Kant den »regulativen Gebrauch der Ideen der
reinen Vernunft« (KrV A 642/B 670ff.). Die regulativen Ideen gelten als handlungsleitende Gebote
der Vernunft, die nicht objektiv beweisbar, aber erstrebenswert sind. Vgl. Kardsek, Jindrich: Idee,
regulative. In: Marcus Willaschek et al. (Hg.): Kant-Lexikon. 3 Bde. Bd. 2. Berlin, Boston: de Gruyter,
2015, S.1124-1126.

326 Améry: Ressentiments, S.139.

327 Ebd., S.141.

328 Ebd.S.129; Steiner spricht von einer »moralische[n] Geschichtsschreibung« (Steiner: Erinnern und
Leben, S. 35).

329 Wenndie»Quiler«sich»selbst negieren und in der Negation sich mir beiordnen« (Améry: Ressen-
timents, S.129).

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

iibergehen. Sie beruht auch darauf, die Erfahrungen Uberlebender als ressentimentbe-
haftet anzuerkennen, und stellt so das vierte Merkmal des Ressentiments dar. Die gefor-
derte Anerkennung seiner Ressentiments erklirt wiederum, weshalb Améry mit seinem

1«33° den Leser zum Denken auffordert, anstatt ein Mit-Leiden hervorzu-

»Denkbezirk[
rufen. Irene Heidelberger-Leonard bringt es auf die Formel: »ich leide, daher bin ich«®3!.
Améry verleugnet seine Wunden nicht, er stellt sich leidend dar, bekundet aber im Lei-
den Distanz. Er ist nicht ausschlieflich Opfer, sondern ein Uberlebender, der rebelliert.
Seine Wiirde erobert er im Protest. Als literarische Form der Distanz setzt das Ressen-
timent nicht auf Mitleid und Betroffenheit von Leserin und Leser. Die Ausdrucksform
Ressentiment bezieht sich auf ein imaginires Nachvollziehen in moralischer Hinsicht:
Derjenige, gegen den sich das Ressentiment richtet, soll die erlittene Gewalt nachvoll-
ziehen wollen und die Verantwortung dafiir iibernehmen, dass er leidet.

Stellt Améry das ressentir (Empfinden)*>* im Ressentiment auf eine moralische Ebe-
ne, meint er damit kein naives Nach-Empfinden. Das Ressentiment formt sich zu einer
Reflexionsfigur, die auf ein verstindiges Nach-Vollziehen ausgerichtet ist, das heif3t,
derjenige, gegen den sich das Ressentiment richtet, soll versuchen, die Forderung sei-
ner Ressentiments zu verstehen. In Anlehnung an Reemtsmas Beobachtung, »Améry
spricht gerade dort nicht nur iiber sich, wo er »ich« sagt«**3, lieRRe sich hier fragen: Wie
verhilt es sich, wenn Améry, das Ich in Ressentiments, vom >Wir« spricht? Das »Ich« in
Ressentiments spricht seltener vom Wir als vom Ich. An das Ressentiment bindet sich vor
allem ein »Ich«, das einen Anspruch vorbringt, den es in abstrakten Begriffen dufert>3*
und in deren Umfeld es kein explizites »Wir« gibt, das diejenigen einschlief3t, an die
das »Ich sich richtet.3%

Fir die Frage nach der Positionierung des Subjekts ist es nicht entscheidend, ob und
wie weit das geschidigte Subjekt mit seinem Versuch der Zeitumkehr auf die Schidi-
gerseite zugeht. Wichtig ist hier die souverine Subjektposition: Das sprechende Sub-
jekt verlangt etwas, das in mehrfacher Hinsicht paradox ist. Es fordert, die Irreversi-
bilitit aufzuheben, und es meint, in den Titern die Absicht erkennen zu kénnen, das
Geschehene riickgingig machen zu wollen. Ausschlaggebend ist, dass Améry es ist, der
sich diese Fahigkeit zuschreibt. Das verleiht der Reflexionsfigur Ressentiment eine mo-
ralische Dimension und Améry eine herausgehobene Sprecherposition.33® Von dieser

330 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S.18.

331 Heidelberger-Leonard, Irene: »Was bleibt?Jean Améry zum100. Geburtstag«. In: Birte Hewera/Mi-
riam Mettler (Hg.): »An den Grenzen des Geistes«. Zum 100. Geburtstag von Jean Améry. Tectum,
2013, S.135-152, hier S.143.

332 Vgl.ebd,, S.137.

333 Reemtsma, Jan Philipp: »Uberleben als erzwungenes Einverstiandnis. Gedanken bei der Lektiire
von Imre Kertész' Roman eines Schicksallosen«. In: Wolfram Mauser/Carl Pietzcker (Hg.): Trauma.
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2000, S. 55-78, hier S. 69.

334 Aus dem Essay Ressentiments wiren beispielsweise folgende Begriffe zu nennen: »Aktualisie-
rungs, »Austragung, »wechselseitiges Einverstindnis«, »Irreversible«, »Reversibiltat«, »Negati-
on, »Interiorisation«, »Exteriorisierunge, »Wirkungsfeld«, »Parallelismus«, »Aufhebung«, »Ma-
joritat«, »Zeitverwachsenc, »geschichtliche Praxis«, »moralische[] Fortschrittsdynamik« (Améry:
Ressentiments).

335 Vgl. Améry: Ressentiments, S.126.

336 Vgl.ebd., S.128.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

93


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

B TEXTANALYSEN

Subjektposition aus erhebt Améry einen Anspruch auf Umkehrung. Diesen begriindet
er mit der moralischen Fihigkeit des Menschen, eine Konfliktsituation nicht der Zeit
und damit dem Vergessen anheimzugeben, sprich den Satz »Was geschah, geschah«
nicht hinzunehmen. Ein solches Konstrukt bringt die Zeit zwar nicht wieder, aber es
macht das Unverfiigbare erzihlbar.

Mit dem Ressentiment schafft sich das Subjekt demnach, wie Stephan Steiner sagt,
einen »Ort des Erinnerns«®3” — das Ressentiment holt iiber das Verfahren der subjek-

338

tiven Abstraktion »das Unerzihlbare in den Bereich des Erinnerns zuriick«>>°. Dieser

Ort befindet sich in einem Bezugsraum, den Améry durch die Vorstellung eines »logisch

339 erzeugt. Eine Etappe in diesem Riickholprozess be-

widerspriichliche[n] Zustand[s]«
steht darin, den »Konflikt« zu aktualisieren.

Erhebt Améry 1969 die »Unverséhnlichkeit mit den Mordern« zum »héchste[n] mo-
ralische[n] Gebot, zur »einzig zulissige[n] geschichtliche[n] Meisterung«>4°, fordert
dieses »Ich« das Engagement der Leserschaft. Eine »geschichtliche Meisterung«, wie
es das »Ich« verlangt, kénnte in der gemeinsamen Ablehnung der Verséhnung mit der

341 Eine kritische Auseinandersetzung mit den historischen

Vergangenheit bestehen.
Ereignissen setzt fiir das sprechende »Ich« voraus, dass die sich in den Ressentiments
manifestierende Diskrepanz zwischen unmittelbar von Gewalt Betroffenen und nicht
unmittelbar Betroffenen anerkannt wird. Dieses Subjekt im Text setzt auf das Vermo-
gen aller und auf das Recht des Einzelnen, sich der Unumkehrbarkeit der Zeit geistig

zu widersetzen und das Unvergingliche prisent zu halten.

2.4.4 Von der »Gegenrede« zum »Gegenschlag«

Dass die geringe Prisenz der Rache in Ressentiments im Jahr 1966 nicht mit dem zeit-
lichen Abstand zum Geschehen begriindet werden kann, ist zwei weiteren Texten von
Améry aus den Jahren 1969 und 1971 zu entnehmen.?** In diesen konstruiert Améry iiber
die Vorstellung von der Gegen-Gewalt einen, wie Steiner es nennt, »Akt der Wiederge-
winnung von Wiirde<>*. Zitiert sei an dieser Stelle aber eine Passage von Améry (1971):
»Metaphorisch gesprochen, wird eine Wunde aufgerissen, die erst vernarbt, sobald wir,
von den Fesseln befreit, zum Gegenschlag ausholen.« Es sei die »einzige Chance, die
Wunde zu heilen<®**. Es ist nicht nur die Nihe zu Fanons Verdammten dieser Evde, die
hier erneut deutlich wird, in gewissem Sinne findet sich darin auch das Grundargu-

337 Steiner: Erinnern und Leben, S.39: »Im Ressentiment gewinnt die uneinholbare Vergangenheit
ihren Ort zuriick«. Oder: »Im Ressentiment sperrt sich die Zeit gegen das Vergehen und 4Rt die
Unverginglichkei des Vergangenen anwesend bleiben.« (Ebd., S. 40).

338 Ebd, S.37.

339 Améry: Ressentiments, S. 128.

340 Améry, Jean: Im Warteraum des Todes [1969]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 7: Aufsatze zur Politik
und Zeitgeschichte. Hg. v. Stephan Steiner. Stuttgart: Klett-Cotta, 2005, S. 450-474, hier S. 474.

341 Vgl. Brudholm: Resentment’s virtue, S.116.

342  Améry: Im Warteraum des Todes (1969) und Ders.: Konter-Violenz als Not-Wehr (1971).

343 Steiner: In extremis, S.104.

344 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 485.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

345 346

wieder.”*® Améry verbin-

347

ment des Ressentiments als »Revolte gegen das Wirkliche«
det seine subjektiven Erfahrungen als »politisches wie jiidisches Nazi-Opfer«’*’, wie er
sich selbst in Jenseits von Schuld und Siihne nennt, mit den Erfahrungen der Kolonialisie-

348 Thm ist, so Yfaat Weiss, nicht daran gelegen, etwas iiber

rung und Dekolonisation.
den »status of the Jew in the colonial context«**® zu sagen, sondern iiber die universel-
le Erfahrung, unterdriickt gewesen zu sein und die Wiirde im »Gegenschlag« (Améry)
350 Mit dem Ressentiment wehrt das Subjekt die Wiinsche

nach Vergessen und Verséhnung also nicht nur ab, er setzt ihnen seinen Entwurf einer

wieder erobern zu wollen.

»Revolte«, den im Vergleich zu der radikalen »Konter-Violenz« immerhin gemifigten

»Wunsch nach Zeitumkehr«, entgegen.
Doch die »Negation der Negation«®>!

dazu, dass aus dem »rettende[n]« Entwurf eine (wieder) radikale, am Ende aber resi-

bleibt aus. Dieser historische Umstand fiihrt

gnierte Reflexion wird. Ausdruck seines radikalen Entwurfs ist, dass nach der vergeb-
lich geforderten »Negation der Negation« (Ressentiments, 1966) die »einzige Chance, die
Wunde zu heilenc, fiir Améry in der »Konter-Aggression«®>* (Konter-Violenz als Not-Wehr,
1971) besteht. Sie ist sein »Versuch, die Irreversibilitit der Zeit aufzuheben<®>3. Améry,
der seine Ressentiments in Jenseits von Schuld und Siihne noch deutlich von der Rache
abgrenzt, spricht funf Jahre spiter von der Rache, die er als entpsychologisierte Kraft
des Subjekts legitimiert.35* Aus der »Gegenrede« (1966) wird der »Gegenschlag« (1971).

345 Améry: Ressentiments, S.133.

346 Aufschlussreichistin diesem Zusammenhang der Radioessay »Die permanente Revolution. Frantz
Fanon« (Améry, Jean: »Die permanente Revolution«. Rundfunkessay, BR-H v. 29.10.1968. 23 Seiten,
DLA Marbach Sign. RFS:A bzw. Améry: Die Geburt des Menschen aus dem Ceiste der Violenz).
Darin heif3t es: »Die Situation, in derich mich als politischer und jidischer KZ-Haftling befand, war
durchaus vergleichbar der des Kolonialisierten, wie Frantz Fanon sie schildert.« (Ebd., S. 440) »Die
Freiheit, die Wiirde, mussen iber den Weg der Violenz erkimpft werden, um Freiheit und Wiirde
zu sein. [...] Ich habe keine Scheu, hier den unbertihrbaren und perhorreszierten Begriff der Rache
einzufithren, den Fanon vermeidet. Die richende Violenz, im Widerspruch zur unterdriickenden,
stelltdie Egalititim Negativen her:im Leiden. [..] Revolutionare Violenz isteminent human« (ebd.,
S. 441) — Améry fligt, wie er selbst sagt, die »richende« Violenz der Fanonschen »revolutionire[n]
Violenz« (ebd., S. 443) hinzu.

347 Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S.16.

348 Laut Yfaat Weiss hat Améry diese Verbindung bereits bei Hannah Arendt u.a. gesehen. Vgl. Weiss,
Yfaat: »Jean Améry reads Frantz Fanon. The Post-Colonial Jew«. In: Moshe Zimmermann (Hg.): On
Cermans and Jews under the Nazi Regime. Essays by Three Generations of Historians. Jerusalem:
Hebrew Univ. Press, 2006, S.161-178, hier S.165.

349 Ebd, S.170.

350 Vgl. ebd. S.173: »He chose to translate his experiences as an inmate at Auschwitz into terms of
the anti-colonial struggle as Fanon set them forth.« Améry »recognizes a similarity between the
destruction of one’s selfhood in the colonial process and the destruction of one’s selfhood in Ausch-
witz.«

351  Améry: Ressentiments, S. 144.

352 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 485; vgl. Steiner: In extremis.

353 Améry: Konter-Violenz als Not-Wehr, S. 486.

354 Vgl.ebd,, insbes. S. 485-489.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

95


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

B TEXTANALYSEN
3. Ruth Kliiger: »Recht des Erinnerns« in weiter leben

3.1 Einspruch, Anspruch und Widerspruch des Subjekts

Ruth Kliiger begann ihre »Gedichtnisbrocken«35>

auszugraben, als sie sich in einer Si-
tuation kérperlicher Unfreiheit wiederfand. Infolge eines Unfalls 1988 in Gottingen,
tiber den sie im Epilog ihrer Autobiographie weiter leben. Eine Jugend (1992) schreibt, sei
sie geldhmt gewesen und habe sich den Erinnerungen nicht mehr entziehen kénnen.
Wenige Monate spiter setzte ihre literarische Erinnerungsarbeit ein. Aus ihrem indivi-
duellen Umgang mit aufgezwungener Unfreiheit entsteht, so die Hypothese, ein aktives

Subjekt, das »von der Lihmung weg<**®

will und sich dagegen wehrt, erneut zum Op-
fer gemacht zu werden. Das Subjekt bildet sich in dem Augenblick, in dem es um seine
Freiheit ringt, sich durch das Verhalten seiner Mitmenschen aber gelihmt fithlt.

Im Folgenden werden Erzihlsituationen vorgestellt, in denen eine sich von der Lih-
mung >freimachende« Bewegung in einer bestimmten Form zu finden ist: im Ressen-
timent. Das Ressentiment formt sich in weiter leben dabei zu einer Reflexionsfigur. Im
Text tritt es nicht direkt als ein analytischer Gegenstand der Reflexion eines Ichs in Er-
scheinung wie in Jean Amérys Essay Ressentiments. Mit dem Ressentiment ist hier ein
reflektierender Umgang des Erzihler-Ichs mit der Schreibgegenwart gemeint. Dieser
Umgang soll aufzeigen, womit sich das Subjekt nach 1945 konfrontiert sah.

Als eine Form der Distanz ist das Ressentiment in weiter leben dort zu finden, wo ein
Subjekt das Nichtvergessenwollen artikuliert oder seine Erinnerungen infrage gestellt
sieht. Gegen Anforderungen von aufen erhebt Kliiger Einspruch und beruft sich auf ein
»Recht des Erinnerns«**’. Auf diese Weise bildet sich ein konkretes Subjekt: Die Ich-
Erzihlerin reagiert auf eine Umgebung, die den Wahrheitsgehalt ihrer Erinnerungen
infrage stellt.

Heute gibt es Leute, die mich fragen: >Aber Sie waren doch viel zu jung, um sich an
diese schreckliche Zeit erinnern zu konnen.<Oder vielmehr, sie fragen nicht einmal, sie
behaupten es mit Bestimmtheit. Ich denke dann, die wollen mir mein Leben nehmen,
denn das Leben ist doch nur die verbrachte Zeit, das einzige, was wir haben, das

machen sie mir streitig, wenn sie mir das Recht des Erinnerns in Frage stellen.35®

Die Passage benennt den Konflikt, dem sich die Erzihlerin ausgesetzt sieht: Sie fihlt
sich bevormundet und sieht sich durch die Skepsis der Anderen um ein grundlegendes
Recht gebracht. Thr gegeniiber zu behaupten, sie konne sich nicht erinnern, weil sie
zu jung gewesen sei, kommt einem >Du darfst dich nicht erinnernc« gleich. Sie reflektiert
dieses Verhalten der anderen als eine Reglementierung ihres eigenen Erinnerns und

355 Kliiger: weiter leben, S.157.

356 Ebd., S.275. In einem Interview sagte Kliiger: »Ich war infolge des Unfalls gelahmt, mufte liegen,
konnte mich den Erinnerungen nicht mehr entziehen« (Kliiger, Ruth: »Der Pazifik hat die rich-
tige Farbe«. In: Die Zeit v. 03.03.1995 [www.zeit.de/1995/10/Der_Pazifik_hat_die_richtige_Farbe v.
14.02.2021]).

357 Kliiger: weiter leben, S. 73.

358 Ebd.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

reagiert damit auf eine Umgebung, die ihr das Recht auf ein selbstbestimmtes Leben
abspricht. Dem widersetzt sie sich: mit ihren Kindheitserinnerungen, die sie aus der
Perspektive eines Kindes erzihlt und aus der Perspektive der Erwachsenen verteidigt.
Thre eigene Kindheit und Jugend bettet sie in weiter leben in einen sechs Jahrzehnte um-
fassenden Erinnerungsraum ein. Den zeitlichen Abstand zwischen erzihltem Ich und

359

erzihlendem Ich, der entsteht, wenn die Autorin den »Kinderstandpunkt«>>” aktiviert,

>itberbriickt« sie mit Situationen, in denen sie mit einer Form der Verweigerung auf ein

360 oder ihr »Wissen«3®!

bestimmtes Verhalten ihrer Mitwelt reagiert. Auf ihr »Leben«
beharrt Kliiger, sobald sie den Eindruck hat, andere wollten ihr beides, ihre Biographie
und ihr Wissen darum, »streitig machen«®®2. So zum Beispiel, wenn »Erwachsene« am
»Erlebnisvermogen der Kinder«®®® und damit an Kliigers Erinnerungen zweifeln. Durch
den Einspruch, den sie erhebt, sobald Aufenstehende auf ihre Erinnerungen zuzugrei-
fen versuchen, wird das Ressentiment als eine reaktive und reflexive Ausdrucksform
erkennbar.

Das distanzschaffende Verfahren des Ressentiments umfasst vier Merkmale — das
Sich-Entwerfen als ein spezifisches Subjekt, das Erkennen im Protest, das Festhalten der
Erinnerungen und die geforderte Anerkennung der subjektiven Erfahrungen. Trat das
Ressentiment in Amérys Essay als ein Reflexionsobjekt hervor, mit dem das Subjekt

364 erhebt, zeigt es sich in weiter leben in Verbin-

einen »Anspruch der Zeitumkehrung«
dung mit einer Subjektkonstruktion, die auf ein »Recht des Erinnerns« besteht. Die Er-
zihlerin setzt den Anforderungen von aufien >etwas«< entgegen, eine Gegenhaltung, die
unverséhnlich genannt werden kann, aber bei Weitem mehr anti- denn unversshnlich
ist. Im Vergleich zu >unverséhnlichs, als das blofie Gegenteil von >verséhnliche, enthilt
die Bezeichnung ressentimenttragend oder ressentimenthaft die ambivalenten Verhiltnis-
se, auf die Kliiger verweist, wenn sie von der Rat- und Ausweglosigkeit spricht, »wo
man nichts richtig machen konnte«3°.

Von einem Subjekt, das eben nicht im Vorfeld als ein ressentimentgeladenes fest-
geschrieben ist, sondern das sich im Text als ein ressentimenttragendes konstituiert, wird
vor allem dann die Rede sein, wenn gegenwirtige Reflexionen in das Erzihlte einflie-
Ren und ein spezieller Protest erkennbar wird, geht es doch um das Recht, sich an das
Erlebte zu erinnern, das ein Subjekt in der Schreibgegenwart fiir sich beansprucht. Das
Kapitel wird Erzdhlsituationen vorstellen, in denen das Ressentiment in der Schreibge-
genwart zu verorten ist und sich die vier Merkmale auch mit Bezug auf die erzihlten
Ereignisse vor 1945 abzeichnen. Besteht Kliiger darauf, sich zu erinnern, handelt es sich,
dhnlich wie bei Amérys autobiographischen Essays, darum, die eigenen Erinnerungen

trotz des sozialen Drucks festhalten zu wollen. Dem »Recht des Erinnerns« liegt damit

359 Ebd,S.36.

360 Ebd.,S.73.

361 Ebd,S.72.

362 Ebd., vgl.S.73.

363 Ebd,S.74.

364 Améry: Ressentiments, S.141.
365 Kliiger: weiter leben, S. 51.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

97


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

B TEXTANALYSEN

die gleiche Ausdrucksform zugrunde wie Amérys »Anspruch der Zeitumkehrung«. Bei-

366

de, Einspruch und Anspruch, sind >Gegenhaltungen<®®. Einspruch und Anspruch eines

Subjekts stehen fiir die spezifische Distanznahme des Ressentiments.

Anlass und Recht zu widersprechen

Was sich im Ressentiment artikuliert, ist das »Recht des Erinnerns«, mit dem das Sub-
jekt einen Bezugsraum absteckt, in dem es Ubergriffe der Mitwelt abwehrt. Jenen, die
an seinem Erinnerungsvermdgen zweifeln, setzt es sein »Recht des Erinnerns« entge-
gen. Dieses Recht beansprucht Kliiger formal wie inhaltlich, zum einen in der Gat-
tungswahl der Autobiographie, zum anderen duflert sie es explizit in bestimmten Er-
zihlsituationen, in denen sie ihre Erlebnisse verteidigt. Kliigers »zihneknirschendsten

Reaktionen« gelten denen, die ihr »dieses Wissen streitig machen<®’

, zu ihnen geht
sie auf Distanz und nimmt eine distanzierte Haltung ein: Das Ich, das sein Recht auf
das eigene Erinnern zu bewahren sucht, stellt sich einem Wir der anderen entgegen,
das dieses Recht infrage stellt.36®

Mit dem »Recht des Erinnerns« erhebt Kliger Einspruch gegen >Glittungsversu-
che3® die an Amérys Forderungen erinnern. Er verlangte, »Geschichte nicht von der
Zeit neutralisieren lassen<®’® zu diirfen. Amérys Protest richtete sich gegen die >Neu-
tralisierungs<-Versuche seiner Zeitgenossen, die zwar nicht glitten konnten, was noch
nicht vorhanden war, aber verschwiegen, was sie selbst getan hatten oder was im Na-
men der deutschen Bevdlkerung getan wurde und was sie nicht wahrnehmen wollten.
In bestimmten Verhaltensweisen in ihrem Umfeld, die Kliiger aufzeigt und hinterfragt,
kommen ebenfalls Tendenzen zum Vorschein, die Opfer auszugrenzen und die Vergan-
genheit zu vereinnahmen, nicht durch Verhaltensweisen, die zu neutralisieren suchen,
sondern durch solche, die glitten wollen: durch Sentimentalisierung.

Formen dieser Art von Verdringung beobachtet sie bis in die 1980er Jahre hinein. Je-
doch weniger auf der Ebene der historischen Ereignisse, iber die »so viel geforscht und
geschrieben worden [ist], dal wir sie langsam zu kennen meinen«*”*. Thre Kritik rich-
tet sich vor allem gegen den Erinnerungsdiskurs. Kliigers Kritik an KZ-Gedenkstitten
wurde mehrfach kommentiert, analysiert und nach der Veréffentlichung von weiter leben

t.37*

zum Teil von ihr revidier Worauf es hier ankommt, ist eine von der Erzihlerin wahr-

genommene Diskrepanz zwischen dem Ubermafd an gefiihlter Betroffenheit und der

366 Vgl. Heyd: Ethik des Ressentiments, S. 24.

367 Kliger: weiter leben, S. 72.

368 Vgl. dazu Reemtsma: Uberleben als erzwungenes Einverstindnis, S. 82.

369 Vgl. Kliiger: weiter leben, S. 211.

370 Améry: Ressentiments, S.142.

371 Kliiger: weiter leben, S.198.

372 Kliiger nennt sie »Antimuseen« (Kliiger: weiter leben, S. 257). Vgl. Assmann, Aleida: Erinnerungs-
raume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedachtnisses. Miinchen: Beck, 2009, S. 233f;
Young, James Edward: Formen des Erinnerns. Gedenkstatten des Holocaust. Wien: Passagen, 1997;
Kliiger, Ruth: »Die jidische Aufklarung ist mein Hintergrund«. Ruth Kliiger im Gesprach tber ih-
re Werke und ihr Leben«. Interview mit Christine Pfeifer/Jonas Engelmann. In: Jungle World v.
01.08.2013 [http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html v. 14.02.2021].

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html
http://jungle-world.com/artikel/2013/31/48215.html

Jean Améry und Ruth Kliger

Tatsache, dass der einzelne Betroffene, das geschidigte Subjekt, dabei zu >verschwim-
menc scheint. Das mag eine Ursache dafiir sein, dass Kliiger mit »aufsissige[n] Be-

374 375

hauptungen«<*”?, »pauschale[n] Fehl- und Vorurteil[en]«*”# und »Unterstellung[en]«

konfrontiert ist. Auf diese reagiert sie niichtern, provokant und sachlich, um »falsche

376

Emotionalitit«’’° und Sentimentalitit zu vermeiden.

3.2 Protest gegen Sentimentalitat

Der Protest in weiter leben richtet sich gegen das Verdringen von Vergangenheit. Die
Merkmale des Ressentiments, Festhalten und Anerkennen, werden im Folgenden anhand
einer bestimmten Ausprigung dieses Verdringungsbedarfs nachgewiesen, dessen pri-
gnanteste die »Sentimentalitit«*’’ sei. Sentimentalitit steht fiir die Erzihlerin dem-
nach nicht im Zeichen des Vergegenwirtigens. Kliiger definiert sie als »Selbstbespiege-
lung der Gefiihle«?”8
anderer Personen, die sie beobachtet und die ihr entgegengebracht werden, von ihr als

und gibt damit zu verstehen, wie weit die sentimentalen Gesten

Einzelne und Betroffene entfernt sind.>”° Bei der Erzihlerin entsteht daher der Ein-
druck von der Selbstreferenz ihres Gegeniibers: »[I]hr macht so, als meinet ihr mich,
doch meint ihr eben nichts als das eigene Gefiihl«.38° Eine Mitwelt, die aus der Sicht
Kliigers blof3 vorgibt, als meine sie das Opfer, erinnert sich nicht an die Opfer und an
die Verbrechen der Shoah, sondern agiert aus einer abgekapselten Erinnerung heraus.
In Anlehnung an Kliigers Aufsatz Dichten iiber die Shoah (1992) nennt Markus Malo eine
solche Erinnerung eine »Trigersubstanz fiir die eigene Sentimentalitit<*®!. Das Sub-
jekt, das in weiter leben eine Diskrepanz zwischen Betroffenheit und Anteilnahme wahr-
nimmt, kritisiert sie als »Sentimentalitit«. Sie fithre »weg von dem Gegenstand, auf den
sie die Aufmerksambkeit nur scheinbar gelenkt haben, und hin zur Selbstbespiegelung
der Gefithle«.382 Daraus leitet Kliiger ein Verstindnis von sentimental ab; sentimental

373  Kliger: weiter leben, S. 88.

374 Ebd.,S.o1.

375 Ebd.

376 Hoff, Miiller: Erzahlen, Erinnern und Moral, S. 203.

377 Ebd, S.75f, S.190.

378 Ebd, S.76; Kllger, Ruth: »... sein deutsches Buch« st ja ein bifichen zwiespaltig ...« Ein Gesprich
mit Ruth Kliiger. In: Horen. Zeitschrift fir Literatur, Kunst und Kritik 46/1 (2001), S. 31-54, insbes.
S.33-37: Im Gegensatz zum »Betroffensein« spreche Kliger von »Sentimentalitit« in einem »sehr
spezifisch[en]« (ebd., S. 33) Sinn »Ich denke bei Sentimentalitit eher an etwas, das vom anderen
weggeht, also groRtenteils selbstbezogen ist.« (Ebd., S. 35).

379 Kllger: weiter leben, S. 85.

380 Ebd., S.199.

381 Malo, Markus: Behauptete Subjektivitat. Eine Skizze zur deutschsprachigen jiidischen Autobio-
graphie im 20.Jahrhundert. Tiibingen: Niemeyer, 2009, S. 264. Malo macht auf das Spannungs-
verhaltnis zwischen Erinnern an und Erinnerung aufmerksam; vgl. Kliiger, Ruth: »Dichten lber die
Shoah. Zum Problem des literarischen Umgangs mit dem Massenmord«. In: Gerdtrud Hardtmann
(Hg.): Spuren der Verfolgung. Seelische Auswirkungen des Holocaust auf die Opfer und ihre Kin-
der. Gerlingen: Bleicher, 1992, S. 203-221.

382 Kliger: weiter leben, S. 76.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

99


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

B TEXTANALYSEN

zu sein bedeutet fiir sie, »dass man nicht sosehr an die Opfer denkt, sondern die eige-

nen Gefiihle im Spiegel der eigenen Selbstachtung sieht«3%?

und sich an der »eigenen
Sensibilitit erfreut«*®*. Provokativ schreibt sie gegen ein Verdringen an, das ihr als
»Sentimentalitit« begegnet und worin sie eine »Selbstbespiegelung der Gefithle«*% zu
erkennen meint.

Im Protest konstituiert sich ein Subjekt, das sein »Recht des Erinnerns« behauptet
und Kritik an der Sentimentalitit iibt und das so seine Handlungsfihigkeit zuriick-
gewinnt. Das Vergessen zu verweigern, aktiv an den Erinnerungen festzuhalten, ist
die Voraussetzung dafiir, dass sich der Autor im Text als ressentimenttragendes Sub-
jekt hervorbringt. Das Ressentiment macht zum einen die Spannung zwischen dem
Erinnern des Subjekts und der Erinnerung der Mitwelt sichtbar, vergleichbar mit dem
von Améry aufgezeigten Spannungsverhiltnis zwischen sozialer und individueller Zeit.
Zum anderen artikuliert sich im Ressentiment der individuelle Protest gegen dieses
vom Subjekt empfundene Ubergangenwerden, das Kliiger auf eine sentimentale Ver-
einnahmung zuriickfihrt.

Vor dem Hintergrund der doppelten Ausrichtung des Ressentiments als Wider-
spruch und Widerstand, 38 bildet sich in weiter leben ein Subjekt, das einer konkre-
ten Vereinnahmung, verstanden als Sentimentalitit, widerspricht. Ausschlaggebend ist
dabei aber nicht der inszenierte Gefithlshaushalt der Protagonistin, sondern dass das
Text-Subjekt in bestimmten Situationen als ressentimenttragendes Subjekt auftritt.
Damit wird der Kontrast zwischen Ressentiment und Sentimentalitit noch einmal er-
hellt, meint das Ressentiment doch geradezu die Abwesenheit und Abwehr von Senti-
mentalitit.

Wihrend Améry das Ressentiment analytisch reflektiert, wird das Ressentiment
durch die rekonstruierten Situationen in weiter leben sichtbar. In dem Essay Ressenti-
ments beschreibt Améry die zunehmend grofier werdende Kluft zwischen sich und der
Welt; iiber die Zeit unmittelbar nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs stellt er aber
ritckblickend fest, in dieser Phase sei er noch ohne Ressentiments gewesen.?%7 Auch
weiter leben enthilt zahlreiche Situationen, die als >Anlass zur Bildung von Ressenti-
ments< (Améry) des Subjekts verstanden werden kénnen. Ein Grund, der dazu fihre,
dass sich Ressentiments bilden und Briicken nur schwer zu errichten sind, ist die von
Kliger thematisierte Sentimentalitit.

In der Auseinandersetzung im Diskurs kritisiert die Erzihlerin die fehlende Aus-
richtung auf sich als Erinnernde, als ein Subjekt also, das sich an etwas erinnert. An-
kniipfend an ihre Kritik an der »Selbstbespiegelung« ist nicht sie das Objekt des Er-
innerns, das heif’t, bei der »Selbstbespiegelung« geht es ihrer Ansicht nach nicht um
sie selbst und die Opfer. Aus dem Verhalten Auenstehender leitet sie gewissermaflen
ab, dass deren Bezug zu ihr als unmittelbar Betroffener verstellt ist und sie nicht zu
ihr durchdringen kénnen. Stattdessen machten AuRenstehende, so Kliigers Kritik, ihre

383 Schmidtkunz, Renata: Im Gesprach — Ruth Kliger. Wien: Mandelbaum-Verlag, 2008, S. 42.
384 Ebd.,S. 43.

385 Kliiger: weiter leben, S. 76.

386 Vgl. Scherpe: Ressentiment (2008), S. 168.

387 Vgl. Améry: Ressentiments, S.123.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

eigene Betroffenheit zum Objekt der Auseinandersetzung. Um ein Erinnern an oder Ge-
denken an die Opfer kann es sich aus ihrer Sicht nicht handeln, weil die Sentimentalitit
des Betrachters diesen Platz in der Auseinandersetzung >besetzt<. Aus der von ihr emp-
fundenen Unverhiltnismifigkeit heraus wird der Leser mit provokanten Kommenta-
ren und Forderungen eines Subjekts konfrontiert, das gegen dieses >falsch besetzte«

Erinnern, gegen das Vergessen und Verséhnen aufbegehrt.38

3.2.1 Vereinnahmendes Erinnerungskorsett

Die Erzahlerin zeigt, dass sie sich von dem Bediirfnis der Mitwelt nach Verdringung
entmiindigt und bedrangt fithlt.>%® Im sozialen Diskursraum wird ihr dadurch eine
passive Opferrolle zugewiesen, in der sie sich nicht sehen kann und will. Einer Psycho-
logisierung steht sie ebenso kritisch gegeniiber wie Améry, der sagt, er sei »nicht strau-
matisiert¢, sondern stehe in voller geistiger und psychischer Entsprechung zur Rea-
litit da«®®°. Im Vergleich zu Améry, der sich u.a. auf das »KZ-Syndrom«*** bezieht,

392 erklart werde, legt Kliiger den Akzent auf das subjektive

dem zufolge er fiir »krank«
Erleben: »Die Rolle, die so ein KZ-Aufenthalt im Leben spielt«, so die Ich-Erzihlerin,
»lafdt sich von keiner wackeligen psychologischen Regel ableitenc, es »hingt ab von
dem, was vorausging, von dem, was nachher kam, und auch davon, wie es firr den
oder die im Lager war«*®3. Wihrend die Ich-Erzihlerin verabsolutierenden »Regelnc,

allgemeinen Zuschreibungen oder leeren »Phrasen«<®*4

skeptisch bis ablehnend gegen-
iibersteht, wehrt sie entschieden pathologisierende Raster mit dem Gestus des Under-
statements ab (»KZ-Aufenthalt«). Eine entlastende Funktion kénnen solche Generalisie-
rungsversuche fiir Auflenstehende haben, als Betroffene sieht sie sich dadurch jedoch
eher belastet.>%

Kliiger wehrt also die Rolle eines traumatisierten Opfers ab und plidiert dafiir, die
Sicht auf das Individuum und dessen subjektives Erleben nicht durch sentimentale Be-
troffenheit verdecken zu lassen. »Wer mitfithlen, mitdenken will«*®, muss den Ein-
zelnen hinter verallgemeinernden Konstruktionen sehen wollen, erst dann lassen sich
»Einzelheiten erkennen«®’: »Hinter dem Stacheldraht-Vorhang sind nicht alle gleich,
KZ ist nicht gleich KZ. In Wirklichkeit war auch diese Wirklichkeit fiir jeden anders.«3%%

Wie das Ressentiment vereinheitlichende Konstruktionen aufzubrechen versucht, zeigt

388 Vgl. Kliger: Forgiving and Remembering, S.311: »Remembering and resenting are [..] like their
opposites, forgiving and forgetting.«

389 Kliiger: weiter leben, 73; vgl. ebd., S. 213.

390 Améry: Uber Zwang und Unmoglichkeit, S.175, vgl. ebd., S.171.

391 Inden1960erJahren machte Wiliam G. Niederland auf ein »Syndrom«aufmerksam, das von ihm
spiter als »Uberlebenden-Syndrom« (Folgen der Verfolgung. Das Uberlebenden-Syndrom Seelenmord,
1980) eingefithrt wurde. Vgl. Kramer: Folter in der Literatur, S. 445.

392  Améry: Ressentiments, S.127.

393  Kliger: weiter leben, S. 73.

394 Ebd.,S.283.

395 Vgl.ebd,S.82,S.8s.

396 Ebd., S.127.

397 Ebd,S.8s.

398 Ebd,S.82.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

101


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

B TEXTANALYSEN

Kliigers Beispiel, wie sie kurz nach Kriegsende zwei ihrer »Auschwitz-Gedichte« an ei-
ne Zeitungsredaktion schickte, mit einem »Begleitbrief dazu, in dem ich meine Verse
sozusagen als authentisch erklirte, die Umstinde ihrer Komposition beschrieb, mein
Alter angab und grof3spurig feststellte, ich hitte in meinem kurzen Leben mehr erlebt
als andere, die weit ilter seien. Die Antwort blieb aus.«**° Im Mittelpunkt der Versf-
fentlichung im Jahr 1945 standen jedoch nicht die Gedichte, sondern ihr Brief, nicht die
begabte »Lyrikering, sondern das hilflose, unmiindige »KZ-Kind«: »Nur zwei Strophen
meiner Gedichte standen da, und die waren eingebettet in einen weinerlichen, hinde-
ringenden Text, Mitleid heischend vom kinderliebenden Publikum.«*°° Ebenfalls Be-
standteil dieses Arrangements war »eine Zeichnung, ein verlumptes, verschrecktes Kind
darstellend«*°*. Kritisch sieht Kliiger die Reaktionsweise der Redaktion, ihren Brief 6f-
fentlich mitfithlend zu inszenieren, sie iiber die Veroffentlichung aber nicht zu infor-
mieren: »Daf} sich die Redaktion auch nachher nicht mit mir in Verbindung gesetzt hat-
te, empdrte mich besonders, denn es widersprach den Gefiihlsergiissen des Zeitungs-
menschen, der den riihrseligen Brei gekocht hatte, und dem ich ja so wurscht war«*°%,
Fiir die Erzahlerin besteht ein Widerspruch zwischen der 6ffentlichen Darstellung ih-
rer Erinnerungen und der ausgebliebenen Kontaktaufnahme zu ihr als Erinnernder.

Nicht die Ankiindigung des Artikels in der Zeitung als »erschiitterndes Dokument«*3

404 sondern das Verhalten des Redakteurs, der keinen Kontakt

ruft ihre Kritik hervor,
zu Kliger aufnahm. IThm unterstellt sie eine Gleichgiiltigkeit ihr als Person gegeniiber.
Nach den méglichen Ursachen fragt die Erzahlerin nicht, denn anstatt dem Leser das
Verhalten ihres Umfelds zu erkliren, versucht sie, das eigene Gefiihl der Vereinnah-
mung begreiflich zu machen.

Auf die Passage tiber den Zeitungsartikel, in deren Zusammenhang die Erzihlerin
dufert, dass die Inszenierung des Artikels aus ihrer Perspektive dem Verhalten der Re-
daktion »widersprache, trifft die Beobachtung einer »Diskrepanz«, wie Heidelberger-
Leonard formuliert, zu, die in einer 6ffentlichen »Erinnerungswilligkeit« und einer per-
sonlichen »Erinnerungsunwilligkeit«*°° liege. Das erzihlende Ich lisst sich zwar nicht
auf Spekulationen tiber die individuelle Bereitschaft des Redakteurs ein, doch zeich-
net sich in der Erzihlsituation ebenjene Diskrepanz ab, die Kliiger durch Begriffe wie
»Sentimentalitit« zum Gegenstand ihrer Kritik macht.

Als sie vierzehn Jahre spiter von einer weiteren Verdffentlichung ihrer Gedichte, in
einem Band mit dem Titel »An den Wind geschrieben«, erfahrt, beschrankt das erzihlende
Ich die Diskrepanz nicht auf das Erinnerungsverhalten seines Umfelds, es richtet den
Fokus vielmehr auf sich als Subjekt. Kliiger stellt dazu fest: »Wieder hatte jemand etwas

399 Ebd., S.197.

400 Ebd., S.197f.

401 Ebd., S.197.

402 Ebd., 198.

403 Feuchert, Sascha (Hg.): Ruth Kltiger weiter eben. Eine Jugend. Erliuterungen und Dokumente. Stutt-
gart: Reclam, 2004, S. 122: Artikeliiberschrift: »Ein erschiitterndes Dokument: Ein Kind schrieb aus
Auschwitz...«.

404 Interessanterweise erwahnt sie diese gedruckte Uberschrift in weiter leben nicht, duert aber in
genau dem Zusammenhang ihre Skepsis gegeniiber der Formulierung »erschitternd«.

405 Heidelberger-Leonard: weiter leben — Grundstein zu einem neuen Auschwitz-Kanon<, S.161.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

von mir gedruckt, ohne mich zu fragen.«*°® Zum Widerspruch kommt es fiir Kliiger,
wenn sie durch das Verhalten ihres Umfelds die Deutungshoheit iiber ihr Leben und
Werk gefihrdet sieht. Auch dieses Textbeispiel hebt den Widerspruch beziehungsweise
die Diskrepanz zwischen Erinnerung und Erinnern an hervor. Es sind die sentimentalen
Gesten der anderen, ihre »Fihigkeit zum Mitgefiihl«*®7 vorfithrend, die eine Opferrolle
formen und durch die Kliiger ihre eigenen Erfahrungen auf eine kollektive Opferrolle
reduziert sieht.

Bestimmte Reaktionsweisen von Mitmenschen inszeniert der Text als Fremdposi-
tionierungen, zum Beispiel wenn sie Kliigers duflerliches Erscheinungsbild mit jenen
Vorstellungen abgleichen, die Aulenstehende von einem KZ-Opfer haben. In einem
pritfend »langen Blick« des Zeitungshindlers, der Kliger als Verfasserin der Gedichte
identifiziert, vermeint sie zu erkennen, »daf} mein jetziges Aussehen und meine angeb-
lichen Erlebnisse einander widersprichen«*°®. Aus den Gesten des Zeitungshindlers
leitet das erzdhlende Ich eine Situation ab, in der es sich ausgegrenzt fiihlt, weil seine
Erfahrungen angezweifelt werden. Zwar spricht die Veréffentlichung des Artikels*® fiir
die Anerkennung der Opfererfahrung, doch wird diese auf eine Konstruktion festgelegt,
die Kliiger konkret auf den Zeitungsausschnitt bezogen »sentimentale Ausbeutung«**°
nennt. Ihre Opfererfahrung wird diskursiv vereinnahmt und auf die des hilflosen Kin-
des im KZ reduziert.

Diese von ihr >Selbstbespiegelung« genannte, sichtbar gewordene Sentimentalitit
meint in weiter leben weniger ein gefiihlsbetontes Verhalten der Figuren, sondern eher
eine auf sich selbst gerichtete Betroffenheit. Beobachtet wird diese Form der Betroffen-
heit von der Erzihlerin unter anderem in jenen Situationen, in denen Auflenstehende

41 treffen und so individuelles

iiber Betroffene Annahmen »ohne weiteres Hinsehen«
Leid ignorieren. Sie verbleiben bei ihrer Empfindung, der eigenen emotionalen Betrof-
fenheit. Dieser Beschreibung gemif} konnen auch die »Gefiihlsergiisse[] des Zeitungs-
menschen«*'? oder das »Pensum an [...] Mitleid«*'?, das Kliiger dem Leser unterstellt,**
sentimental genannt werden. Das erzdhlende Ich grenzt sich so vom Adressaten des
Textes und von den erzihlten Figuren im Text ab. Hervorgerufen wird der Protest im
Ressentiment vor allem durch den Widerspruch, der fiir Kliiger entsteht, wenn Aufen-
stehende, denen sie eine Selbstbespiegelung unterstellt, auf ihre Erinnerungen zugrei-
fen wollen.*’5 Vermutet Kliiger dahinter, Aufenstehende kénnten durch diesen Zugriff

ihr eigenes Bediirfnis nach Verdringung verdecken, duflert sie ihre Kritik, und zwar

406 Kliiger: weiter leben, S.199.

407 Kliiger: Dichten tiber die Shoah, S. 221.

408 Kliger: weiter leben, 197; vgl. ebd., S. 226f.

409 DerArtikel in Der Bayrische Tag und Hessische Post vom 23.06.1945 (»Amtliches Nachrichtblatt fiir die
Zivilbevolkerung«) herausgegeben von der Amerikanischen Heeresgruppe. Vgl. Feuchert: weiter
leben. Erliuterungen und Dokumente, S. 120-123.

410 Kliiger: weiter leben, S. 214.

411 Ebd., S.72.

412 Ebd., S.198.

413 Ebd., S.141.

414 Vgl. dazuebd,, S. 73, S.109f., S.141, S.190, S. 199.

415 Vgl.ebd., S. 228.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

103


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

B TEXTANALYSEN

in Situationen, in denen sie sich mit Rollenbildern, Fremdzuschreibungen, Vorwiir-

416

fen und Vereinnahmungen — mit »pauschalen Fehl- und Vorurteilen«*** — konfrontiert

sieht. Aus Sicht der Erzihlerin beeintrichtigen sie allesamt auf verschiedene Weise ihr
Recht auf Erinnerung, weil sie ihr etwas »iiberstiilpten, ohne hinzuschauen«*'7,

Der Protest weist das Erzdhler-Ich aber als handlungsfihiges Subjekt aus, das sich
dagegen wehrt, seine subjektiven Erfahrungen in vorgegebene Rollen einzupassen. »Ich
hab damals immer gedacht, ich wiirde nach dem Krieg etwas Interessantes und Wich-
tiges zu erzihlen haben. Aber die Leute wollten es nicht héren, oder nur in einer ge-
wissen Pose, Attitiide, nicht als Gespréchspartner«‘us. Dieses Beispiel zeigt, dass sich
die Erzihlerin von einer Rolle distanziert, die sie in ein Erinnerungskorsett und in ei-
ner Opfer-»Pose« zwingt. Gegen das im Erinnerungs- und Gedenkdiskurs praktizierte

419 wehrt sich

420

Reduziertwerden auf einen »kollektiven Holocaust-Uberlebenden-Status«
das ressentimenttragende Subjekt, es lisst sich nicht zum Objekt ihrer »Ehrfurcht«
machen.

Es geht zum einen um die Abwehr dieser Opfer-»Pose«, zum anderen verlangt hier
ein Subjekt auch die Anerkennung seiner subjektiven Erfahrungen. Eine solche »Posex,
die in erster Linie den Deutschen im Umgang mit ihrer Vergangenheit helfe, kommt
fiir Kluger einer erneuten Entrechtung gleich: »Ihr redet iiber mein Leben, aber ihr
421 Da Kliiger davon ausgeht, der Aulenstehende begniige
sich mit seiner eigenen Empoérung, will sie weder dieser »Pose« entsprechen noch die

redet itber mich hinweg«

Leserinnen und Leser emotional rithren.

3.2.2 Selbstbezogenheiten

Die Autobiographie weiter leben gewihrt dem Leser einen Einblick in die subjektive Er-
fahrungswelt der Erzihlerin und Figur Kliiger, wobei das Ressentiment eine Distanz
markiert zu den anderen Figuren im Text sowie zum Leser. Distanz entsteht im We-
sentlichen aus der Kritik an den von ihr als vereinnahmend und belehrend wahrge-
nommenen Tendenzen in ihrem Umfeld. Die gemeinsame Ausdrucksform ist das Res-
sentiment, das Parallelen zwischen dem Essay Ressentiments und weiter leben sichtbar
macht. Eine wesentliche Gemeinsambkeit besteht in der Forderung des Subjekts, dass
bei den Opfern, so Améry, »das Ressentiment bestehen bleibt, und, hierdurch geweckt,
im anderen das Selbstmifitrauen«*?*?. Zeigt Kliiger mit ihrer Kritik an der »Selbstbe-
spiegelung« nicht auch, wie notig das ist, was Améry in Ressentiments »Selbstmifitrauen«
nennt? Kliigers Kritik kann demnach auch als Aufforderung zum reflexiven, selbstkri-
tischen Umgang mit der Geschichte und den Opfern gelesen werden. Das »Selbstmif3-
trauen« zu provozieren bedeutet in weiter leben, deutsche Leserinnen und Leser auf den
Umgang mit ihrer kollektiven Vergangenheit aufmerksam zu machen.

416 Ebd., S.91.

417 Ebd.,S. 236.

418 Kliiger: weiter leben, S.110.

419 Malo: Deutsch-jidische Autobiographie, S. 432.
420 Kliiger: weiter leben, S.110.

421 Ebd., S.199.

422  Améry: Ressentiments, S.142.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Das Ressentiment in weifer leben sowie in Ressentiments thematisiert jene Selbstbe-
zogenheiten, die eine Aufarbeitung deutscher Verbrechen und eine Verstindigung mit
den Opfern dieser Verbrechen zu blockieren scheinen. Kliiger wie Améry fordern daher
vom Leser, ihre Opfer-Ressentiments anzuerkennen, gewissermaflen als ersten Schritt,
um >Blockaden*?? in der Verstindigung zwischen den Opfern und den Titern und ih-
ren Nachkommen aufzubrechen.

Zumeist im Erzihlerbericht wiedergegebene Situationen fithren dem Leser Verhal-
tensweisen vor, indem der Text diese als selbstbeziiglich dargestellt und Kliger sich
iiber das Ressentiment als distanziert figuriert. Das betrifft beispielsweise Passagen,
in denen die Figur Gisela auftritt, die das Erzihler-Ich als stereotype Figur deutscher
Vergangenheitsbewiltigung einfithrt.#*# Die Figur Gisela reprisentiert ein Verhiltnis
zu Vergangenheit und Zukunft, das Kliigers Position entgegensteht. Zwischen Kliiger
und Gisela tritt der Kontrast besonders hervor, wenn Letztere in >besserwisserischer?>
Manier davon ausgeht, Kliiger sei es trotz Auschwitz »doch relativ gut gegangen« und
im Vergleich zu ihrer eigenen Mutter habe Kliigers Mutter »grofRes Gliick«**® gehabt.
In der Situation werden keine Zusammenhinge hergestellt, vielmehr wertet hier eine
Figur die Erfahrungswelt Kliigers und das Leid der jidischen Familie Kliiger ab. Das
Erzihler-Ich interveniert und wendet sich dabei an die deutsche Leserschaft: »Aber ich
will euch erzihlen, dafd meine Mutter kein Gliick gehabt hat im Leben.«**? Kliiger ver-
langt, den Standort ihrer Erfahrungswelt anzuerkennen, von dem aus sie iiber die Ver-
gangenheit spricht. Mit dem vierten Merkmal des Ressentiments fordert das Subjekt

428 t,42‘9

Anerkennung dieser »Erinnerungsdifferenz«**® ein. Indem es Vergleiche kritisier

wird tiberdies ihre trennende geschichtliche Erfahrung deutlich, wenn sich das erzih-

439 in einer ressentiment-

lende Ich von Gisela als »Durchschnittsgespriachspartnerin«
haften Erzihlweise distanziert: »Die scheute sich nicht zu vergleichen, nur wurden aus
ihren Vergleichen gleich Gleichungen, und schlechte Rechnerin, die sie war, stimmten
die Losungen nicht.«**

Auch Einstellungen anderer Personen werden von einem Subjekt wiedergegeben,

das ressentimenthaft spricht, zum Beispiel, wenn manche Zeitgenossen aus dem wis-

423 Vgl. ebd,, S.128. Vgl. Schneider, Helmut ].: »Reflexion oder Evokation. Erinnerungsrekonstruktion
in Ruth Kligers weiter leben und Martin Walsers Ein springender Brunnen«. In: Alo Allkemper/Norbert
Otto Eke (Hg.): Das Gedichtnis in der Literatur. Konstitutionsformen des Vergangenen in der Li-
teratur des 20. Jahrhunderts, Sonderband der Zeitschrift fiir Deutsche Philologie. Berlin: Schmidt,
2006, S.160-175, insbes. S.164f.

424 Pérez Zancas, Rosa: »Holocaustliteratur und Zeugentumc. In: Christina Jarillot Rodal (Hg.): Be-
standsaufnahme der Germanistik in Spanien. Kulturtransfer und methodologische Erneuerung.
Berlin: Lang, 2010, S. 377- 384, S.182.

425 Kliiger: weiter leben, S. 85.

426 Ebd., S 92.

427 Ebd., S 92f

428 Machtans: Zwischen Wissenschaft und autobiographischem Projekt, S.200, S.219; vgl.
Heidelberger-Leonard, Irene: Ruth Kliiger, weiter leben. Eine Jugend. Interpretation. Miinchen:
Oldenbourg, 1996, S. 43.

429 Vgl. Kliiger: weiter leben, S. 93.

430 Ebd,,S.85.

431 Ebd., S.110 (Hervorhebung im Original).

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

105


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

B TEXTANALYSEN

senschaftlichen Umfeld des Erzihler-Ichs es ablehnen, Literatur iiber den Holocaust
zu lesen, zum einen, weil sie die Lektiire von Leidenserfahrungen fir »psychisch un-

432 halten, zum anderen, weil sie sich nicht mit den Titern und Opfern iden-

gesund«
tifizieren kénnten.*** Kliiger greift diese Rechtfertigungsgesten von Leserinnen und
Lesern auf. Indirekt liefert sie damit ein Beispiel fiir Verdringung und stellt das bereits

genannte Identifikationspotenzial ihrer >Uberlebensgeschichte« zur Diskussion:

Wer schreibt, lebt. Der Bericht, der eigentlich nur unternommen wurde, um Zeugnis
abzulegen von der grofien Ausweglosigkeit, ist dem Autor unter der Hand zu einer

»escape story< gediehen. Und das wird nun auch zum Problem meines Riickblicks.#34

Besteht das »Problemc, das die Erzihlerin vorbringt, darin, dass sich deutsche Le-
ser mit ihr identifizieren konnten, >weil« sie iiberlebt hat? Die Rezeption von Litera-
tur iiber den Holocaust sei, wie Dagmar von Hoff schreibt, grundsitzlich mit einer
»Opfer-Metaphorik« verbunden, die ihrer Ansicht nach eine Identifizierung begiinsti-
ge.®> Die »Ich-Erzihler« der autobiographischen Literatur von Uberlebenden »gera-
ten unvermeidlich zu Figuren, mit denen der Leser sich zu identifizieren vermag«*®.
Auf das Identifikationsbediirfnis der Leserschaft reagiere weiter leben, so von Hoff, mit
»Storfelder[n]«*37, die Identifikationen und Sentimentalitit verhindern sollen.#*® Die
von der Erzihlerin unterstellte Kausalitit, der Uberlebende schwiche das »Entsetzen
itber den Massenmord«**?, >weil< er iiberlebt hat, ist eines dieser »Storfelder«. Es stellt
sich jedoch die Frage, ob diese Stérung nicht gerade dadurch entschirft wird, dass dies
im Kontext der Identifikationsabwehr geschieht, das Stérfeld somit als ein Mittel inter-
pretiert wird, die Identifikation des Lesers mit der Ich-Erzdhlerin zu vermeiden. Was
lasst sich iiber diese Identifikation iiberhaupt sagen? Liegt die Provokation nicht schon
in der Annahme einer solchen, oder, anders gefragt: Wie viel Ressentiment steckt in
dem Satz »Thr miifit euch nicht mit mir identifizieren«*4°?

3.2.3 Fremdzuschreibungen: Erkennen im Protest
Zum Vorschein kommt das Ressentiment, wenn sich Reflexionen des erzihlenden Ichs
aus der Zeit nach der Gefangenschaft im Konzentrationslager in die Erzihlung mi-

432 Ebd, S.140.

433 Ebd., 140f.

434 Ebd., S.139.

435 Hoff, Miller: Erzdhlen, Erinnern und Moral, 203f,; Lihe, Irmela von der: »Das Cefangnis der Er-
innerung — Erzahlstrategien gegen den Konsum des Schreckens in Ruth Kliigers weiter leben. In:
Manuel Képpen/Klaus R. Scherpe (Hg.): Bilder des Holocaust. Literatur— Film — bildende Kunst.
Koln, Weimar, Wien: Béhlau, 1997, S. 29-45, insbes. S. 33.

436 Ebd., S.204; Dagmar von Hoff spricht von einem »grundsatzliche[n] Dilemmax, dem Irmela von
der Lithe wiederum in konkreten Texten von Uberlebenden, wie Primo Levi, nachgeht. Vgl. Liihe:
Gefiangnis der Erinnerung, S. 33.

437 Hoff, Miiller: Erzéhlen, Erinnern und Moral, S. 204.

438 Vgl., ebd., S. 203f,; vgl. Gansel, Carsten/Achtler, Norman: Das >Prinzip Stérung<in den Geistes- und
Sozialwissenschaften. Berlin: de Gruyter, 2013; Bock, Dennis: Literarische Stérungen in Texten iber
die Shoah. Imre Kertész, Liana Millu, Ruth Kliger. Frankfurt a.M.: Lang, 2017.

439 Kliiger: Dichten iiber die Shoah, S. 210.

440 Kliger: weiter leben, S.141.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

schen. Ohne die Erfahrungen, die das Erzdhler-Ich in der Zeit nach 1945 gemacht hat,
ist das Ressentiment nicht denkbar, das hebt Améry in seinem Essay hervor.**! Dass
der dem Ressentiment inhirente Protest das erzihlte und erzihlende Ich jedoch ver-
binden kann, wird in der folgenden Passage deutlich, in der Kliiger eine Situation aus
ihrer Kindheit in den 1930er Jahren wiedergibt, als ihr eine fremde Person ein Stiick
Obst tiberreicht:

Das Ceschenk war eine Orange. Als der Zug aus dem Tunnel herausfuhr, hatte ich
sie schon in die Tasche gesteckt und sah dankbar zu dem Fremden auf, wie er wohl-
wollend auf mich herunterschaute. Meine Gefiihle waren aber gemischt [..] ich gefiel
mir nicht in dieser Rolle. Ich wollte mich als oppositionell statt als Opfer sehen, daher
nicht getrostet werden. [..] Es war eine sentimentale Geste, in der der Spender sich

in seinen guten Absichten bespiegelte.#4?

Sie tiberlegt, was passiert wire, hitte sie »sein Almosen« abgelehnt, »etwa mit den
Worten: >Du machst es dir leicht. Auf deine Orange pfeif ich.< Eine undenkbare Re-
aktion.«*® Uber eine Reflexionsebene verlagert Kliiger das damalige Ereignis in eine
Gegenwart, in der das Ich die Reaktion eines Ichs der Vergangenheit reflektiert. In wei-
ter leben artikuliert das Subjekt einen Protest, der als Kind unmoglich, als Erwachsene
aber notwendig wird. Das reflektierende Ich der Schreibgegenwart stellt nicht nur ei-
ne Verbindung zu dem erlebenden Ich der Vergangenheit her.#** Das erzihlende Ich
erkennt sich im Protest des erlebenden Ichs. Uber den Protest wird im Text eine Nihe
zwischen erlebendem und erzihlendem Ich hergestellt.

Der Konlflikt besteht fiir die Erzdhlerin in der ihr »zugeteilte[n] Rolle des dankba-
ren Judenkindes«*#*. Diese Rolle benennt sie, grenzt sich von ihr ab und setzt ihr einen
Entwurf entgegen, dessen Gegenteil, Undankbarkeit, in Situationen »moralischer Aus-
446 nicht greift. Der Gegenentwurf ist ein Entwurf des Protests: Aus der
Distanznahme zu der Rolle als hilfloses Kind entsteht ein Subjekt, das sich »als op-

weglosigkeit«

positionell statt als Opfer« entwirft. Aus diesem Protest geht ein Subjekt hervor, das
sich kritisch zu einer Rolle verhilt und dadurch erzihlerisch seine Handlungsfihigkeit
zuriickgewinnt:

441 Vgl. Améry: Ressentiments, S.121; Zum Beispiel schreibt er iiber die politische >Neuordnung« Eu-
ropas: »lch war Zeuge, wie die deutschen Politiker [..] eiligst und enthusiastisch den Anschluf3
an Europa suchten: Sie knlpften mithelos das neue an jenes andere Europa, dessen Neuordnung
Hitler in seinem Sinne bereits zwischen 1940 und 1944 erfolgreich begonnen hatte.« (Améry: Res-
sentiments, S.125).

442 Kliiger: weiter leben, S. 50.

443 Ebd.

444 Ein dhnlicher Gedanke findet sich bei Michaelis, nur nennt er es nicht Niahe, sondern »Solidaritat«
des erzdhlenden Ichs mit dem erzdhlten Ich und spricht von dem »Bemiihenc, eine »Verstum-
mung« zu »korrigieren« (Michaelis: Erzahlraume nach Auschwitz, S.184).

445 Kliger: weiter leben, S. 51.

446 Ebd.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

107


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

B TEXTANALYSEN

Hatte ich nicht auch meinen Spafd gehabt bei dem Abenteuer einer kleinen Verschwo-
rung zwischen mir und einem Fremden, eine Szene, in der ich die mir zugeteilte Rolle

des dankbaren Judenkindes doch mit einer gewissen Uberzeugung gespielt hatte?*47

Die Zuschreibungen werden aus Kligers Sicht von den Bediirfnissen derer bestimmt,
die diese Zuschreibungen stiften. Indem sie vorgibt, die Rolle »gespielt« zu haben, ist
dieses Subjekt kein passives Opfer, sondern distanziert sich von der Rolle des »dank-
baren Judenkindes« und erzeugt tiber die Distanz zu der vorgeformten Opferrolle ei-
nen eigenen Handlungsspielraum. Die beiden Passagen aus weiter leben beziehen sich
auf eine als vergangen prisentierte Begegnung und sie enthalten wesentliche Momente
von Kligers Kritik am gegenwirtigen Erinnerungsdiskurs. Die der Protagonistin ent-
gegengebrachten Gesten, in denen Aufienstehende Mitleid bekunden oder Trost spen-
den wollen, sind fiir die Erzihlerin blo Sentimentalititen, in denen sich die >Geber«
an ihren >Gabenc erfreuen, den Empfinger, hier die Protagonistin Kliiger, aber offen-
bar auler Acht lassen. In diesem Fall ist es der »Spender«, der sich der Interpretation
der Erzdhlerin gemif} in seiner guten Absicht >bespiegelt, wodurch sich Kliiger auf eine
Rolle reduziert, vereinnahmt beziehungsweise ausgegrenzt sieht. Was die Kritik der Er-
zihlerin so provokant macht, ist deren doppelbddige Ausrichtung: Es dem Objekt ihrer
Kritik gleichzutun und den »Spender« zu vereinnahmen. Der Vorwurf der »Selbstbe-
spiegelung« lisst die Moglichkeit anderer Motivationsgriinde, iiber die das Gegeniiber
verfiigen konnte, unwichtig erscheinen. Dadurch wird die Figur zu einer Projektions-
fliche der Erzidhlerin oder, anders gewendet: Dem Recht der Figur auf gute Absichten
gewahrt das erzihlende Ich keinen Raum.

Uber die Distanz zum Erzihlten stellt das reflektierende Ich der Schreibgegenwart
eine Verbindung zu dem erlebenden Ich der Vergangenheit her. Zum Bestandteil der
narrativen Selbstbildung wird das Ressentiment, wenn sich das erzihlende Ich im Ver-
halten des erzihlten Ichs erkennt. So zum Beispiel bei Kliiger, die tiber die vor der Fami-
lie verheimlichten und von der Regierung verbotenen Kinobesuche in Wien berichtet.
Die erzihlten Kinobesuche erklirt das erzihlende Ich in weiter leben zu Protesthand-
lungen: »Ich wihlte nimlich nicht die Unterhaltungs-, sondern die Propagandafilme,
und trotzte so nicht nur der Regierung, sondern auch meiner Familie«.*48 Weiter heift
es: »Der Reiz dieser Kinobesuche bestand in der zu leistenden Kritik, im Widerstand
gegen die Versuchung zur Identifikation und Bejahung.«*4°

Damit kann das zweite Merkmal des Ressentiments, das Erkennen im Protest, in
seiner identititsstiftenden Funktion prizisiert werden, denn in weiter leben lisst sich
der Versuch beobachten, dass sich das Subjekt nicht iiber die Fremdzuschreibung,
also iiber das Verweigerte oder Negierte, bildet, sondern iiber den Protest, iiber die
individuelle Verweigerungshaltung. Entwirft sich die Autorin Kliiger im Prozess der
Distanzierung als ein ressentimenttragendes Subjekt, liegt diesem textuell konstru-
ierten Subjektentwurf ein Inklusionsversuch zugrunde, biographische Briiche und
erfahrungsbedingte Diskrepanzen in den Prozess der Selbstbildung aufzunehmen.

447 Ebd.
448 Kliiger: weiter leben, S. 52.
449 Ebd.,S.53.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Die narrative Strategie des Ressentiments wird erkennbar, wenn das Subjekt Ver-

einnahmungen abwehrt, durch die es sich zum »Leidensobjekt«*5°

gemacht und in ei-
ne »Objektposition«*>! gedringt sieht. Den daraus resultierenden Zuschreibungen ent-
zieht sich das Subjekt. Ahnlich verhilt es sich mit den von ihr abgelehnten stigmati-
sierenden Fremdzuschreibungen wie der »ehrfiirchtigen Pose<, dem >hilflosen KZ-Kind«
oder dem »dankbaren Juden-Kind«. Kliger benennt damit konkrete Opferrollen, die als
Beispiele fir die spezifischen Bewiltigungs- und Entlastungsversuche der Deutschen

durch Verallgemeinerungen und Vereinnahmung der Opfer verstanden werden kénnen.

3.3 Protest gegen Vergessen und Verzeihen

3.3.1 Vergessen durch »Wegwischen«

452 beansprucht Kliiger mit dem »Recht des Er-

Die Deutungshoheit iiber ihr »Leben«
innerns«. Auf das beruft sie sich, wenn sie sich mit der Erwartung konfrontiert sieht
zu vergessen und zu verzeihen. Der vierte Teil der Autobiographie enthilt AuRerun-
gen von Figuren aus dem amerikanischen Kontext. Aussagen zu ihrer Vergangenheit,
auf die Kliiger kritisch reagiert, begegnen ihr auch im familiiren und freundschaftli-
chen Umfeld. Mit einem Verdringen der Vergangenheit ist Kliiger — obwohl es sich im
amerikanischen und deutschen Erinnerungskontext nach der Shoah um verschiedene
Diskurse handelt -#5* nicht nur in Deutschland konfrontiert. Bestimmte Reaktionen
und Teile der Reduktion sind demnach nicht ausschliefilich an den deutschen Kontext
gebunden. Uberdies sieht sie sich dazu veranlasst, sich zu Auferungen aus ihrem pri-
vaten Umfeld zu verhalten, wenn eine Freundin ihr das Verzeihen rit oder eine Tante
sie zum Vergessen auffordert.

Mit einer »Geste des Abwischens« empfiehlt Letztere der Figur Kliiger, sie miisse
das Erlebte aus dem »Gedichtnis streichen« — durch ein »Wegwischen, wie mit ei-
nem Schwamm, wie die Kreide von einer Tafel«***. Den Ratschlag empfindet Kliiger
als Vorschrift im Umgang mit ihren Erinnerungen, denn das »Leben, das gelebte«, sagt
sie, »kann man doch nicht wegwerfen, als hitte man noch andere im Schrank«*>>. Die
Geste ihrer »entfernte[n] Tante« aus Amerika, Kliger solle vergessen, liuft ihrem Be-
diirfnis, sich zu erinnern, zuwider. Mit der an die Figur Kliger gerichteten Aussage,
sie solle die Erinnerungen »wegwischen, inszeniert der Text in der Figur der Tante in
erster Linie eine Vertreterin einer solchen Haltung. Ihr entgehe es, dass Kliiger sich
in dieser Frage in einem anderen Wahrnehmungs-, Empfindungs- und Erinnerungs-
gefiige befindet. Der Figur Kliiger wird mit einer »Geste des Abwischens« das Verges-

450 Kliiger: Gelesene Wirklichkeit, S. 58.

451  Alkemeyer, Thomas/Schiirmann, Volker/Volbers, 6rg: »Einleitung«. In: Dies. (Hg.): Praxis denken.
Konzepte und Kritik. Wiesbaden: Springer, 2015, S. 7-23, hier S.18.

452  Kliiger: weiter leben, S. 228.

453 Zu dem Erinnern amerikanischer Juden an den Holocaust in den ersten Nachkriegsjahrzehnten
vgl. u.a. Diner, Hasia R.: We remember with reverence and love. American Jews and the myth of
silence after the Holocaust. New York: New York Univ. Press, 2009.

454 Kliger: weiter leben, S. 228.

455 Ebd.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

109


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

B TEXTANALYSEN

sen nahegelegt, diese Geste setzt jedoch einen Umgang mit dem Erlebten voraus, der
an Kliigers Erfahrungswelt vorbeifithrt und einem Sprechen tiber die Erlebnisse von
vornherein entgegenwirkt: »Ich dachte, sie will mir das einzige nehmen, was ich hab,

nimlich mein Leben«#5®

. Mit Situationen wie diesen, die fiir ein gescheitertes bezie-
hungsweise gar nicht zustande kommendes Streitgesprich in der Erzdhlung stehen,
vermag es weiter leben, Empfehlungen anderer als Forderungen zu enthiillen, die aus
der Perspektive Kliigers ebenso wenig »brauchbar« sind wie die sentimentale Geste des
fremden »Spenders«*7.

In der Gegeniiberstellung der Situation zwischen den beiden Figuren, der »ent-
fernten Tante« und Kliiger, wendet sich die Autorin an eine deutsche Leserschaft. In
direkter Rede gibt die Erzihlerin den Ratschlag mittels der Kreide-Tafel-Metapher*®
wieder. Das aufgerufene Bild des »Abwischens« und die Reaktion Kliigers darauf geben
zu verstehen, welche Konsequenzen es haben kann, unmittelbar Betroffenen mit dem
Rat zu begegnen, sie sollten vergessen. Weder fordert dies den Dialog noch wird die
Empfehlung von Kliiger als berechtigt anerkannt. Die Autorin Kliiger entwirft sich als
ein Subjekt, das mit den eigenen Erinnerungen so nicht verfahren kann. Erheben sol-
che Forderungen eine dauerhafte Loschung des Erlebten zum Maf3stab, wie es die dem

t,459

Vergessen nahestehende Tafel-Metapher suggerier inszeniert weiter leben ein Spre-

46 nimmt und von Kliiger als ein Sprechen iiber ihre

chen, das sich selbst »als Norm«
Erinnerungen wahrgenommen wird. Dargestellt wird die Situation eines Subjekts, das
sich durch Ratschlige bedringt sieht, deren Norm einem Zeitverstindnis entspricht,
das mit Kliigers subjektiver Erfahrungswelt nicht vereinbar ist. Die Sicht des Sprechers
macht die Erfahrungswelt des Subjekts auf diese Weise zu einem Konstruke, tiber das

ein Opfer entsprechend verfiigen kénne. In dem Fall hiefRe es, das Erlebte zu vergessen.

3.3.2  Verzeihen als »Vorschrift«
Im Epilog macht das Erzihler-Ich seinen Standpunkt deutlich: »Beim Hofmannsthal
sagt die Elektra: Ich bin kein Vieh, ich kann nicht vergessen. Verzeihen ist zum Kotzen,

456 Ebd.

457 Ebd.,S.s0.

458 Vgl. hierzu Sigmund Freud tiber schriftlich fixierte »Erinnerungen« in Notiz iiber den Wunderblock
(1924/25): »Wenn ich zum Beispiel mit Kreide auf eine Schiefertafel schreibe, so habe ich eine Auf-
nahmsflache, die unbegrenzt lange aufnahmsfihig bleibt und deren Aufzeichnungen ich zerst-
ren kann, sobald sie mich nicht mehr interessieren, ohne die Schreibflache selbst verwerfen zu
missen. Der Nachteil ist hier, dafd ich eine Dauerspur nicht erhalten kann. Will ich neue Notizen
auf die Tafel bringen, so muf ich die, mit denen sie bereits bedeckt ist, wegwischen.« (Erstver-
offentlichung: Internationale Zeitschrift fiir Psychoanalyse, Bd. 10 [1], 1924, S.1-5; Freud, Gesam-
melte Werke. Bd. 13, S. 387-391) Mona Korte macht in ihrem Aufsatz auf Freuds »Wunderblock«als
Analogie zum Gedachtnis aufmerksam, wenn Kliiger fiir ihre »Beschreibung von Cedéchtnistatig-
keiten« (Kérte) den Computer und die Metapher des »defekten Bildschirms« (Kliger: weiter leben,
S.180, S. 272) verwendet, um das von ihr Geloschte als »Dauerspur des Geschriebenen« (Freud) zu
bewahren (vgl. Kérte: Der Krieg der Worter, S. 213).

459 DasalsTafel gedachte»Erinnerungssystem«steht dem Vergessen niherals Tinte auf Papier (Wein-
rich, Harald: Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens. Miinchen: Beck, 1997, S.169).

460 Kliiger: weiter leben, S. 277.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

461 Wenn andere Figuren dem Subjekt »das Recht des Erinnerns

denk ich oder sag ich«
462 gibt sich die Autorin Kliiger >unverséhnlich«. Der damit zum Aus-

druck gebrachte Protest gegen verordnetes Vergessen in weiter leben ist keine Position

in Frage stellen«

der Schwiche. »Sagt« und >denkt« das ressentimenttragende Subjekt »Verzeihen ist zum
Kotzen, formuliert Kliiger eine Gegenhaltung. Mit der eigenen >Unversohnlichkeit« re-
agiert sie nicht nur auf den wohlgemeinten Rat der Freundin Anneliese,*® die Kliiger
empfiehlt, »Du solltest lernen zu verzeihen, dir selbst und anderen, dann wir dir bes-
ser«*®*_ Sie behauptet sich damit vor allem jenen gegeniiber, von denen Kliiger meint,
sie konnten sich ihrer Erinnerungen an das Gelebte bemichtigen.*®5 Auch in seiner
wortlichen Bedeutung ist dieser Satz eine Gegenhaltung, die mit einer Reaktion ihres
Korpers einhergeht. Das Subjekt befindet sich, wie bei der »Lihmung« auch, in einer Si-
tuation ohne Ausweg, nur wird dieser fehlende >Ausgang« oder unmégliche Neubeginn
nicht iiber den souverinen Protest des Subjekts, sondern iiber eine kérperliche Ohn-
macht artikuliert. Entscheidend aber ist die Gegenhaltung, die sich im Ressentiment
in Bezug auf eine deutsche Leserschaft formiert. Indem weiter leben deutschen Lesern
solche Diskrepanzen vorfiihrt, auf die das Subjekt reagiert, greift Kliger voraus. Das
ressentimenttragende Subjekt gibt eine »Vorbedingung«*®® fiir ein hypothetisches Ge-
sprach vor.*%” Gelingen kann dieses Gesprach jedoch nicht, wenn man von ihr erwartet,
sie miisse vergessen kénnen und bereit sein zu verzeihen.

Zwei weitere Beispiele verdeutlichen, wie sich die Distanz eines ressentimenthaft
sprechenden und derart Kritik itbenden Subjekts in weiter leben zeigt. Es spricht in Si-
tuationen, in denen es sich durch angeratenes Vergessen bevormundet sieht: »Warum
mir Vorschriften machen, wie ich damit umzugehen habe?«*%® Ebenfalls zu Wort mel-
det sich das ressentimenttragende Subjekt, wenn es sich von Adornos Diktum, »nach

469

Auschwitz ein Gedicht zu schreiben, ist barbarisch«**?, in der eigenen Ausdrucksweise

470

eingeschrinkt sieht.*’® Die Intervention leitet Kliiger, wie Améry auch, aus dem eige-

461 Ebd., S.279.

462 Ebd., S.73.

463 Es handelt sich bei dieser Figur um eine der drei Freundinnen, Marge, Anneliese und Simone, die
Kliiger 1949 in Vermont kennengelernt hatte (vgl. Kliiger: weiter leben S. 245-248); Anneliese und
Kliiger haben »keine gemeinsame deutsche Vergangenheit« (ebd., S. 278).

464 Ebd.,S.278f.

465 Vgl.ebd., S.228.

466 Fischer, Torben: Jean Améry. Jenseits von Schuld und Siihne. In: Ders., Matthias N. Lorenz (Hg.): Le-
xikon der »Vergangenheitsbewaltigung« in Deutschland. Debatten- und Diskursgeschichte des
Nationalsozialismus nach 1945. Bielefeld: transcript, 2015, S.169-171, hier S.170.

467 Zancas spricht von einem »hypothetischen Dialog mit den Lesern« (Zancas: Holocaust [wei-
ter]schreiben, S.161).

468 Kliger: weiter leben, S. 228.

469 Adorno, Theodor W.: Kulturkritik und Gesellschaft [1949]. In: Ders: Gesammelte Schriften. Bd.10.1:
Kulturkritik und Gesellschaft I. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1977, S. 11-39, hier
S.30.

470 Vgl. Kliger: weiter leben, S.126. Welchen Stellenwert die Sprache in Situationen der Ohnmacht
einnehmen kann, zeigt der Gebrauch der gebundenen Sprache, ihre sogenannten »Appellgedich-
te« (ebd., S.123). Vgl. dazu Kertész: »Ich wiirde ihn [den bekannten Ausspruch Adornos], in einem
ebenso weiten Sinn, so modifizieren, dafy man nach Auschwitz nur noch iiber Auschwitz Gedichte
schreiben kann.« (Kertész: Lange, dunkle Schatten. In: Exilierte Sprache, S.54) Vgl. Petra Kieda-

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

m


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

B TEXTANALYSEN

nen Erleben ab: »Die Forderung mufd von solchen stammen, die die gebundene Sprache
entbehren konnen, weil sie diese nie gebraucht, verwendet haben, um sich seelisch iiber

Wasser zu halten.«*7*

Fur Kliiger war es die Lyrik, die ihr in den Lagern einen »vertrau-
ten Zugang zur Welt«*’* verschaffte.

Uber die Strategie der Distanz formt sich die Autorin Kliiger zum Subjekt, das sich
von denen distanziert, seien es Personen oder Postulate, von denen sie sich tibergangen
sieht. Daher fragt sie provokant: »Wer mischt sich hier ein?«*”> In der Ablehnung be-
stimmter Rollen kreiert die Autorin einen Subjektentwurf, der erst durch eine Distanz
zum Erlebten entsteht und dessen Eigenschaft es ist zu protestieren. Sich als >unver-
sohnlich« im Text zu geben heifdt, sich ex negativo in der Abgrenzung von der Fremd-
zuschreibung zu entwerfen. Dieser Subjektentwurf bringt wiederum diverse Fremd-
zuschreibungen zum Vorschein, die in der jeweiligen Erzahlsituation greifbar werden,
wenn das Erzihler-Ich die aufgendtigte passive Opferrolle kommentiert und sich expli-
zit davon abgrenzt. Damit hilt das Subjekt das Erlebte und den Leser auf Distanz.

3.4 Reduktion als Gegenentwurf

Das Recht auf Erinnern und das Verweigern von Opferrollen sind narrative Strategi-
en des Ressentiments. Mit dem eingeforderten »Recht des Erinnerns« nimmt sich das
ressentimenttragende Subjekt aber auch das Recht auf Reduktion: »Was ich hier schrei-

be, vereinfacht.«*”* Von der Definition des Ressentiments als eine gefithlsmifige, un-

475

bewusste und >auf Vorurteilen beruhende Abneigung<*”> sind diese >Vereinfachungen«

476 nicht weit entfernt. Diese Textkonstruktionen bezie-

und Kliigers »Gegenvorwiirfe«
hen sich nicht auf eine Unfihigkeit des Subjekts, eine andere Perspektive einzunehmen,

die Reduktion ist vielmehr ein Verfahren, das selbst ein Perspektivwechsel ist.

isch (Hg.): Lyrik nach Auschwitz? Adorno und die Dichter. Stuttgart: Reclam, 1995; Giinter, Manue-
la: »Shoah-Ceschichte(n). Die Vernichtung der europdischen Juden im Spannungsfeld von Histo-
riographie und Literatur«. In: Daniel Fulda/Silvia Serena Tschopp (Hg.): Literatur und Ceschichte.
Ein Kompendium zu ihrem Verhiltnis von der Aufklarung bis zur Gegenwart. Berlin, New York: de
Gruyter, 2002, S.173-194, hier S.190. Vgl. vom »Diskurs der Erinnerung« zu einem »Diskurs tiber Er-
innerung« Erdle, Birgit R.: »Das Trauma im gegenwartigen Diskurs der Erinnerung«. In: Sigrid We-
igel/Gerhard Neumann (Hg.): Lesbarkeit der Kultur. Literaturwissenschaft zwischen Kulturtechnik
und Ethnographie. Miinchen: Fink, 2000, S. 259-274, hier S. 259.

471 Kliger: weiter leben, S.126.

472 Ebd.,S.161. Esseien Goethes Verse gewesen, durch die die Erzdhlerin einen»vertrauten Zugang zur
Welt wiedergefunden« habe. Im Osterspaziergang habe sie eines jener »Versprechen« (ebd.) ent-
deckt, das sie im Rickblick »seelisch iber Wasser« hielt: »Denn sie sind selber auferstanden/aus
niedriger Hauser dumpfen Geméachern« (zit.n. ebd., S.160).

473 Ebd., S.126.

474 Ebd., S.213.

475 Vgl. Dudenredaktion (Hg.): »Ressentiment«. In: Duden. Die deutsche Rechtschreibung. Mann-
heim: Dudenverlag, 2006, S. 850.

476 Kliiger: weiter leben, S.198.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Uber Auflerungen wie »Theresienstadt sei ja nicht so schlimm gewesen«*”” konstru-
iert die Autorin Kliiger eine in weiter leben hiufig wiederkehrende Figur namens Gisela,
die selbst nicht im Ghetto oder Konzentrationslager war. Zugleich inszeniert die Au-
torin eine Diskrepanz in der Kommunikation zwischen Kliiger und Gisela. Die Figur
und Erzihlerin Kliiger grenzt sich so von Aussagen wie der oben zitierten ab. Ubt das
Ich im Text Kritik, entsteht eine Distanz, die sich nicht nur auf die Figur in der jeweili-
gen Erzihlsituation beschrinkt. Aus der kritischen Distanznahme zu der Figur gehen
iberdies zwei grundlegende Bedingungen fiir ein potentielles Gesprich hervor, wie et-
wa ein historisches Bewusstsein und eine anteilnehmende Sensibilitit beim Gegeniiber.
Die Auflerungen einer Gisela deuten daraufhin, dass sie iiber diese Eigenschaften nicht

478 heraus die Gewalterfahrun-

verfiigt, denn sie bewertet aus ihrer »Vorstellungswelt«
gen Kliigers. Sie macht sich dabei selbst zur »Norm«*”® und begegnet Kliiger mit ei-
nem Vorurteil. Ein Sprechen itber den Holocaust wie das von Gisela entlarvt weiter leben
als selbstreferentiell, indem das Erzihler-Ich aus seiner Perspektive die Auflerungen
von Gisela, die diese an Kluger richtet, als ein Sprechen iber Kliiger beschreibt. Das
Erzihler-Ich entzieht sich in mehrfacher Hinsicht der asymmetrischen Situation. In
der Figurenrede zum Beispiel behilt Kliiger ihre Erfahrungen fiir sich und entgegnet
Gisela nur »Nein, [...], so schlimm war es nicht«.#8° In der Erzihlerrede reagiert Kli-
ger mit einem Vorurteil gegeniiber Gisela, indem sie dieser unterstellt, sie fithle sich
von der titowierten Auschwitznummer gestort: »Sicher hat sie mir unter anderem iibel
genommen, daf ich bei warmem Wetter keine langen Armel trage«*®!. Auf diese Ge-
spriachskonstruktion reagiert die Erzdhlerin mit dem Ressentiment. Im Text kehrt sich
das Verhiltnis um, nun ist es die Erzdhlerin, die iiber die Figur Gisela spricht.

Als Erzihlerin praktiziert sie eine Reduktion, der sie sich als Uberlebende im
Erinnerungs- und Gedenkdiskurs ausgesetzt sieht. Beim Ressentiment in weiter leben
handelt es sich um ein literarisches Verfahren der Reduktion, das als Kritik fungiert.
Das Erzihler-Ich unterstellt dem Leser ein Verhalten, simplifiziert es und macht es so
zu einer Reibungsfliche. Die Konstruktion des Ressentiments im Text stellt damit ein
reflexives Element der Reduktion dar.

In der Situation mit dem »Fremden«*3? geht es um dessen Verhalten im National-
sozialismus, aber auch in ihr deuten sich dhnliche Verhaltensweisen an, durch die Klii-
ger sich nach dem Zweiten Weltkrieg erneut in eine Opferrolle gedringt sieht und die
ihrer Ansicht nach an einer Aufarbeitung der Verbrechen des Nationalsozialismus vor-
beifithren. Aufmerksam macht sie darauf mittels provokanter Kommentare, wie »ge-

483

dankenlose[] Sentimentalitit«*33, »rithrseliger Unsinn«*34, »Kitsch«*35, »ehrerbietige

477 Ebd.,S.84.

478 Ebd.,S. 85.

479 Ebd.,S.277.
480 Ebd.,S.88.

481 Ebd.,S.85.

482 Ebd, S. 0.

483 Ebd., S.190.
484 Ebd., S.55.

485 Ebd.,S.79,S.75.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

3


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T4

B TEXTANALYSEN

486 oder »Tradition des Entsetzens«*®7, »Schreckensrithrung« und »Entset-

Bestiirzung«
zensnebel«*38 . Thre Autobiographie bietet also diverse »Reibungsflichen«*®® . Ein Text-
merkmal ressentimenthaften Schreibens besteht darin, Konstruktionen zu erzeugen,
in denen dem Gegeniiber zum Beispiel unterstellt wird, er habe sie als hilfloses und
dankbares »Judenkind« sehen wollen. Nicht nur von diesen Fremdzuschreibungen di-
stanziert sich die Erzihlerin. Hinzu kommt die Distanznahme auf einer Metaebene,
indem das Gegeniiber auf etwas reduziert wird, von dem sich das erzihlende Ich kon-
kret distanziert.

Diese Reduktion der Erzihlerin zeigt dhnliche Vereinnahmungstendenzen in der
Wahrnehmung des Gegeniibers auf wie die, denen sich das erlebende Ich ausgesetzt
sieht. Als eine praktizierte Vereinnahmung des erzihlenden Ichs wird sie zum zentra-
len Bestandteil der Provokation. Figuren und Erzihlsituationen werden in weiter leben
so dargestellt, dass aus den Projektionsflichen der Autorin potentielle »Reibungsfli-
chen« fiir den Leser werden. Aus der erzeugten doppelten Distanzierung, in Form von
Kritik der Fremdzuschreibung einerseits und in Form der Provokation durch die Zu-
schreibung des erzihlenden Ichs andererseits, geht das ressentimenttragende Subjekt
hervor. Ein Subjekt, das im Sinne Amérys schreibend einen Protest nachholt und mit
seiner »Gegenrede« (Améry) eine »Gegenhaltung« (Heyd) einnimmt. Durch die redukti-
ve Darstellung erscheint der Blick (des Zeitungshindlers) als eine Geste, die das Subjekt
in eine Situation der Ausgrenzung mandvriert und gegen die es sich zur Wehr setzt.
Wihrend sich in Jenseits von Schuld und Siihne die subjektive Abstraktion als Verfahren
der Distanz in der Form des Ressentiments herausstellte, ist es in weiter leben die Re-
duktion.

Gepragt sind die konstruierten Situationen, in denen sich das ressentimenttragen-
de Subjeke bildet, von einem Erzihler-Ich, das im Text so positioniert ist, dass es auf
ein von ihm als tibergriffig empfundenes Verhalten seiner Umgebung reagiert. Das res-
sentimenttragende Subjeket fithlt sich bevormundet, wehrt Identifikation ab und erhebt
Einspruch, wenn es durch Einfliisse von aufien den selbstbestimmten Umgang mit den

eigenen Erinnerungen gefihrdet sieht. Dem »Fremden«*°

, der Kliger eine Orange
tiberreicht hat, stellt der Text gar nicht in Abrede, es auch gut mit ihr gemeint zu ha-
ben,*! darauf kommt es in der genannten Erzihlsituation aber nicht an. Die Figur
»der Fremde« fungiert nur als Reibungsfliche. Anstatt sich in die Erfahrungswelt des
Gegeniibers hineinzuversetzen oder mitzuteilen, welches Verhalten sie sich von ihm
gewiinscht hitte, wird die Figur reduziert. Damit richtet sich die Kritik gegen die Rol-
le eines Opfers, auf die sie sich durch bestimmte Gesten, Trost oder Mitleid reduziert

sieht. Von dem »Spender« sieht Kliiger sich in eine Rolle gedringt, die suggeriert, sie sei

486 Ebd., S.69.

487 Ebd,, S.270.

488 Ebd.,S.8s5.

489 Kliiger: Dichten (iber die Shoah, S. 219.
490 Kliiger: weiter leben, S. 50.

491 Vgl.ebd,, S. 51.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

auf Gesten wie die von ihm angewiesen, obwohl diese ihr gar nicht halfen: Sie »standen

in keinem Verhiltnis zu dem, was geschah«*%%.

Vor diesem Hintergrund werden solche »kleine[n] geheime[n] Kundgebungen«*>3
fiir Kliger zu Sentimentalititen, die sie erstens auf die Rolle eines hilflosen Opfers
festlegen, zweitens zu einem Objekt selbstbeziiglicher Betroffenheit machen. Im Fokus
steht hier schlieflich, dass der »Spender sich in seinen guten Absichten bespiegelte«**,
eine Geste, die ihn zu entlasten schien, fiir das Kind jedoch nichts bewirkt hat. Drittens
bringen sentimentale Gesten Kliiger in eine Position, in der von ihr erwartet wird, sich
dankbar zu zeigen. Von dieser Erwartung distanziert sich die Ich-Erzihlerin, und das
nicht bloR durch ihre kritische Haltung gegeniiber solchen Verhaltensweisen, sondern
auch durch eine Distanz zu der eigenen Rolle, wenn sie riickblickend sagt, sie habe diese

495

»mit einer gewissen Uberzeugung gespielt«*>> oder dem Blick des Zeitungshindlers

stehe die »Freude einer frischgedruckten Autorin«**® gegeniiber.

Kliiger reagiert abwehrend auf die »zugeteilte Rolle des dankbaren Judenkindes«*%”
und macht zugleich auf den fehlenden Raum fir Reaktionsweisen aufmerksam, von
der vorgeformten Opferrolle abzuweichen. Gemeint ist damit jene Opferrolle einer
Auschwitz-Uberlebenden, von der Kliiger iiberzeugt ist, dass daran gekniipfte Ver-
haltensweisen auf der kollektiven Vorstellung eines bestimmten Opferbildes beruhen.

Fiir sie kommt die »Pose«#?®

eines passiven Opfers einer erneuten Entrechtung und
Reduzierung gleich,**® bei der Ablehnung mit Undankbarkeit, das Ressentiment mit
590 gleich-

gesetzt wird. Das ressentimenttragende Subjekts richtet sich gegen Bestimmungen

Unversohnlichkeit und das Prisenthalten des Vergangenen mit Verbitterung

von auflen, durch die es sich begrenzt, beschrinkt und festgelegt sieht. Uber den
Protest entwirft es sich als ein Subjekt, das sich nicht fremdbestimmen und von
seinem Umfeld nicht passiv machen lisst.

492 Ebd,, S.s0.

493 Ebd.

494 Ebd.

495 Ebd.,S.51.

496 Ebd., S.197.

497 Ebd.

498 Ebd., S.110.

499 Vgl. ebd., S. 85: »Die wollen nicht héren, daR ich in Theresienstadt letzten Endes ein besseres Mi-
lieu fiir ein Kind vorfand als im Wien der letzten Zeit«; vgl. ebd., S. 213.

500 Inwiefern es Diskussionspotenzial bietet, weiter leben als bitteres oder gar verbittertes Buch zu
bezeichnen, weil die Autorin Kliger nicht vergisst, lasst sich an einem Interview von 2008 ver-
deutlichen, welches infolge der erschienenen Autobiographie unterwegs verloren gefithrt wurde.
Nachdem Kliigers zweites Buch darin als »zornig« bezeichnet wurde, fragt diese zuriick: »Aber
finden Sie, dass es ein bitteres Buch ist?« Der Frage begegnet die Redakteurin mit der Feststel-
lung: »Sie vergessen nicht.« Kliiger, Ruth: »Ressentiments sind etwas sehr Gutes«. In: Die Presse v.
07.10.2008 [http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind
-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal v. 14.02.2021]. Damit stellt die Reaktion auf Kligers
Frage einen Zusammenhang her zwischen dem Zorn des Buchs und dem Préasenthalten des Ver-
gangenen. Eine solche Zuschreibung beruht also auf einem >natiirlichen< Zeitverstandnis und ur-
teilt dem Vergessen-Konnen gemaR, das Améry finf Jahrzehnte zuvor fiir widermoralisch erklart
hatte.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

115


http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal
http://diepresse.com/home/kultur/literatur/420369/Ruth-Klueger_Ressentiments-sind-etwas-sehr-Gutes?from=suche.intern.portal

116

B TEXTANALYSEN

3.4.1 »Kontrolle iibers eigene Leben« heiBt Deutungshoheit

Mehr als zwanzig Jahre nach der Veréffentlichung ihrer Autobiographie ist der »Unter-
schied zwischen Opfer und Freiheit« fiir die Person Kliiger weiterhin absolut: »Das eine
ist Passivitit, das andere ist Kontrolle iibers eigene Leben.«*°! Im ressentimenthaften
Sprechen macht sich Kliiger zu einem Subjekt der eigenen Lebensfithrung, gleichbe-
deutend damit, »Kontrolle iibers Leben« zu gewinnen, und wehrt sich dagegen, zum
»Objekt« gemacht zu werden. Die damit verbundene Passivitit bedeutet fiir Kliiger, Op-
fer zu sein — und zu bleiben. Die Kontrolle iiber das eigene Leben zu haben liest sich
wie eine Antwort auf die Frage Weiterleben — aber wie? Gestellt hat sie zuvor Jean Améry,

502

der mit dieser »Grundfrage«°* einen im Jahre 1970 erschienenen Essay iiberschrieben

hat. Diesen beginnt er mit folgenden Sitzen:

In Traumen gibt es manchmal so etwas: Man befindet sich in einem fremden Land.
Die Sprache der Bewohner ist ebenso unverstandlich wie ihre Sitten. Wie immer man
es anstellt, es geht schlecht aus. Jedes gesprochene Wort, jegliche getane Handlung
|6st unerwartete, unbegreifliche und darum gefihrliche Reaktionen aus. [..] Es war

ein Alptraum, gottseidank.5°3

Ahnlichkeit weisen nicht nur die Titel Weiterleben (Améry) und weiter leben (Kliiger) auf,
auch die Sequenz, mit der Améry seinen Essay einleitet, erinnert an so manche Situa-
tion, die das erzihlende Ich in weiter leben nachtriglich kommentiert.>°* Beschrieben
werden Diskrepanzen, Briiche und Exklusionen, die auch die Situation des »Alptriu-
mers«®® bestimmen. Geprigt sind die Kommentare der Erzihlerin aber vor allem von
der Bewegung des Subjekts, sich von zugeschriebenen Rollen zu distanzieren, die In-
dividuelles nivellieren und Uberlebende nationalsozialistischer Verbrechen — Kliigers
Formulierung aus dem Essay Mif$brauch der Erinnerung aufgreifend — zu »Leidensobjek-

596 machen.

ten«

Die Autorin Kliiger wendet sich an den Leser als ein Subjekt, dessen Handlungsfi-
higkeit sich im Text biographisch verorten lisst. Etwa in der Mitte ihrer Autobiographie,
am Ende des zweiten und zu Beginn des dritten Teils, schreibt sie iiber ihre Flucht im

Februar 1945: »Weg von dem tddlichen Marsch«®®?, der sie von dem evakuierten KZ-

501 Ruth Kliger: Brief an Bianca Pick vom 14.08.2014: »Der Unterschied zwischen Opfer und Freiheit
scheint mir absolut. Das eine ist Passivitaet, das andere ist Kontrolle uebers eigene Leben.« In
dem Film»Das Weiterleben der Ruth Kliiger« (2011) von Renata Schmidtkunz sagt Kltger: »Der ei-
gentliche Kontrast, der mich beschéftigt, ist nicht zwischen Opfersein und Tater, sondern zwischen
Opfersein und Freisein.«

502 Améry, Jean: Weiterleben — aber wie? [1970]. In: Ders.: Werke. 9 Bde. Bd. 6: Aufsatze zur Philoso-
phie. Hg. v. Gerhard Scheit. Stuttgart: Klett-Cotta, 2004, S. 511-525, hier S. 511. Zu der titelgebenden
Frage heifit es, sie sei, so Améry, die »Grundfrage unseres Daseins« (ebd., S. 511f.).

503 Ebd., S.511.

504 »lch hatte meine Fahrt im Viehwagon anzubieten und habe natiirlich unentwegt daran gedacht,
aber wie soll ich das beisteuern?«, »wie kommt sie dazu, so mit mir zu reden« (ebd., S.102), vgl.
auch: »die Leute wollten es nicht horen«, »die wollen mir mein Leben nehmeng, »ich konnte mir
das nicht anhéren, »es fragen wenige« (Kliiger: weiter leben).

505 Améry: Weiterleben —aber wie?, S. 512.

506 Kliiger: Gelesene Wirklichkeit, S. 58.

507 Kliiger: weiter leben, S.170.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Christianstadt nach Bergen-Belsen gefiithrt habe. Mit der Flucht, die der »eigentliche
>Wendepunkt« des Buchs sei, beginne »ein Leben in der Wiedergewinnung von Lebens-
und Entscheidungsspielraum«*°®. Sagt das Erzihler-Ich iiber das erzihlte Ich, es ha-
be sich schon in Wien vor der Flucht nicht »als Opfer«<*® sehen wollen, begegnet dem
Leser ein Subjekt, das im gesamten Text versucht, vereinzelte Handlungsspielriume
zu erobern. Der Leser wird von einem Erzihler-Ich befragt, das ihm als ein souveri-
nes Subjekt entgegentritt. Ausdruck verschafft sich die Souverinitit im Protest gegen
Opfer-»Posen«, wenn sich das Subjekt zum Beispiel zu einem »Objekt der Ehrfurcht«5'®
gemacht sieht, das zugleich vereinnahmt und ausgegrenzt wird — vereinnahmt durch

eine iibersteigerte Affinitit, ausgegrenzt durch eine verweigerte Konfrontation.>™

3.42 »Zwei unvereinbare Landschaften«

Das ressentimenttragende Subjekt, das ein »Recht des Erinnerns« beansprucht, besteht
auch darauf, Unterschiede zwischen jiidischen und deutschen Erfahrungswelten mit-
zudenken. Das »Recht des Erinnerns«®' ist deshalb auch ein »Recht auf Differenz«53.
Im Vollzug der Distanzierung gibt sich das ressentimenttragende Subjekt zu erkennen,

514 verweist. Es stirkt damit

das auf eine Trennung, »zwei unvereinbare Landschaften«
seine eigene subjektive Position und stellt — mit dem Verweis auf diese Trennung — die
von auflen kommenden Anforderungen infrage. »Deutschen fillt zu den Opfern nichts
ein«, heifit es in weiter leben, »aufler dafi sie eben passiv ausgeliefert waren<>*>. Gegen
die daraus resultierenden Zuschreibungen, mit denen die Protagonistin Kliiger nach
1945 konfrontiert ist, setzt sie sich als ressentimenttragendes Subjekt zur Wehr.

Ein Subjekt, das an der Erinnerung festhaltend sagt, »dieses Stiick Leben will ich be-

sitzen«®! 517

6 mobilisiert seine »Unversdhnlichkeiten<®'7 in Situationen, in denen es auf
die destruktiven Krifte des Erlebten und der Mitwelt reagiert. Um die eigene Stabi-
litdt ringend versucht das Subjekt zum einen, den Folgen der Gewalterfahrung, der
»gewaltsame[n] Stérung«sls, etwas entgegenzusetzen, was in weiter leben »Unversohn-
lichkeiten« und hier »Ressentiments< genannt wird. Zum anderen formt es sich, wenn

dem Subjekt das »Recht«’*® auf Erinnerung streitig gemacht wird und es sich dadurch

508 Malo: Behauptete Subjektivitat, S.252. Vgl. Michael Hofmann: »Humanismus« und »Kampf um
Anerkennung« bei Jean Améry. In: Syliva Weiler, Michael Hofmann (Hg.): Revision in Permanenz.
Studien zu Jean Amérys politischem Ethos nach Auschwitz. Frankfurt a.M.: Lang, 2016, S. 25-42,
insbes. S. 38f.

509 Kliger: weiter leben, S. 50.

510 Ebd, S.110.

511 »Denn die Objekte der Ehrfurcht, wie die des Ekels, hdlt man sich vom Leib.« (Ebd.).

512 Ebd,S.73.

513 Heidelberger-Leonard, Irene: »Ruth Kliigers weiter leben revisited«. In: Clemens Kammler/Tors-
ten Pflugmacher (Hg.): Deutschsprachige Gegenwartsliteratur seit 1989. Heidelberg: Synchron-
Verlag, 2004, S.127-138, hier S.127.

514  Kliger: weiter leben, S.144.

515 Ebd,, S.96.

516 Ebd., S.271.

517 Ebd., S.279.

518 Ebd.,S.276.

519 Ebd.,S.73.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

7


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

B TEXTANALYSEN

von auflen bevormundet fithlt. Auf diese Weise entsteht ein Subjekt, das nicht nach-
gibt und sich weigert, indem es zum Beispiel auf die vermeintliche Empfehlung, es
sei besser zu vergessen, reagiert und wie das Erzahler-Ich in weiter leben sagt: »[dann]
wehrte ich michc, »ich gab nicht nach«’*°. Das Subjekt, wie es sich dann in der Auto-
biographie konstituiert, beansprucht die Deutungshoheit iiber seine Erfahrungen und
verteidigt sie als einen Alleinbesitz, den es sich nicht streitig machen lisst. Der Text bie-
tet dem Leser aber an, gemeinsam eine Verbindung herzustellen, wenn es heiflt: »Wir
finden Zusammenhinge (wo vorhanden) und stifteten sie (wenn erdacht).«’*! Die im
Konjunktiv gehaltene Formulierung deutet auf ein mogliches Gesprach hin, betont aber

522 ynd fragil diese Verbindung und der geteilte Gesprichs-

zugleich, wie »gefihrdet«
raum sind. So kommen zum Beispiel in der freundschaftlichen Beziehung zu der Fi-
gur Christoph »Knoten« zum Vorschein, »die man nicht mehr entwirrt, ohne Gefahr,
das Ding ernstlich zu schidigen«<®*3. Um diesen Raum der Auseinandersetzung herzu-
stellen, ist keine Synthese oder Versohnung nétig, weiter leben verlangt vielmehr eine
»Ubersetzung«®** der verschiedenen Standpunkte. Kliigers Provokation, ihre Distanz
zum Leser, will eine »Ubersetzung« anstoflen, die keine Vereinnahmung ist. Vorstell-
bar ist die Verstindigung in einer »gemeinsamen Nachkriegswelt«>?* fiir die Erzahlerin
erst, wenn Standpunkte >iibersetzt« und nicht vereinnahmt werden.>26

Kliiger mag mit ihrer Autobiographie also eine »Briicke«’*” bauen, macht aber deut-
lich, dass daraus kein Dialog unter >Gleichen« folgen kann. Aufgrund der auseinander-
klaffenden Erfahrungshorizonte gibt es eine Grenze zwischen »zwei unvereinbare[n]
Landschaften<®28, deren Distanz sie mittels einer Analogie von »Kranken und Gesun-
den«<®® veranschaulicht. Kliiger macht auf deren »Wahrnehmungsvermégen« aufmerk-
sam, zwischen jenen, denen eine bestimmte Erfahrung der Ohnmacht und des Ausge-
liefertseins widerfahren ist, und denen, die blof? »die Symptome«>3° sehen. Die Auffor-

531

derung »Werdet streitsiichtig, sucht die Auseinandersetzung!«>>* setzt neben dem Zu-

520 Ebd.,S.228.

521 Ebd., S.8o0.

522 Luckmann, Thomas: »Das Gesprach«. In: Karlheinz Stierle (Hg.): Das Gesprach. Minchen: Fink,
1996, S. 49-64, hier S. 58.

523  Kliiger: weiter leben, S. 211. Uber die Figur Christoph, den »deutschen Nachkriegsintellektuellen«
(ebd., S.144), wird Kliiger spater sagen, sie habe mit ihm Martin Walser gemeint. Fiir sie sei er ein
Zeitgenosse gewesen, der nicht zugehort habe.

524 Diese Uberlegung geht auf Phil C. Langer zuriick, Kliigers Schreibprojekt als Versuch zu betrach-
ten, »die Bedingungen der Konstitutionen eines metaphysischen >Wir<zu bestimmen, das eine ge-
genseitige kritische Ubersetzung der verschiedenen Standorte ermoglichen soll« (Langer, Phil C.:
Schreiben gegen die Erinnerung? Autobiographien von Uberlebenden der Shoah. Hamburg: Kri-
mer, 2002, S.123).

525 Kliiger: weiter leben, S.140.

526 »[W]enn es gar keine Briicke gibt von meinen Erinnerungen zu euren, warum schreib ich das hier
iberhaupt?« (Ebd., S.110).

527 Ebd.

528 Ebd,, S.144.

529 Ebd., S.277; vgl. Scheit: Nachwort, S. 666.

530 Ebd.,S.277.

531  Ebd., S.141.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

532 533

héren und Fragen voraus,
eines moglichen Gesprichs zu begreifen und zu akzeptieren. Kliiger scheint es dar-
um zu gehen, auf das »Wahrnehmungsvermégen« aufmerksam zu machen. Von den

die Ressentiments der Betroffenen als »Vorbedingung«

Grenzen in der Verstindigung, die jede Kommunikation zwischen Personen potenti-
ell begleiten, unterscheidet sich ihre »Feststellung iiber das Wahrnehmungsvermégen«
darin, dass die Beschidigungen, die dem Einzelnen zugefiigt worden sind, eine »Leer-

534 in der Kommunikation zwischen Betroffenen und Auflenstehenden bilden.

stelle«
Die »Leerstelle«, so kann man Kliiger verstehen, lisst es nicht zu, den einen Erfah-
rungshorizont zum Maf3stab des anderen zu erheben. »Ein Gesunder kann beim bes-
ten Willen nicht immer das Verhalten des Patienten richtig einschitzen, weil er sich
selbst nicht als Norm nehmen kann.«** Es mag demnach keine »Partnerschaft unter
Gleichgestellten«>3® sein, eine gemeinsame Auseinandersetzung als Gesprichspartner
schlief8t das aber nicht aus. Anniherung in der Kommunikation ist darauf angewiesen,
die »Leerstellen« anzuerkennen und auszuhalten.

Damit konstruiert die Autobiographie weiter leben auch eine »Kommunikationsbe-
537 indem sie dem Leser unterstellt, dass er sich hinter einer »Emotionali-
538 oder Betroffenheitssemantik »verschanzt«®3°. In dem Kontext wird

die Bezeichnung »erschiitternd« zu einem Signalwort, das sich »anbiedere*°, und was

dingung«
tatsbekundung«

sich so wohlfeil »anbietet, das gilt fiir sie demnach nicht als Ergebnis einer geleisteten
Ubersetzungsarbeit. Dass die Verbrechen der Shoah Rezipientinnen und Rezipienten
erschiittern, setzt selbstredend ein Bewusstsein fiir die Ereignisse voraus. Kliiger nennt

es wertneutral »Betroﬁ‘ensein«s“

!, wichtiger scheint fiir sie aber zu sein, was danach
kommt: Was folgt aus der Betroffenheit, wie viel Raum bleibt fiir eine kritische Ausein-
andersetzung? Das lisst sich von ihrer Kritik an der Sentimentalitit ableiten, fir die
sie den Ausdruck »erschiitternd« heranzieht. Wer ihr Buch, so greift sie voraus, »er-
schiitternd« nennen sollte, sei gerade nicht bereit, sowohl seinen als auch ihren Stand-
punkt zu iibersetzen. Der Ausdruck »erschiitternd« sei fiir sie daher eine nivellierende
542 ohne

Bereitschaft zu »entwirrenc. Als Beleg dafiir dienen die vergangenen Unterredungen, in

Sprachformel fiir sentimentale Betroffenheit - eine »symbolische Handlung«

532 Vgl. Kliger: weiter leben, S.10, S.134.

533 Fischer: Améry Jenseits von Schuld und Siihne, S.170.

534 Kllger: weiter leben, S. 249.

535 Ebd,, S.277.

536 Ebd.

537 Zurrezeptionstheoretischen Analyse der»Leerstelle«vgl. Iser, Wolfgang: Der Akt des Lesens. Theo-
rie dsthetischer Wirkung. Miinchen: Fink, 1976, hier S. 294.

538 Kohlstruck, Michael: »Zwischen Geschichte und Mythologisierung. Zum Strukturwandel der Ver-
gangenheitsbewailtigung«. In: Helmut Kénig/Michael Kohlstruck/Andreas Woll (Hg.): Vergangen-
heitsbewdltigung am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts. Opladen, Wiesbaden: Westdeutscher
Verlag, 1998, S. 86-108, S. 98, Anm. 22.

539 Kliger: weiter leben, S.141.

540 Vgl. Kliger: weiter leben, S.199: »Liebe Leserin, Biicher wie dieses hier werden in Rezensionen oft
serschiitternd< genannt. Der Ausdruck bietet, ja, er biedert sich an.«

541 Vgl. Kliiger: »ein deutsches Buch«ist ja ein bifSchen zwiespaltigs, S. 33.

542 Kohlstruck: Zwischen Geschichte und Mythologisierung, S. 98, Anm. 22.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

19


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

B TEXTANALYSEN

denen deutsche Gesprichspartner und -partnerinnen es zumeist nicht versucht hitten,
zu iibersetzen oder zu »entwirren.

3.4.3 »0b sie erwartet, daB ich [...] mit Leidensgeschichten reagiere?«

In der erzdhlerischen Gestaltung der Diskrepanz zwischen subjektiver Erfahrung und
zugeschriebener Opferrolle entsteht Distanz sowohl zu den Erfahrungen, die das res-
sentimenttragende Subjekt zum Opfer gemacht haben, als auch zu den Konstruktionen,
die sie auf neue Weise versuchen, zum Opfer zu machen. Im Selbstbildungsprozess
kommt den zwei verschiedenen Standorten eine zentrale Bedeutung zu. Dieses Sub-
jekt, hervorgebracht durch die Distanznahme der Autorin Kliiger zu den Konstruktio-
nen, wehrt sich gegen die Objektposition, wenn es sich zum »Leidensobjekt« gemacht
sieht oder zum Subjekt gemacht wird, dessen Leiderfahrungen nivelliert werden. Dem
Subjekt in weiter leben geht es vor allem darum, die Kontrolle iiber seine erzihlten Erin-
nerungen zu behalten. Wie sich das ressentimenttragende Subjekt gegen vorgeformte
Erinnerungsmuster wehrt, wird mit dem Auftritt der Figur Gisela in der Erzihlung
deutlich.

Kliagers Erzihlweise vermeidet es, ihr Leid >blof3« zu schildern. Ironisch-sarkastisch
gibt sie eine Unterhaltung mit Gisela wieder, »Theresienstadt sei ja nicht so schlimm ge-
wesen, informierte mich die deutsche Frau eines Kollegen in Princeton«**?, daraufhin
habe sich Kliger gefragt, »ob sie erwartet, daf ich auf ihre aufsissigen Behauptungen
mit Leidensgeschichten reagiere«®**. Damit ist die rekonstruierte Unterredung keine
unter gleichberechtigten Gesprichspartnerinnen, worauf bereits das ironisch einge-
schobene »informiert« verweist. Anstatt auf den Kenntnisstand der Figur Gisela einzu-
gehen und deren Auerungen darauthin abzuwigen, bezeichnet das erzihlende Ich ihr

Verhalten als »Besserwisserei«>*

5, wihrend sich das erzahlte Ich der asymmetrischen
Kommunikationssituation entzieht, indem es Gisela seinen Erfahrungsbericht verwei-
gert. Statt ihr von seinen Erfahrungen in Theresienstadt zu berichten, nimmt das er-
zihlende Ich eine mogliche Antwort von Gisela mit dem Stilmittel der Pracoccupatio®*®
vorweg: »Diese Durchschnittsgesprichspartnerin wiirde meinen Bericht tiber Theresi-
enstadt triumphierend mit den Worten quittieren, >Na eben! Sogar noch besser als im
schénen Wien war’s in diesem Ghetto.«’* Einblicke verweigert das erzihlte Ich seinem
Gegeniiber und entzieht sich so dem verbalen Ubergriff Giselas. Mit den aus Kliigers
Sicht erwarteten Auferungen Giselas nimmt das Subjekt eine Sprecherposition ein,
von der aus die Diskrepanz zwischen Opfererfahrung und Opferrolle sichtbar wird. Im
Gegensatz zu der Figur Gisela erfihrt der Leser, dass Theresienstadt fiir Kliiger »Hun-

ger und Krankheit«**®

bedeutet haben. Auf die eingeschobenen Erinnerungen an die
Zeit in dem Ghetto und Durchgangslager, welche die Erzihlerin nur an den Leser rich-

tet, folgt Kliigers niichterne Reaktion auf Gisela: »Nein, antwortete ich langsam auf

543 Kliiger: weiter leben, S. 84.

544 Ebd.,S.88.

545 Ebd.,S.8s5.

546 Ottmers, Clemens: Rhetorik. Stuttgart: Metzler, 2006, S.192.
547 Kliiger: weiter leben, S. 85.

548 Ebd.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Giselas Bemerkung, so schlimm war es nicht«.5*® Auf Bemerkungen wie die von Gise-
la reagiert das Subjekt nicht mit einer »Leidensgeschichte« — ihre Handlungsfihigkeit
erhilt es sich durch die Verweigerung. Das erzihlte Ich entzieht sich der Adressierung
Giselas, und dieser Entzug entfaltet sich auf der Reflexionsebene als Handlungsfihig-
keit des Subjekts. In der Erzihlerrede protestiert Kliiger nicht nur gegen diese Adres-
sierung, der Erzihlerin gelingt es auch, das Vorurteil Giselas »umzudirigieren«.55° Das
pauschale Vorurteil, das sich »aggressiv« gegen die Figur Kliiger richtet (»Giselas Bes-
serwisserei war uniiberhorbar aggressiv«®>!) und ein Gesprach zwischen den beiden
Figuren verhindert, wendet die Erzihlerin in ein reflektiertes Urteil, das ein Gesprich
mit dem Leser beférdern kann.

Zusammenfassend ist festzuhalten: Auf der ersten Ebene Figur-Erzihler wird eine
Asymmetrie (asymmetrische Position) dargestellt, in der das erzahlte Ich vereinnahmt
wird. Das Textverfahren des Ressentiments ist die Reduktion, mit der das Gegeniiber
distanziert wird. Auf der zweiten Ebene wird eine Asymmetrie (asymmetrische Struk-
tur) hergestellt, zu der sich das erzihlende Ich verhilt. Anders gewendet lautet die The-
se: Was dem erzihlten Ich widerfihrt, richtet das erzihlende Ich als Strategie der Di-
stanz gegen die Figur Gisela. Dieser Befund deckt sich mit der von Klaus R. Scherpe ge-
nannten »Spannbreite des Ressentiments« von »Unterlegenheit und Uberlegenheit«®>2:
Durch bestimmte Verhaltensweisen ihres Umfelds sieht sich das Ich im Text in eine
unterlegene Position gedringt, auf die es mit einer Uberlegenheit reagiert, mit der es
die Kontrolle iiber die Situation (zuriick)gewinnt. Das autobiographische Subjekt lisst
sich nicht zum >Objekt« der »beschrinkte[n] Vorstellungswelt«>>> Giselas machen und
behilt so die Deutungshoheit iiber die eigenen Erfahrungen.

3.4.4 Reaktion des Lesers durch Reduktion der Erzahlerin: »Gegenvorwiirfe«

Sentimentalitit oder Provokation stellt weiter leben als zwei verschiedene Formen der
Auseinandersetzung mit der Shoah dar. Wihrend Sentimentalitit in einen passiven Zu-
stand miindet, ist es die Provokation, die einen Anfang stiftet und einen aktiven Prozess
in Gang setzt.5>* Wenn die Erzahlerin den Leser provokativ adressiert, ihm unter an-
derem Selbstbespiegelung unterstellt, fungiert diese Adressierung und Vereinnahmung
des Lesers als Mittel der Kritik. Das erzihlende Ich unterstellt den Figuren Denk- und
Verhaltensweisen und hilt so den Leser auf Distanz. Im Gegensatz zu dem Beispiel
mit den Figuren Gisela oder Christoph sollen die Rezipientinnen und Rezipienten die

549 Ebd,,S.88.

550 Diese Umdeutungentsprichteinemosreiterativen Verfahren«<(Derrida). Vgl. Wagner-Egelhaaf, Mar-
tina: Poststrukturalismus. In: Riidiger Zymner (Hg.): Handbuch Literarische Rhetorik. Berlin, Bos-
ton: de Gruyter, 2015, S. 333-356, hier S. 353.

551  Kliger: weiter leben, S. 85.

552 Scherpe: Uber Ressentiment (2007), S. 64.

553  Kliger: weiter leben, S. 85.

554 Vgl. Kliiger: »ein deutsches Buch«ist ja ein bifSichen zwiespaltigs, S. 32.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

121


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

B TEXTANALYSEN

Auseinandersetzung mit Uberlebenden suchen,*>* Gegengedanken fassen konnen,5
Vergleiche®7 558

Dass die Leseransprache in weiter leben nicht auf eine Nihe zum Leser ausgerich-

anstellen und dabei auf Unterschiede>>° achten.

tet, sondern ein weiteres Mittel der Distanz ist, fithrt das folgende Beispiel besonders
vor Augen: »Wie kann ich euch, meine Leser, davon abhalten, euch mit mir zu freu-
en, wenn ich doch jetzt, wo mir die Gaskammern nicht mehr drohen, auf das Happy-
End einer Nachkriegswelt zusteuere, die ich mit euch teile?« Kliiger fragt: »Wie kann

559 Den Leser von etwas »abhalten« zu wollen mar-

ich euch vom Aufatmen abhalten?«
kiert bereits die Distanz des Ichs zu diesem und weist die Handlungsfihigkeit des Ichs
aus. Das Textverfahren des Ressentiments ist hier eine Reduktion, die dem Leser un-
terstellt, er wiirde »aufatmen« und sich mit der Uberlebenden »freuen«. Das erzih-
lende Ich vereinnahmt den Leser, indem es zu wissen vorgibt, wie »[m]an liest und
denkt«®®°. Das Subjekt konstruiert einen Leser und unterstellt diesem ein bestimmtes
Leseverhalten, dem es gleichzeitig entgegenzuwirken sucht. Verstirkt wird die Distanz
zwischen Erzdhlerin und Leser auflerdem durch die ironisch-sarkastische Wendung
»Happy-End einer Nachkriegswelt« sowie durch die kontrastive Rede von »Gaskam-
mer« und »Happy-End«. Der Hohepunkt des sarkastischen Angriffs auf den Leser ist
erreicht, wenn Kliiger ihm den »Anspruch auf eine Gutschrift« unterstellt, »die er von
dem grofen Soll abziehen kann«>®*.

Uber das Ressentiment bildet sich also ein Subjekt, das durch die direkte, provo-
kante Adressierung an den Leser eine Distanz einfordert und sich genau damit eine
Stimme erschreibt. Seine Handlungsfihigkeit weist das Subjekt aus, indem es Distanz
zum Leser erzeugt und zugleich zur Distanz auffordert. Dieses wechselseitige Hervor-
bringen von Distanz, hier reziproke Distanz genannt, impliziert einen aktiven Prozess
der Distanzierung, der vom ressentimenttragenden Subjekt ausgeht und eben auch
vom Leser verlangt wird. Von diesem Standort aus stellt das Subjekt fiir ein zukiinf-
tiges Gesprich konkrete Vorbedingungen, die weiter leben an deutsche Leserinnen und
Leser richtet. Wer von ihnen mit dem ressentimenttragenden Subjekt »mitfithlen, mit-
denken«>®? will, soll den Figuren, die Kliiger im Text als vereinnahmend und selbstbe-
zogen konstruiert, widersprechen.5®> Dass dieses ressentimenttragende Subjekt vom
Leser verlangt, ebenfalls aktiv zu sein, indem er sich ex negativo entwerfen soll (»Aber
seid ihr das wirklich? Wollt ihr wirklich so sein?«5%4), ist Teil der erzeugten Handlungs-
fahigkeit, die das Subjekt durch Distanznahme im Ressentiment herstellt, es zeigt das
Subjekt als ein Passivitit verweigerndes und den Leser aufforderndes.

555 Vgl. Kliiger: weiter leben, S.141.

556 Vgl.ebd., S139.

557 Vgl.ebd., S.110,S.171.

558 Vgl.ebd., S.171.

559 Ebd., S.139. Vgl. dazu auch Kliiger: Dichten iber die Shoah, S. 210.

560 Kliiger: weiter leben, S.139.

561 Ebd.

562 Ebd., S.127.

563 Vgl. hierzu auch Michaelis: Erzahlriume nach Auschwitz, S.191, zum Konzept »stérinduzierter«
Verfahren in weiter leben vgl. Bock: Literarische Stérungen, S. 381-447.

564 Kliiger: weiter leben, S.141.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Was dem erzihlten Ich widerfihrt, richtet das erzihlende Ich als Strategie der Di-
stanz gegen Figuren und Leser. Hergestellt wird eine Asymmetrie, zu der sich der Leser
verhalten soll. Die Reduktion als Textverfahren des Ressentiments zeigt sich damit auch
in der Leseransprache. Das erzihlende Ich konfrontiert den Leser mit Bedingungen fiir
ein Gesprich und vereinnahmt ihn. Der Text inszeniert so ein Sprechen iiber den Leser,
eine Ansprache (des erzihlenden Ichs) ohne Antwort (des Lesers). Das Schreibverfah-
ren des Ressentiments beruht darauf, den Vereinnahmungen, mit denen das Subjekt
vorgibt, konfrontiert zu sein, mit einem Recht auf Reduktion entgegenzuwirken. Ent-
wirft die Erzihlerin dabei ein Bild vom Leser, unterscheidet sich ihre Konstruktion von
den an sie herangetragenen Konstruktionen darin, dass Kliiger ihn nicht passiv macht.
Obwohl der Leser auf die an ihn gerichteten Fragen nicht antworten kann, obwohl er
in gewisser Weise auch passiv ist, fordert das ressentimenttragende Subjekt ihn durch
die Provokation dazu auf, aktiv zu werden. Was weiter leben vom Rezipienten fordert, ist
eine Reaktion.

Auf einer Metaebene treten im Text Bedingungen hervor, unter denen das Sub-
jekt bereit ist, ein potentielles Gesprich zu fithren. Kriterien anzugeben, die erfiillt
sein miissen, um ein Gesprich fithren zu konnen, dessen Grundlage »Thesen und An-

565 statt »Vorwiirfe und Gegenvorwiirfe«566 bilden, ist ein Merkmal fiir die

tithesen«
Handlungsfihigkeit und den Erhalt der Kontrolle des Subjekts in weiter leben sowie ein
konstruktives Element fiir die anstehende Auseinandersetzung.

Verbindet Kliiger ihre Provokation mit Aufforderungen wie »verschanzt euch nicht,
dann ist sie diejenige, die Bedingungen an ein Gesprich stellt, indem sie sich von den
Figuren und ihren Verhaltensweisen distanziert. Die hergestellte Distanz steht somit
im Zeichen der wechselseitigen Ubersetzung, und einen Schritt dieser Ubersetzung
gibt weiter leben mit dem wechselseitigen Sich-aufeinander-Einlassen im Gesprich vor.
Realisieren lisst es sich, so eine weitere Bedingung des Subjekts, wenn die sich in dem
Ressentiment manifestierende Diskrepanz zwischen unmittelbar von Gewalt Betroffe-
nen und nicht unmittelbar Betroffenen anerkannt wird.

Mit der Gegeniiberstellung von Subjektstandort (»Gesprichspartner«) und Fremd-
positionierung (»Leidensobjekt«) fordert Kliiger eine Auseinandersetzung mit dem Ho-
locaust im wechselseitigen Bewusstsein der Differenz. In weiter leben gibt es solche Ge-
sprache nicht, die zwischen jidischer und nichtjiidischer Erfahrungswelt stattfinden
oder die im Bewusstsein dieser Wahrnehmungs- und Erfahrungsdifferenz gefiihrt wer-
den. Der Text weist diese ausgebliebenen Gesprichssituationen als Leerstelle aus, denn
stattdessen schildert die Erzihlerin verschiedene Situationen, in denen, infolge die-
ses fehlenden Bewusstseins, aus »Vergleichen gleich Gleichungen« wurden oder das
Biographische gar nicht erst zur Sprache kam.**’Den Kontrast zwischen dem Subjekt-

565 Bauschinger, Sigrid: »Uns verbindet, was uns trennt. Ruth Kligers weiter leben und seine Leser«. In:
Judischer Almanach (1996/5756), S. 126-137, hier S.131.

566 Kliger: weiter leben, S.198: »Stattdessen gibt es Vorwirfe und Gegenvorwiirfe, an denen auch ich
fleiRig teilnehme, wie der vorliegende Text zur Genlige beweist.«

567 Kliger und Christoph kamen ins Gesprach, doch wie sie iiberlebt habe, fragte er nie: »Er sah eben
nicht nach dem Saum meines Gewandes« (Kliiger: weiter leben, S. 215). Vgl. Heidelberger-Leonard:
weiter leben — Grundstein zu einem neuen Auschwitz-Kanon<?, S.166.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

123


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

B TEXTANALYSEN

standort und der Fremdpositionierung markiert das Ressentiment, weil es auf einer
Differenz zwischen unmittelbar von Gewalt Betroffenen und Auflenstehenden, zwi-
schen judischer und nichtjidischer Erfahrung besteht. Das Ressentiment schafft eine
Distanz, durch die Kliiger eine Perspektive einnimmt, sich zu widersetzen, zu einem

568

»Leidensobjekt«’®® gemacht zu werden, und in der sie in ihrer Subjektposition aner-

kannt wird.

3.5 »Aussageverweigerung« - »weiter leben« - »Zeugenaussage«

weiter leben endet mit dem Gedicht Aussageverweigerung, das Kliger nach eigener Aus-
kunft in den 1960er Jahren verfasst hat und das als Titel fiir die Autobiographie vorgese-
hen war. Wie ist das zu verstehen, warum »Aussageverweigerung«? Ist die verweigerte
Aussage eine abgelehnte Zeugenaussage? Kann damit die Abwehr einer bestimmten
Rolle gemeint sein, in der Kliiger sich zum >Objekt« gemacht sieht?

Heidelberger-Leonard sieht darin den Riickzug von Kliigers Dialogangebot,>®® und
Malo zufolge bezieht sich die Verweigerung auf eine verdringungswillige Gesellschaft,
auf die Kliiger in Deutschland traf.57° Hier wird der Titel >Aussageverweigerung« nicht
auf die deutsche Gesellschaft bezogen gelesen, die kollektiv eine Aussage verweigert,
sondern auf das Subjekt. Dahinter steht die Uberlegung, dass Kliiger sich mit der Aus-
sageverweigerung einer Situation zu entziehen sucht, in der ein vorgeordnetes Verfah-
ren die Deutungshoheit iiber ihre Erinnerungen beanspruchen und ihre Erfahrungen
auf eine Aussage iiber die deutschen Gewaltverbrechen reduzieren konnte.

Mit dem Titel »Aussageverweigerung« verbindet Kliiger die grundlegende »Schwie-
rigkeit der Aussage«>”". In weiter leben erwihnt sie sogar eine »Aussageunfihigkeit«, von

572 Die Unzuverlissig-

der ihre Gedichte, die in den Prosatext eingelassen sind, zeugen.
keit, die sich das lyrische Ich zuschreibt, diirfte im Zeichen dieser Schwierigkeit oder
>Unfdhigkeit< stehen. Bezeichnet sich das lyrische Ich als »unzuverlissig« (»Aber die
allerverlogensten Zeugen/Sind nicht so unzuverlissig wie ich«’”3), beruht diese Selbst-
beschreibung nicht nur auf Kliigers selbstreflexivem Umgang mit den eigenen Erinne-
rungen, sie weist damit auch eine bestimmte Rolle zuriick, die von ihr eine zuverlissige
Aussage erwartet und durch die sie die Deutungshoheit tiber ihre Erinnerungen gefihr-

det sieht.

568 Kliiger: Celesene Wirklickeit, S. 58.

569 Vgl. Heidelberger-Leonard, Irene: »Auschwitz, Weiss und Walser. Anmerkungen zu den»>Zeitschaf-
ten<in Ruth Kliigers weiter leben«. In: Peter-Weiss-Jahrbuch 4 (1995), S. 78-89, insbes. S. 81; Malo:
Behauptete Subjektivitat, S. 263-265; Heidelberger-Leonard: Kliigers weiter leben revisited, S. 129.

570 Kliiger: weiter leben, S. 283. Das Cedicht habe sie laut Auskunft im Epilog in den sechziger Jahren
geschrieben, »als ich zum ersten oder zweiten als wieder in Deutschland war« (ebd.); vgl. auch
Malo: Behauptete Subjektivitat, S. 264.

571 Kliiger: »ein deutsches Buch«ist ja ein bifSichen zwiespiltigs, S. 44, vgl. S. 31f.

572 Vgl. Kliiger: weiter leben, S. 95f.

573 Ebd, S.284.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Eins steht aber fest: Die Tatsache, dass Kliiger die Aussage gerade nicht verweiger-
te — mit ihrem Buch habe sie schliellich »ausgesagt«*’* — fithrte dazu, dass der erste
Titelvorschlag »Aussageverweigerung« aus genau diesem Grund keine Zustimmung im
Wallstein Verlag fand und das Buch 1992 schliefilich unter dem Titel weiter leben im Got-
tinger Verlag erschien.

Ausgehend von einer in den Schweizer Monatsheften genannten Titelvariante fiir Klii-
gers Autobiographie, »Ablehnung der Zeugenaussages, die an jene Rolle des Zeugen
erinnert, gegen die Kliiger Einspruch erhebt, wird im Folgenden die hier vom Wall-
stein Verlag zur Verfiigung gestellte Korrespondenz zwischen Kliger und dem Verlag
herangezogen. Lisst sich aus ihr herleiten, in welchem Verhiltnis diese Titelvariante
zu Kliigers Auffassung steht? Aus dem Schriftwechsel geht hervor, dies sei vorab an-
gemerkt, dass der vermeintliche Titel »Ablehnung der Zeugenaussage« im Rahmen der
Korrespondenz weder von der Autorin noch vom Verlag erwihnt wird. Warum dieser in
den Monatsheften genannte Titel und die Informationen des Verlags letztlich den Ansatz
der hier durchgefithrten Textanalyse bestitigen, nimlich jene Aktivitit zu betonen, die
sich in der Verweigerung im Ressentiment Ausdruck verschafft, wollen die nachfolgen-
den Ausfithrungen darlegen.

weiter leben steht fiir ein »von der Subjektivitit geprigtes Erinnern«<®”>. Diese Aus-
sage korrespondiert mit einem dem Haupttext vorangestellten Zitat von Simone Weil
(1909-1943), mit dem die Autorin ihren Zugang deutlich macht:*7¢ »Ich leide.< Das ist
besser als:/>Diese Landschaft ist hifilich.« Das Ressentiment konzentriert sich auf die
subjektive Perspektive und die kritische Haltung des »Ich«, denn iiber diese Kritik formt
die Autorin Kliiger sich zum Subjekt, das sich aktiv von Posen, Personen oder Postula-
ten im deutschen Erinnerungsdiskurs distanziert und diese kritisch verhandelt. Dieses
erinnernde Ich steht im Mittelpunkt und protestiert gegen Konstruktionen, die es auf
eine passive Opferrolle festzulegen versuchen. Dann spricht ein »Ich«, das die Auswir-
kungen der Gewalterfahrungen auf sein weiteres Leben reflektiert, sich aber dagegen
wehrt, sein Weiterleben auf die Rolle des Opfers reduzieren zu lassen.

Liest man das von Kliiger verwendete Zitat von Simone Weil als >deutsche« Land-
schaft oder als die Aussageverweigerung der Deutschen, auf die das lyrische Ich auch
am Ende des Buchs in Kliigers eigenem Gedicht reagiert, dann scheint es, als ginge es
primir um die konkrete Erinnerungsumgebung eines Ichs, das sich von dem distan-
ziert, worauf es trifft: auf eine »deutsche Landschaft«>?7, die noch immer verschweigt,
verdringt und verstummt — wenn das »Ich« spricht. In dieser Hinsicht liefe sich auch
der urspriinglich von Kliiger fir das Buch vorgesehene Titel »Aussageverweigerung« als

574 Ebd.

575 Kliger: Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie, S. 410.

576 »Das Mifdverhiltnis zwischen der/Einbildung und dem Sachverhalt ertragen.plch leide.< Das ist
besser als: >Diese Landschaft ist haRllich.« (Kliger zitiert Simone Weil, gedruckt in Weil: Schwer-
kraft und Gnade. Miinchen, Késel, 1981, S. 196, Abschnitt: »Der Sinn des Universums«) Markus Malo
siehtin der »Einbildung« den »subjektive[n] Ausdruck gegeniiber der objektiven Darstellung des
»Sachverhalts« (Malo: Behauptete Subjektivitat, S. 249, Anm. 164). Kliiger glaube nicht, daf »sub-
jektive Wahrnehmung und objektives Geschehen nahtlos ineinander ilbergehen.« (Kliiger: Zum
Wabhrheitsbegriff in der Autobiographie, S. 410).

577 Kliger: weiter leben, S. 211.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

125


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

B TEXTANALYSEN

ein Protest gegen Konstruktionen verstehen, die sie auf eine passive Opferrolle festle-
gen.

Mit dem Textverfahren der Reduktion konnte gezeigt werden, dass der Fokus in
weiter leben auf dem Subjekt liegt, es also weniger von Belang ist, worauf das »Ich« re-
agiert. Dadurch riickt die Umgebung des Ichs in den Hintergrund. Entscheidend ist
also vielmehr, dass sich die Aufmerksamkeit auf das Ich selbst richtet: In dem Vers aus
dem Gedicht von Weil steht ein »Ich« im Mittelpunkt, wihrend es in der »Landschaft«
ein solches »Ich« nicht gibt. Das heif3t, in einer Objektivierung der Erfahrung (»Diese
Landschaft ist hifllich«) kann sich dieses »Ich« nicht wiederfinden; was es erlebt hat,
bleibt verdeckt, seinen Subjektstandort kann es >dort< nicht finden. Den Rahmen des
Buchs bildet daher ein »Ich«, zu Beginn und am Ende.

Die Frage, die sich hier stellt, ist, ob Kliiger mit dem Titel »Aussageverweigerung«
nicht auch ihre subjektiven Erfahrungen bewahren will und zu verhindern sucht, dass
sie als reflektierende Person, die ihr Leben bewiltigt, durch die Verobjektivierung ihres
Erlebens verdeckt wird.>’® Anstatt zum Subjekt einer Aufforderung gemacht zu wer-
den, dem sich die Erfahrungswelt des »Ich« beim Aussagen unterordnet (»Und jedes
579), bekundet sie am Ende ihre Verweigerung, nicht blof3
tiber das Ereignete zu berichten. In dem Sinne korrespondiert der Vers am Ende »je-

Verhor ist itber Ereignen«

des Verhor ist iiber Ereignen« mit dem Vers zu Beginn von Weil »diese Landschaft ist
hiflich«. Beide reprisentieren die Herausnahme des Ichs und eine Objektivierung der
Erfahrung. Sobald Kliiger sich in der Ausdrucksweise ihrer eigenen Erfahrungen ein-
geschrinkt oder bevormundet sieht, entzieht sie sich und bewahrt ihren Handlungs-
spielraum. Das Subjekt bleibt handlungsfihig, es entscheidet selbst, ob es ein Gesprich
eingeht, als Zeugin aussagt oder sich der Rolle einer Dialogsuchenden oder Aussage-
willigen entzieht. Mogen es auch nur Nuancen sein, die hier verhandelt werden, sie
beeinflussen doch die Deutung des Textes.

Diskussion der Titelvarianten:

Die Korrespondenz zwischen der Autorin und dem Wallstein Verlag

Warum »Ablehnung der Zeugenaussage« wahrscheinlich kein Titel war, den Kliger in
Betracht zog, soll unter Zuhilfenahme ihrer literaturtheoretischen Ausfithrungen und
der Auskunft des Wallstein Verlags begriindet werden.58° Auf den ersten Blick scheinen
die Titelvarianten »Aussageverweigerung« und »Ablehnung der Zeugenaussage« nicht
weit voneinander entfernt, doch nur, solange sie sich auf die Verweigerungshaltung der
Autorin beziehen (»Verweigerung«, »Ablehnung«). Der angebliche Titelvorschlag »Ab-

578 Vgl. Kliiger: Gelesene Wirklichkeit, S. 59.

579 Kliiger: weiter leben, S. 284: »Und jedes Verhor ist tiber Ereignen,/ Das neben mir stattfand, doch
ohne mich.« Heidelberger-Leonard: Kliigers weiter leben revisited, S.130: zit. aus unver6ff. Manu-
skript von Kliigers Rede aus dem Jahr 1998: »My >refusal to bear witnessc, my >Aussageverweige-
rung<or>refus de témoigners, is in part simply a refusal >to let the facts speak for themselves, as
the saying goes, without the salt of memory, the bitter herbs of commentary« (ebd.).

580 An dieser Stelle gilt der Dank dem Criinder und Leiter des Wallstein Verlags Thedel von Wallmo-
den, der mir freundlicherweise die Korrespondenz zwischen Verlag und Autorin zur Verfiigung
stellte.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

581 widerspricht der Autobiographie, die Kliiger als eine

lehnung der Zeugenaussage«
»Art Zeugenaussage«>*? verstanden wissen will.

Noch unwahrscheinlicher wird der in den Schweizer Monatsheften genannte Titel vor
dem Hintergrund der gemeinsamen Suche der Autorin und des Verlags nach einem
passenden Titel fiir das Buch. Aufschlussreich ist deshalb die Korrespondenz des Wall-
stein Verlags zwischen Thedel von Wallmoden als Verleger und Kliger als Autorin des
Verlags.>®? Aus diesem bislang unversffentlichten Briefwechsel sei im Folgenden zitiert:
Am 9. August 1991 reichte Ruth Kliiger ihr Manuskript mit dem Titel »Aussageverwei-
gerung« ein, das der Suhrkamp Verlag ablehnte.58 Es vergingen fiinf Wochen, bis der
Vertrag zwischen Kliiger und dem Wallstein Verlag fiir die Veréffentlichung von »wei-
ter leben. Eine Jugend« geschlossen wurde (13.12.1991). In dieser Zeit kamen folgende
Titelvorschlidge zur Sprache: »Soll und Haben — eine wahre Geschichte« und »Zeugen-
aussage — eine Biographie« oder »Stationen«.%85

In einem Brief vom 26.11.1991 schrieb Kliiger: »Zum Titel noch ein Vorschlag: »wei-
ter leben.« Womdglich klein geschrieben, damit es nicht wie ein Imperativ klingt (also
nicht wie >Weiterleben!). Und als Untertitel: sErinnerungen an die 30er und 40er Jah-

586

re<, wobei mir >an die« lieber wire als das iiblichere »aus den«.«°°® »Stationen, einer

ihrer ersten Titelvorschlige, hielt sie ebenfalls noch fiir eine mogliche Variante.*®7 Bis

581 In dem Sammelband Poetik des Uberlebens (2015) ist zu lesen, dass »Ablehnung der Zeugenaus-
sage« ein Titel fiir Kliigers Autobiographie weiter leben gewesen sei, sich aber nicht durchgesetzt
habe. Diese Auskunft iibernimmt der Autor Joseph Jurt (Jurt, Jospeh: »Erinnern, Giberlegen, bezeu-
gen«. In: Anne-Berenike Rothstein: Die Erschaffung eines Kulturraumes im Raum der Unkultur.
In: Dies. [Hg.]|: Poetik des Uberlebens. Kulturproduktion im Konzentrationslager. Berlin, Boston:
de Gruyter, 2015, S.159-184, hier S.177) von Peter Por (Por, Peter: »Die unméogliche Zeugenaussa-
ge«. In: Schweizer Monatshefte 85/5 [2005], S. 32-35), der in seinem in den Schweizer Monatsheften
veroffentlichten Artikel »Die unmogliche Zeugenaussage« (2005) behauptet, bei »Ablehnung der
Zeugenaussage« handele es sich um einen Titelvorschlag fiir Kliigers Buch.

582 Kliger: Wahrheitsbegriff in der Autobiographie, S. 409, vgl. auch S. 406; vgl. Kliiger: Gelesene
Wirklichkeit, S. 85f., S.148.

583 Im Folgenden wird aus dem Briefwechsel zwischen Thedel von Wallmoden und Ruth Kliiger zitiert.
Im Februar 2016 gewahrte mir Herr von Wallmoden Einblicke in die bislang unveroffentlichte Kor-
respondenz. Auf meine Nachfrage, ob zwischen ihm und Ruth Kliger der Titel »Ablehnung der
Zeugenaussage« als ein maoglicher Titel genannt wurde, antwortete Thedel von Wallmoden, dass
sich dieser Titel »aus der Korrespondenz nicht belegen [ldsst] und dass wir dariiber gesprochen
haben, erinnere ich auch nicht.« (Thedel von Wallmoden: Brief an Bianca Pick vom 16.02.2016).

584 Absageschreiben von Siegfried Unseld an die Autorin vom 06.11.1991 (zit.n. ebd.).

585 Von wem diese Vorschlage im einzelnen kamen, lasse sich laut Thedel von Wallmoden nicht mehr
rekonstruieren. Vgl. Wallmoden: Brief an Pick v. 16.02.2016. Nachvollziehen lassen sich im Text
selbst »Stationen« (Kliger: weiter leben, S. 79) und »Soll und Haben« (ebd., S. 200).

586 Ruth Kliiger: Brief an Thedel von Wallmoden vom 26.11.1991. Zit. nach Wallmoden: Brief an Pick v.
16.02.2016.

587 »Alsersten Titel hatteich eigentlich>Stationen<« Was ich wollte, war irgendein unscheinbarer Titel,
[..] und das Buch ist ja auch in diese Ortschaften eingeteilt. Doch dann haben mich katholische
Freunde darauf aufmerksam gemacht, daf das kein bescheidener Titel ist, sondern der unbeschei-
denste, den es iiberhaupt geben kann, weil es an die Kreuzstationen erinnert [...]. Der jetzige Titel
ist eigentlich eine idiomatischere Ubersetzung vom englischen >survivings, iiberleben. >Uberle-
benc<konnte man schlecht als Titel verwenden, das ging nicht.>Surviving<war aber der Begriff, um
den es mir ging. Und >weiterleben<nur so, als ein Wort, das wollte ich ein bifRchen verfremdet ha-

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

127


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

B TEXTANALYSEN

auf den Untertitel, der laut Verlag »eine zu starke Einengung und Festlegung bedeu-

ten« witrde und mit »Eine Jugend« daher geeigneter gewesen sei, stief? »weiter leben«

sowohl seitens der Autorin als auch seitens des Verlags auf Resonanz.*%8

An diesem Ringen um den Titel zeigt sich, wie wichtig der Autorin die Grenzen

des >Kiinstlerischen« sind, so jedenfalls kann man ihren Einwand gegen den Titelvor-

89 yerstehen. Ein Titel wie »Zeichnung« wurde ihrem Anspruch,

590

schlag »Zeichnungen«®
mit dem Buch Zeugnis abzulegen, nicht gerecht.>”® Es sind vor allem die unterschiedli-
chen, im Verlauf der Korrespondenz diskutierten Titel, die fiir den Aspekt der Selbstbil-
dung aufschlussreich sind. Obwohl sich Wallmoden zufolge nicht mehr rekonstruieren
lasse, von wem »Soll und Haben - eine wahre Geschichte« oder »Zeugenaussage — eine
Biographie« vorgeschlagen wurden,>®* geben sie den Zeugnischarakter ihrer Autobio-
graphie wieder. Zeugnis abzulegen ist Teil der Selbstbildung, »Zeugenaussage«, »wahre
Geschichte«, »Gezeichnete Jugend«*®* und »Stationen« bestitigen Kliigers Autobiogra-
phie als eine, wie sie schreibt, »Art Zeugenaussage«. Ihre Vorschlige und Einwinde
geben zu verstehen, wie wichtig ihr der Anspruch ist, »Geschichte in der Ich-Form«*®3
zu erzihlen, die Zeugenaussage also gerade nicht abzulehnen und den Erzihlerstand-
punkt in der Schreibgegenwart als Erinnerungen an die Jugend verorten zu wollen.
Dass sich der Titel weiter leben durchgesetzt hat, deckt sich mit dem Anspruch der
Autorin, mit der Autobiographie Zeugnis abzulegen. Mit der Autobiographie verweigert
sie also nicht ihre personliche Zeugenaussage, sondern sie weigert sich, »zum Rohma-

terial«%*

gemacht zu werden. Kliiger distanziert sich daher nicht von der Subjektform
Zeugin — sie will als Zeugin wahrgenommen werden —, vielmehr behauptet sie sich als
Zeugin gegeniiber einer Rolle, so die These, die ihrer Ansicht nach der Subjektivitit ihrer
Aussage nicht gentigend Raum lidsst und das Erlebte auf verallgemeinernde Aussagen
reduziert.

Der Titel weiter leben kann auch in dem Sinn, weiter zu leben, ohne Opfer zu sein,
gelesen werden, schlieRlich verdankt Kliiger das Weiterleben ihrer Entscheidung zur
Flucht: »Damals erlebte ich das unvergeRliche, prickelnde Gefiihl, sich neu zu konstitu-
ieren, sich nicht von anderen bestimmen zu lassen«.5%> Dieser -Wendepunkt« markiert
eine Selbstbemichtigung, hinter die das Subjekt nicht mehr zuriicktritt. Auch deshalb
mag sich Kliiger fiir »weiter leben« entschieden haben, als »eine idiomatischere Uber-
setzung vom englischen >survivings, iiberleben«. Ihr Uberleben heroisiert sie nicht — im

ben, damit man ein bifichen driiber nachdenkt, es ein bifichen anders liest. Ich bestand auf der
Trennung« (Kliiger: »ein deutsches Buch«ist ja ein bifichen zwiespiltigx, S. 44), vgl. auch Kliiger:
unterwegs verloren, S.14.

588 »ObderVorschlag>weiter leben<von FrauKliger selbst oder von anderen Feunden oder Gesprachs-
partnern kam, erinnere ich nicht mehr.« (Wallmoden: Brief an Pick v. 16.02.2016).

589 Thedel von Wallmoden: Brief an Ruth Kliiger vom 28.11.1991.

590 Vgl. Ruth Kliger: Brief an Thedel von Wallmoden vom 02.12.1991.

591 Thedel von Wallmoden habe den Titel »Soll und Haben«definitiv nicht vorgeschlagen. Vgl. Thedel
von Wallmoden: Brief an Bianca Pick vom 07.07.2021.

592 Kliiger: Brief an Wallmoden v. 02.12.1991.

593 Kliiger: Gelesene Wirklichkeit, S. 86.

594 Ebd,, S.59.

595 Kliiger: weiter leben, S.168.»[W]er je frei entschieden hat, kennt den Unterschied zwischen schie-
ben und geschoben werden. Die Entscheidung zur Flucht war frei.« (Kliiger: weiter leben, S.166).

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Gegenteil, es meint »das einfache Weiterleben«®¢, der »Zufall« entschied dariiber, »daf}
man am Leben geblieben ist«®”’. Es ist die Erfahrung, iiberlebt zu haben, die das so-
genannte einfache Leben zu einem Weiterleben macht. »Man lebt trotzdem weiter«<>%8.
Fir sie war >Auschwitz, wie sie in einem Interview sagt, »ein einschligiges Erlebnis,
wenn Sie wollen, aber weif8 Gott nicht das einzige«>*”.

Die Titeldiskussion macht auf den Unterschied aufmerksam zwischen einer >Aus-
sage iiber das Geschehen<und einer >Deutung des Geschehens«. Als Zeugin sagt Kliiger
iiber das Geschehen aus, sie berichtet iiber die Ereignisse. Durch die Reflexion bringt
sie sich dagegen als ein Subjekt hervor, das sich eine Handlungsmacht erschreibt und
das Geschehen selbst aktiv deutet: »Wer mitfithlen, mitdenken will, braucht Deutungen
des Geschehens.«®%°

Der erwahnte Titel in den Schweizer Monatsheften, die Korrespondenz zwischen der
Autorin und dem Verlag vor dem Erscheinen des Buchs sowie das Gedicht im Epilog von
weiter leben konnen unter dem Aspekt der Selbstbildung gedeutet werden. Und zwar so,
dass sich die Autorin Kliiger iiber den Protest als aktives Subjekt hervorbringt, dessen
Handlungsfihigkeit sich dadurch ausweist, dass es sich den Festlegungen durch andere
entzieht. Das betrifft sowohl das Angebot und die Riicknahme seiner Dialogbereitschaft
als auch den Entschluss und das Verweigern der Aussage. Auf verschiedene Anforde-
rungen, die der Text als vorgeformte Rollen vorfiihrt, reagiert das Subjekt mit einer
souverdnen Subjektivititsbehauptung. Das Gedicht »Aussageverweigerung« meint ent-
weder die Verweigerung des Subjekts, wie es Heidelberger-Leonard versteht, oder eine
aussageverweigernde Umgebung, wie Malo anmerkt.®®* Kliigers Buch, dem die Autorin
urspriinglich den Titel »Aussageverweigerung« geben wollte, lisst offen, wer die Aus-
sage verweigert, ob Kliiger selbst oder Einzelne aus ihrem Umfeld. Es ist beides oder,
wie Heidelberger-Leonard konstatiert: Es ist »nicht nur Kommunikationsangebot, es
ist zugleich Kommunikationsentzug«®°2.

Hitte ihr Buch tatsichlich den Titel »Ablehnung der Zeugenaussage« erhalten, wi-
derspriche das nicht nur dem Anspruch der Autorin, weiter leben als eine Autobiographie
und das Buch damit als eine »Art Zeugenaussage« auszuweisen. Zudem nihme der Titel
dem Subjekt diesen Entscheidungsspielraum, denn mit »Ablehnung der Zeugenaussa-
ge« entstiinde der Eindruck, die Ablehnung beschrinke sich einzig und allein auf die
Autorin, nur sie lehne ab.

596 Kliger: weiter leben, S.107. Kliger ging es um den Begriff »iiberleben«, nicht: »man soll trotz-
dem weiterleben, sondern: »Man lebt trotzdem weiter, also in dem Sinne: Wenn man dich nicht
umbringt, dann lebst du weiter, einfach so« (Kliiger: »ein deutsches Buch«ist ja ein bifichen zwie-
spiltigs, S. 44).

597 Kliger: weiter leben, S.73; vgl. dazu: »daf} das Weiterleben von alleine kommt und man nichts
dazu tun mufs, auler dem Umgebrachtwerden zu entgehen.« (Klliger, unterwegs verloren, S.14).

598 Kliiger: »ein deutsches Buch«istja ein bifichen zwiespiltig, S. 45.

599 Kliger, Ruth: »Ich komm nicht von Auschwitz her, ich stamm aus Wien«. Gesprach mit Ruth Klii-
ger. In: Mittelweg 36/2 (1993), S. 37-45, hier S.39.

600 Kliiger: weiter leben, S.127.

601 Vgl. Malo: Behauptete Subjektivitat, S. 263f.

602 Heidelberger-Leonard: Kliigers weiter leben revisited, S.129.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

129


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

B TEXTANALYSEN

An dieser Stelle sei eine weitere Parallele zwischen Kliigers Autobiographie und
Amérys Essay Weiterleben — aber wie? (1970) erwihnt: Wahrend Améry den Titel seines
Essays als »Grundfrage« bezeichnet, spricht Kliiger von der »Ratlosigkeit« als »Grund-
gefithl«®%3 | welches wiederum an den besagten Essay von Améry anschlieft, in dem
dieser die von Unsicherheit geprigte Situation eines zukunftslosen »Alptraumers« be-
schreibt: »Auf die Frage nach der Form seines Weiterlebens weif3 er keine Antwort und
blickt ratlos um sich«.°®* In der von Kliiger genannten »Ratlosigkeit« kommt eine Ori-
entierungslosigkeit und Haltlosigkeit des Individuums zum Ausdruck, die dem Leser
vermittelt, welchen Anteil ein Umfeld daran hat, das nicht zuhort. Im Text begegnet
Kliiger einer Umgebung, die ihr Ratschlige erteilt und sich ihr gegeniiber damit alles
andere als >ratlos< verhilt. Dem setzt das Ressentiment die Haltung eines Subjekts ent-
gegen, angeratenes Vergessen und Verzeihen fiir gegenstandslos zu erkliren. In weiter
leben etwa ist es einmal der Protest des Subjekts gegen ein Vergessen, das Kliiger ihre
Kindheitserinnerungen nehmen will, der sie sagen ldsst: »[I]ch hab eben die [Kindheit],
die ich hab und kann mir keine neue konstruieren.«*°> Dann protestiert sie gegen ein
Versdhnen, wenn ihr gesagt wird: »Du solltest lernen zu verzeihen [..].<°¢ Wie sich
ein »Ich« konstituiert, das auf etwas oder jemanden reagiert, handlungsfihig bleibt
und eine Verweigerung artikuliert, die nicht blof3e >Ablehnungs, sondern eine souvera-
ne Gegenhaltung ist — ist eine Facette des Ressentiments.

603 Kliiger: Brief an Wallmoden v. 02.12.1991.
604 Améry: Weiterleben —aber wie?, S. 512.
605 Kliiger: weiter leben, S. 228.

606 Ebd.,S.278.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger
4. Zwischenfazit: Das Ressentiment als Reflexionsfigur

»Ich hegte meine Ressentiments. Und da ich sie nicht loswerden kann, noch mag, muf’
ich mit ihnen leben und bin gehalten, sie jenen zu erhellen, gegen die sie sich rich-
ten.«*%7 Was Améry in den 1960er Jahren fiir sich in Anspruch nahm, trifft auch auf
Kliigers Lebenserzihlungen weiter leben. Eine Jugend (1992) und unterwegs verloren. Erinne-
rungen (2008) zu. Sowohl Améry als auch Kliiger entwickeln aus den >gegebenen« Res-
sentiments heraus eine narrative Strategie, die sich unversohnlich gibt beziehungswei-
se ressentimenthaft ist. Mit >ressentimenthaft« wird ein Verfahren der Distanzierung
bezeichnet, das auf Amérys Umdeutung des Begriffs >Ressentiment< beruht und damit
weder eine unbewusste Abneigung noch ein unreflektiertes Vorurteil meint. Als eine
Form von Kritik begegnet dem Leser das Ressentiment in einem nachtriglich reflek-
tierten Urteil. In Amérys Essay wie in Kliigers weiter leben lisst sich dabei ein Protest
erkennen, dessen Kraft sich zu einer Gegenhaltung, dem Ressentiment, formt, sodass
sressentimenthaft«vor allem die eingenommene Gegenhaltung zum Vergessen und zum
Versohnen bezeichnet. Als eine Strategie literarischer Distanzierung erschlief3t sich die
Ausdrucksform Ressentiment tiber den Protest. Der Oberbegriff fiir Verweigerungsfor-
men ist das Ressentiment, wihrend Unversdhnlichkeit eine Facette des Ressentiments
darstellt.

Durch den Protest bildet sich ein Subjekt, dem es gelingt, sich das Recht auf Erinne-
rung zu bewahren und sich dem zu widersetzen, wodurch es sich >lahmgelegt« (Kliiger)
oder »fliigellahm«®°® (Améry) gemacht sieht. Die Ausdrucksform Ressentiment hebt die
Diskrepanzen hervor, zu denen sich das Subjekt verhilt, und betont die Widerstindig-
keit (vesistence), die es aufbringt. Damit richtet sich die Aufmerksambkeit auf verschiede-
ne Phinomene des Protests, »Gegenrede« (Améry), »Gegenvorwiirfe« (Kliiger), auf das
Verweigern von Verschnung oder die Abwehr von bestimmten Fremdzuschreibungen
und von Sentimentalitit. Ressentiment und Sentiment haben zwar einen gemeinsa-
men Wortstamm, meinen hier aber Verschiedenes. Dazu kommt die Vorsilbe s>re¢, die
mit>Wiederholung« und >Widerstand« itbersetzt wird, um die Funktion der >Gegenrede«
und >Abwehr« zu erginzen.

Améry distanziert sich in Jenseits von Schuld und Siihne von Rollenzuschreibungen,
die das Ressentiment seiner Ansicht nach nicht als Reaktion eines Gewaltopfers erfas-
sen, sondern ihn als KZ-Opfer stigmatisieren. Die ihm zugeschriebenen Ressentiments

609

werden, so Améry, als »soziale[r] Makel« oder »Krankheit«**” abgewertet und das Op-

607 Améry: Ressentiments, S.126.

608 Ebd., S.128.

609 Ebd., S.121. An dieser Stelle bietet es sich an, auf eine Debatte, die im Jahr 1998 in der Bundes-
republik Aufmerksamkeit erregte, einzugehen. Es handelt sich um die sogenannte Walser-Bubis-
Debatte im Anschluss an die Friedenspreis-Rede von Martin Walser in der Frankfurter Paulskirche.
Ohne diese inhaltlich ndher auszufiihren, sei lediglich auf eine kontrastierende Dichotomisierung
von »Reflex« und »Reflexion« im Aufarbeitungsdiskurs verwiesen, die an den Mechanismus er-
innert, den Améry bereits in den 1960er Jahren in Ressentiments beschreibt. Insbesondere dann,
wenn man, wie Lars Rensmann, die diskursiven Positionierungen betrachtet: In der medialen Be-
richterstattung wurde Walser die »Reflexion« attestiert und Bubis< Reaktion auf Walsers Rede als
»Reflex« bewertet. Vgl. Rensmann, Lars: »Enthauptung der Medusa. Zur diskurshistorischen Re-

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

131


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

B TEXTANALYSEN

fer fiir »krank« erklirt. Seine Ressentiments miisse er deshalb gegen die verschiede-
nen Deutungen abgrenzen und neu bestimmen.®'® Auf diese Weise entlarvt sein Essay
stigmatisierende Fremdzuschreibungen, die ihn im Land der Titer auf die Rolle ei-
nes nachtragenden Ressentimenttrigers reduzieren.®! Was Améry »Gegenrede« nennt,
sind die Auflerungen eines ressentimenttragenden Subjekts. Es wehrt sich gegen ver-
ordnetes Vergessen und Verzeihen, gegen sentimentale Vereinnahmung und vereinfa-
chende Sprachformeln sowie gegen Opferrollen, durch die es sich frembestimmt fihlt
und seine Erfahrungen auf bestimmte Konstruktionen reduziert sieht.

Bei dem jeweiligen Gegenentwurf zu den Opferkonstruktionen handelt es sich um
einen rebellierenden, sich verweigernden und dadurch das »Ich« stirkenden Subjekt-
entwurf.%"? Der hier verwendete Begriff »Entviktimisierung« rekurriert auf die Abwehr
der Opferrolle. Entviktimisierung stellt sich so als ein Versuch der autobiographischen
Erzihlinstanz heraus, souverdn auf die Rollen zu reagieren, unter anderem dort, wo
das Subjekt die Rolle »spielt«®®® (Kliiger) oder sie »neu zu definieren«®* sucht (Améry).
Das ressentimenttragende, aktive Subjekt bildet sich, wenn das »Ich« iiber passive Op-
ferkonstruktionen spricht. Das sich iiber den Protest konstituierende — ressentiment-
tragende — Subjekt nimmt dann eine distanzierte Position ein. Die Besonderheit des
Ressentiments besteht nunmehr darin, dass das Subjekt damit sowohl die Gewalter-
fahrung als auch das Umfeld literarisch auf Distanz hilt. Dieses Subjekt artikuliert,
womit es sich konfrontiert sieht. Erst in der reflexiven Beschreibung des autobiogra-
phischen Subjekts, wie es sich zu seinen Ressentiments verhilt, gewinnt das Ressenti-
ment eine Kontur als Ausdrucksform der Reflexion (»Zeitumkehrung«, »Moralisierung
der Geschichte«) und der Gegenrede (»Protest«, »Recht des Erinnerns«).

Lehnt das erzihlende Ich in weiter leben die Rolle des passiven Opfers ab, zum Bei-
spiel durch die Konstruktion eines Vorurteils als ein Verfahren der Reduktion, ist das
eine Strategie der Distanz. Oder wenn das erzihlende Ich in Ressentiments das Erleb-
te reflektiert und twber seine Erfahrungen schreibt »wie iiber ein Phinomen«®™, dann
entsteht Distanz durch das Verfahren der subjektiven Abstraktion, einer narrativen Ver-
bindung konkreten Erlebens mit theoretischen Reflexionen. Reduktion und Abstraktion
stellen damit zwei Verfahren der Distanz dar, die zum Ressentiment gehoren.

konstruktion der Walser-Debatte im Licht politischer Psychologie«. In: Micha Brumlik/Hajo Fun-
ke/Lars Rensmann (Hg.): Umkampftes Vergessen. Berlin: Schiller, 2004, S. 30-128, hier S. 58. Indem
Bubis«< Kritik an Walsers »Erinnerungsabwehr« (ebd.) als eine reflexartige und ttberempfindliche
Reaktion bewertet wird, wird Bubis zum Rollentriger (oder gar Ressentimenttrager) gemacht und
seine Kritik als Reflex herabgesetzt.

610 Vgl. Améry: Ressentiments, S. 127f.

611  Vgl.ebd., S.126.

612 Vgl. Kluger: weiter leben, S. 271: »Ich halte die Erinnerung fest, mit geschlossenen Augen, lang-
sam aufwachend, ganz fest, dieses Stiick Leben will ich besitzen« (ebd.); »Sich verkrallen in das
Geschehene, anstatt es hinzunehmen« (ebd., S. 279), »Warum mir Vorschriften machen, wie ich
damit umzugehen habe?« Kliger »wehrte« und »weigerte« sich, das Erlebte zu vergessen, »ich
gab nicht nach« (ebd., S. 228).

613  Kliiger: weiter leben, S. 51.

614 Améry: Ressentiments, S.127.

615  Weiler: Der Korper als Medium, S. 45.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Der Schwerpunkt der ersten Kapitelhilfte lag auf dem Versuch, den Ort des Be-
griffs sRessentiment« und die Situation des Subjekts, das sich auf seine Ressentiments
beruft, zu bestimmen. Als eine spezifische Verweigerungshaltung wurde das Ressen-
timent im Hinblick auf das Verzeihen diskutiert. Gegeniibergestellt wurden hier zwei
verschiedene Perspektiven auf das Verzeihen, die sich auf die Positionierung des Sub-
jekts mit seinen Ressentiments auswirken. Auf diese Weise konnte das Ressentiment als
eine spezifische Reaktion im Text vorgestellt werden, verordnetes Vergessen und Ver-
sohnen, aber auch passive Opferrollen aus einer Position der Stirke heraus literarisch
zu distanzieren.

Anschlieflend wurde Amérys Essay Ressentiments analysiert und sein Modell der
Zeitumkehr vorgestellt. Mit dem Distanzierungsverfahren der subjektiven Abstraktion,
die intellektuelle Aufarbeitung durch die narrative Verbindung konkreten Erlebens
mit theoretischen Reflexionen, leitet Améry die Gegeniiberstellung von individueller
und kollektiver Zeit her. Amérys »Anspruch der Zeitumkehrung«, sein »Protest« und
der »Konflikt« erwiesen sich dabei als Komponenten der Selbstbildung, anhand derer
sich zeigen lieRR, wie ein Subjekt entsteht, das weder bereit ist zu vergessen noch sich
zu versbhnen. Das hatte wiederum zur Folge, dass sich Ressentiments erst durch den
Druck von auflen verstetigen.

In der zweiten Hilfte wurde das Ressentiment in weiter leben analysiert. Was sich
anfinglich als Bedingungen des Ressentiments andeutete, stellt sich iiber das ressen-
timenthafte Sprechen eines spezifischen Subjektentwurfs als Bedingung der Selbstbil-
dung heraus. Sich erstens als protestierend zu entwerfen und zweitens darin selbst erken-
nen zu konnen, was wiederum drittens verlangt, am Geschehenen festhalten zu wollen,
und viertens in die Forderung miindet, dass andere die eigenen »Ressentiments« oder
»Unversohnlichkeiten« anerkennen sollen, sind Bedingungen der subjektiven Selbstbil-
dung. Zu ihr gehért ein identititsstiftendes Moment,®'® das bewusste Festhalten von
Erinnerungen und das Fordern von Anerkennung des subjektiven Protests. Denn wer
die Unversdhnlichkeiten der Opfer als legitime Form der Auseinandersetzung und Kri-
tik anerkennt, der akzeptiert, dass die Verbrechen nicht >wiedergutzumachenc sind.
Diese Bedingungen spezifizieren das Ressentiment als eine Ausdrucksform, die iiber
das Bewahren der eigenen Erinnerungen hinausgeht.

Fiir die Subjekte in weiter leben und Ressentiments gilt: Ihre Ressentiments stellen sie
nicht als ein Hindernis dar, das sie selbst iiberwinden miissten. Verhandelbar sind die
»Unversohnlichkeiten« fiir Kliiger ebenso wenig wie fiir Améry, der auf seinen Ressenti-
ments beharrt. Letztlich bildet das Ressentiment im Text einen Ort ihres individuellen
Bewiltigungsversuchs. Kliiger wertschitzt ihre »Unversohnlichkeiten« beziehungsweise
betrachtet ihre Ressentiments als ihr personliches Eigentum, wie sie es in dem Artikel
Forgiving and Remembering, zehn Jahre nachdem weiter leben veroffentlicht wurde, be-
kriftigt. Im Sinne einer Haltung helfen sie ihr, so schreibt sie 2002, die Waagschalen
der Gerechtigkeit austarieren zu kénnen.®7 Im Vergleich zu Améry, der sich mit ei-

616 Wie disparat der Begriff sldentitét< hier ist, darauf macht u.a. Helmut). Schneider aufmerksam.
Vgl. Schneider: Reflexion oder Evokation, S.171.

617 »l do harbor resentments that are not for display and that | cherish as my private property, like
my memories, and that help me live by balancing the scales of justice. Remembering and resen-

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

133


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

B TEXTANALYSEN

ner »Moralisierung der Geschichte«®™® auch im Namen eines Kollektivs jiidischer Opfer
positioniert,®*® spricht Kliiger hier fiir sich als Einzelne.

Fir die Autorin Kliiger besteht der Unterschied zwischen »Opfer und Freiheit« dar-
in, dass das eine Passivitit sei und das andere »Kontrolle iibers eigene Leben« bedeute.
»[J]lede Form von Distanzierung macht frei, bedeutet, ich bewahre mein Urteil. Durch
Denken konnen wir die Freiheit erlangen, die uns die Umstinde geraubt haben.«®*°
Was die von ihr genannte Distanzierung macht, entspricht der Abgrenzungsbewegung
in ihrer Autobiographie, sich selbst frei von Fremdzuschreibungen zu machen. Kli-
ger entwirft ein autobiographisches Subjekt, das sich dazu befihigt, einzugreifen, ab-
zuwehren, entgegenzuhalten, zu widersprechen und zu verweigern, und dadurch die
Kontrolle behilt.

Freigelegte Vereinnahmungen und Erinnern an die Shoah

Mit dem Ressentiment nehmen Améry und Kliiger eine distanzierte Sprecherposition
ein, von der aus sich eine souverine Perspektive auf entmichtigende Erfahrungen
und Fremdzuschreibungen konstituiert. Sie erschreiben sich eine je eigene Position,
die das Verhalten eines gesellschaftlichen Umfelds in Deutschland oder die im Dis-
kurs zum Holocaust etablierten Vorstellungen und Opfer-Wahrnehmungen kritisch
kommentiert. In weiter leben dient Distanznahme im Ressentiment vor allem dazu,
Vereinnahmungstendenzen aufzuzeigen, an Kliiger herangetragene Rollen abzuweh-
ren, deren Ursache der Text als Entlastungswiinsche und Vermeidungsstrategie ihrer
Zeitgenossen inszeniert.

Das Erzihler-Ich wirkt damit einer ausgrenzenden Vereinnahmung entgegen. Die-
se paradox formulierte Wendung versucht, die aus der Perspektive Kligers wahrge-
nommene Widerspriichlichkeit aufzunehmen, wenn das erzihlende Ich die Vereinnah-
mung als Ausgrenzung beschreibt, zum Beispiel durch das Anzweifeln ihres Erinne-
rungsvermdgens oder durch die Verharmlosung ihrer Erfahrungen in Gefangenschaft.
Vereinnahmung meint dann, dass Aufienstehende die Erfahrungswelt Kliigers von ihrer
eigenen Vorstellungswelt ausgehend beurteilen.®2!

Dariiber hinaus schafft die iiber das Ressentiment erzeugte Distanz einen Bezugs-
raum, der die »Grundlage fiir den Dialog zwischen Opfern und Nicht-Opfern«®?? bildet
und so ein gemeinsames Sprechen, Reflektieren und Diskutieren iber die Shoah und
iiber Gewalt ermoglicht.

ting are, or maybe, siblings, like their opposites, forgiving and forgetting.« (Kliiger: Forgiving and
Remembering, S.311) Zwischen Ressentiments und Erinnern bestehe laut Kliiger eine dhnliche
Verwandtschaft wie zwischen ihren Gegenteilen, dem Vergeben und dem Vergessen.

618 Améry: Ressentiments, S. 143.

619 Vgl. ebd.: »Halt aber unser Ressentiment im Schweigen der Welt den Finger aufgerichtet«. Zur
zeitgenossischen Kritik an Amérys >Vereinnahmungz eines judischen Opferkollektivs der Offene
Brief von Lotte Paepcke in Kap. 2.2 »Gegen die Zeitmiihlen, die alles zermahlen«.

620 Kliiger: Brief an Pick v. 14.08.2014.

621 Vgl. Kliiger: weiter leben, S. 73.

622 Poetini: Weiteriiberleben, S. 328.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jean Améry und Ruth Kliger

Das erzihlende Ich hilt an der Vergangenheit fest, ohne passives Opfer zu sein:
Dafiir macht das Subjekt das Ressentiment zum »Ort«®?® des Erinnerns an die Shoah
und an die Opfer und erklirt es damit zum Ort des Sprechens iiber seine Erfahrungen.
Bezieht es sich auf seine Ressentiments, vermittelt es die »Unverginglichkeit des Ver-
gangenen«®**. Dadurch werden weiter leben und Jenseits von Schuld und Sithne aufje eigene
Weise zu einem »Arbeitsangebot<<6zs, das sich nicht an die Titer, sondern an die Nach-
geborenen richtet, Gesprichsbedarf signalisiert und dabei Differenzen wie Konflikte
benennt. Diese Konflikte losen sich fiir Kliger und Améry nicht auf, weder im Ver-
zeihen auf individueller noch durch Verséhnung auf kollektiver Ebene. Die von Amé-
ry genannten »Sporen unseres Ressentiments« sollen an einen offenen »Konflikt«®2¢
(Améry) zwischen Titer- und Opferkollektiv erinnern, der vom Subjekt in der Gegen-
wart nur iiber den Protest eingeholt werden kann. »Austragen« (Améry) ldsst sich der
Konflikt nicht,®?7 fiir Améry gilt es aber, an ihn zu erinnern und iber den Konflikt an
die Shoah zu erinnern.

Dabei zeigt das Ressentiment »Trennendes«®?® auf. Hierfiir besteht das jeweilige
Subjekt auf Grenzen in erfahrungsbedingter und moralischer Hinsicht. Kligers Auffor-
derung »Werdet streitsiichtig, sucht die Auseinandersetzung!«®?? setzt daher die Res-
sentiments der Betroffenen als Bestandteil der geforderten Auseinandersetzung vor-
aus. Fiir diese Auseinandersetzung gilt, Ressentiments nicht als ein der Verséhnung
im Weg stehendes Hindernis anzusehen. Auf diese Weise entfaltet sich die produktive
Dimension des Ressentiments, gewissermaflen auf >zwei Seitenc: fiir das ressentiment-
tragende Subjekt, das seine eigene Distanz in Form von Protest artikuliert, und auch
fiir den Leser, der sich von bestimmten vereinnahmenden Ansprachen der Erzdhlerin,
von ignorierenden, verharmlosenden Verhaltensweisen der Figuren und bestimmten
Auflerungen in weiter leben distanzieren soll. Diese Form von Arbeitsangebot ist ein Ge-
sprachsangebot, das dabei keine Verséhnung in Aussicht stellt.

Vergleichbar mit Amérys >Bekenntnis«, das in Ressentiments als ein Akt des Subjekts
beschrieben wird, der vor aller Verstindigung von ihm als Opfer erwartet werde, ist es
bei Kliiger die >Bereitschaft« zur Verséhnung, durch die sie sich in eine Rolle gedringt
sieht. Kliiger will weiter leben nicht als Versohnungsangebot verstanden wissen.®>° Nicht
die Versdhnung ist ihr Angebot, sondern ihre Bereitschaft zur Verstindigung, ihr Buch
ist ein Reflexionsangebot und eine Einladung zum Streitgesprich, das weder glitten

623 Steiner: Erinnern und Leben, S.39: »Im Ressentiment gewinnt die uneinholbare Vergangenheit
ihren Ort zuriick«.

624 Ebd.,S. 40.

625 Heidelberger-Leonard: weiter leben — Grundstein zu einem neuen Auschwitz-Kanon<, S.167.

626 Améry: Ressentiments, S.141, S.125. Es handelt sich um einen ungelosten Konflikt, »kein Konflikt
ist beigelegt«, so Améry (Améry: Vorwort zur Neuausgabe 1977, S.18).

627 Den »nicht ausgetragene[n] Konflikt zwischen Opfer und Schliachtern« (Améry: Ressentiments,
S.141) hatte Améry vermutlich auch den >niemals austragbaren Konflikt< nennen kénnen, denn
als Denkmoglichkeit kommt fir Améry nur die Verlagerung, nicht die Austragung des Konflikts
infrage. Sein Modell ist eher als eine Idee zu verstehen, die im Modus des Als-ob verbleibt.

628 Heidelberger-Leonard: Kliiger weiter leben, S.166.

629 Kliger: weiter leben, S.141.

630 Vgl. Kliiger: unterwegs verloren, S. 165.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -

135


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

B TEXTANALYSEN

noch versshnen, sondern konfrontieren und provozieren will.®3! Beruft sich die Er-

zihlerin auf ihre »Unversdhnlichkeiten«®32

, formuliert das Subjekt in weiter leben mit
seinem teils vehementen Ton einen Auftrag, der mehr ist als nur ein Angebot.®** Der
Leser »fiihlt sich nicht einfach angesprochen, er bekommt unmifiverstindlich das Ge-
fithl, daR von ihm eine Antwort erwartet wird«®>*. Dieser Kommentar von Gerhard
Scheit auf Amérys Essayband gilt auch fiir Kliigers Autobiographie, die sich als ein »An-
stof zu Selbstreflexion und Selbstmifitrauen«®* herausstellt. Dabei zeichnet sich eine
Distanzierungsstrategie ab, deren Spezifik in der reaktiven Aversion, im Protest eines
Subjekts, besteht, das rebelliert gegen die Neutralisierung der Ereignisse (Améry) oder
gegen die Glittung im Diskurs (Kliger).

631 Vgl. Liebrand, Claudia: »Das Trauma der Auschwitzer Wochen in ein Versmaf} stiilpen< oder: Ge-
dichte als Exorzismus. Ruth Kliigers weiter leben«. In: Arian Huml/Monika Rappenecker (Hg.): Jii-
dische Intellektuelle im 20. Jahrhundert. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 2003, S. 237-248,
hier S. 241; vgl. Heidelberger-Leonard: Kligers weiter leben revisited, S.127.

632 Kliiger: weiter leben, S. 279.

633 Vgl. Rosenfeld: Der geschichtlich-moralische Auftrag Jean Amérys, S. 48: »Wer ihn so hort, wie er
gehort werden wollte, wird zur Verantwortung aufgefordert«.

634 Scheit: Nachwort, S. 652.

635 Ebd., S.692.

am 14,02.2028, 05:56: /ol -


https://doi.org/10.14361/9783839459409-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

