
I. Kapitel – Raum und Zeit 59

Eine Architektur, die niemanden anficht, ist keine Architektur. Es gibt keine neutrale

Kunst, keinen objektiven Willen zur Macht, keinen ›angemessenen‹ Willen der »verlo-

renen Mitte« (Sedlmayr). Es hieße nur »den Intellekt kastrieren« (GM: 362). Dies gibt es

nur für kaltgestellte Frösche undHinterweltler, aber nicht für das Leben.Nochmals kurz

gefasst: Die Unveränderlichkeit war die große Sorge Platons,14 die absolute, d.h. eben

unveränderliche Ordnung. Nehmen wir den umgekehrten Platonismus schon mit dem

vielleicht wichtigsten Lehrsatz der Landesplanung vorweg:

Der gute Planmuß die Dynamik der Geschichtemit einbauen, die ihn einmal überwin-

det. (Schwarz: 228)

3. Der verlorene Raum

In any age, a dream for a new life leads into a new space! (T. Ito)15

Mit Zevis erneuter Frage »Was ist Architektur?« (vgl. Zevi: 11) stellt er in seinemwegwei-

senden Buch Saper vedere l’architettura (Architecture as space: how to look at architecture) ihren

grundlegendsten Aspekt der Raum-Planung in den Vordergrund (Raumplanung na-

türlich nicht verstanden im Sinne der geografischen Topologie oder Regionalplanung).

Sämtliche der von Zevi kurz zusammengefassten acht zusätzlichen (oder alternativen)

Interpretationen der Architektur nehmen schon 1948 unser heutiges Problem der Kom-

petenzverschiebungen in den verschiedenen Raumplanungsprozessen vorweg. Jede

(alternative) Interpretation der Architektur meint eine ausreichend holistische Vision

des menschlichen Lebensraumes liefern zu können, ohne auch nur ansatzweise auf

das räumliche Verständnis der Architektur (der Stadt) einzugehen, genauer gesagt,

auf den elementaren Zusammenhang allein schon der ersten drei Dimensionen der

Architektur, ohne die sämtliche weitere Dimensionen der Raumplanung schlicht und

ergreifend ihre Existenzgrundlage verlieren.16 Der viel umstrittene Ausdruck von der

Architektur als Mutter aller Künste findet in dieser Grundbedingung (Voraussetzung)

seinen eigentlichen Sinn.

teux. Elle n’a pas d’autre usage que celui-ci: dénoncer la bassesse de pensée sous toutes ses formes.

Y a-t-il une discipline, hors la philosophie, qui se propose la critique de toutes les mystifications

quels qu’en soient la source et le but ?« (Deleuze 7: 120f.)

14 »Der Unterschied zwischen diesen Wertuniversen und den platonischen Ideen ist, dass sie nicht

unveränderlich sind. Es handelt sich um Universumskonstellationen, innerhalb derer sich eine

Komponente gegenüber den anderen behaupten [behauptet] und die anfängliche Referenzkonfi-

guration sowie den herrschenden Wertungsmodus modifizieren kann.« (Guattari 1: 40)

15 El croquis 71, Toyo Ito, 1986–1995, Madrid: 1995, S. 10

16 »Der Raum ist eine nothwendige Vorstellung a priori, die allen äußeren Anschauungen zum Grun-

de liegt. Man kann sich niemals eine Vorstellung davon machen, daß kein Raum sei, ob man sich

gleich ganz wohl denken kann, daß keine Gegenstände darin angetroffen werden. Er wird also als

die Bedingung derMöglichkeit der Erscheinungen und nicht als eine von ihnen abhängige Bestim-

mung angesehen und ist eine Vorstellung a priori, die nothwendigerweise äußeren Erscheinungen

zum Grunde liegt.« (Kant 2: 75)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007 - am 13.02.2026, 21:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Exemplarisch erinnert Zevi an die Untrennbarkeit von Architektur und Stadt, indem

er unter anderem abermals die Rolle der Fassade als (organische) Membran zwischen

den beiden zusammenhängenden, ineinander übergehenden Seiten der Architektur, al-

so zwischen Innen- und Außenraum beschreibt, wobei der Außenraum eben wiederum

als (offener) Innenraum zu verstehen bzw. zu konzipieren sei (ganz im Sinne Aldo van

Eycks). Man kann nicht genug auf diesem Raumverständnis insistieren, da selbst un-

ter Architekten immer wieder diese scheinbare Unabhängigkeit von Objekt und Raum

zu finden ist. Es sei erlaubt, im Zusammenhang dieser gegenseitigen Bedingung erneut

(im übertragenen Sinne) an Einstein zu erinnern, als er uns begreifen ließ, dassmit dem

Verschwinden des Objektes ebenso der Raum verschwindet (Balibar: 65). Jedoch sei mit

Nietzsche17 im gleichen Zug wiederum vorweggenommen, dass es mit unserem archi-

tektonischen Raumverständnis wie mit der Zeit oder auch dem Sein steht, denn es gibt

weder eine Zeit an sich noch einen Raum (oder eine Raumkonzeption) an sich, genau-

so wenig wie ein Ding an sich. Raum und Zeit werden von unserem Gehirn projektiert

(Bergson 2: 155ff.). Die Bewegung, der Fluss der Dinge, werden von unserer Abstrakti-

onsmaschine (dem Gehirn) bejaht, aufgeschlüsselt oder analysiert und neu zusammen-

gesetzt. Die scheinbar beliebigen Kombinationsmöglichkeiten sind natürlich nicht der

Willkür überlassen, sondern präzise den Ansprüchen einer bestimmten Situation ange-

passt. »Es gibt nicht ein Sein, das schon da ist und quer durch die Zeitlichkeit hindurch

eingerichtet ist« (Guattari 1: 44). Somit drängt sich uns auch ein anderes Verstehen des

Verstehens, des Erkennens auf (Kapitel 18Denken und Entwerfen).

Auch der Begriff des Organischen findet in diesem Zusammenhang eine überaus

anschauliche Berechtigung (gegenüber seiner sonst oft zweifelhaften Verwendung in

der Architektur). Er illustriert exemplarisch (undmetaphorisch), dass mit dem Trennen

der Maßstäbe (also von Objekt und Stadt-Raum bzw. Architektur und Städtebau) dem

übergreifenden städtebaulichenEntwerfenpotenziell jegliche solideGrundlage zumun-

mittelbaren Zusammenwachsen der Lebensräume entzogen wird, was wiederholt zum

›Absterben‹ des ganzen Organes führt. Raumplanung, d.h. Architektur, ist also eine alle

Maßstäbe übergreifende und integrierende Disziplin, und der (spät erfundene) Begriff

des Städtebaus betont lediglich das leider immer noch viel zu wenig selbstverständliche

großmaßstäbliche Verständnis der Architektur, inbegriffen die ihr zugrundeliegende

Integration sämtlicher komplementärer Disziplinen (allen voran Verkehr und Umwelt).

Statt von Städtebau sollte man vielleicht mit Rossi ganz einfach nur mehr von einer

»Architektur der Stadt« sprechen.

Man integriert nicht wahrhaftig komplementäre Kompetenzen, vielmehr provoziert

die Vergrößerung des Maßstabes bzw. Erweiterung des Aufgabengebietes immer häu-

figer ein Konkurrenzdenken zwischen den unterschiedlichen Disziplinen oder ›Anwär-

tern der Raumplanung‹, da der Raum eben nichtmehr imVordergrund steht.Der Raum

ist weder als Ausgangspunkt (als Mutter aller Künste) noch als Ziel verstanden (als mit

17 »Zeit an sich ist Unsinn: nur für ein empfindendes Wesen giebt es Zeit. Ebenso Raum. Alle Ge-

stalt ist dem Subjekt zugehörig. Es ist das Erfassen der Oberflächen durch Spiegel. Alle Qualitäten

müssen wir abziehn. Wir können uns die Dinge nicht denken, wie sie sind, weil wir sie eben nicht

denken dürften.« (KSA7, § 19[140])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007 - am 13.02.2026, 21:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 61

anderen Dimensionen zu erweiternder menschlicher Lebensraum). Er ist im Stadt-Pla-

nungsprozess heute immer mehr der verlorene Sohn, ein Aspekt unter vielen. Die un-

zähligenBeispieledesmehroderweniger ausgedehnten ›Schließens‹derRestflächender

Immobilienentwicklungmit ›Verlegenheitsgrün‹,umdenheute imVordergrundstehen-

den Grünbedarf zu decken, sind symptomatisch für dieses mangelnde Verständnis des

öffentlichenRaumes.Man ist nochweit entfernt vom »maschinischenGefüge« (Guattari

1: 49), über das wir im zweiten Teil ein tieferes Verständnis des Organischen gewinnen

werden.

Der Ort ist nicht schon vor der Brücke vorhanden. (Heidegger 5: 148)

Die Ursache des verlorenen Raumes ist also nicht nur eine Trennung derMaßstäbe (und

der Ausbildungen), sondern auch die konzeptuell unzureichende Vereinigung von Voll-

körper und Hohlkörper (die Leere), von öffentlichem Raum und der ihn bestimmenden

Morphologie der Bauten, die sich als das plastische Gegenteil zum Verlegenheitsgrün

versteht. Inder heutigenStadtplanung führte der totaleVerlust einer seriösenRaumkul-

tur dazu, vermehrt den öffentlichen Raum als gewissermaßen unabhängiges und den-

noch strukturierendesElementplanenzuwollen.Man ›entwirft‹ alsodieLeere,den städ-

tischen Hohlkörper, ohne eine präzise Vorstellung der Letzteren in jeder Hinsicht be-

dingenden Vollkörper zu kennen oder zumindest unabhängig von dessen (des Vollkör-

pers) konkreter Dimensionen.Man plant eine ›Beziehung des Ortes zumMenschen‹ oh-

ne das den Ort erst ermöglichende Objekt (Heidegger 5: 148). Die ganze räumliche Auf-

fassung eines Hohlkörpers (Zevi), in dem innen und außen untrennbar zusammenge-

hören und zusammenfließen (Haus und Stadt als Körper bei Alberti), bricht damit zu-

sammen. Das sich gegenseitige Bedingen wird niemals konzeptuell ausgeschöpft. Der

Raum wird zum approximativen Endprodukt zufälligen Zusammenfallens relativ ›un-

abhängiger‹ (z.B. öffentlicher und privater) Planungsstrategien. Raum wird mit Weite,

mit Ausdehnung, verwechselt, d.h. Raumplanung entspricht heute eher einer Nutzflä-

chenplanung mit den approximativen zwei Dimensionen. Die dritte Dimension spielt

beispielsweise nur bei Polemiken über absolute (und eben nicht relative) Gebäudehöhen

eine Rolle (die dann den allgemeinen Richtlinien und Baugesetzen unterstellt werden).

Viel wichtiger ist den Planern die vierte Dimension der Zeit, da sie unmittelbar mit der

dominierenden ökonomischen Interpretation der Stadt zu tun hat, alsomit der Stadt als

Investitionsprodukt (als materialisiertem Wachstum der Marktwirtschaft und nur se-

kundär als konkretem Lebensraum).

Man kann sich durchaus fragen, inwiefern das scheinbar neue Raumverständnis der

Moderne paradoxerweise zu dessen Verlust beigetragen hat. Die entschiedene Öffnung

zum Außenraum und dessen klare räumliche und/oder visuelle Integration in die mo-

derne Architektur ist eine der wichtigsten Errungenschaften des frühen 20. Jh. Jedoch

setzte mit demUmkehren der Dichte (Inversion von voll und leer, von Figur und Grund,

von Bau- undRaumkörper [vgl. Choay 2: 35, und Rowe/Koetter: 94ff.]) auch das Auflösen

des Außenraumes ein. Man ist offener zum Außenraum, aber das Außen ist eben nur

nochendloseOffenheit (derBezugzuMondrians rahmenlosenKompositionen illustriert

dies vorzüglich).DasAuflösendesStraßenraums,das radikaleÖffnender geschlossenen

›alten Welt‹ (Le Corbusier 1: 140), führte nicht zur ›offenen Gesellschaft‹, sondern ledig-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007 - am 13.02.2026, 21:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Nietzsches Architektur der Erkennenden

lich zu einer »atomisierten Gesellschaft« (Rowe/Koetter: 97). Auch der Begriff der »loo-

se pattern« bei den Smithsons ging über die nunmehr lose Struktur hinaus und führte

zumeist zur komplettenAuflösung einer (er)fassbaren und ›aufgeladenen‹ (bzw.binden-

den) Raumstruktur.

Heute, imZeitalter der nachhaltigenVerdichtung (»die Stadt über der Stadt bauen«),

ist mancherorts die Dichte zum (politischen) Problem geworden (zur »losing battle with

the issue of quantity« [Koolhaas 3: 961]). Allein die Frage »Was ist Raum?« stößt überwie-

gend nur auf Verstörung, denn seltenen Ortes findet man eine fundierte Raumkultur.

Die Abwesenheit des verlorenen Sohnes ›begründet‹ auch die fortschreitende Abwesen-

heit der Architekten in den entscheidenden Positionen der Stadtplanung. Auch ihnen

sind größtenteils die fundamentalen konzeptuellen Unterschiede verschiedener Stadt-

raumvisionen (wie beispielsweiseBabylonoderChandigarh) nichtmehr ›selbstverständ-

lich‹. Wenn man die Seelen der Städte nicht mehr begreift, nicht mehr konzeptuell er-

fassen und unterscheiden kann, wie sollte man dann eine neue Seele schaffen, wie eine

Stadt bauen können, in der wir »in uns spazieren gehen«? Und warum sollte man dann

folglicherweise (mit der verlorenen Raumkultur) die Stadtplanung nicht auch anderen

›Spezialisten‹ überlassen können?

Ein Volk, das sich seiner Gefahren bewußt wird, erzeugt den Genius. (KSA7, § 19[17])

Platon war dieser hervorragende Genius, vorab der Griechen, alsdann des Abendlandes.

Als Antwort auf das Barbarentum des bedrohlichen Außens entwarf er seine autoritäre

Stadt als Abbild der ›reinen‹ Seele, des absoluten Seins (Platon 3: 289-92). Seine Raumvi-

sion war Seinsvision, sein Raumkörper war eben ein platonischer Körper, der den klas-

sisch-modernen »Geist der Wahrheit« verkörperte (Le Corbusier 1: 167ff.). Mathematik

(Arithmetik oder »Wissenschaft der Zahlen«) ist bei Platon die ersteWissenschaft, Geo-

metrie oder »Wissenschaft der Flächen« die zweite und »Raumwissenschaft« bzw. »Wis-

senschaft der Körper« (oder der »Entwicklung der Körper«) die dritte (noch vor der As-

tronomie)! Le Corbusier verstand nur zu gut diesen unmittelbaren Zusammenhang von

Göttern und Geometrie,18 die Bedingtheit absoluter Perfektion durch mathematische

Ordnung,19 die pure Geometrie, ›reine Seele‹ und Einheit mit dem ewigen Sein20, kurz:

Wille zurWahrheit.DerHomo sapiens ist ein Platoniker bzw.wurde in den letzten zwei-

tausend Jahren zum Platoniker; denn hinter der Wahrheit – und nur hinter ihr – steht

das Glück.

Die ersten drei platonischen Wissenschaften ermöglichen also diesem Willen den

Weg zum Glück, sie sind grundlegende und wegweisende Wissenschaften des Glücks

(und als der klassischen Metaphysik unterstehende Disziplinen selbstverständlich auch

18 »Géométrie et dieux siègent ensemble (vieille histoire humaine, à vrai dire simple et première his-

toire humaine)« (Le Corbusier 1: 113).

19 »Les arts et la pensée modernes après un siècle d’analyse cherchent au-delà du fait accident et

la géométrie les conduit à un ordre mathématique, attitude de plus en plus généralisée. […] Au-

jourd’hui, cette passion est celle de l’exactitude. L’exactitude poussée très loin et élevée au rang

d’un idéal: recherche de perfection.« (Le Corbusier 4: II)

20 »Socrate. Si donc la géométrie porte l’âme à contempler l’essence des choses, elle nous convient ;

si elle s’arrête à leurs accidents, elle ne nous convient pas.« (Platon 3: 289)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007 - am 13.02.2026, 21:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Kapitel – Raum und Zeit 63

das Gegenteil einer derMetaphysik der Kunst unterstellten FröhlichenWissenschaft).Ma-

thematik, die ultimative Ausgeburt des Homo sapiens, wird zum Grundstein jeglichen

wissenschaftlichenDenkens und repräsentiert die sublimste, abstrakteste Zeichenspra-

che der Wahrheit (Platon 3: 288), der Einheit mit dem ewigen Sein (die Einfachheit, die

Sachlichkeit, derMinimalismus... finden hier ihre ›wahren‹Wurzeln).Das In-der-Welt-

Sein (Sloterdijk 1: 6) steht für dieses Einheitsbedürfnis, für die Konzeption der Welt als

Innenraum des Seins. Und da die Stadt schon immer nichts anderes als eine ›Miniatur

der Welt‹ war (vgl. Kapitel 20), kann die Konzeption einer wahren Seele der Stadt ledig-

lich über diese ersteWissenschaft des Glücks erfolgen (wenn auch nur indirekt über die

dritte, ihr unterstellte, aber entscheidende Raumwissenschaft). Aber selbst als geneigte

Seinsforscher wären wir noch weit von einem ›Bauen als Hervorbringen‹ des örtlichen

Wesens entfernt (Heidegger 5: 148ff.), um von einem Bauen unter dem Joche des Wer-

dens noch zu schweigen.

Wannwerden uns alle diese SchattenGottes nichtmehr verdunkeln?Wannwerdenwir

die Natur ganz entgöttlicht haben?Wann werden wir anfangen dürfen, uns Menschen

mit der reinen, neu gefundenen, neu erlösten Natur zu vernatürlichen? (FW: 128)

Essenzialismus,Metaphysik, Regeln und Gesetze geben der Architektur eine mythische

Aura.Diese Verwirrungen führen zu der unklaren Stellung des Architekten, halb Künst-

ler, halb Ingenieur oder Wissenschaftler. Die Architektur wird mit Gesetzen lediglich

›autoritär‹, aber nicht mehr am Leben gemessen. Höherer oder tieferer Sinn, aus der

Hinterwelt Platons oder derNatur derDinge bei Aristoteles (derKörper bei Alberti), lässt

die Architektur zu einer vomLeben verschobenen, autonomen (intellektuellen)Disziplin

werden (das Problem des »theoretischenMenschen« bei Nietzsche [GT, § 18]).Was Lévi-

Strauss der Kunst vorwirft (»l’art pour l’art«), passiert auch in der Architektur. Die ge-

stalterische (oft nur plastische) Kohärenz des Körpers (des Gebäudes wie der Stadt) ist

das hauptsächliche Ziel (der höhere oder tiefere Sinn) und nicht dasMessen des Körpers

am Leben, also seine Lebenstauglichkeit. Schlimmer noch: Man meint mit der absolu-

ten Gestalt den eigentlichen Sinn einer neuen Lebensmöglichkeit mit eingeschlossen zu

haben,den perfektenRahmen für ein zukünftiges Leben, einewahrhafte Vorstellung ge-

schaffen zu haben.

Wenn die Fiktion, also die eigentliche menschliche Welt, »die uns etwas angeht«

(JGB: 46), nicht mehr Fiktion ist, sondern sich entweder hinter unserem heutigen

Kunstverständnis versteckt oder sich ins Gewand der Wissenschaft kleidet, wird Archi-

tektur und insbesondere Städtebau auf den kleinsten gemeinsamen Nenner reduziert,

von Bauvorschriften bestimmt und imZweifelsfall von Juristen entschieden. Schlimmer

noch: Wenn selbst noch die Ästhetik (hier nicht verstanden als übergreifende Erkennt-

nistheorie) Anspruch auf Wahrheit hegt, und die Wissenschaft bis in die Kunst reicht,

begonnen mit dem ›Schönen an sich‹ bei Platon, wird unser eigentliches Aufgabenfeld

einer visionären Raumkultur vollends verschleiert. Genau hier setzt eben Nietzsches

ästhetischeÜberwindung des Platonismus an (Ästhetik eben als übergreifendeErkennt-

nistheorie).

An dasGenie glauben nur nochwenige, vor allem in den Stadtverwaltungen.Diemy-

thische Dimension des Gestalters als Telefon des Orakels (GM: 341), die manchmal noch

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007 - am 13.02.2026, 21:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Nietzsches Architektur der Erkennenden

bei den Entwerfern kultiviert wird, führt in der konkreten Praxis eher zur Verstärkung

des gesetzlichenRahmens,der tendenziell dieArchitektur auf denunzureichendkleinen

gemeinsamenNenner bringt.Weder derKünstlerarchitekt nochder verkleideteWissen-

schaftler sind fähig, eine überzeugende Vision zu vermitteln, solange nicht diemensch-

liche, allzumenschliche Dimension der Fiktion, bzw. ihre konkrete ›Ableitung‹ für die

Raumkultur (das räumlicheEmpfindendesMenschenbeispielsweise imSinnederSphä-

rologie Sloterdijks) dargelegt werden kann.

Raum ist wesenhaft das Eingeräumte, in seine Grenze Eingelassene […] Er ist als Ab-

stand, als Stadion, […] ein »spatium«, ein Zwischenraum. (Heidegger 5: 148ff.)

Es ist fundamental, vom Gestalt-Mythos wegzukommen, d.h. von allen logisch-mythi-

schen Ableitungen (Choay 1: 98), um dem öffentlichen Raum eine neue Dimension ver-

leihen zu können (Dimension durchaus auch im Sinne Heideggers als ›durchmessbarer

Abstand‹ verstanden, als Brücke zur Welt). Wir brauchen neue (alte) Messkriterien am

Leben. Es gilt, die Architektur noch weiter den Humanwissenschaften anzunähern! Es

heißt, die Fiktion wieder konkret werden zu lassen und am Leben zu prüfen (Habermas

und Arendt, in: Paquot). In dieser Prüfung und gemeinsamen Entwicklung liegt das In-

teresse der heutigen Interdisziplinarität, der Zusammenarbeit von Anthropologie, ko-

gnitiven Wissenschaften, Psychologie, Soziologie... Nicht auf Gesetze zählen (vertrau-

en), seien siewissenschaftlich oder künstlerisch, sondern stetig das Provisoriumverbes-

sern (und dazu helfen keine Bauvorschriften, sie verhindern dies geradezu).

So wie man zeitweise Architektur nicht klar genug als Architektur der Stadt gelehrt

hat (Städtebau nur als Aufguss des Architekturstudiums), betreibt und lehrt man heu-

te vielerorts Städtebau ohne Architektur (gerade in den für viele entferntere Diszipli-

nen zugänglichen Aufbaustudiengängen). Haben wir Platoniker Platon wirklich ernst

genug genommen? Haben wir noch eine wirkliche, wahrhaft wirkende menschliche all-

zumenschlicheRaumwissenschaft,eineWissenschaft vonetwas Inexistentem,voneiner

Fiktion?

Es giebt keinen Raum. (Das Vorurtheil der »Leere von Stoff« hat erst die Annahme von

Räumen geschaffen.) (KSA10, § 24[36])

4. Zur Ausbildung

Selbstverständlich gibt es keine zeitlose Definition der Architektur, sondern nur zeit-

und ortsbedingte Begriffsbildungen.Der ganze wissenschaftliche (Be-)Trieb allgemein-

gültiger Begriffe ist selbst nur das Phänomen einer bestimmten Zeit und Resultat ei-

nes örtlich bzw. kulturell klar begrenzbaren Ursprungs (er ist natürlich durchaus auch

kulturübergreifend als der sublimierteste Trieb der sogenannten ›kognitiven Revoluti-

on‹ zu verstehen). Zeitspanne und Verbreitung unseres Universalismus sind allerdingst

schon bedenklich groß, die wenigen Zweifel eher schirmlos verloren. »DieWüste wächst:

wehdem, derWüsten birgt…«,mahnte schonNietzsche (G: 533). So könnte esmalwieder an

der Zeit sein, eine unzeitgemäße Betrachtung der Architektur zu umreißen, keine Be-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007 - am 13.02.2026, 21:47:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

