
412 Georg-Christof Bertsch

»Design muss 
als politisch hoch aufgeladene 

Praxis gelehrt werden …«

HG	  Mit der Theorie der Produktsprache wurde die Zeichenhaftigkeit und 
Bedeutungsdimension von Objekten als gestalterische Herausforderung thematisiert 
und damit geriet auch der kulturelle Kontext, der maßgeblich Teil an der symboli-
schen Bedeutung von Artefakten hat, in den Blick. Können Sie für Ihr Fachgebiet 
Interkulturelles Design die Bedeutung kultureller Kontexte bei der Gestaltung kurz 
umreißen? 
GB	  Es gibt keinen Zweifel daran, dass unterschiedliche Kulturen Zeichen 
unterschiedlich, teils widersprüchlich oder paradox auslegen. Alle Theorien zur 
Interkulturalität transportieren im Kern diese Aussage. Ganz gleich, ob Sie Hall1, 
Trompenaars2, Meyer3, Hofstede4 nehmen, das wird quer durch die empirische 
Forschung so gesehen. Diese Differenzen gehen sehr tief, beziehen sich sogar auf 
das Raum- und Zeitverständnis. Robert Lewine hat das in »A Geography of time«5 
ausführlich untersucht. Kulturelle Unterschiede führen, auch das wissen wir, eher zu 
Konflikten als zu friedlichen Übereinkünften. Richard Lewis belegt dies ebenfalls 
in aller Tiefe. Sein wichtigstes Werk heißt nicht umsonst »When cultures collide«6.

Die Prämisse, dass etwas überall – also transkulturell – verständlich sei, ist 
kulturgeschichtlich eher neu. Noch Oswald Spengler7 war 1918 der Meinung, dass 
Kulturen gar nicht wirklich interagieren könnten und gewissermaßen abgesonderte 
Silos seien. 

Wir nehmen die Idee der allgemeinen Verständlichkeit von Zeichen in der 
Designdiskussion heute meist für gegeben, à la: Das iPhone kapiert doch jeder. 
Diese Idee scheint uns selbstverständlich. In der Literatur zur Interkulturalität 
wird dies keineswegs so gesehen.8 Wenn wir die Klassiker unserer Offenbacher 
Produktsprache, also die hier im Buch ausführlich besprochenen Arbeiten von Gros, 
Mankau, Fischer, anschauen, welche in den 70ern reflektierten, was sie in den 80ern 
veröffentlichten, dann stellen wir fest, dass sie einer eurozentristischen Sichtweise 
folgen. In Deutschland hat das viel mit der Vorgeschichte des Industriedesigns zu 
tun. Der Werkbund stand vor dem Ersten Weltkrieg im Bann der Weltausstellungen, 
der Messen des Hochkolonialismus. Alles wurde auf Export, auf globale Wirksam-
keit deutscher Industrieprodukte hin ausgelegt. Der damals größte Elektrokonzern 
der Welt, AEG, mit seinem durchstandardisierten Programm und seinem Corporate 
Design, die Gründung und der Aufbau von technischen Überwachungsvereinen, die 
Gründung des Normenausschusses der deutschen Industrie 1917 sind alle Ausdruck 
der gleichen Begeisterung, ja Obsession hinsichtlich Normierung, Standardisierung, 
Vereinheitlichung. 

Wie hätte in diesem Kontext die Idee einer nicht universellen Verständ-
lichkeit von Symbolen und Anzeichen eine Chance haben können? In Ulm wirkte 
derselbe Geist fort, die vermeintlich universelle Icon-Sprache von Otl Aicher für 

GEORG-CHRISTOF BERTSCH

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


413»Design muss als politisch hoch aufgeladene Praxis gelehrt werden …«

die Olympiade 19729 war ein entsprechender Ausdruck. Gleichzeitig wurde aller-
dings durch Arbeiten von Gui Bonsiepe10 klar, dass bereits in den stark europäisch 
geprägten Kulturen Mittel- und Südamerikas andere kulturelle Umfeldbedingungen 
herrschen. 

Also: Alles, was nicht der Idee des prinzipiell für jeden jederzeit an allen 
Orten gleich Verständlichem folgt, ist Gegenstand der interkulturellen Betrachtung 
der Produktsprache. 
HG	  Die Produktsprache unterscheidet zwischen Anzeichenfunktion und 
Symbolfunktion; die Anzeichen beziehen sich auf die pragmatischen Funktionen 
der Objekte, auf deren Gebrauch, und leiten die Handhabung, indem sie Nutzer oder 
Nutzerin zu einem angemessenen Verhalten auffordern. Lassen sich diese Aspekte 
der Formgestaltung universalisieren?
GB	  Auf die Frage nach transkulturell verständlichen Anzeichenfunktionen und 
Symbolfunktionen möchte ich mit einer Feststellung André Laurents antworten. Er 
sagt: »Die Kultur, die Sie am wenigsten kennen – in Bezug auf ihre Wirkung auf Sie 
selbst – ist Ihre eigene Kultur. Es ist sehr schwierig, sich von außen zu betrachten. 
Wir können interessante Beobachtungen und Kommentare zu anderen Kulturen 
machen. Aber wir bleiben oft blind für uns selbst.«11 Nach Luhmanns System-
theorie12 sind wir als Gruppe psychischer Systeme in der Umwelt unseres sozialen 
Systems enthalten und gefangen. Wir können dies letztlich durch Kommunikation 
von innen reflektieren. Wir nehmen das ganze System aber auf Reisen mit. 

Mit der Praxis der Akkulturation, also des Sich-Eingewöhnens in eine Kultur, 
im Gegensatz zur Enkulturation, also der originären Sozialisation innerhalb einer 
Kultur, ist ein langsamer Transformationsprozess unserer Wirklichkeitsinterpre-
tation verbunden. Ob dies in abgrenzbaren Schritten abläuft, wie etwa Bennet13 
behauptet, weiß ich nicht. Ich bin solchen Stufenmodellen gegenüber eher skeptisch. 
Aber sie bieten einen Anhaltspunkt für das Verständnis von Transformation. 

Jeder von uns, der eine Zeitlang im Ausland gelebt hat oder sich lange in 
einer signifikant anderen Kultur innerhalb unserer Landesgrenzen aufgehalten hat 
(Subkultur, tribale Kultur) weiß, dass ein schleichender Perspektivwechsel stattfin-
det. Zu diesen Systemgrenzen trägt maßgeblich die ›cultural divide‹ zwischen Stadt-
zentrum und Banlieue14 bei. Kennzeichnend für unsere Gesellschaften ist, dass wir 
mitten im Zerfall vor allem der größten Städte in Zentrum und Banlieue stecken, mit 
inkompatiblen Subkulturen und – in Frankreich besonders gut erforscht – eigenen 
Sprachen, dem Argot der Banlieue15. Der Architekt und Philosoph Tosten Bürklin 
spricht von »Urbanauten«, also jenen, die in den Citys eine Art transkultureller 
Weltkultur verkörpern und höchst mobil sind, und den »lost urbs«, die in Banlieue, 
Slum, Favela lokal gebunden und isoliert bleiben.16 

Wozu dient mir diese ganze relativistische Rede? Sie dient mir zur Erläu-
terung meines Misstrauens gegenüber der Möglichkeit von Universalisierungen. 
Die Produktsprache proklamiert bekanntlich, dass die Symbolfunktion nicht 
›universalisiert‹ werden kann. Das heißt, dass sich Bedeutung in verschiedenen 
Stilwelten widersprechen kann. Sie kann sich auch im zeitlichen Verlauf wandeln. 
Das macht die Interpretation historischer Artefakte anspruchsvoll. Darüber gibt 
es keinen Disput. Allerdings behauptete der Funktionalismus durchaus einen 
Universalitätsanspruch auf der Ebene der Anzeichen. Auch das ist nicht zu halten. 
Richard Fischer und Gerda Mikosch weisen zwar in ihrem Vorwort zum Band 
»Anzeichenfunktionen«17 darauf hin, dass auch diese in ihrer Ausdrucksform 
von den kulturellen und sozialen Bedingungen abhängig sind, gehen aber auf den 
Zusammenhang nicht weiter ein. Allein der Blick auf die bekanntlich kulturell 
unterschiedlichen Bedeutungen von Farben würde reichen.18 Um das auf der Ebene 

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


414 Georg-Christof Bertsch

der Gegenstände zu illustrieren, schaue ich auf die religiöse Codierung bestimmter 
Objekt-Handhabungen: Wer muss was wie und wann anfassen, damit es koscher ist 
(Judentum)? Woran ist das auf der Ebene der produktsprachlichen Anzeichen zu 
erkennen? Was darf ein Brahmane, was darf ein Dalit in welcher Reihenfolge berüh-
ren (Hinduismus)? Wie lebendig oder tot ist verarbeitetes Holz für Shintoisten?19 
Was signalisieren für eine Shintoistin gleichgroße Alu- und Holzknöpfe? Was ist in 
diesem Bezugsrahmen der kategorische Unterschied zwischen einem 5 g schweren, 
mattschwarz lackierten Holzknopf mit einem Radius von 15 mm und einem 5 g 
schweren mattschwarz lackierten Aluminiumknopf mit einem Radius von 15 mm? 
Dieser Mini-Exkurs zeigt vielleicht, dass von einer vermeintlichen ›Allgemeingültig-
keit der Anzeichen‹ keine Rede sein kann. 

Die Kontextualität spielt dabei ebenfalls eine zentrale Rolle. Nehmen wir 
das Beispiel der vermeintlich neutralen Farbe Grau. Während man in unserer Nach-
kriegsmoderne die grauen Geräte von Hans Gugelot oder Dieter Rams für neutral 
und sachlich hielt, wurden genau diese technischen Objekte von Pressestimmen 
im Umfeld der Triennale di Milano 1957 ganz anders codiert: »Da sind sie schon 
wieder die Deutschen, in Feldgrau, grau wie die Landser-Uniformen und Schützen-
panzer.«20 Der Kontext dieser Codierung ist der Überfall von Wehrmacht und SS 
gerade mal 14 Jahre zuvor. Die Deutschen hatten in einem brutalen Eroberungs-
feldzug Norditalien unterworfen, nachdem das faschistische Italien im Waffenstill-
stand von Cassibile (08.09.1943) vor den US-Truppen kapituliert hatte. Grau: Eine 
neutrale Farbe also? Das Lichtgrau wurde als Feldgrau21 gelesen und – Schwups! – 
 weg ist die vermeintliche Universalität der Farbbedeutung. Ein weiteres aussage-
kräftiges Beispiel ist das Changieren der vermeintlich universellen Bedeutung des 
Wortes »bad« im amerikanischen Englisch seit den 1980er-Jahren. Für die weiße 
Mehrheit bedeutete es, brav nach Merriam-Webster Dictionary, »schlecht« oder 
»böse«. Für die schwarzen urbanen Milieus bedeutete es »unglaublich sexy« oder 
»völlig überragend«.22 
HG	  Dass das Verständnis von symbolischen Bedeutung sehr stark kontextab-
hängig ist, ist sicherlich zu berücksichtigen. Aber es ist der Verdienst der Produkt-
sprache zu zeigen, dass man der Symbolik nicht entrinnen kann, auch wenn man 
sich nur auf die Gute Form konzentriert. Zugleich ist die Symbolik ja auch nicht 
beliebig, sondern kann durchaus zielgruppenspezifisch ermittelt (Marketing) und 
entsprechend gestaltet werden, wobei sich sicherlich diese Bedeutungen in der Inter-
pretation durch Nutzende auch wieder verändern und nicht feststehen. Wie können 
Designerinnen und Designer damit umgehen, wenn sie z. B. für unterschiedliche 
kulturelle Kontexte Produkte gestalten?
GB	  Mit Theoretikern der Entkolonialisierung, etwa Senghor, könnte man 
argumentieren, dass Außenstehende bezüglich eines Entwurfes für eine andere 
Kultur nie zum Ziel kommen können, was letztlich auch nicht wünschenswert wäre, 
weil das eine neokoloniale Bevormundung wäre.23 Da ist viel dran. Das ist übrigens 
auch der Grund, warum Designteams stets interkulturell besetzt sein sollten und alle 
Kulturen innerhalb des Teams sehr aufmerksam gehört und berücksichtigt werden 
sollten – ein zentraler Gegenstand meiner Lehre. Pankaj Mishra verweist überdies 
auf das Gefühl der Unterworfenheit. Keineswegs wurden die Formen, Gedanken, 
Systeme des Westens, vor allem in Asien, gerne aufgenommen. Sie wurden eindeutig 
als Unterwerfung empfunden.24 

Andererseits sind westliche Produkte in vielen Kulturen zu regelrechten 
Fetischen avanciert. In ganz aktuellen Entwicklungen, wie dem Start-up-Gipfel 
Africa Summit Afri' Up am 24. und 25. September 2019 in Tunis wurde jedoch 
klar, wie wichtig manchen Teilnehmenden die Rückbesinnung auf die gewaltige 

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


415»Design muss als politisch hoch aufgeladene Praxis gelehrt werden …«

Tradition afrikanischer Formensprachen zu sein scheint. Für unsere Diskussion ist 
auch das klare Verständnis, dass es kein universelles Design geben kann, elementar. 
Die Kulturen können ihre Identität nicht aufgeben, selbst wenn sie es wollten.25 
Bereits Gui Bonsiepe wies darauf hin, dass es »keine universellen Designmaßstäbe 
[gibt]. Der Platonismus der Guten Form ist nichts weiter als bornierter Platonis-
mus.«26 Auch hier spielen meines Erachtens neokolonialistische Aspekte eine 
zentrale Rolle, vor allem die dreiste Selbstverständlichkeit, mit der amerikanisches 
Design, trotz z. B. verheerender Ökobilanzen, globale Gültigkeit und unbegrenzte 
Zukunftskompetenz für sich beansprucht.27 

Selbstverständlich kann man weltweit für den Nutzer und die Nutzerin 
verständliches Design entwickeln, man kann die Wiedererkennbarkeit von Marken 
durch Corporate Designs gewährleisten und die ergonomischen Eigenschaften des 
Homo Sapiens weitgehend berücksichtigen. Dies sind jedoch nur die technischen 
Vor- oder Rahmenbedingungen. Man kann Design jedoch nicht ausschließlich auf 
dieser technischen Ebene begreifen wollen, sonst begibt man sich in die Gefahr des 
Ausblendens von Kultur, letztlich des humanistischen Aspektes dessen, zu welchem 
Zweck wir entwerfen. Hier müssen die 17 UN-Nachhaltigkeitsziele zu Rate gezogen 
werden.28 Für mich ist der entscheidende Punkt: Die fundamentale Bedeutung der 
Kultur und des Dialoges von Kulturen ist zu einem politischen Faktor geworden. 

Was bedeutet das für die Lehre? Design muss in unserer VUKA-Welt29 als 
politisch hochaufgeladene Praxis gelehrt werden. Dabei spielt das Verständnis der 
Möglichkeiten und Grenzen von Produktsprache eine zentrale Rolle. Dies trägt 
zu der dringend benötigten höheren Ambiguitätstoleranz bei. Und da wird das 
Verständnis der Produktsprache in unserer »world drifting apart«30 tatsächlich zu 
einem zivilisatorischen Werkzeug. ↳

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


416
Georg-Christof Bertsch

»Design muss als politisch hoch aufgeladene Praxis gelehrt werden …«

↳

1	� Hall, Edward T.; Hall, Mildred R.: Understanding cultural 
difference, Yarmouth, Maine 1990.

2	� Trompenaars, Fons: Riding the waves of culture – understanding 
diversity in global business. 3rd extended edition, London/Boston 
2012.

3	� Meyer, Erin: The culture map – decoding how people think, lead, 
and get things done across cultures. New York 2015.

4	� Hofsteede, Geert: Cultures and organizations, software of the 
mind. New York; Chicago 2010.

5	� Levine, Robert: A geography of time. The temporal misadventu-
res of a social psychologist or how every culture keeps time just a 
little bit different. Oxford 2006.

6	� Lewis, Richard D.: When cultures collide.  4th, extended edi-
tion, London/Boston 2018.

7	� Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer 
Morphologie der Weltgeschichte. Wie 1918–1922, München 2003.

8	� Hepp, Andreas: Transkulturelle Kommunikation. Konstanz; 
München 2014.

9	� Schreiner, Nadine: Das visuelle Erscheinungsbild der Olympischen 
Spiele 1972 in München. In: Buchholz, Kai; Wolbert, Kai (Hg.): Im 
Designerpark – Leben in künstlichen Welten. Darmstadt 2004.

10	� Bonsiepe, Gui; Fernández, Silvia (Hg.): Historia del diseño en 
América Latina y el Caribe, industrialisación y comunicación 
visual para la autonomia. São Paulo 2008. 

11	� Laurent, Andre: Keynote Speech. SIETAR Intercultural congress, 
Ludwigshafen 2000.

12	� Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen 
Theorie. Frankfurt/Main 1984.

13	� Bennett, Milton J.: Basic concepts of intercultural communica-
tion. In: Paradigms, principles, practises. Boston 1998.

14	� Je nach Betrachtung Vorstadt oder periurbaner Raum. Das fran-
zösische Wort »la banlieue« kommt ebenso wie »Bannmeile« vom 
mittellateinischen bannum leucae = 1500 römische Schritte = 2,2 km.

15	� Tengour, Abdelkarim: Tout l’argot de la banlieue – le dictionnaire 
de la zone en 2600 definitions, Paris 2013 (auf Basis der Website 
http://www.dictionnairedelazone.fr, die seit 2005 konstant aus-
gebaut wird). 

16	� Bürklin, Torsten: unveröffentlichter Vortrag auf der Konferenz 
»Mobilität 2100« der Fraport Regionalpark Open 2012, Stadthalle 
Oberursel am 01.09.2012.

17	� Fischer, Richard; Mikosch, Gerda; Geissler, Hans: Grundlagen 
einer Theorie der Produktsprache, Bd. 3, Anzeichenfunktionen. 
Schriftenreihe des Fachbereichs Produktgestaltung der Hoch-
schule für Gestaltung Offenbach/Main 1984.

18	� Heller, Eva: Wie Farben wirken, Farbpsychologie – Farbsymbolik –  
Kreative Farbgestaltung. Reinbek 2004.

19	� Shah, Pravin K.: Essence of world religions. Jaina education 
series, North Carolina o.O., 4. Aufl. 2006.

20	� Zitiert nach: PICA, Agnoldomenico, Triennale 1918–1957, 
Edizioni del Milione, Mailand 1957.

21	� Zu Feldgrau siehe <https://de.wikipedia.org/wiki/Feldgrau>, 
09.05.2020.

22	� Vgl. Michael Jacksons »Bad«, Los Angeles 1987, und die zeitge-
nössische Interpretation von Sigerson, Davitt. In: Rolling Stone 
Magazine, 22.10.1987: »Jackson revives the ›Hit the Road, Jack‹ 
progression and proves (with a lyric beginning with ›Your butt is 
mine‹ and ending with the answered question ›Who’s bad?‹) that 
he can outfunk anybody any time.« Zu den im Jahr 2020 multip-
len Bedeutungen von »bad« siehe auch auch: Urban Dictionary, 
<https://www.urbandictionary.com/define.php?term=bad>, 
09.05.2020.

23	� Senghor, Léopold Sédar: Liberté I. Négritude et humanisme. Paris 
1964.

24	� Mishra, Pankaj: Aus den Ruinen des Empires, die Revolte gegen 
den Westen und der Wiederaufstieg Asiens. 3. Aufl., Frankfurt/
Main 2013, S. 369: »Tatsächlich musste in Japan, der Türkei, 
China und Indien ein einheimischer Modernisierer nach dem 
anderen einräumen, dass der Widerstand gegen den Westen eine 
schnelle Übernahme westlicher Vorstellungen hinsichtlich der 
Organisation von Staat und Gesellschaft erforderte. Zumindest 
verlangte sie den raschen Sturz der offensichtlich todgeweihten 
Reiche und Dynastien des Ostens.« 

25	� Howe, Irving, zitiert nach Mishra 2013, S. 373: »Amerika, das die 
Macht von Europa übernommen hat, ist der aufrichtigen Über-
zeugung, nur wenn es der Welt seinen Willen aufzwingt, könne 
sie gerettet werden. Aber die Welt widersetzt sich diesem Willen. 
Sie kann die eigenen Verantwortung nicht aufgeben, selbst wenn 
sie es wollte.« 

26	� Bonsiepe, Gui: Notizen zum Thema »Design und kulturelle Iden-
tität in der Periferie«. In: Internationales Forum für Gestaltung 
Ulm (Hg.): Kulturelle Identität und Design. Berlin 1990, S. 63, 
zitiert nach Plüm, Kerstin: Glokalisiertes Design. Berlin 2007, 
S. 104.

27	� Mishra 2013, S. 373: »Denn bis heute gibt es keine universalis-
tische Antwort auf westliche Vorstellungen von Politik und 
Ökonomie, obwohl beides immer fiebriger wirkt und gefährlich 
ungeeignet für weite Teile der Welt erscheint.«

28	� UN-Nachhaltigkeitsziele siehe z.  B. <https://17ziele.de>, 
09.05.2020.

29	� VUKA ist ein Akronym für die englischen Begriffe volatility, 
uncertainty, complexity und ambiguity. Der Begriff entstand in 
den 1990er-Jahren am United States Army War College, um die 
multilaterale Welt nach dem Ende des Kalten Krieges zu beschrei-
ben. Heute wird der Begriff verwendet, um die Hyperkomplexität 
der Welt auf eine Formel zu bringen.

30	� Bertsch, Georg-Christof: Glue for a world drifting apart: Inter-
cultural competence in industrial design teams. Conference Paper 
Cumulus Conference, 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

