GEORG-CHRISTOF BERTSCH

»Design muss
als politisch hoch aufgeladene
Praxis gelehrt werden ...«

HG Mit der Theorie der Produktsprache wurde die Zeichenhaftigkeit und
Bedeutungsdimension von Objekten als gestalterische Herausforderung thematisiert
und damit geriet auch der kulturelle Kontext, der mafdgeblich Teil an der symboli-
schen Bedeutung von Artefakten hat, in den Blick. Kénnen Sie fiir Thr Fachgebiet
Interkulturelles Design die Bedeutung kultureller Kontexte bei der Gestaltung kurz
umreiflen?

GB Es gibt keinen Zweifel daran, dass unterschiedliche Kulturen Zeichen
unterschiedlich, teils widerspriichlich oder paradox auslegen. Alle Theorien zur
Interkulturalitéit transportieren im Kern diese Aussage. Ganz gleich, ob Sie Hall},
Trompenaars?, Meyer®, Hofstede* nehmen, das wird quer durch die empirische
Forschung so gesehen. Diese Differenzen gehen sehr tief, beziehen sich sogar auf
das Raum- und Zeitverstdndnis. Robert Lewine hat das in »A Geography of time«®
ausfiihrlich untersucht. Kulturelle Unterschiede fithren, auch das wissen wir, eher zu
Konflikten als zu friedlichen Ubereinkiinften. Richard Lewis belegt dies ebenfalls
in aller Tiefe. Sein wichtigstes Werk heif3t nicht umsonst »When cultures collide«S.

Die Priamisse, dass etwas iiberall — also transkulturell — verstindlich sei, ist
kulturgeschichtlich eher neu. Noch Oswald Spengler” war 1918 der Meinung, dass
Kulturen gar nicht wirklich interagieren konnten und gewissermafden abgesonderte
Silos seien.

Wir nehmen die Idee der allgemeinen Verstandlichkeit von Zeichen in der
Designdiskussion heute meist fiir gegeben, a la: Das iPhone kapiert doch jeder.
Diese Idee scheint uns selbstverstdndlich. In der Literatur zur Interkulturalitit
wird dies keineswegs so gesehen.® Wenn wir die Klassiker unserer Offenbacher
Produktsprache, also die hier im Buch ausfiihrlich besprochenen Arbeiten von Gros,
Mankau, Fischer, anschauen, welche in den 70ern reflektierten, was sie in den 80ern
ver6ffentlichten, dann stellen wir fest, dass sie einer eurozentristischen Sichtweise
folgen. In Deutschland hat das viel mit der Vorgeschichte des Industriedesigns zu
tun. Der Werkbund stand vor dem Ersten Weltkrieg im Bann der Weltausstellungen,
der Messen des Hochkolonialismus. Alles wurde auf Export, auf globale Wirksam-
keit deutscher Industrieprodukte hin ausgelegt. Der damals gréf3te Elektrokonzern
der Welt, AEG, mit seinem durchstandardisierten Programm und seinem Corporate
Design, die Griindung und der Aufbau von technischen Uberwachungsvereinen, die
Griindung des Normenausschusses der deutschen Industrie 1917 sind alle Ausdruck
der gleichen Begeisterung, ja Obsession hinsichtlich Normierung, Standardisierung,
Vereinheitlichung.

Wie hitte in diesem Kontext die Idee einer nicht universellen Verstéind-
lichkeit von Symbolen und Anzeichen eine Chance haben kénnen? In Ulm wirkte
derselbe Geist fort, die vermeintlich universelle Icon-Sprache von Otl Aicher fiir

412 Georg-Christof Bertsch

https://dol.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32. -



https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die Olympiade 1972° war ein entsprechender Ausdruck. Gleichzeitig wurde aller-
dings durch Arbeiten von Gui Bonsiepe'© klar, dass bereits in den stark européisch
geprigten Kulturen Mittel- und Siidamerikas andere kulturelle Umfeldbedingungen
herrschen.

Also: Alles, was nicht der Idee des prinzipiell fiir jeden jederzeit an allen
Orten gleich Verstindlichem folgt, ist Gegenstand der interkulturellen Betrachtung
der Produktsprache.
HG Die Produktsprache unterscheidet zwischen Anzeichenfunktion und
Symbolfunktion; die Anzeichen beziehen sich auf die pragmatischen Funktionen
der Objekte, auf deren Gebrauch, und leiten die Handhabung, indem sie Nutzer oder
Nutzerin zu einem angemessenen Verhalten auffordern. Lassen sich diese Aspekte
der Formgestaltung universalisieren?
GB Auf die Frage nach transkulturell verstindlichen Anzeichenfunktionen und
Symbolfunktionen mochte ich mit einer Feststellung André Laurents antworten. Er
sagt: »Die Kultur, die Sie am wenigsten kennen — in Bezug auf ihre Wirkung auf Sie
selbst —ist Thre eigene Kultur. Es ist sehr schwierig, sich von auflen zu betrachten.
Wir konnen interessante Beobachtungen und Kommentare zu anderen Kulturen
machen. Aber wir bleiben oft blind fiir uns selbst.«! Nach Luhmanns System-
theorie® sind wir als Gruppe psychischer Systeme in der Umwelt unseres sozialen
Systems enthalten und gefangen. Wir kénnen dies letztlich durch Kommunikation
von innen reflektieren. Wir nehmen das ganze System aber auf Reisen mit.

Mit der Praxis der Akkulturation, also des Sich-Eingew6hnens in eine Kultur,
im Gegensatz zur Enkulturation, also der originidren Sozialisation innerhalb einer
Kultur, ist ein langsamer Transformationsprozess unserer Wirklichkeitsinterpre-
tation verbunden. Ob dies in abgrenzbaren Schritten abliuft, wie etwa Bennet®®
behauptet, weifd ich nicht. Ich bin solchen Stufenmodellen gegeniiber eher skeptisch.
Aber sie bieten einen Anhaltspunkt fiir das Verstdndnis von Transformation.

Jeder von uns, der eine Zeitlang im Ausland gelebt hat oder sich lange in
einer signifikant anderen Kultur innerhalb unserer Landesgrenzen aufgehalten hat
(Subkultur, tribale Kultur) weif3, dass ein schleichender Perspektivwechsel stattfin-
det. Zu diesen Systemgrenzen trigt mafigeblich die>cultural divide«zwischen Stadt-
zentrum und Banlieue' bei. Kennzeichnend fiir unsere Gesellschaften ist, dass wir
mitten im Zerfall vor allem der gréf3ten Stidte in Zentrum und Banlieue stecken, mit
inkompatiblen Subkulturen und — in Frankreich besonders gut erforscht — eigenen
Sprachen, dem Argot der Banlieue'. Der Architekt und Philosoph Tosten Biirklin
spricht von »Urbanauten, also jenen, die in den Citys eine Art transkultureller
Weltkultur verkérpern und héchst mobil sind, und den »lost urbs«, die in Banlieue,
Slum, Favela lokal gebunden und isoliert bleiben.®

Wozu dient mir diese ganze relativistische Rede? Sie dient mir zur Erldu-
terung meines Misstrauens gegeniiber der Moglichkeit von Universalisierungen.
Die Produktsprache proklamiert bekanntlich, dass die Symbolfunktion nicht
»universalisiert<« werden kann. Das heifdt, dass sich Bedeutung in verschiedenen
Stilwelten widersprechen kann. Sie kann sich auch im zeitlichen Verlauf wandeln.
Das macht die Interpretation historischer Artefakte anspruchsvoll. Dariiber gibt
es keinen Disput. Allerdings behauptete der Funktionalismus durchaus einen
Universalitdtsanspruch auf der Ebene der Anzeichen. Auch das ist nicht zu halten.
Richard Fischer und Gerda Mikosch weisen zwar in ihrem Vorwort zum Band
»Anzeichenfunktionen«” darauf hin, dass auch diese in ihrer Ausdrucksform
von den kulturellen und sozialen Bedingungen abhingig sind, gehen aber auf den
Zusammenhang nicht weiter ein. Allein der Blick auf die bekanntlich kulturell
unterschiedlichen Bedeutungen von Farben wiirde reichen.’® Um das auf der Ebene

»Design muss als politisch hoch aufgeladene Praxis gelehrt werden ...« 413

https://dol.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32. -



https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Gegenstéinde zu illustrieren, schaue ich auf die religiése Codierung bestimmter
Objekt-Handhabungen: Wer muss was wie und wann anfassen, damit es koscher ist
(Judentum)? Woran ist das auf der Ebene der produktsprachlichen Anzeichen zu
erkennen? Was darf ein Brahmane, was darf ein Dalit in welcher Reihenfolge beriih-
ren (Hinduismus)? Wie lebendig oder tot ist verarbeitetes Holz fiir Shintoisten?'®
Was signalisieren fiir eine Shintoistin gleichgrofde Alu- und Holzkn6pfe? Was ist in
diesem Bezugsrahmen der kategorische Unterschied zwischen einem 5 g schweren,
mattschwarz lackierten Holzknopf mit einem Radius von 15 mm und einem 5 g
schweren mattschwarz lackierten Aluminiumknopf mit einem Radius von 15 mm?
Dieser Mini-Exkurs zeigt vielleicht, dass von einer vermeintlichen >Allgemeingiiltig-
keit der Anzeichen<keine Rede sein kann.

Die Kontextualitit spielt dabei ebenfalls eine zentrale Rolle. Nehmen wir
das Beispiel der vermeintlich neutralen Farbe Grau. Wihrend man in unserer Nach-
kriegsmoderne die grauen Gerite von Hans Gugelot oder Dieter Rams fiir neutral
und sachlich hielt, wurden genau diese technischen Objekte von Pressestimmen
im Umfeld der Triennale di Milano 1957 ganz anders codiert: »Da sind sie schon
wieder die Deutschen, in Feldgrau, grau wie die Landser-Uniformen und Schiitzen-
panzer.«® Der Kontext dieser Codierung ist der Uberfall von Wehrmacht und SS
gerade mal 14 Jahre zuvor. Die Deutschen hatten in einem brutalen Eroberungs-
feldzug Norditalien unterworfen, nachdem das faschistische Italien im Waffenstill-
stand von Cassibile (08.09.1943) vor den US-Truppen kapituliert hatte. Grau: Eine
neutrale Farbe also? Das Lichtgrau wurde als Feldgrau® gelesen und — Schwups! —
weg ist die vermeintliche Universalitit der Farbbedeutung. Ein weiteres aussage-
kréftiges Beispiel ist das Changieren der vermeintlich universellen Bedeutung des
Wortes »bad« im amerikanischen Englisch seit den 1980er-Jahren. Fiir die weif3e
Mehrheit bedeutete es, brav nach Merriam-Webster Dictionary, »schlecht« oder
»bose«. Fiir die schwarzen urbanen Milieus bedeutete es »unglaublich sexy« oder
»voOllig tiberragend«.??

HG Dass das Versténdnis von symbolischen Bedeutung sehr stark kontextab-
hiéingig ist, ist sicherlich zu beriicksichtigen. Aber es ist der Verdienst der Produkt-
sprache zu zeigen, dass man der Symbolik nicht entrinnen kann, auch wenn man
sich nur auf die Gute Form konzentriert. Zugleich ist die Symbolik ja auch nicht
beliebig, sondern kann durchaus zielgruppenspezifisch ermittelt (Marketing) und
entsprechend gestaltet werden, wobei sich sicherlich diese Bedeutungen in der Inter-
pretation durch Nutzende auch wieder verindern und nicht feststehen. Wie konnen
Designerinnen und Designer damit umgehen, wenn sie z. B. fiir unterschiedliche
kulturelle Kontexte Produkte gestalten?

GB Mit Theoretikern der Entkolonialisierung, etwa Senghor, kénnte man
argumentieren, dass Aufdenstehende beziiglich eines Entwurfes fiir eine andere
Kultur nie zum Ziel kommen kénnen, was letztlich auch nicht wiinschenswert wiire,
weil das eine neokoloniale Bevormundung wire.? Da ist viel dran. Das ist {ibrigens
auch der Grund, warum Designteams stets interkulturell besetzt sein sollten und alle
Kulturen innerhalb des Teams sehr aufmerksam geho6rt und beriicksichtigt werden
sollten — ein zentraler Gegenstand meiner Lehre. Pankaj Mishra verweist tiberdies
auf das Gefiihl der Unterworfenheit. Keineswegs wurden die Formen, Gedanken,
Systeme des Westens, vor allem in Asien, gerne aufgenommen. Sie wurden eindeutig
als Unterwerfung empfunden.?*

Andererseits sind westliche Produkte in vielen Kulturen zu regelrechten
Fetischen avanciert. In ganz aktuellen Entwicklungen, wie dem Start-up-Gipfel
Africa Summit Afri' Up am 24. und 25. September 2019 in Tunis wurde jedoch
klar, wie wichtig manchen Teilnehmenden die Riickbesinnung auf die gewaltige

414 Georg-Christof Bertsch

https://dol.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32. -



https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tradition afrikanischer Formensprachen zu sein scheint. Fiir unsere Diskussion ist
auch das klare Verstindnis, dass es kein universelles Design geben kann, elementar.
Die Kulturen kénnen ihre Identitidt nicht aufgeben, selbst wenn sie es wollten.?
Bereits Gui Bonsiepe wies darauf hin, dass es »keine universellen Designmaf3stibe
[gibt]. Der Platonismus der Guten Form ist nichts weiter als bornierter Platonis-
mus.«?® Auch hier spielen meines Erachtens neokolonialistische Aspekte eine
zentrale Rolle, vor allem die dreiste Selbstverstdndlichkeit, mit der amerikanisches
Design, trotz z. B. verheerender Okobilanzen, globale Giiltigkeit und unbegrenzte
Zukunftskompetenz fiir sich beansprucht.?”

Selbstverstandlich kann man weltweit fiir den Nutzer und die Nutzerin
verstandliches Design entwickeln, man kann die Wiedererkennbarkeit von Marken
durch Corporate Designs gewihrleisten und die ergonomischen Eigenschaften des
Homo Sapiens weitgehend beriicksichtigen. Dies sind jedoch nur die technischen
Vor- oder Rahmenbedingungen. Man kann Design jedoch nicht ausschlieSlich auf
dieser technischen Ebene begreifen wollen, sonst begibt man sich in die Gefahr des
Ausblendens von Kultur, letztlich des humanistischen Aspektes dessen, zu welchem
Zweck wir entwerfen. Hier miissen die 17 UN-Nachhaltigkeitsziele zu Rate gezogen
werden.?® Fiir mich ist der entscheidende Punkt: Die fundamentale Bedeutung der
Kultur und des Dialoges von Kulturen ist zu einem politischen Faktor geworden.

Was bedeutet das fiir die Lehre? Design muss in unserer VUKA-Welt?® als
politisch hochaufgeladene Praxis gelehrt werden. Dabei spielt das Verstindnis der
Moglichkeiten und Grenzen von Produktsprache eine zentrale Rolle. Dies trigt
zu der dringend benétigten hoheren Ambiguititstoleranz bei. Und da wird das
Verstindnis der Produktsprache in unserer »world drifting apart«3° tatsichlich zu
einem zivilisatorischen Werkzeug. N

»Design muss als politisch hoch aufgeladene Praxis gelehrt werden ...« 415

https://dol.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32. -



https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

416

Hall, Edward T.; Hall, Mildred R.: Understanding cultural
difference, Yarmouth, Maine 1990.

Trompenaars, Fons: Riding the waves of culture — understanding
diversity in global business. 3rd extended edition, London/Boston
2012.

Meyer, Erin: The culture map — decoding how people think, lead,
and get things done across cultures. New York 2015.

Hofsteede, Geert: Cultures and organizations, software of the
mind. New York; Chicago 2010.

Levine, Robert: A geography of time. The temporal misadventu-
res of a social psychologist or how every culture keeps time just a
little bit different. Oxford 2006.

Lewis, Richard D.: When cultures collide. 4th, extended edi-
tion, London/Boston 2018.

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer
Morphologie der Weltgeschichte. Wie 1918-1922, Miinchen 2003.
Hepp, Andreas: Transkulturelle Kommunikation. Konstanz;
Miinchen 2014.

Schreiner, Nadine: Das visuelle Erscheinungsbild der Olympischen
Spiele 1972 in Miinchen. In: Buchholz, Kai; Wolbert, Kai (Hg.): Im
Designerpark — Leben in kiinstlichen Welten. Darmstadt 2004.
Bonsiepe, Gui; Fernandez, Silvia (Hg.): Historia del disefio en
América Latina y el Caribe, industrialisacion y comunicacion
visual para la autonomia. Sdo Paulo 2008.

Laurent, Andre: Keynote Speech. SIETAR Intercultural congress,
Ludwigshafen 2000.

Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundrif einer allgemeinen
Theorie. Frankfurt/Main 1984.

Bennett, Milton J.: Basic concepts of intercultural communica-
tion. In: Paradigms, principles, practises. Boston 1998.

Je nach Betrachtung Vorstadt oder periurbaner Raum. Das fran-
zosische Wort »la banlieue« kommt ebenso wie »Bannmeile« vom
mittellateinischen bannum leucae = 1500 rémische Schritte = 2,2 km.
Tengour, Abdelkarim: Tout I’argot de la banlieue — le dictionnaire
de la zone en 2600 definitions, Paris 2013 (auf Basis der Website
http://www.dictionnairedelazone.fr, die seit 2005 konstant aus-
gebaut wird).

Biirklin, Torsten: unverdffentlichter Vortrag auf der Konferenz
»Mobilitit 2100« der Fraport Regionalpark Open 2012, Stadthalle
Oberursel am 01.09.2012.

Fischer, Richard; Mikosch, Gerda; Geissler, Hans: Grundlagen
einer Theorie der Produktsprache, Bd. 3, Anzeichenfunktionen.
Schriftenreihe des Fachbereichs Produktgestaltung der Hoch-
schule fiir Gestaltung Offenbach/Main 1984.

Heller, Eva: Wie Farben wirken, Farbpsychologie — Farbsymbolik —
Kreative Farbgestaltung. Reinbek 2004.

Shah, Pravin K.: Essence of world religions. Jaina education
series, North Carolina 0.0., 4. Aufl. 2006.

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

Zitiert nach: PICA, Agnoldomenico, Triennale 1918-1957,
Edizioni del Milione, Mailand 1957.

Zu Feldgrau siehe <https://de.wikipedia.org/wiki/Feldgrau>,
09.05.2020.

Vgl. Michael Jacksons »Bad«, Los Angeles 1987, und die zeitge-
nossische Interpretation von Sigerson, Davitt. In: Rolling Stone
Magazine, 22.10.1987: »Jackson revives the >Hit the Road, Jack¢
progression and proves (with a lyric beginning with >Your butt is
mine« and ending with the answered question YWho’s bad?<) that
he can outfunk anybody any time.« Zu den im Jahr 2020 multip-
len Bedeutungen von »bad« siehe auch auch: Urban Dictionary,
<https://www.urbandictionary.com/define.php?term=bad>,
09.05.2020.

Senghor, Léopold Sédar: Liberté I. Négritude et humanisme. Paris
1964.

Mishra, Pankaj: Aus den Ruinen des Empires, die Revolte gegen
den Westen und der Wiederaufstieg Asiens. 3. Aufl., Frankfurt/
Main 2013, S. 369: »Tatséchlich musste in Japan, der Tiirkei,
China und Indien ein einheimischer Modernisierer nach dem
anderen einrdumen, dass der Widerstand gegen den Westen eine
schnelle Ubernahme westlicher Vorstellungen hinsichtlich der
Organisation von Staat und Gesellschaft erforderte. Zumindest
verlangte sie den raschen Sturz der offensichtlich todgeweihten
Reiche und Dynastien des Ostens.«

Howe, Irving, zitiert nach Mishra 2013, S. 373: »Amerika, das die
Macht von Europa iibernommen hat, ist der aufrichtigen Uber-
zeugung, nur wenn es der Welt seinen Willen aufzwingt, kénne
sie gerettet werden. Aber die Welt widersetzt sich diesem Willen.
Sie kann die eigenen Verantwortung nicht aufgeben, selbst wenn
sie es wollte.«

Bonsiepe, Gui: Notizen zum Thema »Design und kulturelle Iden-
titdt in der Periferie«. In: Internationales Forum fiir Gestaltung
Ulm (Hg.): Kulturelle Identitit und Design. Berlin 1990, S. 63,
zitiert nach Pliim, Kerstin: Glokalisiertes Design. Berlin 2007,
S. 104.

Mishra 2013, S. 373: »Denn bis heute gibt es keine universalis-
tische Antwort auf westliche Vorstellungen von Politik und
Okonomie, obwohl beides immer fiebriger wirkt und gefahrlich
ungeeignet fiir weite Teile der Welt erscheint.«
UN-Nachhaltigkeitsziele siehe z. B. <https://17ziele.de>,
09.05.2020.

VUKA ist ein Akronym fiir die englischen Begriffe volatility,
uncertainty, complexity und ambiguity. Der Begriff entstand in
den 1990er-Jahren am United States Army War College, um die
multilaterale Welt nach dem Ende des Kalten Krieges zu beschrei-
ben. Heute wird der Begriff verwendet, um die Hyperkomplexitét
der Welt auf eine Formel zu bringen.

Bertsch, Georg-Christof: Glue for a world drifting apart: Inter-
cultural competence in industrial design teams. Conference Paper
Cumulus Conference, 2013.

Georg-Christof Bertsch

»Design muss als politisch hoch aufgeladene Praxis gelehrt werden ...«

https://dol.org/10.14361/9783839455692-033 - am 13.02.2026, 20:43:32.

B -}


https://doi.org/10.14361/9783839455692-033
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

