
verwendet werden können oder aber Zeichen enthalten können, ist
unstrittig.)

Während z.B. Scholz als moderner Vertreter der Bildsemiotik
den Bildbegriff für einen »primär« semiotischen Begriff hält, ist diese
Aussage für Kulenkampff falsch.91

Für Sachs-Hombach jedenfalls beruht die Kontroverse auf Miss-
verständnissen,92 und auch für Herder ergibt sich »der Dissens der
Phänomenologen mit den Bildsemiotikern […] oft aus unterschied-
lichen Konzeptionen des Phänomens Bild, hauptsächlich aber aus den
unterschiedlichen Konzeptionen des Phänomens Zeichen«.93

Und nun ist zu fragen: Was ist eigentlich ein Zeichen? Und kann
es wie bei den Bildbegriffen auch unterschiedlich weite Zeichen-
begriffe geben, sodass man in dieser Kontroverse vielleicht gar nicht
immer über die gleichen Gegenstandsbereiche redet?

3.2 Semiotische Bildtheorien

Zeichen sind allgegenwärtig: Verkehrszeichen, Gesten, Wegweiser,
Flussdiagramme, Kontostandsinformationen, Schriftzeichen (auch in
der frühen Form der Bilderschriften), Noten, Choreographien, logi-
sche undmathematische Zeichen, Automarken, chemische Reaktions-
gleichungen, Graphiken, Modelle (wie das der DNS oder des Atoms),
Gaunerzinken, Blindenschrift, Stenographie, Landkarten und Stadt-
pläne, Fieber und andere Krankheitssymptome, Blockdiagramme,
Uhren mit Zifferblättern oder Digitalanzeige, Ortsschilder, Unifor-
men mit Rangabzeichen, Roben, Talare, und auch Mode generell,
Eheringe, Nationalflaggen, Zunftzeichen, Stadtsiegel etc.94 Zeichen
bedeuten etwas für jemanden, und natürlich haben sich auch Philo-
sophen schon früh mit den Phänomenen und Funktionen von Zei-
chen beschäftigt. Schon in vorsokratischer Zeit unterschied Heraklit
bei sprachlichen Zeichen »drei Bestandteile, die eine ›Einheit‹ bilden:
›Logos‹, im Sinne der Aussage über einen Vorgang, sofern er erkannt

323

Semiotische Bildtheorien

91 Kulenkampff, Jens, Sind Bilder Zeichen?, in: Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.),
Symbole, Systeme, Welten. Studien zur Philosophie Nelson Goodmans, S. 185–202,
hier S. 187.
92 Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, S. 77.
93 Herder, Bild und Fiktion, S. 54.
94 s. Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 59

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und ausgesagt wird, ›Epos‹ im Sinne des sprachlichen Vorgangs
selbst, und ›Ergon‹ im Sinne eines empirischen Vorgangs, auf den sich
›Epos‹ bezieht. Heraklit geht davon aus, dass der ›Logos‹ das ›Epos‹
erzeugt, das seinerseits das ›Ergon‹ bezeichnet.«95 Für das Verhältnis
von signum und designatum ist sicherlich die platonische Zwei-
weltentheorie bedeutsam geworden, nach der Zeichen wie andere ma-
terielle Dinge auch als Abschattung des eigentlich, d.h. in idealer
Weise, Existierenden gesehen werden. Bereites im Kratylos und im
Sophistes findet sich eine rudimentäre Zeichentheorie, bei der zu-
nächst sprachliche Zeichen im Vordergrund stehen. Auch Platon un-
terscheidet drei zusammengehörende Glieder, nämlich 1. das Zeichen
selbst (semeion), 2. die Bedeutung des Zeichens (semainómenon),
und 3. das bezeichnete Objekt (pragma).96 Das Zeichen hat also eine
Mittlerfunktion zwischen dem konkreten Bereich alltäglicher Erfah-
rung und dem Gemeinten, einer inhaltlich vorgestellten Bedeutung,
z.B. eines Begriffs. Dabei sind die Zeichen willkürlich bestimmt, z.B.
weisen die sprachlichen Zeichen »man«, »Mensch« und »homme«
auf den Gattungsbegriff des Menschen, mit dem wir eine bestimmte
Vorstellung verbinden, die – entweder als objektive Idee oder als in-
tersubjektive Vorstellung – für Menschenrechtskonzeptionen von
Belang ist. Doch auch für Aristoteles »steht das Sein ontologisch vor
dem Zeichen und das Zeichen ›nur‹ für das Sein. […], d.h. der ›aris-
totelische Empirismus‹ trägt weiterhin seine platonische Erblast, weil
das Zeichen immer noch seine Wahrheit am Sein als der Form haben
soll«.97 Zwar befindet sich das Allgemeine nicht in einer vorgängig
gegebenen Sinnschicht (ante res), sondern in den Dingen selbst (in
rebus), aber dieses Wesenhafte ist ideell gedacht, obgleich durch em-
pirische Untersuchungen zu ermitteln. Allerdings ist durch den neu-
en Wahrheitsbegriff des Aristoteles (der adaequatio rei et intellectus,
einer Korrespondenz zwischen Sachverhalt und Aussage) eine Zeit-
bestimmung für Aussagen nötig geworden, die ihren Gültigkeits-
bereich abgrenzt, wodurch für Simon im Grunde schon der Aspekt
des Zeicheninterpretanten, d.h. der des aktiven Zeichengebrauchs,
ins Spiel kommt.98 Natürlich sind damit metaphysische Prämissen

324

Der philosophische Bilderstreit

95 Walther, a. a.O., S. 10.
96 a. a.O., S. 11.
97 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 11.
98 ebd. Die entsprechenden Stellen finden sich im Organon, insbesondere in der Ab-
handlung »Über den Satz« (peri hermeneias).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesetzt, die noch für Leibniz’ Begriffsschrift, die characteristica uni-
versalis relevant bleiben und dann von John Locke in seinem »An
Essay Concerning Human Understanding« hinterfragt werden.

»Anschauungen ohne Begriffe sind blind«, sagt Kant.99 Es ist der
Beitrag des Geistes zum Prozess des Erkennens, der in der Semiotik
als neuer Grundlagenwissenschaft eine zentrale Rolle spielt. Ich habe
im Folgenden drei Semiotiker ausgewählt, deren Systeme für die
Bildsemiotik von Belang sind: Peirce, Goodman und Eco, und stelle
sie dann drei bildphänomenologischen Positionen gegenüber. Dabei
sind auch ihre ontologischen Grundprämissen von Belang.

3.2.1 Die Neubegründung der Semiotik durch
Charles S. Peirce (1839–1914)

3.2.1.1 Erkenntnis als Repräsentation

»All thought is in signs«,100 so Peirce. Und ausführlicher an anderer
Stelle:

»If we seek in the light of external facts, the only cases of thought which we
can find are of thought in signs. Plainly, no other thought can be evidenced
by external facts. But we have seen that only by external facts can thought
be known at all. The only thought, then, which can possibly be cognized, is
thought in signs. But thought which cannot be cognized does not exist. All
thought, herefore, must necessarily be in signs.«101

Mit dieser frühen Erkenntnis des sprach- und damit zeichengebunde-
nen Denkens ist eine Entscheidung verbunden: nämlich die, dass es
keinerlei unmittelbare Erkenntnis geben kann, sondern immer nur
vermittelte. Peirce hatte sich schon in seiner Jugend mit Kants Kritik
der reinen Vernunft beschäftigt, ein Werk, das ihm lebenslang als
Referenzpunkt diente, auch wenn er auf charakteristische Weise da-
rüber hinausging.

»Die Ausführungen Kants sind besonders geeignet, die Positionen des Rea-
lismus und des Idealismus genauer zu charakterisieren. Für den Idealismus
ist das Bewusstsein des Gegenstands rein eine Weise des Selbstbewusst-

325

Semiotische Bildtheorien: Peirce

99 Kant KrV A 52. Die andere Hälfte des Zitats, »Gedanken ohne Inhalt sind leer«,
stelle ich den phänomenologischen Bildtheorien voran.
100 Peirce, Collected Papers (CP) 5.253.
101 Peirce, CP 5.25q

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seins […]. Für den Realismus hingegen ist das Bewusstsein des Gegenstan-
des eine Weise des Selbstbewusstseins, die die Existenz von Gegenständen
außerhalb des Bewusstseins voraussetzt.«102

Ontologisch gesehen ist also beim Realismus die phänomenale Welt
der Gegenstände und Sachverhalte primär, die des Bewusstseins se-
kundär, während beim Idealismus die geistige Welt fundamental und
prägend ist.103

Bei Kant ist Denken Erkenntnis durch Begriffe (KrV B 94), doch
dieses Denken muss von Sinneserfahrungen »affiziert« werden;
»Sein ist also nur für die Zeit des Denkens zu denken, und nicht als
eine dem Denken vorausliegende Substanz« (so Kants Descartes-
Kritik, und so verzichtet er auch in seiner Kategorientafel (KrV B 95,
B 106) auf die Aristotelische Kategorie der Substanz). Diese seine Ka-
tegorien sind die zentrale Idee Kants (und die Rechtfertigung dafür,
dass er seinen Ansatz mit der umwälzenden »Kopernikanischen
Wende« vergleicht), denn erstmalig geht es bei Kant in der Erkennt-
nistheorie also nicht um die Erkenntnisobjekte, sondern um die Fä-
higkeit des Subjekts, die Realität nach bestimmten Prinzipien zu er-
kennen und sich Urteile zu bilden.

Das bedeutet auch, so Kant kritisch, dass wir die »Dinge an sich«
in ihrem Sosein gar nicht erkennen können, sondern sie uns nur ver-
mittelst der in unserem Verstand angelegten Strukturen repräsentie-
ren können. So ist die Realität also immer nur eine Realität für uns;
über die eigentliche Realität ohne unsere unbewussten Strukturie-
rungsleistungen können wir nichts sagen. Wir machen uns Bilder,
die dem Eigentlichen nicht entsprechen.

So sehr Peirce Kants Gedanken der Vermittlung (hier: durch Ka-
tegorien) billigt (und weiterführen wird), so sehr lehnt er jedoch die
Idee einer an sich und in sich unerkennbaren Realität ab und ent-
wickelt ein Gegenprogramm.

»Peirce bekennt sich zu Kant im Sinne einer Einschränkung aller Begriffs-
geltung auf mögliche Erfahrung und nennt das ›Pragmatismus‹ (5.525). Da
er aber zugleich und gerade wegen dieser kritischen Restriktion unerkenn-

326

Der philosophische Bilderstreit

102 Klaus Oehler, Idee und Grundriss der Peirceschen Semiotik, in: Krampen (Hg.),
Die Welt als Zeichen, S. 33.
103 Für Oehler (ebd.) hat aber diese Alternative spätestens seit Carnaps Scheinproble-
me der Philosophie an Attraktivität eingebüßt, und – wie man sehen wird – finden
sowohl Peirce als auch Merleau-Ponty Positionen, die über diese Alternative hinaus-
gehen. Simon, a. a.O., S. 27.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bare Dinge-an-sich ablehnt (5.452), so ergibt sich für ihn die Möglichkeit, ja
die Unvermeidbarkeit einer realistischenMetaphysik […]. Denn das ›Reale‹
kann von uns nicht anders denn das ›Erkennbare‹ gedacht werden
(5.275).«104

Durch Zeichen und Zeichenkombinationen repräsentieren wir uns
Dinge und Sachverhalte. Peirces Programm ist daher eine semiotische
Transformation des neuzeitlichen Erkenntnisbegriffes »gewisserma-
ßen von einemmedium quod-Begriff in einen medium quo- Begriff«,
denn »Erkenntnis ist für Peirce weder Affiziertwerden durch Dinge-
an-sich, noch Intuition gegebener Daten, sondern Repräsentation der
äußeren ›Tatsachen‹«.105 Im Gegensatz zu Apel aber hebt für Schön-
rich Peirces Ansatz den repräsentationalistischen Zeichenbegriff auf:
»Das Zeichen ist dem Denken nicht nachträglich aufgepfropft; Den-
ken ist ab ovo zeichenvermittelt […], es ist von Haus aus ein objekti-
ver Zeichenprozess.«106 (my italics) Vielleicht kann man hier vermit-
telnd mithilfe von Cassirers Kritik am Dingbegriff argumentieren
(der sich allerdings explizit nicht auf Peirce bezieht), dass mit der
Abkehr von transzendenten Dimensionen der Begriff der Repräsen-
tation einen Bedeutungswandel erfährt.107

Denn Erkennbarkeit und Sein sind für Peirce wie für Berkeley
»nicht nur metaphysisch dasselbe, sondern diese Termini sind syno-
nym.«108 Sein sinnkritischer Ansatz wendet sich gegen den »Begriff
des absolut Unerkennbaren« (CP 5.265 und 5.310)

Die Leugnung eines absolut unerkennbaren Dinges an sich ist
für Apel die Aufhebung des Unterschieds von noumena und phaino-
mena,109 also auch die Absage an eine Zweiweltentheorie.

Durch selbsterfundene Zeichen, die aber allgemeinverständlich sein
müssen, z.B. durch Konventionen eingeübt, machen wir uns also ein

327

Semiotische Bildtheorien: Peirce

104 Apel, Der Denkweg von Charles Sanders Peirce, S. 29 f bezieht sich mit der Num-
merierung auf Peirce C(ollected) P(apers).
105 Apel, a. a.O., S. 46.
106 Schönrich, Zeichenhandeln. Untersuchungen zum Begriff einer semiotischen Ver-
nunft im Ausgang von Ch. S. Peirce, S. 69.
107 Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, S. 376: »Jede besondere Phase der
Erfahrung besitzt in der Tat, wie jetzt erkannt wird, »repräsentativen« Charakter,
sofern sie auf eine andere hinausweist und schließlich im geregelten Fortschritt auf
den Begriff der Erfahrung überhaupt hinführt.«
108 Peirce, CP 5.257.
109 Apel, a. a.O., S. 72 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bild. Da die Zeichen, um verständlich zu sein, von Anfang an in einer
intersubjektiven Ebene verortet sein müssen, kann es auch keine pri-
vate Sprache bzw. vorsprachliche Introspektion geben. Dieses exter-
nalistische Argument wird später Wittgenstein in seinem »Privat-
sprachenargument« aufgreifen.110

Wir haben jedoch keine Gewissheit: Unsere Meinungen sind
fehlbar, sie müssen an der Erfahrung und an anderen Meinungen
geprüft werden, wir können allenfalls ihre Plausibilität nachzuweisen
suchen, doch »in the long run«, darauf vertraut Peirce, werden sie der
Realität gerecht werden. Dabei geht er von der alltäglichen Erfahrung
aus, an der alles gemessen werden muss, die aber »schon immer durch
Verallgemeinerung, in der Abfolge von Vermutungen, Bestätigungen
und Folgerungen, überspannt wird«.111 Damit sind auch – anders als
bei Kant – alle Sorten logischen Schließens erfahrbar bzw. aus Erfah-
rung entstanden.

Peirce führt drei Arten von Schlussverfahren an, die zu weiterer
mittelbarer, d.h. vermittelter Erkenntnis führen: Deduktion, Indukti-
on und Abduktion, und deutet so auch die Logik semiotisch: Bei der
Deduktion werden die Prämissen »zu ihrer Konklusion deduziert«,112
es wird also aus vorgegebenen Sätzen auf Folgen geschlossen, bei der
Induktion wird durch Verallgemeinerung vom Besonderen aufs All-
gemeine geschlossen, und bei der Abduktion (eher ungebräuchlich),
deren gleichwertige Behandlung Peirce bei Aristoteles und seinen
Nachfolgern vermisst,113 handelt es sich um eine mögliche Erklärung
einer völlig überraschenden Tatsache durch Hypothesen, die nur
Wahrscheinlichkeitscharakter haben.114 Dabei ist die Abduktion sogar
grundlegend, »der erste Schritt im gesamten Prozess des Schlie-
ßens«:115 »Jede Vermutung ist analog zu einem innovatorischen oder
abduktiven Schluss; jede Bestätigung entspricht einer Induktion und
jede Folgerung einer Deduktion.«116

Die Peirce’sche Semiotik hat daher für Pape einen Anfang in der

328

Der philosophische Bilderstreit

110 vgl. Münnix, Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity. Is There A Way
Out?, in: Münnix (Hg.), Über-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Herme-
neutik, S. 154–179, hier S. 159 ff.
111 Pape, Erfahrung und Wirklichkeit als Zeichenprozess, S. 21.
112 Peirce, Phänomen und Logik der Zeichen (PLZ), S. 89.
113 Peirce, PLZ, S. 90–94.
114 Peirce, PLZ, S. 95.
115 Peirce, PLZ S. 96.
116 Pape, Erfahrung und Wirklichkeit als Zeichenprozess, S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt und einen Anfang in der Wissenschaft: Ein »Ausgangspunkt im
Wahrnehmen, Fühlen und Denken, in den einzelnen Hoffnungen,
Gewissheiten und Meinungen ist […] der einzig sichere Grund von
Erkenntnis, über den wir verfügen«,117 vor allem sind nur auf der
Basis geteilter Erfahrung Verständigung und Verständnis möglich,
und darauf kann und muss jede wissenschaftliche Tätigkeit aufbauen,
die Teilhabe an der Welt voraussetzt.

Das Objekt der Erkenntnis ist die Wirklichkeit, weshalb implizit
jede Erkenntnistheorie auch eine Theorie der Wirklichkeit beinhaltet.
Deshalb hat Peirce von Anfang an, bereits in drei Abhandlungen
1868/69 das Problem der Erkenntnis nicht losgelöst von dem der
Wirklichkeit behandelt.

Die »Four Incapacities«, die vier Unvermögen des Menschen,
formuliert Peirce also schon sehr früh, und sie bilden in mancher
Hinsicht den Ausgangspunkt für seine Überlegungen:

»1. We have no power of introspection, but all knowledge of the internal
world is derived by hypothetical reasoning from our knowledge of external
facts.
2. We have no power of intuition, but every cognition is determined logi-
cally by previous cognitions.
3. We have no power of thinking without signs.
4. We have no conception of the absolutely incognizable.«118

Peirce entwickelt die Semiotik zu einer Grundlagenwissenschaft par
excellence, ja zu der Grundlagenwissenschaft überhaupt, »auf der mit
Ausnahme der Phänomenologie alle philosophischen Disziplinen auf-
bauen«, denn sogar Logik (»im Sinne einer Argumentationstheo-
rie«)119 und Linguistik sind nicht ohne Vermittlung von Zeichen
möglich. Und er entwickelt seine Semiotik sogar bis hinein in eine
Kommunikationstheorie, die dem intersubjektiven Charakter von
Zeichen und Zeichensystemen Rechnung trägt.

Denn über jeden dualen Zeichenbegriff hinaus ist für Peirce »ein
Zeichen […] alles, was auf ein Zweites Ding, sein Objekt, hinsichtlich
einer Qualität auf eine solche Weise bezogen ist, dass es ein Drittes

329

Semiotische Bildtheorien: Peirce

117 Pape, Einleitung zu Peirce, Phänomen und Logik der Zeichen (PLZ), S. 7–37, hier
S. 10 ff.
118 Peirce, CP 5.265.
119 s. Pape, Charles S. Peirce, S. 118.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ding, seinen Interpretanten, in die Beziehung zu demselben Objekt
bringt.«120

Hiermit ist eine Forderung nach einer Beziehung zwischen einer
zeichenunabhängigenWirklichkeit, dem Verstehen des Zeichens, und
der Mitteilung des Verstandenen verbunden: »Die Aufgabe des Zei-
chens ist es, die Welt in Richtung auf ausgewählte unabhängige Ob-
jekte hinsichtlich ihrer Eigenschaften zugänglich zu machen.«121 Die-
se Trichotomie zwischen dem Zeichen selbst, seinem Objektbezug
und seiner Interpretation/Bedeutung ist fundamental, und damit gel-
ten auch Gedanken als Zeichen, ja sogar Menschen als Zeicheninter-
preten werden zu Zeichen: »Wenn sie sich sprechend und agierend
austauschen, treten sie in das Verhältnis einander interpretierender
Zeichen«, obwohl sie natürlich zugleich auch füreinander unabhängi-
ge Wirklichkeiten sind.122

Pape erklärt diese allgemeine triadische Zeichendefinition an-
schaulich als »Beziehung eines Objekts (z.B. einer Kirche), eines Zei-
chenmaterials (z.B. des Fotos dieser Kirche), und seiner Interpretati-
on (z.B. meiner Identifikation der Kirche bei einem Spaziergang
aufgrund des Fotos).«123

Und prinzipiell kann jeder Interpretant weiter interpretiert wer-
den und damit selber zum Zeichen für weitere Deutungen werden,
denn das bedeutet, »dass der Interpretant selbst ein Zeichen ist, das
ein Zeichen desselben Objekts bestimmt und so fort ohne Ende.«124

(Man könnte also die oben erwähnte Kirche auch als Repräsentant
eines bestimmten Baustils identifizieren, als Werk eines besonderen
Architekten, oder in ihrer Funktion als Ort einer besonderen Hoch-
zeit oder bei Regen oder großer Hitze als Schutzraum begreifen, etc.)

Damit ist die Eigenschaft der Transitivität für alle Zeichen gefor-
dert, sodass sich eine offene Folge von interpretierenden Zeichen er-
gibt, wobei jedes nachfolgende interpretierende Zeichen das vorheri-
ge interpretiert und die Deutungen, wie man hoffen kann, immer
besser werden. (Wie man sehen wird, hat Derrida diese Idee mit sei-
ner Vorstellung einer Signifikantenkette aufgenommen und für seine
Zwecke modifiziert.)

330

Der philosophische Bilderstreit

120 Peirce, CP 1.92, in der Übersetzung von Pape (in: Pape, Charles S. Peirce, S. 119).
121 Pape, Charles S. Peirce, S. 119.
122 ebd.
123 Pape, a. a.O., S. 123.
124 Peirce, PLZ, S. 64.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit ist die regulative Idee Kants als Ziel alles Erkennens um-
gedeutet, denn sie ist nicht länger transzendental.

Nagl diagnostiziert ein Abrücken von Kants Theorie der Erfah-
rung in zweifacher Hinsicht: Erstens habe Peirce Kants »Ding an
sich« ersetzt »durch die Idee einer (verschiebbaren) Begrenztheit,
einer Falsifizierbarkeit und ›Meliorisierbarkeit‹ unseres Wissens«,
denn wir wissen zwar nicht endgültig, wie die Dinge wirklich sind,
doch können wir, wenn wir voneinander lernen und unsere Hypothe-
sen einer öffentlichen Debatte zuführen, »in the long run« zu einer
Darstellung der Welt gelangen, wie sie »unabhängig von unseren
bloß subjektiven Meinungen wirklich ist«.125 (Hier hat wohl Thomas
Nagel mit seiner Idee der Ultraobjektivität trotz aller menschlichen
Perspektivität angesetzt.126)

Zweitens schlage Peirce vor, Kants »transzendentales Subjekt«
(»das alle meine Vorstellungen muss begleiten können«) als erkennt-
niskonstituierende Ich-Instanz »semiotisch so umzudeuten, dass es
[…] zur Gänze zeichentheoretisch reformulierbar wird. Das mensch-
liche Subjekt wird als komplexes Zeichen gesehen, das zwar seiner-
seits in einem semiotischen Kontinuum steht, andererseits aber in der
Vielfalt seiner Relationen auch Anlaufstelle und Ort einer inter-
subjektiv vermittelten Konsistenz des Zeichenzusammenhangs ist:
›das Ich denke oder die Einheit des Denkens […] ist nichts als Kon-
sistenz‹«.127

Für Nagl ist aber Peirce »trotz wachsender Distanz zur Kanti-
schen Philosophie in mindestens zweifacher Hinsicht zeit seines
Lebens Kantianer geblieben:

Erstens, insofern sein Begriff der Zeichenvermitteltheit alles Denkens ge-
gen einen naiven Abbildrealismus gerichtet ist, also gegen eine Widerspie-
gelungs- oder ›Copy-Theory‹ der Wahrheit, die annimmt, dass Sprache
nichts anderes leistet, als ein außersprachlich Gegebenes ›ikonisch‹ zu prä-
sentieren.«128

Zweitens macht Nagl einen anti-nominalistischen Impuls aus, denn
Zeichen seien für Peirce nicht »bloße Worte« oder Namen, sondern
bezögen sich auf Reales, hätten ihr Fundament in realer Erfahrung.
Zwar seien sie von uns erfunden, aber deshalb noch kein Ausdruck

331

Semiotische Bildtheorien: Peirce

125 Ludwig Nagl, Charles Sanders Peirce, S. 26.
126 vgl. Thomas Nagel, Der Blick von Nirgendwo, S. 17 ff.
127 Nagl, a. a.O., S. 27.
128 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beliebiger Übereinkünfte, denn sie könnten (und sollten) sich in der
Praxis bewähren.129

3.2.1.2 Pragmatismus und objektiver Idealismus

Idealisten glauben, dass wir alles, was wir erkennen, im Lichte von
Ideen sehen. Wir brauchen die entsprechenden Begriffe, um etwas
als etwas zu identifizieren. Die Zuordnung eines Einzelphänomens
zu einem Gattungsbegriff, z.B. »Hund«, ist daher schon eine Form
des Schließens. (Nach Eco kann Kant nicht erklären, wieso wir zu
einem Urteil wie »das ist ein Hund« kommen.) Bei Peirce ist, wie
wir sahen, solches Schließen anders als bei Kant schon Bestandteil
der Wahrnehmung, und es liegt oft vor der Attribuierung eines pas-
senden Begriffs (was Bloch zu einer von der klassischen Auffassung
abweichenden Logik veranlasst hat: Ergriff vor Begriff). Eco gibt ein
Beispiel für solche Abduktion im Falle von überraschenden Phänome-
nen: Wie uns heute klar ist, hat Marco Polo auf Java Nashörner gese-
hen, die er mit einem Begriff, den ihm seine Kultur bereithält, als
»Einhörner« bezeichnet. Doch er notiert, dass diese »Einhörner«
recht seltsam und unspezifisch sind, keineswegs weiß und schlank,
sondern sehr hässlich, und dass sie »die Haut von Büffeln und Elefan-
tenfüße« hätten, mit einem schwarzen und plumpen Horn und einem
Kopf ähnlich dem eines Wildschweins. Marco Polo habe daraufhin
den ihm bekannten Begriffsinhalt von »Einhorn« geändert, um dem
Tier einen ihm vertrauten Namen geben zu können.130 Da jedes Er-
kennen bei Peirce durch hypothetisches Schließen aus dem Erkennen
äußerer Fakten und aus früheren Erkenntnissen entsteht, ist

»die Peircesche Darstellung […] quasi eine Beschreibung dessen, wasMarco
Polo angesichts des Nashorns scheinbar ungeschickt versucht: Er hat weder
eine ›platonische‹ Anschauung des unbekannten Tieres, noch versucht er
dessen Bild und Begriff ex ovo zu konstruieren, sondern macht bricolage
aus bereits vorhandenen Begriffen und entwirft eine neue Entität, indem er
von dem ausgeht, was er über schon bekannte Entitäten bereits weiß. Im
Grunde erscheint das Erkennen des Nashorns als abduktive Sequenz, die
weit komplexer ist als die kanonische Sequenz […]. Ich würde von einer
abgebrochenen Abduktion sprechen.«131

332

Der philosophische Bilderstreit

129 Nagl, a. a.O., S. 28.
130 Eco, Kant und das Schnabeltier, S. 73.
131 Eco, a. a.O., S. 75 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was aber, so fragt Eco, wäre gewesen, wenn Marco Polo in Australien
auf ein Schnabeltier getroffen wäre? So wie für Aristoteles das Kamel
nicht in seine Begriffsschemata passte, so stellte dieses Ende des
18. Jahrhunderts entdeckte Tier, das zunächst als »watermole« (Was-
sermaulwurf) bezeichnet wurde, die Forschergemeinschaft vor Pro-
bleme, mit denen man sich 80 Jahre lang herumschlug. In England
hielt man ein ausgestopftes Exemplar sogar für einen Scherz eines
Tierpräparators, denn es passte in keine der vertrauten Klassifikatio-
nen: Obwohl es einen Schnabel hatte, war es kein Vogel, denn es hatte
vier Beine. Obwohl es Eier legte, war es ein Säugetier, das seine Jun-
gen säugte, aber keine Zitzen hatte. Dazu hatte es ein Fell und den
Schwanz eines Bibers und auch noch Schwimmhäute an den Pfoten
wie ein Wasservogel.132

Das Beispiel soll deutlich machen, dass wir beim »outward
clash«, bei der Begegnung mit überraschenden Phänomenen in der
Realität, mit unseren Begriffsschemata und Theorien oft hilflos da-
stehen (Eco spricht sogar von einem »Schock«) und auf Vermutungen
und Hypothesen angewiesen sind, mit welchem Namen oder welcher
Erklärung ein Phänomen wohl passend zu be-zeichnen oder zu be-
schreiben sei. (Man denke an die Epizykeltheorie des Tycho von Bra-
he, der die Planetenbewegungen von der Erde aus zu beschreiben
suchte, noch nachdem die Entdeckung von Kometen das aristotelische
geozentrische Weltbild falsifiziert hatte.)

Wir müssen also unsere Begriffe und Theorien an der Praxis
prüfen (jedes Wahrnehmungsurteil beinhaltet schließlich schon eine
Klassifikation, so Peirce133), sie müssen zur Erfassung der Realität
tauglich sein und notfalls angepasst werden. Unter der Überschrift
»Pragmatismus – die Logik der Abduktion« führt Peirce aus:

»[…] der Pragmatismus stellt eine bestimmte Maxime auf, die, wenn sie
vernünftig ist, jede weitere Regel unnötig machen muss, was die Zuverläs-
sigkeit, Hypothesen als Hypothesen zu klassifizieren, das heißt als Erklä-
rungen von Phänomenen, die für hoffnungsvolle Vermutungen gehalten
werden, betrifft […].«134

Da die Abduktion als Folgerung verstanden werden kann und »eine
Hypothese auf einen möglichen Grund oder eine mögliche Ursache
zurückführt«, spricht Walther auch von einem Rückschluss oder

333

Semiotische Bildtheorien: Peirce

132 Eco, a. a.O., S. 108f.
133 Peirce, Lectures on Pragmatism (LP), Hg. Walther, S. 247.
134 Peirce, LP, S. 263.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer »Retroduktion«, die man als beständige Rückkopplung deuten
könnte: »der Schluss von den Folgen auf die Gründe, von den Wir-
kungen auf die Ursachen ist jedenfalls ein mindestens ebenso häufig
auftretendes Verfahren wie der umgekehrte Schluss von den Grün-
den auf die Folgen, bzw. von den Ursachen auf die Wirkungen«,135
während die Induktion »für die experimentelle Verifikation die ent-
scheidende Rolle spielt«136 und dann vom Einzelnen aufs Allgemeine
schließt.

Denn »in the long run« werde man, so Peirce, durch Kombinati-
on der Schlussverfahren zu angemessenen Bezeichnungen kommen
(die mit einem fundamentum in re, nicht als bloße Namen verstan-
den werden) und mit Theorien durch kritische Prüfung an der Reali-
tät mit dem Denken dieser immer angemessener werden. Die von
Peirce in diesem Zusammenhang formulierten drei »Schleifsteinsät-
ze«137 lassen also einen erkenntnistheoretischen Realismus erkennen:

Dabei ist der Bezug zur Praxis über die Abduktion für Peirce
fundamental. Jede Erkenntnis muss sich an der Praxis bewähren,
und damit ist nicht bloß pure praktische Nützlichkeit gemeint, wie
es Cassirer, offenbar in Unkenntnis der Peirce’schen Konzeption, am
Pragmatismus kritisiert.138 Vielmehr formuliert Peirce als Maxime:

»Überlege, welche Wirkungen, die denkbarerweise praktische Auswirkun-
gen haben könnten, wir den Gegenständen unseres Begriffes in der Vorstel-
lung zuschreiben. Dann ist unser Begriff jener Wirkungen das Ganze unse-
res Begriffes des Gegenstandes.«139

Die rationale Bedeutung eines Begriffs oder Satzes liegt nämlich in
der Zukunft, sie ist die »Form, in der der Satz auf das menschliche
Verhalten anwendbar wird.«140 Die noch nicht absehbare Begriffsver-

334

Der philosophische Bilderstreit

135 Walther, Einleitung zu Peirce, Lectures on Pragmatism, S. LXXVII.
136 Walther, a. a.O., S. LXXIX.
137 Peirce, LP, S. 241ff.
138 Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, S. 421 f. »Indessen treffen freilich
derartige Erwägungen nicht die feinere und subtilere Fassung, die der Pragmatismus
insbesondere durch Dewey und seine Schule erhalten hat. Hier ist das Problem zum
mindesten von jenen Unklarheiten und Zweideutigkeiten befreit, mit denen es in der
populären philosophischen Diskussion behaftet bleibt.« (Zum Wahrheitsbegriff des
Pragmatismus s. Teil I)
139 Peirce, Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus (SPP) (Hg. Apel),
S. 454 (Kursivsetzung von Peirce, um sich von James und der Popularisierung des
Pragmatismusbegriffs abzusetzen)
140 Peirce, SSP, S. 442.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendung macht also die volle Bedeutung aus. Dazu gehört ein me-
thodisches Verfahren, »den Konsequenzen, die den Begriffen zugehö-
ren, nachzugehen und sie zu vergleichen […], um die differenten Be-
deutungen differenter Begriffe festzustellen«.141 Peirce stellt sich eine
Argumentationsgemeinschaft vor, die sich wie eine scientific commu-
nity über Generationen hinweg entwickelt und zu immer besseren
Urteilen über die Welt kommen kann. Diese Idee wird Popper in sei-
ner späteren evolutionären Erkenntnistheorie aufnehmen und mit
seinem kritischen Rationalismus auch die Methode der Falsifizierbar-
keit gegen das empiristische Sinnkriterium setzen.

In dem von Peirce 1870 gegründeten »metaphysical club«, in dem
der Begriff »Pragmatismus« geboren wurde, war auch, anders als bei
den Empiristen, spekulatives Denken zugelassen, und eines der Mit-
glieder war William James, der durch populäre publikumswirksame
Vorträge den Begriff des Pragmatismus bekannt machte und dafür
sorgte, dass er schließlich Weltgeltung erlangte. »James wie auch De-
wey haben tatsächlich beinahe alle neuen Denkfiguren ihrer Philoso-
phie – oft in nahezu wörtlicher Rezeption – den Ansätzen von Peirce
zu verdanken«,142 sie ließen aber die Semiotik weitgehend weg und
setzen jeweils verschiedene neue Akzente, sodass Peirce seine Posi-
tion später in »Pragmatizismus« umbenannte, »einWort, das hässlich
genug ist, um vor Kindsräubern sicher zu sein«.143 Ein weiteres Mit-
glied des »metaphysical club« war Chauncey Wright, begeisterter
Anhänger der Evolutionstheorie,144 was wohl der Quellpunkt dafür
war, dass Peirce nach vielen Diskussionen später seine semiotische
Erkenntnistheorie in eine evolutionäre Kosmologie einbettete.

Wenn wir die Erfahrung der Wirklichkeit passend durch Zei-
chenprozesse mit Be-zeichnungen organisieren, kommen wir in Kon-
takt mit dem »unmittelbaren Objekt«, da die Zeichen sich ja auf etwas
beziehen müssen. Das Zeichen wird vom Objekt motiviert (keines-
wegs im Sinne einer Kausalrelation). Es

335

Semiotische Bildtheorien: Peirce

141 Peirce, SPP, S. 315.
142 Apel, Der Denkweg von Charles Sanders Peirce, S. 25.
143 Peirce, SPP, S. 432 (James habe den Begriff aufgenommen, als er sah, dass sein
»radikaler Empirizismus« im Wesentlichen der Definition, die der Verf. dem Pragma-
tismus gegeben hatte, entspricht, wenn auch mit einem gewissen Unterschied in der
Blickrichtung. […] So fühlt der Verfasser nun, nachdem sein Sprössling »Pragmatis-
mus« so befördert wurde, dass es Zeit ist, ihm den Abschiedskuss zu geben und ihm
seinem höheren Schicksal zu überlassen […].«)
144 Peirce, LP, S. 75; s. auch Nagl, Charles Sanders Peirce, S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»macht dabei ein Objekt vorstellig; das tut es zwar nur in einigen, durch das
Zeichen herausgehobenen Aspekten, ›kollateral‹ wird aber mitgewusst, dass
sich diese Aspekte auf ein ganzes Objekt beziehen. Diese Differenz zwi-
schen ›Hinsicht‹ und Totalität im Objektbegriff führt zu Peirces Unterschei-
dung zwischen ›unmittelbarem‹ und ›dynamischem Objekt‹.«145

Der im Zeichen, z.B. durch eine bestimmte Perspektive, repräsentier-
te aspekthafte Objektbezug kann also dynamisch erweitert werden.
Denn das dynamische Objekt ist das Objekt selbst, unabhängig von
irgendeiner Repräsentation durch Zeichen (z.B. durch Namen), das
aber gleichwohl ermöglicht und bewirkt, dass ein Zeichen erzeugt
werden kann.146 Da die Zeichen in ihremObjektbezug als angemessen
intersubjektiv verstanden werden müssen, steht gemeinsam geteilte
Erfahrung am Beginn der Semiose.

Peirces semiotische Erkenntnistheorie kann also als realistisch
bezeichnet werden.147 Im Unterschied zur analytischen Philosophie
spielen Alltagserfahrungen eine Rolle,148 und die Phänomenologie
ist Grundlagendisziplin. Doch sie ist vortheoretisch, ein wissenschaft-
liches Wirklichkeitsverständnis muss sich anschließen.149 (Peirce war
ja selber als Geodät – sein Brotberuf über längere Zeit – praktizieren-
der Naturwissenschaftler).

Wie nun lässt sich Peirces Pragmatismus mit einem objektiven Idea-
lismus verbinden? Wie lässt sich ein Weg finden, der Realismus und
Idealismus vereint oder über diese Alternative hinausgeht?

»Für das alltägliche Bewusstsein unserer Lebenswelt existiert das Objekt
der Erfahrung ausschließlich jenseits des Bewusstseins, für das reflexive
Bewusstsein ist das Objekt als Objekt nicht möglich ohne die Tätigkeit des
Bewusstseins, und insofern ist für das reflexive Bewusstsein das Objekt ein
Produkt des Bewusstseins.«150

Peirces innovative Kombination beider Positionen – Externalismus
der Außenwelt und Prägung der Erkenntnisobjekte durch Zeichen-

336

Der philosophische Bilderstreit

145 Nagl, Charles Sanders Peirce, S. 30 f.
146 Oehler, Idee und Grundriss der Peirceschen Semiotik, S. 24.
147 vgl. das Kapitel »Peirce’s Epistemological Realism in Almeder, The Philosophy of
Charles S. Peirce, S. 109ff.
148 Pape, Erfahrung und Wirklichkeit als Zeichenprozess, S. 22 f.
149 Pape, a. a.O., S. 19 und 22 f.
150 Oehler, a. a.O., S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prozesse – ist nur dann »hopelessly inconsistent«,151 wenn man den
cartesischen Dualismus von Geist und Materie zugrunde legt, in dem
dann entweder die Materie den Geist oder der Geist die Materie be-
stimmt. Doch davon geht Peirce ab, und hier kommt die bereits er-
wähnte evolutionäre Kosmologie ins Spiel: Nicht nur im Bereich des
Geistes findet evolutionäre Entwicklung statt, auch im Kosmos gene-
rell, der als organistischer Prozess gesehen wird. Dabei beruft sich
Peirce auf den von Spinozas Maxime deus sive natura152 inspirierten
Schelling, der bereits – vor Darwin – ein geistdurchwirktes prozess-
haftes Naturgeschehen angenommen hatte.

»The old dualistic notion of mind and matter, so prominent in Cartesianism,
as two radically different kinds of substance, will hardly find defenders
today. Rejecting this, we are driven to some form of hylopathy, otherwise
called monism. […] The only intelligible theory of the universe is that of
objective idealism, that matter is effete mind, inveterate habits becoming
physical laws.«153

Geist also steht am Beginn, wirkt in die Schöpfung hinein (Peirce
verschließt sich durchaus nicht einem Common-Sense-Begriff gött-
licherWirkungsmacht154) und artikuliert bzw. »erschöpft« sich in ver-
schiedenen materiellen Formen. (Vielleicht kann man dies mit dem
Prozess der Kristallbildung und -erstarrung veranschaulichen: Peirce
selbst macht darauf aufmerksam, dass Denken (»thought«) »nicht
notwendig an ein Gehirn gebunden (ist). Es erscheint in der Arbeit
der Bienen, in den Kristallen und überall in der rein physischen
Welt.«155). So entsteht nicht nur eine evolutionäre Kosmologie, son-
dern auch »a Schelling-fashioned idealism which holds matter to be
mere specialized and partially deadened mind«.156

337

Semiotische Bildtheorien: Peirce

151 Almeder, The Philosophy of Charles S. Peirce, S. 148.
152 Spinoza hatte in seiner Descartes-Kritik nur eine einzige Substanz gesetzt und
einen pantheistischen Naturbegriff entwickelt, der ihn in Konflikt mit der Orthodoxie
brachte.
153 Peirce, Collected Papers (CP) 6.248, s. auch 4.551 und 6.264 ff.
154 Auf Peirces Religionsphilosophie und seinen ungewöhnlichen Gottesbeweis kann
hier nur verwiesen werden. Vgl. Estanislao Arroyabe, Peirce. Eine Einführung in sein
Denken, Kap. »Gemeinschaft und Glaube«, S. 117 ff. sowie Pape, Charles S. Peirce,
Kap. »Metaphysik: Die Evolution des Kosmos und die Stellung des Menschen«,
S. 143 ff.
155 Peirce, CP 4.551.
156 Peirce, CP 6.102–8. Bereits Schelling war der Ansicht, dass materiellem Sein geis-
tiges Sein zugrunde liege, die Objektwelt aber mehr als das Produkt des Ideellen sei.
Er hatte eine organistische Vorstellung von der Natur, die im Menschen zum Geist

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit seiner Metaphysik der Evolution kreiert Peirce daher einen
»modernen Idealismus«, der auf den Phänomenen der Alltagswelt
und alltäglicher Erfahrung aufbaut, also die Existenz einer unabhän-
gig vom menschlichen Geist vorhandenen Außenwelt anerkennt –
unser Wissen ist also durchaus mitverursacht durch etwas außerhalb
von uns selbst. Doch gleichwohl werden Zeichenprozesse als Stufen
auf dem Weg zu einer objektiv gewussten Realität und immer bes-
serer Wirklichkeitserkenntnis gedeutet. Almeder bemerkt noch, dass
das Konzept nur stimmig ist, wenn man zwischen dem endlichen
menschlichen Geist und dem absoluten Geist unterscheidet.157 Denn,
um mit Hegel zu schließen: »Das Wahre ist das Ganze.«158

3.2.1.3 Kategorien und Relationen

Seine pragmatische Orientierung an der phänomenalen Welt als
»ground« und die sich daran anschließenden Zeichenprozesse führen
Peirce – vielleicht in Orientierung an der klassischen Trias der Er-
kenntnistheorie Wahrnehmung/Verstand/Vernunft, vielleicht aber
auch in Analogie zu Hegels dreischrittiger Dialektik – zur Formulie-
rung von nur drei Kategorien.

Kategorien können als Oberbegriffe nicht noch weiter auf ande-
re Oberbegriffe zurückgeführt werden, sie geben an, welche Formen
von Begriffen es geben kann, sie »beschreiben die allgemeinste Struk-
tur der Realität«, sind aber nicht nur Elemente des Geistes, sondern
auch »sich durchhaltende Grundzüge der Sache selbst«, weisen also
einen »logisch-ontologischen Doppelaspekt«159 auf.

Peirce selber bemerkt: »Aristoteles sagt über Dinge, die so völlig
ungleichartig sind, dass sie nichts gemeinsam haben, sie gehörten zu
verschiedenen Kategorien.«160 Bereits Trendelenburg, mit dessen Ge-
schichte der Kategorienlehre sich Peirce intensiv beschäftigte, hatte
die zehn aristotelischen Kategorien als solche der Sprache erkannt,

338

Der philosophische Bilderstreit

finde (vgl. Teilhard de Chardins Versuch, Geist als »élan vital« (Bergson) einer sich
evolutionär fortentwickelnden materiellen Welt zu deuten).
157 Almeder, a. a.O., S. 158.
158 Hegel, Phänomenologie des Geistes, Vorrede, S. 21. Peirce findet dieses Werk
»fehlerhaft«, »obwohl es vielleicht das tiefgründigsteWerk ist, das jemals geschrieben
wurde.« (Peirce, PLZ, S. 54)
159 Oehler, a. a.O., S. 59.
160 Peirce, PLZ, S. 52: »Heute sind seine Analysekategorien völlig überholt«, denn die
Grenzlinie zwischen Sprache und Denken sei noch nicht gezogen gewesen.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen jeweils bestimmte Satzteile oder Wortarten zugeordnet wer-
den können, und genau das tut explizit auch Peirce.161 Er arbeitet aber
mit den Kategorien Kants, der Quantität, Qualität, Relation und Mo-
dalität als allgemeinste Oberbegriffe festhielt, bei denen je drei Sub-
kategorien entstehen, deren dritte sich als Kombination der ersten
und zweiten Subkategorie ergibt.162 (So z.B. ergibt sich in der Kate-
gorie Qualität der Urteile neben bejahenden und verneinenden Ur-
teilen unendliche, also solche, deren Wahrheit und Falschheit man
nicht definit feststellen kann; bei der Kategorie der Relation neben
kategorischen und hypothetischen Urteilen auch als drittes disjunkti-
ve Urteile.163) Peirce hielt Kants Begründung nicht für stichhaltig,
was ihn zur Umstellung der Kant’schen Kategorien veranlasste. 1859
– noch nicht 20 Jahre alt – veröffentlichte er New Names and Sym-
bols for Kant’s Categories und setzte sich von der kantischen Kon-
zeption ab. Dieser hatte nämlich in KrV B 166 formuliert: »Entweder
die Erfahrung macht diese Begriffe, oder diese Begriffe machen die
Erfahrung möglich.« Da Kategorien für ihn von der Erfahrung un-
abhängig existieren, also a priori, entschied er sich für den zweiten
Weg, bei dem wir die Welt erst durch die Verstandesbegriffe konsti-
tuieren. Peirce aber entschied sich für den von Kant selbst skizzierten
und dann verworfenen Mittelweg (KrV B 167f), denn für ihn muss
die Welt nicht ideell konstituiert, sondern aus der Erfahrung er-
schlossen werden.164 Die Kategorien sind also nicht länger transzen-
dental als Bedingung der Möglichkeit jeder Erkenntnis.

Zunächst hatte Peirce in einem frühen Aufsatz 1857 drei Klassen
von Entitäten festgehalten: Abstraktion, Gedanken und Dinge; bzw.
sich zu drei Welten bekannt: Abstraktion, Bewusstsein und Wahr-
nehmung. Später redete er von (Empfindungs-)Qualität, Relation
und Interpretation, wobei er zu Beginn noch ganz traditionell von
der Subjekt-Prädikat-Struktur von Urteilen ausging, deren Relation
zueinander durch eine Kopula hergestellt wurde,165 ein Konzept, das
es nicht in allen Sprachen gibt und das er später zugunsten einer abs-
trakteren relationenlogischen Strukturierung verließ.166

339

Semiotische Bildtheorien: Peirce

161 a. a.O., S. 52.
162 Oehler, a. a.O., S. 45 bezieht sich hier auf Kants KrV B 110 f.
163 s. Kant, KrV §9: Von der logischen Funktion des Verstandes in Urteilen, B 95.
164 Oehler, a. a.O., S. 59.
165 Oehler, a. a.O., S. 52 f.
166 zum Thema Kopula s. Derrida, Das Supplement der Kopula, in: ders., Randgänge
der Philosophie, S. 175–204.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn es gibt nach Peirce nur drei fundamental verschiedene Ar-
ten von Zeichen (als »human form« der Realität167), mit denen wir
uns die Objekte und Prozesse der Wirklichkeit repräsentieren, und
sie lassen sich relationenlogisch nach der Anzahl ihrer Korrelate un-
terscheiden, wobei sich gleichzeitig Stufen der Semiose ergeben.

Wir müssen von den Phänomenen ausgehen (weshalb Peirces
Kategorien auch mit seinem Pragmatizismus in Zusammenhang
stehen) und diese zunächst – ganz scholastisch – »wahrnehmen, un-
terscheiden und generalisieren«.168

Zunächst sind Zeichen, z.B. sprachliche Zeichen wie »rot« oder
Wegweiser, in Bezug auf sich selbst zu betrachten, und die Kategorie
der unmittelbaren Empfindungsqualität eines Phänomens, z.B. einer
Farbe oder eines Geschmacks, erlaubt uns »punktuellen momentanen
Zugang zur Wirklichkeit«.169 Auch Begriffe wie Zufall, Wesen, Ge-
fühl, Frische, Spontaneität und Neuheit gehören in diese Klasse.170

Peirce nennt diese Dimension des Unmittelbaren »Erstheit«:
»Erstheit ist das, was so ist, wie es eindeutig und ohne irgendeine
Beziehung auf etwas anderes ist.«171 Denn »jedes Ding muss ein
nichtrelatives Element besitzen.«172 Diese Erstheit wäre vielleicht
mit Hegels reinem Für-sich-Sein zu vergleichen, das sich noch nicht
in Beziehung zu Anderem, Andersartigem gesetzt hat.

»Die Phänomenologie untersucht die Kategorien in ihren For-
men der Erstheit«,173 aber es ist gar nicht so einfach, nur das Phäno-
men selbst wahrzunehmen und zu beschreiben, ohne z.B. schon zu
deuten und zu interpretieren. Auch das Zeichen in seiner materiellen
Struktur (z.B. Druckerschwärze auf Zeitungspapier oder Ölfarbe auf
Leinwand) ist zunächst einmal für sich selbst in seinem Sosein zu
betrachten. Peirce unterscheidet hier drei Subzeichen: Quali-, Sin-
und Legizeichen (in der heutigen Linguistik »tone«, »type« und
»token«174), die entweder sinnlich wahrnehmbar, individuell oder

340

Der philosophische Bilderstreit

167 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 47 bezieht sich hier auf Peirce CP 1.538.
168 Peirce, CP 5.42, ebenso in PLZ S. 41.
169 Oehler, a. a.O., S. 60.
170 Pape, Charles Sanders Peirce, S. 31.
171 Peirce, PLZ, S. 55.
172 a. a.O., S. 60.
173 Peirce PLZ S. 62 bezieht sich hier auf den Hegel’schen Begriff von »Phänomeno-
logie«.
174 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 57 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konventionell verwendet werden, wobei oft die Trennschärfe fehlt.175
(Für Walther sind z.B. Kunstwerke Sinzeichen, da sie – singulär –
über reine Wahrnehmungsempfindung hinaus immer individuell
sind und tatsächlich existieren.176)

Setzt man nun das Zeichen in Bezug zu seinemObjekt, also dem,
was es be-zeichnet, so entsteht »Zweitheit«: Sowohl die Zuordnung
eines Einzelphänomens zu einem Allgemeinbegriff (»Das ist eine
Ampel«) als auch die Verknüpfung zweier Phänomene untereinander
(»Eine Ampel ist ein Verkehrszeichen«, »Diese Ampel ist defekt«)
führen zu Aussagen, mit denen man Dinge – und die entsprechenden
Zeichen ebenso – begrifflich voneinander unterscheidet. Peirce:
»Zweitheit ist das, was so ist, wie es ist, weil eine zweite Entität so ist,
wie sie ist, ohne Beziehung auf etwas Drittes« (PLZ 55). Anders bei
der einstelligen Relation in »x ist rot« ist die der Zweitheit zugrunde
liegende Relation (z.B. in »x ist Vater von y«) eine zweistellige Rela-
tion. Solche Relationen sind zudem transitiv, d.h. es lassen sich belie-
big lange Ketten bilden.

Man muss jedoch zur Klärung festhalten, dass »die Kategorien
[…] die Verknüpfungen zwischen Begriffen« klassifizieren »und
nicht Verbindungen zwischen den Gegenständen, die unter diese Be-
griffe fallen«. Pape erklärt dies mit »der idealistischen Annahme, dass
die Beziehung zwischen den Gegenständen von der Form der begriff-
lichen Verknüpfung her dargestellt werden kann«.177

Peirce selbst redet auch von einem psycho-physischen Parallelis-
mus, eine Annahme, die als metaphysisch verbucht werden kann:
»Alles Bewusstsein, die gesamte wache Existenz besteht in einem Ge-
fühl der Reaktion zwischen Ich und Nicht-ich […].«178

Daher spricht Peirce an anderer Stelle auch zur Erläuterung der
Zweitheit von einem »Kampf«, denn die Begegnung mit der Welt der
Objekte (auch begrifflich) erzeugt ein »Gefühl des Widerstands«, das
eine Reaktion, ein Handeln179, eine Attribution erfordert. In der
Konfrontation von ego und non-ego trifft eine innere Welt auf eine
äußere,180 eine fürsichseiende auf eine ansichseiende Welt, und es

341

Semiotische Bildtheorien: Peirce

175 weiter ausgeführt z.B. bei Spinks, Peirce and Triadomania, Kap. 3: »Peirce’s first
trichotomy: signs in relation to themselves«, S. 54–59.
176 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, Teil 1: Die Peircesche Basistheorie, S. 57.
177 Pape, a. a.O., S. 37.
178 Peirce, PLZ S. 55.
179 Peirce, LP, S. 51.
180 Peirce, LP S. 67.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entsteht ein Wahrnehmungsurteil. Das Zeichen im Objektbezug
kann in drei Formen auftreten: Hier unterscheidet Peirce (sicher sei-
ne berühmteste Unterscheidung) zwischen den Zeichenarten Ikon,
Index und Symbol. (Auf diese Trichotomie wird noch eingegangen
werden.181)

Nun verfolgt Peirce aber nicht wie z.B. de Saussure einen zwei-
dimensionalen Zeichenbegriff, ein drittes Moment muss wesentlich
hinzutreten, denn die Beziehung zwischen einem Zeichen und sei-
nem Objekt muss gewusst werden, damit sie konkrete Folgen in der
Praxis, also z.B. für unser Handeln, aber auch für unsere Begriffsver-
wendung haben kann. Es muss also ein Interpretant hinzukommen,
denn ein Zeichen ist ein Etwas, das immer etwas für jemanden be-
zeichnet, sonst hätte es keine Bedeutung. Zeichen sind also nur dann
vollständig beschrieben, »wenn ein Mittel ein Objekt für jemanden
bezeichnet oder – anders ausgedrückt – wenn jemand ein Mittel zur
Bezeichnung eines Objekts verwendet.«182

Inneres und Äußeres, Zeichen und Zeichenobjekt werden also
logisch überformt von der Kategorie der Drittheit:

»Drittheit finden wir überall dort, wo ein Ding eine Zweitheit zwischen
zwei Dingen erzeugt. In allen diesen Fällen wird man finden, dass das Den-
ken eine Rolle spielt. Mit Denken ist etwas Ähnliches wie die Bedeutung
eines Wortes gemeint, d.h. sie kann dies oder das bestimmen, ist jedoch
nicht auf irgendetwas Existierendes beschränkt.«183

Eine denkende Instanz, die versteht, was es bedeutet, wenn ein auf
der Kreuzung stehendes x (Zeichen sind in Zeichenkontexte einge-
bunden) defekt ist, wird eine Verhaltensweise ausbilden, die ver-
allgemeinerbar ist. Über diese Verallgemeinerbarkeit kann man auf
Regeln schließen, sodass den drei Kategorien je eine der drei Modali-
täten zugeordnet werden kann: Die Erstheit (scholastisch: haecceitas)
ist reine Potentialität, die Zweitheit repräsentiert eine Wirklichkeit,
und die Drittheit folgt mit Notwendigkeit.184 (In den Lectures on
Pragmatism identifiziert Peirce diese drei Kategorien auch mit »Ge-
genwärtigkeit«, »Kampf« und »Gesetz«.185)

342

Der philosophische Bilderstreit

181 vgl. Spinks, Peirce and Triadomania, Kap. 3.2 »Peirce’s second trichotomy: signs in
relation to their objects«, S. 60–73.
182 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 71.
183 Peirce, PLZ, S. 57.
184 vgl. Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 79.
185 Peirce, LP, a) S. 41–47; b) S. 47–69; c) S. 69–81.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für den Interpretantenbezug ist es vor allem wichtig, dass er an
dritter Stelle der Triade steht und eine echte Drittheit darstellt.186 (Er
kann je nach Komplexität die Form von Rhema (Einzelzeichen, Be-
griff, weder wahr noch falsch187), Dicent (Satz, wahrheitsfähig, drückt
einen Sachverhalt aus) oder Argument haben188 (bringt logische Be-
ziehungen zwischen Aussagen zum Ausdruck, sicher die vollstän-
digste Form des Interpretanten, in den Formen Abduktion, Induktion
und Deduktion). Und er kann mit den Zeichenklassen der anderen
Zeichenaspekte kombiniert werden. Ein Zeichen ist also eine tria-
dische Struktur, die an jedem ihrer Pole jeweils wieder triadisch auf-
gespalten wird.

Nimmt man die drei Dimensionen der Semiotik von Morris
(Syntax, Semantik und Pragmatik) zu Hilfe, so lassen sich die Peir-
ce’schen Kategorien der Erstheit, Zweitheit und Drittheit in Bezug
auf Bilder so interpretieren: Die Erstheit beschreibt ein Bild hinsicht-
lich seiner materiellen Eigenschaften (Gliederung des Bildzeichens in
Form, Farbe, Material etc.), d.h., es handelt sich also beim reinen
Zeichenmittel (»Signifikant« bei Saussure) um syntaktische Merk-
male. »In der Zweitheit wird das Zeichen im Bild unter dem Aspekt
betrachtet, wie es sich auf ein Objekt bezieht. Diese Beziehung erfasst
die semantische Bezeichnungsfunktion des Zeichens.«189 (Bei Saus-
sure: »Signifikat«.)

Und in der Drittheit kommt die pragmatische Interpretations-
struktur im Interpretanten zum Tragen: Hier braucht es einen Inter-
preten, der die Beziehung zwischen Zeichen und Bezeichnetem her-
stellt.

Reduziert man diese triadische Struktur auf Dyaden, wie es Se-
miotiker nach Peirce getan haben, bedeutet dies aus Peirce’scher Per-
spektive eine unzulässige Verkürzung. Drei möglichen Spielarten
sind denkbar: 1. Reduktion des Objekts (Beispiel: Saussure und Eco
als Vertreter eines strukturalistischen Zeichenkonzepts), 2. Reduk-

343

Semiotische Bildtheorien: Peirce

186 Walther, a. a.O., S. 71.
187 Peirce, CP 2.250 nennt als Beispiel den Begriff »Ferkel«, der die Vorstellung von
der Art eines möglichen Objekts evoziert, »zu der jedes einzelne Ferkel gehören wür-
de, gleichgültig, wie sehr es sich von anderen Exemplaren derselben Art unterschei-
det« (Pape, Charles S. Peirce, S. 129).
188 Spinks, Peirce and Triadomania, Kap. 3.3. »Peirce’s third trichotomy: signs in re-
lation to their interpretants, S. 74–90.
189 Schelske, Die kulturelle Bedeutung von Bildern, S. 34.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion des Interpretanten (Beispiel: Goodman als Vertreter eines nomi-
nalistischen Modells), 3. Reduktion des Zeichenmittels (Beispiel:
Husserl als Vertreter eines intentionalen Konzepts).190

Die Subzeichentypen können untereinander kombiniert werden,
aber nicht alle der formal möglichen 33 = 27 Zeichenklassen sind auch
inhaltlich möglich. Es bleiben zehn Zeichenklassen,191 die im Hinblick
auf ihre »Semiotizität«, ihre Zeichenhaftigkeit bzw. Repräsentations-
fähigkeit geordnet werden können, denn in der ersten Zeichenklasse
(rein mittelorientiert: rhematisch-ikonisches Qualizeichen) haben
wir den stärksten Weltbezug und die niedrigste Semiotizität, in der
10. Klasse hingegen (rein interpretantenorientiert: argumentisch-
symbolisches Legizeichen) die höchste Semiotizität und den gerings-
ten Weltbezug:192 Die Zeichenklassen werden abstrakter.193

Wenn sogar Argumente komplexe Zeichen sind, die ihrerseits
wieder interpretiert zum Objekt werden und Anlass für weitere Ar-
gumente sein können, sieht man, wie weit dieser Zeichenbegriff ist.
Auch die Argumente, sogar Theorien stehen für etwas, sie repräsen-
tieren Sachverhalte der Realität, die wir uns so denkend erschließen
können.

Zeichen sind trotzdem generell unbestimmt, sie erfassen nur
einen Teil der materiellen Welt und sind »trotz allem das einzige
Mittel, durch das wir ›Welt‹ und ›Umwelt‹ erfassen bzw. erkennen
können«.194 Die relationslogische Differenzierung unterschiedlicher
Zeichenaspekte weist logische Formen auf, deren Begrifflichkeit »die
Logik von einzelnen Aspekten des Denkens dieser Formen unabhän-
gig machen« soll. Hierbei geht es Peirce um eine »unpsychologische
Sicht der Logik«, sie ist nicht bloß eine Weise des individuellen Den-
kens, sie ist im Zeichen selbst verwirklicht. Für Pape ergibt sich daher
sogar ein logischer Idealismus, denn in den materiellen Zeichen ma-

344

Der philosophische Bilderstreit

190 Schönrich, Semiotik zur Einführung, S. 32 f. (Die Beispiele werden bis S. 43 weiter
ausgeführt.)
191 wunderbar übersichtlich von Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 78 und 83, in
einer graphischen Veranschaulichung dargestellt, s. auch Peirce PLZ, S. 133 und
Schelske, Die kulturelle Bedeutung von Bildern, S. 51.
192 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 79.
193 Eine genauere Untersuchung der 10 Zeichenklassen findet sich auch bei Schwinn,
Semantische Interpretation syntaktischer Kategorien und die Zeichentheorie von
Charles S. Peirce, Teil 4 (S. 119–175). Peirce selbst gibt ein übersichtliches Schema
aller Zeichentypen in PLZ S. 133.
194 Walther, a. a.O., S. 79.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nifestiert bzw. verkörpert sich der präexistente Logos einer logischen
Welt.195

3.2.1.4 Ikon, Index und Symbol:
Zur Typologie der Zeichen im Objektbezug

Wenn Zeichen in ihrer wahrnehmbaren Form materialisierter Geist
sind, nähern wir uns der Kernfrage, ob Bilder denn wohl Zeichen
sind, und hier kommt nun die bekannteste Unterscheidung von Peirce
ins Spiel. In Bezug auf das repräsentierte Objekt unterscheidet er
nämlich drei Zeichenfunktionen: Ikon, Index und Symbol. Diese Tri-
chotomie nennt Peirce »die fundamentalste«.196

»Ein Ikon ist ein Zeichen, dessen zeichenkonstitutive Beschaffenheit eine
Erstheit ist, das heißt, dass es unabhängig davon ist, ob es in einer existen-
tiellen Beziehung zu einem Objekt steht, das durchaus nicht existieren
kann. Ein reines Ikon kann nur in der Phantasie existieren, wenn es streng
genommen überhaupt je existiert. Das Bild (image) eines Dreiecks im Geist
eines Denkenden ist eine Repräsentation von allem, was ihm auch immer
ähneln mag, und zwar ausschließlich deswegen, weil es die Qualität der
Dreieckigkeit besitzt. Jedes materielle Bild, wie z.B. ein Gemälde, repräsen-
tiert sein Objekt hauptsächlich auf konventionelle Art und Weise.«197

Herder weist darauf hin, dass nach Peirce ein genuines (»reines«, s. o.)
Ikon ein Zeichen ist, welches bloß auf sich selbst referiert, und daher
eigentlich gar kein Zeichen ist.198 Mit Nöth verwendet sie daher den
Begriff des ›Hypoikons‹, das die ›praktische‹ Variante des Ikons dar-
stellt,199 und behandelt im Folgenden, wie allgemein üblich, dieses
›Hypoikon‹ als Ikon.

Bilder, Diagramme, dyadische Analogien und Beispiele sind
Ikons in diesem Sinne.200 Sie bezeichnen nämlich durch Ähnlich-
keit,201 d.h., es gibt qualitative Entsprechungen, Übereinstimmungen
in Struktur oder Form (z.B. bei Landkarten). Prototyp ist natürlich
ein Porträt, das der dargestellten Person in vielen Einzelheiten ähn-

345

Semiotische Bildtheorien: Peirce

195 Pape, a. a.O., S. 42 f und 48f.
196 Peirce, CP 2.275.
197 Peirce, PLZ S. 64.
198 Herder, Bild und Fiktion, S. 45.
199 Nöth, Warum Bilder Zeichen sind, in: Majetschak (Hg.), Bild-Zeichen. Perspekti-
ven einer Wissenschaft vom Bild, S. 56.
200 ebd.
201 Peirce, Semiotische Schriften, S. 346, s. auch Peirce, CP 1.558.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich sein sollte, aber auch konventionelle oder formale Eigenschaften
können Ikons als solche legitimieren (Piktogramme; Baupläne, sogar
chemische Formeln bzw. Reaktionsgleichungen). Auch kann z.B. ein
Farbmuster alle diejenigen Objekte bezeichnen, die eine ähnliche Far-
be besitzen, unabhängig davon, ob es ähnlich gefärbte Objekte gibt:
Ob ein Objekt tatsächlich existiert oder nicht (wie ein Einhorn, ein
Zentaur, ein Pegasus oder eine Romanfigur), ist dabei nicht von Be-
lang:202 Wir haben eine optische oder optisch generierte Vorstellung.
Das Objekt wird also analog abgebildet oder imitiert (wie z.B. auch
mit der lautmalerischen Bezeichnung »Kikeriki« in Kindersprache ein
Hahn be-zeichnet wird203) und muss zum mindesten eine Eigenschaft
mit der Abbildung gemeinsam haben. Denn ein Ikon »ist ein Zeichen,
das sich nur kraft der ihm eignenden Merkmale auf das Objekt be-
zieht«.204

»Da iconische Zeichen unmittelbar wahrnehmbar oder vorstellbar sind,
ohne einer verbalen Sprache zu bedürfen, sind sie auch unmittelbar kom-
munikativ. […] Genuine Icone, die unmittelbar wahrgenommen werden
können, wie Stadtpläne, Landkarten, Fieberkurven, Schemata und Dia-
gramme in Technik und Wissenschaft sind auch zur internationalen Ver-
ständigung besonders gut geeignet. Die Visualisierung unserer Umwelt
hängt selbstverständlich ebenfalls mit der unmittelbar kommunikativen
Wirkung nicht-verbaler Zeichen zusammen und stellt eine Iconisierung
dar.«205

Allerdings brauchen auch ikonische Zeichen oft Erklärungen (wie
z.B. Blockdiagramme) und sind nicht immer unmittelbar einsichtig.
Sie werden dann mit anderen Zeichen (z.B. in verbaler oder Schrift-
sprache) erläutert, können aber auch durch andere Ikone ersetzt
werden, z.B. durch die Fotografie eines Gemäldes, die dann ein »de-
generiertes Icon« darstellt.206 Peirce hat aber ausdrücklich darauf hin-
gewiesen, dass auch die Syntax einer verbalen Sprache ein Ikon ist,207
da sie Strukturmomente abbildet, und selbstverständlich sind dann
auch die optisch dargestellten und vereinfachenden, da auf die Struk-
tur reduzierten Schlussfiguren der aristotelischen Syllogismen solche

346

Der philosophische Bilderstreit

202 Pape, Charles S. Peirce, S. 126.
203 Nagl, Charles Sanders Peirce, S. 44.
204 Peirce, CP 2.247.
205 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 61.
206 Walther, a. a.O., S. 62.
207 nach Walther, ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ikone. Und wegen des Abbildcharakters – auch im abstrakteren Sinn
– zählt Peirce auch alltägliche oder wissenschaftliche Beobachtungen,
mathematische Abstraktionen, ja sogar alle Formen des Denkens und
der Kommunikation, aber auch algebraische Formeln, geometrische
Verallgemeinerungen, Repräsentationen logischer Funktionen zu
dieser Zeichenklasse208 (ich stelle mir hier z.B. Wahrheitstafeln für
logische Junktoren vor), die Peirce noch einmal dreifach unterteilt:209

1. Ikons, die ihren Referenten durch sensorische Eigenschaften äh-
neln (wie z.B. eine Passage von Beethovens Pastorale bestimm-
ten typischen Vogelstimmen oder eben ein Porträt dem Por-
trätierten)

2. Ikons, die zwar aus einzelnen nichtikonischen Zeichen bestehen
(Pfeilen, Kreisen, Punkten etc.), deren Beziehung zueinander
aber eine ähnliche Struktur wie die des Referenten aufweist (wie
z.B. Umberto Ecos Beispiel eines Drudels, das einen Mexikaner
von oben gesehen auf einem Fahrrad zeigen soll210)

3. Ikons, deren Bezug zum Referenten durch das Aufweisen von
Parallelen hergestellt wird, wie bei Parabeln und Metaphern.
Die Ähnlichkeit ist hier nur metaphorisch, es handelt sich also
nicht um direkte, sondern um indirekte Repräsentation. (Herder
wählt als Beispiel den Begriff »König der Tiere«, der sich um-
schreibend auf den Löwen beziehen soll. Doch das Beispiel macht
auch deutlich, dass solche Ikons kulturabhängig je anders ge-
deutet werden können, z.B. in Kulturen, die aktuell keine Erfah-
rungen mit Löwen oder Königen haben.211)

Man sieht, dass im Ikon (bzw. Hypoikon) relevante Ähnlichkeits-
beziehungen auf verschiedene Weise hervorgehoben werden können,
sodass »nicht alle Ikons Bilder sind, aber trotzdem alle Bilder haupt-
sächlich ikonisch funktionieren«.212

Ganz anders ein Index: Dieser ist nämlich dadurch ein Zeichen,
»das sich dadurch auf ein Objekt bezieht, dass es wirklich von diesem

347

Semiotische Bildtheorien: Peirce

208 Spinks, a. a.O., S. 62.
209 Peirce CP (engl.) II, S. 157ff.
210 Eco, Kant und das Schnabeltier, S. 446f. (Eco merkt an, dass die Interpretation
nicht eindeutig ist: man könnte z.B. ebenso gut Cyrano und Pinocchio, unter einem
Schirm sitzend, herauslesen.)
211 vgl. Herder, Bild und Fiktion, S. 48 f.
212 Herder, a. a.O., S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Objekt betroffen ist«,213 ja sogar verursacht ist: Wir können hier z.B.
an einen Fingerabdruck oder Fußspuren, die Anzeige eines Thermo-
meters oder Symptome einer Krankheit denken, wie z.B. den typi-
schen Tremor bei Parkinson. Hier ist eine direkte Einwirkung des
Objekts festzuhalten.

»›Sag bloß!‹ oder ›Hallo!‹ ist ein Index. Ein deutender Finger ist ein Index.
[…] Das indizierte Objekt muss tatsächlich vorhanden sein: das macht den
Unterschied zwischen einem Index und einem Ikon aus.«214

Anders als beim Ikon hängt also hier die indexikalische Objektbezie-
hung nicht von den internen Eigenschaften des Zeichens ab. Es muss
also eine »existenzielle Relation« (CP 6.318) bestehen, die räumliche
und zeitliche Beziehungen einschließen kann. Pape zählt alle Per-
sonal- und Demonstrativpronomina der natürlichen Sprachen zu
den Indices, wenn sie als Sinzeichen verwendet werden,215 und sie
können mit hinweisenden Gesten verbunden werden (»celui-ci«,
»over there«). Ohne Indices (z.B. Navigatoren) könnten wir unseren
Weg nicht finden, uns nicht in einer fremden Stadt zurechtfinden.
Der Wetterhahn auf dem Kirchturm indiziert nur dann zutreffend
die Windrichtung, wenn der momentan wehende Wind ihn dreht,
also wie bei Fußspuren im Sand ein Sachverhalt besteht, der das Zei-
chen verursacht hat.

Eine Bildbeschriftung kann den Eigennamen der porträtierten
Person nennen oder, wie im Falle von Malewitschs »weißem Qua-
drat« (»blanc« bedeutet auch »leer«), die programmatische Loslösung
vom gegenständlichen Abbilden anzeigen. Die existenzielle Relation
kann aber auch »Sinne, Erinnerungen und die Denkgewohnheiten
einer Person einbeziehen«216 (etwa wenn ein bestimmter Duft eine
Erinnerung wachruft oder durch vergangene Erlebnisse bestimmte
Themen miteinander assoziiert werden, die – wie z.B. bei Angst-
erfahrungen – sogar das Verhalten beeinflussen können). Jede Doku-
mentation (egal ob schriftlich oder bildlich) hängt von Indices ab, die
auf das zugrunde liegende Faktum verweisen (Ort, Zeit, Name der
Agentur, der Zeitung oder des Regisseurs, Autor etc., beglaubigende

348

Der philosophische Bilderstreit

213 Peirce, CP 2.248.
214 Peirce, PLZ S. 65.
215 Pape, Charles S. Peirce, S. 127.
216 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fotos (mit Barthes: »es ist so gewesen«217), Zeugenberichte, Kom-
mentare.

Nur so kann man Realität von Fiktion unterscheiden, d.h., Indi-
ces kennzeichnen den Bereich der Erfahrung der empirischen Wirk-
lichkeit.218

Ein echter, genuiner Index hängt mit seinem Objekt direkt zu-
sammen. Ein hinweisend gebrauchtes »Kikeriki« (englisch »cock-
adoodledoo«, franz.: »coqueliquot«, in diesem Falle noch »cock« bzw.
»coque« enthaltend) ist aber noch von der vorgelagerten Sprache ab-
hängig, also – unabhängig von seinem ikonischen Anteil – eigentlich
ein Index von einem Index, daher ein »degenerierter« Index. Die bei
Kongressen üblichen Namensschilder sind z.B. nur dann genuine In-
dices, wenn sie direkte Verbindung zu der bezeichneten Person haben,
d.h. an dieser befestigt sind. Sind sie an Tagungsmappen befestigt
und vielleicht noch gar nicht ausgeteilt, sind sie in ihrer Funktion
bloß indirekt. Im Sprachgebrauch werden aber der Einfachheit halber
sowohl die genuinen als auch die degenerierten Indices »Index« ge-
nannt.

Wie man bereits sah, gibt es Mischformen: So z.B. sind alle Fotos
wegen der ikonischen Ähnlichkeit zum abgebildeten Objekt und we-
gen der gleichzeitig existierenden kausalen Abhängigkeit des belich-
teten Bildträgers vom Bildobjekt, sowohl Ikons als auch Indices.

Und das gilt nun auch für die dritte Zeichenart im Objektbezug:
das Symbol. Hier ist weder eine explizite noch eine direkte Verbin-
dung mit dem Objekt, das es bezeichnet, feststellbar, also weder Ähn-
lichkeit noch direkte Kausalbeziehung sind das Kriterium. Das Sym-
bol kann frei festgelegt werden und gilt dann durch Konventionen als
verständlich, es wird »kraft eines Gesetzes« (CP 2.249) als mit dem
Objekt verbunden interpretiert. So z.B. ist unsere normale Alltags-
sprache weit von einer natürlichen Ähnlichkeit oder Abbildhaftigkeit
zu den Dingen entfernt (wie auchWittgenstein in seiner Spätphiloso-
phie eingesehen hat), die bezeichneten Objekt oder Sachverhalte wer-
den aufgrund von intersubjektiv gewachsenen Sprachkonventionen
verbindlich so und nicht anders bezeichnet.

Symbole sind nicht denkbar sind ohne ihre Interpretation – nur
dann be-deuten sie als solche etwas. – Daher gehören sie, in den Be-

349

Semiotische Bildtheorien: Peirce

217 Barthes, Die helle Kammer, S. 90.
218 Walther, a. a.O., S. 62. Siehe auch CP 3.363.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griffen der Kategorienlehre, dem Bereich der »Drittheit«, der Ver-
mittlung, an.

Sie »resultieren keineswegs aus basalen Zeichenelementen wie
»icons« und »indices«. In mancher Hinsicht ist es eher umgekehrt:
Indices und auch Ikone sind – obzwar sie uns den Weg weisen zur
äußeren Realität, also zum »dynamischen« Objekt – letztlich nur
denkbar als eingebettet in die Symbolstruktur der Sprache.«219 So
z.B. ist eine Justitia mit verbundenen Augen und Waage ein Symbol
für Gerechtigkeit, ein Ehering soll die Bindung symbolisieren und die
Farben der fünf olympischen Ringe die jeweils ihnen zugeordneten
Kontinente (wenngleich die Analogie zu den Hautfarben hinkt). Der
ältere Begriff des Symbols, der in der Geschichte und Kunstgeschich-
te, auch noch in der Hegel’schen Ästhetik eine Rolle spielt, (z.B. der
Löwe als Symbol der Stärke, die Taube als Symbol des Friedens),
weicht, wie Walther meint, nur scheinbar von der Peirce’schen De-
finition ab: »Obwohl man, ohne die Konventionen zu kennen, die
genannten Symbole zu verstehen meint und vielleicht fast als iko-
nische Bezeichnungen auffasst, ist die Taube als Symbol des Friedens
doch völlig frei gewählt und hat als Symbol mit dem Frieden weder
eine direkte Verbindung […] noch irgendeine Ähnlichkeit; denn abs-
trakte Begriffe haben keine sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften,
die abgebildet werden könnten.«220 Symbole sind also arbiträr.

»Ein Symbol ist ein Zeichen, dessen zeichenkonstitutive Beschaffenheit
ausschließlich in der Tatsache besteht, dass es so interpretiert werden wird.
Nehmen wir z.B. das Wort ›Eule‹. Es lässt sich vermuten, dass es, als es
zunächst in seiner ursprünglichen Form verwendet wurde, für fähig befun-
den wurde, die Vorstellung des Vogels hervorzurufen, weil es ähnlich klang
wie der Schrei des Vogels oder wie das Wort Heulen.221 Wenn dem so ist,
dann war es in seiner anfänglichen Verwendung ein Ikon. […]Was aber den
täglichen Gebrauch betrifft, so ist der einzige Grund dafür, dass das Wort
die Idee zu vermitteln in der Lage ist, der, dass sich der Sprecher gewiss ist,
dass es so interpretiert werden wird. Dies gilt in der gleichen Weise für
jedes Wort und jeden Satz der Sprache.«222

Ein Symbol ist also kein individuelles, singuläres, zeitabhängiges, an
konkrete Situationen und Objekte gebundenes, sondern ein allgemei-

350

Der philosophische Bilderstreit

219 Nagl, a. a.O., S. 45.
220 Walther, a. a.O., S. 65.
221 Im englischen Original heißt es übrigens entsprechend »owl« und »howl«.
222 Peirce, PLZ, S. 65 f (Kursivierung im Original).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nes Zeichen, das in der Zukunft auch immer wieder verwendbar und
wiederholbar sein soll. Seine Bedeutung muss also im Interpretanten
geläufig bleiben, denn ohne den Interpretanten würde es seinen Zei-
chencharakter verlieren.223 Symbole sind Werkzeuge, die uns helfen,
Gedanken und Verhalten zu rationalisieren (CP 4.448), und sie spie-
len daher in allen Zeichensystemen der Wissenschaften eine wichtige
Rolle, wo sie oft auch für andere Symbole stehen und daher eigentlich
als Symbole von Symbolen degenerierte Symbole sind.

Weil eigentlich nur das Symbol ein genuines echtes Zeichen ist –
wegen seines Charakters der Drittheit im Interpretantenbezug –,
können allerdings auch Ikon und Index als Degenerationsstufen auf-
gefasst werden, denn wie beim Mittelbezug handelt es sich auch beim
Objektbezug um eine »Generierungsfolge […]: denn ein Index be-
ruht ebenso auf einem Icon, wie ein Symbol sowohl auf einem Index
als auch auf einem Icon beruht«.224

Auch zwischen Indices und Symbolen gibt es Mischformen: So
z.B. weisen die Symbole »00« und der Wegweiser zur »A3« auf die
hinter der Tür liegende Örtlichkeit bzw. die entsprechende Autobahn.

Sprachen sind also »nicht in sich geschlossene Symbolstruktu-
ren, sondern beziehen sich auf ein nur durch Indices und Ikone adres-
sierbares Reales.«225 Dabei sind im komplexen Interaktionsgefüge der
Sprache die Zeichenarten nicht strikt voneinander zu trennen: Sie
wirken zusammen. Auch bei Gesten müssen wir die bedeutsamen
Regeln – transindexikalisch – gelernt haben (und sie sind teilweise
kulturell verschieden), um sie verstehen zu können. Mit Blick auf
die Peirce’sche Kategorienlehre könnte man sagen: Die Symbole, als
Modi der Drittheit – des Gesetzes und der Konvention – sind weder in
der Lage, die Indices aufzusaugen, die die Zweitheit – die Welt des
›outward clash‹ anzeigen, noch die Ikone in sich aufzuheben, die

351

Semiotische Bildtheorien: Peirce

223 Das gilt auch für die existentiellen Graphen, die keineswegs die aus der Mathema-
tik bekannten Funktionsverläufe darstellen, sondern die logischen Junktoren, mit de-
nen Aussagen verknüpft werden. (s. PLZ Appendix III, S. 171). Allerdings können
Symbole auch ihre Bedeutung verlieren, wenn sie dem Bewusstsein des Interpretan-
ten nicht mehr geläufig sind: Galt in früheren Zeiten – und auch noch im 17. Jahr-
hundert – die Perle, da man sich ihre Entstehung noch nicht erklären konnte, als »eine
Art Ursache ihrer selbst« und somit als Symbol des Göttlichen, so ist heute diese
symbolische Bedeutung weitgehend verloren. Diese ist aber entscheidend zur Inter-
pretation von Vermeers Bild »Die Perlenwägerin«; s. Schlenke, VERMEER mit Spi-
noza gesehen, S. 51.
224 Walther, a. a.O., S. 67.
225 Nagl, a. a.O., S. 46.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Exempel von Erstheit, also des Zeichenlimits, der Unmittelbarkeit
sind. Trotzdem hängen diese drei Modi der Objektreferenz in konkre-
ten Zeichenverwendungen zusammen.

Das gilt auch für Bilder: Auch ein Bild wird »zum Bild« nur in
einem transikonischen Kontext, das es »als Bild« erläutert. Es braucht
Vermittlung, und auch hier kann man nicht heraus aus der komple-
xen, symbolisch geprägten Sprache.

Auch in Vermeers »Perlenwägerin« sind unterschiedliche Zeichen-
arten kombiniert: Sicher ist die Atelierecke mit dem Fenster Ver-
meers tatsächlichem Atelier ähnlich, da sie in vielen seiner Bilder
auftaucht. (Er soll mit einer Camera obscura gearbeitet haben, hat
also Bilder von Bildern hergestellt.) Und die Abbildung der jungen
Frau sollte ihrem Urbild, wie der abgebildete Tisch, die Schatulle etc.,

352

Der philosophische Bilderstreit

Bild 31: Jan Vermeer van Delft, Die Perlenwägerin (um 1665)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ähnlich sein. Diese Zeichen repräsentieren also ikonisch. Das etwas
undeutliche Bild im Hintergrund ist seiner vertrauten Ikonographie
zufolge eine Darstellung des Jüngsten Gerichts, steht aber auch für
einen transzendenten jenseitigen Gott, der am Ende der Zeiten rich-
ten soll. Es handelt sich also um einen Index, wie auch der rote Strei-
fen auf dem Bauch der jungen Frau, zusammen mit der gewölbten
Kleidung, eine Schwangerschaft indiziert, die aber auch für die Im-
manenz der göttlichen Schöpfungskraft in der diesseitigenWelt steht.
(Schlenke hat die Verbindungen zwischen Vermeer und Spinoza er-
forscht und das Bild aus dieser Perspektive interpretiert.226) Diese
symbolische Deutung, die nicht ohne sprachliche Begriffe möglich
wäre, stellt also zwei Gottesbegriffe gegeneinander und will gegen
den konventionellen Gottesbegriff die Immanenzvorstellung deus si-
ve natura plausibel machen. Auch die Perle, die als causa sui galt,
steht in ihrer runden Vollkommenheit und in ihrer Klarheit und
Reinheit als Symbol für das Göttliche,227 und nun ist es die junge Frau
im Vordergrund, die abwägt und entscheidet, ob eine Perle in be-
stimmter Qualität in die Kette aufgenommen wird. Natürlich ist in
der Terminologie von Peirce auch das Bild insgesamt, da es für einen
Gedanken steht und ihn sozusagen materiell verkörpert, ein Zeichen.

Gleiches gilt für die »Sonnenfinsternis« von George Grosz
(siehe Bild 32):

Das Kreuz in der Tischmitte mit den Farben der Weimarer Republik,
der Lorbeerkranz und das Dollarzeichen in der verfinsterten Sonne
sind symbolische Zeichen, die verfinsterte Sonne mit Corona sind
ikonisch wie das Hindenburg ähnelnde Gesicht des Feldherrn; die
Epauletten und Orden hingegen indizieren seinen militärischen
Rang, der blutige Säbel eine vergangene, siegreich beendete Schlacht
(der Lorbeerkranz hat als Symbol ikonische und indexikalische Ele-
mente), der grüne Tisch hat nicht nur ikonische, sondern in seiner
metaphorischen Bedeutung auch symbolische Funktion, ebenso wie
der Esel mit Scheuklappen, zunächst ebenfalls ikonisch, der an einem
Seil »über den Tisch gezogen« wird, sich nicht umschauen kann und
Zeitungen zu fressen bekommt (Hugenberg-Presse!). Die subalter-
nen Befehlsempfänger machen sich keinen Kopf, weil sie keinen ha-

353

Semiotische Bildtheorien: Peirce

226 Schlenke, VERMEER mit Spinoza gesehen, S. 14–18.
227 Schlenke, Die Perle als Symbol einer göttlichen Immanenz, in: ders., a. a.O., S. 49–
60.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben; wer die Faust ballt, »steht mit einem Bein im Gefängnis«, man
muss aufpassen, dass bei dem abschüssigen Boden, der in Richtung
Tod und Gefängnis führt, der »Stuhl nicht wackelt«. Denn der Ober-
befehlshaber (der »Sieger von Tannenberg«) scheint den Einflüste-
rungen von Groß- und Rüstungsindustrie zu erliegen (symbolisiert
durch das Klischeebild eines Industriellen – hier sind Monokel und
Zylinder ebenfalls Indices –, der symbolisch Waffen und eine Loko-
motive unter dem Arm trägt). Natürlich ist es angesichts der Macht
des Geldes (das die Sonne verdunkelnde Dollarzeichen) auch im über-
tragenen Sinne finster. Wie man sieht, sind hier auch viele Redewen-
dungen ins Bild gesetzt, und das 1926 gemalte Bild exemplifiziert
nicht nur einen komplexen kritischen Gedanken, sondern ist ange-
sichts der nachfolgenden historischen Entwicklung geradezu prophe-

354

Der philosophische Bilderstreit

Bild 32: George Grosz, Die Sonnenfinsternis (1926)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tisch, weist aber mit seiner Aussage durch die Verwendung von Sym-
bolen auch über die damalige historische Situation hinaus.

Die Beispiele sollen zeigen, dass nicht, wie oft behauptet, nur die
ikonischen Zeichen relevant für bildhafte Darstellungen sind. Alle
Zeichenarten wirken sinnvoll zusammen und konstituieren einen
Bildhorizont, der uns ohne Interpretanten nicht zu Bewusstsein käme
und für immer verschlossen bliebe.

3.2.1.5 Kann man Bilder sehen?

Abschließend geht es um eine Frage, die die semiotische Position in
Bezug auf Bilder kennzeichnet: Was genau sehen wir, wenn wir etwas
sehen? In seinen »Four Incapacities« hatte Peirce – gegen Descartes –
die Möglichkeit unmittelbarer Anschauung und Intuition verneint.
Erkenntnis ist – wie bei Kant – immer vermittelt. »Jede Wahrneh-
mung«, anders als bei Bergson, »ist immer schon zeichenhaft. Be-
wusstsein ist selbst immer schon ein Prozess der Zeichenerkennung.
Somit erscheint Peirce das Wahrnehmungsfeld – die Bildwelten un-
serer Sinne – als Zeichenphänomen.«228 Peirce selbst berichtet eine
Erfahrung:

»Wenn ich an einem schönen Frühlingsmorgen zum Fenster hinausschaue,
sehe ich eine Azalee in voller Blüte. Nein, Nein! Das sehe ich nicht, obwohl
das die einzigeMöglichkeit ist, das zu beschreiben, was ich sehe. Das ist eine
Proposition, ein Satz, eine Tatsache, während dasjenige, was ich wahrnehme,
keine Proposition, kein Satz, keine Tatsache ist, sondern lediglich ein Bild,
das ich zum Teil mit einer Tatsachenaussage verständlich mache.«229

Das Sehen kann also nicht wie bei Bergson das Erfassen von Bildern
sein, die sich uns präsentieren (vgl. CP 5.503).

Wir erfahren weder einzelne Bilder noch isolierbare visuelle Sin-
neseindrücke, sondern »vielmehr visuelle Relationen, die in der
Wahrnehmung oder körperlich handelnd zugängliche Eigenschaften
offenlegen. Sich-Vorfinden- und Verstehen-in-diesen-Relationen
wird für den Sehenden durch vergangene ebenso wie durch gegen-
wärtige Erfahrungen beeinflusst.«230 Wahrnehmungen sind also
schon immer »verstandesgetränkt«: Beziehungen zwischen visuellen

355

Semiotische Bildtheorien: Peirce

228 Krois, Was sind und was sollen die Bilder? In: Krois, Bildkörper und Körpersche-
ma, S. 294f.
229 zitiert nach Krois, a. a.O., S. 296f.
230 Pape, Das Denken der Bilder, in: Feist/Rath (Hg.), Et in imagine ego, S. 352.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrungen sind für das Erkennen entscheidend maßgeblich. Peirce
selber schreibt dazu:

»Die Annahme, dass wir ein Bild vor uns haben, wenn wir sehen, ist nicht
nur eine Hypothese, die nicht das geringste erklärt, sondern sie schafft in
Wirklichkeit Schwierigkeiten, die neue Hypothesen verlangen, um diese
Schwierigkeit wieder zu beseitigen. […] Ich gehe sogar so weit, zu behaup-
ten, dass wir selbst in der tatsächlichen Wahrnehmung über keine Bilder
verfügen. Haben wir also beim Sehen ein Bild vor uns, so ist es vom Ver-
stand aufgrund dessen gebildet worden, was uns vorhergegangene Sinnes-
empfindungen eingegeben haben. Nimmt man an, dass diese Sinnesemp-
findungen Zeichen sind, so könnte der Verstand alle Erkenntnis der
Außenwelt, die wir dem Sehen zuschreiben, durch Schlussfolgerungen aus
diesen Zeichen erreichen […].«231

Für Bilderfassung braucht man also keine Augen.232 Was wir sehen,
sind nämlich »nur interagierende Farben und Formen, hell oder dun-
kel, bewegt oder ruhend«. Wir können nur »etwas Gesehenes als et-
was erkennen, falsch oder richtig«.233 Auch Zeichen, so Brandt, kann
man nicht sehen, z.B. auch Buchstaben nicht, wir erkennen nur be-
stimmte Formen und Farben als Buchstaben234, und das macht den
kulturell codierten Hintergrund der Zeichenerkenntnis deutlich,
denn wir würden z.B. eher nicht die Bedeutung bestimmter Hiero-
glyphen als Zeichen für etwas erkennen. Dafür ist differenzierendes
Wissen nötig.235

Das gilt nun auch für Bilder: Zunächst muss ein Bild eine visu-
elle Empfindung verursachen. Es muss z.B. Farben oder Formen ha-
ben. Diese empfundene Farbe nennt Peirce ein Qualizeichen, da es auf
die Qualitäten des Bildobjekts hinweist. Sobald Farbflecken, Punkte
und Strukturen in Bildern Unterscheidungen ermöglichen, sind sie
als Sinzeichen zu betrachten. So muss z.B. das Porträt der Mona Lisa
als ein solches singuläres Zeichen, da individuell und unwiederholbar,

356

Der philosophische Bilderstreit

231 Peirce CP 5.303.
232 vgl. Krois, Für Bilder braucht man keine Augen. Zur Verkörperungstheorie des
Ikonischen.
233 Brandt, Die Wirklichkeit des Bildes, S. 47.
234 a. a.O., S. 49.
235 Schon Schelling hatte die Theorieabhängigkeit alles dessen, was man sieht, an-
genommen: »nämlich dass, wer keine rechte Theorie hat, unmöglich auch eine rechte
Erfahrung haben kann, und umgekehrt. Die Thatsache an sich ist nichts. Ganz anders
erscheint sie sogar dem, der Begriffe hat, als dem, der begrifflos sie anblickt.« Schel-
ling, nach Brandt, a. a.O., FN 60, S. 62.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesehen werden. Gleichzeitig aber folgt das Bild, vor allem mit dem
Hintergrund, einer seit der Renaissance üblichen, kulturell veranker-
ten Darstellungskonvention, der Zentralperspektive, die auch in vie-
len anderen Bildern verwendet wird und im Gegensatz zu den Bildern
des Mittelalters steht, die die Größe von Personen nach ihrer Bedeu-
tung staffelt. Das Bild ist also auch ein Legizeichen, und an diesem
Beispiel sieht man, wie es die anderen – niedrigeren – Zeichenarten in
sich enthält. Die Zentralperspektive »wurde kraft ihres unzweideuti-
gen Hauptfluchtpunktes der optimalenWahrnehmung zu einem Dar-
stellungsimperativ, der den Menschen seit der Renaissance in einen
verwissenschaftlichten Blick trieb, wodurch sich seine Individualisie-
rung (im Sinzeichen) bei gleichzeitiger Kollektivierung (im Legizei-
chen) entwickeln konnte. Das Legizeichen drängt hier darauf, dass
bildliche Veranschaulichungen kulturellen Darstellungscodes folgen,
um ad hoc visuell kommunikativen Kontakt zum Betrachter herzu-
stellen.«236 Im Objektbezug muss man feststellen, dass die Mona Lisa
ein Bildobjekt bezeichnet, nämlich die Gattin des Florentiners Piero
Francesco del Giocondo, und falls Leonardo da Vinci nicht, wie es bei
Auftragsbildern üblich war, allzu sehr geschönt hat, dürfen wir auch
Ähnlichkeit annehmen. Das Ikonische indiziert aber auch, denn es
verweist auf die vermutlich leibhaftige Präsenz des Modells als Ursa-
che der bildhaften Darstellung, und man kann das Bild auch als Sym-
bol deuten, z.B. für Schönheit. Und auch die Vorstellungen von
Schönheit sind kulturell codiert.

Man sah bereits bei den zuvor besprochenen zwei Bildern, wie
sehr die Deutung von Bildern von historischen Situationen und kul-
turellen Konventionen abhängt, die uns als visuelle Gewohnheiten
erst die Decodierung der Zeichen ermöglichen – oder auch nicht: Die
Strukturen japanischer Zen-Gärten aus Felsen, Kieseln, geharktem
Sand und Wasser sind den meisten Europäern in ihrer meditativen
Bedeutung, auch in der Relation der Objekte zueinander, eher nicht
zugänglich.

Bei Peirce ist, wie wir gesehen haben, das ganze Denken ein Zei-
chenvorgang, und auch ein einzelner Gedanke (CP 2.203). Die Bedeu-
tung eines Zeichens, auch eines bildhaften Zeichens, liegt darin, dass
sich »die Bedeutung eines Zeichens oder Gedankens erst infolge eines
weiteren Zeichens oder Gedankens näher bestimmen lässt. […] Diese
Zeichenabfolge ließe sich ohne Ende der Semiose, d.h. des Interpre-

357

Semiotische Bildtheorien: Peirce

236 Schelske, Die kulturelle Bedeutung von Bildern, S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tationsgeschehens, fortführen.«237 In Bildern artikuliert sich also kei-
ne unmittelbare Seherfahrung, wir »sehen« sie nicht, müssen sie uns
zeichenhaft gemäß der uns gewohnten Konventionen erschließen
und deuten.

3.2.2 Welterzeugung durch Zeichensysteme bei
Nelson Goodman (1906–1998)

Eine andere Zeichentheorie als bei Peirce finden wir bei Nelson Good-
man: »Sieht man von Goodmans dezidiertem Nominalismus ab, dann
verhalten sie sich komplementär zueinander: Der Nachdruck, den
Goodman auf den Systemaspekt legt, kann durchaus als Korrektiv
der Zeichenprozessualität im Peirce’schen Ansatz wirken.«238 Good-
mans Positionen können aber auch in vielen Punkten als Gegenent-
wurf zum Peirce’schen System verstanden werden. Man möge selbst
urteilen, und sein System soll hier also an zweiter Stelle behandelt
werden.

3.2.2.1 Konstruktivismus und Pluralismus

Goodman, der in Harvard 1928 graduierte, arbeitete bis 1940 an sei-
ner Dissertation A Study of Qualities, leitete als Brotberuf eine Gale-
rie in Boston und erhielt seine erste Professur erst 1946 an der Penn-
sylvania State University. Er strebte zeitlebens danach, Kunst und
Wissenschaft näher zueinander zu bringen. Dabei hatte er einen
»Erzfeind«: Henri Bergson, der zur damaligen Zeit auch in Amerika
zu den berühmtesten und einflussreichsten Philosophen gehörte und
nicht nur den Nobelpreis für Literatur erhielt, sondern wohl auch den
ersten Verkehrsstau in der Geschichte des New Yorker Broadways
verursachte.239

Bergsons Interesse für Phänomenologie und allgemeine Er-
kenntnistheorie war verknüpft mit einer angeblich anti-wissenschaft-
lichen Haltung gegenüber der Philosophie und einer Abneigung
gegenüber formalen Methoden, was ihm das Etikett des Antirationa-

358

Der philosophische Bilderstreit

237 Schelske, a. a.O., S. 20.
238 Schönrich, Semiotik zur Einführung, S. 12.
239 Cohnitz/Rossberg, Nelson Goodman, S. 12.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


listen eintrug, ein Ressentiment, das bis heute zwischen Phänomeno-
logen und Vertretern der analytischen Philosophie weiterlebt.

Goodman nämlich war beeinflusst vom Frege-Schüler Carnap
und dessen logischem Empirismus. Frege hatte eine logische Begriffs-
schrift entwickelt und dem Programm des Logizismus seinen Start-
schuss verpasst: Da er eine logische (mengentheoretische) Begrün-
dung des Zahlbegriffs lieferte, konnte der Slogan »All mathematics
is logic« gegen Kant wirkmächtig werden, der mathematische Sätze
noch als synthetisch a priori klassifiziert hatte. Die moderne logische
Notation machte es aber möglich, mathematische Sätze als solche der
Logik zu analysieren, sodass die frühe analytische Philosophie in
Amerika, mit Carnap als Führungsfigur (der als erster die symboli-
sche Sprache von Russell/Whiteheads Principia Mathematica, der
Bibel des Logizismus, verwendete), ein zentrales Motiv in der Er-
setzung Kant’scher Transzendentalphilosophie fand.240 Dieses starke
Netzwerk früher analytischer Philosophen beherrschte die ameri-
kanische Philosophie seit den 1950er Jahren und ging von zwei
Grundannahmen aus: 1. In Bezug auf die Grundlagen menschlichen
Wissens glaubten die logischen Empiristen nur an die Erfahrung, und
jede Annahme, die nicht empirisch verifiziert werden konnte, galt als
leer (Carnaps berühmtes »empiristisches Sinnkriterium«). Das traf
z.B. auf die Behauptung der metaphysischen Realisten zu, die eine
bewusstseinsunabhängige Existenz der Realität annahmen, als auch
auf die der Idealisten, die gerade das Gegenteil für richtig hielten.

Vor diesem Hintergrund nun wird die Gegnerschaft Goodmans
zu Bergson deutlicher. In einem Aufsatz mit dem Titel »The Way the
World Is« (später abgedruckt in »Problems and Projects«) lässt Good-
man Bergson in einem fiktiven Dialog (sicher verkürzt) sagen:

»All our descriptions are a sorry travesty. Science, language, perception,
philosophy – none of these can be utterly faithful to the world as it is. All
make abstractions and conventionalizations of one kind or another, all filter
the world through the mind, through concepts, through the senses, through
language; and all these filtering media in some way distort the world. It is
not just that each gives only a partial truth, but that each introduces dis-
tortions of its own. We never achieve even in part a really faithful portrayal
of the way the world is.«241

359

Semiotische Bildtheorien: Goodman

240 a. a.O., S. 19.
241 Goodman, Problems and Projects (PP), S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das alles ist für Goodman grundfalsch. Wer sich keiner rationalen,
logischen Sprache bedienen möchte, muss Irrationalist sein, sogar
Mystiker, der dann angesichts des Unausdrückbaren der Realität hin-
ter den Repräsentationen nur noch schweigen könne. Da für Bergson
die Verwendung präziser Begriffe angeblich die tatsächliche Erfah-
rung verzerre und sogar ersticke, bezeichnet Goodman Bergson als
»anti-intellectualist, as an arch enemy«.242

Für Goodman nämlich gibt es die Welt (»the world as it is«)
nicht. Es gibt nur viele, und sogar teilweise widersprüchliche Welten,
in denen wir leben und die wir selber machen. Er radikalisiert also
William James’ »pluralistisches Universum« und fragt unter Bezug
auf Cassirers Symbolwelten: »In welchem Sinn genau gibt es viele
Welten? Was unterscheidet echte von unechten Welten? Woraus be-
stehen sie? Wie werden sie erzeugt? Welche Rolle spielen Symbole
bei ihrer Erzeugung? Und wie ist das Erschaffen von Welten auf das
Erkennen bezogen?«243

Einstein hatte die Relativitätstheorie entdeckt und Hilbert fest-
gestellt, dass die euklidische Geometrie nur auf einer annähernd ebe-
nen Erdoberfläche Gültigkeit hat und die hyperbolische und ellipti-
sche Geometrie (für ein je anderes Krümmungsmaß des Raumes, z.B.
im Weltraum) entwickelt, sodass man hinfort von »Geometrien« im
Plural sprach (und seit dem logisch-mathematischen Grundlagen-
streit auch von »Logiken«). Wichtig ist also immer der Bezugsrah-
men, in dem Sätze Gültigkeit haben: So seien etwa die Aussagen »Die
Sonne bewegt sich immer« und »Die Sonne bewegt sich nie« beide
wahr, aber innerhalb ihres jeweiligen Bezugsrahmens (Sonnensystem
oder Fixsternhimmel), weshalb sich der (scheinbare) Widerspruch re-
lativiere.244 So ist es auch eine Sache des Bezugsrahmens, wie man die
Bewegung eines Tischtennisballs beschreibt, wenn zwei Spieler in
einem fahrenden Zug miteinander spielen: in Bezug auf die Platte, in
Bezug auf den fahrenden Zug, in Bezug auf die zusätzliche Dreh-
bewegung der Erde, in Bezug auf die zusätzliche Bewegung der Erde
um die Sonne oder in Bezug auf die zusätzliche Bewegung der Sonne
mit dem Fixsternhimmel.245 Es sind jeweils andere Welten, in denen
man dasselbe Phänomen beschreibt.

360

Der philosophische Bilderstreit

242 Goodman, PP, S. 31 und S. 17.
243 Goodman, Weisen der Welterzeugung, S. 13 f.
244 a. a.O., S. 14.
245 Dieses Beispiel für verschiedenen Bezugsrahmen gibt Stephen Hawking mit den

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da wir gerade beim Sternenhimmel sind: Wir machen die Sterne
bzw. Sternbilder, indem wir einige herausheben und mit gedachten
Linien verbinden, und diese Konstruktionen geben Ordnung und
Struktur, die wir aber keineswegs schon in der Welt, »wie sie ist«,
vorfinden. Und mit dieser Ordnung und Struktur wird die Welt für
uns eine andere.246

Eine Welt, in der die Erde als Mittelpunkt des Universums gilt,
wie nach dem aristotelischenWeltbild, ist eine andere als nach Koper-
nikus. Und über diesen konstruktivistischen Ansatz gelingt es Good-
man, die Verschiedenheit von Weltauffassungen (historisch, aber
auch kulturell) mit der Vielfalt der Versionen und Sichtweisen in
Malerei und Literatur zusammenzuführen. Auch sie sind, um einen
Cassirer-Ausdruck zu verwenden, »Prägungen zum Sein«. Auch hier
ist symbolische Produktivität am Werk, und man muss nun fragen,
wie man angesichts einer solchen »Vielheit wirklicher Welten« »Ter-
mini wie ›real‹, ›unreal‹, ›fiktiv‹ und ›möglich‹ zu interpretieren«
hat.247

In der Tat werden im Konstruktivismus factum und fictum un-
unterscheidbar, und das ruft Kritiker auf den Plan, vor allem solche
Philosophen seitens der rationalistischen Orthodoxie, die an einem
absoluten Wahrheitsanspruch festhalten wollen und jeden Relativis-
mus als Gefahr betrachten.

So kritisiert Hans Albert: »Es geht nicht mehr um die zutreffen-
de Darstellung wirklicher Zusammenhänge, sondern um die Fabrika-
tion von Aussagesystemen, die aus irgendwelchen Gründen auf die
Zustimmung einer Gemeinschaft rechnen können. Damit hat der
Pragmatismus den Sieg über den Realismus davongetragen.« Und an
anderer Stelle: »der moderne Konstruktivismus ist die gefährlichste
moderne geistige Tendenz«.248 Hier nun müssen sich Konstruktivis-

361

Semiotische Bildtheorien: Goodman

Tischtennisspielern im fahrenden Zug. Wie beschreibt man die Bewegung des Tisch-
tennisballs: in Bezug auf die Tischtennisplatte? In Bezug auf den fahrenden Zug? In
Bezug auf die Bewegung der Erde um die Sonne? In Bezug auf die Bewegung der
Sonne im Fixsternhimmel? Und wie ist es, wenn man dem Tischtennisball noch einen
Drall mitgibt? (Hawking, Eine kurze Geschichte der Zeit, S. 32)
246 vgl. »On Star-Making« in: Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 39 ff, s. auch
Cohnitz/Rossberg, a. a.O., S. 191ff.
247 Goodman, Weisen der Welterzeugung (WW), S. 14.
248 Albert, Hans, Der Mythos des Rahmens und der moderne Antirealismus. Zur
Kritik des idealistischen Rückfalls im gegenwärtigen Denken, in: Gadenne/Wendel
(Hg.), Rationalität und Kritik, S. 9–23, hier S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten ihrerseits einen pauschalen Irrationalismus-Vorwurf gefallen las-
sen. Fischer begründet, weshalb.249

Für den Pragmatismus, z.B. bei James, auf den sich Goodman zu
Beginn der WW beruft, ist es aber gerade die Pluralität des Wirk-
lichen, die als real gelten muss und jeder Systematisierung wesens-
fremd ist, eine additive Welt des »UND«. Lange vor der postmoder-
nen Übernahme des Pluralitätsparadigmas (vom amerikanischen
Pragmatismus und von Nietzsches Rationalismuskritik her beein-
flusst) wird hier also ein Pluralismus vertreten, der Goodman mit
seinem konsequenten Pluralismus jeden Monismus angreifen lässt.
Er bezeichnet sich selbst als »Irrealisten«,250 da er die beiden Prä-
missen des Realismus ablehnt: 1. die Existenz einer wohlstrukturier-
ten Welt unabhängig von unserem Denken und unseren Beschrei-
bungen (ontologische Version), 2. die prinzipielle Erkennbarkeit
dieser Welt, über die wir »objektives Wissen in Form zutreffender
wahrer Darstellungen erlangen«251 können (erkenntnistheoretische
Version). Hingegen gilt für Konstruktivisten, ganz im Sinne des
Kant’schen Konstitutionsgedankens, auf den sie sich gerne zurück-
führen (und besonders heute, zur Zeit des radikalen Konstruktivis-
mus, der sich auf biologistische und hirnphysiologische Allianzen be-
ruft), dass wir 1. eine von uns unabhängig gedachte Welt prinzipiell
nicht erkennen können, und 2. die uns bekannte Welt mithilfe von
mentalen Operationen (auch Schlussprozessen) mit Hilfe unserer Be-
griffe allererst erzeugen.

»Die Idee von einer gegenüber unseren Vorstellungen unabhän-
gigen Welt (Ontologie bzw. Metaphysik) ist obsolet.«252 Es geht also
um eine ganz grundsätzliche Attacke auf die Ontologie, wie sie auch
für Peirce wichtig ist.

Mit seinem fundamentalen Pluralismus geht Goodman aber
auch anders als Carnap und Quine über den Gedanken der grund-
sätzlichen Übersetzbarkeit der Systeme und der Reduzierung auf
eines (nämlich eines der Physik) hinaus, womit sie die Einheit der

362

Der philosophische Bilderstreit

249 Fischer, Von derWirklichkeit des Konstruktivismus zu denWeisen derWelterzeu-
gung, Einführung in: Fischer/Schmidt (Hg.), Wirklichkeit und Welterzeugung. In
Memoriam Nelson Goodman, S. 13–28, hier S. 14 f konstruiert einen modus barbara,
nach dem aus den beiden Prämissen »Konstruktivismus ist Relativismus« und »Rela-
tivismus ist irrational« auf die Irrationalität des Konstruktivismus geschlossen wird.
250 so etwa in WW im Vorwort.
251 Fischer, a. a.O., S. 15.
252 Fischer, a. a.O., S. 16.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaften retten wollten.253 Im Gegensatz dazu hält Goodman
fest:

»Ich glaube […], dass viele verschiedene Welt-Versionen unabhängig von-
einander von Interesse und Wichtigkeit sind, ohne dass wir dabei im min-
desten zu fordern oder vorauszusetzen hätten, sie ließen sich alle auf eine
einzige grundlegende reduzieren. Der Pluralist, alles andere als anti-wis-
senschaftlich gesonnen, akzeptiert die Wissenschaften in ihrem vollen Um-
fang.«254

Goodman, der die Physik für »fragmentarisch« und wandelbar hält,
möchte auch Versionen akzeptieren, die von der Physik abweichen,
und dies »bedeutet keine Aufweichung, sondern die Anerkennung,
dass zwar andere, aber nicht weniger anspruchsvolle Maßstäbe als in
denWissenschaften dann angemessen sind, wenn es um die Einschät-
zung dessen geht, was in den perzeptiven, bildlichen oder literari-
schen Versionen übermittelt wird.«255 Sein Konstruktivismus gilt da-
her auch der Anerkennung verschiedener kulturellen Welten mit
möglicherweise anderen Vorstellungen von Wissenschaft. Und wie
Cassirer sucht Goodman nicht in den Inhalten der verschiedenen
Weltsysteme nach Einheit, sondern in der Form: »Mein Weg ist einer
der analytischen Erforschung von Typen und Funktionen von Sym-
bolen und Symbolsystemen. Weder im einen noch im anderen Fall
sollte man ein eindeutiges Resultat erwarten: Universen von Welten,
ebenso wieWelten selbst, können auf vieleWeisen erbaut werden«.256

Wie aber erzeugt und erkennt man Welten, »nachdem die fal-
sche Hoffnung auf eine feste Grundlage verschwunden« ist »und die
Welt ersetzt ist durch Welten, die nichts als Versionen sind, nachdem
Substanz in Funktion aufgelöst257 und das Gegebene als ein Genom-
menes erkannt wurde«?258

Ganz sicher ist keine »Anything goes«-Beliebigkeit am Werke,
sondern Anforderungen der Stringenz, Kohärenz und Methoden-
genauigkeit:259 Es geht um Komposition und Dekomposition – Zer-
legung und Zusammenführung (oft beides zugleich) –, um Gewich-

363

Semiotische Bildtheorien: Goodman

253 Cohnitz/Rossberg, a. a.O., S. 193.
254 Goodman, WW, S. 17.
255 Goodman, a. a.O., S. 17 f.
256 a. a.O., S. 18.
257 ein deutlicher Verweis auf Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff.
258 Goodman, WW, S. 19.
259 Goodman, a. a.O., S. 117: »Was ich bisher sagte, läuft offensichtlich auf einen ra-
dikalen Relativismus hin; doch ihm werden strenge Einschränkungen auferlegt […].«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung irrelevanter bzw. relevanter Strukturen, um verschiedene Ord-
nungskriterien,260 die z.B. Zeitstrukturen oder Tonhöhen verschieden
ordnen können (»Jahr der Ratte«, jüdische, christliche, muslimische
Zeitrechnung; Zwölftonmusik, Pentatonik, etc.), um Tilgung unwe-
sentlich gewordener Strukturen und Hinzufügen neuer Erklärungen
(wie z.B. bei der alten Phlogiston-Theorie) und Ergänzung mit neu-
en, oft besseren, manchmal aber auch bloß anderen Theorie- oder
Strukturelementen (wie z.B. bei verschiedenenMalstilen); manchmal
aber auch mit Umgestaltungen (wie z.B. bei Variationen von Musik-
stücken), Verzerrungen und Deformationen (wie z.B. bei Picassos Be-
arbeitung von Velasquez’ Las meninas).261

Zunächst kann für Welt-Versionen sprachlicher Natur mit Aus-
sagen, z.B. die Schilderung eines Weltkrieges aus einer bestimmten
Perspektive, Wahrheit ein relevantes Kriterium sein. Wahrheit kann
aber hier nicht die Übereinstimmung mit »der« Wirklichkeit sein,
vielmehr geht es um das Fürwahrhalten einer inneren Konsistenz,
wenn man keinen hartnäckigen Überzeugungen widerspricht und
keine der eigenen Vorschriften verletzt. Dazu können »langlebige
Vorstellungen über Gesetze der Logik« gehören wie auch »kurzlebige
Überlegungen zu jüngeren Beobachtungen«, aber auch »andere Über-
zeugungen und Vorurteile, die unterschiedlich tief verwurzelt
sind«,262 wie z.B. die Überzeugung, die Erde sei eine Scheibe.

In verbalen Systemen ohne Propositionen und in nichtverbalen
Systemen spiele die »Wahrheit« allerdings keine Rolle: Es erzeuge
nur Verwirrung, wenn wir von Bildern (z.B. auch nichtdarstellenden
Bildern der abstrakten Kunst, die bloß etwas zeigen) oder von bloßen
Prädikaten sagen würden, sie seien wahr. Deshalb plädiert Goodman,
der den pragmatischen Wahrheitsbegriff (James: »Wahrheit als Be-
währung«) ablehnt, dafür, wie schon im letzten Teil der mit Elgin
herausgegebenen Revisionen, den Wahrheitsbegriff zu ersetzen
durch den der Richtigkeit, denn »Bilder werden unter ganz ähnlichen
Gesichtspunkten erwogen wie die Begriffe einer Theorie: auf ihre
Relevanz und die Aufschlüsse hin, die sie geben; auf ihre Kraft und
ihre Angemessenheit«.263

364

Der philosophische Bilderstreit

260 Man entsinne sich des Beispiels von Bambrough, Universals and Family Resem-
blances nach dem Südseeinsulaner Baumarten nach Funktionen klassifizieren und
nicht nach den uns in der Botanik vertrauten morphologischen Gesichtspunkten.
261 Goodman, WW, S. 20–30.
262 ebd.
263 a. a.O., S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwar betrachtet der Phänomenalist die Wahrnehmungswelt als
fundamental, doch auch diese ist nur perspektivisch und daher nur
relativ zu haben.

Das kann zwar eine Befreiung sein und neue Forschungswege
eröffnen, doch

»wem alle Welten gleich willkommen sind, der wird keine erbauen. Die
bloße Anerkennung der vielen verfügbaren Bezugsrahmen liefert uns keine
Karte der Himmelsbewegungen; die Einsicht, dass alternative Grundlagen
wählbar sind, bringt keine wissenschaftliche Theorie und kein philosophi-
sches System hervor; das Bewusstsein von verschiedenen Sehweisen malt
keine Bilder. Ein großzügiger Geist ist kein Ersatz für harte Arbeit.«264

Wir müssen also an die Arbeit gehen und dafür Alternativen auswäh-
len. (Kurz zuvor hatte Goodman erwähnt, dass er selbst in seiner
eigenen Konzeption nur solche Versionen zulasse, die »den Ansprü-
chen eines harten und deflatorischen Nominalismus standhalten«.)

Welten werden dabei ebenso sehr geschaffen wie gefunden (»Ei-
ne Entdeckung machen bedeutet häufig nicht etwa, dass man zu einer
Proposition gelangt, die vorgebracht und verteidigt wird, sondern
gleicht eher dem Fund eines passenden Teils, das sich in ein Puzzle
einfügen lässt.«265

Für Goodman sind alle Prozesse der Welterzeugung Teil des Er-
kennens, denn »zur Entdeckung von Gesetzen gehört es, sie zu ent-
werfen. Das Erkennen von Strukturen besteht in hohem Maße darin,
sie zu erfinden und aufzuprägen. Begreifen und Schöpfen geht Hand
in Hand.«266 Goodman geht also über die Alternative »Entdecken –
Erfinden«, die von Poincaré nicht nur für die Philosophie der Mathe-
matik, sondern auch für jede Wissenschaftstheorie formulierte Di-
chotomie, hinaus, die den verborgenen Platonismus nicht nur in der
Mathematik aufdecken sollte. Ebendiese »Fundamentalisten« will
Goodman mit seiner Rede von der »Erfindung von Tatsachen« irritie-
ren, nämlich jene, die genau wissen, dass »Fakten gefunden und nicht
gemacht werden, dass Fakten die eine und einzig reale Welt konstitu-
ieren und dass Wissen darin besteht, an die Tatsachen zu glauben«.267
Eben diese eine Welt aber gibt es nicht; es gibt nur verschiedenen

365

Semiotische Bildtheorien: Goodman

264 a. a.O., S. 36.
265 ebd.
266 a. a.O., S. 37.
267 a. a.O., S. 114.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltversionen – nicht nur historisch, sondern auch kulturell –, und
wir sind es, die sie machen. Die Symbole der vielen Systeme, so
Scholz, liefern keineswegs »passive Abbilder einer zu entdeckenden
Welt, sondern gehen in die Konstitution dessen ein, worauf Bezug
genommen wird: Sie sind mit anderen Worten weltkonstitutiv.«268

3.2.2.2 Antimetaphysischer Nominalismus

Wie lässt sich nun der bereits erwähnte Nominalismus in der Good-
man’schen Konzeption verstehen? Schließlich muss man sowohl die
Konstruktion vieler Weltversionen in WW – gegen die Vorstellung
der einen, wirklichen und wahren Welt – als auch den Nominalismus
mit einer strikt antimetaphysischen Haltung erklären. (Scholz hatte
dies als »anti-absolutistischen Pluralismus« klassifiziert.269)

Hatte Peirce noch mit seinem Begriffsrealismus (mit fundamen-
tum in re) eine idealistische Position vertreten und die universalien-
theoretische Position des Duns Scotus favorisiert, so findet sich bei
Goodman demgegenüber ein strenger Nominalismus, der sich aus
dem Antiplatonismus der am Empirismus orientierten frühen ana-
lytischen Philosophie speist.

Im Streit um die Natur von allgemeinen Begriffen (»Univer-
salien«) hatte Wilhelm von Ockham nach kritischer Beschäftigung
mit Thomismus und Scotismus die Maxime ausgegeben »pluralitas
non est ponenda sine necessitate« (in der Literatur bekannt als »Ock-
ham’s razor«, das eine Fülle von ontologisch eigenständigen Sub-
stanzen einfach abschaffte). Und da der Pluralist Goodman sich im
Aufbau einer nominalistischen Wissenschafts- und Zeichentheorie
strengen logischen Kriterien unterwirft, bevorzugt er einfache Krite-
rien und will auf Unnötiges verzichten (»simplex sigillum veri« hatte
Wittgenstein in TLP 5.4541 als Prinzip genannt). Es geht um die Fra-
ge, ob den Allgemeinbegriffen etwas in oder an den Gegenständen
wesensmäßig, also von Natur aus entspricht oder ob die Verwendung
allgemeiner »Namen« (oder Be-zeichnungen) nur dadurch gerecht-
fertigt ist, dass sie gewohnheitsmäßig eben so bezeichnen, und nicht

366

Der philosophische Bilderstreit

268 Scholz, In memoriam Nelson Goodman, in: Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.),
Symbole, Systeme, Welten, S. 23.
269 a. a.O., S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anders, und dadurch im Nachhinein (»universalia sunt post res«) Vor-
stellungskomplexe wachrufen, die man mit den Begriffen verbindet,
die dann nur als Namen (»label«) für bestimmte Gegenstandsbereiche
per Konvention eingeführt werden.

Eigenständige mentale Entitäten sind unnötig, Goodman lehnt
sie ab, und damit notwendigerweise auch die Dimension des Inter-
pretanten in der Peirce’schen Zeichentriade. Dieser strenge Nomina-
lismus hat Folgen auch für die Definitionslehre: In der klassischen
Vorstellung der Zuschreibung eines allgemeinen Begriffs (z.B.
»Mensch«) auf ein Einzelobjekt definierte man eine Klasse von Ge-
genständen über gemeinsame Eigenschaften (animal rationale etwa).
Bei Übereinstimmung mit diesen allgemeinen definierenden typi-
schen Eigenschaften (»Essenz«) konnte das Einzelobjekt der Klasse
dieser Gegenstände und damit auch dem entsprechenden Namen,
bzw. der üblichen Bezeichnung, eben wegen dieser Wesenseigen-
schaften zugeordnet werden. (Bei Peirce hatte sich der Unterschied
von Sin- und Legizeichen daraus entwickelt.)

Zur Verdeutlichung der inneren Verbindung zwischen Kon-
struktivismus und Nominalismus sei die konstruktive Mathematik
herangezogen: Bereits hier hatte man solche intensionalen Definitio-
nen speziell für aktual unendliche Mengen durch Bezugnahme auf
eine inhaltlich festgestellte gemeinsame Eigenschaft verworfen, da
der Weg wichtig war: Gerade Zahlen etwa werden daher nicht durch
eine gemeinsame Eigenschaft, etwa als Menge aller durch 2 teilbaren
Zahlen, definiert, die dann der Vorstellung als aktual unendliche
Menge gleichzeitig gegeben sind, sondern durch Angabe einer Er-
zeugungsvorschrift: z.B. »+ 2«, wobei dann nur noch das erste Ele-
ment, auf das man rekurrieren muss, angegeben werden musste. (Die
Aufzählbarkeit wird wichtig, und nur potentielle, d.h. an das mensch-
liche Tun gebundene Unendlichkeit war zugelassen.) Und ebenfalls
kritisieren musste man aus konstruktiver Sicht die klassische Defi-
nition einer Funktion, bei der man unter Angabe einer Argument-
menge (meist ebenfalls aktual unendlich) und Angabe einer Funk-
tionsvorschrift eine oft ebenfalls aktual unendliche Wertemenge
erzeugt. Dem Konstruktivismus ist aber das potentiell Unendliche,
ans menschliche Handeln gebundene Tun wichtig, weshalb Lorenzen
in seinem konstruktiven Aufbau der Analysis konsequent die klassi-
sche Definition einer Funktion etwa durch die einer approximativen
konvergierenden Taylor-Reihe ersetzt, bei der die Funktion mit
immer größerer Genauigkeit prozesshaft angenähert d.h. konstruiert

367

Semiotische Bildtheorien: Goodman

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden kann.270 Damit sind dann keineswegs aktual unendliche Men-
gen gegeben, die sich über bestimmte Eigenschaften definieren.

Es sind gerade diese Eigenschaften, die in der Folge aristote-
lischer Substanzphilosophie als eigenständige Substanzen oder nach
Platon als ideelle apriorische Entitäten aufgefasst wurden, je nachdem
ob sie als ante res oder in rebus galten.271

Das Problem ist nicht nur für die Logik, sondern auch für die
Semiotik relevant, denn Zeichen haben Bedeutungen: Z.B. kann der
Begriff »Rappe« eine Menge von Wesen mit gleicher Eigenschaft be-
zeichnen. Und diese Eigenschaften, z.B. schwarz zu sein, kann man
hypostasieren, also zu eigenständigen Entitäten hochstilisieren, in-
dem man die Rappen (sofern die Pferde gemeint sind und nicht die
Schweizer Münzen) als Elemente einer Klasse von Gegenständen mit
der gemeinsamen Eigenschaft, schwarz zu sein, definiert. Solche De-
finitionen unter Angabe einer gemeinsamen essentiellen (inhalt-
lichen) Eigenschaft nennt man intensionale Definitionen.272 Die ent-
sprechenden Prädikate (in diesem Fall: schwarz zu sein) sind im
besten Falle mentale Entitäten, die einem Paralleluniversum angehö-
ren, mit Hilfe dessen man Begriffs- bzw. Zeichenbedeutungen de-
finiert. Genau dieses Universum mentaler Entitäten will Goodman
nicht, für ihn ist der Grund einer gemeinsamen Bezeichnung nicht
eine gemeinsame Eigenschaft, sondern der üblicherweise verwendete
gemeinsame Name für bestimmte Ensembles von Gegenständen.
(Bereits in seiner ersten umfangreichen Arbeit A Study of Qualities
hatte er sich mit diesen Eigenschaften befasst.273)

Man versteht nun auch die »ontologische Sparsamkeit« Good-

368

Der philosophische Bilderstreit

270 Lorenzen, Differential und Integral, S. 128ff. Lorenzen hatte bereits mit den
Grundlagen der operativen Logik und Mathematik aus dem schematischen Operieren
und dem positiven Konsequenzenkalkül eine konstruktive Logik mit Junktoren ent-
wickelt, die neben den wahrheitsdefiniten auch die Möglichkeit unentscheidbarer Sät-
ze enthielt, so dass das tertium non datur wie in der intuitionistischen Logik nicht
allgemein galt. Lorenzens Clou war aber, dass er die klassische Logik als Teilmenge in
eben diese »effektive« Logik einbettete, so dass für diese Teilmenge wahrheitsdefi-
niter, d.h. entscheidbarer Aussagen die Prinzipien der klassischen Logik weiterhin
ihre Gültigkeit behielten, und zwar jenseits jeglicher platonistischer Vorstellungen.
271 für eine weitergehende Einführung s. Hottinger, Nelson Goodmans Nominalis-
mus und Methodologie, S. 4–12.
272 Zweifellos war hier mit der Unterscheidung von Intension und Extension Freges
Schrift Über Sinn und Bedeutung von Einfluss.
273 Die umfangreiche Arbeit A Study of Qualities erschien wegen ständiger Um- und
Überarbeitung erst Jahrzehnte nach seiner Promotion zu diesem Thema.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mans besser274 und seine intensive Beschäftigung mit Definitionen,
die schon in seinem mit Quine gemeinsam verfassten Aufsatz »Steps
toward a Constructive Nominalism«275 deutlich wurde und von Be-
deutung für sein späteres System sein wird.

Der gemeinsame Aufsatz beginnt so:

»We do not believe in abstract entities. No one supposes that abstract enti-
ties – classes, relations, properties, etc. – exist in space time. But we mean
more than this. We renounce them altogether. […] Moreover, even when a
brand of empiricism is maintained which acknowledges repeatable sensory
qualities as well as sensory events, the philosophy of mathematics still faces
essentially the same problem that it does when all universals are repu-
diated.«276

Man muss sich also auf das Endliche und das Konkrete konzentrieren,
denn »der Platonismus, der die vollständige Mengenlehre einschließ-
lich aktual unendlicher Mengen gebraucht, lässt eine ungeheure Zahl
verschiedener Entitäten zu, die alle aus denselben Atomen gebildet
wurden«.277

»By renouncing abstract entities, we of course exclude all predicates that are
not predicates of concrete individuals or explained in terms of concrete in-
dividuals. Moreover, we reject any statement or definition – even one that
explains some predicates in terms of others – if it commits us to abstract
entities. […] Our problem is solely to provide, where definitions are called
for, definitions that are free of any terms or devices that are tainted by belief
in the abstract.«278

Ein solches Kriterium für konstruktiv akzeptable Definitionen hatte
Goodman in seinem ersten Buch, The Structure of Appearance279 mit
der Idee der extensionalen Isomorphie formuliert:

369

Semiotische Bildtheorien: Goodman

274 Goodmans Mitautorin in den Revisionen, Catherine Elgin, schreibt im Vorwort zu
der von ihr herausgegebenen The Philosophy of Nelson Goodman (Band 1: Nomina-
lism, Constructivism, and Relativism in the Work of Nelson Goodman), S. XIVf: »An
acceptable constructional systemmust be accurate and adequate. […] Adeaquate theo-
ries display cognitive virtues like simplicity, scope and fruitfulness.«
275 Journal of Symbolic Logic 12 (1947), S. 105–122, später abgedruckt in Goodman,
Problems and Projects, (PP), S. 173–198.
276 Goodman, Problems and Projects, S 173f.
277 a. a.O., S. 82 f.
278 Goodman, Problems and Projects (PP), S. 175f.
279 Goodmans Dissertation A Study of Qualities enthält bereits nominalistische Prin-
zipien.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»A constructional definition is correct, if the range of application of its de-
finiens is the same as that of its definiendum. […] Nothing more is required
that the two expressions have identical extensions.«280

Das heißt also, um auf das frühere Beispiel der Definition eines Rap-
pens zurückzukommen: Man braucht keinerlei Allgemeinbegriffe
wie »Pferd« und »schwarz« mit abstrakten inhaltlich gegebenen Be-
griffsbedeutungen, die sich an gemeinsamen zoologischen oder phy-
sikalischen (Licht-) Eigenschaften festmachen – die ihrerseits wieder
erklärungsbedürftig sind –, wenn man ein Kriterium festlegt, nach
dem der Begriffsumfang (»Extension«) der Menge aller Rappen iden-
tisch sein soll mit dem Begriffsumfang der Menge aller schwarzen
Pferde. Sind die so beschriebenenMengen tatsächlich identisch, wozu
auch die Übereinstimmung in der Elementanzahl gehört, hat man
eine zulässige Definition gefunden, mit der »Rappen« ohne Rückgriff
auf bestimmte »Wesens«eigenschaften als »schwarze Pferde« erklärt
bzw. beschrieben werden können. Bedeutungsgleichheit (»Synony-
mie«) lässt sich also ohne Angabe einer inhaltlichen Bedeutung fest-
stellen; die entsprechenden Definitionen von Begriffen sind oft nur
Vereinbarungen für abkürzende Redeweisen.

Aber auch wenn die Erfüllungsklasse so verschiedener Begriffe
wie »Morgenstern« und »Abendstern« (das Beispiel stammt aus Fre-
ges SchriftÜber Sinn und Bedeutung) übereinstimmt (es handelt sich
ja jeweils um die Venus), ist der extensionalen Definition Genüge
getan. Wir brauchen keine charakterisierenden bzw. definierenden
Eigenschaften, wie auch bei einer Definition von Menschen, deren
Erfüllungsklasse übereinstimmt mit der Klasse der »federlosen Zwei-
beiner«. (Wenn man einmal den gerupften Hahn des Diogenes aus-
nimmt, den dieser Platon als Antwort auf seinen Definitionsversuch
präsentierte.)

(Anders und schwieriger ist es sicher, Realdefinitionen, z.B. die
des Elektrons, entsprechend umzuformen, ohne Eigenschaften zu
verwenden.) Der implizit infinite Klassenkalkül, der Begriffsbedeu-
tungen von Prädikaten intensional als mentale Entitäten sah, ist also
so ersetzt durch einen relationslogischen Individuenkalkül,281 der die
ontologischen Schwierigkeiten der klassischen Definitionslehre um-

370

Der philosophische Bilderstreit

280 Goodman, The Structure of Appearance, S. 3.
281 In seinem Aufsatz A World of Individuals, später angedruckt in PP, S. 168 ff, be-
schäftigt sich Goodman dezidiert mit Mathematik und Platonismus bzw. Nominalis-
mus.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht. Und Begriffe, die allgemein geläufig sind, müssen auch gar
nicht definiert werden, man kann ihrem Gebrauch in der Praxis ver-
trauen.

Allerdings muss man anmerken, dass es bei einer rein extensio-
nalen, d.h. nicht inhaltlichen Definition von Zeichenbedeutungen
nur auf die Erfüllungsklassen derjenigen Gegenstände ankommt, auf
die die Zeichen zutreffen. Stillschweigend vorausgesetzt werden die
pragmatischen Entscheidungen, »welche Gegenstände zu den Zei-
chenvorkommnissen dieses Systems gehören, welche Zeichenvor-
kommnisse zu welchen Zeichentypen und welche Gegenstände zu
welchen Gegenstandstypen gehören, und damit auch die Entschei-
dungen darüber, welche Zeichenvorkommnisse von welchen Gegen-
ständen erfüllt werden.«282 Sie werden bei Goodman völlig aus-
geblendet und können wohl nicht gut ohne inhaltliche Kriterien
getroffen werden.283 (Das ist wohl auch der Grund, weshalb Goodman
aus Gründen der »ontologischen Sparsamkeit« nur mit bereits voll-
ständig interpretierten Zeichensystemen operiert und pragmatische
Probleme, die bei der Analyse der Verwendung von Zeichen durch
Personen entstehen, vernachlässigt.)

So ergibt sich aber das Problem, dass eine extensionale Definiti-
on von Bedeutungen mithilfe von Begriffsumfängen, die doch eher
statisch ist, Phänomene des Bedeutungswandels von Ausdrücken nur
mit Änderung der Erfüllungsklassen erklären kann. Hier sind inhalt-
liche Beschreibungen doch hilfreicher.

Das Problem allgemeiner Aussagen bzw. der Folgerung des Zu-
treffens allgemeiner Prädikate, wenn man wie Goodman von lauter
Einzelfällen ausgeht, hatte Goodman schon länger beschäftigt; und es
steht im engen Zusammenhang mit seinen Überlegungen zum In-

371

Semiotische Bildtheorien: Goodman

282 Fricke, Zeichenprozess und ästhetische Erfahrung, S. 84. Fricke glaubt also, dass
Goodman seinen radikalen Nominalismus nicht durchhalten kann und plädiert daher
im Rückgang auf Carnap und Morris für einen dualistischen Bedeutungsbegriff, der
auch eine intensionale Dimension zulässt: »Die intensionale Bedeutung eines Prädi-
katsausdrucks ist der Begriff von dem semantischen Klassifikationsmerkmal, anhand
dessen die Personen, die diesen Ausdruck zur Beschreibung von Gegenständen ver-
wenden, darüber entscheiden, ob ein bestimmter Gegenstand diesen Ausdruck erfüllt
oder nicht.« (S. 87) Es ist aber gar nicht nötig, solche inhaltlichen Eigenschaften als
eigenständige mentale Entitäten zu begreifen; aus Frickes pragmatischer Perspektive
können die inhaltlichen Bedeutungen eines Prädikatsausdrucks allein »auf empiri-
schem Weg, d.h. durch die Untersuchung des vergangenen und gegenwärtigen
Sprachgebrauchs einer Sprachgemeinschaft, durchgeführt werden.« (S. 90)
283 Fricke, a. a.O., S. 82–93.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


duktionsproblem, das er als Teil oder eine bestimmte Fassung des
Universalienproblems sieht, denn die Induktion geht von beobacht-
baren Einzelfällen aus, will aber auch für die nichtbeobachteten Ein-
zelfälle ein verallgemeinerndes Gesetz finden, was Goodman als Pro-
jektion in die Zukunft über das Konkrete hinaus und als Voraussage
(»forecast«) ansieht, denn allenfalls sei eine Theorie der berechtigten
Fortsetzung möglich.284 Hat eine solche Verallgemeinerung, z.B. dass
alle Planetenbahnen kreisförmig seien, ein fundamentum in re? Ist
sie in der Sache begründet? Das würde für eine über die Jetztzeit
hinausgehende Real- oder Idealexistenz der entsprechenden Gesetz-
mäßigkeiten sprechen, was dem Konstruktivismus widerspräche. Je-
denfalls geht man in der Praxis immer von den bis zu einem be-
stimmten Zeitpunkt und in bestimmten Horizonten gemachten
Beobachtungen aus. Dabei ist für Goodman entscheidend die Angabe
der notwendigen und hinreichenden Bedingungen, unter denen man
von Einzelfällen auf allgemeinere Aussagen, die auch in der Zukunft
Gültigkeit haben sollen, schließt. Goodman nennt dies das »Problem
der irrealen Bedingungssätze«, und mit dieser Neufassung des Induk-
tionsproblems (Ernst redet sogar von einer »Lösung« dieses Pro-
blems285) wurde er bekannt, schon bevor er in Büchern seinen wei-
teren Theoriehorizont ausbreiten konnte.286

Humes Erklärung der Induktion mit »Denkgewohnheiten« fin-
det er »erfrischend subjektivistisch«, vernünftig, aber nicht völlig be-
friedigend.287

Das »neue Rätsel der Induktion«, so Goodmans Formulierung,
zeigt für Scholz, dass »syntaktische (formale) und semantische Be-
dingungen nicht geeignet sind, die Trennlinie zwischen gültigen und
ungültigen induktiven Schlüssen zu ziehen. […] Die induktive Logik,
wenn man überhaupt von einer solchen reden mag, kann nicht in der
Weise formal sein, wie es die deduktive Logik ist.«288 Denn Induk-
tionsregeln sind Kodifizierungen einer vorgängigen Praxis, sie sind

372

Der philosophische Bilderstreit

284 Goodman, Fact, Fiction, and Forecast, S. 81 und 110.
285 Ernst, Induktion, Exemplifikation und Welterzeugung, in: Steinbrenner/Scholz/
Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten, S. 102.
286 Der entsprechende Aufsatz ist heute zum ersten Teil von Fact, Fiction, and Fore-
cast (FFF) geworden.
287 Goodman, FFF, S. 82.
288 Scholz, In memoriam Nelson Goodman, in: Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.),
Symbole, Systeme, Welten, S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerechtfertigt, wenn sie diese Praxis adäquat wiedergeben.289 Damit
liegt der Grund des Erkennens, z.B. allgemeiner Gesetzmäßigkeiten,
nicht in einer vorgängig bestimmten Beschaffenheit der Welt, der
unsere Erkenntnisse immer besser zu entsprechen hätten, sondern
»in unserem erfolgreichen (Sprach-)Handeln aufgrund veränder-
licher Standards«.290

Goodman bringt seine Prämissen mit einem Satz auf den Punkt,
der zum geflügelten Wort wurde: »Never mind mind, essence is not
essential, and matter does not matter.«291

Beim Aufbau von Zeichensystemen kann es nicht um Wesens-
eigenschaften und überindividuelle mentale Bedeutungen gehen,
aber auch nicht um eindeutige Ableitungen aus einer vorgegebenen
materiellen Basis: Es gibt nämlich »zahllose Welten, durch den Ge-
brauch von Symbolen aus dem Nichts erzeugt«. So beginnt Good-
mans Ways of Worldmaking, und im Vorwort bekräftigt er, dass sein
Buch »mit dem Rationalismus ebenso auf Kriegsfuß steht wie mit
dem Empirismus, mit dem Materialismus ebenso wie mit dem Idea-
lismus und dem Dualismus, mit dem Essentialismus ebenso wie mit
dem Existenzialismus«.292 Gleichwohl glaubt er, dass »das Buch zur
Hauptströmung der modernen Philosophie gehört […], die nun
schließlich dahin gekommen ist, die Struktur der Begriffe durch die
Strukturen der verschiedenen Symbolsysteme der Wissenschaften,
der Philosophie, der Künste, der Wahrnehmung und der alltäglichen
Rede zu ersetzen«.293 Wir sind es, die die Zeichen je unterschiedlich
verwenden, damit ganze Zeichensysteme entwerfen und ihnen Be-
deutungen zuschreiben.

3.2.2.3 Denotation, Exemplifikation und Ausdruck

Welche Zeichenfunktionen lassen sich nun zu diesem Zweck unter-
scheiden? Für Goodman gehört »die Erforschung der Natur der Re-

373

Semiotische Bildtheorien: Goodman

289 ebd. Scholz bezieht sich hier auf FFF, S. 64.
290 Peter, Analytische Ästhetik, S. 38.
291 Goodman, WW, S. 120 (dort von Looser übersetzt mit »Scher dich nicht um den
Geist, das Wesen ist unwesentlich, und die Materie fällt nicht ins Gewicht.« Somit
werden u.a. Idealismus, Essentialismus und Materialismus abgelehnt. »Matter« heißt
aber auch »Sache«; man könnte also auch übersetzen: »Die Sache tut nichts zur
Sache.«)
292 Goodman, WW, S. 10.
293 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


präsentation an den Anfang jeder Untersuchung darüber, wie Sym-
bole innerhalb und außerhalb der Künste funktionieren«.294 Für eine
derart allgemeine und weitgefasste Symboltheorie gehört gerade die
Art, wie Zeichen in der Kunst funktionieren, zum Prüfstein. Denn
auch in der Kunst passiert Erkenntnisfortschritt, da die Symbolisie-
rung kognitiv effizient ist: Sie muss »grundsätzlich danach beurteilt
werden, wie gut sie der kognitiven Absicht dient: nach der Feinheit
ihrer Unterscheidungen und der Angemessenheit ihrer Anspielun-
gen; nach ihrer Arbeitsweise im Erfassen, Erkunden und Durchdrin-
gen der Welt; danach, wie sie an der Schaffung, der Handhabung, der
Erinnerung und der Transformation des Wissens beteiligt ist«.295

Goodman untersucht die Strukturen der verschiedenen Zeichen-
systeme in Wissenschaft, Alltag und Kunst:

»Die vielfältigen Weisen der Symbolisierung in den Künsten sind, das ist
eine von Goodmans Pointen, bei unseren kognitiven Bemühungen von
ebenso großer Bedeutung wie die Theorien, Formeln und Diagramme in
den Wissenschaften. Kunstwerke sind ebenso wie wissenschaftliche Syste-
matisierungen komplexe Symbole, die wir in unsrem Streben nach Er-
kenntnis und Verstehen schaffen, anwenden und interpretieren.«296

Eine Typologie der Zeichen muss für Goodman, wie man sich vor-
stellen kann, anders als bei Peirce aussehen; und in der Tat beginnt
Languages of Art bereits auf der ersten Seite mit einer Kritik der
Peirceschen Zeichenart »Ikon«. Definiert man Ähnlichkeit als Über-
einstimmung in einer oder mehreren Eigenschaften – und nicht etwa
durch Isomorphie oder Verwechselbarkeit, denn dieser erstere Begriff
von Ähnlichkeit wird nach Scholz häufig unausgesprochen bei Ähn-
lichkeitsauffassungen im Bereich des Bildhaften zugrunde gelegt –,
so ergebe sich unmittelbar »die Verlegenheit, anzugeben, was Eigen-
schaften sind, was als Eigenschaft gilt, und was nicht«.297 Obwohl sich
Peirces »Ikon« in der Erstheit nicht ausschließlich auf Bilder bezieht,
kritisiert Goodman es (zu Recht) im Rahmen visueller Repräsentati-
on und hat wohl abbildende Bilder (wie z.B. Porträts) im Sinn: »Die
naivste Auffassung von Repräsentation könnte man vielleicht folgen-

374

Der philosophische Bilderstreit

294 Goodman, Sprachen der Kunst, S. 15.
295 Goodman, Kunst und Erkenntnis, in: Henrich / Iser (Hg.), Theorien der Kunst,
S. 584 f (der Aufsatz stellt die ursprüngliche Form des Schlusskapitels von Languages
of Art vor.)
296 Scholz, In memoriam Nelson Goodman, a. a.O., S. 21.
297 Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen, S. 53.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dermaßen charakterisieren: ›A repräsentiert B dann und nur dann,
wenn A B deutlich ähnlich ist.‹« Obwohl sich die Auffassung hartnä-
ckig halte, könnten doch »kaum mehr Irrtümer in eine solche kurze
Formel gepresst werden«.298

Was ist eigentlich Ähnlichkeit? Auch Eco wird den unpräzisen
Ähnlichkeitsbegriff bei Peirce kritisieren. Zumindest kann man sa-
gen, dass die Ähnlichkeitsrelation, wenn sie denn eine Äquivalenzre-
lation sein soll – und das ist nicht zwingend –, nicht nur reflexiv und
transitiv ist (aber das ist trivial: Selbstähnlichkeit und Ähnlichkeits-
ketten – bei denen der Grad der Ähnlichkeit abnehmen kann – sind
eher nicht von Interesse). Die Äquivalenzrelation ist aber auch – an-
ders als die Kausalrelation299 – symmetrisch, denn wenn A B ähnele,
müsse B auch A ebenso sehr ähneln – wie es z.B. bei Zwillingen oft
der Fall ist.

Das allerdings gilt für Repräsentationen nicht: Ein Gemälde
kann einen Porträtierten repräsentieren, dieser aber nicht das Ge-
mälde, und »keines der Autos, die vom Montageband kommen, ist
ein Bild irgendeines der übrigen«.300

Es ist allerdings misslich, dass Goodman hier den Bildbegriff of-
fenbar im Sinne von Repräsentation verwendet, ohne ihn zu präzisie-
ren (Abbild? Kopie?). Und es ist auch misslich, dass er bei der Refle-
xion des Zusammenhangs von (ähnlichem) Bild und Repräsentation
nicht zwischen Bildträger und Darstellung unterscheidet: Wenn nach
Goodman »ein Gemälde des Schlosses Marlborough von Constable
jedem anderen Bild ähnlicher ist als dem Schloss, und doch […] das
Schloss (repräsentiert) und nicht ein anderes Bild«,301 so trifft das
Argument ungeachtet verschiedener Grade von Ähnlichkeit, die noch
zu spezifizieren wären, auf den materiellen Bildträger, also die be-
malte Leinwand, zu. Doch man kann sicherlich sagen, dass es optische
Ähnlichkeiten zwischen einigen Eigenschaften in der Darstellung
und im abgebildeten Original festzustellen gibt, und solche Ähnlich-
keit bestimmter Eigenschaften bzw. Merkmale könnte man auch um-

375

Semiotische Bildtheorien: Goodman

298 Goodman, Sprachen der Kunst, S. 15.
299 vgl. das Kapitel über kausale Bildtheorien bei Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen,
S. 82 ff.
300 a. a.O., S. 16. Allerdings ist der Schluss von der internen Ähnlichkeit zwischen
Gegenständen auf bildhafte Repräsentationsfunktionen so nicht gezogen worden. Al-
lenfalls könnte man sagen, dass ein Foto eines Prototyps alle anderen der gleichen Art
repräsentiert.
301 Goodman, Sprachen der Kunst, ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gekehrt feststellen, weshalb wir auch Ähnlichkeitsbeziehungen er-
kennen können. (Allerdings will Goodman mit seinem extensionalen
Individuenkalkül ja von solchen Eigenschaften nichts wissen.)

Die Schwierigkeit scheint hier in der vorausgesetzten (und eben-
falls nicht symmetrischen) Urbild-Abbild-Relation und in einem so
verstandenen Begriff der Re-Präsentation zu liegen.

Das sieht Goodman genauso: Auch eine Vorstellung von Nach-
ahmung hilft nicht weiter: Was genau, welcher Aspekt des Originals
soll nachgeahmt bzw. kopiert werden?

Denn die Weisen, in denen ein Gegenstand ist, sind vielfältig,
nicht nur perspektivisch, und wenn man alle kopieren wollte (wie
Picassos Versuche mit Multiperspektivität im Bild zeigen), so ergäbe
sich kein realistisches Bild.302 Optisches Kopieren aber in der »Weise,
wie der Gegenstand sich für den Normalgesichtigen aus angemesse-
ner Entfernung, günstigem Blickwinkel, bei gutem Licht, ohne Hilfs-
mittel darbietet, nicht beeinflusst durch Gefühle, Abneigungen und
Interessen und nicht gedanklich und interpretativ ausgeschmückt«,
also durch ein unvoreingenommenes »unschuldiges Auge«, gibt es
nicht. (Hier beruft sich Goodman auf Gombrichs Art and Illusion.303)

»Die Abbildtheorie der Repräsentation wird also zu Beginn durch ihr Un-
vermögen behindert, zu spezifizieren, was kopiert werden soll. Nicht ein
Gegenstand in der Weise, wie er ist, noch in allen Weisen, noch in der
Weise, wie er für das geistlose Auge aussieht. Darüber hinaus ist gerade an
der Vorstellung etwas verkehrt, irgendeine der Weisen, in der ein Gegen-
stand ist, irgendeinen Aspekt von ihm, zu kopieren. […] Wenn wir einen
Gegenstand repräsentieren, dann kopieren wir nicht solch ein Konstrukt,
oder eine Interpretation – wir stellen sie her.«304

Die Idee einer Kopie oder Nachahmung übersieht nach Goodman das
Moment der Konstruktion: Sowohl Bilder (erklärt an Formen räum-
licher Darstellung, deren Perspektiven keineswegs, wie wir glauben,
den Gesetzen der Optik folgen) als auch Skulpturen (die wie Foto-
grafien mit zu kurzer Belichtungszeit Bewegungen »einfrieren« und
»Personen mumifizieren« oder aber als kolossale Plastiken nicht in
normalen Proportionen, sondern so, wie sie dem menschlichen Auge
als normal erscheinen sollen, erstellt werden und keineswegs origi-

376

Der philosophische Bilderstreit

302 a. a.O., S. 17 f.
303 a. a.O., S. 18 f.
304 a. a.O., S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nalgetreu abbilden305, machen Techniken erforderlich, die das ver-
meintliche Abbild gemäß unserer Sehgewohnheiten aufbereiten.
Das gilt genauso für die Wissenschaften: Auch sie entwerfen gemäß
unseren jeweiligen Denkgewohnheiten Symbolsysteme, die sich kei-
neswegs als Blaupausen der einen wahren Welt verstehen, denn auch
hier gibt es unterschiedliche Sichtweisen. Nicht Entdeckung, sondern
kreative Erfindung ist angesagt: »Die Natur ist ein Produkt aus Kunst
und Diskurs«.306

»Die Symbole der vielfältigen Systeme liefern keine passiven Abbilder
einer zu entdeckenden Welt, sondern gehen in die Konstitution dessen ein,
worauf Bezug genommen wird: Sie sind mit anderen Worten weltkonstitu-
tiv. Wir sehen uns einer Vielfalt von wissenschaftlichen und künstlerischen
Weltentwürfen gegenüber, von denen nicht nur einer beanspruchen kann,
angemessen oder richtig zu sein.«307

Goodman kritisiert also nicht nur Peirces Realismus, sondern auch
seinen Begriff der Repräsentation, und insbesondere den des Icons,
über den Begriff der Ähnlichkeit. Indexikalische Zeichen mit Kausal-
nexus kennt auch er, so z.B. untersucht er Zeit- und Temperaturmes-
ser;308 und das Symbol, bei Peirce arbiträr und konventionell und nur
in der Drittheit vorhanden, ist für ihn der Oberbegriff.

Symbolsysteme – Goodman möchte ebenfalls eine umfassende
semiotische Theorie – haben für sich genommen keine Bedeutung, sie
brauchen Bezugnahme.

Diese Bezugnahme nennt GoodmanDenotation: »Denotation ist
der Kern der Repräsentation und unabhängig von Ähnlichkeit.«309

Weiter wird der Begriff nicht definiert, zur Unzufriedenheit einiger
Kommentatoren, doch für Goodman nur konsequent, da es sich um
einen geläufigen Begriff handelt, nicht nur bei Cassirer (s. etwa Ecos
Geschichte des Begriffs der Denotation von Aristoteles über die mit-
telalterliche Suppositionslehre bis hin zu Hobbes und Mill, der schon
zwischen Denotation und Konnotation unterschied310).

Bilder und Beschreibungen können etwas repräsentieren, weil

377

Semiotische Bildtheorien: Goodman

305 a. a.O., S. 27–31.
306 a. a.O., S. 42.
307 Scholz, In memoriam Nelson Goodman, a. a.O., S. 23.
308 Goodman, LA, S. 151 ff.
309 Goodman, Sprachen der Kunst, S. 17.
310 Eco, Kant und das Schnabeltier, Anhang I, S. 453 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie denotieren, und damit ist die Denotation als notwendige Bedin-
gung für Repräsentation festgehalten.

»Bilder bestehen nicht aus Elementen eines Alphabets, […] und verbinden
sich nicht mit anderen Bildern oder Wörtern zu Sätzen.311 Doch denotieren
Bilder und Termini gleichermaßen – passen als Etiketten auf – alles, was sie
darstellen, benennen oder beschreiben.«312

Der Begriff »Etikett« (»label«) passt zu Goodmans Nominalismus,
wobei er im Bezug singuläre und allgemeine Denotation unterschei-
det: Prädikate (»rot«) und bestimmte Bilder, z.B. in Tierlexika, de-
notieren allgemein, da sie für eine ganze Klasse von Gegenständen
stehen, Eigennamen und Einzelporträts denotieren hingegen singu-
lär, sie können wie Etiketten zugeordnet werden, da sie auf eine be-
stimmte Person verweisen. Ein klassischer Fall von Denotation sind
die Buchstabenzeichen eines Wortes, die einen bestimmten Gegen-
stand bezeichnen. Gesten, Partituren und Choreographien, Foto-
grafien denotieren, ebenso die Farbe Grau, die auch metaphorisch
denotieren und für Tristesse stehen kann.

Was aber, wenn rein abstrakte Bilder – anders als Mondrians Bild
»Trafalgar Square«, das die geometrischen Verhältnisse des Londoner
Platzes ziemlich genau abbildet – gar kein Sujet haben und sich auch
nicht selbst denotieren, wie Malewitschs »schwarzes Quadrat« es tut?
Oder, um ein sprachliches Beispiel zu verwenden: wie die Worte
»kurz« und »vielsilbig«?

Was, wenn Begriffe oder Sätze auf nichts, weder wörtlich noch
metaphorisch, zutreffen? »Im Gegensatz zu Don-Quichote-Portraits
und Kentauren-Bildern sind solche Werke keine buchstäblichen Eti-
ketten auf leeren Gefäßen oder phantasievolle Etiketten auf vollen,
sie sind gar keine Etiketten.«313 In einer rein extensionalen Semantik
ergeben sich nämlich Probleme bei Bedeutungsverschiedenheit von
extensional gleichen Prädikatausdrücken, z.B. für solche Ausdrücke
wie »Engel« oder »Einhorn«, die gar nichts denotieren und daher
auch nicht Erfüllungsgegenstände von Prädikaten sein können.314

378

Der philosophische Bilderstreit

311 Hier lässt Goodman die frühen piktographischen Schriften außer Acht, sowie das
Phänomen von Comic-Bildergeschichten, auch Bilderfolgen können erzählen.
312 Goodman, WW, S. 127 (Kursivierung von mir).
313 a. a.O., S. 130.
314 Goodman ersinnt hier die Unterscheidung von primärer und sekundärer Extensi-
on. Ausdrücke wie »Engel« und »Einhorn« haben verschiedene Bedeutung, obwohl
sie von denselben Gegenständen erfüllt werden (nämlich gar keinen). (Freges leere

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ihre Erfüllungsklasse ist gleich, und zwar leer, was nach Goodmans
Definition extensionaler Isomorphie bedeuten müsste, dass man die
Gegenstände identifizieren können müsste. Für Kulenkampff ist das
unsinnig: Rubens Kentaurenschlacht in Madrid und die New Yorker
Teppiche der Jagd auf das Einhorn stellen durchaus Verschiedenes
dar.315

Goodman beschreibt für solche Fälle eine zweite, nicht denotative
Zeichenfunktion, die Exemplifikation, die vor ihm noch kaum be-
schrieben worden war und vielen als Schlüssel zu Goodmans Zei-
chentheorie gilt.316 (Die Kombination von Denotation und Exemplifi-
kation geht wohl auf Wittgensteins Unterscheidung von Sagen und
Zeigen zurück.317) Am Beispiel eines Stoffmusters erklärt Goodman,
wie ein materieller Gegenstand als »sample« Bezug nehmen kann auf
eine Gesamtheit, die mit ihm vorstellbar wird, denn das Muster be-
sitzt nicht nur bestimmte Eigenschaften, es zeigt sie auch vor. So gibt
ein Gymnastiklehrer z.B. »Proben«,318 Muster, für das, wozu er seine
Schüler – meist sprachlich – animieren möchte, z.B. einen Auf-

379

Semiotische Bildtheorien: Goodman

Menge steht Goodman nicht zur Verfügung, da er keine Mengen, sondern nur Indi-
viduen zulässt.) Betrachtet man aber Engelbilder und Einhornbilder, so sind die Erfül-
lungsgegenstände durchaus verschieden (vgl. Fricke, a. a.O., S. 92 f).
315 Kulenkampff, Von Einhörnern und Kentauren. Schwierigkeiten mit Goodmans
Theorie der Darstellung, in: Nida-Rümelin (Hg.), Rationalität, Realismus, Revision,
S. 762 f. Das Problem trifft auch für die entsprechenden Prädikate zu, die das Gleiche
bedeuten müssten; und Goodman hat auf das Problem (in PP) mit einer weiteren
Unterscheidung reagiert, nach der die »Prädikate ›Einhorn‹ und ›Kentaur‹ nicht die-
selbe Bedeutung haben, weil gewisse zusammengesetzte Prädikate verschiedene Ex-
tensionen haben, die die Terme ›Einhorn‹ bzw. ›Kentaur‹ als Teil enthalten.« (a. a.O.,
S. 763) Für Kulenkampff fehlt bei Bildern »die nominalistische Intuition. Außerdem
haben wir bei Wörtern den Eindruck, dass sie uns zu den Dingen hinführen, bei Bil-
dern dagegen, dass sie uns die Dinge herbringen oder vorzeigen«; das sei ein »phäno-
menologischer Unterscheid, der verschwindet, wenn bildliche Darstellungen als Sym-
bole aufgefasst werden«. Die Konsequenz für Kulenkampff ist, dass er bezweifelt, ob
darstellende Bilder als Symbole aufgefasst werden können. Man kann aber auch ein-
fach schließen, dass der strenge Nominalismus mit der Vorstellung von bloß exten-
sional gegebenen Bedeutungen, den Goodman sowieso nicht durchhält, Ursache des
Problems ist.
316 vgl. Fricke, a. a.O., S. 93 f.
317 Mersch, Die Sprache der Materialität: Etwas Zeigen und Sichzeigen bei Goodman
und Wittgenstein, in: Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten,
S. 145 nennt als Beleg die TLP-Stellen 3.262, 4.022, 4.12.–4.1212, 4.126. 5.62. 6.12,
6.36 und 6.522.
318 Goodman, LA, S. 69.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schwung am Barren. »When meaning is discussed we normally think
of a relation going from sign to thing. […] But in some cases the
relationship has the opposite direction.«319

Während die Gesten eines Dirigenten Töne bzw. Rhythmen de-
notieren, kann die Probe« eines Orchesters die in der Partitur fest-
gehaltene Musik exemplifizieren. Dabei ist Exemplifikation sehr se-
lektiv: Ein Gegenstand instantiiert viele Prädikate, z.B. im Falle des
Stoffmusters für einen Anzug Farben,Webarten, Qualität. Die Größe
der Probe bzw. ein gezackter Rand werden eher nicht von Belang sein,
d.h. einige Prädikate werden »umgebungs- und interessenabhängig
herausgehoben«.320

So können ein Stein, z.B. ein Bergkristall, der am Rande eines
Wanderwegs lag und womöglich gar nichts exemplifizierte, oder auch
eine Tortenattrappe, in verschiedenen Umgebungen unterschiedliche
Symbolfunktionen haben: In einem geologischen Museum kann der
Stein seine Farbe und Struktur exemplifizieren, für einen Juwelier
spezifische Eigenschaften seiner möglichen Verarbeitung zu einem
Schmuckstück, so wie die Tortenattrappe im Schaufenster eines Kon-
ditors321 einige Eigenschaften einer möglichen (singulären) Hoch-
zeitstorte (Aussehen, Form, Farbe, aber nicht: Geschmack) exempli-
fizieren kann, während sie als Deko-Objekt in den Auslagen von
Geschäften für Hochzeitsmode und -bedarf oder in einem Kindermal-
kurs sicherlich andere Prädikate exemplifizieren wird. Ein impressio-
nistisches Bild, z.B. die »Papageienallee« von Liebermann, kann in
einem Kunstmuseum eine Stilrichtung exemplifizieren, für Spazier-
gänger auf der Papageienallee am Wannsee aber auch eine Erinne-
rung instantiieren, z.B. an Licht, Schatten undWärme, und bestimm-
te Empfindungen hervorrufen, die vielleicht zur Entstehung des
Gemäldes geführt haben. Wegen dieser kontextabhängigen Selektivi-
tät – es werden je andere Momente als bedeutsam herausgehoben –
handelt es sich »nicht einfach um die Umkehrung der Denotations-
relation; die Exemplifikation ist vielmehr, technisch gesprochen, nur
eine Subrelation der Konversen der Denotation.«322

380

Der philosophische Bilderstreit

319 Søren Kjørup, The Approach of Goodman, in: Posner et al. (Hg.), Semiotik, Teil-
band 14.2, S. 2326.
320 Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen, S. 183; s. auch die gleiche Formulierung bei
Goodman, LA, S. 65.
321 Das Beispiel stammt von Oliver Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen, S. 183.
322 a. a.O., S. 183f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Exemplifikation ist eine wesentliche Form der Symbolisierung in den
Künsten« und »auch für die Wissenschaften entscheidend. […] Insofern
als Symbole nur solche Eigenschaften exemplifizieren können, die sie be-
sitzen, könnte es den Anschein haben, als sei der Bereich der Exemplifika-
tion verhältnismäßig gering. Aber dies ist nicht der Fall. Alles, was als Probe
dient, funktioniert als ein Symbol, indem es Eigenschaften exemplifiziert,
deren Probe es ist.«323

Für Ernst ist die Exemplifikation »der Schlüssel zum Verständnis von
gegenstandsloser Kunst«, denn hier wird nichts repräsentiert bzw.
denotiert.324

Symbole können auch metaphorisch exemplifizieren, und sie
tun dies sogar oft: So kann ein mathematischer Beweis metaphorisch
eine Eigenschaft wie Eleganz exemplifizieren, ein Gemälde eine Ei-
genschaft wie Prägnanz.325

Ausdruck braucht solche metaphorische Exemplifikation:326 So
sieht die Schauspielerin Liv Ullmann in Ingmar Bergmanns »Szenen
einer Ehe«, während sie auf ihren selbstgewählten Filmtod wartet,
auf ihre Armbanduhr – sie wird groß im Bild gezeigt – und sieht
gelassen zu, wie ihre Zeit abläuft. Francis Bacons Gemälde des schrei-
enden Papstes im Käfig denotiert Innozenz X., das Bild exemplifiziert
aber auch bestimmte Symbole seines Standes (Habit, Pileolus, Stola,
Thron), es gewinnt aber seine starke Ausdruckskraft durch metapho-
rische Exemplifikation: Der stumme Schrei eines jeden in Konventio-
nen eingesperrten Menschen zeigt hinter der Fassade der Konvention
eine zweite Ebene: die der psychischen Wirklichkeit.

Doch »Werke drücken nur solche Eigenschaften aus, die sie me-
taphorisch exemplifizieren, wenn sie als ästhetische Symbole inter-
pretiert werden«:327 So drückt de Chircos Gemälde »Der Große Me-
taphysiker« eine Kritik aus: Zunächst denotiert die mit einem Mantel
halb umhüllte Gestalt auf dem Sockel eine Menge oberflächlich ähn-
licher Denkmäler.

Der Kopf hat jedoch kein menschliches Gesicht, und der halb zur
Seite fallende Umhang gibt den Blick in das Innere der Gestalt frei:
sie ist keineswegs menschlich, sondern in ihrem Innersten aufgebaut

381

Semiotische Bildtheorien: Goodman

323 Goodman/Elgin, Revisionen, S. 36.
324 Ernst, Induktion, Exemplifikation und Welterzeugung, a. a.O., S. 105.
325 Goodman/Elgin, Revisionen, S. 36
326 Goodman/Elgin, ebd., S. 166.
327 vgl. Goodman/Elgin, Revisionen, S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und gestützt von allerlei Konstruktionswerkzeugen wie Reißschie-
nen, Geodreieck, einigen notdürftig zusammengeschusterten Latten,
die nur scheinbar Stabilität suggerieren. Die Gestalt ist, wie das
Kunstwerk selbst, konstruiert. Was von außen für das Label »Meta-
physik« steht, ist im Inneren bloß aus metaphorischen Symbolen für
menschliches Konstruieren notdürftig zusammengeschustert, also
Menschenwerk. Damit erweist sich de Chiricos »pittura metafisica«
hier gerade als antimetaphysische Malerei: Sie bringt die konstrukti-
vistische Kritik an einer vom Menschen unabhängig existenten, vor-
gängigen und objektiven Wirklichkeit zur Geltung. Alles ist Kon-
struktion.

Und der starke Ausdruck von Grosz’ Selbstbildnis »The Painter
of the Hole« entsteht durch metaphorische Exemplifikation einer

382

Der philosophische Bilderstreit

Bild 33: Giorgio de Chirico, Der große Metaphysiker (1924–26)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


psychischen Ausnahmesituation, in der der zwangsweise ins Ausland
emigrierte sonst sehr gesellschaftskritische Maler bar seiner Wurzeln
nur noch die eigene innere Leere zu Papier, bzw. auf die Leinwand
bringen kann. Die gebrochenen Farben exemplifizieren metaphorisch
einen gebrochenen Menschen, der innerlich leer, nur noch als Hülle
mit Augen, vor der Leinwand platziert wird, um als Exempel für sei-
nen eigenen Zustand zu dienen, und die Ratten (die das sinkende
Schiff verlassen werden) stehen metaphorisch für den drohenden Un-
tergang.

Mit den drei Zeichenfunktionen Denotation, Exemplifikation
und Ausdruck beschreibt Goodman also unterschiedliche Aspekte
der Wirkungsweise von Symbolen nicht nur sprachlicher, sondern
auch bildhafter Art. Schwierigkeiten ergeben sich allerdings bei der
Interpretation sprachlicher Symbole oder Metaphern, z.B. in der Ly-
rik, wie etwa bei Paul Celans »schwarzer Milch« in der »Todesfuge«.
Sie denotiert nichts, aber was exemplifiziert sie, was drückt sie meta-
phorisch aus? Hier wird man mit einer nominalistischen Semantik
ohne inhaltliche Begriffsbedeutungen kaum weiterkommen. (Und
wie oben bereits erwähnt, befasst sich Goodman daher nur mit bereits
vollständig interpretierten Zeichen.)

3.2.2.4 Notationssysteme

In Languages of Art verfolgt Goodman das Interesse – anders als
andere sprachanalytische Philosophen –, die Sprachen von Wissen-
schaft und Kunst nicht zu trennen. Man hat also keine »Theorie äs-
thetischer Sprachen zu erwarten, zu deren zentralem Anliegen eine
Unterscheidung zwischen ästhetischen und anderen Arten von Spra-
chen, z.B. epistemischen Sprachen oder Wissenschaftssprachen, ge-
hört.«328 Im Gegenteil gibt es für ihn kein Zeichen oder Zeichensys-
tem, dessen sich die Kunst nicht bedient oder bedienen könnte.329

Es geht Goodman um eine allgemeine Symbol- oder Zeichen-
theorie, wie er im Vorwort zu LA betont: »my study ranges beyond
the arts into matters pertaining to the sciences, technology, percepti-
on, and practice. […] The objective is an approach to a general theory
of symbols.«330 Damit will er ausdrücklich die vertraute Unterschei-

383

Semiotische Bildtheorien: Goodman

328 Fricke, a. a.O., S. 79.
329 ebd.
330 Goodman, LA, S. XI.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung zwischen Wissenschaft und Kunst unterlaufen,331 denn sowohl
wissenschaftliche Erkenntnis und Entwicklung von Theorien als auch
das Herstellen von Kunstwerken erzeugt Welten. Der Unterschied
bestehe im Anwendungsfeld der Zeichensysteme, und er markiere
»auch keine Trennungslinie zwischen dem Wissenschaftlichen und
Ästhetischen.«332

Auch unsere Wahrnehmung raumzeitlicher Gestalten konstru-
iert:

An den obenstehenden Zeichnungen macht Goodman klar, dass wir
uns »energisch und einfallsreich, bewusst und automatisch darum
(bemühen), alles Erforderliche bereitzustellen, um getrennte Stücke
zu einem einzigen Objekt oder Pseudoobjekt zusammenzufügen«,
denn »Zusammenhang ist eine Standardforderung für die Einheit
des Objekts«,333 da für gewöhnlich unsere Erkenntnisobjekte keine
raumzeitlichen Lücken haben. Wir interpolieren also bereits im Ko-
gnitiven, oft auch unbewusst, um diesen Zusammenhang herzustel-
len. Diese Idee des Zusammenhangs findet man auch im Begriff des
Kontinuums der rationalen Zahlen, denn sie stellen keine abzählbar
unendliche Menge dar, sondern es lassen sich zwischen je zwei ratio-
nalen Zahlen (z.B. in der Form von Dezimalbrüchen) beliebig viele
weitere Zahlen angeben, sodass es keinerlei Lücken gibt, und seien sie
auch noch so klein. Man sagt auch, die rationalen Zahlen liegen
»dicht« auf dem Zahlenstrahl. Dieser »dichte« Zusammenhang334 lie-
fert Goodman nun ein Kriterium für die Unterscheidung verschiede-
ner Zeichentypen.

Bilder und Worte sind nämlich sehr unterschiedliche Zeichen-
arten. Wie lässt sich der Unterschied ohne den Begriff der Ähnlich-

384

Der philosophische Bilderstreit

331 vgl. auch Paul Feyerabends Wissenschaft a l s Kunst (Hervorhebung d.d.A.).
332 Goodman, LA, S. 242.
333 Goodman, WW, S. 109.
334 Der Begriff der »dichten Beschreibung« in der Soziologie, z.B. bei Clifford Geertz,
kann damit in Zusammenhang gebracht werden: Diese Beschreibung bekommt man
aus der Innenperspektive von Kulturen, Lücken sind hier leicht zu füllen, was aus der
Außenperspektive eher nicht so gut möglich ist.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit beschreiben? Goodmans Theorie der Notation stellt, so Scholz,
»das systematische Herzstück« von Languages of Art dar und ent-
wickelt ein »begriffliches Instrumentarium, das die Beschreibung
und Klassifikation beliebiger Symbolsysteme ermöglicht«;335 für
Kjørup ist sie »his most important contribution to (technical) semio-
tics«.336

Während es zwischen Worten und Gesten Lücken gibt, ist dies
für viele piktorale Repräsentationen, z.B. in Gemälden, nicht der Fall.
Die Theorie der Notation liefert also eine allgemeine Zeichentheorie,
und ihre Kriterien erlauben es, unterschiedliche Arten von Symbol-
systemen zu vergleichen und in ihrer Besonderheit gegeneinander
abzugrenzen.

Goodman geht zunächst von einem Kunstverständnis aus, das
sich (extensional!) an den verschiedenen Kunstgattungen orientiert,
und stellt sich die Frage, welche Zeichen oder Zeichensysteme in den
jeweiligen Künsten zur Verfügung stehen; und daher sind, da sein
Interesse den »Sprachen« gilt, die Kunstwerke ermöglichen, zu-
nächst für ihn Künste interessant, die sich in einer Art Schrift notie-
ren lassen.

Sein Paradebeispiel ist dabei die Partitur eines Musikstücks, die
mittels der Notenschrift und der Zusatzzeichen (Pausen, Tempi, etc.)
die zu erzeugenden Töne, die von den Musikern zu spielen sind, so-
wohl hinsichtlich ihrer Länge als auch Reihenfolge denotiert. Es geht
um eine umkehrbar eindeutige Beziehung, denn jede Aufführung
des Musikstücks exemplifiziert die mit der Partitur vorgegebene Mu-
sik und gehört somit zur Erfüllungsklasse der Partitur. Damit diese
Beziehung umkehrbar eindeutig ist, müssen zwei syntaktische und
drei semantische Bedingungen erfüllt sein:337 Ein Symbolsystem ist
ein notationales System, wenn die Zeichen eindeutig sind (z.B.: einer
Note dürfen nicht zwei Töne entsprechen) sowie sich als syntaktisch
und semantisch disjunkt (d.h. elementfremd) und endlich differen-
ziert erweisen. Diese Bedingungen sollen im Folgenden erläutert
werden:

Zunächst geht es – im Bereich der Syntax – um die formale

385

Semiotische Bildtheorien: Goodman

335 Scholz, In memoriam Nelson Goodman, a. a.O., S. 22.
336 Søren Kjørup, The Approach of Goodman, in: Posner et al (Hg.), Semiotik, Teil-
band 14.2, S. 2322.
337 Die meines Wissens kürzeste und daher übersichtlichste Darstellung findet sich
bei Kjørup, a. a.O., S. 2223 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Struktur von Symbolen bzw. Symbolsystemen, deren Zeichen dis-
junkt und endlich differenziert sein müssen. Erstens also, um beim
Beispiel der Notenschrift zu bleiben, darf keine Note der Partitur an-
deren Noten zugeordnet werden, und umgekehrt, da es bei der Zu-
ordnung keine Überschneidungen geben darf. Die Notenzeichen
müssen wohlunterschieden und endlich differenziert sein, d.h., dass
wohl Zeichen für Zwischentöne durch Erhöhung oder Erniedrigung
des Tonwerts um eine halbe Note möglich sind, aber keine Zeichen
für weitere Zwischentöne angegeben werden können, so wie es auch
der Klaviertastatur entspricht. Es gibt also bei endlicher Differen-
ziertheit »Lücken«. Ist diese zweite Bedingung nicht erfüllt, sind also
unendlich viele Zwischenzeichen angebbar wie bei den rationalen
oder den reellen Zahlen, spricht Goodman von »syntaktischer Dich-
te«. Das ist auch der Grund, weshalb sich Goodman mit Zeit- und
Temperaturmessern beschäftigt und unabhängig von ihrer Bedeu-
tung zwei verschiedene Arten feststellt: Die endlich differenzierten
Skalen, wie z.B. bei Uhren mit springenden Sekunden- oder Minu-
tenzeigern oder bei digitalen Waagen, sind von den Skalen ohne end-
liche Differenziertheit zu unterscheiden, wie beim analogen Thermo-
meter. Hier liegen also die Zeichen »dicht«, ohne Lücken, unabhängig
von unserer begrenzten Fähigkeit, die Zeichen mit beliebiger Genau-
igkeit auszulesen.338

Bei den semantischen Bedingungen muss es nach dem Voraus-
gegangenen um das »Referenzfeld« der Zeichensysteme gehen, also
nicht um irgendwelche inhaltlichen Bedeutungen von Zeichen oder
Zeichensystemen, sondern um ihre Extensionen, ihre Erfüllungs-
klassen:

»Ein Symbolsystem besteht aus einem Symbolschema, das mit einem Be-
zugnahmegebiet korreliert wird. Obwohl wir gesehen haben, dass ein Sym-
bol das, worauf es Bezug nimmt, denotieren kann oder nicht, geht es mir in
diesem Kapitel um Denotation und nicht so sehr um die Exemplifikation.
Aber »Denotation« muss hier etwas weiter als üblich verstanden werden,
damit sie ein System abdeckt, in dem Partituren mit Aufführungen, die sie
erfüllen, in Korrelation gesetzt werden, oder Worte mit ihrer Aussprache,
aber auch ein System, in dem Worte mit dem korreliert werden, worauf sie
zutreffen oder was sie benennen. Auch um dies im Gedächtnis zu behalten,
werde ich ›erfüllt‹ als austauschbar mit ›wird denotiert von‹, ›hat als Er-

386

Der philosophische Bilderstreit

338 Goodman, LA, S. 151 ff, insbesondere S. 153.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


füllung(sgegenstand)‹ als austauschbar mit ›denotiert‹ und ›Erfüllungsklas-
se‹ als austauschbar mit ›Extension‹ gebrauchen.«339

Nach dieser Klärung nun also zu den semantischen Bedingungen:
Auch im Bereich der von der Partitur bezeichneten Töne, Tonlängen,
Pausen, Tempi etc. muss es eindeutig Trennschärfe geben. Jedes No-
tenzeichen, das möglicherweise zwei Töne denotiert, muss aus-
gemerzt werden. Ebenso muss es bei Buchstaben eine eindeutige Zu-
ordnung von Markierungen zum jeweiligen »Charakter« geben: In
lateinischen Minuskeln undeutlich kursiv geschriebene »a«s und
»d«s (Markierungen) müssen eindeutig und unverwechselbar einem
der beiden Buchstabenzeichen des Alphabets zugerechnet werden
können.340 (Das ist die bereits erwähnte Unterscheidung zwischen
»type« und »token«.)

Die beiden weiteren Regeln entsprechen den syntaktischen Be-
dingungen für Notationssysteme, nur eben im Bereich der Referenz,
nicht in Bezug auf das Symbolsystem selber: Die Erfüllungsklassen
zweier verschiedener Notationssysteme müssen disjunkt sein, denn
die Aufführungen einer Beethoven-Symphonie können keiner Mo-
zart-Partitur zugeordnet werden, sondern immer nur der entspre-
chenden Beethoven-Partitur und umgekehrt. Ferner muss auch im
Bereich der be-zeichneten Referenzobjekte (also z.B. im Bereich der
von Noten bezeichneten Tonhöhen und Tonlängen) endliche Diffe-
renziertheit vorliegen. Ist diese letzte Bedingung nicht erfüllt, spricht
Goodman von »semantischer Dichte«. (Beispiel wären die »blue no-
tes« im Jazz, es gibt, z.B. im Blues, keine Notation für die stufenlosen

387

Semiotische Bildtheorien: Goodman

339 Goodman, LA, S. 139 f.
340 vgl. Goodman, LA, S. 130. Peirce hatte von »type« und »token« geredet, was
Goodman zu platonistisch ist (vgl. Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen, S. 109). Denn
mit »type« ist die idealtypische Form eines Zeichens gemeint, so wie es unabhängig
von konkreten Ausführungen sein soll, mit »token« die es belegende und manchmal
weniger vollkommene praktische Ausführung. Ich halte die Übersetzung der von
Goodman gebrauchten Unterscheidung von »character« und »marks« durch »Charak-
ter« und »Marken« (um die syntaktische formale Zeichenebene von der Erfüllungs-
ebene zu trennen) wegen der nicht nur heute üblichen anderen Konnotationen für
unglücklich, obwohl schon Leibniz von der »characteristica universalis« sprach. Doch
schon im Englischen sind »character« und »marks« doppeldeutig (»mark« bedeutet
z.B. auch Schulnote), und der Übersetzer hat mit »Charakter« und »Marken« zur
weiteren Verwirrung deutschsprachiger Leser beigetragen, denn hier gibt es auch
noch die Hochwassermarke, das Markenrecht und die Bestmarke im Sport. Wann
immer möglich, verwende ich daher lieber »Markierungen« statt »Marken«, um den
Ausführungsaspekt hervorzuheben.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verbindung zwischen zwei oder mehr Tönen, sie wird, z.B. von
Trompetern, einfach gespielt und lässt sich wegen der prinzipiell un-
endlichen Differenziertheit höchstens andeutungsweise zeichenhaft
darstellen341.)

Trotzdem müssen die verschiedenen Aufführungen einer Par-
titur nicht untereinander gleich sein, denn es ergeben sich, zum Bei-
spiel bei der Wahl der Tempi und der Besetzung und Positionierung
verschiedener Stimmen, noch genügend Freiräume für künstlerische
Gestaltung: So kann der Klang völlig verschieden sein, wenn man
werkgetreu mit alten Instrumenten spielt, oder Holz- und Blech-
bläser im Gegensatz zu den Streichern nur einfach und nicht mehr-
fach besetzt, oder die Position der Bässe von rechts außen nach oben
hinten versetzt. Dennoch handelt es sich bei den verschiedenen Auf-
führungen um Exemplifikationen derselben Partitur.

Über den Freiraum, den die Solo-Kadenzen für berühmte Solis-
ten innerhalb von Konzerten lassen, geht aber die Freiheit noch hi-
naus, den manche barocke Partituren lassen. Hier werden gelegent-
lich neben dem Basso continuo des Cembalos die anderen Stimmen
nur durch Akkorde bzw. Bezifferungen angedeutet, so dass die Aus-
führenden auf dieser Basis eigenständig Melodiestimmen entwickeln
konnten. Neben der generell langsameren Ausführung der bis heute
üblichen Tempobezeichnungen ist hier als strittig anzusehen, ob die
jeweiligen Aus- und Aufführungen Notationssystemen folgen und
dazu angetan sind, Exemplifikationen eines identischen Werks zu
sein und zu seiner Identitätsbildung beizutragen.342

Geht man aber von Goodmans idealtypischer Vorstellung einer
Partitur aus, so kann man sagen, dass mit ihr ein vollständiges Nota-
tionssystem vorliegt, das die Identität des aufzuführenden Werks si-
chert.343 Doch schon für unsere alphabetischen Schriftzeichen sind die
Bedingungen eines notationalen Systems nicht mehr erfüllt: Syntak-

388

Der philosophische Bilderstreit

341 Gleichwohl wissen Jazzpianisten durch Verminderung der üblichen Akkorde, an
welcher Stelle »blue notes« zu spielen wären, doch bemängelt man in Gershwins
Rhapsody in Blue, der die Blues-Einflüsse in Partituren für klassische Orchestrierung
brachte, das Spontane, und das geht auf Kosten des Ausdrucks.
342 Klein, Musikphilosophie, S. 154 f bezeichnet die Partitur mit Ingarden als
»Schema mit Leerstellen« bzw. »Unbestimmtheitsrelationen«, die erst in den einzel-
nen Aufführungen beseitigt bzw. ausgefüllt werden: »Eine exakte Interpretation exis-
tiert so wenig wie ein Einhorn, auch wenn Goodman das nicht weiß.« (ebd.)
343 Die Phänomenologie Ingardens problematisiert hier denWerkbegriff und beschäf-
tigt sich gerade auch mit Partituren (vgl. Klein, Musikphilosophie S 144 f). Hat Ar-
thur Schnabel niemals Beethovens Hammerklaviersonate gespielt, weil er sie nie ohne

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tisch ist zwar Trennschärfe und endliche Differenziertheit der Buch-
staben und Buchstabenverkettungen gegeben,344 doch semantisch
gibt es Vieldeutigkeiten, sowohl auf der Laut- als auch auf der Wort-
ebene: So wird etwa der englische Buchstabe »u« nicht immer die
gleiche Lautform denotieren (»butter«, aber »bullshit«), und auch
bei den Wörtern gibt es Vieldeutigkeiten (»Mutter«, »Stoff«, »cha-
racter«, »ass«). Doch die Theorie der notationalen Symbolsysteme
erlaubt es Goodman, auch »andere wichtige Typen von Symbolsyste-
men dadurch zu unterscheiden, dass bestimmte Kombinationen die-
ser Bedingungen verletzt werden.« Denn nun kann man »die ver-
schiedenartigen Symbolsysteme, wie sie in Kunst, Wissenschaft und
im Leben in Gebrauch sind, analysieren, vergleichen und kontras-
tieren […]«.345

Zu den Analysekriterien gehören auch die bereits im Zusam-
menhang mit den Zifferblättern und Temperaturanzeigen erwähnten
Begriffe »analog« (syntaktisch dicht) und »digital« (disjunkt und
endlich differenziert), die es nun auch gestatten, Goodmans Begriffe
von »Symbolschema« und »Symbolsystem« zu unterscheiden:

»Ein Symbolschema ist analog, wenn es syntaktisch dicht ist; ein System ist
analog, wenn es semantisch und syntaktisch dicht ist. Analoge Systeme
sind demnach sowohl syntaktisch als auch semantisch extrem undifferen-
ziert. […] Ein digitales Schema ist dagegen durchgängig diskontinuierlich,
und in einem digitalen System stehen die Charaktere eines solchen
Schemas in einer Eins-zu-eins-Korrelation mit den Erfüllungsklassen einer
ähnlich diskontinuierlichen Menge.«346

Letzteres gilt z.B. für die Notenschrift und die ihr entsprechende (»sie
erfüllende«) musikalische Umsetzung.

Auch für Architekten ist eine solche Symbolsprache wichtig,
wenn sie vermittels Bauzeichnungen eine eindeutige Bauausführung
von Gebäuden sicherstellen soll. Hier ist z.B. die syntaktische und
semantische Disjunktheit im Bereich des Erfüllungsgegenstandes
(etwa eines Hauses) gegeben, denn Fenster, Türen, Lichtschächte,

389

Semiotische Bildtheorien: Goodman

eine falsche Note gespielt hat? Nach Goodman müsste ja die Partitur falsche Töne a
priori ausschließen (s. Klein, a. a.O., S. 219, FN 231).
344 vgl. Goodman, LA S. 137: »Die syntaktischen Erfordernisse der Disjunktivität und
der endlichen Differenzierung werden durch unsere vertrauten alphabetischen, nu-
merischen, binären, telegraphischen und elementaren musikalischen Notationen er-
füllt […].«
345 Goodman, a. a.O., S. 151
346 a. a.O., S. 154f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Treppenhäuser sind auch in der Ausführung deutlich voneinander
getrennt, doch man kann im Bereich des Baumaterials nicht von (se-
mantischer?) Differenziertheit sprechen, hier muss »Dichte« vor-
herrschen.

Goodmans Untersuchung von Sprachen der Kunst bzw. eigent-
lich genauer: der sprachschriftlichen Fixierung von Kunstwerken
zeigt also Systeme von Symbolen, die diesen Sprachen als notationale
Systeme zugrunde liegen können, mit bestimmten Eigenschaften (al-
so doch! das ist keine extensionale Semantik mehr!347), die es erlau-
ben, diese Symbolsysteme in der Kunst, aber auch in den Wissen-
schaften und im alltäglichen Gebrauch zu analysieren, voneinander
zu unterscheiden und zu klassifizieren.

3.2.2.5 Bildkompetenz

Mit diesem Handwerkszeug können nun bildliche Repräsentation
und sprachliche Beschreibung durch einen syntaktischen Unterschied
in der symbolischen Darstellungsweise unterschieden werden (ohne
dass auf irgendwelche Referenzobjekte verwiesen werden muss).

Ganz zu Beginn seiner Languages of Art hatte Goodman fest-
gehalten:

»›Symbol‹ wird hier als ein sehr allgemeiner und farbloser Ausdruck ge-
braucht. Er umfasst Buchstaben, Wörter, Texte, Bilder, Diagramme, Karten,
Modelle und mehr […]. ›Sprachen‹ im Titel meines Buches sollte streng-
genommen durch ›Symbolsysteme‹ ersetzt werden.«348

Damit ist klar, dass Bilder eine besondere Art von Symbolen sind. Die
oben beschriebene Theorie der Notation hat deutlich gemacht, dass
die in Kunst, Wissenschaft und Alltag verwendeten Symbole sehr
unterschiedlich sein können und in welcher Hinsicht sich etwa Ge-
mälde von musikalischen Werken unterscheiden. (Das macht Good-
man aber als Semiotiker keineswegs an unterschiedlichen Arten des
ästhetischen Genusses fest, sondern ganz analytisch an den mögli-
chen oder nicht möglichen »sprach«schriftlichen Fixierungen.) Good-
mans Schülerin Elgin bringt es auf den Punkt: »Bildliche Systeme
haben keine Alphabete. Sie sind syntaktisch dicht. Die genaue Farbe,

390

Der philosophische Bilderstreit

347 s. auch Brandt, Die Wirklichkeit des Bildes, S. 192, der die Zuweisung von Arte-
fakten in die Klasse der Symbole, die Goodman mit einer bestimmten Qualität be-
gründet, als Verletzung des Konzepts einer extensionalen Semantik bezeichnet.
348 Goodman, LA, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dicke, Position und Schattierung jeder Linie in einer Zeichnung ist
entscheidend für ihre Identität als ein bildliches Symbol.«349 Damit
ergibt sich, was Bilder (Goodman denkt paradigmatisch an Gemälde)
nicht sind: Sie sind nicht durch ein Notationssystem zu beschreiben.
Die Kategorien disjunkt und endlich differenziert lassen sich nicht
anwenden. Das heißt nicht, dass ein notationales Schema für Bilder
nicht denkbar wäre.350 (Malen nach Zahlen? Das wäre immerhin dis-
junkt und endlich differenziert. Doch Goodman geht es ausschließlich
um Kunst, obwohl er etwas Ähnliches insinuiert: »Eine elementare
pikturale Charakterisierung […] gibt mehr oder weniger vollständig
und mehr oder weniger genau an, welche Farbe das Bild an welchen
Stellen hat.«351) Doch sind natürlich nicht nur die Farben Struktur-
elemente eines Gemäldes. Zudem handelt es sich bei Werken der bil-
denden Kunst für gewöhnlich um Unikate, weshalb sich Goodman
auch ausführlich mit den Themen Imitation, Kopie und Fälschung
beschäftigt.352 Gibt es möglicherweise Anleitungen dazu? Sind Ko-
pien bzw. Fälschungen überhaupt immer als solche zu erkennen?
(Auch angesichts der perfekten Vermeer-Fälschungen vanMeegerens
könne das Auge sich, so Goodman, vor allem durch Vergleich mehre-
rer Fälschungen verschiedener Bilder und Vergleich mit dem origina-
len Malstil Vermeers schulen, differenzierter wahrzunehmen und
Kriterien für das Erkennen von Fälschungen zu entwickeln.) Denn es
geht dabei auch um individuelle Malstile, und die können voneinan-
der abweichen und gerade bei Fälschungen zum Tragen kommen.353
Auch im Falle von Radierungen und Lithografien, die mehrere Kopien
des Originals gestatten, gibt es die eine individuell hergestellte Platte,
von der – in begrenzter Zahl – gedruckt werden kann. Die Abzüge
können als Erfüllungsgegenstände gesehen werden.

Doch im Normalfall ist bildende Kunst autographisch, und »ein
Werk (wird) vorgängig mit (der Einer-Klasse von) einem individuel-
len Bild identifiziert«.354 Es gibt keine Anleitungen für identische Re-
produktionen, die alle Feinheiten zu erfassen in der Lage sind (»Keine

391

Semiotische Bildtheorien: Goodman

349 Elgin, Eine Neubestimmung der Ästhetik. Goodmans epistemische Wende, in:
Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten, S. 52.
350 Goodman, LA, S. 184 f.
351 a. a.O., S. 49.
352 a. a.O., S. 101–124.
353 Hauskeller, Nelson Goodman, in: ders., Was ist Kunst?, S. 91.
354 a. a.O., S. 186.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abweichung kann grundsätzlich für belanglos erklärt werden.«355)
und die das Werk exemplifizieren könnten. Bildzeichen sind nämlich
nicht konventionell und endlich differenziert wie Notenzeichen einer
Partitur, sondern arbiträr und unendlich differenziert, liegen also
dicht. Und sie sind auch nicht immer disjunkt, wie beim Malen nach
Zahlen, sondern oft in Überdeckungen und Verwischungen und Ver-
mischungen gegeben. Zusammen mit der syntaktischen Dichte (man
macht sich gar nicht mehr klar, dass die Begriffe »syntaktisch« und
»semantisch« eigentlich aufs Bildliche übertragene sprachliche Kate-
gorien sind) ist auch eine »Fülle« an Symbolismen als Merkmal des
Ästhetischen zu beobachten.356 Die für notationale Systeme ent-
wickelten Kriterien taugen also zur Beschreibung typischer Form-
eigenschaften von Bildern: sie sind keinesfalls digitale, sondern ana-
loge Phänomene.

Dennoch soll man sie »lesen« können: Mit einem Seitenhieb auf
die Phänomenologen schreibt Goodman:

»Eine hartnäckige Tradition stellt die ästhetische Haltung als passive Kon-
templation des unmittelbar Gegebenen dar, als direktes Auffassen des Prä-
sentierten, und zwar unbelastet von irgendeiner Begriffsbildung, abge-
schnitten von all den Echos der Vergangenheit […], jeglicher Initiative
fern. Durch Purifikationsriten der Loslösung und des Interpretationsver-
zichts sollen wir eine ursprüngliche, reine Sicht der Welt suchen. Ich brau-
che die philosophischen Fehler und ästhetischen Absurditäten einer solchen
Auffassung wohl kaum aufzuzählen, es sei denn jemand ginge soweit zu
behaupten, die angemessene ästhetische Haltung einem Gedicht gegenüber
bestehe darin, auf die bedruckte Seite zu starren, ohne sie zu lesen.«357

Damit ist ganz klar: Bilder müssen wie sprachschriftliche Zeichen ge-
lesen werden, denn es geht dabei »um das Identifizieren von Symbol-
systemen und von Charakteren innerhalb dieser Systeme und das
Identifizieren dessen, was diese Charaktere denotieren und exempli-
fizieren; es geht dabei um das Interpretieren von Werken und die
Reorganisation der Welt mit Hilfe der Werke und der Werke mit
Hilfe der Welt«.358 Den jeweiligen Zeichen müssen Bedeutungen ex-
tensional beigelegt werden, und das ist ein »ruheloser, forschender,

392

Der philosophische Bilderstreit

355 Scholz, a. a.O., S. 115.
356 Goodman, a. a.O., S. 232.
357 a. a.O., S. 222f. (implizit auch eine Kritik an Gombrichs bereits erwähntem »un-
schuldigen Auge« in Art and Illusion).
358 a. a.O., S. 223.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erprobender« Prozess, »eher dynamisch als statisch«.359 Dafür
braucht man Bildkompetenz:

Sachs-Hombach, der als Bildsemiotiker am Ähnlichkeitskriteri-
um für Repräsentationen, also für abbildende Bilder, festhält, macht
dabei zu Recht darauf aufmerksam, dass diese Bildkompetenz »teil-
weise kulturell geprägt« ist, denn so sei z.B. die perspektivische Bild-
konzeption in einem bestimmten kulturellen Umfeld entstanden;360
man müsse also Bilder nicht notwendigerweise nach diesen Standards
betrachten, zumal sie ja auch wieder durch andere ersetzt wurden und
eine okularzentrierte perspektivische Malerei ja auch im asiatischen
Raum kaum »gelesen« werden kann, sondern nur eine bestimmte
Sichtweise ins Bild setzt, die für Belting zu Recht eine symbolische
Form der Darstellung ist. Goodman selbst gibt das Beispiel der Alt-
ägypter und der Japaner des 18. Jahrhunderts, die, durch ihre sym-
bolischen Sehkonventionen geprägt, je anders sehen: Der Altägypter
z.B.

»ist eingebunden in die symbolischen Eigenarten seiner Kultur und Epoche
und hält das schiefschultrige Bild des Menschen auf einem ägyptischen Bild
für realistisch, weil für ihn, den Altägypter, die Menschen eben eingeschlif-
fenermaßen so sind: Jeder Altägypter sieht, so Goodman in der Nachfolge
Gombrichs, die Menschen als so windschiefe Gebilde, wie sie auf den Hie-
roglyphen und ägyptischen Gemälden abgebildet werden.«361

Wenn das stimmt, ist das Sehen selbst also schon symbolisch impräg-
niert, und damit hat Goodman für Brandt »das transzendente Apriori
einer Symbolgemeinschaft, die bis in die sinnliche Wahrnehmung
hinein der jeweiligen Weltsymbolisierung dienstbar ist«362, ent-
wickelt: Unsere Symbolkonventionen prägen die Art, wie wir die
Welt sehen, und ganz sicher kann man das für sprachliche Systeme
sagen. (Wittgensteins »etwas als etwas sehen« – das übrigens auch
für die Wahrnehmung und ihre Erfassung durch Begriffe relevant
ist – muss hier mitgedacht werden.) So wird ein mittelalterlicher Be-
trachter eines Gemäldes, in dem Personen unterschiedlicher Größe zu

393

Semiotische Bildtheorien: Goodman

359 ebd.
360 Sachs-Hombach, Über Sinn und Reichweite der Ähnlichkeitstheorie, in: Stein-
brenner/Scholz/Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten, S. 217. Vgl. dazu auch Good-
man, LA, S. 25: »Perspektivisch gemalte Bilder müssen wie alle anderen gelesen wer-
den; und die Fähigkeit zu lesen muss erworben werden. Das nur an orientalische
Malerei gewöhnte Auge versteht ein perspektivisch gemaltes Bild nicht sofort […].«
361 Brandt, Die Wirklichkeit des Bildes, S. 197.
362 a. a.O., S. 194.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen sind, nicht auf die unterschiedliche Körpergröße der abgebilde-
ten Personen im Verhältnis zueinander geschlossen haben, und ganz
sicher auch nicht auf eigentlich etwa gleichgroße, bloß perspektivisch
je nach Nähe oder Ferne zum Betrachter verschieden groß erschei-
nende Personen, sondern er wird die unterschiedliche Größe der Ge-
stalten als Zeichen ihres sozialen Ranges zu »lesen« gewusst haben.

Scholz gibt dafür ein anschauliches Beispiel: Ein Gebilde wie o o

»kann zwanglos als Bild (etwa von Augen, Kugeln, Rädern …), als sprach-
liches Zeichen (zwei Vorkommnisse des fünfzehnten Buchstabens unseres
Alphabets), als kartographisches Symbol (etwa von zwei benachbarten Dör-
fern), eventuell sogar als Notensymbole (für zwei ganze Noten) und anders
mehr verwendet werden.« (Ich ergänze: auch als Zeichen für eine bestimm-
te Örtlichkeit.) »Ob ein Ding ein Bild ist oder nicht, hängt also nicht allein
von den Beschaffenheiten des Dinges ab, sondern vor allem auch davon,
welches Zeichensystem als Bezugsrahmen dient.«363

Man müsse also fragen, »wann oder unter welchen Bedingungen et-
was ein Bild ist, wann etwas als Zeichen in einem bildlichen System
fungiert«,364 und vor allem muss man zur richtigen Interpretation in
einer gegebenen Situation den richtigen Bezugsrahmen wählen. Das
»Gebilde« oder »Bild« scheint hier nur nach Maßgabe des für die
Interpretation zuständigen Zeichensystems als solches zu existieren.
Das gilt auch für das von Goodman gerne verwendete Beispiel, in dem
er ein Bild des Fujiyama von Hokusai und ein Diagramm, welches
Börsenkurse in Abhängigkeit von der Zeit verzeichnet, vergleicht.
Beide Darstellungen können sich gleichen, und die systemimmanen-
ten Eigenschaften der Zeichen helfen der Interpretation zunächst
nicht weiter. Doch hat der Farbholzschnitt zusätzlich zur gezackten
Linie noch weitere Aspekte wie die stufenlose Farbabschattung des
Himmels imHintergrund, variierende Dicke der Linien etc. zu bieten,
weist also mehr »relative Fülle«365 als das bloße Diagramm auf und
kann daher richtig, nämlich als Bildzeichen interpretiert werden,
ohne dass damit schon eine abbildende Funktion gegeben sein muss.

Unter dem Stichwort »Bildkompetenz« entwickelt Scholz daher
im Anschluss an Wittgensteins Frage (und Überlegungen), was es
denn heiße, ein Bild zu verstehen, verschiedene Stufen dieses Verste-
hens: Dem plastischen Verstehen (das auf Wahrnehmung aufruht)

394

Der philosophische Bilderstreit

363 Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen, S. 103.
364 ebd.
365 vgl. Scholz, a. a.O., S. 128.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgt ein Verstehen von etwas als Zeichen, bzw. dann als bildliches
Zeichen. Darauf aufbauend müssen dann Bildinhalt und denotativer
Sachbezug verstanden werden sowie anschließend die nichtdenotati-
ven Bezüge, zu denen sich dann auch noch die kommunikativen
Funktionen des Bildzeichens gesellen.366 Denn natürlich sind Good-
mans Symbolsysteme der Kommunikation,367 auch über Kunst, dien-
lich und helfen einem besseren verstehenden Durchdringen derWelt.

Für Brandt ist klar, dass Goodman von Anfang an eine allgemei-
ne Symboltheorie für Wissenschaft und Kunst schaffen wollte; und
da im Bereich der Sprache bereits eine Theorie in der Linguistik aus-
gearbeitet wurde, wie auch die einer mathematischen Formelsprache
in den Naturwissenschaften, habe er die noch fehlende Kunst-Lin-
guistik liefern wollen. Die Bildzeichen hätten also gerade da, wo bis-
lang ihre differentia specifica angesiedelt wurde, den Sprachzeichen
folgen müssen, und dafür habe er die Ähnlichkeit als Kriterium für
Bildlichkeit eliminieren müssen.368 Mit einer dem Symbol äußer-
lichen (objektiven) Realität als Bezugsinstanz hätte er ja seinen eige-
nen Ansatz der vom Menschen selbstgeschaffenen Welten konter-
kariert.

»Das Lehrfundament erzwingt also die schon skizzierte Assimilation der
natürlichen an die konventionellen, der piktoralen an die sprachlichen Zei-
chen oder Symbole. […] Diese Trennung der beiden Medien und die Be-
tonung ihres Eigenrechts […] muss von Goodman eingeebnet werden.«369

Erst »post festum« habe er dann »doch eine Differenz zwischen Wor-
ten und Bildern« einführen können bzw. müssen, und er tut dies, wie
wir sahen, mit »syntaktischen« Kriterien.

Allerdings ist diese Loslösung vom Ähnlichkeitskriterium, auch
wenn sie systemimmanent für Goodman nötig gewesen sein sollte,
gleichzeitig auch eine Loslösung vom Begriff der Repräsentation
und vom Paradigma des Abbildens, von dem sich die Malerei sowieso
seit Erfindung der Fotografie mehr und mehr gelöst hatte, sodass sie
die entstehendem Freiräume kreativ für Abstraktionsprozesse nutzen
konnte. Goodmans Theorie erlaubt, gerade auch über den Begriff der
Exemplifikation, nun auch die Deutung von abstrakteren Bildern auf
einen möglichen Sinngehalt hin. Und diese Exemplifikation zählt

395

Semiotische Bildtheorien: Goodman

366 Scholz, a. a.O., S. 163–188.
367 Scholz, a. a.O., S. 237.
368 Brandt, a. a.O., S. 188.
369 a. a.O., S. 188f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Goodman schließlich zusammen mit syntaktischer und semantischer
Dichte sowie syntaktischer Fülle zu den vier Symptomen des Ästhe-
tischen.370

Im letzten Satz von Languages of Art hält Goodman fest – und
man kann dem sicher zustimmen –, dass Symbole und Symbolsyste-
me (wie z.B. unsere Sprachen) in unseren Wahrnehmungen und
Handlungen, in den Künsten und Wissenschaften wirksam sind, und
damit auch im Erschaffen und Erfassen unserer Welten.

Wenn aber eine ptolemäische Welt naturgemäß anders als eine
kopernikanische Welt ist und beide nebeneinander bestehen können
und alles sowieso nur Konstruktion ist: Sind wir dann nicht doch
bereits auf dem Boden eines wie auch immer gearteten Idealismus
angekommen?

3.2.3 Semiotik und Interpretation bei Umberto Eco (1932–2016)

Eco, dessen frühes semiotisches Werk Einführung in die Semiotik zur
gleichen Zeit wie Goodmans Sprachen der Kunst entstand, behandel-
te wie dieser die Bildthematik und wollte den engen semiotischen
Ansatz der strukturalistischen Linguisten aufbrechen. Nach seiner
Promotion arbeitete er zunächst in einem Mailänder Verlag, aber
auch für Rundfunk und Fernsehen, »zwischen Wissenschaft, Fern-
sehen, Verlagsarbeit und Kunst«,371 was seine Zeichenlehre mit einer
idealistischen Interpretationstheorie in den Rahmen moderner Me-
dien stellt. Er sieht sich nämlich in der Tradition des Neukantianis-
mus, der mit Windelbands Lehrbuch zum »deutschen idealistischen
Historismus« sogar Einfluss auf den italienischen Schulunterricht ge-

396

Der philosophische Bilderstreit

370 Goodman, LA, S. 232 f.
371 Nerlich,Umberto Eco. Die Biographie, S. 37. Eine Professur für den von ihm selbst
mitbegründeten Fachbereich – weltweit die erste Professur für Semiotik – erhielt er
erst mit 43 Jahren in Bologna. Eine Hommage an Windelband findet sich nach Art
scholastischer Studentenscherze auch im »Namen der Rose«: Die verschollene Poetik
des Aristoteles ist im verbotenen Bereich der Klosterbibliothek in einem Konvolut aus
vier Schriften einer Art Anthologie des Lachens versteckt und als einzige auf »charta
lintea«, also auf Leinen, geschrieben. »Linum«, so Nerlich, a. a.O., S. 149, kann aber
auch Synonym von »incunabula«, die Windel, sein, was aber auch den (geistigen)
Ursprung bezeichnet, der Neukantianer also mit dem Wortspiel »linteus volumen«
(»Windelband«) (»lumen!«) gewürdigt wird. Sicher war aber auch, wie Eco in seiner
Geschichte der Semiotik in KS darlegt, Cassirers Symbolphilosophie von Einfluss.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nommen hat,372 aber auch in der Tradition von Peirce, den er gleich-
wohl – und auf andere Art als Goodman und mit einem anderen An-
satz – kritisiert.373 Dies soll im Folgenden ausgeführt werden.

3.2.3.1 Die Theorie der Codes

Ecos Arbeit bei der italienischen Rundfunkanstalt RAI zu Beginn des
Fernsehens war sicher von Einfluss darauf, dass er seine Zeichenlehre
in eine Kommunikationstheorie einbettet, in der es um die soziale
Funktion von Zeichen geht. Denn wenn bedeutsame Inhalte von
einem »Sender« als »Sendung« an einen »Empfänger« gelangen,
muss es das Interesse von Semiotikern erregen, wie sie dies tun.

Wenn ein Sender bedeutsame Informationen übermittelt, müs-
sen diese Signale von einem Empfänger »decodiert«, also möglicher-
weise damit auch verstanden werden können.

In Anbetracht der beiden Pioniere moderner Semiotik, Peirce
und Saussure (der hier nicht behandelt wird, da er sich nur mit lin-
guistischen Zeichen beschäftigte; er prägte übrigens auch die Beschäf-
tigung mit Semiotik in Deutschland und Frankreich) entscheidet sich
Eco zwar gegen die dualistische Zeichenkonzeption von signifiant
und signifié (die pragmatische Ebene fehlt), vermerkt aber positiv,
dass Saussures Konzeption eine semiotische Theorie der Kommu-
nikation ermöglicht. Denn sein unscharf gedachtes Signifikat »als
Mittelding zwischen einem mentalen Bild, einem Begriff und einer
psychologischen Realität« hat »mit der geistigen Aktivität von je-
mandem zu tun […], der einen Signifikanten empfängt«, geht also,
wenn man nicht in Begriffen der platonischen Ideenlehre, sondern
nach-kantisch374 denkt, als mentales Ereignis einen menschlichen
Geist an. Das impliziert eine Auffassung vom Zeichen als Ausdruck
auf einen anderen Menschen hin.375

Seiner frühen grundlegenden Einführung zum Zeichenbegriff in
Zeichen stellt Eco eine Geschichte von einem »Signor Sigma« voran,
auch um zu zeigen, dass buchstäblich »alles« Zeichen ist, z.B. auch

397

Semiotische Bildtheorien: Eco

372 a. a.O., S. 332.
373 So kritisiert er z.B. in Eco, Kant und das Schnabeltier (KS), S. 77 seine »Triaden-
sucht«.
374 Kant hatte z.B., so auch Gadamer, das »Naturschöne« und das »Kunstschöne« in
der Ästhetik durch die »Erfahrung des Erhabenen« und das »interesselose Wohlgefal-
len« subjektiviert.
375 Eco, Semiotik, S. 36 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Telefonnummern, Uhren, mit deren Hilfe man Termine vereinbaren
kann, Karteikarten, etc. Denn Signor Sigma befindet sich mit unkla-
ren Bauchschmerzen in einer Bar und will von dort aus telefonisch
einen Arzt kontaktieren, um sich helfen zu lassen.

Auch die Krankheitssymptome sind Zeichen. (Der Arzt schließt
nach Abtastung des Abdomens von den roten Flecken auf den
Händen, kombiniert mit dem erfragten Alkoholkonsum, auf eine Le-
bererkrankung, er interpretiert die Zeichen – hoffentlich richtig.)
Desgleichen sind Rezeptblöcke mit Anweisungen und meist unleser-
lichen Unterschriften Zeichen, Apotheken- und Bibliotheksordnun-
gen, mit deren Hilfe man bestimmte Medikamente oder bestimmte
Bücher findet, Zeichensysteme, wie auch Taxikennung, Wegbeschrei-
bungen durch Karten und Symbole, Hupsignale, Krankenhausdoku-
mentationen, Trinkgeld etc. Immer geht es aber auch darum, anderen
etwas mitzuteilen, und dies nicht nur über sprachliche Medien.

Und die Verwendung bestimmter vereinbarter oder konven-
tionell vertrauter Codes (Telefonnummern, aber auch die von Witt-
genstein geschilderte Kurzsprache von Bauarbeitern, die sich An-
weisungen geben, begleitet von lautlichen Ausdrücken wie »stopp«,
»höher«, »rechts«, auch beim Aufhängen von Bildern, bei Noten-
schriften oder Morsealphabeten, aber auch von Spül- und Wasch-
maschinensignalen) ermöglicht dann eine Decodierung des Signals
auf der Seite des Empfängers. Allerdings sind auch künstliche nicht-
konventionelle arbiträre Zeichen möglich, und damit hat Eco nicht
nur ganz allgemein ein methodisches »Instrumentarium für die phi-
losophische Erkenntnis der Welt«, sondern auch ein »form-analyti-
sches Instrumentarium zur Erforschung der (künstlerischen) Kom-
munikation«376 geschaffen.

Ein Code muss in der Lage sein, bestimmte Inhalte zeichenhaft –
seien sie sprach-schriftlich, akustisch, gestisch oder visueller Art –
um nur einige Dimensionen zu nennen, so zu übermitteln, dass sie
auf der Seite des Rezipienten verstehbar ankommen und angemessen
interpretiert werden können, und dazu braucht es auf der Rezipien-
tenseite Regeln, so z.B. zum Entziffern von Hieroglyphen, die dann
Handlungsmöglichkeiten generieren können.

Auch die visuelle Kommunikation ist keineswegs ein modernes
Phänomen, sie ist auch in früheren Zeiten zu finden: In seiner Ge-
schichte der Erfindungen beschreibt Eco z.B. die Kirchen als »riesige

398

Der philosophische Bilderstreit

376 Nerlich, a. a.O., S. 100.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibeln von Stein, in denen jede Statue, jede Säule, jedes Ornament
und die Anordnung dieser Bauelemente eine bestimmte symbolische
Bedeutung hatte.«377 Die Skulpturen und Ornamente der sakralen
Bauten, und auch diese selbst, waren für ein leseunkundiges Publi-
kum »das eigentliche Massenmedium der Epoche, das Eco auch un-
missverständlich als Vorform der modernen audiovisuellen Massen-
medien, des Rundfunks und des Fernsehens, versteht«.378 Und die
visuellen Botschaften konnten »gelesen« werden, weil die entspre-
chenden biblischen Geschichten zur Verfügung standen.

Als Modebegriff ab der Mitte des letzten Jahrhunderts (Eco
spricht auch von »Codewelle« seit dem Aufkommen der Informatik
und ihren »binären Codes«) steht »Code« etymologisch für dreierlei
Bedeutungen: paläographisch, institutionell und korrelativ, denn in
seiner primären Bedeutung war »codex« im Altertum der Teil des
Baumstamms, aus dem man Holztafeln geschnitten habe, um sie mit
einer Wachsoberfläche mehrfach beschreibbar zu machen. (Der Aus-
druck wurde später auch für beschriebenes Pergament verwendet.)
Institutionell bedeutet »code« die Fixierung von Normen (»code ci-
vil« oder in Italien der »codice civile«, im Deutschen und Englischen
etwa auch als schichtenspezifische »Benimmcodes«, »dress codes« üb-
lich). Korrelative Codes, die hier im Folgenden interessieren sollen,379
etablieren Äquivalenzen. Seit den fernsten Ursprüngen also habe der
Begriff mit Signifikation und Kommunikation zu tun. Nach Eco han-
delt es sich bei diesem Prozess »um die untere Grenze der Semio-
tik«,380 und es muss sich nicht allein um sprachliche Zeichen handeln.

Ein Schwimmer in einem Benzintank hat z.B. die Funktion, mit-
tels eines Zeigers auf dem Armaturenbrett eines Autos den Tankfüll-
stand anzuzeigen, was evtl. mit einer Handlungsanweisung verbun-
den sein kann. Doch »während dieses Prozesses können wir nicht
sagen, der Schwimmer stehe für die Bewegung des Zeigers: Der
Schwimmer steht nicht für etwas, sondern er ist Anregung, Ursache,
Auslöser für die Bewegung des Zeigers.«381 (Das wäre ein Peirce’scher
»Index«.) Das Beispiel variiert Eco mit der Vorstellung einer Talsper-

399

Semiotische Bildtheorien: Eco

377 Eco, Zum Nutzen des Menschen, S. 113.
378 Nerlich, a. a.O., S. 141; s. auch Eco, Zum Nutzen des Menschen, S. 315.
379 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache (SPS), S. 243 f. Es gibt aber natürlich
auch Mischformen, etwa wenn in einem Gesetzbuch für verschiedene Vergehen ver-
schiedene Strafen angegeben werden.
380 Eco, Semiotik, S. 57.
381 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


re, die überzulaufen droht und programmierte (Warnblink-)Signale
an den verantwortlichen Ingenieur sendet, damit evtl. kontrolliert
Wasser abgelassen werden kann, wobei noch eine Fehlerkontrolle
eingebaut werden kann. In jedem Fall handelt es sich um eine Bot-
schaft, deren Information verschlüsselt durch einen »Kanal« geleitet
wird und richtig »gelesen« werden muss. Es handelt sich um einen
Mechanismus, der zum Zwecke der Kommunikation Transformatio-
nen zwischen zwei Systemen erlaubt. Anders als beim »genetischen
Code«, wo es um Information auf mikrozellulärer Ebene ankommt –
es handelt sich eher um Stimuli, die eine blinde Reaktion aus-
lösen382 –, soll es hier um optionale Codes mit einem menschlichen
»Sender« gehen. So z.B. etabliert ein Morsecode ein System von
Äquivalenzen zwischen Buchstaben von Wörtern und elektroakus-
tischen Signalen verschiedener Länge, die auf der Empfängerseite
entschlüsselt werden müssen, ebenso wie ein Bibliothekscode ein
System darstellt, nach dem man bestimmte Bücher in bestimmten
Räumen, bestimmten Regalen, auf bestimmten Regalbrettern finden
kann.383

Eco analysiert im Zusammenhang mit dem Begriff »Code« vier
unterschiedliche Phänomene: a) eine Reihe von Signalen, die durch
interne Kombinationsregeln beherrscht werden und daher ein syn-
taktisches System darstellen; b) eine Reihe von Zuständen, die zu
einer Reihe von Kommunikationsinhalten werden können, die durch
verschiedene Arten von Signalen übermittelt werden können, also als
Komplex von Inhalten als semantisches System bezeichnet werden
können; c) eine Anzahl möglicher Verhaltensreaktionen des Empfän-
gers, die der Beweis dafür sind, dass die Botschaft richtig empfangen
wurde; und d) eine Regel, die einige Elemente des ersten mit solchen
des zweiten oder dritten Systems korreliert, wenn z.B. syntaktische
und semantische Einheiten, sobald sie korreliert wurden, einer be-
stimmten Empfängerreaktion entsprechen sollen. Im engeren Sinne
könne man, so Eco, eigentlich nur die letzte regelhafte Form »Code«

400

Der philosophische Bilderstreit

382 Ausführlich beschrieben in Eco, SPS, S. 268ff (S. 270: »[…] gleicht eher einem
mathematischen System als einem juristischen deontischen Code, er wird von der
Notwendigkeit regiert; offensichtlich kann er irren (Mutationen, Krebs), aber er ist
nicht optional.«
383 Eco, SPS, S. 258: »So bedeutet der Ausdruck 1.2.5.33 das 33. Buch auf dem 5. Re-
gal der zweiten Wand des ersten Raumes. […] Ein solcher Code hat ein Lexikon (eine
Semantik) und auch Positionswerte (eine Syntax) und arbeitet auf einer sehr primiti-
ven Ebene als Grammatik.«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nennen, und so benennt er zur Unterscheidung die ersten drei Phä-
nomene als System der beschriebenen Elemente als »S-Codes«, die
vom »Code« korreliert werden, der so die Einbettung in einen Sig-
nifikations- und Kommunikationszusammenhang bewerkstelligt.384
Doch hält er an anderer Stelle fest, dass die abstrakten Möglichkeiten
von S-Codes, mit denen sich die Informationswissenschaften befas-
sen, es nicht erlauben zu lügen, denn nur der Code stellt durch seine
korrelative Funktion Propositionen her, Zeichen, die wahr oder falsch
sein können, weil er z.B. Elemente einer Inhaltsebene mit denen
einer Ausdrucksebene korreliert.

Deshalb muss sich eine Theorie der Codes anders als bei Good-
man mit einer intensionalen Semantik befassen, »während die Pro-
bleme, die mit der Extension eines Ausdrucks zusammenhängen, in
den Bereich einer Theorie der Wahrheitswerte oder einer Theorie der
Hinweisakte gehören«.385 Eco spricht sogar vom »Extensions-Fehler«,
denn die extensionale Betrachtungsweise (»Bedeutung« als Erfül-
lungsklasse, die aber durch den »Sinn« definiert werde und nicht um-
gekehrt386) trage nicht zur Klärung des Begriffes »Signifikat« bei und
ist daher nicht Bestandteil einer Theorie der Codes, so wie sie »auch
Referenten nicht in ihre Überlegungen miteinbezieht«.387 Da die
Code-Theorie nur die Bedingungen untersucht, unter denen eine
Botschaft kommuniziert und verstanden wird, ist es

»im Rahmen einer Theorie der Codes nicht nötig, auf die Begriffe Extension
oder mögliche Welten zurückzugreifen; die Codes setzen, sind sie von einer
Gesellschaft akzeptiert, eine ›kulturelle‹Welt, die – im ontologischen Sinn –
weder wirklich noch möglich ist; ihre Existenz hängt an einer kulturellen
Ordnung, nämlich der Art, wie eine Gesellschaft denkt, spricht und beim
Sprechen die Bedeutung ihres Denkens durch andere Gedanken erläutert.
Da Denken und Sprechen Aktivitäten sind, durch die eine Gesellschaft sich
entwickelt, expandiert oder zusammenbricht, muss eine Theorie der Codes,
auch wenn sie sich mit ›unmöglichenWelten‹ (wie ästhetischen Texten oder
ideologischen Aussagen) befasst, sich unbedingt mit der Beschaffenheit sol-
cher ›kultureller‹Welten beschäftigen und steht damit vor dem grundsätz-
lichen Problem, wie mit Inhalten umzugehen sei.«388

401

Semiotische Bildtheorien: Eco

384 Eco, Semiotik, S. 62 ff.
385 Eco, Semiotik, S. 89.
386 a. a.O., S. 92.
387 a. a.O., S. 95.
388 a. a.O., S. 93.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Signifikat eines Ausdrucks ist also keineswegs der bloße Refe-
rent, es muss semiotisch gesehen als kulturelle Einheit verstanden
werden, dem der Code das System der Signifikanten korrespondieren
lässt. Zwar gibt es das Wasser im Stauseebeispiel, doch muss ein be-
stimmter Referent, um wahrgenommen zu werden, unter eine »prä-
etablierte Kategorie, ein kulturelles Konstrukt« subsumiert wer-
den,389 und das involviert eine Auffassung der Sprache als eines so-
zialen Phänomens. Die Codierungskonventionen ermöglichen De-
notation, oft aber auch eine Fülle von Konnotationen, die man als
Subcodes bezeichnen könnte, und ermöglichen ein komplexes Wech-
selspiel von Zeichen-Funktionen.390

Die sind aber keineswegs kulturell invariant. Die Segmentierun-
gen im Bereich semantischer Felder können durchaus verschieden
ausfallen, wie Eco nicht nur an den Bezeichnungen für Farben ver-
deutlicht, auch Begriffsfelder wie »Baum, Holz, Wald« und »arbre,
bois, forêt« sind keineswegs eins zu eins ineinander übersetzbar, son-
dern betreffen je andere sich je anders überschneidende Phänomen-
bereiche. Das lat. mus bedeutet Maus oder Ratte, Hindus unter-
scheiden nicht zwischen Rot und Orange,391 etc. Je andere Kulturen
können also das Erfahrungskontinuum je anders segmentieren, »was
bedeutet, dass dieses Kontinuum eine Inhalts-Materie ist, die zu un-
terschiedlichen formalen Systemen strukturiert werden kann.«392

Das führt vielleicht auch dazu, dass Eco bei der Komponenten-
analyse semantischer Felder das von ihm so benannte »KF-Modell«
von Katz und Fodor als Anregung nimmt, sechs von ihm diagnosti-
zierte Mängel zu verbessern, u. a. die Weigerung, die Settings zu be-
rücksichtigen, und die Beschränkung auf verbale und kategoremati-
sche Ausdrücke. Denn zum einenmöchte Eco auch Zeichen außerhalb
der Verbalsprache einbeziehen,393 zum anderen hält er die Berück-
sichtigung von Kontexten und Situationen für unerlässlich:

»Das KF-Modell weigert sich, settings zu berücksichtigen. Es ist deshalb
unfähig, zu erklären, auf welcheWeise ein bestimmter, in einer bestimmten
Situation ausgesprochener oder in einen bestimmten Kontext eingefügter
Ausdruck eine seiner möglichen Lesarten annimmt.«394

402

Der philosophische Bilderstreit

389 a. a.O., S. 150: Näheres dazu im folgenden Kapitel über Zeichenerzeugung.
390 a. a.O., S. 85 f.
391 a. a.O., S. 108–115.
392 a. a.O., S. 114.
393 a. a.O., S. 152.
394 a. a.O., S. 148.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So z.B. könne der Satz »I vitelli dei romani sono belli«, je nachdem ob
er im lateinischen oder italienischen Kontext gelesen wird, etwas
völlig anderes bedeuten: »Die Vielzahl der Codes, Kontexte und Si-
tuationen zeigt uns, dass ein und dieselbe Botschaft von unterschied-
lichen Gesichtspunkten aus und in Bezug auf verschiedene Konven-
tionensysteme decodiert werden kann.«395

Eco modifiziert also sein ursprünglich aufgestelltes Schema der
Kommunikation: Die vom Sender codierten Botschaften gehen als
Informationsquellen durch einen Kanal an den Empfänger, der aber
die Botschaft nur im intendierten Sinn richtig decodieren kann, wenn
er sich die ausgedrücktem Inhalte auf ihre kontextellen Hintergründe
bezieht396; so wie man sich über den Begriff »Gruppe« auf einer
Mathematikertagung anders als auf einem Soziologenkongress ver-
ständigen wird.

Dabei lassen sich die im ersten Schema dem Sender noch vor-
geschaltete Information der Quelle wie auch die Information der Bot-
schaft »als Zustand der Unordnung im Vergleich zu einer darauffol-
genden Ordnung definieren; als mehrdeutige Situation im Vergleich
zu einer darauffolgenden Disambiguierung«, wobei optionale Resul-
tate möglich sind.397

Sender und Empfänger fallen hingegen nicht in das Gebiet der
Theorie der Codes, werden aber wichtig in der Theorie der Zeichen-
erzeugung: »Signifikation beherrscht das ganze kulturelle Leben,
selbst an der Untergrenze der Semiotik.«398

3.2.3.2 Zeichenerzeugung und Signifikation

Seiner Theorie der Kommunikation stellt Eco eine Theorie der Sig-
nifikation an die Seite, denn bevor wir sinnvoll Zeichen übermitteln,
müssen wir sie allererst erzeugen, und sie helfen uns, die Gegeben-
heiten zu strukturieren und sie als das, was sie für uns sind, zeichen-
haft, z.B. verbal oder mit »Zeich«-nungen, zu erfassen.

Eco findet, dass eine Semiotik, die sich nur auf eine Theorie
kommunikativer Akte reduziert, eine große Zahl von Phänomenen

403

Semiotische Bildtheorien: Eco

395 a. a.O., S. 197f.
396 Das ursprüngliche Schema befindet sich in der Semiotik auf S. 58 (im Zusammen-
hang mit dem Stausee-Beispiel), das später modifizierte auf S. 199.
397 ebd.
398 Eco, Semiotik, S. 75 und S. 82.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus dem Bereich der Zeichen ausschließen wird. Er entscheidet sich
daher gegenüber Saussures dualistischer Konzeption für das tria-
dische Modell von Peirce (er bekennt, dass er schon früh Peirce »ver-
fallen« war, obwohl er später u. a. seine »Triadensucht« kritisieren
wird), weil es »semiotisch fruchtbarer« (auch für nichtsprachliche
Zeichen) ist und die dialektische Beziehung zwischen einem Zeichen,
seinem Objekt und seinem Interpretanten unabhängig von konkre-
tem Kommunikationsverhalten ist.399 Denn hier gehört es nicht zur
Definition des Zeichens, dass es absichtlich emittiert und künstlich
hervorgebracht wird:400 Auch bestimmteWolkenformationen können
dann als Zeichen für ein nahendes Gewitter interpretiert werden.

Eco kann also die dreidimensionale Zeichendefinition von Mor-
ris übernehmen, der zufolge nach vorher festgelegten sozialen Kon-
ventionen etwas ein Zeichen nur deshalb ist, weil es von einem Inter-
preten als Zeichen für etwas interpretiert wird. Wie man sieht,
handelt es sich um einen intern relationalen Begriff. Allerdings
möchte Eco diese Definition noch dahingehend modifizieren, dass es
sich auch um mögliche Interpretationen durch mögliche Interpreten
handeln darf.401 Zeichen haben also auch unabhängig von real existie-
renden Interpreten eine Bedeutung, wie die Zeichen des mensch-
lichen Lebens, die den Raumsonden im Hinblick auf mögliche extra-
terrestrische Bewohner des Weltalls beigegeben wurden.

Seine Beschäftigung mit dem pragmatischen Ansatz von Peirce
und seinem Prozessdenken veranlasst Eco auch, späterhin vom Zei-
chen nicht als einer statischen Entität zu reden, sondern von einer
»Zeichenfunktion«: »Ein Zeichen ist alles, was sich als signifizieren-
der Vertreter für etwas anderes auffassen lässt.«402 Es geht also auch
bei Peirces ikonischen, indexikalischen und symbolischen Zeichen-
funktionen um ein Geschehen des Designierens, des Bedeutens; und
Eco will nur dann, wenn der Prozesscharakter klar ist, weiterhin von
»Zeichen« reden.

Daher entwickelt er in seinem Hauptwerk, anders als in seinem
frühen Buch zum Zeichenbegriff und in seiner »Einführung«, auch
keine Typologie der Zeichen wie Peirce, sondern ein Typologie der

404

Der philosophische Bilderstreit

399 a. a.O., S. 36 f.
400 a. a.O., S. 38.
401 a. a.O., S. 39.
402 Eco, Semiotik, S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeichenfunktionen, die zustande kommen, wenn zwei Funktive, Aus-
druck und Inhalt, in wechselseitige Korrelation zueinander treten.403

Die reine Ostension trägt nicht weit: Das Zeigen auf den Refe-
renten – für Peirce ein indexikalisches Zeichen – macht zwar den
Sachbezug sonnenklar. Man erinnere sich an Jonathan Swifts Gulli-
ver, der auf seinen Reisen die schwebende Insel Laputa besucht, auf
der man beschlossen hat, die Organe zu schonen und die Sprache
Stück für Stück durch das reine Zeigen auf Gegenstände zu ersetzen,
weswegen die »Weisen« für ihre komplexen Unterhaltungen immer
ein großes Bündel mit Gegenständen auf dem Rücken tragen, das sie
bei Konversationen vor sich ausbreiten, um die entsprechenden Ge-
genstände, von denen gerade die Rede sein soll, hochzuhalten. Die
Designation geht aber, wie man ausprobieren kann, weit über diesen
kuriosen Vorschlag hinaus, man braucht auch andere sprachliche Zei-
chen als die für bestimmte Gegenstände, um sich sinnvoll verständi-
gen zu können.404

Dem kognitiv-pragmatischen Aspekt von Peirces Zeichenlehre
folgend, macht Eco an einem anschaulichen Beispiel klar, dass es bei
der Zeichenerzeugung oft auch zunächst darum geht, unklare Befind-
lichkeiten oder Sachverhalte zu identifizieren: Sein »Signor Sigma«,
der in einer Pariser Bar ein Unbehagen im Bauchraum verspürt, muss
seinen kognitiven Apparat und seine Begrifflichkeit bemühen, um
dieses interne Unbehagen und seinen Ort (Beschwerden? Magen?
Leber? Darm?) zu klassifizieren, um dann anschließend von seinem
Zustand sinnvoll Mitteilung machen zu können. Erst mit dieser Zu-
weisung von Bedeutsamkeit im kognitiven Prozess der Zeichen-
zuschreibung wird die Information für den Arzt sinnvoll, aber auch
für den Zeichenproduzenten selber klarer.

Man mag hier an Wittgensteins Privatsprachenargument den-
ken, das eine rein interne Sprache zur Beschreibung innerer Zustände
(gerade auch im Hinblick auf Schmerzzustände und Farbempfindun-
gen405) für unmöglich erklärt, da man sich externer Begrifflichkeit
bedienen muss, die vorgängig ist und auf den Konventionen der Spra-
che beruht (dem »kommunikativen Apriori«, würde Apel mit seinem

405

Semiotische Bildtheorien: Eco

403 a. a.O., S. 334.
404 Nagel, Die Bedeutung vonWörtern, in: ders., Was bedeutet das alles?, S. 37 macht
dies an Sätzen deutlich wie »Ich wette, dass man in 200 Jahren auf dem Mars auch
Tabak rauchen wird.« Hier ist Ostension unmöglich.
405 Näheres s. Münnix, Wittgenstein, Whorf, and Linguistic Relativity. Is There a
Way Out? In: Münnix (Hg.) Über-Setzen, S. 159fff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


transzendentalpragmatischen Ansatz sagen). Die Produktion eines
Signifikanten, eines bedeutsamen Zeichens, braucht also eine kogni-
tive Struktur, mit der wir »etwas als etwas« sehen oder deuten kön-
nen. (Auch dieses Thema hatte Wittgenstein in den PU bereits be-
schäftigt.) Hätte Marco Polo – so fragt Eco –, der auf seinen Reisen
Richtung Asien ein Nashorn sah und es als »Einhorn« beschrieb, wä-
re er auf seinen Reisen bis nach Australien gekommen, wohl das selt-
same Schnabeltier als das, was es ist, identifizieren können?406 Das
eierlegende Säugetier mit Schnabel, aber nicht gefiedert, und mit
Schwimmhäuten zwischen den Zehen (»duckbilled platypus«) be-
schäftigte die Forscher jahrzehntelang, weil es in keine der gängigen
zoologischen Klassifikationen passte und nicht mit einem der gängi-
gen Begriffszeichen be-zeichnet werden konnte. Wittgenstein hatte
auch hier bemerkt, dass andere Völker (»Sprachspielgemeinschaf-
ten«) aufgrund anderer Regeln und Konventionen ganz andere Klas-
sifikationen gebrauchen könnten, und folglich kritisiert Eco auch den
Begriffsbaum des Porphyrios, der die ganze Scholastik hindurch und
auch für spätere Zeiten kanonisch geworden war,407 als einen völlig
unzureichenden »Baum aus Differenzen«. Man braucht vielmehr
über solche vereinfachenden Klassifikationssysteme hinaus Zugriff
auf eine Art mentale Enzyklopädie,408 um Phänomene mit passenden
Begriffszeichen gemäß allgemeiner Bedeutungskonventionen bele-
gen zu können. Dabei sind unsere Klassifikationssysteme gemacht
und kulturell codiert, sie liegen nicht in den Dingen selbst, denen
wir ein Begriffsnetz überstülpen, um sie für uns fassbar zu machen.
(Das Ding an sich bleibt wie bei Kant transzendent! Peirces »dyna-
misches Objekt« ist uns nur in den Versuchen, es auf unsere Art zu
fassen, gegeben.)

»Sobald es vor uns steht, erzeugt das Sein Interpretationen; sobald wir über
es sprechen können, ist es bereits interpretiert. Andere Möglichkeiten gibt
es nicht. Diesem Zirkel entgeht nicht einmal Parmenides […].«409

Der Sachbezug unserer semiotischen Äußerungen, der Referent, ist
also immer schon in den Interpretanten hineingezogen und kann

406

Der philosophische Bilderstreit

406 Eco, Kant und das Schnabeltier (KS), S. 74.
407 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 77–106 (»Porphyrios schlägt zu-
rück«).
408 Eco, a. a.O., überschreibt seine Überlegungen mit »Wörterbuch versus Enzyklopä-
die«.
409 Eco, Kant und das Schnabeltier, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht unabhängig von unserer semiotischen Tätigkeit gedacht wer-
den, die, wie später ausgeführt, immer als perspektivisch bedingt zu
sehen ist.410

Unsere Begriffe sind Zeichen, die unsere Wahrnehmungserfah-
rungen be-zeichnen und so unsere komplexe Realität strukturieren,
bedeutsam Gruppen von Phänomenen gemäß gemeinsamer Eigen-
schaften signifizieren und so kraft gesellschaftlicher Konventionen
Kommunikation ermöglichen. Die geschilderte Zeichenerzeugung,
Semiose, fasst also Zeichen als geschichtlichen Prozess von Bedeu-
tungsschöpfung und Weltgestaltung auf, und diese Semiose ist prin-
zipiell unbegrenzt. Hier folgt Eco Peirces Idee einer Signifikantenket-
te, denn Zeichen können wiederum Zeichen für Zeichen werden, also
neue Zeichen generieren, die neu zu interpretieren sind. Auch des-
halb ist eine eindeutige Referenz im Universum der Zeichen unsin-
nig: Schon in der frühen Einführung in die Semiotik (Italienischer
Titel: La struttura assente – die abwesende Struktur) hatte Eco auf
eine fallacia referenziale hingewiesen. Heydrich spricht sogar von
einem »exorzierten Referenten«411, Mersch von

»dem Fehlschluss, dass ›das Signifikat eines Signifikanten etwas mit dem
korrespondierenden Gegenstand zu tun habe‹, weil das, worauf sich ein
Zeichen bezieht, selbst wieder der Interpretation bedarf, usw. Darum er-
scheint es prinzipiell unmöglich, den Bezugspunkt einer Signifikation zu
lokalisieren, denn am Grund des Zeichens findet sich niemals eine Wirk-
lichkeit, höchstens neue Zeichen.«412

407

Semiotische Bildtheorien: Eco

410 vgl. Eco, Semiotik, S. 238 »Eine derartige Trichotomie postuliert das Vorhanden-
sein eines Referenten als unterscheidenden Parameters, und eben das erlaubt die in
diesem Buch dargelegte Theorie der Codes nicht.«
411 Eco, ES, S. 69 ff sowie Heydrich, EcoLogie – Salz in die semiotische Suppe, in:
Kindt/Müller (Hg.), Ecos Echos, S. 84 und 88ff.
412 Mersch, Jenseits der Dekonstruktion. Ecos Miniaturen und die phronetische Form
der Kritik, in: Kindt/Müller (Hg.), Ecos Echos, S. 205 beklagt außerdem die zwei-
malige inadäquate Übersetzung von fallacia referenziale in ES, einmal mit »Referen-
ten-Fehler« und einmal mit »Missverständnis der Referenz«, andernorts auch »Ex-
tensions-Fehler«, was schon keine Übersetzung mehr, sondern eine Interpretation ist.
Heydrich, EcoLogie, a. a.O., S. 89 beklagt: »Die Abkopplung der Signifikate von ihren
intentionalen Leistungen, ihrem Beitrag zuWahrheitsbedingungen kappt den seman-
tischen Lebensstrom der Semiotik.« Dagegen deutet Mersch, Umberto Eco, S. 90 die
Abgrenzung von einer zu nominalistisch argumentierenden Zeichentheorie wie der
Goodmans positiv, nämlich als eine »Autarkie« des Zeichenbegriffs durch die Los-
lösung vom bezeichneten Gegenstand.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Immer beziehen sich diese Zeichen als Zeichen für etwas auf etwas,
und Eco fragt unter dem Titel »Die Semiotik und das Etwas«: »Was ist
jenes Etwas, das uns veranlasst, Zeichen hervorzubringen?«

»Jede Sprachphilosophie wird nicht nur mit einem terminus ad quem, son-
dern auch mit einem terminus a quo konfrontiert. Sie muss sich nicht nur
fragen, worauf beziehen wir uns, wenn wir sprechen, und mit welcher Zu-
verlässigkeit? […], sondern auch: ›Was lässt uns sprechen?‹«413

Weder strukturalistische Semiotik noch analytische Philosophie, so
Eco, hätten sich dieses Problem je gestellt, erstere betrachte die ver-
schiedenen Sprachen als Systeme, die bereits konstituiert und ana-
lysierbar seien, wenn ihre Benutzer sich ausdrücken wollen; zweitere
untersuche nicht, »wie die Dinge wirklich sind, sondern fragt, was
man folgern müsste, wenn eine Aussage als wahr aufgefasst würde«,
begnüge sich also mit ihrem eigenen Wahrheitskonzept.414

Nie wurde unsere vorsprachliche Beziehung zu den Dingen pro-
blematisiert, und deshalb muss Eco nun über Strukturalismus und
analytische Philosophie hinausgehen.

Erst Peirce habe dieses Problem zur Grundlage seiner gleichzei-
tig semiotischen, kognitiven und metaphysischen Theorie gemacht,
denn es ist das »dynamische Objekt«, das in unserem »quasi-Geist«
ein unmittelbares Objekt erzeugt, wobei Peirce von der Aufmerksam-
keit sprach, die uns befähigt, den Geist auf ein Objekt zu richten und
ein Element unter Vernachlässigung von anderem ins Auge zu fassen:
»In gewisser Weise verharrt das dynamische Objekt immer wie ein
Ding-an-sich, immer anwesend und nie erfassbar«,415 es sei denn
durch Versuche der Bildung von Zeichen, die vermittelnd für es
stehen.

Dieses Etwas weckt unsere Aufmerksamkeit, es ist als Nou-
menon »noch rohe Materie einer noch nicht vom Kategoriellen er-
hellten Anschauung«416 und wird uns erst durch unsere Zeichen-
erzeugung verfügbar, mit der wir etwas als etwas Bestimmtes
wahrnehmen können.

Eco fragt also mit Leibniz und Heidegger: »Pourquoi il y a plutôt
quelque chose que rien?« und unterscheidet mit Heidegger zwischen

408

Der philosophische Bilderstreit

413 Eco, Kant und das Schnabeltier, S. 23.
414 ebd.
415 Eco, KS, S. 24.
416 Eco, KS, S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sein und Seiendem, denn erst durch die Semiose wird das unbe-
stimmte Sein ins (bestimmte) Seiende überführt.417

Zwar führt Eco das moderne, durch vergleichende Sprachanthro-
pologie entstandene Argument an, die abendländischeMetaphysik sei
nur möglich geworden durch die Existenz der Kopula in indoeuropäi-
schen Sprachen, »doch ist die Erfahrung des Seins bereits im ersten
Schrei des Neugeborenen enthalten, mit dem er eben das Etwas, das
sich ihm als Horizont darbietet, begrüßt oder wahrnimmt, sowie im
ersten Vorwölben seiner Lippen zur Mutterbrust.«418

Das Sein ist also nicht nur horizonthaft gegeben, es ist auch wie
Fruchtwasser419 und verfügt über eine »primäre Indexikalität«, es
zeigt sich uns und bewirkt eine immer weiter sich entwickelnde Se-
miose, mit der wir lernen, uns in der Welt zurechtzufinden.

Dabei sind von unserer Seite viele Perspektiven möglich: »Stets
gebunden an die Art, wie wir biologisch, ethnisch, psychologisch und
kulturell im Horizont des Seins verwurzelt sind«, implizieren »Aus-
sagen über das, was ist und über das, was sein könnte«, bestimmte
Blickwinkel.420 Damit wird die Welt mehrdeutig, möglicherweise mit
untereinander unverträglichen Deutungen, denen man aber doch al-
len eine ihnen eigeneWahrheit zusprechen muss. Dieses Übermaß an
verschiedenen Wahrheiten, die alle ihre Berechtigung haben, ist aber
möglicherweise nur vorübergehend, da diese womöglich irgendwann
in ein System gebracht werden können.421 Diese Zielperspektive ge-
mahnt an die coincidentia oppositorum des Cusaners, der diese aller-
dings theologisch interpretierte: als Zusammenfall aller Gegensätze
in einem jenseitigen Unendlichen, in Gott. Das ist vielleicht kein Zu-
fall, denn Cusanus hatte in seiner docta ignorantia die mystischen
Strömungen des Mittelalters aufgenommen, und auch Eco beschäf-
tigt sich mit der entsprechenden negativen Theologie, u. a. am Bei-
spiel des Neuplatonismus, und zitiert Plotins Enneaden (V,2.2): »Da-
mit das Sein sei, ist es notwendig, dass das Eine nicht Sein sei«, es
wird also als Grundlage des Seins schon vor das Sein gesetzt.422 (Man
beachte die Ähnlichkeit dieses Unerkennbaren, sich stets Entziehen-
den mit Derridas »différance«!) Man kann sich ihm nur annähern.

409

Semiotische Bildtheorien: Eco

417 a. a.O., S. 31.
418 Eco, KS, S. 30.
419 a. a.O., S. 28.
420 a. a.O., S. 56 f.
421 a. a.O., S. 57.
422 a. a.O., S. 36.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einstweilen aber müssen wir mit dieser Multiperspektivität der
Semiose und Vieldeutigkeit der Interpretationen des Seins leben. Eco
geht dafür – poststrukturalistisch – auf einen Gründungsväter post-
modernen Denkens zurück: auf Nietzsche.

Eco zitiert den noch nicht dreißigjährigen Nietzsche aus Über
Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinn, nach dem »der Intel-
lekt, ausgehend von den Gesetzgebungen der Sprache, mit Fiktionen
(spielt), die er als Wahrheit oder als Begriffssystem bezeichnet«.423

Andere Lebewesen können anders wahrnehmen als wir; ein Kri-
terium »richtigeWahrnehmung« gibt es bei Nietzsche nicht, denn die
Natur kennt »keine Formen und Begriffe, also auch keine Gattungen,
sondern nur ein für uns unzugängliches x«.424

Wenn wir keinen extramentalen Referenten festmachen kön-
nen, dann ist tatsächlich »Wahrheit«

»›ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropomorphis-
men‹, die dichterisch erzeugt wurden, und später zu Wissen erstarrten, ›Il-
lusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche sind,‹ […], so dass
wir uns daran gewöhnt haben, konventionsgemäß zu lügen, in einem Stil,
der für alle bindend ist, und dabei unser Handeln von Abstraktionen beherr-
schen lassen, weil wir die Metaphern zu Schemata und Begriffen verküm-
mern ließen.«425

Nietzsche kritisiert hier ein holistisches System, einen »starren Säu-
lenbau, auf fließendemWasser errichtet«, redet aber andernorts einer
Pluralität des Wort, die Eco für die Möglichkeit unbegrenzter Semio-
se gelten lassen möchte426.

Ihm geht es dabei auch um die möglichen Welten, denn »im
mehrdeutigen Horizont des Seins hätten die Dinge sich auch anders
verhalten können; und nichts schließt aus, dass es eine Welt geben
könnte, […] in der aus der Kreuzung eines Kamels und einer Loko-
motive eine Quadratwurzel hervorgehen kann.«427

Doch anders als Nietzsche möchte Eco eine Vernunft, die durch
das Läuterungsfeuer postmoderner Rationalismuskritik gegangen ist,
als wertvoll bewahren: Im Sinne von Vattimos Pensiero debole, an

410

Der philosophische Bilderstreit

423 a. a.O., S. 59.
424 ebd.
425 Eco, KS S 59 zitiert Nietzsche, Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen
Sinn, S III, S. 314.
426 a. a.O., S. 56 f.
427 Eco, a. a.O., S. 67.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Eco mitgearbeitet hat, will er eine undogmatische »schwache«
Vernunft,428 die sich ihrer Grenzen bewusst ist, die sich aber zumin-
dest die Möglichkeit der Falsifikation bewahrt hat.429

Es ist festzuhalten, dass mit Ecos Doppelstrategie von Signifika-
tion und Kommunikation das Universum der Zeichen in eine Kom-
munikationstheorie eingebettet wird, für Schalk eine dialektische
Doppelung von System und Prozess, der auch für den Bereich der
Interpretation eine Doppelstruktur von Dekodierung und Invention
entspricht.430 Und Ecos semiotische Kommunikationstheorie wird
durch die Beschränkung auf die Inhalte der Signifikation erst mög-
lich.

3.2.3.3.Hyperrealität und Interpretation

Ein Zeichen muss sich nicht auf etwas real Existierendes beziehen. So
beschreibt Eco unter der Überschrift »Reise ins Reich der Hyperrea-
lität« ein Panoptikum von lärmend und aggressiv beworbenen
Wachsfigurenkabinetten an der amerikanischen Westküste als »die
Krippen Satans«:

»Sie verquicken unterschiedslos historische Evokation, religiöse Feier und
Glorifizierung von Personen des Kinos, der Märchen und Sagen, der be-
kanntesten Abenteuer […]. So dass man rechts etwa Dracula sehen kann,
der gerade einen Sargdeckel öffnet, und links das eigene Gesicht neben
Draculas Spiegelbild, während dahinter schemenhaft die Gestalten von Jack
The Ripper oder von Jesus erscheinen, reflektiert über ausgetüftelte Bre-
chungswinkel, Bögen und Perspektiven, so dass man schwer zu entscheiden
vermag, was Realität und was Illusion ist.«431

Anders als in Baudrillards Theorie der Virtualität, für den Hyperrea-
lität die Ablösung und »Agonie« des Realen ist und sie als dessen
Steigerungsform vollständig ersetzt, ist für Eco eine untrennbare
Vermischung von Realität und mit ihr einhergehender Fiktion fest-
zustellen, die er ebenfalls »Hyperrealität« nennt:

»Wenn man zuerst Mozart und dann Tom Sawyer begegnet, […], nachdem
man soeben der Bergpredigt beigewohnt hat, zu Füßen Jesu und seiner Jün-

411

Semiotische Bildtheorien: Eco

428 vgl. Eco, KS, S. 61–63. Ausführlicher zu Vattimo s. Münnix, Zum Ethos der Plu-
ralität, S. 86.
429 Eco, KS, S. 65.
430 Schalk, Umberto Eco und das Problem der Interpretation, S. 98 ff und 67.
431 Eco, Die Krippen Satans, in: Eco, Über Gott und die Welt, S 47 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger, dann ist das logische Unterscheidungsvermögen zwischen wirklicher
Welt und möglichen Welten definitiv zersprungen. […] Kasperle und Fidel
Castro gehören definitiv zur gleichen ontologischen Kategorie.«432

In der Tat gehört ja auch alles zu unserer subjektiven und auch kul-
turellen Wirklichkeit, und speziell in Amerika, »das noch ein anderes
sein muss als das der Pop Art oder der Mickey Mouse oder des Hol-
lywood-Kinos«, findet er (in den siebziger Jahren des letzten Jahr-
hunderts) »eine außer Rand und Band geratene Hyperrealität«: »Um
von Dingen zu sprechen, die man als echt empfinden will, müssen sie
echt erscheinen. Das ›ganz Wahre‹ wird identisch mit dem ›ganz
Falschen‹. Das absolut Unwirkliche präsentiert sich als wirklich Vor-
handenes.«

Die Grenzen zwischen Realität und Fiktion verschwimmen, das
Echte und die Kopie (das Abbild) sind nicht auseinanderzuhalten.433
Doch fehlt Fantasiefiguren die Referenz. Deshalb sind sie aber nicht
ohne Bedeutung, und darauf kommt es an:

Ecos weltberühmte Romane stellen auf anderer – sprachlicher,
nicht optischer – Ebene eine andere Form von Hyperrealität dar und
hängen eng mit seinem philosophischen Werk zusammen, sie exem-
plifizieren viele seiner Thesen in narrativer Form und sind nur vor-
dergründig fiktiv. So geht es in Der Name der Rose um das Versagen
der Aufklärung angesichts dogmatischer Macht und um die befreien-
de Kraft des Lachens, in Das Foucaultsche Pendel um die Ironisierung
eines Kultes des »Anderen der Vernunft«, in der die Irrationalität
fröhliche Urstände feiert, aber bewirkt, dass Realität und Fiktion
nicht mehr unterscheidbar sind. In Baudolino, der Lügner geht es
um eine historische Fälschung (Eco hatte in seiner Semiotik fest-
gestellt, dass »die Semiotik im Grunde die Disziplin (sei), die alles
untersucht, was man zum Lügen verwenden kann«.434) Und immer
geht es um Zeichen: Der ehemalige Inquisitor und Franziskaner-
mönch William of Baskerville im Namen der Rose muss den Spuren

412

Der philosophische Bilderstreit

432 Eco, a. a.O., S. 48.
433 Eco, Die Festungen der Einsamkeit, in: Über Gott und die Welt, S. 40 f. Weiter,
lange vor Trump: »Mithin ist der Grund dieser unserer Reise ins Reich der Hyper-
realität die Suche nach Fällen, in denen die amerikanische Einbildungskraft dasWahre
und Echte haben will, und, um es zu bekommen, das absolut Falsche erzeugen muss;
womit dann die Grenzen von Spiel und Illusion verschwimmen. Das Kunstmuseum
wird von der Schaubude angesteckt, und man genießt die Lüge in einer Situation der
›Fülle‹, des horror vacui.«
434 Eco, Semiotik, S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Indizien von Morden in einem Kloster folgen, die er aufklären
soll; die Arbeit des Detektivs und die des Semiotikers, so Mersch, sind
miteinander korreliert, denn es geht um das Lesen von Zeichen. So
lässt er seinen medievalen Detektiv sagen:

»Ich habe nie an der Wahrheit der Zeichen gezweifelt, Adson, sie sind das
einzige, was der Mensch hat, um sich in der Welt zurechtzufinden. Was ich
nicht verstanden hatte, war die Wechselbeziehung zwischen den Zeichen.
[…] Wo ist da meine ganze Klugheit? Ich bin wie ein Besessener hinter
einem Anschein von Ordnung hinterhergelaufen, während ich doch hätte
wissen müssen, dass es in der Welt keine Ordnung gibt. […] Die Ordnung,
die unser Geist sich vorstellt, ist wie ein Netz oder eine Leiter, die er sich
zusammenbastelt, um irgendwo hinaufzugelangen […].«435

Und natürlich sind auch die Namen Zeichen und wohlweislich ge-
wählt: Der Name des FranziskanermönchsWilliam of Baskerville ver-
weist nicht nur auf den Franziskaner William of Ockham, der gegen
platonische Ideenlehre und aristotelische Substanzontologie einen
metaphysikkritischen Nominalismus vertrat, sondern natürlich auch
auf Sherlock Holmes’ ersten Fall, und sein Adlatus, der Novize Adson
von Melk, verweist natürlich auf Dr. Watson, aber auch auf die Chro-
nik eines Mönches aus Kloster Melk in der Wachau, die Eco zur bio-
graphischen Identitätsformung seines Charakters benutzte.

Im Foucaultschen Pendel (gemeint ist nicht nur der Physiker
Léon Foucault, sondern auch der Systemkritiker Michel Foucault,
der den dualistischen Zeichenbegriff Saussures dekonstruiert und da-
mit dem von Eco als unlogisch kritisierten Analogiedenken das Wort
redet) geht es u. a. um esoterische und kabbalistische Zahlenmystik
und um ein uferloses Analogiedenken, das schließlich alles und gar
nichts beweist und sich hermetisch verschließt. (Eco hatte nach dem
Kindheitstrauma des italienischen Faschismus, aus dem auch sein
politisches Engagement herrührt, die politischen Wirren um die Er-
mordung Aldo Moros durch die Brigate Rosse, den Zerfall der italie-
nischen Parteien und den Aufstieg von Geheimbünden wie dem der
Freimaurerloge P2 erlebt.) Es geht aber auch allgemeiner um eine von
Eco zeitdiagnostisch dargestellte Pendelbewegung von Rationalismus
und Irrationalismus: Eine Aufklärung, die an ihr Ende kommt, weil
die kritische Vernunft sich nicht über sich selbst aufklären kann und
dogmatisch erstarrt, hat einen Umschwung des Pendels ins Irratio-

413

Semiotische Bildtheorien: Eco

435 Eco, Der Name der Rose, S. 625.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nale, das vermeintlich »Andere der Vernunft«,436 zur Folge. Doch die
Aufklärungskritik darf nicht zum Ende von Rationalität führen: Ecos
Position einer kritischen, aber sich selbst bescheidenden und nicht
hermetisch bzw. dogmatisch werdenden kritischen Vernunft kann so
auf diesem Hintergrund verständlich werden,437 und er muss daher
zur italienischen Postmoderne gezählt werden, die sich als neueWelle
aufklärerischer Vernunft darstellt.

Man kann also »im Wald der Fiktionen« ein Universum aus fik-
tiven – in den genannten Beispielen: optischen und verbalen – Zei-
chen mit Bezug zu realen Welten konstruieren, um Positionen und
auch Verstrickungen zu veranschaulichen, für die die Figuren exem-
plarisch stehen, denn es geht Eco auch um die Semantik möglicher
Welten.438 (Daher beschäftigt sich Eco auch mit Metapherntheorie.439)

Hinter den Fiktionen stehen also höhere Wahrheiten, die man
erst über den Prozess der Interpretation finden muss. Doch welche
Regeln gibt es für solche Interpretationen?

Zeichen sind zumeist mehrdeutig, ihre Eindeutigkeit, wie sie
vom Neopositivismus gerne gesehen worden wäre, ist ein Mythos.440
Zur Veranschaulichung rekurriert Eco auf die Interpretation bib-
lischer Texte, für die die Scholastik bereits im 7. Jahrhundert die Leh-
re von den vier Bedeutungen der Bibel entwickelt hatte, wie sie später
von Dante übernommen worden sei: der wörtlichen, der allegori-
schen, der anagogischen und der moralischen Bedeutung heiliger
Texte, und vermerkt ironisch:

»Endlose Abhandlungen versuchten jahrhundertelang die Interpretations-
regeln für die verschiedenen natürlichen Zeichen festzulegen, indem sie die
Fälle aufzählen, in denen ein Wesen, beispielsweise ein Ziegenbock, je nach
dem Zusammenhang entweder als Zeichen für Christus oder für den Teufel
betrachtet werden konnte.«441

Der Neopositivismus mit seiner Kritik an den mehrdeutigen und
emotionalen Verwendungsweisen der Zeichen sei zwar fruchtbar für

414

Der philosophische Bilderstreit

436 Die Gebrüder Böhme nennen unter diesen Titel das im Zuge des Vernunftdenkens
Verdrängte, etwa Leiblichkeit, Mythos und Gefühl.
437 Ausführlicher zu Ecos Romanen s. Münnix, Hat die Aufklärung versagt? Gibt es
einen Rückschwung ins Irrationale? Umberto Ecos »Foucaultsches Pendel« und seine
Lehren, in: Farokhifar/Neugebauer (Hg.), nachdenken Bd. 8, Rheinbach, i.V.
438 Heydrich, EcoLogie, in: Kindt/Müller (Hg.), Ecos Echos, S. 80.
439 Eco, Die Grenzen der Interpretation, S. 191 ff.
440 Eco, Zeichen, S. 157 ff.
441 a. a.O., S. 158.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die exakten Wissenschaften gewesen, doch im menschlichen Leben
sei anders als im abgeschlossenen Raum des Laboratoriums die Ver-
wendung völlig eindeutiger Zeichen überaus selten, da man »die
Sprache des Alltags, der Politik, der Gefühle, der Überzeugung und
der Meinungen […] nicht auf die starren Parameter der physikalisti-
schen Verifikation reduzieren kann.«442

Eco rekurriert viel allgemeiner auf Peirce:

»Ein Zeichen […] wendet sich an jemanden, erzeugt also im Geist dieses
Menschen ein gleichwertiges oder vielleicht ein komplexeres Zeichen. Die-
ses Zeichen, das es erzeugt, werde ich den Interpretanten des ersten Zei-
chens nennen.« (CP 2.228)

Da aber für Peirce das geistige Leben eine Organisation von Zeichen
sei, gebe es zwei Auffassungen des Interpretanten: eine erste, für die
der Interpretant ein weiteres Zeichen ist, das das erste Zeichen über-
setzt (CP 4.127), und eine zweite, die den Interpretanten als die Idee
begreift, die von der Reihe der Zeichen erzeugt wird (z.B. CP 4.127–
5.283 ff).

Dabei entsteht, wie bereits weiter oben beschrieben, aus dem
ersten, unmittelbaren Interpretanten, dem Signifikat, und den von
den Zeichen hervorgebrachten Wirkungen eine unendliche Zeichen-
kette (man muss »den Interpretanten durch ein anderes Zeichen be-
nennen, dessen Interpretant wiederum durch ein weiteres Zeichen
benannt wird«, usw.), »die von den ersten logischen Interpretanten
(elementaren Vermutungen, die, da sie auf die Phänomene hindeu-
ten, sie bezeichnen) bis zu den endgültigen logischen Interpretanten
reicht. Das sind die Gewohnheiten, die Dispositionen zum Handeln
und damit zum Eingreifen im Bereich der Dinge, auf die die ganze
Semiose abzielt.«443 Hier fühlt sich Eco dem Peirce’schen Pragmatis-
mus nahe.

Der so entstehenden prinzipiell unbegrenzten Semiose ent-
spricht also auch eine prinzipiell unbegrenzte Interpretation. Schon
in seinem allerersten Buch Das offene Kunstwerk hatte Eco die
Mitarbeit des Rezipienten von Kunst gefordert. (»Offen sind diese
Werke, sofern sie in ihrer Gestalt erst durch die Mitwirkung des
Interpreten festgelegt werden.« Denn alle ästhetischen Zeichen sind
dadurch bestimmt, »dass sie als Zeichen keine letzte Bestimmung er-

415

Semiotische Bildtheorien: Eco

442 a. a.O., S. 160.
443 a. a.O., S. 163.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahren und dadurch ihren Benutzern Spielräume eröffnen.« Für Bert-
ram kann daher Ecos ästhetische Theorie als eine Art Rezeptions-
ästhetik aufgefasst werden.444)

In seinem späteren Hauptwerk zur Semiotik löst sich Eco aber
von Peirce und kritisiert zunächst dessen oftmals unklare Trennung
von Interpret und Interpretant, dem er ja unabhängig von konkreten
Interpreten Bedeutung zumessen möchte: »Ein Interpretant ist das,
was die Gültigkeit eines Zeichens garantiert, auch wenn kein Inter-
pret da ist.«445

Er lässt sich nach Eco auch auffassen als »Definition des Reprä-
sentamens« (und somit als seine Intension). (Genau dies hatte Good-
man strikt abgelehnt.) Es geht also um die Inhalte, die von Zeichen
aufgerufen werden.446

Das sieht nach Eco auf den ersten Blick so aus, »als könne man
den Interpretanten gleichsetzen mit jeder codierten intensionalen Ei-
genschaft des Inhalts, das heißt mit der ganzen Skala der Denotatio-
nen und Konnotationen eines Signifikanten«.447 Doch er vermerkt,
wiederum im Sinne von Peirce, dass die von Goodman strikt abge-
lehnte Kategorie ›Interpretant‹ weit über Denotation und Konnota-
tion hinausgeht und schließlich sogar ganze Diskurse mit Schluss-
folgerungen enthalten könne.

»Man muss den Interpretanten deshalb als eine Kategorie betrachten, die
auch in den Rahmen einer Theorie der Zeichenerzeugung gehört, denn sie
definiert viele Arten von Sätzen und Argumentationen, die, über die von
Codes bereitgestellten Regeln hinaus, ein bestimmtes Zeichen erklären,
entwickeln und interpretieren. In diesem Sinne sollte man sogar alle mög-
lichen semiotischen Urteile, die man aufgrund eines Codes über eine be-
stimmte semantische Einheit abgeben kann, ebenso wie viele faktenbezo-
gene Urteile als Interpretanten bezeichnen.«448

Doch liefern sie auch korrekte Interpretationen?
Zumindest ist klar, dass Eco sich von den strukturalistischen

Vorgaben einer rein werkbezogenen Strukturanalyse löst und sich
einer ästhetischen Kommunikation zuwendet, zu der die Interpreta-

416

Der philosophische Bilderstreit

444 Bertram, Ästhetik der Offenheit, in: Kindt/Müller (Hg.), Ecos Echos, S. 111ff.
445 Eco, Semiotik, S. 101.
446 Verschiedene Arten von Interpretaten s. a. a.O., S. 103f.
447 ebd.
448 a. a.O., S. 104f (Hervorhebung d.d.A.).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionstätigkeit des Betrachters oder Lesers einbezogen wird: »Kunst-
werke werden zu Kunstwerken erst dadurch, dass sie interpretiert
werden.«449

Für die Textinterpretation beschäftigt sich Eco ausgiebig mit den
»Grenzen der Interpretation« und hält fest, dass es natürlich auch
falsche Interpretationen geben kann. Für literarische Kunstwerke
(doch man kann das auch auf andere Arten von Kunst, d.h. auf andere
artifizielle Zeichen übertragen) unterscheidet Eco drei Intentions-
typen: die (bewussten oder unbewussten) Intentionen des Autors,
die des Werkes, das auch ein Eigenleben gewinnen kann, und die der
Leser, denn man kann im Text nicht nur danach suchen, was der Au-
tor wohl sagen wollte oder was das Werk unabhängig von den Inten-
tionen des Autors sagt, sondern man kann auch nach dem suchen,
was die Adressaten in Bezug auf ihre eigenen Signifikationssysteme
und / oder eigenen Wünsche, Impulse, Vorlieben in ihm finden.450
Der Streit um angeblich »objektive« Interpretationen und eine Viel-
zahl verschiedener subjektiver Interpretationen, die dann eine ganze
Interpretationsgeschichte konstituieren können, ist auf diesem Hin-
tergrund nicht unnatürlich, wurde doch »in einem strukturalisti-
schen Klima eine Betrachtungsweise (präferiert), die den Text als Ge-
genstand analysierte, der bestimmte, mittels eines mehr oder weniger
strengen Formalismus beschreibbare Strukturmerkmale besitzt«,451
die eine angemessene Interpretation methodisch anleiten.

In einem mit »Archäologie« überschriebenen Kapitel referiert
Eco klassische Interpretationstheorien seit Aristoteles und macht da-
rauf aufmerksam, dass es schon in der Rhetorik des Aristoteles so-
wie in der Semiotik des Augustinus452 immer eine Bezugnahme auf
den Interpreten gibt (der Signifikationsprozess werde im Hinblick
auf die Vorstellung begriffen, welche das Zeichen im Geist des Inter-
pretierenden hervorruft). Eco benennt hingegen, z.B. mit Ingarden,
einen – poststrukturalistischen – Paradigmenwechsel, nach dem das
Werk als ein »Skelett« oder »Schema« betrachtet wird, das die
Adressaten ergänzen und interpretieren müssen.453 Heute registriert

417

Semiotische Bildtheorien: Eco

449 Schalk, Umberto Eco und das Problem der Interpretation, S. 18 f.
450 Eco, Die Grenzen der Interpretation, S. 35.
451 Eco, a. a.O., S. 27.
452 Man mag hier an das Beispiel der Bauarbeiter denken, das Wittgenstein seinen PU
voranstellt.
453 Eco, a. a.O., S. 31.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er ein »fast zwanghaftes Insistieren auf […] der Mitarbeit des Rezi-
pienten«.454

Obwohl die drei obengenannten Intentionstypen in der Praxis
wohl ineinandergreifen und sich gegenseitig beeinflussen, hat Eco
doch Sympathien für die rezeptionsorientierte Ästhetik, wie sie sich
auch in seinem Konzept vom »offenen Kunstwerk« zeigt, das die Mit-
arbeit des Interpreten einfordert, denn nur so sei das Kunstwerk in
seinem Geist existent. Reine Zeichen, die nicht interpretiert werden,
verlören an Relevanz.

Als Beispiel nennt er die jüdische Kabbala, die so angelegt sei,
dass – vom göttlichen Verfasser gewollt und geplant – eine Vielzahl
von möglichen Buchstaben- und Zahlenkombinationen zu unend-
lichen Interpretationen und Meditationen einlade, die aber doch auch
»fundamentalistisch« univok interpretiert werden könne, so wie man
auch Sophokles’ Ödipus als bloßen Kriminalroman lesen könne, in
der Hoffnung, dass der Verbrecher eine angemessene Strafe findet.

»Nicht immer ist das der intentio lectoris zugeschriebene Privileg eine Ga-
rantie für die Unendlichkeit der Interpretationen. Privilegiert man die in-
tentio lectoris, so muss man auch mit einem Leser rechnen, der sich dafür
entscheidet, den Text als nur mit einer Bedeutung ausgestattet zu lesen, auf
der – möglicherweise unendlichen – Suche nach dieser Bedeutung. […]Wie
lässt sich das Privileg des Lesers vereinbaren mit der Entscheidung eines
fundamentalistischen Bibellesers?«455

Das macht zwei Interpretationsweisen deutlich, die Eco gegeneinan-
der stellt: Zum einen hatte ja Eco schon im Foucaultschen Pendel aus
seinem Ressentiment gegen esoterische hermetische Diskurse keinen
Hehl gemacht, die sich gegen jede Kritik verschließen und von der
unbedingten Richtigkeit ihrer Interpretationen überzeugt sind. Dabei
aber – Eco untersucht z.B. auch theoretisch alchimistische Diskurse
und »Wunder-Sucht«456 – folge man, (dies als Kritik an – Michel –
Foucault) unlogischem Analogiedenken457, sehe Ähnlichkeiten buch-
stäblich in allem und halte Verifikationsversuche für völlig unnötig.
Eine Spur der bekämpften Hermetik sieht Eco auch in den Inter-

418

Der philosophische Bilderstreit

454 a. a.O., S. 30.
455 a. a.O., S. 37.
456 a. a.O., S. 99–129.
457 Foucault hatte in Die Ordnung der Dinge den dualistischen Zeichenbegriff mit der
historischen Kategorie der Ähnlichkeit kritisiert, die noch in der Renaissance zum
Begriff des Zeichens gehörte. S. Teil IV im Kapitel zu Foucault.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pretationstheorien, die sich bis heute im Hinblick auf Autoren- und
Werktreue einem vermeintlichen Objektivismus und »der« »richti-
gen« Interpretation verpflichtet fühlen.

Argumentiert man wie Eco rezeptionstheoretisch, eröffnet das
aber keineswegs beliebigen und willkürlichen Interpretationen den
Weg: Die Initiative des Lesers (auch von Bildern) besteht nämlich im
Aufstellen einer Vermutung über die Werkintention, »die sich dem
mit gesundem Menschenverstand ausgestatteten Leser erschließt«458

und im Verlauf weiteren Lesens auch falsifiziert werden kann. Sie
kann aber auch verborgene, bisher nicht oder wenig beachtete Aspek-
te des Werks aufdecken,459 die zur mehrdimensionalen Interpreta-
tionsgeschichte des Werkes beitragen, auch die vielleicht sogar unbe-
wussten Intentionen des Autors miterfassen und Falsifikationen
ermöglichen:

»Würde Jack The Ripper uns sagen, er habe seine Taten aufgrund einer
Inspiration begangen, die ihn beim Lesen des Evangeliums überkam, so
würden wir zu der Ansicht neigen, er habe das Neue Testament auf eine
Weise interpretiert, die zumindest ungewöhnlich ist.«460

Ein(e) Autor(in) initiiert also ein Werk, das sich in vielfältigen Inter-
pretationen artikulieren kann und so seine Bedeutung konstituiert.
Der unbegrenzten Semiose entspricht daher eine unbegrenzte (aber
nicht beliebige) Menge von Interpretationen, und auch die aufeinan-
der folgenden Interpretanten können als Kette von – komplexen –
Zeichen gesehen werden. Und auch dies ist Semiose.

3.2.3.4 Bilder als visuelle Zeichen

Nach dem Gesagten ist klar, dass die so populäre Peirce’sche Tricho-
tomie von Icon, Index und Symbol für Eco nicht haltbar sein kann, da
sie zum einen das Vorhandensein eines Referenten in einer objekti-
ven Realität postuliert.461 Zum anderen ist für Eco der Begriff der
Ähnlichkeit, der dem Peirce’schen Icon zugrunde liegt, unscharf und
zirkulär: »ikonisch ist das, was einem Objekt ähnlich ist, und ähnlich

419

Semiotische Bildtheorien: Eco

458 Eco, GI, S. 48 f.
459 vgl. hier Ecos Bemerkungen nicht nur zu individuellen Prädispositionen, sondern
auch sein Kapitel zu »Präsupposition und Semiotik«, GI S. 360 ff.
460 Eco, Die Grenzen der Interpretation, S. 77.
461 Eco, Semiotik, S. 238.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist das, was ikonisch ist«.462 Eco möchte die Unabhängigkeit der Se-
miotik von der Linguistik und ihrer Beschränkung auf bloße sprach-
liche Zeichen erweisen und beschäftigt sich daher mit Phänomenen
des Bildhaften. Die im gleichen Jahr 1968 erschienenen Bücher von
Goodman und Eco, in denen die Bilder diskutiert wurden (Languages
of Art und Einführung in die Semiotik), eint das Bestreben, Peirces
Idealismus zu widerlegen. Eco sieht anders als Peirce Hypoikone als
Produkte von Konvention und Kultur und zweifelt an der Motiviert-
heit der Zeichen in Erkenntnisprozessen.463

Allerdings verwirrt es, wenn »Philoikonisten« »die Ikonizität
der Wahrnehmung mit der Ikonizität der sogenannten ikonischen
Zeichen« konfundieren »und der zweiten die Fähigkeiten der ersten«
zuschreiben.

»Und schließlich war es bei dieser Diskussion dahin gekommen, dass man
[…] sowohl Ikone wie Hypoikone mit visuellen Entitäten identifizierte,
nämlich entweder mit mentalen Bildern, oder mit jenen Zeichen, die wir
[…] als bildliche Darstellungen bezeichnen werden. Und auch das hat die
Diskussion teilweise in die Irre geführt, obwohl allen klar sein musste, dass
sowohl der Begriff Ikon als auch der Begriff Hypoikon sich auch auf nicht-
visuelle Erfahrungen beziehen.«464

Eco kritisiert, dass viele semiotische Probleme vorschnell in die Kate-
gorie der ikonischen Zeichen eingeordnet worden seien. Z.B. sei der
Unterschied zwischen dem Wort »Hund« und einer entsprechenden
Abbildung nicht der zwischen arbiträren/konventionellen und iko-
nischen Zeichen. Denn »auch die Abbildung eines Hundes bedarf
einer kulturellen Korrelierung, um einen Hund zu signifizieren.«465

In einer »Kritik der Ikonizität« fordert Eco daher, man möge zu-
nächst »einige naive Vorstellungen« von sogenannten ikonischen
Zeichen eliminieren, nach denen diese die gleichen Eigenschaften
wie ihr Gegenstand haben, dem sie ähnlich oder analog sind und von
dem sie motiviert sind, und dass sie arbiträr codiert sind und wie
sprachliche Zeichen in relevante codierte Einheiten aufgeschlüsselt
werden können.466

Morris selbst hatte schon festgestellt, dass »das Porträt einer

420

Der philosophische Bilderstreit

462 Eco, KS, S. 392.
463 Eco, a. a.O., S. 386.
464 Eco, KS, S. 386f.
465 Eco, Semiotik, S. 254f.
466 Eco, Semiotik, S. 255f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Person in beträchtlichem Ausmaß ikonisch« sei, »aber nicht völlig, da
die bemalte Leinwand nicht die Textur der Haut, die Fähigkeit zu
reden und sich zu bewegen hat, die die porträtierte Person besitzt.
Der Film ist noch ikonischer, aber wiederum nicht völlig.«467 Und in
seiner frühen Einführung in die Semiotik stellt Eco in Bezug auf das
gleiche Beispiel fest, dass z.B. die Nasenlöcher nur dunkle Stellen
sind, nicht etwa Löcher in der Leinwand; obwohl der »gesunde Men-
schenverstand« dieselbe Form der Augen, der Nase, des Mundes etc.
feststellen kann. Morris selbst habe also seine erste Definition dahin-
gehend korrigiert, dass das ikonische Zeichen in einigen Aspekten
seinem Denotatum ähnlich sei. Folglich sei die Ikonizität eine des
Grades. Doch dies ist Eco zu elastisch, wenn man bedenke, dass bei
klanglicher Nachbildung eines Hahnenschreis als Icon sowohl »kike-
riki« »coquerico« und »cock-a-doodle-doo« in Frage kommen (wobei
im Französischen und Englischen noch das Tier im Lautbild genannt
ist).468

Doch welche Eigenschaften des bezeichneten Gegenstands hat
das Abbild? »Man könnte sagen, sie besitzen zwar dieselbe Wahrneh-
mungsbedeutung, aber nicht dieselbe physische Wahrnehmungs-
grundlage.«469

»Eine erste Schlussfolgerung könnte also sein: 1) die ikonischen Zeichen
»besitzen die Eigenschaften des dargestellten Gegenstandes« nicht; 2) sie
reproduzieren einige Bedingungen der gewöhnlichen Wahrnehmung auf-
grund von normalen Wahrnehmungscodes; 3) sie selektieren diejenigen
Stimuli, die es mir erlauben können, eine Wahrnehmungsstruktur auf-
zubauen, die – auf Grund der Codes der erworbenen Erfahrung – dieselbe
›Bedeutung‹ wie die vom ikonischen Zeichen denotierte wirkliche Erfah-
rung besitzt.«470

Aber Peirce – dies ist Ecos entscheidender Kritikpunkt – »gibt den
Bezug auf Gegenstände nicht auf, und Ikonizität bleibt für ihn daher
ein umfassender Terminus, unter den viele unterschiedliche Phäno-
mene wie Vorstellungsbilder, Graphen oder Malereien fallen.«471

Geometrische Ähnlichkeit und topologische Isomorphie sind aber
für Eco Transformationen, die keineswegs – als Konsequenz von Re-

421

Semiotische Bildtheorien: Eco

467 Morris, Zeichen, Sprache und Verhalten, Kap. 1.7.
468 Eco, Semiotik, S. 256f und Eco, Einführung in die Semiotik, S. 200f.
469 Eco, Semiotik, S. 257f.
470 Eco, Einführung in die Semiotik, S. 202.
471 Eco, Semiotik, S. 264f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geln und Kunstgriffen – etwas mit natürlicher Korrespondenz zu tun
haben.472 Und auch der Begriff der Analogie hilft nicht weiter: Macht
man den Begriff zu einer überprüfbaren Kategorie, so wird er mit
dem Begriff »ähnlich« synonym. Hier aber diagnostiziert Eco »eine
klare petitio pincipii«: Wenn man nämlich, um eine Form der Ana-
logie zu definieren, die keine geometrische Proportion ist, auf den
Begriff Ikonizität zurückgeht, so ergibt sich absurderweise, »dass die
Semiotik auf die Analogie zurückgreifen muss, um die Ikonizität zu
erklären, während sie sich auf die Ikonizität beruft, um die Analogie
zu erklären.« Und auch hier sind kulturelle Konventionen wirk-
sam.473

Für Eco sind die sog. »ikonischen Zeichen« hingegen a) visuelle
Texte, denn die verbale Entsprechung (z.B. für die Darstellung eines
Pferdes) wäre nicht ein Wort, sondern eine Beschreibung oder Ge-
schichte, b) nicht weiter analysierbar in Zeichen oder Figuren, denn
es gibt bei Kunstwerken so viele ikonische Sprachen wie persönliche
Stile eines Autors.474

»Die Einheiten, aus denen sich ein ikonischer Text zusammensetzt, werden
– wenn überhaupt – durch den Kontext etabliert. Außerhalb des Kontextes
sind diese sogenannten Zeichen überhaupt keine Zeichen, denn sie sind
weder codiert, noch ähneln sie irgendetwas. Also ist der ikonische Text, da
er den codierten Wert eines Zeichens etabliert, ein Akt der Code-Instaurie-
rung.«475

Eco gibt in ES zwei Beispiele, die zeigen, dass ein ikonischer Code
ursprünglich arbiträr war, dann aber neue Sehkonventionen begrün-
dete: Zum einen geht es um Constables Bild »Wivenhoe Park«, mit
dem er eine neue Technik entwickelte, die Anwesenheit des Lichtes
(diffus, hinter Wolken) in der Landschaft wiederzugeben. Scheinbar
fotographisch und naturalistisch, zeigen doch Fotographien von »Wi-
venhoe Park« etwas gänzlich anderes, und seine Technik der Farbkon-
traste wurde zunächst vom Publikum »durchaus nicht als Nachbil-
dung der ›wirklichen‹ Lichtverhältnisse empfunden, sondern als
launenhafte Willkür. Constable hatte also eine neue Art erfunden,
unsere Wahrnehmung des Lichtes zu codieren und auf die Leinwand

422

Der philosophische Bilderstreit

472 ebd.
473 a. a.O., S. 266f.
474 a. a.O., S. 286.
475 Eco, Semiotik, S. 286f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu übertragen.«476 (Gleiches gilt natürlich für die Impressionisten.)
Und Dürers Nashorn, dargestellt mit dachziegelartigen Schuppen,
die es in natura nicht hat, taucht für mindestens zwei Jahrhunderte
in Büchern von Entdeckern und Zoologen auf, die wissen, dass Nas-
hörner eine andere Haut haben, »denen es aber nicht gelingt, die Fal-
tigkeit der Haut anders darzustellen als in Form von dachziegelarti-
gen Platten, weil sie wissen, dass nur diese konventionalisierten
graphischen Zeichen für den Empfänger des ikonischen Zeichens
›Nashorn‹ denotieren können.«477 Eco merkt hier noch an, dass die
starke Runzeligkeit der Haut in einer Fotografie, »die konventio-
nellerweise nur die großen Farbmassen wiedergibt und die opaken
Oberflächen vereinheitlicht«, nicht so herauskommt wie in der
Dürer-Graphik, die also in dieser Hinsicht als realistischer gelten
kann. Um vermeintlichen Realismus geht es Eco auch in KS am Bei-
spiel eines Stilllebens von Chardin (»Salon de 1763«), das schon Di-
derot beschrieben hatte, und an diesem Beispiel entwickelt er seine
Vorstellung von Ersatzreizen:

»Dieses Porzellangefäß ist wirklich aus Porzellan. Diese Oliven sind vom
Auge wirklich durch die Flüssigkeit getrennt, in der sie schwimmen. Man
braucht diese Biskuits nur zu nehmen und zu essen, diese Pomeranze nur
aufzuschneiden und auszupressen, dieses Glas Wein nur anzufassen und
auszutrinken […] Chardin, das ist nicht weiße, rote und schwarze Farbe,
[…], das ist die eigentliche Substanz der Gegenstände […].«478

Doch bemerkt Diderot, wenn er sich dem Bild nähert, eine Auflösung
der »Magie« und dicke, aufeinander aufgetragene Farbschichten:
»alles verschwimmt, verflacht und verschwindet. Entfernen Sie sich:
alles erschafft und erzeugt sich wieder neu«.479

Diderot stellt hier für Eco, »während er die Wunder der Ikonizi-
tät feiert, die nicht natürliche Natur der Hypoikonen fest«.480 Denn
die von den realen Objekten erzeugten Reize wirken – wie das echte
Bierglas – aus verschiedenen Entfernungen, die von Eco so genannten
ikonischen »Ersatzreize« (das Bild eines gefüllten Bierglases) hin-

423

Semiotische Bildtheorien: Eco

476 Eco, ES, S. 209.
477 Eco, ES, S. 209–212 bezieht sich mit diesen Beispielen unter der Überschrift »Die
Konvention regelt alle unsere Abbildungsoperationen« auf Gombrichs Art and Illusi-
on (Kap. II)
478 Eco, KS, S. 404f zitiert aus Diderots Ästhetischen Schriften, Bd. I, S. 453f.
479 Diderot, ebd., S. 454.
480 Eco, KS, S. 405.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegen enthüllen bei näherer Betrachtung »ihre illusorische Natur,
ihre Ausdruckssubstanz, die nicht die der von ihnen suggerierten Ob-
jekte ist«.481 Und unter Berufung auf Merleau-Pontys Untersuchun-
gen zur Perspektivität macht Eco ein Kriterium für Ersatzreize fest:

»Der Ersatzreiz versucht, mir die Empfindung aufzudrängen, die ich hätte,
wenn ich den Standpunkt dessen einnehmen würde, der ihn hervorgebracht
hat. Ich habe vor mir den Umriss eines Hauses […]: Sehe ich, wenn ich
meinen Standpunkt ändere, den Baum hinter demHaus? Sehe ich ihn nicht,
dann handelt es sich um einen Ersatzreiz. […] Der Ersatzreiz hindert mich
daran, vom Gesichtspunkt meiner – als meine Körperlichkeit aufgefassten –
Subjektivität aus zu sehen (oder zu fühlen); er vermittelt mir von den Din-
gen nur eine Perspektive […].«482

Doch dies ist bereits eine phänomenologische Betrachtungsweise.
Festzuhalten ist, dass Eco den – von Gibson inspirierten – Begriff

des Ersatzreizes dem des ikonischen Zeichens vorzieht, denn 1. ent-
halte für ihn jedes Erkennen bereits ein Schließen, Peirces Icons sind
aber in der »firstness« der Unmittelbarkeit, 2. untersuche er viele vi-
suelle Phänomene, die gar keine Zeichen und auch nicht ähnlich sind,
wie z.B. Spiegelbilder (die sind nicht ähnlich, sondern »gleich« und
sie stehen nicht für etwas anderes:483 Quelle und Empfänger fallen
zusammen, sowie auch Ausdruck und Inhalt). Man kann sie auch
nicht als Abbildung bezeichnen, weil es keinen materiellen Ausdruck
gibt; es handelt sich also um »Pseudo-Abbilder«. Ähnliches gilt auch
für diejenigen Bilder, die durch »Prothesen« wie Mikroskope und Te-
leskope in Okularen484 entstehen, auch ihnen fehlt der materielle
»Abdruck«, wie er bei Fotos und Filmen entsteht, weshalb Eco auch
hier Zeichenfunktionen sieht. Fernsehbilder aber – zumindest in
ihrem Grundkonzept als Live-Sendung im geschlossenen Kreislauf –
seien eher wie Spiegelbilder, kein Zeichen für etwas, da die Stofflich-
keit des Fernsehbildschirms genau das zeigt, was im selben Moment
stattfindet und sich im gleichen Augenblick auflöst, in dem das Er-

424

Der philosophische Bilderstreit

481 ebd.
482 Eco, KS, S. 406f.
483 Eco, KS, S. 419: »Ein Zeichen ist etwas, das für etwas anderes in dessen Abwesen-
heit steht. Das Spiegelbild hingegen steht in Anwesenheit des gespiegelten Objekts
für es. […] Soll ein Zeichen da sein, so muss man ein Zeichenexemplar in Beziehung
zu einem Typus bilden können. Beim Spiegelbild hingegen koexistieren Typus und
Exemplar.«
484 Eco, KS, S. 412f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eignis beendet ist.485 Man sieht 3.) dass einige ikonische Zeichen, da
sie ikonische Codes instaurieren, gleichzeitig konventionell und mo-
tiviert sind, andere visuelle Phänomene hingegen offenbaren sich als
überhaupt nicht ikonisch. Für Eco ist der einzig mögliche Schluss
dieser:

»Ikonizität ist kein Einzelphänomen, und auch kein ausschließlich semioti-
sches Phänomen. Sie ist eine unter einem Allzweck-Etikett zusammen-
gebündelte Kollektion von Phänomenen. […] Akzeptiert man aber diesen
Schluss, so wird ein methodologisches Prinzip ganz deutlich: Es ist der Zei-
chenbegriff selbst, der sich als unanwendbar herausstellt und den abgelei-
teten Begriff des ›ikonischen Zeichens‹ so verwirrend macht.«486

Ganz generell, auch im Bereich des Nichtikonischen, könne man gar
nicht immer elementare Einheiten und feste Korrelationen feststel-
len, oft seien ›Zeichen‹ das transitorische Resultat prozessual und si-
tuationell bedingter Festsetzungen, sodass Eco generell eine Typolo-
gie der Zeichen als fehlerhaften Ansatz bezeichnet. Vielmehr müsse
man eine Typologie der Erzeugungsmodi von Zeichen aufstellen, die
dann die Art, wie Ausdrücke physisch erzeugt werden, registrieren
und nicht die Art, wie sie semiotisch mit ihrem Inhalt korreliert wer-
den.487

So wird eine unbegrenzte Fülle ikonischer Codes möglich, die als
ästhetische Idiolekte mit persönlichem Stil individuelle offene Kunst-
werke produzieren, die offen für eine Vielzahl von Interpretationen
sind. Sie sind nicht in diskrete Einheiten mit fester Bedeutung regel-
haft zerlegbar, was auch verhindere, dass ein Kunstwerk wie z.B. die
Mona Lisa sich duplizieren ließe.

»Wenn Raffaels Malerei als nicht duplizierfähig erscheint, so liegt das da-
ran, dass er beim Malen seine Regeln selbst erfand, dass er neue und un-
präzise Zeichenfunktionen erzeugte und damit einen Code instaurierte. Die
Schwierigkeit bei der Suche nach Erzeugungsregeln liegt hier darin, dass

425

Semiotische Bildtheorien: Eco

485 Eco, KS, S. 426.
486 Eco, Semiotik, S. 287.
487 Eine Tabelle dieser Erzeugungsmodi findet sich in Eco, a. a.O., S. 291: Dem Er-
kennen ordnet EcoAbdrücke, Symptome undAnzeichen sowie Indizien zu, derOsten-
sion Beispiele, Muster und fiktive Beispiele, die schon in den Bereich der Reproduk-
tion präetablierter Einheiten hinüberspielen, wo sich Vektoren, Stilisierungen, kom-
binatorische und pseudo-kombinatorische (codierte und übercodierte) Einheiten
ergeben, bis schließlich im Bereich des arbiträren Erfindens von Zeichen sich pro-
grammierte Reize, Kongruenzen, Projektionen und Graphen finden, die in der Regel
untercodierte Texte darstellen und damit Freiraum für Interpretation bieten.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[…] in einem Gemälde das Signal als ›kontinuierlich‹ und ›dicht‹ erscheint,
ohne unterschiedliche Einheiten erkennen zu lassen. […] Es ist eben diese
Qualität, die ein Gemälde zu einem ästhetischen Text macht.«488

(Doch folgen die »ikonischen Stile bei nicht-ästhetischer Verwen-
dung dieser Mittel wiederum Regelsystemen«; weshalb es »in der
Massenkommunikation, der Photographie, dem Comic Strip und
dem Film erkennbare ikonische Codes« gebe.489 Verkehrszeichen, Pik-
togramme, Passfotos, Rückblenden etc. sind visuelle und auch repro-
duzierbare Gebrauchszeichen, die wir gewohnheitsmäßig deuten.)

3.2.3.5.Eine semiotische Kulturtheorie und ihr Mangel

Nach dem Gesagten ist klar, dass die Semiotik in ganz umfassender
Weise eine Tätigkeit des Menschen beschreibt, die in verschiedenen
Kulturkreisen je anders geschehen kann. Eco wendet damit die trans-
zendentale Semiotik von Peirce ins Kulturanthropologische.490

»Kultur ist die Art und Weise, wie unter bestimmten historisch-anthro-
pologischen Bedingungen auf allen Ebenen, von der Aufteilung in elemen-
tare Wahrnehmungseinheiten bis zu den ideologischen Systemen, der In-
halt segmentiert (und die Erkenntnis damit objektiviert) wird.«491

Dabei entstehen kulturelle Einheiten als beobachtbare und handhab-
bare Entitäten: Innerhalb einer Kultur gibt es beobachtbare Manifes-
tationen durch Interpretanten wie »geschriebene Wörter, physisch
realisierte Zeichnungen, ausgedrückte Definitionen, Gesten und also
auch besondere, bereits als zeichenhafte Entitäten konventionalisierte
Verhaltensweisen«.492

Dennoch möchte Eco die radikale These, Kultur insgesamt müs-
se als semiotisches Phänomen untersucht werden, modifizieren: In
ihren extremen Formulierungen »Kultur ist nur Kommunikation«
und »Kultur ist nichts weiter als ein System strukturierter Signifika-
tionen« klingen sie gefährlich idealistisch, und gegen jeden Essentia-
lismus will Eco deutlich machen, dass Kultur sehr erhellend und zum
besseren Verständnis als Kommunikationsphänomen untersucht

426

Der philosophische Bilderstreit

488 Eco, Semiotik, S. 242f.
489 Eco, Semiotik, S. 286.
490 Mersch, Jenseits der Dekonstruktion. Ecos Miniaturen und die phronetische Form
der Kritik, in: Kindt/Müller (Hg.), Ecos Echos, S. 199–216, hier S. 203.
491 Eco, Zeichen, S. 186.
492 Eco, Zeichen, S. 178 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden sollte, das auf Signifikationssystemen beruht.493 Denn »Ge-
genstände, Verhaltensweisen sowie Produktions- und Wertbeziehun-
gen funktionieren sozial als solche, weil sie präzisen semiotischen
Gesetzen gehorchen«.494

Wenn etwa ein Auto Zeichen für einen bestimmten sozialen Sta-
tus ist, so hat es diesen symbolischen Wert auch dann, wenn man es
einfach als nützlichen Gegenstand verwendet. Die semantische Ein-
heit »Auto« bezeichnet dann gleichzeitig auch ein semantisches Feld,
dem »Geschwindigkeit«, »Bequemlichkeit«, »Reichtum« oder gar
»Luxus« konnotiert sind, und wird somit zum Signifikanten auch
für seine mögliche weitere Verwendung.

Für Eco bedeutet das interessanterweise, dass die »Systeme der
Signifikate (aufgefasst als Systeme kultureller Einheiten) als Struk-
turen organisiert sind, die denselben semiotischen Regeln folgen, wie
sie für die Strukturen der Signifikanten gelten.« Die Zeichen bilden
also die jeweiligen Strukturen (»semantische Felder und Achsen« von
Oppositionen und Relationen) ab, weshalb man dann Kulturphäno-
mene auch im Bereich der Zeichen untersuchen kann.495 Diese Iso-
morphie lässt an Wittgensteins Abbildtheorie denken, der diese noch
mit dem Anspruch verbindet, Sachprobleme durch logische Analyse
der jeweiligen Sprachstrukturen klären zu können. Doch anders als
Wittgenstein und spätere linguistische Positionen geht Eco doch mit
seinem weiten Zeichenbegriff – ganz analog zu Derridas Ausweitung
des Schriftbegriffs um »Kinematographie, Ikonographie, Choreogra-
phie etc.« – über diesen engen, an sprachliche Zeichen gebundenen
Ansatz weit hinaus.

»In der Kultur kann jede Entität zum semiotischen Phänomen werden. Die
Gesetze der Signifikation sind die Gesetze der Kultur. Insofern erlaubt die
Kultur, insofern sie ein System von Signifikationssystemen darstellt, einen
beständigen Prozess kommunikativen Austausches. Kultur kann völlig un-
ter einem semiotischen Gesichtspunkt untersucht werden.«496

Allerdings geht es hier nicht um eine »abstrakte Theorie der reinen
Kompetenz eines idealen Zeichenerzeugers«, um ein »kristallines und
unwandelbares Modell«, sondern um ein »soziales Phänomen, das
Wandlungen und Umstrukturierungen unterworfen ist und eher

427

Semiotische Bildtheorien: Eco

493 Eco, a. a.O., S. 46.
494 Eco, a. a.O., S. 52.
495 Eco, a. a.O., S. 52 f.
496 Eco, a. a.O., S. 54.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Netz von partiellen und transitorischen Kompetenzen […]
gleicht«.497

Analog zu Heisenbergs Unschärferelation formuliert Eco daher
eine Art Unbestimmtsheitsprinzip, denn anders als beim Kielwasser
eines Schiffes, das im Meer verschwindet, sobald das Schiff vorbei ist,
verändern etwa bei der Erforschung eines Waldes die Wagen- und
Fußspuren die erforschte Landschaft, sie ist nicht länger unberührt,
»so dass die Beschreibung, die der Forscher liefert, auch die öko-
logischen Veränderungen berücksichtigen muss, die von ihm selbst
stammen«.498 Eco vergleicht an dieser Stelle den Gegenstand der Un-
tersuchung mit einer sorgfältig gepflegten Landschaft, in der der
Mensch ständig die Form der Siedlungen, Häuser, Anpflanzungen,
Kanäle usw. verändert. Was zu untersuchen bleibt, ist wie bei Cassirer
die Form der symbolischen Aktivität, die, wie man an diesen Beispie-
len sieht, auch historische Dimensionen aufweist und Spuren in den
Kulturen hinterlassen hat.

Doch die jeweiligen Subjekte hinter den Kulturen bleiben un-
sichtbar. Am Ende seines Hauptwerkes zur Semiotik diagnostiziert
Eco dies als Mangel:

»Seit wir gesagt haben, dass die Arbeit der Zeichenerzeugung auch eine
Form der Sozialkritik und der sozialen Praxis darstellt, lässt sich der Auftritt
eines Phantoms, das unsere bisherigen Ausführungen in die Kulissen ver-
wiesen hatten, nicht mehr verhindern. Wo ist im semiotischen Rahmen der
Platz des handelnden Subjekts bei jedem Akt der Semiose?«499

Eine Theorie der Sender-Empfänger-Beziehung müsste, so Eco, nicht
bloß als methodologische Fiktion die Rolle des ›sprechenden‹, konkre-
ten historischen Subjekts berücksichtigen. Nur unter zwei Vorausset-
zungen sieht Eco sein Vorgehen gerechtfertigt: (1) muss das Subjekt
einer Äußerung »vor allem als einer der möglichen Referenten der
Botschaft oder des Textes betrachtet werden«. Wenn sie Referenten
als Inhalte untersucht, wird die Existenz physischer Dinge und Sach-
verhalte zwar nicht geleugnet, aber ihre Überprüfung (hinsichtlich
Eigenschaften, Veränderungen, Wahrheit und Falschheit) wird an-
deren Disziplinen zugewiesen; (2) muss dieses Subjekt mit seinen
Eigenschaften und Einstellungen »als Element des übermittelten In-

428

Der philosophische Bilderstreit

497 ebd.
498 Eco, a. a.O., S. 55.
499 Eco, Semiotik, S. 399.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halts gelesen oder interpretiert werden«.500 Es wird also ins Signifikat
hineingezogen.

Das Subjekt »als eine Art, die Welt zu betrachten« bleibt trans-
zendent und auch transzendental:

»Die Semiotik kann das Subjekt jedes Aktes der Semiose nur in semioti-
schen Kategorien definieren; das Subjekt der Signifikation manifestiert sich
also als das nie fertige System der Signifikationssysteme, die einander wi-
derspiegeln. […] Jeder andere Versuch, eine Betrachtung des Subjekts in
dem semiotischen Diskurs einzuführen, würde die Semiotik eine ihrer ›na-
türlichen‹ Grenzen überschreiten lassen.«501

Die durch Semiose kommunizierenden empirischen Subjekte, auf die
es Eco ankommt, lassen sich aber

»vom semiotischen Standpunkt aus nur als Manifestationen dieses zwei-
fachen (systematischen und prozesshaften) Aspekts der Semiose definieren
und klassifizieren. Dies ist keine metaphysische, sondern eine methodo-
logische Feststellung. Für die Physik sind Cäsar und Brutus durch eine
Wechselbeziehung von Elementarteilchen definierte raum-zeitliche Ereig-
nisse. […] Die Semiotik behandelt die Subjekte der semiosischen Akte in
derselben Weise: Entweder lassen diese sich in Kategorien semiotischer
Systeme erfassen, oder sie sind – für diese Betrachtungsweise – nicht exis-
tent.«502

Trotzdem glaubt Eco die Semiotik »vor der Gefahr des Idealismus«
gefeit, denn die Interpretanten, die für ihn anders als für Peirce ma-
terielle Ausdrücke sind, können physisch verifiziert werden, da das
Universum der Signifikation soziale Existenz hat. Und damit ist eine
Kultur gegeben, auch wenn das dahinter stehende Subjekt sich in der
semiotischen Theorie entziehen muss. Für Mersch steht damit Ecos
Philosophie zwischen dem klassischen Strukturalismus (auch Saus-
sure hatte ein zweidimensionales Zeichenmodell) und dem amerika-
nischen Pragmatismus, »indem beide ebenso miteinander versöhnt
werden, wie deren Fundamente aufgesprengt werden, um sie zu
einem anderen hin zu überschreiten«.503

429

Semiotische Bildtheorien: Eco

500 a. a.O., S. 399ff.
501 a. a.O., S. 401 und 400.
502 a. a.O., S. 401f.
503 Mersch, Jenseits der Dekonstruktion. Ecos Miniaturen und die phronetische Form
der Kritik, in: Kindt/Müller (Hg.), Ecos Echos, S. 199–216, hier S. 209.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323 - am 26.01.2026, 21:49:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.2.1 Die Neubegründung der Semiotik durch Charles S. Peirce (1839–1914)
	3.2.1.1 Erkenntnis als Repräsentation
	3.2.1.2 Pragmatismus und objektiver Idealismus
	3.2.1.3 Kategorien und Relationen
	3.2.1.4 Ikon, Index und Symbol: Zur Typologie der Zeichen im Objektbezug
	3.2.1.5 Kann man Bilder sehen?

	3.2.2 Welterzeugung durch Zeichensysteme bei Nelson Goodman (1906–1998)
	3.2.2.1 Konstruktivismus und Pluralismus
	3.2.2.2 Antimetaphysischer Nominalismus
	3.2.2.3 Denotation, Exemplifikation und Ausdruck
	3.2.2.4 Notationssysteme
	3.2.2.5 Bildkompetenz

	3.2.3 Semiotik und Interpretation bei Umberto Eco (1932–2016)
	3.2.3.1 Die Theorie der Codes
	3.2.3.2 Zeichenerzeugung und Signifikation
	3.2.3.3. Hyperrealität und Interpretation
	3.2.3.4 Bilder als visuelle Zeichen
	3.2.3.5. Eine semiotische Kulturtheorie und ihr Mangel


