Semiotische Bildtheorien

verwendet werden konnen oder aber Zeichen enthalten konnen, ist
unstrittig.)

Wihrend z.B. Scholz als moderner Vertreter der Bildsemiotik
den Bildbegriff fiir einen »primir« semiotischen Begriff hilt, ist diese
Aussage fiir Kulenkampff falsch.”!

Fiir Sachs-Hombach jedenfalls beruht die Kontroverse auf Miss-
verstindnissen,” und auch fiir Herder ergibt sich »der Dissens der
Phanomenologen mit den Bildsemiotikern [...] oft aus unterschied-
lichen Konzeptionen des Phinomens Bild, hauptsichlich aber aus den
unterschiedlichen Konzeptionen des Phanomens Zeichen«.”

Und nun ist zu fragen: Was ist eigentlich ein Zeichen? Und kann
es wie bei den Bildbegriffen auch unterschiedlich weite Zeichen-
begriffe geben, sodass man in dieser Kontroverse vielleicht gar nicht
immer iiber die gleichen Gegenstandsbereiche redet?

3.2 Semiotische Bildtheorien

Zeichen sind allgegenwirtig: Verkehrszeichen, Gesten, Wegweiser,
Flussdiagramme, Kontostandsinformationen, Schriftzeichen (auch in
der frithen Form der Bilderschriften), Noten, Choreographien, logi-
sche und mathematische Zeichen, Automarken, chemische Reaktions-
gleichungen, Graphiken, Modelle (wie das der DNS oder des Atoms),
Gaunerzinken, Blindenschrift, Stenographie, Landkarten und Stadt-
pline, Fieber und andere Krankheitssymptome, Blockdiagramme,
Uhren mit Zifferblittern oder Digitalanzeige, Ortsschilder, Unifor-
men mit Rangabzeichen, Roben, Talare, und auch Mode generell,
Eheringe, Nationalflaggen, Zunftzeichen, Stadtsiegel etc.”* Zeichen
bedeuten etwas fiir jemanden, und natiirlich haben sich auch Philo-
sophen schon frith mit den Phdnomenen und Funktionen von Zei-
chen beschiftigt. Schon in vorsokratischer Zeit unterschied Heraklit
bei sprachlichen Zeichen »drei Bestandteile, die eine >Einheit< bilden:
>Logos¢, im Sinne der Aussage iiber einen Vorgang, sofern er erkannt

1 Kulenkampff, Jens, Sind Bilder Zeichen?, in: Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.),
Symbole, Systeme, Welten. Studien zur Philosophie Nelson Goodmans, S. 185-202,
hier S. 187.

92 Sachs-Hombach, Das Bild als kommunikatives Medium, S. 77.

9 Herder, Bild und Fiktion, S. 54.

% s. Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 59

323

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

und ausgesagt wird, >Epos< im Sinne des sprachlichen Vorgangs
selbst, und >Ergon<im Sinne eines empirischen Vorgangs, auf den sich
>Epos< bezieht. Heraklit geht davon aus, dass der >Logos«< das >Epos«
erzeugt, das seinerseits das >Ergon«< bezeichnet.«® Fiir das Verhiltnis
von signum und designatum ist sicherlich die platonische Zwei-
weltentheorie bedeutsam geworden, nach der Zeichen wie andere ma-
terielle Dinge auch als Abschattung des eigentlich, d.h. in idealer
Weise, Existierenden gesehen werden. Bereites im Kratylos und im
Sophistes findet sich eine rudimentire Zeichentheorie, bei der zu-
niichst sprachliche Zeichen im Vordergrund stehen. Auch Platon un-
terscheidet drei zusammengehorende Glieder, namlich 1. das Zeichen
selbst (semeion), 2. die Bedeutung des Zeichens (semaindmenon),
und 3. das bezeichnete Objekt (pragma).®® Das Zeichen hat also eine
Mittlerfunktion zwischen dem konkreten Bereich alltiglicher Erfah-
rung und dem Gemeinten, einer inhaltlich vorgestellten Bedeutung,
z.B. eines Begriffs. Dabei sind die Zeichen willkiirlich bestimmt, z. B.
weisen die sprachlichen Zeichen »man«, »Mensch« und »homme«
auf den Gattungsbegriff des Menschen, mit dem wir eine bestimmte
Vorstellung verbinden, die — entweder als objektive Idee oder als in-
tersubjektive Vorstellung — fiir Menschenrechtskonzeptionen von
Belang ist. Doch auch fiir Aristoteles »steht das Sein ontologisch vor
dem Zeichen und das Zeichen >nur« fiir das Sein. [...], d.h. der aris-
totelische Empirismus« trigt weiterhin seine platonische Erblast, weil
das Zeichen immer noch seine Wahrheit am Sein als der Form haben
soll«.”” Zwar befindet sich das Allgemeine nicht in einer vorgingig
gegebenen Sinnschicht (ante res), sondern in den Dingen selbst (in
rebus), aber dieses Wesenhafte ist ideell gedacht, obgleich durch em-
pirische Untersuchungen zu ermitteln. Allerdings ist durch den neu-
en Wahrheitsbegriff des Aristoteles (der adaequatio rei et intellectus,
einer Korrespondenz zwischen Sachverhalt und Aussage) eine Zeit-
bestimmung fiir Aussagen nétig geworden, die ihren Giiltigkeits-
bereich abgrenzt, wodurch fiir Simon im Grunde schon der Aspekt
des Zeicheninterpretanten, d.h. der des aktiven Zeichengebrauchs,
ins Spiel kommt.®® Natiirlich sind damit metaphysische Primissen

9% Walther, a.a.O., S. 10.

% a.a.0., S. 11.

7 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 11.

% ebd. Die entsprechenden Stellen finden sich im Organon, insbesondere in der Ab-
handlung »Uber den Satz« (peri hermeneias).

324

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

gesetzt, die noch fiir Leibniz’ Begriffsschrift, die characteristica uni-
versalis relevant bleiben und dann von John Locke in seinem »An
Essay Concerning Human Understanding« hinterfragt werden.

»Anschauungen ohne Begriffe sind blind«, sagt Kant.” Es ist der
Beitrag des Geistes zum Prozess des Erkennens, der in der Semiotik
als neuer Grundlagenwissenschaft eine zentrale Rolle spielt. Ich habe
im Folgenden drei Semiotiker ausgewihlt, deren Systeme fiir die
Bildsemiotik von Belang sind: Peirce, Goodman und Eco, und stelle
sie dann drei bildphinomenologischen Positionen gegeniiber. Dabei
sind auch ihre ontologischen Grundprimissen von Belang.

3.2.1 Die Neubegriindung der Semiotik durch
Charles S. Peirce (1839-1914)

3.2.1.1 Erkenntnis als Reprisentation

»All thought is in signs«,'® so Peirce. Und ausfiihrlicher an anderer
Stelle:

»If we seek in the light of external facts, the only cases of thought which we
can find are of thought in signs. Plainly, no other thought can be evidenced
by external facts. But we have seen that only by external facts can thought
be known at all. The only thought, then, which can possibly be cognized, is
thought in signs. But thought which cannot be cognized does not exist. All
thought, herefore, must necessarily be in signs.«'"!

Mit dieser frithen Erkenntnis des sprach- und damit zeichengebunde-
nen Denkens ist eine Entscheidung verbunden: namlich die, dass es
keinerlei unmittelbare Erkenntnis geben kann, sondern immer nur
vermittelte. Peirce hatte sich schon in seiner Jugend mit Kants Kritik
der reinen Vernunft beschiftigt, ein Werk, das ihm lebenslang als
Referenzpunkt diente, auch wenn er auf charakteristische Weise da-
riiber hinausging.

»Die Ausfiihrungen Kants sind besonders geeignet, die Positionen des Rea-
lismus und des Idealismus genauer zu charakterisieren. Fiir den Idealismus
ist das Bewusstsein des Gegenstands rein eine Weise des Selbstbewusst-

99 Kant KrV A 52. Die andere Hilfte des Zitats, »Gedanken ohne Inhalt sind leer,
stelle ich den phdnomenologischen Bildtheorien voran.

100 Peirce, Collected Papers (CP) 5.253.

101 Peirce, CP 5.25q

325

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

seins [...]. Fiir den Realismus hingegen ist das Bewusstsein des Gegenstan-
des eine Weise des Selbstbewusstseins, die die Existenz von Gegenstinden
auflerhalb des Bewusstseins voraussetzt. « '

Ontologisch gesehen ist also beim Realismus die phinomenale Welt
der Gegenstinde und Sachverhalte primir, die des Bewusstseins se-
kundir, wihrend beim Idealismus die geistige Welt fundamental und
pragend ist.'®

Bei Kant ist Denken Erkenntnis durch Begriffe (KrV B 94), doch
dieses Denken muss von Sinneserfahrungen »affiziert« werden;
»Sein ist also nur fiir die Zeit des Denkens zu denken, und nicht als
eine dem Denken vorausliegende Substanz« (so Kants Descartes-
Kritik, und so verzichtet er auch in seiner Kategorientafel (KrV B 95,
B 106) auf die Aristotelische Kategorie der Substanz). Diese seine Ka-
tegorien sind die zentrale Idee Kants (und die Rechtfertigung dafiir,
dass er seinen Ansatz mit der umwilzenden »Kopernikanischen
Wende« vergleicht), denn erstmalig geht es bei Kant in der Erkennt-
nistheorie also nicht um die Erkenntnisobjekte, sondern um die Fa-
higkeit des Subjekts, die Realitit nach bestimmten Prinzipien zu er-
kennen und sich Urteile zu bilden.

Das bedeutet auch, so Kant kritisch, dass wir die »Dinge an sich«
in ihrem Sosein gar nicht erkennen kénnen, sondern sie uns nur ver-
mittelst der in unserem Verstand angelegten Strukturen reprisentie-
ren konnen. So ist die Realitdt also immer nur eine Realitét fiir uns;
iiber die eigentliche Realitit ohne unsere unbewussten Strukturie-
rungsleistungen konnen wir nichts sagen. Wir machen uns Bilder,
die dem Eigentlichen nicht entsprechen.

So sehr Peirce Kants Gedanken der Vermittlung (hier: durch Ka-
tegorien) billigt (und weiterfiihren wird), so sehr lehnt er jedoch die
Idee einer an sich und in sich unerkennbaren Realitit ab und ent-
wickelt ein Gegenprogramm.

»Peirce bekennt sich zu Kant im Sinne einer Einschriankung aller Begriffs-
geltung auf mogliche Erfahrung und nennt das >Pragmatismus«< (5.525). Da
er aber zugleich und gerade wegen dieser kritischen Restriktion unerkenn-

12 Klaus Oehler, Idee und Grundriss der Peirceschen Semiotik, in: Krampen (Hg.),
Die Welt als Zeichen, S. 33.
19 Fiir Oehler (ebd.) hat aber diese Alternative spitestens seit Carnaps Scheinproble-
me der Philosophie an Attraktivitit eingebiifit, und — wie man sehen wird — finden
sowohl Peirce als auch Merleau-Ponty Positionen, die iiber diese Alternative hinaus-
gehen. Simon, a.a.0,, S. 27.

326

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

bare Dinge-an-sich ablehnt (5.452), so ergibt sich fiir ihn die Moglichkeit, ja
die Unvermeidbarkeit einer realistischen Metaphysik [...]. Denn das >Reale«
kann von uns nicht anders denn das >Erkennbarec gedacht werden
(5.275).«10

Durch Zeichen und Zeichenkombinationen reprisentieren wir uns
Dinge und Sachverhalte. Peirces Programm ist daher eine semiotische
Transformation des neuzeitlichen Erkenntnisbegriffes »gewisserma-
3en von einem medium quod-Begriff in einen medium quo- Begriff,
denn »Erkenntnis ist fiir Peirce weder Affiziertwerden durch Dinge-
an-sich, noch Intuition gegebener Daten, sondern Reprisentation der
dufleren >Tatsachen««.'® Im Gegensatz zu Apel aber hebt fiir Schon-
rich Peirces Ansatz den reprisentationalistischen Zeichenbegriff auf:
»Das Zeichen ist dem Denken nicht nachtriglich aufgepfropft; Den-
ken ist ab ovo zeichenvermittelt [...], es ist von Haus aus ein objekti-
ver Zeichenprozess.«'% (my italics) Vielleicht kann man hier vermit-
telnd mithilfe von Cassirers Kritik am Dingbegriff argumentieren
(der sich allerdings explizit nicht auf Peirce bezieht), dass mit der
Abkehr von transzendenten Dimensionen der Begriff der Reprisen-
tation einen Bedeutungswandel erfahrt.1”

Denn Erkennbarkeit und Sein sind fiir Peirce wie fiir Berkeley
»nicht nur metaphysisch dasselbe, sondern diese Termini sind syno-
nym.«'% Sein sinnkritischer Ansatz wendet sich gegen den »Begriff
des absolut Unerkennbaren« (CP 5.265 und 5.310)

Die Leugnung eines absolut unerkennbaren Dinges an sich ist
fiir Apel die Aufhebung des Unterschieds von noumena und phaino-
mena,'®” also auch die Absage an eine Zweiweltentheorie.

Durch selbsterfundene Zeichen, die aber allgemeinverstiandlich sein
miissen, z.B. durch Konventionen eingeiibt, machen wir uns also ein

104 Apel, Der Denkweg von Charles Sanders Peirce, S. 29f bezieht sich mit der Num-
merierung auf Peirce C(ollected) P(apers).

105 Apel, a.a.O., S. 46.

19 Schonrich, Zeichenhandeln. Untersuchungen zum Begriff einer semiotischen Ver-
nunft im Ausgang von Ch. S. Peirce, S. 69.

107 Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, S. 376: »Jede besondere Phase der
Erfahrung besitzt in der Tat, wie jetzt erkannt wird, »reprasentativen« Charakter,
sofern sie auf eine andere hinausweist und schliefSlich im geregelten Fortschritt auf
den Begriff der Erfahrung iiberhaupt hinfiihrt.«

108 Pejrce, CP 5.257.

19 Apel, a.a.0., S. 721.

327

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Bild. Da die Zeichen, um verstindlich zu sein, von Anfang an in einer
intersubjektiven Ebene verortet sein miissen, kann es auch keine pri-
vate Sprache bzw. vorsprachliche Introspektion geben. Dieses exter-
nalistische Argument wird spiater Wittgenstein in seinem »Privat-
sprachenargument« aufgreifen.!!

Wir haben jedoch keine Gewissheit: Unsere Meinungen sind
fehlbar, sie miissen an der Erfahrung und an anderen Meinungen
gepriift werden, wir konnen allenfalls ihre Plausibilitit nachzuweisen
suchen, doch »in the long run«, darauf vertraut Peirce, werden sie der
Realitit gerecht werden. Dabei geht er von der alltiglichen Erfahrung
aus, an der alles gemessen werden muss, die aber »schon immer durch
Verallgemeinerung, in der Abfolge von Vermutungen, Bestdtigungen
und Folgerungen, tiberspannt wird«.""" Damit sind auch — anders als
bei Kant — alle Sorten logischen Schlieflens erfahrbar bzw. aus Erfah-
rung entstanden.

Peirce fithrt drei Arten von Schlussverfahren an, die zu weiterer
mittelbarer, d. h. vermittelter Erkenntnis fithren: Deduktion, Indukti-
on und Abduktion, und deutet so auch die Logik semiotisch: Bei der
Deduktion werden die Primissen »zu ihrer Konklusion deduziert«,'
es wird also aus vorgegebenen Sitzen auf Folgen geschlossen, bei der
Induktion wird durch Verallgemeinerung vom Besonderen aufs All-
gemeine geschlossen, und bei der Abduktion (eher ungebriuchlich),
deren gleichwertige Behandlung Peirce bei Aristoteles und seinen
Nachfolgern vermisst,'® handelt es sich um eine mdgliche Erklarung
einer vollig tiberraschenden Tatsache durch Hypothesen, die nur
Wahrscheinlichkeitscharakter haben.' Dabei ist die Abduktion sogar
grundlegend, »der erste Schritt im gesamten Prozess des Schlie-
Bens«:' »Jede Vermutung ist analog zu einem innovatorischen oder
abduktiven Schluss; jede Bestitigung entspricht einer Induktion und
jede Folgerung einer Deduktion.«!¢

Die Peirce’sche Semiotik hat daher fiir Pape einen Anfang in der

10 ygl. Miinnix, Wittgenstein, Whorf and Linguistic Relativity. Is There A Way
Out?, in: Miinnix (Hg.), Uber-Setzen. Sprachenvielfalt und interkulturelle Herme-
neutik, S. 154179, hier S. 159 ff.

"1 Pape, Erfahrung und Wirklichkeit als Zeichenprozess, S. 21.

12 Peirce, Phinomen und Logik der Zeichen (PLZ), S. 89.

113 Peirce, PLZ, S. 90-94.

114 Peirce, PLZ, S. 95.

15 Peirce, PLZ S. 96.

16 Pape, Erfahrung und Wirklichkeit als Zeichenprozess, S. 21.

328

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

Welt und einen Anfang in der Wissenschaft: Ein »Ausgangspunkt im
Wahrnehmen, Fiihlen und Denken, in den einzelnen Hoffnungen,
Gewissheiten und Meinungen ist [...] der einzig sichere Grund von
Erkenntnis, iiber den wir verfiigen,'”” vor allem sind nur auf der
Basis geteilter Erfahrung Verstindigung und Verstindnis moglich,
und darauf kann und muss jede wissenschaftliche Tatigkeit aufbauen,
die Teilhabe an der Welt voraussetzt.

Das Objekt der Erkenntnis ist die Wirklichkeit, weshalb implizit
jede Erkenntnistheorie auch eine Theorie der Wirklichkeit beinhaltet.
Deshalb hat Peirce von Anfang an, bereits in drei Abhandlungen
1868/69 das Problem der Erkenntnis nicht losgeldst von dem der
Wirklichkeit behandelt.

Die »Four Incapacities«, die vier Unvermdgen des Menschen,
formuliert Peirce also schon sehr frith, und sie bilden in mancher
Hinsicht den Ausgangspunkt fiir seine Uberlegungen:

»1. We have no power of introspection, but all knowledge of the internal
world is derived by hypothetical reasoning from our knowledge of external
facts.

2. We have no power of intuition, but every cognition is determined logi-
cally by previous cognitions.

3. We have no power of thinking without signs.

4. We have no conception of the absolutely incognizable.«!®

Peirce entwickelt die Semiotik zu einer Grundlagenwissenschaft par
excellence, ja zu der Grundlagenwissenschaft iiberhaupt, »auf der mit
Ausnahme der Phinomenologie alle philosophischen Disziplinen auf-
bauen«, denn sogar Logik (»im Sinne einer Argumentationstheo-
rie«)"” und Linguistik sind nicht ohne Vermittlung von Zeichen
moglich. Und er entwickelt seine Semiotik sogar bis hinein in eine
Kommunikationstheorie, die dem intersubjektiven Charakter von
Zeichen und Zeichensystemen Rechnung trigt.

Denn iiber jeden dualen Zeichenbegriff hinaus ist fiir Peirce »ein
Zeichen [...] alles, was auf ein Zweites Ding, sein Objekt, hinsichtlich
einer Qualitit auf eine solche Weise bezogen ist, dass es ein Drittes

117 Pape, Einleitung zu Peirce, Phinomen und Logik der Zeichen (PLZ), S. 7-37, hier
S. 101f.

118 Pejrce, CP 5.265.

19 g, Pape, Charles S. Peirce, S. 118.

329

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Ding, seinen Interpretanten, in die Beziehung zu demselben Objekt
bringt.«120

Hiermit ist eine Forderung nach einer Beziehung zwischen einer
zeichenunabhingigen Wirklichkeit, dem Verstehen des Zeichens, und
der Mitteilung des Verstandenen verbunden: »Die Aufgabe des Zei-
chens ist es, die Welt in Richtung auf ausgewihlte unabhingige Ob-
jekte hinsichtlich ihrer Eigenschaften zugénglich zu machen.«*?! Die-
se Trichotomie zwischen dem Zeichen selbst, seinem Objektbezug
und seiner Interpretation/Bedeutung ist fundamental, und damit gel-
ten auch Gedanken als Zeichen, ja sogar Menschen als Zeicheninter-
preten werden zu Zeichen: »Wenn sie sich sprechend und agierend
austauschen, treten sie in das Verhiltnis einander interpretierender
Zeichen«, obwohl sie natiirlich zugleich auch fiireinander unabhingi-
ge Wirklichkeiten sind.!22

Pape erklirt diese allgemeine triadische Zeichendefinition an-
schaulich als »Beziehung eines Objekts (z. B. einer Kirche), eines Zei-
chenmaterials (z.B. des Fotos dieser Kirche), und seiner Interpretati-
on (z.B. meiner Identifikation der Kirche bei einem Spaziergang
aufgrund des Fotos).«'?

Und prinzipiell kann jeder Interpretant weiter interpretiert wer-
den und damit selber zum Zeichen fiir weitere Deutungen werden,
denn das bedeutet, »dass der Interpretant selbst ein Zeichen ist, das
ein Zeichen desselben Objekts bestimmt und so fort ohne Ende.«'*
(Man kénnte also die oben erwihnte Kirche auch als Reprisentant
eines bestimmten Baustils identifizieren, als Werk eines besonderen
Architekten, oder in ihrer Funktion als Ort einer besonderen Hoch-
zeit oder bei Regen oder grofier Hitze als Schutzraum begreifen, etc.)

Damit ist die Eigenschaft der Transitivitit fiir alle Zeichen gefor-
dert, sodass sich eine offene Folge von interpretierenden Zeichen er-
gibt, wobei jedes nachfolgende interpretierende Zeichen das vorheri-
ge interpretiert und die Deutungen, wie man hoffen kann, immer
besser werden. (Wie man sehen wird, hat Derrida diese Idee mit sei-
ner Vorstellung einer Signifikantenkette aufgenommen und fiir seine
Zwecke modifiziert.)

120 Pejrce, CP 1.92, in der Ubersetzung von Pape (in: Pape, Charles S. Peirce, S. 119).
121 Pape, Charles S. Peirce, S. 119.

122 ebd.

125 Pape, a.a.0., S. 123.

124 Peirce, PLZ, S. 64.

330

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

Damit ist die regulative Idee Kants als Ziel alles Erkennens um-
gedeutet, denn sie ist nicht langer transzendental.

Nagl diagnostiziert ein Abriicken von Kants Theorie der Erfah-
rung in zweifacher Hinsicht: Erstens habe Peirce Kants »Ding an
sich« ersetzt »durch die Idee einer (verschiebbaren) Begrenztheit,
einer Falsifizierbarkeit und >Meliorisierbarkeit< unseres Wissensx,
denn wir wissen zwar nicht endgiiltig, wie die Dinge wirklich sind,
doch kénnen wir, wenn wir voneinander lernen und unsere Hypothe-
sen einer 6ffentlichen Debatte zufiihren, »in the long run« zu einer
Darstellung der Welt gelangen, wie sie »unabhingig von unseren
blof3 subjektiven Meinungen wirklich ist«.1?5 (Hier hat wohl Thomas
Nagel mit seiner Idee der Ultraobjektivitit trotz aller menschlichen
Perspektivitit angesetzt.126)

Zweitens schlage Peirce vor, Kants »transzendentales Subjekt«
(»das alle meine Vorstellungen muss begleiten konnen«) als erkennt-
niskonstituierende Ich-Instanz »semiotisch so umzudeuten, dass es
[...] zur Ginze zeichentheoretisch reformulierbar wird. Das mensch-
liche Subjekt wird als komplexes Zeichen gesehen, das zwar seiner-
seits in einem semiotischen Kontinuum steht, andererseits aber in der
Vielfalt seiner Relationen auch Anlaufstelle und Ort einer inter-
subjektiv vermittelten Konsistenz des Zeichenzusammenhangs ist:
>das Ich denke oder die Einheit des Denkens [...] ist nichts als Kon-
sistenz««. 1%

Fiir Nagl ist aber Peirce »trotz wachsender Distanz zur Kanti-
schen Philosophie in mindestens zweifacher Hinsicht zeit seines
Lebens Kantianer geblieben:

Erstens, insofern sein Begriff der Zeichenvermitteltheit alles Denkens ge-
gen einen naiven Abbildrealismus gerichtet ist, also gegen eine Widerspie-
gelungs- oder »Copy-Theory<« der Wahrheit, die annimmt, dass Sprache
nichts anderes leistet, als ein aufersprachlich Gegebenes >ikonisch« zu pri-
sentieren.«!2

Zweitens macht Nagl einen anti-nominalistischen Impuls aus, denn
Zeichen seien fiir Peirce nicht »bloSe Worte« oder Namen, sondern
bezdgen sich auf Reales, hitten ihr Fundament in realer Erfahrung.
Zwar seien sie von uns erfunden, aber deshalb noch kein Ausdruck

125 Ludwig Nagl, Charles Sanders Peirce, S. 26.

126 ygl. Thomas Nagel, Der Blick von Nirgendwo, S. 17 ff.
127 Nagl, a.a.O., S. 27.

128 ebd.

331

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

beliebiger Ubereinkiinfte, denn sie kénnten (und sollten) sich in der
Praxis bewéhren.'?

3.2.1.2 Pragmatismus und objektiver Idealismus

Idealisten glauben, dass wir alles, was wir erkennen, im Lichte von
Ideen sehen. Wir brauchen die entsprechenden Begriffe, um etwas
als etwas zu identifizieren. Die Zuordnung eines Einzelphdnomens
zu einem Gattungsbegriff, z.B. »Hund, ist daher schon eine Form
des SchliefSens. (Nach Eco kann Kant nicht erkliren, wieso wir zu
einem Urteil wie »das ist ein Hund« kommen.) Bei Peirce ist, wie
wir sahen, solches Schlielen anders als bei Kant schon Bestandteil
der Wahrnehmung, und es liegt oft vor der Attribuierung eines pas-
senden Begriffs (was Bloch zu einer von der klassischen Auffassung
abweichenden Logik veranlasst hat: Ergriff vor Begriff). Eco gibt ein
Beispiel fiir solche Abduktion im Falle von iiberraschenden Phinome-
nen: Wie uns heute klar ist, hat Marco Polo auf Java Nashorner gese-
hen, die er mit einem Begriff, den ihm seine Kultur bereithalt, als
»Einhorner« bezeichnet. Doch er notiert, dass diese »Einhorner«
recht seltsam und unspezifisch sind, keineswegs weifd und schlank,
sondern sehr hisslich, und dass sie »die Haut von Biiffeln und Elefan-
tenfiifle« hitten, mit einem schwarzen und plumpen Horn und einem
Kopf dhnlich dem eines Wildschweins. Marco Polo habe daraufhin
den ihm bekannten Begriffsinhalt von »Einhorn« gedndert, um dem
Tier einen ihm vertrauten Namen geben zu kénnen.®® Da jedes Er-
kennen bei Peirce durch hypothetisches Schlieflen aus dem Erkennen
dullerer Fakten und aus fritheren Erkenntnissen entsteht, ist

»die Peircesche Darstellung [...] quasi eine Beschreibung dessen, was Marco
Polo angesichts des Nashorns scheinbar ungeschickt versucht: Er hat weder
eine >platonische« Anschauung des unbekannten Tieres, noch versucht er
dessen Bild und Begriff ex ovo zu konstruieren, sondern macht bricolage
aus bereits vorhandenen Begriffen und entwirft eine neue Entitit, indem er
von dem ausgeht, was er iiber schon bekannte Entititen bereits weifs. Im
Grunde erscheint das Erkennen des Nashorns als abduktive Sequenz, die
weit komplexer ist als die kanonische Sequenz [...]. Ich wiirde von einer
abgebrochenen Abduktion sprechen.«'3!

129 Nagl, a.a.0,, S. 28.
130 Eco, Kant und das Schnabeltier, S. 73.
131 Eco, a.a.0., S. 75f.

332

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

Was aber, so fragt Eco, wire gewesen, wenn Marco Polo in Australien
auf ein Schnabeltier getroffen wire? So wie fiir Aristoteles das Kamel
nicht in seine Begriffsschemata passte, so stellte dieses Ende des
18. Jahrhunderts entdeckte Tier, das zunichst als »watermole« (Was-
sermaulwurf) bezeichnet wurde, die Forschergemeinschaft vor Pro-
bleme, mit denen man sich 80 Jahre lang herumschlug. In England
hielt man ein ausgestopftes Exemplar sogar fiir einen Scherz eines
Tierpréaparators, denn es passte in keine der vertrauten Klassifikatio-
nen: Obwohl es einen Schnabel hatte, war es kein Vogel, denn es hatte
vier Beine. Obwohl es Eier legte, war es ein Sidugetier, das seine Jun-
gen sdugte, aber keine Zitzen hatte. Dazu hatte es ein Fell und den
Schwanz eines Bibers und auch noch Schwimmhaute an den Pfoten
wie ein Wasservogel.!%?

Das Beispiel soll deutlich machen, dass wir beim »outward
clash«, bei der Begegnung mit iiberraschenden Phinomenen in der
Realitdt, mit unseren Begriffsschemata und Theorien oft hilflos da-
stehen (Eco spricht sogar von einem »Schock«) und auf Vermutungen
und Hypothesen angewiesen sind, mit welchem Namen oder welcher
Erklarung ein Phanomen wohl passend zu be-zeichnen oder zu be-
schreiben sei. (Man denke an die Epizykeltheorie des Tycho von Bra-
he, der die Planetenbewegungen von der Erde aus zu beschreiben
suchte, noch nachdem die Entdeckung von Kometen das aristotelische
geozentrische Weltbild falsifiziert hatte.)

Wir miissen also unsere Begriffe und Theorien an der Praxis
priifen (jedes Wahrnehmungsurteil beinhaltet schliefSlich schon eine
Klassifikation, so Peirce'??), sie miissen zur Erfassung der Realitit
tauglich sein und notfalls angepasst werden. Unter der Uberschrift
»Pragmatismus — die Logik der Abduktion« fiihrt Peirce aus:

»[...] der Pragmatismus stellt eine bestimmte Maxime auf, die, wenn sie
verniinftig ist, jede weitere Regel unndtig machen muss, was die Zuverlis-
sigkeit, Hypothesen als Hypothesen zu klassifizieren, das heifst als Erkla-
rungen von Phinomenen, die fiir hoffnungsvolle Vermutungen gehalten
werden, betrifft [...].«1%*

Da die Abduktion als Folgerung verstanden werden kann und »eine
Hypothese auf einen méglichen Grund oder eine mégliche Ursache
zuriickfithrt«, spricht Walther auch von einem Riickschluss oder

132 Fco, a.a.0., S. 108f.
133 Peirce, Lectures on Pragmatism (LP), Hg. Walther, S. 247.
134 Peirce, LP, S. 263.

333

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

einer »Retroduktion«, die man als bestindige Riickkopplung deuten
kénnte: »der Schluss von den Folgen auf die Griinde, von den Wir-
kungen auf die Ursachen ist jedenfalls ein mindestens ebenso haufig
auftretendes Verfahren wie der umgekehrte Schluss von den Griin-
den auf die Folgen, bzw. von den Ursachen auf die Wirkungen«, '
wihrend die Induktion »fiir die experimentelle Verifikation die ent-
scheidende Rolle spielt«'*¢ und dann vom Einzelnen aufs Allgemeine
schlief3t.

Denn »in the long run« werde man, so Peirce, durch Kombinati-
on der Schlussverfahren zu angemessenen Bezeichnungen kommen
(die mit einem fundamentum in re, nicht als blofSe Namen verstan-
den werden) und mit Theorien durch kritische Priifung an der Reali-
tat mit dem Denken dieser immer angemessener werden. Die von
Peirce in diesem Zusammenhang formulierten drei »Schleifsteinsit-
ze«'¥ lassen also einen erkenntnistheoretischen Realismus erkennen:

Dabei ist der Bezug zur Praxis iiber die Abduktion fiir Peirce
fundamental. Jede Erkenntnis muss sich an der Praxis bewihren,
und damit ist nicht blofy pure praktische Niitzlichkeit gemeint, wie
es Cassirer, offenbar in Unkenntnis der Peirce’schen Konzeption, am
Pragmatismus kritisiert.’® Vielmehr formuliert Peirce als Maxime:

»Uberlege, welche Wirkungen, die denkbarerweise praktische Auswirkun-
gen haben konnten, wir den Gegenstinden unseres Begriffes in der Vorstel-
lung zuschreiben. Dann ist unser Begriff jener Wirkungen das Ganze unse-
res Begriffes des Gegenstandes.«'®

Die rationale Bedeutung eines Begriffs oder Satzes liegt ndmlich in
der Zukunft, sie ist die »Form, in der der Satz auf das menschliche
Verhalten anwendbar wird.«'* Die noch nicht absehbare Begriffsver-

% Walther, Einleitung zu Peirce, Lectures on Pragmatism, S. LXXVIL

136 Walther, a.a.O., S. LXXIX.

137 Peirce, LP, S. 241 ff.

3% Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, S. 421f. »Indessen treffen freilich
derartige Erwiagungen nicht die feinere und subtilere Fassung, die der Pragmatismus
insbesondere durch Dewey und seine Schule erhalten hat. Hier ist das Problem zum
mindesten von jenen Unklarheiten und Zweideutigkeiten befreit, mit denen es in der
populiren philosophischen Diskussion behaftet bleibt.« (Zum Wahrheitsbegriff des
Pragmatismus s. Teil I)

139 Peirce, Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus (SPP) (Hg. Apel),
S. 454 (Kursivsetzung von Peirce, um sich von James und der Popularisierung des
Pragmatismusbegriffs abzusetzen)

140 Peirce, SSP, S. 442.

334

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

wendung macht also die volle Bedeutung aus. Dazu gehort ein me-
thodisches Verfahren, »den Konsequenzen, die den Begriffen zugeho-
ren, nachzugehen und sie zu vergleichen [...], um die differenten Be-
deutungen differenter Begriffe festzustellen«.'#! Peirce stellt sich eine
Argumentationsgemeinschaft vor, die sich wie eine scientific commu-
nity iiber Generationen hinweg entwickelt und zu immer besseren
Urteilen tiber die Welt kommen kann. Diese Idee wird Popper in sei-
ner spiteren evolutiondren Erkenntnistheorie aufnehmen und mit
seinem kritischen Rationalismus auch die Methode der Falsifizierbar-
keit gegen das empiristische Sinnkriterium setzen.

In dem von Peirce 1870 gegriindeten »metaphysical club«, in dem
der Begriff »Pragmatismus« geboren wurde, war auch, anders als bei
den Empiristen, spekulatives Denken zugelassen, und eines der Mit-
glieder war William James, der durch populire publikumswirksame
Vortrige den Begriff des Pragmatismus bekannt machte und dafiir
sorgte, dass er schliefllich Weltgeltung erlangte. »James wie auch De-
wey haben tatsachlich beinahe alle neuen Denkfiguren ihrer Philoso-
phie — oft in nahezu wortlicher Rezeption — den Ansétzen von Peirce
zu verdanken,*? sie lieflen aber die Semiotik weitgehend weg und
setzen jeweils verschiedene neue Akzente, sodass Peirce seine Posi-
tion spiter in » Pragmatizismus« umbenannte, »ein Wort, das hésslich
genug ist, um vor Kindsriaubern sicher zu sein«.'® Ein weiteres Mit-
glied des »metaphysical club« war Chauncey Wright, begeisterter
Anhianger der Evolutionstheorie,'** was wohl der Quellpunkt dafiir
war, dass Peirce nach vielen Diskussionen spiter seine semiotische
Erkenntnistheorie in eine evolutionire Kosmologie einbettete.

Wenn wir die Erfahrung der Wirklichkeit passend durch Zei-
chenprozesse mit Be-zeichnungen organisieren, kommen wir in Kon-
takt mit dem »unmittelbaren Objekt«, da die Zeichen sich ja auf etwas
beziehen miissen. Das Zeichen wird vom Objekt motiviert (keines-
wegs im Sinne einer Kausalrelation). Es

141 Peirce, SPP, S. 315.

142 Apel, Der Denkweg von Charles Sanders Peirce, S. 25.

# Peirce, SPP, S. 432 (James habe den Begriff aufgenommen, als er sah, dass sein
»radikaler Empirizismus« im Wesentlichen der Definition, die der Verf. dem Pragma-
tismus gegeben hatte, entspricht, wenn auch mit einem gewissen Unterschied in der
Blickrichtung. [...] So fiihlt der Verfasser nun, nachdem sein Spréssling »Pragmatis-
mus« so befordert wurde, dass es Zeit ist, ihm den Abschiedskuss zu geben und ihm
seinem hoheren Schicksal zu iiberlassen [...].«)

144 Peirce, LP, S. 75; s. auch Nagl, Charles Sanders Peirce, S. 13.

335

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

»macht dabei ein Objekt vorstellig; das tut es zwar nur in einigen, durch das
Zeichen herausgehobenen Aspekten, >kollateral wird aber mitgewusst, dass
sich diese Aspekte auf ein ganzes Objekt beziehen. Diese Differenz zwi-
schen >Hinsicht< und Totalitit im Objektbegriff fiihrt zu Peirces Unterschei-
dung zwischen >sunmittelbarem« und >dynamischem Objekt«.«'#

Der im Zeichen, z.B. durch eine bestimmte Perspektive, reprisentier-
te aspekthafte Objektbezug kann also dynamisch erweitert werden.
Denn das dynamische Objekt ist das Objekt selbst, unabhingig von
irgendeiner Reprisentation durch Zeichen (z.B. durch Namen), das
aber gleichwohl erméglicht und bewirkt, dass ein Zeichen erzeugt
werden kann.'# Da die Zeichen in ihrem Objektbezug als angemessen
intersubjektiv verstanden werden miissen, steht gemeinsam geteilte
Erfahrung am Beginn der Semiose.

Peirces semiotische Erkenntnistheorie kann also als realistisch
bezeichnet werden.'”” Im Unterschied zur analytischen Philosophie
spielen Alltagserfahrungen eine Rolle,'® und die Phinomenologie
ist Grundlagendisziplin. Doch sie ist vortheoretisch, ein wissenschaft-
liches Wirklichkeitsverstindnis muss sich anschlieflen.'* (Peirce war
ja selber als Geodit — sein Brotberuf tiber langere Zeit — praktizieren-
der Naturwissenschaftler).

Wie nun lasst sich Peirces Pragmatismus mit einem objektiven Idea-
lismus verbinden? Wie lésst sich ein Weg finden, der Realismus und
Idealismus vereint oder tiber diese Alternative hinausgeht?

»Fiir das alltdgliche Bewusstsein unserer Lebenswelt existiert das Objekt
der Erfahrung ausschliefSlich jenseits des Bewusstseins, fiir das reflexive
Bewusstsein ist das Objekt als Objekt nicht méglich ohne die Tatigkeit des
Bewusstseins, und insofern ist fiir das reflexive Bewusstsein das Objekt ein
Produkt des Bewusstseins.«™

Peirces innovative Kombination beider Positionen — Externalismus
der Auflenwelt und Priagung der Erkenntnisobjekte durch Zeichen-

14 Nagl, Charles Sanders Peirce, S. 301.

146 Qehler, Idee und Grundriss der Peirceschen Semiotik, S. 24.

147 vgl. das Kapitel »Peirce’s Epistemological Realism in Almeder, The Philosophy of
Charles S. Peirce, S. 109 ff.

48 Pape, Erfahrung und Wirklichkeit als Zeichenprozess, S. 221.

149 Pape, a.a.0., S. 19 und 22f.

150 QOehler, a.a. 0., S. 33.

336

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

prozesse — ist nur dann »hopelessly inconsistent«, ! wenn man den
cartesischen Dualismus von Geist und Materie zugrunde legt, in dem
dann entweder die Materie den Geist oder der Geist die Materie be-
stimmt. Doch davon geht Peirce ab, und hier kommt die bereits er-
wihnte evolutionire Kosmologie ins Spiel: Nicht nur im Bereich des
Geistes findet evolutionire Entwicklung statt, auch im Kosmos gene-
rell, der als organistischer Prozess gesehen wird. Dabei beruft sich
Peirce auf den von Spinozas Maxime deus sive natura'® inspirierten
Schelling, der bereits — vor Darwin — ein geistdurchwirktes prozess-
haftes Naturgeschehen angenommen hatte.

»The old dualistic notion of mind and matter, so prominent in Cartesianism,
as two radically different kinds of substance, will hardly find defenders
today. Rejecting this, we are driven to some form of hylopathy, otherwise
called monism. [...] The only intelligible theory of the universe is that of
objective idealism, that matter is effete mind, inveterate habits becoming
physical laws.«'%

Geist also steht am Beginn, wirkt in die Schépfung hinein (Peirce
verschlie3t sich durchaus nicht einem Common-Sense-Begriff gott-
licher Wirkungsmacht'*) und artikuliert bzw. »erschopft« sich in ver-
schiedenen materiellen Formen. (Vielleicht kann man dies mit dem
Prozess der Kristallbildung und -erstarrung veranschaulichen: Peirce
selbst macht darauf aufmerksam, dass Denken (»thought«) »nicht
notwendig an ein Gehirn gebunden (ist). Es erscheint in der Arbeit
der Bienen, in den Kristallen und iiberall in der rein physischen
Welt.«!%). So entsteht nicht nur eine evolutionire Kosmologie, son-
dern auch »a Schelling-fashioned idealism which holds matter to be
mere specialized and partially deadened mind«.1%

151 Almeder, The Philosophy of Charles S. Peirce, S. 148.

152 Spinoza hatte in seiner Descartes-Kritik nur eine einzige Substanz gesetzt und
einen pantheistischen Naturbegriff entwickelt, der ihn in Konflikt mit der Orthodoxie
brachte.

153 Peirce, Collected Papers (CP) 6.248, s. auch 4.551 und 6.264 {f.

15+ Auf Peirces Religionsphilosophie und seinen ungewdhnlichen Gottesbeweis kann
hier nur verwiesen werden. Vgl. Estanislao Arroyabe, Peirce. Eine Einfiihrung in sein
Denken, Kap. »Gemeinschaft und Glaube«, S. 117ff. sowie Pape, Charles S. Peirce,
Kap. »Metaphysik: Die Evolution des Kosmos und die Stellung des Menscheng,
S. 143 ff.

155 Peirce, CP 4.551.

156 Peirce, CP 6.102-8. Bereits Schelling war der Ansicht, dass materiellem Sein geis-
tiges Sein zugrunde liege, die Objektwelt aber mehr als das Produkt des Ideellen sei.
Er hatte eine organistische Vorstellung von der Natur, die im Menschen zum Geist

337

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Mit seiner Metaphysik der Evolution kreiert Peirce daher einen
»modernen Idealismus«, der auf den Phidnomenen der Alltagswelt
und alltiglicher Erfahrung aufbaut, also die Existenz einer unabhin-
gig vom menschlichen Geist vorhandenen AufSenwelt anerkennt —
unser Wissen ist also durchaus mitverursacht durch etwas auSerhalb
von uns selbst. Doch gleichwohl werden Zeichenprozesse als Stufen
auf dem Weg zu einer objektiv gewussten Realitidt und immer bes-
serer Wirklichkeitserkenntnis gedeutet. Almeder bemerkt noch, dass
das Konzept nur stimmig ist, wenn man zwischen dem endlichen
menschlichen Geist und dem absoluten Geist unterscheidet.'®” Denn,
um mit Hegel zu schlieflen: »Das Wahre ist das Ganze.«'%

3.2.1.3 Kategorien und Relationen

Seine pragmatische Orientierung an der phinomenalen Welt als
»ground« und die sich daran anschlieffenden Zeichenprozesse fiihren
Peirce — vielleicht in Orientierung an der klassischen Trias der Er-
kenntnistheorie Wahrnehmung/Verstand/Vernunft, vielleicht aber
auch in Analogie zu Hegels dreischrittiger Dialektik — zur Formulie-
rung von nur drei Kategorien.

Kategorien konnen als Oberbegriffe nicht noch weiter auf ande-
re Oberbegriffe zuriickgefiihrt werden, sie geben an, welche Formen
von Begriffen es geben kann, sie »beschreiben die allgemeinste Struk-
tur der Realitit«, sind aber nicht nur Elemente des Geistes, sondern
auch »sich durchhaltende Grundziige der Sache selbst«, weisen also
einen »logisch-ontologischen Doppelaspekt«!® auf.

Peirce selber bemerkt: »Aristoteles sagt iiber Dinge, die so véllig
ungleichartig sind, dass sie nichts gemeinsam haben, sie gehorten zu
verschiedenen Kategorien.«'% Bereits Trendelenburg, mit dessen Ge-
schichte der Kategorienlehre sich Peirce intensiv beschiftigte, hatte
die zehn aristotelischen Kategorien als solche der Sprache erkannt,

finde (vgl. Teilhard de Chardins Versuch, Geist als »élan vital« (Bergson) einer sich
evolutiondr fortentwickelnden materiellen Welt zu deuten).

157 Almeder, a.a.O., S. 158.

158 Hegel, Phinomenologie des Geistes, Vorrede, S.21. Peirce findet dieses Werk
»fehlerhaft«, »obwohl es vielleicht das tiefgriindigste Werk ist, das jemals geschrieben
wurde.« (Peirce, PLZ, S. 54)

159 QOehler, a.a. 0., S. 59.

160 Peirce, PLZ, S. 52: »Heute sind seine Analysekategorien vollig tiberholt«, denn die
Grenzlinie zwischen Sprache und Denken sei noch nicht gezogen gewesen.

338

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

denen jeweils bestimmte Satzteile oder Wortarten zugeordnet wer-
den konnen, und genau das tut explizit auch Peirce.’®® Er arbeitet aber
mit den Kategorien Kants, der Quantitit, Qualitit, Relation und Mo-
dalitit als allgemeinste Oberbegriffe festhielt, bei denen je drei Sub-
kategorien entstehen, deren dritte sich als Kombination der ersten
und zweiten Subkategorie ergibt.’®? (So z.B. ergibt sich in der Kate-
gorie Qualitit der Urteile neben bejahenden und verneinenden Ur-
teilen unendliche, also solche, deren Wahrheit und Falschheit man
nicht definit feststellen kann; bei der Kategorie der Relation neben
kategorischen und hypothetischen Urteilen auch als drittes disjunkti-
ve Urteile.'®) Peirce hielt Kants Begriindung nicht fiir stichhaltig,
was ihn zur Umstellung der Kant’schen Kategorien veranlasste. 1859
— noch nicht 20 Jahre alt — veroffentlichte er New Names and Sym-
bols for Kant's Categories und setzte sich von der kantischen Kon-
zeption ab. Dieser hatte namlich in KrV B 166 formuliert: »Entweder
die Erfahrung macht diese Begriffe, oder diese Begriffe machen die
Erfahrung moglich.« Da Kategorien fiir ihn von der Erfahrung un-
abhingig existieren, also a priori, entschied er sich fiir den zweiten
Weg, bei dem wir die Welt erst durch die Verstandesbegriffe konsti-
tuieren. Peirce aber entschied sich fiir den von Kant selbst skizzierten
und dann verworfenen Mittelweg (KrV B 167f), denn fiir ihn muss
die Welt nicht ideell konstituiert, sondern aus der Erfahrung er-
schlossen werden.!¢* Die Kategorien sind also nicht langer transzen-
dental als Bedingung der Moglichkeit jeder Erkenntnis.

Zunichst hatte Peirce in einem frithen Aufsatz 1857 drei Klassen
von Entitdten festgehalten: Abstraktion, Gedanken und Dinge; bzw.
sich zu drei Welten bekannt: Abstraktion, Bewusstsein und Wahr-
nehmung. Spiter redete er von (Empfindungs-)Qualitit, Relation
und Interpretation, wobei er zu Beginn noch ganz traditionell von
der Subjekt-Pradikat-Struktur von Urteilen ausging, deren Relation
zueinander durch eine Kopula hergestellt wurde,** ein Konzept, das
es nicht in allen Sprachen gibt und das er spiter zugunsten einer abs-
trakteren relationenlogischen Strukturierung verlief3.'¢¢

161 a.a.0., S. 52.

162 Ochler, a.a.O., S. 45 bezieht sich hier auf Kants KrV B 110f.

6 s. Kant, KrV §9: Von der logischen Funktion des Verstandes in Urteilen, B 95.

64 QOehler, a.a.0., S. 59.

165 QOehler, a.2.0., S. 52f.

166 zum Thema Kopula s. Derrida, Das Supplement der Kopula, in: ders., Randginge
der Philosophie, S. 175-204.

339

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Denn es gibt nach Peirce nur drei fundamental verschiedene Ar-
ten von Zeichen (als »human form« der Realitdt'”), mit denen wir
uns die Objekte und Prozesse der Wirklichkeit reprisentieren, und
sie lassen sich relationenlogisch nach der Anzahl ihrer Korrelate un-
terscheiden, wobei sich gleichzeitig Stufen der Semiose ergeben.

Wir miissen von den Phanomenen ausgehen (weshalb Peirces
Kategorien auch mit seinem Pragmatizismus in Zusammenhang
stehen) und diese zunichst — ganz scholastisch — »wahrnehmen, un-
terscheiden und generalisieren«.1¢®

Zunichst sind Zeichen, z.B. sprachliche Zeichen wie »rot« oder
Wegweiser, in Bezug auf sich selbst zu betrachten, und die Kategorie
der unmittelbaren Empfindungsqualitit eines Phinomens, z.B. einer
Farbe oder eines Geschmacks, erlaubt uns »punktuellen momentanen
Zugang zur Wirklichkeit«.'® Auch Begriffe wie Zufall, Wesen, Ge-
fiihl, Frische, Spontaneitit und Neuheit gehéren in diese Klasse.!”

Peirce nennt diese Dimension des Unmittelbaren »Erstheit«:
»Erstheit ist das, was so ist, wie es eindeutig und ohne irgendeine
Beziehung auf etwas anderes ist.«”' Denn »jedes Ding muss ein
nichtrelatives Element besitzen.«7> Diese Erstheit wire vielleicht
mit Hegels reinem Fiir-sich-Sein zu vergleichen, das sich noch nicht
in Beziehung zu Anderem, Andersartigem gesetzt hat.

»Die Phanomenologie untersucht die Kategorien in ihren For-
men der Erstheit«,'”? aber es ist gar nicht so einfach, nur das Phino-
men selbst wahrzunehmen und zu beschreiben, ohne z.B. schon zu
deuten und zu interpretieren. Auch das Zeichen in seiner materiellen
Struktur (z.B. Druckerschwirze auf Zeitungspapier oder Olfarbe auf
Leinwand) ist zunichst einmal fiir sich selbst in seinem Sosein zu
betrachten. Peirce unterscheidet hier drei Subzeichen: Quali-, Sin-
und Legizeichen (in der heutigen Linguistik »tone«, »type« und
»token«'7%), die entweder sinnlich wahrnehmbar, individuell oder

17 Simon, Philosophie des Zeichens, S. 47 bezieht sich hier auf Peirce CP 1.538.

168 Peirce, CP 5.42, ebenso in PLZ S. 41.

169 Oehler, a.a. 0., S. 60.

170 Pape, Charles Sanders Peirce, S. 31.

171 Peirce, PLZ, S. 55.

172 a.a.0., S. 60.

73 Peirce PLZ S. 62 bezieht sich hier auf den Hegel’schen Begriff von »Phanomeno-
logie«.

174 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 57 1.

340

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

konventionell verwendet werden, wobei oft die Trennschirfe fehlt.”s
(Fiir Walther sind z.B. Kunstwerke Sinzeichen, da sie — singuldr —
iiber reine Wahrnehmungsempfindung hinaus immer individuell
sind und tatsichlich existieren.7¢)

Setzt man nun das Zeichen in Bezug zu seinem Objekt, also dem,
was es be-zeichnet, so entsteht »Zweitheit«: Sowohl die Zuordnung
eines Einzelphdnomens zu einem Allgemeinbegriff (»Das ist eine
Ampel«) als auch die Verkniipfung zweier Phinomene untereinander
(»Eine Ampel ist ein Verkehrszeichen«, »Diese Ampel ist defekt«)
fiihren zu Aussagen, mit denen man Dinge — und die entsprechenden
Zeichen ebenso — begrifflich voneinander unterscheidet. Peirce:
»Zweitheit ist das, was so ist, wie es ist, weil eine zweite Entitit so ist,
wie sie ist, ohne Beziehung auf etwas Drittes« (PLZ 55). Anders bei
der einstelligen Relation in »x ist rot« ist die der Zweitheit zugrunde
liegende Relation (z.B. in »x ist Vater von y«) eine zweistellige Rela-
tion. Solche Relationen sind zudem transitiv, d. h. es lassen sich belie-
big lange Ketten bilden.

Man muss jedoch zur Klarung festhalten, dass »die Kategorien
[...] die Verkniipfungen zwischen Begriffen« klassifizieren »und
nicht Verbindungen zwischen den Gegenstinden, die unter diese Be-
griffe fallen«. Pape erkldrt dies mit »der idealistischen Annahme, dass
die Beziehung zwischen den Gegenstinden von der Form der begriff-
lichen Verkniipfung her dargestellt werden kann«.'””

Peirce selbst redet auch von einem psycho-physischen Parallelis-
mus, eine Annahme, die als metaphysisch verbucht werden kann:
»Alles Bewusstsein, die gesamte wache Existenz besteht in einem Ge-
fiihl der Reaktion zwischen Ich und Nicht-ich [...].«178

Daher spricht Peirce an anderer Stelle auch zur Erlduterung der
Zweitheit von einem »Kampf«, denn die Begegnung mit der Welt der
Objekte (auch begrifflich) erzeugt ein »Gefiihl des Widerstands«, das
eine Reaktion, ein Handeln'”, eine Attribution erfordert. In der
Konfrontation von ego und non-ego trifft eine innere Welt auf eine
duflere, '8 eine fiirsichseiende auf eine ansichseiende Welt, und es

175 weiter ausgefiihrt z.B. bei Spinks, Peirce and Triadomania, Kap. 3: »Peirce’s first
trichotomy: signs in relation to themselves, S. 54-59.

176 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, Teil 1: Die Peircesche Basistheorie, S. 57.

77 Pape, a.a.0., S. 37.

178 Peirce, PLZ S. 55.

79 Peirce, LP, S. 51.

80 Peirce, LP S. 67.

341

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

entsteht ein Wahrnehmungsurteil. Das Zeichen im Objektbezug
kann in drei Formen auftreten: Hier unterscheidet Peirce (sicher sei-
ne beriihmteste Unterscheidung) zwischen den Zeichenarten Ikon,
Index und Symbol. (Auf diese Trichotomie wird noch eingegangen
werden. 1)

Nun verfolgt Peirce aber nicht wie z. B. de Saussure einen zwei-
dimensionalen Zeichenbegriff, ein drittes Moment muss wesentlich
hinzutreten, denn die Beziehung zwischen einem Zeichen und sei-
nem Objekt muss gewusst werden, damit sie konkrete Folgen in der
Praxis, also z.B. fiir unser Handeln, aber auch fiir unsere Begriffsver-
wendung haben kann. Es muss also ein Interpretant hinzukommen,
denn ein Zeichen ist ein Etwas, das immer etwas fiir jemanden be-
zeichnet, sonst hitte es keine Bedeutung. Zeichen sind also nur dann
vollstindig beschrieben, »wenn ein Mittel ein Objekt fiir jemanden
bezeichnet oder — anders ausgedriickt — wenn jemand ein Mittel zur
Bezeichnung eines Objekts verwendet. «!%?

Inneres und AufSeres, Zeichen und Zeichenobjekt werden also
logisch tiberformt von der Kategorie der Drittheit:

»Drittheit finden wir tiberall dort, wo ein Ding eine Zweitheit zwischen
zwei Dingen erzeugt. In allen diesen Fillen wird man finden, dass das Den-
ken eine Rolle spielt. Mit Denken ist etwas Ahnliches wie die Bedeutung
eines Wortes gemeint, d.h. sie kann dies oder das bestimmen, ist jedoch
nicht auf irgendetwas Existierendes beschrankt.«

Eine denkende Instanz, die versteht, was es bedeutet, wenn ein auf
der Kreuzung stehendes x (Zeichen sind in Zeichenkontexte einge-
bunden) defekt ist, wird eine Verhaltensweise ausbilden, die ver-
allgemeinerbar ist. Uber diese Verallgemeinerbarkeit kann man auf
Regeln schliefSen, sodass den drei Kategorien je eine der drei Modali-
taten zugeordnet werden kann: Die Erstheit (scholastisch: haecceitas)
ist reine Potentialitit, die Zweitheit représentiert eine Wirklichkeit,
und die Drittheit folgt mit Notwendigkeit.!s* (In den Lectures on
Pragmatism identifiziert Peirce diese drei Kategorien auch mit »Ge-
genwirtigkeit«, »Kampf« und »Gesetz«.!®)

181 vgl. Spinks, Peirce and Triadomania, Kap. 3.2 »Peirce’s second trichotomy: signs in
relation to their objects«, S. 60-73.

182 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 71.

183 Peirce, PLZ, S. 57.

184 vgl. Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 79.

% Peirce, LP, a) S. 41-47; b) S. 47-69; ¢) S. 69-81.

342

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

Fiir den Interpretantenbezug ist es vor allem wichtig, dass er an
dritter Stelle der Triade steht und eine echte Drittheit darstellt.'®s (Er
kann je nach Komplexitit die Form von Rhema (Einzelzeichen, Be-
griff, weder wahr noch falsch'®”), Dicent (Satz, wahrheitsfahig, driickt
einen Sachverhalt aus) oder Argument haben's (bringt logische Be-
ziehungen zwischen Aussagen zum Ausdruck, sicher die vollstin-
digste Form des Interpretanten, in den Formen Abduktion, Induktion
und Deduktion). Und er kann mit den Zeichenklassen der anderen
Zeichenaspekte kombiniert werden. Ein Zeichen ist also eine tria-
dische Struktur, die an jedem ihrer Pole jeweils wieder triadisch auf-
gespalten wird.

Nimmt man die drei Dimensionen der Semiotik von Morris
(Syntax, Semantik und Pragmatik) zu Hilfe, so lassen sich die Peir-
ce’schen Kategorien der Erstheit, Zweitheit und Drittheit in Bezug
auf Bilder so interpretieren: Die Erstheit beschreibt ein Bild hinsicht-
lich seiner materiellen Eigenschaften (Gliederung des Bildzeichens in
Form, Farbe, Material etc.), d.h., es handelt sich also beim reinen
Zeichenmittel (»Signifikant« bei Saussure) um syntaktische Merk-
male. »In der Zweitheit wird das Zeichen im Bild unter dem Aspekt
betrachtet, wie es sich auf ein Objekt bezieht. Diese Beziehung erfasst
die semantische Bezeichnungsfunktion des Zeichens.«'s* (Bei Saus-
sure: »Signifikat«.)

Und in der Drittheit kommt die pragmatische Interpretations-
struktur im Interpretanten zum Tragen: Hier braucht es einen Inter-
preten, der die Beziehung zwischen Zeichen und Bezeichnetem her-
stellt.

Reduziert man diese triadische Struktur auf Dyaden, wie es Se-
miotiker nach Peirce getan haben, bedeutet dies aus Peirce’scher Per-
spektive eine unzuldssige Verkiirzung. Drei moglichen Spielarten
sind denkbar: 1. Reduktion des Objekts (Beispiel: Saussure und Eco
als Vertreter eines strukturalistischen Zeichenkonzepts), 2. Reduk-

186 Walther, a.2.0., S. 71.

187 Peirce, CP 2.250 nennt als Beispiel den Begriff »Ferkel«, der die Vorstellung von
der Art eines moglichen Objekts evoziert, »zu der jedes einzelne Ferkel gehoren wiir-
de, gleichgiiltig, wie sehr es sich von anderen Exemplaren derselben Art unterschei-
det« (Pape, Charles S. Peirce, S. 129).

188 Spinks, Peirce and Triadomania, Kap. 3.3. »Peirce’s third trichotomy: signs in re-
lation to their interpretants, S. 74-90.

189 Schelske, Die kulturelle Bedeutung von Bildern, S. 34.

343

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

tion des Interpretanten (Beispiel: Goodman als Vertreter eines nomi-
nalistischen Modells), 3. Reduktion des Zeichenmittels (Beispiel:
Husserl als Vertreter eines intentionalen Konzepts).!®

Die Subzeichentypen kénnen untereinander kombiniert werden,
aber nicht alle der formal méglichen 3° = 27 Zeichenklassen sind auch
inhaltlich moglich. Es bleiben zehn Zeichenklassen, ! die im Hinblick
auf ihre »Semiotizitit«, ihre Zeichenhaftigkeit bzw. Reprédsentations-
fahigkeit geordnet werden konnen, denn in der ersten Zeichenklasse
(rein mittelorientiert: rhematisch-ikonisches Qualizeichen) haben
wir den stirksten Weltbezug und die niedrigste Semiotizitit, in der
10. Klasse hingegen (rein interpretantenorientiert: argumentisch-
symbolisches Legizeichen) die hochste Semiotizitit und den gerings-
ten Weltbezug:'?> Die Zeichenklassen werden abstrakter.’

Wenn sogar Argumente komplexe Zeichen sind, die ihrerseits
wieder interpretiert zum Objekt werden und Anlass fiir weitere Ar-
gumente sein konnen, sieht man, wie weit dieser Zeichenbegriff ist.
Auch die Argumente, sogar Theorien stehen fiir etwas, sie reprisen-
tieren Sachverhalte der Realitit, die wir uns so denkend erschliefSen
kénnen.

Zeichen sind trotzdem generell unbestimmt, sie erfassen nur
einen Teil der materiellen Welt und sind »trotz allem das einzige
Mittel, durch das wir >Welt« und >Umwelt< erfassen bzw. erkennen
kénnen«." Die relationslogische Differenzierung unterschiedlicher
Zeichenaspekte weist logische Formen auf, deren Begrifflichkeit »die
Logik von einzelnen Aspekten des Denkens dieser Formen unabhén-
gig machen« soll. Hierbei geht es Peirce um eine »unpsychologische
Sicht der Logik, sie ist nicht blof3 eine Weise des individuellen Den-
kens, sie ist im Zeichen selbst verwirklicht. Fiir Pape ergibt sich daher
sogar ein logischer Idealismus, denn in den materiellen Zeichen ma-

190 Schénrich, Semiotik zur Einfiihrung, S. 32 £. (Die Beispiele werden bis S. 43 weiter
ausgefiihrt.)

1 wunderbar iibersichtlich von Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 78 und 83, in
einer graphischen Veranschaulichung dargestellt, s. auch Peirce PLZ, S. 133 und
Schelske, Die kulturelle Bedeutung von Bildern, S. 51.

192 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 79.

19 Eine genauere Untersuchung der 10 Zeichenklassen findet sich auch bei Schwinn,
Semantische Interpretation syntaktischer Kategorien und die Zeichentheorie von
Charles S. Peirce, Teil 4 (S. 119-175). Peirce selbst gibt ein tbersichtliches Schema
aller Zeichentypen in PLZ S. 133.

194 Walther, a.2.0., S. 79.

344

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

nifestiert bzw. verkorpert sich der priexistente Logos einer logischen
Welt.1

3.2.1.4 Tkon, Index und Symbol:
Zur Typologie der Zeichen im Objektbezug

Wenn Zeichen in ihrer wahrnehmbaren Form materialisierter Geist
sind, nidhern wir uns der Kernfrage, ob Bilder denn wohl Zeichen
sind, und hier kommt nun die bekannteste Unterscheidung von Peirce
ins Spiel. In Bezug auf das reprisentierte Objekt unterscheidet er
namlich drei Zeichenfunktionen: Ikon, Index und Symbol. Diese Tri-
chotomie nennt Peirce »die fundamentalste«.1%

»Ein Ikon ist ein Zeichen, dessen zeichenkonstitutive Beschaffenheit eine
Erstheit ist, das heifdt, dass es unabhingig davon ist, ob es in einer existen-
tiellen Beziehung zu einem Objekt steht, das durchaus nicht existieren
kann. Ein reines Ikon kann nur in der Phantasie existieren, wenn es streng
genommen iiberhaupt je existiert. Das Bild (image) eines Dreiecks im Geist
eines Denkenden ist eine Reprisentation von allem, was ihm auch immer
dhneln mag, und zwar ausschliefSlich deswegen, weil es die Qualitit der
Dreieckigkeit besitzt. Jedes materielle Bild, wie z. B. ein Gemalde, reprasen-
tiert sein Objekt hauptsichlich auf konventionelle Art und Weise.«'”

Herder weist darauf hin, dass nach Peirce ein genuines (»reines, s.0.)
Ikon ein Zeichen ist, welches blof3 auf sich selbst referiert, und daher
eigentlich gar kein Zeichen ist.!” Mit Noth verwendet sie daher den
Begriff des »Hypoikonss, das die >praktische« Variante des Tkons dar-
stellt,’ und behandelt im Folgenden, wie allgemein iiblich, dieses
>Hypoikonc als Tkon.

Bilder, Diagramme, dyadische Analogien und Beispiele sind
Ikons in diesem Sinne.?” Sie bezeichnen nimlich durch Ahnlich-
keit, ! d.h., es gibt qualitative Entsprechungen, Ubereinstimmungen
in Struktur oder Form (z.B. bei Landkarten). Prototyp ist natiirlich
ein Portrit, das der dargestellten Person in vielen Einzelheiten #hn-

% Pape, a.a.0., S. 42f und 48f.

19 Peirce, CP 2.275.

97 Peirce, PLZ S. 64.

9% Herder, Bild und Fiktion, S. 45.

19 Noth, Warum Bilder Zeichen sind, in: Majetschak (Hg.), Bild-Zeichen. Perspekti-
ven einer Wissenschaft vom Bild, S. 56.

200 ebd

201 Peirce, Semiotische Schriften, S. 346, s. auch Peirce, CP 1.558.

345

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

lich sein sollte, aber auch konventionelle oder formale Eigenschaften
kénnen Tkons als solche legitimieren (Piktogramme; Baupline, sogar
chemische Formeln bzw. Reaktionsgleichungen). Auch kann z.B. ein
Farbmuster alle diejenigen Objekte bezeichnen, die eine dhnliche Far-
be besitzen, unabhingig davon, ob es ahnlich gefirbte Objekte gibt:
Ob ein Objekt tatsichlich existiert oder nicht (wie ein Einhorn, ein
Zentaur, ein Pegasus oder eine Romanfigur), ist dabei nicht von Be-
lang:22 Wir haben eine optische oder optisch generierte Vorstellung.
Das Objekt wird also analog abgebildet oder imitiert (wie z.B. auch
mit der lautmalerischen Bezeichnung »Kikeriki« in Kindersprache ein
Hahn be-zeichnet wird*?) und muss zum mindesten eine Eigenschaft
mit der Abbildung gemeinsam haben. Denn ein Tkon »ist ein Zeichen,
das sich nur kraft der ihm eignenden Merkmale auf das Objekt be-
zieht«.204

»Da iconische Zeichen unmittelbar wahrnehmbar oder vorstellbar sind,
ohne einer verbalen Sprache zu bediirfen, sind sie auch unmittelbar kom-
munikativ. [...] Genuine Icone, die unmittelbar wahrgenommen werden
konnen, wie Stadtpline, Landkarten, Fieberkurven, Schemata und Dia-
gramme in Technik und Wissenschaft sind auch zur internationalen Ver-
stindigung besonders gut geeignet. Die Visualisierung unserer Umwelt
hingt selbstverstiindlich ebenfalls mit der unmittelbar kommunikativen
Wirkung nicht-verbaler Zeichen zusammen und stellt eine Iconisierung
dar. «25

Allerdings brauchen auch ikonische Zeichen oft Erklirungen (wie
z.B. Blockdiagramme) und sind nicht immer unmittelbar einsichtig.
Sie werden dann mit anderen Zeichen (z.B. in verbaler oder Schrift-
sprache) erldutert, konnen aber auch durch andere Tkone ersetzt
werden, z.B. durch die Fotografie eines Gemildes, die dann ein »de-
generiertes Icon« darstellt.?® Peirce hat aber ausdriicklich darauf hin-
gewiesen, dass auch die Syntax einer verbalen Sprache ein Ikon ist, >’
da sie Strukturmomente abbildet, und selbstverstindlich sind dann
auch die optisch dargestellten und vereinfachenden, da auf die Struk-
tur reduzierten Schlussfiguren der aristotelischen Syllogismen solche

202 Pape, Charles S. Peirce, S. 126.

205 Nagl, Charles Sanders Peirce, S. 44.

204 Peirce, CP 2.247.

205 Walther, Allgemeine Zeichenlehre, S. 61.
206 Walther, a.a.O., S. 62.

27 nach Walther, ebd.

346

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

Tkone. Und wegen des Abbildcharakters — auch im abstrakteren Sinn
— zihlt Peirce auch alltdgliche oder wissenschaftliche Beobachtungen,
mathematische Abstraktionen, ja sogar alle Formen des Denkens und
der Kommunikation, aber auch algebraische Formeln, geometrische
Verallgemeinerungen, Reprisentationen logischer Funktionen zu
dieser Zeichenklasse?®® (ich stelle mir hier z. B. Wahrheitstafeln fiir
logische Junktoren vor), die Peirce noch einmal dreifach unterteilt:>”

1. Tkons, die ihren Referenten durch sensorische Eigenschaften &h-
neln (wie z.B. eine Passage von Beethovens Pastorale bestimm-
ten typischen Vogelstimmen oder eben ein Portrit dem Por-
trdtierten)

2. Ikons, die zwar aus einzelnen nichtikonischen Zeichen bestehen
(Pfeilen, Kreisen, Punkten etc.), deren Beziehung zueinander
aber eine dhnliche Struktur wie die des Referenten aufweist (wie
z.B. Umberto Ecos Beispiel eines Drudels, das einen Mexikaner
von oben gesehen auf einem Fahrrad zeigen soll?'0)

3. TIkons, deren Bezug zum Referenten durch das Aufweisen von
Parallelen hergestellt wird, wie bei Parabeln und Metaphern.
Die Ahnlichkeit ist hier nur metaphorisch, es handelt sich also
nicht um direkte, sondern um indirekte Reprisentation. (Herder
wihlt als Beispiel den Begriff »Konig der Tiere«, der sich um-
schreibend auf den Lowen beziehen soll. Doch das Beispiel macht
auch deutlich, dass solche Tkons kulturabhingig je anders ge-
deutet werden koénnen, z. B. in Kulturen, die aktuell keine Erfah-
rungen mit Lowen oder Kénigen haben.?'")

Man sieht, dass im Ikon (bzw. Hypoikon) relevante Ahnlichkeits-
beziehungen auf verschiedene Weise hervorgehoben werden konnen,
sodass »nicht alle Tkons Bilder sind, aber trotzdem alle Bilder haupt-
sichlich ikonisch funktionieren«.212

Ganz anders ein Index: Dieser ist namlich dadurch ein Zeichen,
»das sich dadurch auf ein Objekt bezieht, dass es wirklich von diesem

208 Spinks, a.a.O., S. 62.

209 Peirce CP (engl.) II, S. 157 ff.

210 Eco, Kant und das Schnabeltier, S. 446f. (Eco merkt an, dass die Interpretation
nicht eindeutig ist: man konnte z.B. ebenso gut Cyrano und Pinocchio, unter einem
Schirm sitzend, herauslesen.)

M yel. Herder, Bild und Fiktion, S. 48f.

212 Herder, a.a.0., S. 47.

347

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Objekt betroffen ist«,?'? ja sogar verursacht ist: Wir konnen hier z. B.
an einen Fingerabdruck oder Fuf3spuren, die Anzeige eines Thermo-
meters oder Symptome einer Krankheit denken, wie z.B. den typi-
schen Tremor bei Parkinson. Hier ist eine direkte Einwirkung des
Objekts festzuhalten.

»Sag blofl!< oder »Hallo!< ist ein Index. Ein deutender Finger ist ein Index.
[...] Das indizierte Objekt muss tatsichlich vorhanden sein: das macht den
Unterschied zwischen einem Index und einem Ikon aus.«*'*

Anders als beim ITkon héngt also hier die indexikalische Objektbezie-
hung nicht von den internen Eigenschaften des Zeichens ab. Es muss
also eine »existenzielle Relation« (CP 6.318) bestehen, die rdumliche
und zeitliche Beziehungen einschlieflen kann. Pape zihlt alle Per-
sonal- und Demonstrativpronomina der natiirlichen Sprachen zu
den Indices, wenn sie als Sinzeichen verwendet werden,?!® und sie
kénnen mit hinweisenden Gesten verbunden werden (»celui-ci,
»over there«). Ohne Indices (z.B. Navigatoren) konnten wir unseren
Weg nicht finden, uns nicht in einer fremden Stadt zurechtfinden.
Der Wetterhahn auf dem Kirchturm indiziert nur dann zutreffend
die Windrichtung, wenn der momentan wehende Wind ihn dreht,
also wie bei Fuf$spuren im Sand ein Sachverhalt besteht, der das Zei-
chen verursacht hat.

Eine Bildbeschriftung kann den Eigennamen der portritierten
Person nennen oder, wie im Falle von Malewitschs »weiflem Qua-
drat« (»blanc« bedeutet auch »leer«), die programmatische Loslésung
vom gegenstandlichen Abbilden anzeigen. Die existenzielle Relation
kann aber auch »Sinne, Erinnerungen und die Denkgewohnheiten
einer Person einbeziehen«?'¢ (etwa wenn ein bestimmter Duft eine
Erinnerung wachruft oder durch vergangene Erlebnisse bestimmte
Themen miteinander assoziiert werden, die — wie z.B. bei Angst-
erfahrungen — sogar das Verhalten beeinflussen konnen). Jede Doku-
mentation (egal ob schriftlich oder bildlich) hingt von Indices ab, die
auf das zugrunde liegende Faktum verweisen (Ort, Zeit, Name der
Agentur, der Zeitung oder des Regisseurs, Autor etc., beglaubigende

IS

13 Peirce, CP 2.248.

214 Peirce, PLZ S. 65.

215 Pape, Charles S. Peirce, S. 127.
216 ehd.

348

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

Fotos (mit Barthes: »es ist so gewesen«?V), Zeugenberichte, Kom-
mentare.

Nur so kann man Realitit von Fiktion unterscheiden, d. h., Indi-
ces kennzeichnen den Bereich der Erfahrung der empirischen Wirk-
lichkeit.?'®

Ein echter, genuiner Index hidngt mit seinem Objekt direkt zu-
sammen. Ein hinweisend gebrauchtes »Kikeriki« (englisch »cock-
adoodledoo, franz.: »coqueliquots, in diesem Falle noch »cock« bzw.
»coque« enthaltend) ist aber noch von der vorgelagerten Sprache ab-
hingig, also — unabhingig von seinem ikonischen Anteil — eigentlich
ein Index von einem Index, daher ein »degenerierter« Index. Die bei
Kongressen tiblichen Namensschilder sind z. B. nur dann genuine In-
dices, wenn sie direkte Verbindung zu der bezeichneten Person haben,
d.h. an dieser befestigt sind. Sind sie an Tagungsmappen befestigt
und vielleicht noch gar nicht ausgeteilt, sind sie in ihrer Funktion
blof} indirekt. Im Sprachgebrauch werden aber der Einfachheit halber
sowohl die genuinen als auch die degenerierten Indices »Index« ge-
nannt.

Wie man bereits sah, gibt es Mischformen: So z.B. sind alle Fotos
wegen der ikonischen Ahnlichkeit zum abgebildeten Objekt und we-
gen der gleichzeitig existierenden kausalen Abhangigkeit des belich-
teten Bildtriagers vom Bildobjekt, sowohl Tkons als auch Indices.

Und das gilt nun auch fiir die dritte Zeichenart im Objektbezug:
das Symbol. Hier ist weder eine explizite noch eine direkte Verbin-
dung mit dem Objekt, das es bezeichnet, feststellbar, also weder Ahn-
lichkeit noch direkte Kausalbeziehung sind das Kriterium. Das Sym-
bol kann frei festgelegt werden und gilt dann durch Konventionen als
verstindlich, es wird »kraft eines Gesetzes« (CP 2.249) als mit dem
Objekt verbunden interpretiert. So z.B. ist unsere normale Alltags-
sprache weit von einer natiirlichen Ahnlichkeit oder Abbildhaftigkeit
zu den Dingen entfernt (wie auch Wittgenstein in seiner Spétphiloso-
phie eingesehen hat), die bezeichneten Objekt oder Sachverhalte wer-
den aufgrund von intersubjektiv gewachsenen Sprachkonventionen
verbindlich so und nicht anders bezeichnet.

Symbole sind nicht denkbar sind ohne ihre Interpretation — nur
dann be-deuten sie als solche etwas. — Daher gehoren sie, in den Be-

217 Barthes, Die helle Kammer, S. 90.
218 Walther, a.a.O., S. 62. Siehe auch CP 3.363.

349

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

griffen der Kategorienlehre, dem Bereich der »Drittheit«, der Ver-
mittlung, an.

Sie »resultieren keineswegs aus basalen Zeichenelementen wie
»icons« und »indices«. In mancher Hinsicht ist es eher umgekehrt:
Indices und auch Tkone sind — obzwar sie uns den Weg weisen zur
duferen Realitdt, also zum »dynamischen« Objekt — letztlich nur
denkbar als eingebettet in die Symbolstruktur der Sprache.«* So
z.B. ist eine Justitia mit verbundenen Augen und Waage ein Symbol
fiir Gerechtigkeit, ein Ehering soll die Bindung symbolisieren und die
Farben der fiinf olympischen Ringe die jeweils ihnen zugeordneten
Kontinente (wenngleich die Analogie zu den Hautfarben hinkt). Der
dltere Begriff des Symbols, der in der Geschichte und Kunstgeschich-
te, auch noch in der Hegel’schen Asthetik eine Rolle spielt, (z.B. der
Lowe als Symbol der Stirke, die Taube als Symbol des Friedens),
weicht, wie Walther meint, nur scheinbar von der Peirce’schen De-
finition ab: »Obwohl man, ohne die Konventionen zu kennen, die
genannten Symbole zu verstehen meint und vielleicht fast als iko-
nische Bezeichnungen auffasst, ist die Taube als Symbol des Friedens
doch véllig frei gewihlt und hat als Symbol mit dem Frieden weder
eine direkte Verbindung [...] noch irgendeine Ahnlichkeit; denn abs-
trakte Begriffe haben keine sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften,
die abgebildet werden konnten.«?2 Symbole sind also arbitrir.

»Ein Symbol ist ein Zeichen, dessen zeichenkonstitutive Beschaffenheit
ausschliefSlich in der Tatsache besteht, dass es so interpretiert werden wird.
Nehmen wir z.B. das Wort >Eule«. Es ldsst sich vermuten, dass es, als es
zunichst in seiner urspriinglichen Form verwendet wurde, fiir fahig befun-
den wurde, die Vorstellung des Vogels hervorzurufen, weil es dhnlich klang
wie der Schrei des Vogels oder wie das Wort Heulen.??! Wenn dem so ist,
dann war es in seiner anfinglichen Verwendung ein Ikon. [...] Was aber den
taglichen Gebrauch betrifft, so ist der einzige Grund dafiir, dass das Wort
die Idee zu vermitteln in der Lage ist, der, dass sich der Sprecher gewiss ist,
dass es so interpretiert werden wird. Dies gilt in der gleichen Weise fiir
jedes Wort und jeden Satz der Sprache.«??

Ein Symbol ist also kein individuelles, singulares, zeitabhingiges, an
konkrete Situationen und Objekte gebundenes, sondern ein allgemei-

219 Nagl, a.a. 0., S. 45.

220 Walther, a.a.O., S. 65.

21 Tm englischen Original heif3t es {ibrigens entsprechend »owl« und »howl«.
222 Peirce, PLZ, S. 65 f (Kursivierung im Original).

350

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

nes Zeichen, das in der Zukunft auch immer wieder verwendbar und
wiederholbar sein soll. Seine Bedeutung muss also im Interpretanten
geldufig bleiben, denn ohne den Interpretanten wiirde es seinen Zei-
chencharakter verlieren.??> Symbole sind Werkzeuge, die uns helfen,
Gedanken und Verhalten zu rationalisieren (CP 4.448), und sie spie-
len daher in allen Zeichensystemen der Wissenschaften eine wichtige
Rolle, wo sie oft auch fiir andere Symbole stehen und daher eigentlich
als Symbole von Symbolen degenerierte Symbole sind.

Weil eigentlich nur das Symbol ein genuines echtes Zeichen ist —
wegen seines Charakters der Drittheit im Interpretantenbezug -,
konnen allerdings auch Tkon und Index als Degenerationsstufen auf-
gefasst werden, denn wie beim Mittelbezug handelt es sich auch beim
Objektbezug um eine »Generierungsfolge [...]: denn ein Index be-
ruht ebenso auf einem Icon, wie ein Symbol sowohl auf einem Index
als auch auf einem Icon beruht«.?*

Auch zwischen Indices und Symbolen gibt es Mischformen: So
z.B. weisen die Symbole »00« und der Wegweiser zur »A3« auf die
hinter der Tiir liegende Ortlichkeit bzw. die entsprechende Autobahn.

Sprachen sind also »nicht in sich geschlossene Symbolstruktu-
ren, sondern beziehen sich auf ein nur durch Indices und Ikone adres-
sierbares Reales.«??° Dabei sind im komplexen Interaktionsgefiige der
Sprache die Zeichenarten nicht strikt voneinander zu trennen: Sie
wirken zusammen. Auch bei Gesten miissen wir die bedeutsamen
Regeln — transindexikalisch — gelernt haben (und sie sind teilweise
kulturell verschieden), um sie verstehen zu kénnen. Mit Blick auf
die Peirce’sche Kategorienlehre konnte man sagen: Die Symbole, als
Modi der Drittheit — des Gesetzes und der Konvention — sind weder in
der Lage, die Indices aufzusaugen, die die Zweitheit — die Welt des
soutward clash< anzeigen, noch die Tkone in sich aufzuheben, die

3 Das gilt auch fiir die existentiellen Graphen, die keineswegs die aus der Mathema-
tik bekannten Funktionsverldufe darstellen, sondern die logischen Junktoren, mit de-
nen Aussagen verkniipft werden. (s. PLZ Appendix III, S. 171). Allerdings kénnen
Symbole auch ihre Bedeutung verlieren, wenn sie dem Bewusstsein des Interpretan-
ten nicht mehr geldufig sind: Galt in fritheren Zeiten — und auch noch im 17. Jahr-
hundert — die Perle, da man sich ihre Entstehung noch nicht erkldren konnte, als »eine
Art Ursache ihrer selbst« und somit als Symbol des Géttlichen, so ist heute diese
symbolische Bedeutung weitgehend verloren. Diese ist aber entscheidend zur Inter-
pretation von Vermeers Bild »Die Perlenwiigering; s. Schlenke, VERMEER mit Spi-
noza gesehen, S. 51.

24 Walther, a.a.0., S. 67.

25 Nagl, a.a.0,, S. 46.

351

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Exempel von Erstheit, also des Zeichenlimits, der Unmittelbarkeit
sind. Trotzdem hingen diese drei Modi der Objektreferenz in konkre-
ten Zeichenverwendungen zusammen.

Das gilt auch fiir Bilder: Auch ein Bild wird »zum Bild« nur in
einem transikonischen Kontext, das es »als Bild« erldutert. Es braucht
Vermittlung, und auch hier kann man nicht heraus aus der komple-
xen, symbolisch gepragten Sprache.

1 P ST

Bild 31: Jan Vermeer van Delft, Die Perlenwigerin (um 1665)

Auch in Vermeers »Perlenwigerin« sind unterschiedliche Zeichen-
arten kombiniert: Sicher ist die Atelierecke mit dem Fenster Ver-
meers tatsichlichem Atelier dhnlich, da sie in vielen seiner Bilder
auftaucht. (Er soll mit einer Camera obscura gearbeitet haben, hat
also Bilder von Bildern hergestellt.) Und die Abbildung der jungen
Frau sollte ihrem Urbild, wie der abgebildete Tisch, die Schatulle etc.,

352

https://doi.org/10.5771/9783495820629-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

dhnlich sein. Diese Zeichen reprisentieren also ikonisch. Das etwas
undeutliche Bild im Hintergrund ist seiner vertrauten Ikonographie
zufolge eine Darstellung des Jiingsten Gerichts, steht aber auch fiir
einen transzendenten jenseitigen Gott, der am Ende der Zeiten rich-
ten soll. Es handelt sich also um einen Index, wie auch der rote Strei-
fen auf dem Bauch der jungen Frau, zusammen mit der gewdlbten
Kleidung, eine Schwangerschaft indiziert, die aber auch fiir die Im-
manenz der gottlichen Schépfungskraft in der diesseitigen Welt steht.
(Schlenke hat die Verbindungen zwischen Vermeer und Spinoza er-
forscht und das Bild aus dieser Perspektive interpretiert.??6) Diese
symbolische Deutung, die nicht ohne sprachliche Begriffe moglich
wire, stellt also zwei Gottesbegriffe gegeneinander und will gegen
den konventionellen Gottesbegriff die Immanenzvorstellung deus si-
ve natura plausibel machen. Auch die Perle, die als causa sui galt,
steht in ihrer runden Vollkommenheit und in ihrer Klarheit und
Reinheit als Symbol fiir das Géttliche,?” und nun ist es die junge Frau
im Vordergrund, die abwigt und entscheidet, ob eine Perle in be-
stimmter Qualitdt in die Kette aufgenommen wird. Natiirlich ist in
der Terminologie von Peirce auch das Bild insgesamt, da es fiir einen
Gedanken steht und ihn sozusagen materiell verkorpert, ein Zeichen.

Gleiches gilt fiir die »Sonnenfinsternis« von George Grosz

(siehe Bild 32):

Das Kreuz in der Tischmitte mit den Farben der Weimarer Republik,
der Lorbeerkranz und das Dollarzeichen in der verfinsterten Sonne
sind symbolische Zeichen, die verfinsterte Sonne mit Corona sind
ikonisch wie das Hindenburg dhnelnde Gesicht des Feldherrn; die
Epauletten und Orden hingegen indizieren seinen militirischen
Rang, der blutige Sibel eine vergangene, siegreich beendete Schlacht
(der Lorbeerkranz hat als Symbol ikonische und indexikalische Ele-
mente), der griine Tisch hat nicht nur ikonische, sondern in seiner
metaphorischen Bedeutung auch symbolische Funktion, ebenso wie
der Esel mit Scheuklappen, zunichst ebenfalls ikonisch, der an einem
Seil »iiber den Tisch gezogen« wird, sich nicht umschauen kann und
Zeitungen zu fressen bekommt (Hugenberg-Presse!). Die subalter-
nen Befehlsempfanger machen sich keinen Kopf, weil sie keinen ha-

226 Schlenke, VERMEER mit Spinoza gesehen, S. 14-18.
27 Schlenke, Die Perle als Symbol einer gttlichen Immanenz, in: ders., a.a.O., S. 49—
60.

353

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Bild 32: George Grosz, Die Sonnenfinsternis (1926)

ben; wer die Faust ballt, »steht mit einem Bein im Gefingnis«, man
muss aufpassen, dass bei dem abschiissigen Boden, der in Richtung
Tod und Gefingnis fiihrt, der »Stuhl nicht wackelt«. Denn der Ober-
befehlshaber (der »Sieger von Tannenberg«) scheint den Einfliiste-
rungen von Grof3- und Riistungsindustrie zu erliegen (symbolisiert
durch das Klischeebild eines Industriellen — hier sind Monokel und
Zylinder ebenfalls Indices —, der symbolisch Waffen und eine Loko-
motive unter dem Arm trigt). Natiirlich ist es angesichts der Macht
des Geldes (das die Sonne verdunkelnde Dollarzeichen) auch im iiber-
tragenen Sinne finster. Wie man sieht, sind hier auch viele Redewen-
dungen ins Bild gesetzt, und das 1926 gemalte Bild exemplifiziert
nicht nur einen komplexen kritischen Gedanken, sondern ist ange-
sichts der nachfolgenden historischen Entwicklung geradezu prophe-

354

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

tisch, weist aber mit seiner Aussage durch die Verwendung von Sym-
bolen auch tiber die damalige historische Situation hinaus.

Die Beispiele sollen zeigen, dass nicht, wie oft behauptet, nur die
ikonischen Zeichen relevant fiir bildhafte Darstellungen sind. Alle
Zeichenarten wirken sinnvoll zusammen und konstituieren einen
Bildhorizont, der uns ohne Interpretanten nicht zu Bewusstsein kime
und fiir immer verschlossen bliebe.

3.2.1.5 Kann man Bilder sehen?

Abschlieflend geht es um eine Frage, die die semiotische Position in
Bezug auf Bilder kennzeichnet: Was genau sehen wir, wenn wir etwas
sehen? In seinen »Four Incapacities« hatte Peirce — gegen Descartes —
die Moglichkeit unmittelbarer Anschauung und Intuition verneint.
Erkenntnis ist — wie bei Kant — immer vermittelt. »Jede Wahrneh-
mung, anders als bei Bergson, »ist immer schon zeichenhaft. Be-
wusstsein ist selbst immer schon ein Prozess der Zeichenerkennung.
Somit erscheint Peirce das Wahrnehmungsfeld — die Bildwelten un-
serer Sinne — als Zeichenphdnomen.«??® Peirce selbst berichtet eine
Erfahrung:

»Wenn ich an einem schénen Friihlingsmorgen zum Fenster hinausschaue,
sehe ich eine Azalee in voller Bliite. Nein, Nein! Das sehe ich nicht, obwohl
das die einzige Moglichkeit ist, das zu beschreiben, was ich sehe. Das ist eine
Proposition, ein Satz, eine Tatsache, wihrend dasjenige, was ich wahrnehme,
keine Proposition, kein Satz, keine Tatsache ist, sondern lediglich ein Bild,
das ich zum Teil mit einer Tatsachenaussage verstandlich mache.«?*

Das Sehen kann also nicht wie bei Bergson das Erfassen von Bildern
sein, die sich uns prisentieren (vgl. CP 5.503).

Wir erfahren weder einzelne Bilder noch isolierbare visuelle Sin-
neseindriicke, sondern »vielmehr visuelle Relationen, die in der
Wahrnehmung oder korperlich handelnd zugingliche Eigenschaften
offenlegen. Sich-Vorfinden- und Verstehen-in-diesen-Relationen
wird fiir den Sehenden durch vergangene ebenso wie durch gegen-
wirtige Erfahrungen beeinflusst.«?° Wahrnehmungen sind also
schon immer »verstandesgetrankt«: Beziehungen zwischen visuellen

28 Krois, Was sind und was sollen die Bilder? In: Krois, Bildkérper und Korpersche-
ma, S. 294f.

229 zitiert nach Krois, a.a.O., S. 296f.

20 Pape, Das Denken der Bilder, in: Feist/Rath (Hg.), Et in imagine ego, S. 352.

355

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Erfahrungen sind fiir das Erkennen entscheidend maf3geblich. Peirce
selber schreibt dazu:

»Die Annahme, dass wir ein Bild vor uns haben, wenn wir sehen, ist nicht
nur eine Hypothese, die nicht das geringste erklirt, sondern sie schafft in
Wirklichkeit Schwierigkeiten, die neue Hypothesen verlangen, um diese
Schwierigkeit wieder zu beseitigen. [...] Ich gehe sogar so weit, zu behaup-
ten, dass wir selbst in der tatsichlichen Wahrnehmung iiber keine Bilder
verfiigen. Haben wir also beim Sehen ein Bild vor uns, so ist es vom Ver-
stand aufgrund dessen gebildet worden, was uns vorhergegangene Sinnes-
empfindungen eingegeben haben. Nimmt man an, dass diese Sinnesemp-
findungen Zeichen sind, so konnte der Verstand alle Erkenntnis der
Aufenwelt, die wir dem Sehen zuschreiben, durch Schlussfolgerungen aus
diesen Zeichen erreichen [...].«®!

Fiir Bilderfassung braucht man also keine Augen.?? Was wir sehen,
sind namlich »nur interagierende Farben und Formen, hell oder dun-
kel, bewegt oder ruhend«. Wir kénnen nur »etwas Gesehenes als et-
was erkennen, falsch oder richtig«.2> Auch Zeichen, so Brandt, kann
man nicht sehen, z. B. auch Buchstaben nicht, wir erkennen nur be-
stimmte Formen und Farben als Buchstaben?*, und das macht den
kulturell codierten Hintergrund der Zeichenerkenntnis deutlich,
denn wir wiirden z.B. eher nicht die Bedeutung bestimmter Hiero-
glyphen als Zeichen fiir etwas erkennen. Dafiir ist differenzierendes
Wissen notig.?

Das gilt nun auch fiir Bilder: Zunichst muss ein Bild eine visu-
elle Empfindung verursachen. Es muss z.B. Farben oder Formen ha-
ben. Diese empfundene Farbe nennt Peirce ein Qualizeichen, da es auf
die Qualititen des Bildobjekts hinweist. Sobald Farbflecken, Punkte
und Strukturen in Bildern Unterscheidungen erméglichen, sind sie
als Sinzeichen zu betrachten. So muss z. B. das Portrit der Mona Lisa
als ein solches singuléres Zeichen, da individuell und unwiederholbar,

21 Peirce CP 5.303.

22 vgl. Krois, Fiir Bilder braucht man keine Augen. Zur Verkorperungstheorie des
Ikonischen.

233 Brandt, Die Wirklichkeit des Bildes, S. 47.

24 a.a.0., S.49.

25 Schon Schelling hatte die Theorieabhingigkeit alles dessen, was man sieht, an-
genommen: »niamlich dass, wer keine rechte Theorie hat, unméglich auch eine rechte
Erfahrung haben kann, und umgekehrt. Die Thatsache an sich ist nichts. Ganz anders
erscheint sie sogar dem, der Begriffe hat, als dem, der begrifflos sie anblickt.« Schel-
ling, nach Brandt, a.a.O., FN 60, S. 62.

356

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Peirce

gesehen werden. Gleichzeitig aber folgt das Bild, vor allem mit dem
Hintergrund, einer seit der Renaissance tiblichen, kulturell veranker-
ten Darstellungskonvention, der Zentralperspektive, die auch in vie-
len anderen Bildern verwendet wird und im Gegensatz zu den Bildern
des Mittelalters steht, die die Grof3e von Personen nach ihrer Bedeu-
tung staffelt. Das Bild ist also auch ein Legizeichen, und an diesem
Beispiel sieht man, wie es die anderen — niedrigeren — Zeichenarten in
sich enthilt. Die Zentralperspektive »wurde kraft ihres unzweideuti-
gen Hauptfluchtpunktes der optimalen Wahrnehmung zu einem Dar-
stellungsimperativ, der den Menschen seit der Renaissance in einen
verwissenschaftlichten Blick trieb, wodurch sich seine Individualisie-
rung (im Sinzeichen) bei gleichzeitiger Kollektivierung (im Legizei-
chen) entwickeln konnte. Das Legizeichen drdngt hier darauf, dass
bildliche Veranschaulichungen kulturellen Darstellungscodes folgen,
um ad hoc visuell kommunikativen Kontakt zum Betrachter herzu-
stellen.«?* Im Objektbezug muss man feststellen, dass die Mona Lisa
ein Bildobjekt bezeichnet, namlich die Gattin des Florentiners Piero
Francesco del Giocondo, und falls Leonardo da Vinci nicht, wie es bei
Auftragsbildern tblich war, allzu sehr geschont hat, diirfen wir auch
Ahnlichkeit annehmen. Das Ikonische indiziert aber auch, denn es
verweist auf die vermutlich leibhaftige Prisenz des Modells als Ursa-
che der bildhaften Darstellung, und man kann das Bild auch als Sym-
bol deuten, z.B. fiir Schonheit. Und auch die Vorstellungen von
Schonheit sind kulturell codiert.

Man sah bereits bei den zuvor besprochenen zwei Bildern, wie
sehr die Deutung von Bildern von historischen Situationen und kul-
turellen Konventionen abhingt, die uns als visuelle Gewohnheiten
erst die Decodierung der Zeichen erméglichen — oder auch nicht: Die
Strukturen japanischer Zen-Girten aus Felsen, Kieseln, geharktem
Sand und Wasser sind den meisten Europdern in ihrer meditativen
Bedeutung, auch in der Relation der Objekte zueinander, eher nicht
zuginglich.

Bei Peirce ist, wie wir gesehen haben, das ganze Denken ein Zei-
chenvorgang, und auch ein einzelner Gedanke (CP 2.203). Die Bedeu-
tung eines Zeichens, auch eines bildhaften Zeichens, liegt darin, dass
sich »die Bedeutung eines Zeichens oder Gedankens erst infolge eines
weiteren Zeichens oder Gedankens niaher bestimmen lasst. [...] Diese
Zeichenabfolge liefle sich ohne Ende der Semiose, d.h. des Interpre-

26 Schelske, Die kulturelle Bedeutung von Bildern, S. 36.

357

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

tationsgeschehens, fortfithren.«*” In Bildern artikuliert sich also kei-
ne unmittelbare Seherfahrung, wir »sehen« sie nicht, miissen sie uns
zeichenhaft gemafl der uns gewohnten Konventionen erschlieflen
und deuten.

3.2.2 Welterzeugung durch Zeichensysteme bei
Nelson Goodman (1906-1998)

Eine andere Zeichentheorie als bei Peirce finden wir bei Nelson Good-
man: »Sieht man von Goodmans dezidiertem Nominalismus ab, dann
verhalten sie sich komplementir zueinander: Der Nachdruck, den
Goodman auf den Systemaspekt legt, kann durchaus als Korrektiv
der Zeichenprozessualitit im Peirce’schen Ansatz wirken.«?*® Good-
mans Positionen kénnen aber auch in vielen Punkten als Gegenent-
wurf zum Peirce’schen System verstanden werden. Man mdoge selbst
urteilen, und sein System soll hier also an zweiter Stelle behandelt
werden.

3.2.2.1 Konstruktivismus und Pluralismus

Goodman, der in Harvard 1928 graduierte, arbeitete bis 1940 an sei-
ner Dissertation A Study of Qualities, leitete als Brotberuf eine Gale-
rie in Boston und erhielt seine erste Professur erst 1946 an der Penn-
sylvania State University. Er strebte zeitlebens danach, Kunst und
Wissenschaft niher zueinander zu bringen. Dabei hatte er einen
»Erzfeind«: Henri Bergson, der zur damaligen Zeit auch in Amerika
zu den beriihmtesten und einflussreichsten Philosophen gehorte und
nicht nur den Nobelpreis fiir Literatur erhielt, sondern wohl auch den
ersten Verkehrsstau in der Geschichte des New Yorker Broadways
verursachte.?’

Bergsons Interesse fiir Phinomenologie und allgemeine Er-
kenntnistheorie war verkniipft mit einer angeblich anti-wissenschaft-
lichen Haltung gegeniiber der Philosophie und einer Abneigung
gegeniiber formalen Methoden, was ihm das Etikett des Antirationa-

)

37 Schelske, a.a. 0., S. 20.
28 Schonrich, Semiotik zur Einfiithrung, S. 12.
3 Cohnitz/Rossberg, Nelson Goodman, S. 12.

)

358

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

listen eintrug, ein Ressentiment, das bis heute zwischen Phanomeno-
logen und Vertretern der analytischen Philosophie weiterlebt.

Goodman namlich war beeinflusst vom Frege-Schiiler Carnap
und dessen logischem Empirismus. Frege hatte eine logische Begriffs-
schrift entwickelt und dem Programm des Logizismus seinen Start-
schuss verpasst: Da er eine logische (mengentheoretische) Begriin-
dung des Zahlbegriffs lieferte, konnte der Slogan »All mathematics
is logic« gegen Kant wirkméchtig werden, der mathematische Satze
noch als synthetisch a priori klassifiziert hatte. Die moderne logische
Notation machte es aber moglich, mathematische Sitze als solche der
Logik zu analysieren, sodass die frithe analytische Philosophie in
Amerika, mit Carnap als Fiihrungsfigur (der als erster die symboli-
sche Sprache von Russell/Whiteheads Principia Mathematica, der
Bibel des Logizismus, verwendete), ein zentrales Motiv in der Er-
setzung Kant’scher Transzendentalphilosophie fand.?*® Dieses starke
Netzwerk frither analytischer Philosophen beherrschte die ameri-
kanische Philosophie seit den 1950er Jahren und ging von zwei
Grundannahmen aus: 1. In Bezug auf die Grundlagen menschlichen
Wissens glaubten die logischen Empiristen nur an die Erfahrung, und
jede Annahme, die nicht empirisch verifiziert werden konnte, galt als
leer (Carnaps beriihmtes »empiristisches Sinnkriterium«). Das traf
z.B. auf die Behauptung der metaphysischen Realisten zu, die eine
bewusstseinsunabhingige Existenz der Realitit annahmen, als auch
auf die der Idealisten, die gerade das Gegenteil fiir richtig hielten.

Vor diesem Hintergrund nun wird die Gegnerschaft Goodmans
zu Bergson deutlicher. In einem Aufsatz mit dem Titel »The Way the
World Is« (spiter abgedruckt in »Problems and Projects«) lasst Good-
man Bergson in einem fiktiven Dialog (sicher verkiirzt) sagen:

»All our descriptions are a sorry travesty. Science, language, perception,
philosophy — none of these can be utterly faithful to the world as it is. All
make abstractions and conventionalizations of one kind or another, all filter
the world through the mind, through concepts, through the senses, through
language; and all these filtering media in some way distort the world. It is
not just that each gives only a partial truth, but that each introduces dis-
tortions of its own. We never achieve even in part a really faithful portrayal
of the way the world is.«?*!

20 a.a.0., 5. 19.
1 Goodman, Problems and Projects (PP), S. 25.

359

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Das alles ist fiir Goodman grundfalsch. Wer sich keiner rationalen,
logischen Sprache bedienen mochte, muss Irrationalist sein, sogar
Mystiker, der dann angesichts des Unausdriickbaren der Realitit hin-
ter den Reprisentationen nur noch schweigen konne. Da fiir Bergson
die Verwendung priziser Begriffe angeblich die tatsichliche Erfah-
rung verzerre und sogar ersticke, bezeichnet Goodman Bergson als
»anti-intellectualist, as an arch enemy«.?*

Fiir Goodman niamlich gibt es die Welt (»the world as it is«)
nicht. Es gibt nur viele, und sogar teilweise widerspriichliche Welten,
in denen wir leben und die wir selber machen. Er radikalisiert also
William James’ »pluralistisches Universum« und fragt unter Bezug
auf Cassirers Symbolwelten: »In welchem Sinn genau gibt es viele
Welten? Was unterscheidet echte von unechten Welten? Woraus be-
stehen sie? Wie werden sie erzeugt? Welche Rolle spielen Symbole
bei ihrer Erzeugung? Und wie ist das Erschaffen von Welten auf das
Erkennen bezogen?«*#

Einstein hatte die Relativitdtstheorie entdeckt und Hilbert fest-
gestellt, dass die euklidische Geometrie nur auf einer annihernd ebe-
nen Erdoberfliche Giiltigkeit hat und die hyperbolische und ellipti-
sche Geometrie (fiir ein je anderes Kriimmungsmaf3 des Raumes, z. B.
im Weltraum) entwickelt, sodass man hinfort von »Geometrien« im
Plural sprach (und seit dem logisch-mathematischen Grundlagen-
streit auch von »Logiken«). Wichtig ist also immer der Bezugsrah-
men, in dem Sitze Giiltigkeit haben: So seien etwa die Aussagen »Die
Sonne bewegt sich immer« und »Die Sonne bewegt sich nie« beide
wahr, aber innerhalb ihres jeweiligen Bezugsrahmens (Sonnensystem
oder Fixsternhimmel), weshalb sich der (scheinbare) Widerspruch re-
lativiere.?** So ist es auch eine Sache des Bezugsrahmens, wie man die
Bewegung eines Tischtennisballs beschreibt, wenn zwei Spieler in
einem fahrenden Zug miteinander spielen: in Bezug auf die Platte, in
Bezug auf den fahrenden Zug, in Bezug auf die zusitzliche Dreh-
bewegung der Erde, in Bezug auf die zusitzliche Bewegung der Erde
um die Sonne oder in Bezug auf die zusitzliche Bewegung der Sonne
mit dem Fixsternhimmel.?*® Es sind jeweils andere Welten, in denen
man dasselbe Phanomen beschreibt.

22 Goodman, PP, S. 31 und S. 17.

5 Goodman, Weisen der Welterzeugung, S. 131.

% a.a.0.,S. 14.

4 Dieses Beispiel fiir verschiedenen Bezugsrahmen gibt Stephen Hawking mit den

)

360

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

Da wir gerade beim Sternenhimmel sind: Wir machen die Sterne
bzw. Sternbilder, indem wir einige herausheben und mit gedachten
Linien verbinden, und diese Konstruktionen geben Ordnung und
Struktur, die wir aber keineswegs schon in der Welt, »wie sie ist,
vorfinden. Und mit dieser Ordnung und Struktur wird die Welt fiir
uns eine andere.?*

Eine Welt, in der die Erde als Mittelpunkt des Universums gilt,
wie nach dem aristotelischen Weltbild, ist eine andere als nach Koper-
nikus. Und iiber diesen konstruktivistischen Ansatz gelingt es Good-
man, die Verschiedenheit von Weltauffassungen (historisch, aber
auch kulturell) mit der Vielfalt der Versionen und Sichtweisen in
Malerei und Literatur zusammenzufiithren. Auch sie sind, um einen
Cassirer-Ausdruck zu verwenden, »Pragungen zum Sein«. Auch hier
ist symbolische Produktivitit am Werk, und man muss nun fragen,
wie man angesichts einer solchen »Vielheit wirklicher Welten« »Ter-
mini wie sreal, >unreal, >fiktivc und >méglich< zu interpretieren«
hat.2¥

In der Tat werden im Konstruktivismus factum und fictum un-
unterscheidbar, und das ruft Kritiker auf den Plan, vor allem solche
Philosophen seitens der rationalistischen Orthodoxie, die an einem
absoluten Wahrheitsanspruch festhalten wollen und jeden Relativis-
mus als Gefahr betrachten.

So kritisiert Hans Albert: »Es geht nicht mehr um die zutreffen-
de Darstellung wirklicher Zusammenhinge, sondern um die Fabrika-
tion von Aussagesystemen, die aus irgendwelchen Griinden auf die
Zustimmung einer Gemeinschaft rechnen kénnen. Damit hat der
Pragmatismus den Sieg iiber den Realismus davongetragen.« Und an
anderer Stelle: »der moderne Konstruktivismus ist die gefihrlichste
moderne geistige Tendenz«.?*® Hier nun miissen sich Konstruktivis-

Tischtennisspielern im fahrenden Zug. Wie beschreibt man die Bewegung des Tisch-
tennisballs: in Bezug auf die Tischtennisplatte? In Bezug auf den fahrenden Zug? In
Bezug auf die Bewegung der Erde um die Sonne? In Bezug auf die Bewegung der
Sonne im Fixsternhimmel? Und wie ist es, wenn man dem Tischtennisball noch einen
Drall mitgibt? (Hawking, Eine kurze Geschichte der Zeit, S. 32)

6 ygl. »On Star-Making« in: Goodman, Of Mind and Other Matters, S. 391f, s. auch
Cohnitz/Rossberg, a.a.O., S. 191{f.

27 Goodman, Weisen der Welterzeugung (WW), S. 14.

28 Albert, Hans, Der Mythos des Rahmens und der moderne Antirealismus. Zur
Kritik des idealistischen Riickfalls im gegenwirtigen Denken, in: Gadenne/Wendel
(Hg.), Rationalitit und Kritik, S. 9-23, hier S. 15.

361

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

ten ihrerseits einen pauschalen Irrationalismus-Vorwurf gefallen las-
sen. Fischer begriindet, weshalb.?*

Fiir den Pragmatismus, z. B. bei James, auf den sich Goodman zu
Beginn der WW beruft, ist es aber gerade die Pluralitat des Wirk-
lichen, die als real gelten muss und jeder Systematisierung wesens-
fremd ist, eine additive Welt des »UND«. Lange vor der postmoder-
nen Ubernahme des Pluralititsparadigmas (vom amerikanischen
Pragmatismus und von Nietzsches Rationalismuskritik her beein-
flusst) wird hier also ein Pluralismus vertreten, der Goodman mit
seinem konsequenten Pluralismus jeden Monismus angreifen ldsst.
Er bezeichnet sich selbst als »Irrealisten«,? da er die beiden Pri-
missen des Realismus ablehnt: 1. die Existenz einer wohlstrukturier-
ten Welt unabhingig von unserem Denken und unseren Beschrei-
bungen (ontologische Version), 2.die prinzipielle Erkennbarkeit
dieser Welt, iiber die wir »objektives Wissen in Form zutreffender
wahrer Darstellungen erlangen«®! konnen (erkenntnistheoretische
Version). Hingegen gilt fiir Konstruktivisten, ganz im Sinne des
Kant’schen Konstitutionsgedankens, auf den sie sich gerne zurtick-
fithren (und besonders heute, zur Zeit des radikalen Konstruktivis-
mus, der sich auf biologistische und hirnphysiologische Allianzen be-
ruft), dass wir 1. eine von uns unabhingig gedachte Welt prinzipiell
nicht erkennen konnen, und 2. die uns bekannte Welt mithilfe von
mentalen Operationen (auch Schlussprozessen) mit Hilfe unserer Be-
griffe allererst erzeugen.

»Die Idee von einer gegentiber unseren Vorstellungen unabhén-
gigen Welt (Ontologie bzw. Metaphysik) ist obsolet.«?*2 Es geht also
um eine ganz grundsitzliche Attacke auf die Ontologie, wie sie auch
fiir Peirce wichtig ist.

Mit seinem fundamentalen Pluralismus geht Goodman aber
auch anders als Carnap und Quine iiber den Gedanken der grund-
sitzlichen Ubersetzbarkeit der Systeme und der Reduzierung auf
eines (namlich eines der Physik) hinaus, womit sie die Einheit der

249 Fischer, Von der Wirklichkeit des Konstruktivismus zu den Weisen der Welterzeu-
gung, Einfithrung in: Fischer/Schmidt (Hg.), Wirklichkeit und Welterzeugung. In
Memoriam Nelson Goodman, S. 13-28, hier S. 14 f konstruiert einen modus barbara,
nach dem aus den beiden Primissen »Konstruktivismus ist Relativismus« und »Rela-
tivismus ist irrational« auf die Irrationalitit des Konstruktivismus geschlossen wird.
20 50 etwa in WW im Vorwort.

21 Fischer, a.a. 0., S. 15.

252 Fischer, a.a.0., S. 16.

362

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

Wissenschaften retten wollten.?® Im Gegensatz dazu hilt Goodman
fest:

»Ich glaube [...], dass viele verschiedene Welt-Versionen unabhingig von-
einander von Interesse und Wichtigkeit sind, ohne dass wir dabei im min-
desten zu fordern oder vorauszusetzen hitten, sie lielen sich alle auf eine
einzige grundlegende reduzieren. Der Pluralist, alles andere als anti-wis-
senschaftlich gesonnen, akzeptiert die Wissenschaften in ihrem vollen Um-
fang.«**

Goodman, der die Physik fiir »fragmentarisch« und wandelbar hilt,
mochte auch Versionen akzeptieren, die von der Physik abweichen,
und dies »bedeutet keine Aufweichung, sondern die Anerkennung,
dass zwar andere, aber nicht weniger anspruchsvolle Maf3stibe als in
den Wissenschaften dann angemessen sind, wenn es um die Einschit-
zung dessen geht, was in den perzeptiven, bildlichen oder literari-
schen Versionen iibermittelt wird.«** Sein Konstruktivismus gilt da-
her auch der Anerkennung verschiedener kulturellen Welten mit
moglicherweise anderen Vorstellungen von Wissenschaft. Und wie
Cassirer sucht Goodman nicht in den Inhalten der verschiedenen
Weltsysteme nach Einheit, sondern in der Form: »Mein Weg ist einer
der analytischen Erforschung von Typen und Funktionen von Sym-
bolen und Symbolsystemen. Weder im einen noch im anderen Fall
sollte man ein eindeutiges Resultat erwarten: Universen von Welten,
ebenso wie Welten selbst, kénnen auf viele Weisen erbaut werden«.2%

Wie aber erzeugt und erkennt man Welten, »nachdem die fal-
sche Hoffnung auf eine feste Grundlage verschwunden« ist »und die
Welt ersetzt ist durch Welten, die nichts als Versionen sind, nachdem
Substanz in Funktion aufgelost*” und das Gegebene als ein Genom-
menes erkannt wurde«?2%

Ganz sicher ist keine »Anything goes«-Beliebigkeit am Werke,
sondern Anforderungen der Stringenz, Kohirenz und Methoden-
genauigkeit:* Es geht um Komposition und Dekomposition — Zer-
legung und Zusammenfiithrung (oft beides zugleich) —, um Gewich-

23 Cohnitz/Rossberg, a.a.O., S. 193.

254 Goodman, WW, S. 17.

25 Goodman, a.a.0., S. 17f.

26 a.a.0., S.18.

%7 ein deutlicher Verweis auf Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff.

28 Goodman, WW, S. 19.

29 Goodman, a.a.O., S. 117: »Was ich bisher sagte, liuft offensichtlich auf einen ra-
dikalen Relativismus hin; doch ihm werden strenge Einschrankungen auferlegt [...].«

363

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

tung irrelevanter bzw. relevanter Strukturen, um verschiedene Ord-
nungskriterien,?® die z. B. Zeitstrukturen oder Tonhéhen verschieden
ordnen konnen (»Jahr der Rattec, jiidische, christliche, muslimische
Zeitrechnung; Zwolftonmusik, Pentatonik, etc.), um Tilgung unwe-
sentlich gewordener Strukturen und Hinzufiigen neuer Erklarungen
(wie z.B. bei der alten Phlogiston-Theorie) und Ergdnzung mit neu-
en, oft besseren, manchmal aber auch blofy anderen Theorie- oder
Strukturelementen (wie z. B. bei verschiedenen Malstilen); manchmal
aber auch mit Umgestaltungen (wie z. B. bei Variationen von Musik-
stiicken), Verzerrungen und Deformationen (wie z. B. bei Picassos Be-
arbeitung von Velasquez’ Las meninas).?!

Zuniichst kann fiir Welt-Versionen sprachlicher Natur mit Aus-
sagen, z.B. die Schilderung eines Weltkrieges aus einer bestimmten
Perspektive, Wahrheit ein relevantes Kriterium sein. Wahrheit kann
aber hier nicht die Ubereinstimmung mit »der« Wirklichkeit sein,
vielmehr geht es um das Fiirwahrhalten einer inneren Konsistenz,
wenn man keinen hartnickigen Uberzeugungen widerspricht und
keine der eigenen Vorschriften verletzt. Dazu konnen »langlebige
Vorstellungen iiber Gesetze der Logik« gehdren wie auch »kurzlebige
Uberlegungen zu jiingeren Beobachtungen«, aber auch »andere Uber-
zeugungen und Vorurteile, die unterschiedlich tief verwurzelt
sind«,2? wie z. B. die Uberzeugung, die Erde sei eine Scheibe.

In verbalen Systemen ohne Propositionen und in nichtverbalen
Systemen spiele die »Wahrheit« allerdings keine Rolle: Es erzeuge
nur Verwirrung, wenn wir von Bildern (z.B. auch nichtdarstellenden
Bildern der abstrakten Kunst, die blof8 etwas zeigen) oder von bloflen
Priadikaten sagen wiirden, sie seien wahr. Deshalb pladiert Goodman,
der den pragmatischen Wahrheitsbegriff (James: »Wahrheit als Be-
wiahrung«) ablehnt, dafiir, wie schon im letzten Teil der mit Elgin
herausgegebenen Revisionen, den Wahrheitsbegriff zu ersetzen
durch den der Richtigkeit, denn »Bilder werden unter ganz dhnlichen
Gesichtspunkten erwogen wie die Begriffe einer Theorie: auf ihre
Relevanz und die Aufschliisse hin, die sie geben; auf ihre Kraft und
ihre Angemessenheit«.2¢®

260 Man entsinne sich des Beispiels von Bambrough, Universals and Family Resem-
blances nach dem Siidseeinsulaner Baumarten nach Funktionen klassifizieren und
nicht nach den uns in der Botanik vertrauten morphologischen Gesichtspunkten.

261 Goodman, WW, S. 20-30.

262 ebd.

263 a.a.0.,, S. 33.

364

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

Zwar betrachtet der Phdnomenalist die Wahrnehmungswelt als
fundamental, doch auch diese ist nur perspektivisch und daher nur
relativ zu haben.

Das kann zwar eine Befreiung sein und neue Forschungswege
eroffnen, doch

»wem alle Welten gleich willkommen sind, der wird keine erbauen. Die
bloBe Anerkennung der vielen verfiigbaren Bezugsrahmen liefert uns keine
Karte der Himmelsbewegungen; die Einsicht, dass alternative Grundlagen
wihlbar sind, bringt keine wissenschaftliche Theorie und kein philosophi-
sches System hervor; das Bewusstsein von verschiedenen Sehweisen malt
keine Bilder. Ein grof8ziigiger Geist ist kein Ersatz fiir harte Arbeit.«2¢*

Wir miissen also an die Arbeit gehen und dafiir Alternativen auswih-
len. (Kurz zuvor hatte Goodman erwihnt, dass er selbst in seiner
eigenen Konzeption nur solche Versionen zulasse, die »den Ansprii-
chen eines harten und deflatorischen Nominalismus standhalten«.)

Welten werden dabei ebenso sehr geschaffen wie gefunden (»Ei-
ne Entdeckung machen bedeutet hiufig nicht etwa, dass man zu einer
Proposition gelangt, die vorgebracht und verteidigt wird, sondern
gleicht eher dem Fund eines passenden Teils, das sich in ein Puzzle
einfiigen lasst.«26

Fiir Goodman sind alle Prozesse der Welterzeugung Teil des Er-
kennens, denn »zur Entdeckung von Gesetzen gehort es, sie zu ent-
werfen. Das Erkennen von Strukturen besteht in hohem Mafle darin,
sie zu erfinden und aufzuprigen. Begreifen und Schopfen geht Hand
in Hand.«** Goodman geht also iiber die Alternative »Entdecken —
Erfindenc, die von Poincaré nicht nur fiir die Philosophie der Mathe-
matik, sondern auch fiir jede Wissenschaftstheorie formulierte Di-
chotomie, hinaus, die den verborgenen Platonismus nicht nur in der
Mathematik aufdecken sollte. Ebendiese »Fundamentalisten« will
Goodman mit seiner Rede von der »Erfindung von Tatsachen« irritie-
ren, namlich jene, die genau wissen, dass »Fakten gefunden und nicht
gemacht werden, dass Fakten die eine und einzig reale Welt konstitu-
ieren und dass Wissen darin besteht, an die Tatsachen zu glauben«.2”
Eben diese eine Welt aber gibt es nicht; es gibt nur verschiedenen

264 a.a.0.,, S. 36.
265 ebd.

26 3.a.0., S. 37.
27 a.a.0., S. 114.

365

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Weltversionen — nicht nur historisch, sondern auch kulturell —, und
wir sind es, die sie machen. Die Symbole der vielen Systeme, so
Scholz, liefern keineswegs »passive Abbilder einer zu entdeckenden
Welt, sondern gehen in die Konstitution dessen ein, worauf Bezug
genommen wird: Sie sind mit anderen Worten weltkonstitutiv.«263

3.2.2.2 Antimetaphysischer Nominalismus

Wie ldsst sich nun der bereits erwihnte Nominalismus in der Good-
man’schen Konzeption verstehen? Schlieflich muss man sowohl die
Konstruktion vieler Weltversionen in WW — gegen die Vorstellung
der einen, wirklichen und wahren Welt — als auch den Nominalismus
mit einer strikt antimetaphysischen Haltung erklaren. (Scholz hatte
dies als »anti-absolutistischen Pluralismus« klassifiziert.2¢%)

Hatte Peirce noch mit seinem Begriffsrealismus (mit fundamen-
tum in re) eine idealistische Position vertreten und die universalien-
theoretische Position des Duns Scotus favorisiert, so findet sich bei
Goodman demgegeniiber ein strenger Nominalismus, der sich aus
dem Antiplatonismus der am Empirismus orientierten frithen ana-
lytischen Philosophie speist.

Im Streit um die Natur von allgemeinen Begriffen (»Univer-
salien«) hatte Wilhelm von Ockham nach kritischer Beschiftigung
mit Thomismus und Scotismus die Maxime ausgegeben »pluralitas
non est ponenda sine necessitate« (in der Literatur bekannt als »Ock-
ham’s razor«, das eine Fiille von ontologisch eigenstindigen Sub-
stanzen einfach abschaffte). Und da der Pluralist Goodman sich im
Aufbau einer nominalistischen Wissenschafts- und Zeichentheorie
strengen logischen Kriterien unterwirft, bevorzugt er einfache Krite-
rien und will auf Unnétiges verzichten (»simplex sigillum veri« hatte
Wittgenstein in TLP 5.4541 als Prinzip genannt). Es geht um die Fra-
ge, ob den Allgemeinbegriffen etwas in oder an den Gegenstinden
wesensmaflig, also von Natur aus entspricht oder ob die Verwendung
allgemeiner »Namen« (oder Be-zeichnungen) nur dadurch gerecht-
fertigt ist, dass sie gewohnheitsmiflig eben so bezeichnen, und nicht

268 Scholz, In memoriam Nelson Goodman, in: Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.),
Symbole, Systeme, Welten, S. 23.
269 a.a.0., S. 18.

366

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

anders, und dadurch im Nachhinein (»universalia sunt post res«) Vor-
stellungskomplexe wachrufen, die man mit den Begriffen verbindet,
die dann nur als Namen (»label«) fiir bestimmte Gegenstandsbereiche
per Konvention eingefiihrt werden.

Eigenstindige mentale Entititen sind unnétig, Goodman lehnt
sie ab, und damit notwendigerweise auch die Dimension des Inter-
pretanten in der Peirce’schen Zeichentriade. Dieser strenge Nomina-
lismus hat Folgen auch fiir die Definitionslehre: In der klassischen
Vorstellung der Zuschreibung eines allgemeinen Begriffs (z.B.
»Mensch«) auf ein Einzelobjekt definierte man eine Klasse von Ge-
genstinden tiber gemeinsame Eigenschaften (animal rationale etwa).
Bei Ubereinstimmung mit diesen allgemeinen definierenden typi-
schen Eigenschaften (»Essenz«) konnte das Einzelobjekt der Klasse
dieser Gegenstinde und damit auch dem entsprechenden Namen,
bzw. der iiblichen Bezeichnung, eben wegen dieser Wesenseigen-
schaften zugeordnet werden. (Bei Peirce hatte sich der Unterschied
von Sin- und Legizeichen daraus entwickelt.)

Zur Verdeutlichung der inneren Verbindung zwischen Kon-
struktivismus und Nominalismus sei die konstruktive Mathematik
herangezogen: Bereits hier hatte man solche intensionalen Definitio-
nen speziell fiir aktual unendliche Mengen durch Bezugnahme auf
eine inhaltlich festgestellte gemeinsame Eigenschaft verworfen, da
der Weg wichtig war: Gerade Zahlen etwa werden daher nicht durch
eine gemeinsame Eigenschaft, etwa als Menge aller durch 2 teilbaren
Zahlen, definiert, die dann der Vorstellung als aktual unendliche
Menge gleichzeitig gegeben sind, sondern durch Angabe einer Er-
zeugungsvorschrift: z.B. »+ 2«, wobei dann nur noch das erste Ele-
ment, auf das man rekurrieren muss, angegeben werden musste. (Die
Aufzihlbarkeit wird wichtig, und nur potentielle, d. h. an das mensch-
liche Tun gebundene Unendlichkeit war zugelassen.) Und ebenfalls
kritisieren musste man aus konstruktiver Sicht die klassische Defi-
nition einer Funktion, bei der man unter Angabe einer Argument-
menge (meist ebenfalls aktual unendlich) und Angabe einer Funk-
tionsvorschrift eine oft ebenfalls aktual unendliche Wertemenge
erzeugt. Dem Konstruktivismus ist aber das potentiell Unendliche,
ans menschliche Handeln gebundene Tun wichtig, weshalb Lorenzen
in seinem konstruktiven Aufbau der Analysis konsequent die klassi-
sche Definition einer Funktion etwa durch die einer approximativen
konvergierenden Taylor-Reihe ersetzt, bei der die Funktion mit
immer groflerer Genauigkeit prozesshaft angenihert d. h. konstruiert

367

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

werden kann.?”° Damit sind dann keineswegs aktual unendliche Men-
gen gegeben, die sich iiber bestimmte Eigenschaften definieren.

Es sind gerade diese Eigenschaften, die in der Folge aristote-
lischer Substanzphilosophie als eigenstindige Substanzen oder nach
Platon als ideelle apriorische Entititen aufgefasst wurden, je nachdem
ob sie als ante res oder in rebus galten.?”!

Das Problem ist nicht nur fiir die Logik, sondern auch fiir die
Semiotik relevant, denn Zeichen haben Bedeutungen: Z.B. kann der
Begriff »Rappe« eine Menge von Wesen mit gleicher Eigenschaft be-
zeichnen. Und diese Eigenschaften, z.B. schwarz zu sein, kann man
hypostasieren, also zu eigenstindigen Entititen hochstilisieren, in-
dem man die Rappen (sofern die Pferde gemeint sind und nicht die
Schweizer Miinzen) als Elemente einer Klasse von Gegenstanden mit
der gemeinsamen Eigenschaft, schwarz zu sein, definiert. Solche De-
finitionen unter Angabe einer gemeinsamen essentiellen (inhalt-
lichen) Eigenschaft nennt man intensionale Definitionen.?? Die ent-
sprechenden Pridikate (in diesem Fall: schwarz zu sein) sind im
besten Falle mentale Entititen, die einem Paralleluniversum angeho-
ren, mit Hilfe dessen man Begriffs- bzw. Zeichenbedeutungen de-
finiert. Genau dieses Universum mentaler Entititen will Goodman
nicht, fiir ihn ist der Grund einer gemeinsamen Bezeichnung nicht
eine gemeinsame Eigenschaft, sondern der iiblicherweise verwendete
gemeinsame Name fiir bestimmte Ensembles von Gegenstinden.
(Bereits in seiner ersten umfangreichen Arbeit A Study of Qualities
hatte er sich mit diesen Eigenschaften befasst.?”?)

Man versteht nun auch die »ontologische Sparsamkeit« Good-

770 Lorenzen, Differential und Integral, S.128ff. Lorenzen hatte bereits mit den
Grundlagen der operativen Logik und Mathematik aus dem schematischen Operieren
und dem positiven Konsequenzenkalkiil eine konstruktive Logik mit Junktoren ent-
wickelt, die neben den wahrheitsdefiniten auch die Moglichkeit unentscheidbarer Sit-
ze enthielt, so dass das tertium non datur wie in der intuitionistischen Logik nicht
allgemein galt. Lorenzens Clou war aber, dass er die klassische Logik als Teilmenge in
eben diese »effektive« Logik einbettete, so dass fiir diese Teilmenge wahrheitsdefi-
niter, d.h. entscheidbarer Aussagen die Prinzipien der klassischen Logik weiterhin
ihre Giiltigkeit behielten, und zwar jenseits jeglicher platonistischer Vorstellungen.
71 fiir eine weitergehende Einfiihrung s. Hottinger, Nelson Goodmans Nominalis-
mus und Methodologie, S. 4-12.

272 Zweifellos war hier mit der Unterscheidung von Intension und Extension Freges
Schrift Uber Sinn und Bedeutung von Einfluss.

73 Die umfangreiche Arbeit A Study of Qualities erschien wegen stindiger Um- und
Uberarbeitung erst Jahrzehnte nach seiner Promotion zu diesem Thema.

368

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

mans besser”* und seine intensive Beschiftigung mit Definitionen,
die schon in seinem mit Quine gemeinsam verfassten Aufsatz »Steps
toward a Constructive Nominalism«?> deutlich wurde und von Be-
deutung fiir sein spéteres System sein wird.

Der gemeinsame Aufsatz beginnt so:

»We do not believe in abstract entities. No one supposes that abstract enti-
ties — classes, relations, properties, etc. — exist in space time. But we mean
more than this. We renounce them altogether. [...] Moreover, even when a
brand of empiricism is maintained which acknowledges repeatable sensory
qualities as well as sensory events, the philosophy of mathematics still faces
essentially the same problem that it does when all universals are repu-
diated. «¥7¢

Man muss sich also auf das Endliche und das Konkrete konzentrieren,
denn »der Platonismus, der die vollstindige Mengenlehre einschlief3-
lich aktual unendlicher Mengen gebraucht, lasst eine ungeheure Zahl
verschiedener Entititen zu, die alle aus denselben Atomen gebildet
wurden«.2”

»By renouncing abstract entities, we of course exclude all predicates that are
not predicates of concrete individuals or explained in terms of concrete in-
dividuals. Moreover, we reject any statement or definition — even one that
explains some predicates in terms of others — if it commits us to abstract
entities. [...] Our problem is solely to provide, where definitions are called
for, definitions that are free of any terms or devices that are tainted by belief
in the abstract.«?®

Ein solches Kriterium fiir konstruktiv akzeptable Definitionen hatte
Goodman in seinem ersten Buch, The Structure of Appearance?® mit
der Idee der extensionalen Isomorphie formuliert:

74 Goodmans Mitautorin in den Revisionen, Catherine Elgin, schreibt im Vorwort zu
der von ihr herausgegebenen The Philosophy of Nelson Goodman (Band 1: Nomina-
lism, Constructivism, and Relativism in the Work of Nelson Goodman), S. XIV f: »An
acceptable constructional system must be accurate and adequate. [...] Adeaquate theo-
ries display cognitive virtues like simplicity, scope and fruitfulness.«

275 Journal of Symbolic Logic 12 (1947), S. 105-122, spiter abgedruckt in Goodman,
Problems and Projects, (PP), S. 173-198.

276 Goodman, Problems and Projects, S 173 1.

77 a.a.0., S. 82f.

778 Goodman, Problems and Projects (PP), S. 175£.

279 Goodmans Dissertation A Study of Qualities enthilt bereits nominalistische Prin-
zipien.

369

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

»A constructional definition is correct, if the range of application of its de-
finiens is the same as that of its definiendum. [...] Nothing more is required
that the two expressions have identical extensions.«*®

Das heif3t also, um auf das frithere Beispiel der Definition eines Rap-
pens zuriickzukommen: Man braucht keinerlei Allgemeinbegriffe
wie »Pferd« und »schwarz« mit abstrakten inhaltlich gegebenen Be-
griffsbedeutungen, die sich an gemeinsamen zoologischen oder phy-
sikalischen (Licht-) Eigenschaften festmachen — die ihrerseits wieder
erklarungsbediirftig sind —, wenn man ein Kriterium festlegt, nach
dem der Begriffsumfang (»Extension«) der Menge aller Rappen iden-
tisch sein soll mit dem Begriffsumfang der Menge aller schwarzen
Pferde. Sind die so beschriebenen Mengen tatsichlich identisch, wozu
auch die Ubereinstimmung in der Elementanzahl gehort, hat man
eine zulissige Definition gefunden, mit der »Rappen« ohne Riickgriff
auf bestimmte »Wesens«eigenschaften als »schwarze Pferde« erklirt
bzw. beschrieben werden konnen. Bedeutungsgleichheit (»Synony-
mie«) ldsst sich also ohne Angabe einer inhaltlichen Bedeutung fest-
stellen; die entsprechenden Definitionen von Begriffen sind oft nur
Vereinbarungen fiir abkiirzende Redeweisen.

Aber auch wenn die Erfiillungsklasse so verschiedener Begriffe
wie »Morgenstern« und »Abendstern« (das Beispiel stammt aus Fre-
ges Schrift Uber Sinn und Bedeutung) iibereinstimmt (es handelt sich
ja jeweils um die Venus), ist der extensionalen Definition Geniige
getan. Wir brauchen keine charakterisierenden bzw. definierenden
Eigenschaften, wie auch bei einer Definition von Menschen, deren
Erfiillungsklasse iibereinstimmt mit der Klasse der »federlosen Zwei-
beiner«. (Wenn man einmal den gerupften Hahn des Diogenes aus-
nimmt, den dieser Platon als Antwort auf seinen Definitionsversuch
présentierte.)

(Anders und schwieriger ist es sicher, Realdefinitionen, z.B. die
des Elektrons, entsprechend umzuformen, ohne Eigenschaften zu
verwenden.) Der implizit infinite Klassenkalkiil, der Begriffsbedeu-
tungen von Pridikaten intensional als mentale Entitdten sah, ist also
so ersetzt durch einen relationslogischen Individuenkalkiil, ! der die
ontologischen Schwierigkeiten der klassischen Definitionslehre um-

250 Goodman, The Structure of Appearance, S. 3.

21 In seinem Aufsatz A World of Individuals, spiter angedruckt in PP, S. 168ff, be-
schiftigt sich Goodman dezidiert mit Mathematik und Platonismus bzw. Nominalis-
mus.

370

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

geht. Und Begriffe, die allgemein gelaufig sind, miissen auch gar
nicht definiert werden, man kann ihrem Gebrauch in der Praxis ver-
trauen.

Allerdings muss man anmerken, dass es bei einer rein extensio-
nalen, d.h. nicht inhaltlichen Definition von Zeichenbedeutungen
nur auf die Erfiilllungsklassen derjenigen Gegenstinde ankommt, auf
die die Zeichen zutreffen. Stillschweigend vorausgesetzt werden die
pragmatischen Entscheidungen, »welche Gegenstinde zu den Zei-
chenvorkommnissen dieses Systems gehoren, welche Zeichenvor-
kommnisse zu welchen Zeichentypen und welche Gegenstinde zu
welchen Gegenstandstypen gehoren, und damit auch die Entschei-
dungen dariiber, welche Zeichenvorkommnisse von welchen Gegen-
stinden erfiillt werden.«?? Sie werden bei Goodman véllig aus-
geblendet und kénnen wohl nicht gut ohne inhaltliche Kriterien
getroffen werden.?® (Das ist wohl auch der Grund, weshalb Goodman
aus Griinden der »ontologischen Sparsamkeit« nur mit bereits voll-
stindig interpretierten Zeichensystemen operiert und pragmatische
Probleme, die bei der Analyse der Verwendung von Zeichen durch
Personen entstehen, vernachlissigt.)

So ergibt sich aber das Problem, dass eine extensionale Definiti-
on von Bedeutungen mithilfe von Begriffsumfingen, die doch eher
statisch ist, Phanomene des Bedeutungswandels von Ausdriicken nur
mit Anderung der Erfiillungsklassen erkliren kann. Hier sind inhalt-
liche Beschreibungen doch hilfreicher.

Das Problem allgemeiner Aussagen bzw. der Folgerung des Zu-
treffens allgemeiner Pridikate, wenn man wie Goodman von lauter
Einzelfillen ausgeht, hatte Goodman schon linger beschiftigt; und es
steht im engen Zusammenhang mit seinen Uberlegungen zum In-

82 Fricke, Zeichenprozess und dsthetische Erfahrung, S. 84. Fricke glaubt also, dass
Goodman seinen radikalen Nominalismus nicht durchhalten kann und pladiert daher
im Riickgang auf Carnap und Morris fiir einen dualistischen Bedeutungsbegriff, der
auch eine intensionale Dimension zulésst: »Die intensionale Bedeutung eines Pradi-
katsausdrucks ist der Begriff von dem semantischen Klassifikationsmerkmal, anhand
dessen die Personen, die diesen Ausdruck zur Beschreibung von Gegenstinden ver-
wenden, dariiber entscheiden, ob ein bestimmter Gegenstand diesen Ausdruck erfiillt
oder nicht.« (S. 87) Es ist aber gar nicht notig, solche inhaltlichen Eigenschaften als
eigenstindige mentale Entititen zu begreifen; aus Frickes pragmatischer Perspektive
konnen die inhaltlichen Bedeutungen eines Pridikatsausdrucks allein »auf empiri-
schem Weg, d.h. durch die Untersuchung des vergangenen und gegenwirtigen
Sprachgebrauchs einer Sprachgemeinschaft, durchgefiihrt werden.« (S. 90)

28 Fricke, a.a.0., S. 82-93.

371

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

duktionsproblem, das er als Teil oder eine bestimmte Fassung des
Universalienproblems sieht, denn die Induktion geht von beobacht-
baren Einzelfillen aus, will aber auch fiir die nichtbeobachteten Ein-
zelfille ein verallgemeinerndes Gesetz finden, was Goodman als Pro-
jektion in die Zukunft iiber das Konkrete hinaus und als Voraussage
(»forecast«) ansieht, denn allenfalls sei eine Theorie der berechtigten
Fortsetzung moglich.?** Hat eine solche Verallgemeinerung, z. B. dass
alle Planetenbahnen kreisformig seien, ein fundamentum in re? Ist
sie in der Sache begriindet? Das wiirde fiir eine iiber die Jetztzeit
hinausgehende Real- oder Idealexistenz der entsprechenden Gesetz-
mafigkeiten sprechen, was dem Konstruktivismus widerspriche. Je-
denfalls geht man in der Praxis immer von den bis zu einem be-
stimmten Zeitpunkt und in bestimmten Horizonten gemachten
Beobachtungen aus. Dabei ist fiir Goodman entscheidend die Angabe
der notwendigen und hinreichenden Bedingungen, unter denen man
von Einzelfillen auf allgemeinere Aussagen, die auch in der Zukunft
Giiltigkeit haben sollen, schliefSt. Goodman nennt dies das »Problem
der irrealen Bedingungssitze«, und mit dieser Neufassung des Induk-
tionsproblems (Ernst redet sogar von einer »Losung« dieses Pro-
blems?®) wurde er bekannt, schon bevor er in Biichern seinen wei-
teren Theoriehorizont ausbreiten konnte.25

Humes Erkliarung der Induktion mit »Denkgewohnheiten« fin-
det er »erfrischend subjektivistisch«, verniinftig, aber nicht véllig be-
friedigend.?

Das »neue Ritsel der Induktion«, so Goodmans Formulierung,
zeigt fiir Scholz, dass »syntaktische (formale) und semantische Be-
dingungen nicht geeignet sind, die Trennlinie zwischen giiltigen und
ungiiltigen induktiven Schliissen zu ziehen. [...] Die induktive Logik,
wenn man iiberhaupt von einer solchen reden mag, kann nicht in der
Weise formal sein, wie es die deduktive Logik ist.«**® Denn Induk-
tionsregeln sind Kodifizierungen einer vorgingigen Praxis, sie sind

284 Goodman, Fact, Fiction, and Forecast, S. 81 und 110.

2% Ernst, Induktion, Exemplifikation und Welterzeugung, in: Steinbrenner/Scholz/
Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten, S. 102.

2% Der entsprechende Aufsatz ist heute zum ersten Teil von Fact, Fiction, and Fore-
cast (FFF) geworden.

27 Goodman, FFE S. 82.

28 Scholz, In memoriam Nelson Goodman, in: Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.),
Symbole, Systeme, Welten, S. 20.

372

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

gerechtfertigt, wenn sie diese Praxis addquat wiedergeben.?®® Damit
liegt der Grund des Erkennens, z. B. allgemeiner Gesetzmifigkeiten,
nicht in einer vorgingig bestimmten Beschaffenheit der Welt, der
unsere Erkenntnisse immer besser zu entsprechen hitten, sondern
»in unserem erfolgreichen (Sprach-)Handeln aufgrund verinder-
licher Standards«.2

Goodman bringt seine Pramissen mit einem Satz auf den Punkt,
der zum gefliigelten Wort wurde: »Never mind mind, essence is not
essential, and matter does not matter.«2!

Beim Aufbau von Zeichensystemen kann es nicht um Wesens-
eigenschaften und iberindividuelle mentale Bedeutungen gehen,
aber auch nicht um eindeutige Ableitungen aus einer vorgegebenen
materiellen Basis: Es gibt nimlich »zahllose Welten, durch den Ge-
brauch von Symbolen aus dem Nichts erzeugt«. So beginnt Good-
mans Ways of Worldmaking, und im Vorwort bekriftigt er, dass sein
Buch »mit dem Rationalismus ebenso auf Kriegsfuf3 steht wie mit
dem Empirismus, mit dem Materialismus ebenso wie mit dem Idea-
lismus und dem Dualismus, mit dem Essentialismus ebenso wie mit
dem Existenzialismus«.?? Gleichwohl glaubt er, dass »das Buch zur
Hauptstromung der modernen Philosophie gehort[...], die nun
schliefllich dahin gekommen ist, die Struktur der Begriffe durch die
Strukturen der verschiedenen Symbolsysteme der Wissenschaften,
der Philosophie, der Kiinste, der Wahrnehmung und der alltiglichen
Rede zu ersetzen«.?”® Wir sind es, die die Zeichen je unterschiedlich
verwenden, damit ganze Zeichensysteme entwerfen und ihnen Be-
deutungen zuschreiben.

3.2.2.3 Denotation, Exemplifikation und Ausdruck

Welche Zeichenfunktionen lassen sich nun zu diesem Zweck unter-
scheiden? Fiir Goodman gehort »die Erforschung der Natur der Re-

289 ebd. Scholz bezieht sich hier auf FFE, S. 64.

20 Peter, Analytische Asthetik, S. 38.

1 Goodman, WW, S. 120 (dort von Looser iibersetzt mit »Scher dich nicht um den
Geist, das Wesen ist unwesentlich, und die Materie fillt nicht ins Gewicht.« Somit
werden u.a. Idealismus, Essentialismus und Materialismus abgelehnt. »Matter« heifit
aber auch »Sache«; man konnte also auch iibersetzen: »Die Sache tut nichts zur
Sache.«)

22 Goodman, WW, S. 10.

2% ebd.

373

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

prasentation an den Anfang jeder Untersuchung dariiber, wie Sym-
bole innerhalb und auflerhalb der Kiinste funktionieren«.?** Fiir eine
derart allgemeine und weitgefasste Symboltheorie gehort gerade die
Art, wie Zeichen in der Kunst funktionieren, zum Priifstein. Denn
auch in der Kunst passiert Erkenntnisfortschritt, da die Symbolisie-
rung kognitiv effizient ist: Sie muss »grundsitzlich danach beurteilt
werden, wie gut sie der kognitiven Absicht dient: nach der Feinheit
ihrer Unterscheidungen und der Angemessenheit ihrer Anspielun-
gen; nach ihrer Arbeitsweise im Erfassen, Erkunden und Durchdrin-
gen der Welt; danach, wie sie an der Schaffung, der Handhabung, der
Erinnerung und der Transformation des Wissens beteiligt ist«.>

Goodman untersucht die Strukturen der verschiedenen Zeichen-
systeme in Wissenschaft, Alltag und Kunst:

»Die vielfiltigen Weisen der Symbolisierung in den Kiinsten sind, das ist
eine von Goodmans Pointen, bei unseren kognitiven Bemiihungen von
ebenso grofler Bedeutung wie die Theorien, Formeln und Diagramme in
den Wissenschaften. Kunstwerke sind ebenso wie wissenschaftliche Syste-
matisierungen komplexe Symbole, die wir in unsrem Streben nach Er-
kenntnis und Verstehen schaffen, anwenden und interpretieren.«>%

Eine Typologie der Zeichen muss fiir Goodman, wie man sich vor-
stellen kann, anders als bei Peirce aussehen; und in der Tat beginnt
Languages of Art bereits auf der ersten Seite mit einer Kritik der
Peirceschen Zeichenart »lkon«. Definiert man Ahnlichkeit als Uber-
einstimmung in einer oder mehreren Eigenschaften — und nicht etwa
durch Isomorphie oder Verwechselbarkeit, denn dieser erstere Begriff
von Ahnlichkeit wird nach Scholz hiufig unausgesprochen bei Ahn-
lichkeitsauffassungen im Bereich des Bildhaften zugrunde gelegt —,
so ergebe sich unmittelbar »die Verlegenheit, anzugeben, was Eigen-
schaften sind, was als Eigenschaft gilt, und was nicht«.2”” Obwohl sich
Peirces »lkon« in der Erstheit nicht ausschlieB8lich auf Bilder bezieht,
kritisiert Goodman es (zu Recht) im Rahmen visueller Reprisentati-
on und hat wohl abbildende Bilder (wie z.B. Portrits) im Sinn: »Die
naivste Auffassung von Reprisentation konnte man vielleicht folgen-

2% Goodman, Sprachen der Kunst, S. 15.

2% Goodman, Kunst und Erkenntnis, in: Henrich / Iser (Hg.), Theorien der Kunst,
S. 584 f (der Aufsatz stellt die urspriingliche Form des Schlusskapitels von Languages
of Art vor.)

2% Scholz, In memoriam Nelson Goodman, a.a.O., S. 21.

27 Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen, S. 53.

374

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

dermaflen charakterisieren: >A reprisentiert B dann und nur dann,
wenn A B deutlich dhnlich ist.<« Obwohl sich die Auffassung hartna-
ckig halte, konnten doch »kaum mehr Irrtiimer in eine solche kurze
Formel gepresst werden«.2

Was ist eigentlich Ahnlichkeit? Auch Eco wird den unprizisen
Ahnlichkeitsbegriff bei Peirce kritisieren. Zumindest kann man sa-
gen, dass die Ahnlichkeitsrelation, wenn sie denn eine Aquivalenzre-
lation sein soll — und das ist nicht zwingend —, nicht nur reflexiv und
transitiv ist (aber das ist trivial: Selbstahnlichkeit und Ahnlichkeits-
ketten — bei denen der Grad der Ahnlichkeit abnehmen kann - sind
eher nicht von Interesse). Die Aquivalenzrelation ist aber auch — an-
ders als die Kausalrelation?” — symmetrisch, denn wenn A B dhnele,
miisse B auch A ebenso sehr dhneln — wie es z.B. bei Zwillingen oft
der Fall ist.

Das allerdings gilt fiir Reprisentationen nicht: Ein Gemilde
kann einen Portritierten reprisentieren, dieser aber nicht das Ge-
mailde, und »keines der Autos, die vom Montageband kommen, ist
ein Bild irgendeines der {ibrigen«.>®

Es ist allerdings misslich, dass Goodman hier den Bildbegriff of-
fenbar im Sinne von Reprisentation verwendet, ohne ihn zu prazisie-
ren (Abbild? Kopie?). Und es ist auch misslich, dass er bei der Refle-
xion des Zusammenhangs von (dhnlichem) Bild und Reprisentation
nicht zwischen Bildtriger und Darstellung unterscheidet: Wenn nach
Goodman »ein Gemailde des Schlosses Marlborough von Constable
jedem anderen Bild dhnlicher ist als dem Schloss, und doch [...] das
Schloss (reprisentiert) und nicht ein anderes Bild«,*! so trifft das
Argument ungeachtet verschiedener Grade von Ahnlichkeit, die noch
zu spezifizieren wiren, auf den materiellen Bildtriager, also die be-
malte Leinwand, zu. Doch man kann sicherlich sagen, dass es optische
Ahnlichkeiten zwischen einigen Eigenschaften in der Darstellung
und im abgebildeten Original festzustellen gibt, und solche Ahnlich-
keit bestimmter Eigenschaften bzw. Merkmale kénnte man auch um-

2% Goodman, Sprachen der Kunst, S. 15.

2% vgl. das Kapitel iiber kausale Bildtheorien bei Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen,
S. 82ff.

0 a.2.0., S.16. Allerdings ist der Schluss von der internen Ahnlichkeit zwischen
Gegenstinden auf bildhafte Reprisentationsfunktionen so nicht gezogen worden. Al-
lenfalls konnte man sagen, dass ein Foto eines Prototyps alle anderen der gleichen Art
reprasentiert.

%1 Goodman, Sprachen der Kunst, ebd.

375

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

gekehrt feststellen, weshalb wir auch Ahnlichkeitsbezichungen er-
kennen konnen. (Allerdings will Goodman mit seinem extensionalen
Individuenkalkiil ja von solchen Eigenschaften nichts wissen.)

Die Schwierigkeit scheint hier in der vorausgesetzten (und eben-
falls nicht symmetrischen) Urbild-Abbild-Relation und in einem so
verstandenen Begriff der Re-Prisentation zu liegen.

Das sieht Goodman genauso: Auch eine Vorstellung von Nach-
ahmung hilft nicht weiter: Was genau, welcher Aspekt des Originals
soll nachgeahmt bzw. kopiert werden?

Denn die Weisen, in denen ein Gegenstand ist, sind vielfaltig,
nicht nur perspektivisch, und wenn man alle kopieren wollte (wie
Picassos Versuche mit Multiperspektivitit im Bild zeigen), so ergébe
sich kein realistisches Bild.>” Optisches Kopieren aber in der »Weise,
wie der Gegenstand sich fiir den Normalgesichtigen aus angemesse-
ner Entfernung, giinstigem Blickwinkel, bei gutem Licht, ohne Hilfs-
mittel darbietet, nicht beeinflusst durch Gefiihle, Abneigungen und
Interessen und nicht gedanklich und interpretativ ausgeschmiickt,
also durch ein unvoreingenommenes »unschuldiges Auge«, gibt es
nicht. (Hier beruft sich Goodman auf Gombrichs Art and Illusion.3%)

»Die Abbildtheorie der Reprisentation wird also zu Beginn durch ihr Un-
vermdgen behindert, zu spezifizieren, was kopiert werden soll. Nicht ein
Gegenstand in der Weise, wie er ist, noch in allen Weisen, noch in der
Weise, wie er fiir das geistlose Auge aussieht. Dariiber hinaus ist gerade an
der Vorstellung etwas verkehrt, irgendeine der Weisen, in der ein Gegen-
stand ist, irgendeinen Aspekt von ihm, zu kopieren. [...] Wenn wir einen
Gegenstand reprisentieren, dann kopieren wir nicht solch ein Konstrukt,
oder eine Interpretation — wir stellen sie her.«?%

Die Idee einer Kopie oder Nachahmung iibersieht nach Goodman das
Moment der Konstruktion: Sowohl Bilder (erklart an Formen raum-
licher Darstellung, deren Perspektiven keineswegs, wie wir glauben,
den Gesetzen der Optik folgen) als auch Skulpturen (die wie Foto-
grafien mit zu kurzer Belichtungszeit Bewegungen »einfrieren« und
»Personen mumifizieren« oder aber als kolossale Plastiken nicht in
normalen Proportionen, sondern so, wie sie dem menschlichen Auge
als normal erscheinen sollen, erstellt werden und keineswegs origi-

302 3.a.0.,,S.17f.
303 3.a.0., S. 18f.
304 a.a.0.,, S. 20.

376

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

nalgetreu abbilden®”, machen Techniken erforderlich, die das ver-
meintliche Abbild gemifl unserer Sehgewohnheiten aufbereiten.
Das gilt genauso fiir die Wissenschaften: Auch sie entwerfen gemafS
unseren jeweiligen Denkgewohnheiten Symbolsysteme, die sich kei-
neswegs als Blaupausen der einen wahren Welt verstehen, denn auch
hier gibt es unterschiedliche Sichtweisen. Nicht Entdeckung, sondern
kreative Erfindung ist angesagt: »Die Natur ist ein Produkt aus Kunst
und Diskurs«.3%

»Die Symbole der vielfiltigen Systeme liefern keine passiven Abbilder
einer zu entdeckenden Welt, sondern gehen in die Konstitution dessen ein,
worauf Bezug genommen wird: Sie sind mit anderen Worten weltkonstitu-
tiv. Wir sehen uns einer Vielfalt von wissenschaftlichen und kiinstlerischen
Weltentwiirfen gegeniiber, von denen nicht nur einer beanspruchen kann,
angemessen oder richtig zu sein.«>"

Goodman kritisiert also nicht nur Peirces Realismus, sondern auch
seinen Begriff der Reprisentation, und insbesondere den des Icons,
iiber den Begriff der Ahnlichkeit. Indexikalische Zeichen mit Kausal-
nexus kennt auch er, so z. B. untersucht er Zeit- und Temperaturmes-
ser;*% und das Symbol, bei Peirce arbitriar und konventionell und nur
in der Drittheit vorhanden, ist fiir ihn der Oberbegriff.

Symbolsysteme — Goodman mochte ebenfalls eine umfassende
semiotische Theorie — haben fiir sich genommen keine Bedeutung, sie
brauchen Bezugnahme.

Diese Bezugnahme nennt Goodman Denotation: »Denotation ist
der Kern der Reprisentation und unabhingig von Ahnlichkeit.«3%
Weiter wird der Begriff nicht definiert, zur Unzufriedenheit einiger
Kommentatoren, doch fiir Goodman nur konsequent, da es sich um
einen geldufigen Begriff handelt, nicht nur bei Cassirer (s. etwa Ecos
Geschichte des Begriffs der Denotation von Aristoteles iiber die mit-
telalterliche Suppositionslehre bis hin zu Hobbes und Mill, der schon
zwischen Denotation und Konnotation unterschied®"?).

Bilder und Beschreibungen konnen etwas reprisentieren, weil

3% a.a.0., S.27-31.

3% a.a.0., S. 42.

37 Scholz, In memoriam Nelson Goodman, a.a.O., S. 23.
308 Goodman, LA, S. 151 ff.

3% Goodman, Sprachen der Kunst, S. 17.

310 Eco, Kant und das Schnabeltier, Anhang I, S. 453 ff.

377

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

sie denotieren, und damit ist die Denotation als notwendige Bedin-
gung fiir Représentation festgehalten.

»Bilder bestehen nicht aus Elementen eines Alphabets, [...] und verbinden
sich nicht mit anderen Bildern oder Wortern zu Sitzen.*'! Doch denotieren
Bilder und Termini gleichermaflen — passen als Etiketten auf — alles, was sie
darstellen, benennen oder beschreiben.«312

Der Begriff »Etikett« (»label«) passt zu Goodmans Nominalismus,
wobei er im Bezug singuldre und allgemeine Denotation unterschei-
det: Prddikate (»rot«) und bestimmte Bilder, z.B. in Tierlexika, de-
notieren allgemein, da sie fiir eine ganze Klasse von Gegenstinden
stehen, Eigennamen und Einzelportrits denotieren hingegen singu-
ldr, sie konnen wie Etiketten zugeordnet werden, da sie auf eine be-
stimmte Person verweisen. Ein klassischer Fall von Denotation sind
die Buchstabenzeichen eines Wortes, die einen bestimmten Gegen-
stand bezeichnen. Gesten, Partituren und Choreographien, Foto-
grafien denotieren, ebenso die Farbe Grau, die auch metaphorisch
denotieren und fiir Tristesse stehen kann.

Was aber, wenn rein abstrakte Bilder — anders als Mondrians Bild
»Trafalgar Square«, das die geometrischen Verhiltnisse des Londoner
Platzes ziemlich genau abbildet — gar kein Sujet haben und sich auch
nicht selbst denotieren, wie Malewitschs »schwarzes Quadrat« es tut?
Oder, um ein sprachliches Beispiel zu verwenden: wie die Worte
»kurz« und »vielsilbig«?

Was, wenn Begriffe oder Sitze auf nichts, weder wortlich noch
metaphorisch, zutreffen? »Im Gegensatz zu Don-Quichote-Portraits
und Kentauren-Bildern sind solche Werke keine buchstiblichen Eti-
ketten auf leeren Gefiflen oder phantasievolle Etiketten auf vollen,
sie sind gar keine Etiketten.«’® In einer rein extensionalen Semantik
ergeben sich namlich Probleme bei Bedeutungsverschiedenheit von
extensional gleichen Pridikatausdriicken, z.B. fiir solche Ausdriicke
wie »Engel« oder »Einhorn«, die gar nichts denotieren und daher
auch nicht Erfillungsgegenstinde von Prddikaten sein kénnen.’*

31 Hier ldsst Goodman die frithen piktographischen Schriften aufler Acht, sowie das
Phinomen von Comic-Bildergeschichten, auch Bilderfolgen konnen erzihlen.

312 Goodman, WW, S. 127 (Kursivierung von mir).

33 a.a.0., S. 130.

314 Goodman ersinnt hier die Unterscheidung von primérer und sekundérer Extensi-
on. Ausdriicke wie »Engel« und »Einhorn« haben verschiedene Bedeutung, obwohl
sie von denselben Gegenstinden erfiillt werden (ndmlich gar keinen). (Freges leere

378

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

Thre Erfiillungsklasse ist gleich, und zwar leer, was nach Goodmans
Definition extensionaler Isomorphie bedeuten miisste, dass man die
Gegenstinde identifizieren konnen miisste. Fiir Kulenkampff ist das
unsinnig: Rubens Kentaurenschlacht in Madrid und die New Yorker
Teppiche der Jagd auf das Einhorn stellen durchaus Verschiedenes
dar.?®®

Goodman beschreibt fiir solche Fille eine zweite, nicht denotative
Zeichenfunktion, die Exemplifikation, die vor ihm noch kaum be-
schrieben worden war und vielen als Schliissel zu Goodmans Zei-
chentheorie gilt.*'¢ (Die Kombination von Denotation und Exemplifi-
kation geht wohl auf Wittgensteins Unterscheidung von Sagen und
Zeigen zuriick.’"”) Am Beispiel eines Stoffmusters erklart Goodman,
wie ein materieller Gegenstand als »sample« Bezug nehmen kann auf
eine Gesamtheit, die mit ihm vorstellbar wird, denn das Muster be-
sitzt nicht nur bestimmte Eigenschaften, es zeigt sie auch vor. So gibt
ein Gymnastiklehrer z. B. »Proben«,'® Muster, fiir das, wozu er seine
Schiiler — meist sprachlich — animieren mdochte, z.B. einen Auf-

Menge steht Goodman nicht zur Verfiigung, da er keine Mengen, sondern nur Indi-
viduen zulisst.) Betrachtet man aber Engelbilder und Einhornbilder, so sind die Erfiil-
lungsgegenstinde durchaus verschieden (vgl. Fricke, a.a.O., S. 92f).

315 Kulenkampff, Von Einhérnern und Kentauren. Schwierigkeiten mit Goodmans
Theorie der Darstellung, in: Nida-Riimelin (Hg.), Rationalitit, Realismus, Revision,
S. 762 f. Das Problem trifft auch fiir die entsprechenden Pridikate zu, die das Gleiche
bedeuten miissten; und Goodman hat auf das Problem (in PP) mit einer weiteren
Unterscheidung reagiert, nach der die »Pridikate >Einhorn< und >Kentaur« nicht die-
selbe Bedeutung haben, weil gewisse zusammengesetzte Pridikate verschiedene Ex-
tensionen haben, die die Terme >Einhorn< bzw. >Kentaur« als Teil enthalten.« (a.a.O.,
S. 763) Fiir Kulenkampff fehlt bei Bildern »die nominalistische Intuition. AufSerdem
haben wir bei Wortern den Eindruck, dass sie uns zu den Dingen hinfiihren, bei Bil-
dern dagegen, dass sie uns die Dinge herbringen oder vorzeigen«; das sei ein »phdno-
menologischer Unterscheid, der verschwindet, wenn bildliche Darstellungen als Sym-
bole aufgefasst werden«. Die Konsequenz fiir Kulenkampff ist, dass er bezweifelt, ob
darstellende Bilder als Symbole aufgefasst werden konnen. Man kann aber auch ein-
fach schliefen, dass der strenge Nominalismus mit der Vorstellung von blof8 exten-
sional gegebenen Bedeutungen, den Goodman sowieso nicht durchhalt, Ursache des
Problems ist.

316 vgl. Fricke, a.a.0., S. 931.

37 Mersch, Die Sprache der Materialitit: Etwas Zeigen und Sichzeigen bei Goodman
und Wittgenstein, in: Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten,
S. 145 nennt als Beleg die TLP-Stellen 3.262, 4.022, 4.12.-4.1212, 4.126. 5.62. 6.12,
6.36 und 6.522.

318 Goodman, LA, S. 69.

379

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

schwung am Barren. »When meaning is discussed we normally think
of a relation going from sign to thing. [...] But in some cases the
relationship has the opposite direction.«3!?

Wihrend die Gesten eines Dirigenten Téne bzw. Rhythmen de-
notieren, kann die Probe« eines Orchesters die in der Partitur fest-
gehaltene Musik exemplifizieren. Dabei ist Exemplifikation sehr se-
lektiv: Ein Gegenstand instantiiert viele Pradikate, z.B. im Falle des
Stoffmusters fiir einen Anzug Farben, Webarten, Qualitit. Die Grofle
der Probe bzw. ein gezackter Rand werden eher nicht von Belang sein,
d.h. einige Pridikate werden »umgebungs- und interessenabhingig
herausgehoben«.320

So kénnen ein Stein, z.B. ein Bergkristall, der am Rande eines
Wanderwegs lag und woméglich gar nichts exemplifizierte, oder auch
eine Tortenattrappe, in verschiedenen Umgebungen unterschiedliche
Symbolfunktionen haben: In einem geologischen Museum kann der
Stein seine Farbe und Struktur exemplifizieren, fiir einen Juwelier
spezifische Eigenschaften seiner moglichen Verarbeitung zu einem
Schmuckstiick, so wie die Tortenattrappe im Schaufenster eines Kon-
ditors®?! einige Eigenschaften einer moglichen (singuldren) Hoch-
zeitstorte (Aussehen, Form, Farbe, aber nicht: Geschmack) exempli-
fizieren kann, wihrend sie als Deko-Objekt in den Auslagen von
Geschiften fiir Hochzeitsmode und -bedarf oder in einem Kindermal-
kurs sicherlich andere Pridikate exemplifizieren wird. Ein impressio-
nistisches Bild, z.B. die »Papageienallee« von Liebermann, kann in
einem Kunstmuseum eine Stilrichtung exemplifizieren, fiir Spazier-
ginger auf der Papageienallee am Wannsee aber auch eine Erinne-
rung instantiieren, z. B. an Licht, Schatten und Wirme, und bestimm-
te Empfindungen hervorrufen, die vielleicht zur Entstehung des
Gemialdes gefithrt haben. Wegen dieser kontextabhéngigen Selektivi-
tat — es werden je andere Momente als bedeutsam herausgehoben —
handelt es sich »nicht einfach um die Umkehrung der Denotations-
relation; die Exemplifikation ist vielmehr, technisch gesprochen, nur
eine Subrelation der Konversen der Denotation.«%?

319 Sgren Kjerup, The Approach of Goodman, in: Posner et al. (Hg.), Semiotik, Teil-
band 14.2, S. 2326.

30 Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen, S.183; s. auch die gleiche Formulierung bei
Goodman, LA, S. 65.

31 Das Beispiel stammt von Oliver Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen, S. 183.

322 3.a.0.,, S.183f.

380

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

»Exemplifikation ist eine wesentliche Form der Symbolisierung in den
Kiinsten« und »auch fiir die Wissenschaften entscheidend. [...] Insofern
als Symbole nur solche Eigenschaften exemplifizieren kénnen, die sie be-
sitzen, konnte es den Anschein haben, als sei der Bereich der Exemplifika-
tion verhiltnismiflig gering. Aber dies ist nicht der Fall. Alles, was als Probe
dient, funktioniert als ein Symbol, indem es Eigenschaften exemplifiziert,
deren Probe es ist.«?

Fiir Ernst ist die Exemplifikation »der Schliissel zum Verstandnis von
gegenstandsloser Kunst«, denn hier wird nichts représentiert bzw.
denotiert.??*

Symbole kénnen auch metaphorisch exemplifizieren, und sie
tun dies sogar oft: So kann ein mathematischer Beweis metaphorisch
eine Eigenschaft wie Eleganz exemplifizieren, ein Gemailde eine Ei-
genschaft wie Pragnanz.’?

Ausdruck braucht solche metaphorische Exemplifikation:*¢ So
sieht die Schauspielerin Liv Ullmann in Ingmar Bergmanns »Szenen
einer Ehe«, wihrend sie auf ihren selbstgewihlten Filmtod wartet,
auf ihre Armbanduhr — sie wird grofy im Bild gezeigt — und sieht
gelassen zu, wie ihre Zeit ablauft. Francis Bacons Gemailde des schrei-
enden Papstes im Kifig denotiert Innozenz X., das Bild exemplifiziert
aber auch bestimmte Symbole seines Standes (Habit, Pileolus, Stola,
Thron), es gewinnt aber seine starke Ausdruckskraft durch metapho-
rische Exemplifikation: Der stumme Schrei eines jeden in Konventio-
nen eingesperrten Menschen zeigt hinter der Fassade der Konvention
eine zweite Ebene: die der psychischen Wirklichkeit.

Doch »Werke driicken nur solche Eigenschaften aus, die sie me-
taphorisch exemplifizieren, wenn sie als dsthetische Symbole inter-
pretiert werden«:*” So driickt de Chircos Gemilde »Der Grofie Me-
taphysiker« eine Kritik aus: Zunichst denotiert die mit einem Mantel
halb umbhiillte Gestalt auf dem Sockel eine Menge oberflichlich dhn-
licher Denkmiiler.

Der Kopf hat jedoch kein menschliches Gesicht, und der halb zur
Seite fallende Umhang gibt den Blick in das Innere der Gestalt frei:
sie ist keineswegs menschlich, sondern in ihrem Innersten aufgebaut

23 Goodman/Elgin, Revisionen, S. 36.

324 Ernst, Induktion, Exemplifikation und Welterzeugung, a.a.O., S. 105.
325 Goodman/Elgin, Revisionen, S. 36

326 Goodman/Elgin, ebd., S. 166.

%7 vgl. Goodman/Elgin, Revisionen, S. 37.

381

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Bild 33: Giorgio de Chirico, Der grofie Metaphysiker (1924-26)

und gestiitzt von allerlei Konstruktionswerkzeugen wie Reif3schie-
nen, Geodreieck, einigen notdiirftig zusammengeschusterten Latten,
die nur scheinbar Stabilitit suggerieren. Die Gestalt ist, wie das
Kunstwerk selbst, konstruiert. Was von aufSen fiir das Label »Meta-
physik« steht, ist im Inneren blof} aus metaphorischen Symbolen fiir
menschliches Konstruieren notdiirftig zusammengeschustert, also
Menschenwerk. Damit erweist sich de Chiricos »pittura metafisica«
hier gerade als antimetaphysische Malerei: Sie bringt die konstrukti-
vistische Kritik an einer vom Menschen unabhingig existenten, vor-
giangigen und objektiven Wirklichkeit zur Geltung. Alles ist Kon-
struktion.

Und der starke Ausdruck von Grosz’ Selbstbildnis »The Painter
of the Hole« entsteht durch metaphorische Exemplifikation einer

382

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

psychischen Ausnahmesituation, in der der zwangsweise ins Ausland
emigrierte sonst sehr gesellschaftskritische Maler bar seiner Wurzeln
nur noch die eigene innere Leere zu Papier, bzw. auf die Leinwand
bringen kann. Die gebrochenen Farben exemplifizieren metaphorisch
einen gebrochenen Menschen, der innerlich leer, nur noch als Hiille
mit Augen, vor der Leinwand platziert wird, um als Exempel fiir sei-
nen eigenen Zustand zu dienen, und die Ratten (die das sinkende
Schiff verlassen werden) stehen metaphorisch fiir den drohenden Un-
tergang.

Mit den drei Zeichenfunktionen Denotation, Exemplifikation
und Ausdruck beschreibt Goodman also unterschiedliche Aspekte
der Wirkungsweise von Symbolen nicht nur sprachlicher, sondern
auch bildhafter Art. Schwierigkeiten ergeben sich allerdings bei der
Interpretation sprachlicher Symbole oder Metaphern, z.B. in der Ly-
rik, wie etwa bei Paul Celans »schwarzer Milch« in der »Todesfuge«.
Sie denotiert nichts, aber was exemplifiziert sie, was driickt sie meta-
phorisch aus? Hier wird man mit einer nominalistischen Semantik
ohne inhaltliche Begriffsbedeutungen kaum weiterkommen. (Und
wie oben bereits erwihnt, befasst sich Goodman daher nur mit bereits
vollstindig interpretierten Zeichen.)

3.2.2.4 Notationssysteme

In Languages of Art verfolgt Goodman das Interesse — anders als
andere sprachanalytische Philosophen —, die Sprachen von Wissen-
schaft und Kunst nicht zu trennen. Man hat also keine »Theorie &s-
thetischer Sprachen zu erwarten, zu deren zentralem Anliegen eine
Unterscheidung zwischen dsthetischen und anderen Arten von Spra-
chen, z.B. epistemischen Sprachen oder Wissenschaftssprachen, ge-
hort.«3® Im Gegenteil gibt es fiir ihn kein Zeichen oder Zeichensys-
tem, dessen sich die Kunst nicht bedient oder bedienen konnte.32°

Es geht Goodman um eine allgemeine Symbol- oder Zeichen-
theorie, wie er im Vorwort zu LA betont: »my study ranges beyond
the arts into matters pertaining to the sciences, technology, percepti-
on, and practice. [...] The objective is an approach to a general theory
of symbols.«*** Damit will er ausdriicklich die vertraute Unterschei-

328 Fricke, a.a.0., S. 79.
329 ebd.
30 Goodman, LA, S. XI.

383

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

dung zwischen Wissenschaft und Kunst unterlaufen,®! denn sowohl
wissenschaftliche Erkenntnis und Entwicklung von Theorien als auch
das Herstellen von Kunstwerken erzeugt Welten. Der Unterschied
bestehe im Anwendungsfeld der Zeichensysteme, und er markiere
»auch keine Trennungslinie zwischen dem Wissenschaftlichen und
Asthetischen.«?

Auch unsere Wahrnehmung raumzeitlicher Gestalten konstru-
iert:

An den obenstehenden Zeichnungen macht Goodman klar, dass wir
uns »energisch und einfallsreich, bewusst und automatisch darum
(bemiihen), alles Erforderliche bereitzustellen, um getrennte Stiicke
zu einem einzigen Objekt oder Pseudoobjekt zusammenzufiigenc,
denn »Zusammenhang ist eine Standardforderung fiir die Einheit
des Objekts«,*? da fiir gewohnlich unsere Erkenntnisobjekte keine
raumzeitlichen Liicken haben. Wir interpolieren also bereits im Ko-
gnitiven, oft auch unbewusst, um diesen Zusammenhang herzustel-
len. Diese Idee des Zusammenhangs findet man auch im Begriff des
Kontinuums der rationalen Zahlen, denn sie stellen keine abzihlbar
unendliche Menge dar, sondern es lassen sich zwischen je zwei ratio-
nalen Zahlen (z.B. in der Form von Dezimalbriichen) beliebig viele
weitere Zahlen angeben, sodass es keinerlei Liicken gibt, und seien sie
auch noch so klein. Man sagt auch, die rationalen Zahlen liegen
»dicht« auf dem Zahlenstrahl. Dieser »dichte« Zusammenhang®* lie-
fert Goodman nun ein Kriterium fiir die Unterscheidung verschiede-
ner Zeichentypen.

Bilder und Worte sind namlich sehr unterschiedliche Zeichen-
arten. Wie lisst sich der Unterschied ohne den Begriff der Ahnlich-

1 vgl. auch Paul Feyerabends Wissenschaft als Kunst (Hervorhebung d.d. A.).

32 Goodman, LA, S. 242.

333 Goodman, WW, S. 109.

3 Der Begriff der »dichten Beschreibung« in der Soziologie, z. B. bei Clifford Geertz,
kann damit in Zusammenhang gebracht werden: Diese Beschreibung bekommt man
aus der Innenperspektive von Kulturen, Liicken sind hier leicht zu fiillen, was aus der
Auflenperspektive eher nicht so gut moglich ist.

w

384

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

keit beschreiben? Goodmans Theorie der Notation stellt, so Scholz,
»das systematische Herzstiick« von Languages of Art dar und ent-
wickelt ein »begriffliches Instrumentarium, das die Beschreibung
und Klassifikation beliebiger Symbolsysteme erméglicht«;? fiir
Kjorup ist sie »his most important contribution to (technical) semio-
tics«.3%

Wihrend es zwischen Worten und Gesten Liicken gibt, ist dies
fiir viele piktorale Représentationen, z. B. in Gemaélden, nicht der Fall.
Die Theorie der Notation liefert also eine allgemeine Zeichentheorie,
und ihre Kriterien erlauben es, unterschiedliche Arten von Symbol-
systemen zu vergleichen und in ihrer Besonderheit gegeneinander
abzugrenzen.

Goodman geht zunichst von einem Kunstverstidndnis aus, das
sich (extensional!) an den verschiedenen Kunstgattungen orientiert,
und stellt sich die Frage, welche Zeichen oder Zeichensysteme in den
jeweiligen Kiinsten zur Verfiigung stehen; und daher sind, da sein
Interesse den »Sprachen« gilt, die Kunstwerke erméglichen, zu-
nichst fiir ihn Kiinste interessant, die sich in einer Art Schrift notie-
ren lassen.

Sein Paradebeispiel ist dabei die Partitur eines Musikstiicks, die
mittels der Notenschrift und der Zusatzzeichen (Pausen, Tempi, etc.)
die zu erzeugenden Tone, die von den Musikern zu spielen sind, so-
wohl hinsichtlich ihrer Lange als auch Reihenfolge denotiert. Es geht
um eine umkehrbar eindeutige Beziehung, denn jede Auffiihrung
des Musikstiicks exemplifiziert die mit der Partitur vorgegebene Mu-
sik und gehort somit zur Erfiillungsklasse der Partitur. Damit diese
Beziehung umkehrbar eindeutig ist, miissen zwei syntaktische und
drei semantische Bedingungen erfiillt sein:3” Ein Symbolsystem ist
ein notationales System, wenn die Zeichen eindeutig sind (z. B.: einer
Note diirfen nicht zwei Tone entsprechen) sowie sich als syntaktisch
und semantisch disjunkt (d.h. elementfremd) und endlich differen-
ziert erweisen. Diese Bedingungen sollen im Folgenden erlautert
werden:

Zunichst geht es — im Bereich der Syntax — um die formale

335 Scholz, In memoriam Nelson Goodman, a.a.O., S. 22.

336 Sgren Kjerup, The Approach of Goodman, in: Posner et al (Hg.), Semiotik, Teil-
band 14.2, S. 2322.

%7 Die meines Wissens kiirzeste und daher iibersichtlichste Darstellung findet sich
bei Kjorup, a.a.O., S. 2223 f.

385

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Struktur von Symbolen bzw. Symbolsystemen, deren Zeichen dis-
junkt und endlich differenziert sein miissen. Erstens also, um beim
Beispiel der Notenschrift zu bleiben, darf keine Note der Partitur an-
deren Noten zugeordnet werden, und umgekehrt, da es bei der Zu-
ordnung keine Uberschneidungen geben darf. Die Notenzeichen
miissen wohlunterschieden und endlich differenziert sein, d.h., dass
wohl Zeichen fiir Zwischentone durch Erhéhung oder Erniedrigung
des Tonwerts um eine halbe Note moglich sind, aber keine Zeichen
fiir weitere Zwischentone angegeben werden konnen, so wie es auch
der Klaviertastatur entspricht. Es gibt also bei endlicher Differen-
ziertheit »Liicken«. Ist diese zweite Bedingung nicht erfiillt, sind also
unendlich viele Zwischenzeichen angebbar wie bei den rationalen
oder den reellen Zahlen, spricht Goodman von »syntaktischer Dich-
te«. Das ist auch der Grund, weshalb sich Goodman mit Zeit- und
Temperaturmessern beschiftigt und unabhingig von ihrer Bedeu-
tung zwei verschiedene Arten feststellt: Die endlich differenzierten
Skalen, wie z.B. bei Uhren mit springenden Sekunden- oder Minu-
tenzeigern oder bei digitalen Waagen, sind von den Skalen ohne end-
liche Differenziertheit zu unterscheiden, wie beim analogen Thermo-
meter. Hier liegen also die Zeichen »dicht«, ohne Liicken, unabhingig
von unserer begrenzten Fahigkeit, die Zeichen mit beliebiger Genau-
igkeit auszulesen.?

Bei den semantischen Bedingungen muss es nach dem Voraus-
gegangenen um das »Referenzfeld« der Zeichensysteme gehen, also
nicht um irgendwelche inhaltlichen Bedeutungen von Zeichen oder
Zeichensystemen, sondern um ihre Extensionen, ihre Erfiillungs-
klassen:

»Ein Symbolsystem besteht aus einem Symbolschema, das mit einem Be-
zugnahmegebiet korreliert wird. Obwohl wir gesehen haben, dass ein Sym-
bol das, worauf es Bezug nimmt, denotieren kann oder nicht, geht es mir in
diesem Kapitel um Denotation und nicht so sehr um die Exemplifikation.
Aber »Denotation« muss hier etwas weiter als iiblich verstanden werden,
damit sie ein System abdeckt, in dem Partituren mit Auffithrungen, die sie
erfiillen, in Korrelation gesetzt werden, oder Worte mit ihrer Aussprache,
aber auch ein System, in dem Worte mit dem korreliert werden, worauf sie
zutreffen oder was sie benennen. Auch um dies im Gedichtnis zu behalten,
werde ich erfiilltc als austauschbar mit >wird denotiert vons, >hat als Er-

38 Goodman, LA, S. 151 ff, insbesondere S. 153.

386

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

fullung(sgegenstand)« als austauschbar mit >denotiert< und >Erfiillungsklas-
sec als austauschbar mit >Extension« gebrauchen.«>°

Nach dieser Klarung nun also zu den semantischen Bedingungen:
Auch im Bereich der von der Partitur bezeichneten Tone, Tonldngen,
Pausen, Tempi etc. muss es eindeutig Trennschirfe geben. Jedes No-
tenzeichen, das moglicherweise zwei Tone denotiert, muss aus-
gemerzt werden. Ebenso muss es bei Buchstaben eine eindeutige Zu-
ordnung von Markierungen zum jeweiligen »Charakter« geben: In
lateinischen Minuskeln undeutlich kursiv geschriebene »a«s und
»d«s (Markierungen) miissen eindeutig und unverwechselbar einem
der beiden Buchstabenzeichen des Alphabets zugerechnet werden
konnen.?* (Das ist die bereits erwidhnte Unterscheidung zwischen
»type« und >>t0ken<<.)

Die beiden weiteren Regeln entsprechen den syntaktischen Be-
dingungen fiir Notationssysteme, nur eben im Bereich der Referenz,
nicht in Bezug auf das Symbolsystem selber: Die Erfiillungsklassen
zweier verschiedener Notationssysteme miissen disjunkt sein, denn
die Auffithrungen einer Beethoven-Symphonie konnen keiner Mo-
zart-Partitur zugeordnet werden, sondern immer nur der entspre-
chenden Beethoven-Partitur und umgekehrt. Ferner muss auch im
Bereich der be-zeichneten Referenzobjekte (also z.B. im Bereich der
von Noten bezeichneten Tonhéhen und Tonlingen) endliche Diffe-
renziertheit vorliegen. Ist diese letzte Bedingung nicht erfiillt, spricht
Goodman von »semantischer Dichte«. (Beispiel wiren die »blue no-
tes« im Jazz, es gibt, z. B. im Blues, keine Notation fiir die stufenlosen

339 Goodman, LA, S. 139f.

30 vgl. Goodman, LA, S.130. Peirce hatte von »type« und »token« geredet, was
Goodman zu platonistisch ist (vgl. Scholz, Bild, Darstellung, Zeichen, S. 109). Denn
mit »type« ist die idealtypische Form eines Zeichens gemeint, so wie es unabhingig
von konkreten Ausfithrungen sein soll, mit »token« die es belegende und manchmal
weniger vollkommene praktische Ausfiihrung. Ich halte die Ubersetzung der von
Goodman gebrauchten Unterscheidung von »character« und »marks« durch »Charak-
ter« und »Marken« (um die syntaktische formale Zeichenebene von der Erfiilllungs-
ebene zu trennen) wegen der nicht nur heute iiblichen anderen Konnotationen fiir
ungliicklich, obwohl schon Leibniz von der »characteristica universalis« sprach. Doch
schon im Englischen sind »character« und »marks« doppeldeutig (»mark« bedeutet
z.B. auch Schulnote), und der Ubersetzer hat mit »Charakter« und »Marken« zur
weiteren Verwirrung deutschsprachiger Leser beigetragen, denn hier gibt es auch
noch die Hochwassermarke, das Markenrecht und die Bestmarke im Sport. Wann
immer moglich, verwende ich daher lieber »Markierungen« statt »Marken«, um den
Ausfithrungsaspekt hervorzuheben.

387

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Verbindung zwischen zwei oder mehr Tonen, sie wird, z.B. von
Trompetern, einfach gespielt und ldsst sich wegen der prinzipiell un-
endlichen Differenziertheit hochstens andeutungsweise zeichenhaft
darstellen®*..)

Trotzdem miissen die verschiedenen Auffithrungen einer Par-
titur nicht untereinander gleich sein, denn es ergeben sich, zum Bei-
spiel bei der Wahl der Tempi und der Besetzung und Positionierung
verschiedener Stimmen, noch gentigend Freirdume fiir kiinstlerische
Gestaltung: So kann der Klang véllig verschieden sein, wenn man
werkgetreu mit alten Instrumenten spielt, oder Holz- und Blech-
bldser im Gegensatz zu den Streichern nur einfach und nicht mehr-
fach besetzt, oder die Position der Bisse von rechts auflen nach oben
hinten versetzt. Dennoch handelt es sich bei den verschiedenen Auf-
fithrungen um Exemplifikationen derselben Partitur.

Uber den Freiraum, den die Solo-Kadenzen fiir berithmte Solis-
ten innerhalb von Konzerten lassen, geht aber die Freiheit noch hi-
naus, den manche barocke Partituren lassen. Hier werden gelegent-
lich neben dem Basso continuo des Cembalos die anderen Stimmen
nur durch Akkorde bzw. Bezifferungen angedeutet, so dass die Aus-
fithrenden auf dieser Basis eigenstindig Melodiestimmen entwickeln
konnten. Neben der generell langsameren Ausfiithrung der bis heute
iiblichen Tempobezeichnungen ist hier als strittig anzusehen, ob die
jeweiligen Aus- und Auffiihrungen Notationssystemen folgen und
dazu angetan sind, Exemplifikationen eines identischen Werks zu
sein und zu seiner Identitdtsbildung beizutragen.>#

Geht man aber von Goodmans idealtypischer Vorstellung einer
Partitur aus, so kann man sagen, dass mit ihr ein vollstindiges Nota-
tionssystem vorliegt, das die Identitit des aufzufithrenden Werks si-
chert.** Doch schon fiir unsere alphabetischen Schriftzeichen sind die
Bedingungen eines notationalen Systems nicht mehr erfillt: Syntak-

31 Gleichwohl wissen Jazzpianisten durch Verminderung der iiblichen Akkorde, an
welcher Stelle »blue notes« zu spielen wiren, doch bemingelt man in Gershwins
Rhapsody in Blue, der die Blues-Einfliisse in Partituren fiir klassische Orchestrierung
brachte, das Spontane, und das geht auf Kosten des Ausdrucks.

32 Klein, Musikphilosophie, S.154f bezeichnet die Partitur mit Ingarden als
»Schema mit Leerstellen« bzw. »Unbestimmtheitsrelationen, die erst in den einzel-
nen Auffithrungen beseitigt bzw. ausgefiillt werden: »Eine exakte Interpretation exis-
tiert so wenig wie ein Einhorn, auch wenn Goodman das nicht weif3.« (ebd.)

3 Die Phdnomenologie Ingardens problematisiert hier den Werkbegriff und beschif-
tigt sich gerade auch mit Partituren (vgl. Klein, Musikphilosophie S 144f). Hat Ar-
thur Schnabel niemals Beethovens Hammerklaviersonate gespielt, weil er sie nie ohne

388

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

tisch ist zwar Trennschirfe und endliche Differenziertheit der Buch-
staben und Buchstabenverkettungen gegeben,** doch semantisch
gibt es Vieldeutigkeiten, sowohl auf der Laut- als auch auf der Wort-
ebene: So wird etwa der englische Buchstabe »u« nicht immer die
gleiche Lautform denotieren (»butter«, aber »bullshit«), und auch
bei den Wortern gibt es Vieldeutigkeiten (»Mutter«, »Stoff«, »cha-
racter«, »ass«). Doch die Theorie der notationalen Symbolsysteme
erlaubt es Goodman, auch »andere wichtige Typen von Symbolsyste-
men dadurch zu unterscheiden, dass bestimmte Kombinationen die-
ser Bedingungen verletzt werden.« Denn nun kann man »die ver-
schiedenartigen Symbolsysteme, wie sie in Kunst, Wissenschaft und
im Leben in Gebrauch sind, analysieren, vergleichen und kontras-
tieren [...]«.3#®

Zu den Analysekriterien gehéren auch die bereits im Zusam-
menhang mit den Zifferblittern und Temperaturanzeigen erwihnten
Begriffe »analog« (syntaktisch dicht) und »digital« (disjunkt und
endlich differenziert), die es nun auch gestatten, Goodmans Begriffe
von »Symbolschema« und »Symbolsystem« zu unterscheiden:

»Ein Symbolschema ist analog, wenn es syntaktisch dicht ist; ein System ist
analog, wenn es semantisch und syntaktisch dicht ist. Analoge Systeme
sind demnach sowohl syntaktisch als auch semantisch extrem undifferen-
ziert. [...] Ein digitales Schema ist dagegen durchgingig diskontinuierlich,
und in einem digitalen System stehen die Charaktere eines solchen
Schemas in einer Eins-zu-eins-Korrelation mit den Erfiillungsklassen einer
dhnlich diskontinuierlichen Menge.«*%

Letzteres gilt z. B. fiir die Notenschrift und die ihr entsprechende (»sie
erfiillende«) musikalische Umsetzung.

Auch fiir Architekten ist eine solche Symbolsprache wichtig,
wenn sie vermittels Bauzeichnungen eine eindeutige Bauausfithrung
von Gebduden sicherstellen soll. Hier ist z.B. die syntaktische und
semantische Disjunktheit im Bereich des Erfiillungsgegenstandes
(etwa eines Hauses) gegeben, denn Fenster, Tiiren, Lichtschichte,

eine falsche Note gespielt hat? Nach Goodman miisste ja die Partitur falsche Tone a
priori ausschliefen (s. Klein, a.a.O., S. 219, FN 231).

3 vgl. Goodman, LA S. 137: »Die syntaktischen Erfordernisse der Disjunktivitit und
der endlichen Differenzierung werden durch unsere vertrauten alphabetischen, nu-
merischen, biniren, telegraphischen und elementaren musikalischen Notationen er-
fille [...].«

35 Goodman, a.a.0., S. 151

36 3.a.0., S. 1541

389

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Treppenhiuser sind auch in der Ausfithrung deutlich voneinander
getrennt, doch man kann im Bereich des Baumaterials nicht von (se-
mantischer?) Differenziertheit sprechen, hier muss »Dichte« vor-
herrschen.

Goodmans Untersuchung von Sprachen der Kunst bzw. eigent-
lich genauer: der sprachschriftlichen Fixierung von Kunstwerken
zeigt also Systeme von Symbolen, die diesen Sprachen als notationale
Systeme zugrunde liegen konnen, mit bestimmten Eigenschaften (al-
so doch! das ist keine extensionale Semantik mehr!%¥), die es erlau-
ben, diese Symbolsysteme in der Kunst, aber auch in den Wissen-
schaften und im alltéglichen Gebrauch zu analysieren, voneinander
zu unterscheiden und zu klassifizieren.

3.2.2.5 Bildkompetenz

Mit diesem Handwerkszeug konnen nun bildliche Reprisentation
und sprachliche Beschreibung durch einen syntaktischen Unterschied
in der symbolischen Darstellungsweise unterschieden werden (ohne
dass auf irgendwelche Referenzobjekte verwiesen werden muss).

Ganz zu Beginn seiner Languages of Art hatte Goodman fest-
gehalten:

»Symbol« wird hier als ein sehr allgemeiner und farbloser Ausdruck ge-
braucht. Er umfasst Buchstaben, Worter, Texte, Bilder, Diagramme, Karten,
Modelle und mehr [...]. >Sprachen< im Titel meines Buches sollte streng-
genommen durch >Symbolsysteme« ersetzt werden.«

Damit ist klar, dass Bilder eine besondere Art von Symbolen sind. Die
oben beschriebene Theorie der Notation hat deutlich gemacht, dass
die in Kunst, Wissenschaft und Alltag verwendeten Symbole sehr
unterschiedlich sein kénnen und in welcher Hinsicht sich etwa Ge-
mailde von musikalischen Werken unterscheiden. (Das macht Good-
man aber als Semiotiker keineswegs an unterschiedlichen Arten des
dsthetischen Genusses fest, sondern ganz analytisch an den mogli-
chen oder nicht méglichen »sprach«schriftlichen Fixierungen.) Good-
mans Schiilerin Elgin bringt es auf den Punkt: »Bildliche Systeme
haben keine Alphabete. Sie sind syntaktisch dicht. Die genaue Farbe,

37 5. auch Brandt, Die Wirklichkeit des Bildes, S. 192, der die Zuweisung von Arte-
fakten in die Klasse der Symbole, die Goodman mit einer bestimmten Qualitiit be-
griindet, als Verletzung des Konzepts einer extensionalen Semantik bezeichnet.

3 Goodman, LA, S. 9.

390

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

Dicke, Position und Schattierung jeder Linie in einer Zeichnung ist
entscheidend fiir ihre Identitit als ein bildliches Symbol.«** Damit
ergibt sich, was Bilder (Goodman denkt paradigmatisch an Gemilde)
nicht sind: Sie sind nicht durch ein Notationssystem zu beschreiben.
Die Kategorien disjunkt und endlich differenziert lassen sich nicht
anwenden. Das heif3t nicht, dass ein notationales Schema fiir Bilder
nicht denkbar wire.**® (Malen nach Zahlen? Das wire immerhin dis-
junkt und endlich differenziert. Doch Goodman geht es ausschliefslich
um Kunst, obwohl er etwas Ahnliches insinuiert: »Eine elementare
pikturale Charakterisierung [...] gibt mehr oder weniger vollstindig
und mehr oder weniger genau an, welche Farbe das Bild an welchen
Stellen hat.«*') Doch sind natiirlich nicht nur die Farben Struktur-
elemente eines Gemildes. Zudem handelt es sich bei Werken der bil-
denden Kunst fiir gewohnlich um Unikate, weshalb sich Goodman
auch ausfiihrlich mit den Themen Imitation, Kopie und Filschung
beschiftigt.>> Gibt es moglicherweise Anleitungen dazu? Sind Ko-
pien bzw. Filschungen iiberhaupt immer als solche zu erkennen?
(Auch angesichts der perfekten Vermeer-Filschungen van Meegerens
konne das Auge sich, so Goodman, vor allem durch Vergleich mehre-
rer Falschungen verschiedener Bilder und Vergleich mit dem origina-
len Malstil Vermeers schulen, differenzierter wahrzunehmen und
Kriterien fiir das Erkennen von Filschungen zu entwickeln.) Denn es
geht dabei auch um individuelle Malstile, und die kénnen voneinan-
der abweichen und gerade bei Filschungen zum Tragen kommen.3%
Auch im Falle von Radierungen und Lithografien, die mehrere Kopien
des Originals gestatten, gibt es die eine individuell hergestellte Platte,
von der — in begrenzter Zahl — gedruckt werden kann. Die Abziige
konnen als Erfiillungsgegenstinde gesehen werden.

Doch im Normalfall ist bildende Kunst autographisch, und »ein
Werk (wird) vorgéngig mit (der Einer-Klasse von) einem individuel-
len Bild identifiziert«.?** Es gibt keine Anleitungen fiir identische Re-
produktionen, die alle Feinheiten zu erfassen in der Lage sind (»Keine

9 Elgin, Eine Neubestimmung der Asthetik. Goodmans epistemische Wende, in:
Steinbrenner/Scholz/Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten, S. 52.

%0 Goodman, LA, S. 184f.

1 a.a.0., S. 49.

32 a.a.0., S. 101-124.

53 Hauskeller, Nelson Goodman, in: ders., Was ist Kunst?, S. 91.

%4 a.a.0., S. 186.

w

391

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Abweichung kann grundsitzlich fiir belanglos erkldart werden.«%)
und die das Werk exemplifizieren kénnten. Bildzeichen sind namlich
nicht konventionell und endlich differenziert wie Notenzeichen einer
Partitur, sondern arbitrir und unendlich differenziert, liegen also
dicht. Und sie sind auch nicht immer disjunkt, wie beim Malen nach
Zahlen, sondern oft in Uberdeckungen und Verwischungen und Ver-
mischungen gegeben. Zusammen mit der syntaktischen Dichte (man
macht sich gar nicht mehr klar, dass die Begriffe »syntaktisch« und
»semantisch« eigentlich aufs Bildliche tibertragene sprachliche Kate-
gorien sind) ist auch eine »Fiille« an Symbolismen als Merkmal des
Asthetischen zu beobachten.®® Die fiir notationale Systeme ent-
wickelten Kriterien taugen also zur Beschreibung typischer Form-
eigenschaften von Bildern: sie sind keinesfalls digitale, sondern ana-
loge Phinomene.

Dennoch soll man sie »lesen« konnen: Mit einem Seitenhieb auf
die Phanomenologen schreibt Goodman:

»Eine hartnickige Tradition stellt die dsthetische Haltung als passive Kon-
templation des unmittelbar Gegebenen dar, als direktes Auffassen des Pri-
sentierten, und zwar unbelastet von irgendeiner Begriffsbildung, abge-
schnitten von all den Echos der Vergangenheit [...], jeglicher Initiative
fern. Durch Purifikationsriten der Loslosung und des Interpretationsver-
zichts sollen wir eine urspriingliche, reine Sicht der Welt suchen. Ich brau-
che die philosophischen Fehler und ésthetischen Absurditéten einer solchen
Auffassung wohl kaum aufzuzihlen, es sei denn jemand ginge soweit zu
behaupten, die angemessene asthetische Haltung einem Gedicht gegeniiber
bestehe darin, auf die bedruckte Seite zu starren, ohne sie zu lesen.«3>7

Damit ist ganz klar: Bilder miissen wie sprachschriftliche Zeichen ge-
lesen werden, denn es geht dabei »um das Identifizieren von Symbol-
systemen und von Charakteren innerhalb dieser Systeme und das
Identifizieren dessen, was diese Charaktere denotieren und exempli-
fizieren; es geht dabei um das Interpretieren von Werken und die
Reorganisation der Welt mit Hilfe der Werke und der Werke mit
Hilfe der Welt«.3% Den jeweiligen Zeichen miissen Bedeutungen ex-
tensional beigelegt werden, und das ist ein »ruheloser, forschender,

3% Scholz, a.a.0., S. 115.

356 Goodman, a.a.O., S. 232.

%7 a.a.0., S. 2221, (implizit auch eine Kritik an Gombrichs bereits erwihntem »un-
schuldigen Auge« in Art and Illusion).

%8 a.a.0., S.223.

392

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

erprobender« Prozess, »eher dynamisch als statisch«.’® Dafiir
braucht man Bildkompetenz:

Sachs-Hombach, der als Bildsemiotiker am Ahnlichkeitskriteri-
um fiir Représentationen, also fiir abbildende Bilder, festhilt, macht
dabei zu Recht darauf aufmerksam, dass diese Bildkompetenz »teil-
weise kulturell geprigt« ist, denn so sei z. B. die perspektivische Bild-
konzeption in einem bestimmten kulturellen Umfeld entstanden;3®
man miisse also Bilder nicht notwendigerweise nach diesen Standards
betrachten, zumal sie ja auch wieder durch andere ersetzt wurden und
eine okularzentrierte perspektivische Malerei ja auch im asiatischen
Raum kaum »gelesen« werden kann, sondern nur eine bestimmte
Sichtweise ins Bild setzt, die fiir Belting zu Recht eine symbolische
Form der Darstellung ist. Goodman selbst gibt das Beispiel der Alt-
dgypter und der Japaner des 18. Jahrhunderts, die, durch ihre sym-
bolischen Sehkonventionen geprigt, je anders sehen: Der Altigypter
z.B.

»ist eingebunden in die symbolischen Eigenarten seiner Kultur und Epoche
und hilt das schiefschultrige Bild des Menschen auf einem dgyptischen Bild
fiir realistisch, weil fiir ihn, den Altidgypter, die Menschen eben eingeschlif-
fenermaflen so sind: Jeder Altidgypter sieht, so Goodman in der Nachfolge
Gombrichs, die Menschen als so windschiefe Gebilde, wie sie auf den Hie-
roglyphen und dgyptischen Gemilden abgebildet werden.«%!

Wenn das stimmt, ist das Sehen selbst also schon symbolisch imprig-
niert, und damit hat Goodman fiir Brandt »das transzendente Apriori
einer Symbolgemeinschaft, die bis in die sinnliche Wahrnehmung
hinein der jeweiligen Weltsymbolisierung dienstbar ist«3?, ent-
wickelt: Unsere Symbolkonventionen prigen die Art, wie wir die
Welt sehen, und ganz sicher kann man das fiir sprachliche Systeme
sagen. (Wittgensteins »etwas als etwas sehen« — das iibrigens auch
fir die Wahrnehmung und ihre Erfassung durch Begriffe relevant
ist — muss hier mitgedacht werden.) So wird ein mittelalterlicher Be-
trachter eines Gemildes, in dem Personen unterschiedlicher Grofle zu

339 ebd.

360 Sachs-Hombach, Uber Sinn und Reichweite der Ahnlichkeitstheorie, in: Stein-
brenner/Scholz/Ernst (Hg.), Symbole, Systeme, Welten, S. 217. Vgl. dazu auch Good-
man, LA, S. 25: »Perspektivisch gemalte Bilder miissen wie alle anderen gelesen wer-
den; und die Fihigkeit zu lesen muss erworben werden. Das nur an orientalische
Malerei gewohnte Auge versteht ein perspektivisch gemaltes Bild nicht sofort [...].«
361 Brandt, Die Wirklichkeit des Bildes, S. 197.

32 a.a.0., S. 194.

393

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

sehen sind, nicht auf die unterschiedliche Korpergrofie der abgebilde-
ten Personen im Verhiltnis zueinander geschlossen haben, und ganz
sicher auch nicht auf eigentlich etwa gleichgrofle, blof3 perspektivisch
je nach Nihe oder Ferne zum Betrachter verschieden grof erschei-
nende Personen, sondern er wird die unterschiedliche Grofle der Ge-
stalten als Zeichen ihres sozialen Ranges zu »lesen« gewusst haben.
Scholz gibt dafiir ein anschauliches Beispiel: Ein Gebilde wie o o

»kann zwanglos als Bild (etwa von Augen, Kugeln, Ridern ...), als sprach-
liches Zeichen (zwei Vorkommnisse des fiinfzehnten Buchstabens unseres
Alphabets), als kartographisches Symbol (etwa von zwei benachbarten Dor-
fern), eventuell sogar als Notensymbole (fiir zwei ganze Noten) und anders
mehr verwendet werden.« (Ich erginze: auch als Zeichen fiir eine bestimm-
te Ortlichkeit.) »Ob ein Ding ein Bild ist oder nicht, hingt also nicht allein
von den Beschaffenheiten des Dinges ab, sondern vor allem auch davon,
welches Zeichensystem als Bezugsrahmen dient.«3¢

Man miisse also fragen, »wann oder unter welchen Bedingungen et-
was ein Bild ist, wann etwas als Zeichen in einem bildlichen System
fungiert«,** und vor allem muss man zur richtigen Interpretation in
einer gegebenen Situation den richtigen Bezugsrahmen wihlen. Das
»Gebilde« oder »Bild« scheint hier nur nach Mafigabe des fiir die
Interpretation zustindigen Zeichensystems als solches zu existieren.
Das gilt auch fiir das von Goodman gerne verwendete Beispiel, in dem
er ein Bild des Fujiyama von Hokusai und ein Diagramm, welches
Borsenkurse in Abhingigkeit von der Zeit verzeichnet, vergleicht.
Beide Darstellungen konnen sich gleichen, und die systemimmanen-
ten Eigenschaften der Zeichen helfen der Interpretation zunichst
nicht weiter. Doch hat der Farbholzschnitt zusitzlich zur gezackten
Linie noch weitere Aspekte wie die stufenlose Farbabschattung des
Himmels im Hintergrund, variierende Dicke der Linien etc. zu bieten,
weist also mehr »relative Fiille«®® als das blofSe Diagramm auf und
kann daher richtig, namlich als Bildzeichen interpretiert werden,
ohne dass damit schon eine abbildende Funktion gegeben sein muss.
Unter dem Stichwort »Bildkompetenz« entwickelt Scholz daher
im Anschluss an Wittgensteins Frage (und Uberlegungen), was es
denn heif3e, ein Bild zu verstehen, verschiedene Stufen dieses Verste-
hens: Dem plastischen Verstehen (das auf Wahrnehmung aufruht)

33 Scholg, Bild, Darstellung, Zeichen, S. 103.
364 ebd.
35 vgl. Scholz, a.a.O., S. 128.

394

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Goodman

folgt ein Verstehen von etwas als Zeichen, bzw. dann als bildliches
Zeichen. Darauf aufbauend miissen dann Bildinhalt und denotativer
Sachbezug verstanden werden sowie anschliefSend die nichtdenotati-
ven Beziige, zu denen sich dann auch noch die kommunikativen
Funktionen des Bildzeichens gesellen.?* Denn natiirlich sind Good-
mans Symbolsysteme der Kommunikation,*” auch iiber Kunst, dien-
lich und helfen einem besseren verstehenden Durchdringen der Welt.

Fiir Brandt ist klar, dass Goodman von Anfang an eine allgemei-
ne Symboltheorie fiir Wissenschaft und Kunst schaffen wollte; und
da im Bereich der Sprache bereits eine Theorie in der Linguistik aus-
gearbeitet wurde, wie auch die einer mathematischen Formelsprache
in den Naturwissenschaften, habe er die noch fehlende Kunst-Lin-
guistik liefern wollen. Die Bildzeichen hitten also gerade da, wo bis-
lang ihre differentia specifica angesiedelt wurde, den Sprachzeichen
folgen miissen, und dafiir habe er die Ahnlichkeit als Kriterium fiir
Bildlichkeit eliminieren miissen.?® Mit einer dem Symbol dufler-
lichen (objektiven) Realitit als Bezugsinstanz hitte er ja seinen eige-
nen Ansatz der vom Menschen selbstgeschaffenen Welten konter-
kariert.

»Das Lehrfundament erzwingt also die schon skizzierte Assimilation der
natiirlichen an die konventionellen, der piktoralen an die sprachlichen Zei-
chen oder Symbole. [...] Diese Trennung der beiden Medien und die Be-
tonung ihres Eigenrechts [...] muss von Goodman eingeebnet werden. «*

Erst »post festum« habe er dann »doch eine Differenz zwischen Wor-
ten und Bildern« einfithren konnen bzw. miissen, und er tut dies, wie
wir sahen, mit »syntaktischen« Kriterien.

Allerdings ist diese Loslosung vom Ahnlichkeitskriterium, auch
wenn sie systemimmanent fiir Goodman nétig gewesen sein sollte,
gleichzeitig auch eine Loslosung vom Begriff der Reprisentation
und vom Paradigma des Abbildens, von dem sich die Malerei sowieso
seit Erfindung der Fotografie mehr und mehr gelost hatte, sodass sie
die entstehendem Freiraume kreativ fiir Abstraktionsprozesse nutzen
konnte. Goodmans Theorie erlaubt, gerade auch iiber den Begriff der
Exemplifikation, nun auch die Deutung von abstrakteren Bildern auf
einen moglichen Sinngehalt hin. Und diese Exemplifikation zdhlt

366 Scholz, a.a.0., S. 163-188.
37 Scholz, a.a. 0., S. 237.

368 Brandt, a.a.O., S. 188.

39 a.a.0., S. 1881

395

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Goodman schliellich zusammen mit syntaktischer und semantischer
Dichte sowie syntaktischer Fiille zu den vier Symptomen des Asthe-
tischen.3”0

Im letzten Satz von Languages of Art hilt Goodman fest — und
man kann dem sicher zustimmen —, dass Symbole und Symbolsyste-
me (wie z.B. unsere Sprachen) in unseren Wahrnehmungen und
Handlungen, in den Kiinsten und Wissenschaften wirksam sind, und
damit auch im Erschaffen und Erfassen unserer Welten.

Wenn aber eine ptolemiische Welt naturgemafs anders als eine
kopernikanische Welt ist und beide nebeneinander bestehen kénnen
und alles sowieso nur Konstruktion ist: Sind wir dann nicht doch
bereits auf dem Boden eines wie auch immer gearteten Idealismus
angekommen?

3.2.3 Semiotik und Interpretation bei Umberto Eco (1932-2016)

Eco, dessen frithes semiotisches Werk Einfiihrung in die Semiotik zur
gleichen Zeit wie Goodmans Sprachen der Kunst entstand, behandel-
te wie dieser die Bildthematik und wollte den engen semiotischen
Ansatz der strukturalistischen Linguisten aufbrechen. Nach seiner
Promotion arbeitete er zunichst in einem Mailinder Verlag, aber
auch fiir Rundfunk und Fernsehen, »zwischen Wissenschaft, Fern-
sehen, Verlagsarbeit und Kunst«,3" was seine Zeichenlehre mit einer
idealistischen Interpretationstheorie in den Rahmen moderner Me-
dien stellt. Er sieht sich ndmlich in der Tradition des Neukantianis-
mus, der mit Windelbands Lehrbuch zum »deutschen idealistischen
Historismus« sogar Einfluss auf den italienischen Schulunterricht ge-

370 Goodman, LA, S. 232f.

371 Nerlich, Umberto Eco. Die Biographie, S. 37. Eine Professur fiir den von ihm selbst
mitbegriindeten Fachbereich — weltweit die erste Professur fiir Semiotik — erhielt er
erst mit 43 Jahren in Bologna. Eine Hommage an Windelband findet sich nach Art
scholastischer Studentenscherze auch im »Namen der Rose«: Die verschollene Poetik
des Aristoteles ist im verbotenen Bereich der Klosterbibliothek in einem Konvolut aus
vier Schriften einer Art Anthologie des Lachens versteckt und als einzige auf »charta
linteac, also auf Leinen, geschrieben. »Linumg, so Nerlich, a.a.O., S. 149, kann aber
auch Synonym von »incunabula«, die Windel, sein, was aber auch den (geistigen)
Ursprung bezeichnet, der Neukantianer also mit dem Wortspiel »linteus volumen«
(»Windelband«) (»lumen!«) gewiirdigt wird. Sicher war aber auch, wie Eco in seiner
Geschichte der Semiotik in KS darlegt, Cassirers Symbolphilosophie von Einfluss.

396

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

nommen hat,¥? aber auch in der Tradition von Peirce, den er gleich-
wohl — und auf andere Art als Goodman und mit einem anderen An-
satz — kritisiert.’” Dies soll im Folgenden ausgefiihrt werden.

3.2.3.1 Die Theorie der Codes

Ecos Arbeit bei der italienischen Rundfunkanstalt RAI zu Beginn des
Fernsehens war sicher von Einfluss darauf, dass er seine Zeichenlehre
in eine Kommunikationstheorie einbettet, in der es um die soziale
Funktion von Zeichen geht. Denn wenn bedeutsame Inhalte von
einem »Sender« als »Sendung« an einen »Empfinger« gelangen,
muss es das Interesse von Semiotikern erregen, wie sie dies tun.

Wenn ein Sender bedeutsame Informationen tibermittelt, miis-
sen diese Signale von einem Empfinger »decodiert, also méglicher-
weise damit auch verstanden werden konnen.

In Anbetracht der beiden Pioniere moderner Semiotik, Peirce
und Saussure (der hier nicht behandelt wird, da er sich nur mit lin-
guistischen Zeichen beschiftigte; er prigte tibrigens auch die Beschaf-
tigung mit Semiotik in Deutschland und Frankreich) entscheidet sich
Eco zwar gegen die dualistische Zeichenkonzeption von signifiant
und signifié (die pragmatische Ebene fehlt), vermerkt aber positiy,
dass Saussures Konzeption eine semiotische Theorie der Kommu-
nikation ermdglicht. Denn sein unscharf gedachtes Signifikat »als
Mittelding zwischen einem mentalen Bild, einem Begriff und einer
psychologischen Realitdt« hat »mit der geistigen Aktivitit von je-
mandem zu tun [...], der einen Signifikanten empfingt«, geht also,
wenn man nicht in Begriffen der platonischen Ideenlehre, sondern
nach-kantisch®* denkt, als mentales Ereignis einen menschlichen
Geist an. Das impliziert eine Auffassung vom Zeichen als Ausdruck
auf einen anderen Menschen hin.?>

Seiner frithen grundlegenden Einfithrung zum Zeichenbegriff in
Zeichen stellt Eco eine Geschichte von einem »Signor Sigma« voran,
auch um zu zeigen, dass buchstiblich »alles« Zeichen ist, z.B. auch

372 a.a.0,, S. 332.

373 So kritisiert er z.B. in Eco, Kant und das Schnabeltier (KS), S. 77 seine »Triaden-
sucht«.

37¢ Kant hatte z.B., so auch Gadamer, das »Naturschéne« und das »Kunstschone« in
der Asthetik durch die »Erfahrung des Erhabenen« und das »interesselose Wohlgefal-
len« subjektiviert.

35 Eco, Semiotik, S. 36f.

397

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Telefonnummern, Uhren, mit deren Hilfe man Termine vereinbaren
kann, Karteikarten, etc. Denn Signor Sigma befindet sich mit unkla-
ren Bauchschmerzen in einer Bar und will von dort aus telefonisch
einen Arzt kontaktieren, um sich helfen zu lassen.

Auch die Krankheitssymptome sind Zeichen. (Der Arzt schliefst
nach Abtastung des Abdomens von den roten Flecken auf den
Hinden, kombiniert mit dem erfragten Alkoholkonsum, auf eine Le-
bererkrankung, er interpretiert die Zeichen — hoffentlich richtig.)
Desgleichen sind Rezeptblocke mit Anweisungen und meist unleser-
lichen Unterschriften Zeichen, Apotheken- und Bibliotheksordnun-
gen, mit deren Hilfe man bestimmte Medikamente oder bestimmte
Biicher findet, Zeichensysteme, wie auch Taxikennung, Wegbeschrei-
bungen durch Karten und Symbole, Hupsignale, Krankenhausdoku-
mentationen, Trinkgeld etc. Immer geht es aber auch darum, anderen
etwas mitzuteilen, und dies nicht nur iiber sprachliche Medien.

Und die Verwendung bestimmter vereinbarter oder konven-
tionell vertrauter Codes (Telefonnummern, aber auch die von Witt-
genstein geschilderte Kurzsprache von Bauarbeitern, die sich An-
weisungen geben, begleitet von lautlichen Ausdriicken wie »stopps,
»hoher«, »rechts«, auch beim Aufhingen von Bildern, bei Noten-
schriften oder Morsealphabeten, aber auch von Spiil- und Wasch-
maschinensignalen) ermdglicht dann eine Decodierung des Signals
auf der Seite des Empfingers. Allerdings sind auch kiinstliche nicht-
konventionelle arbitrire Zeichen moglich, und damit hat Eco nicht
nur ganz allgemein ein methodisches »Instrumentarium fiir die phi-
losophische Erkenntnis der Welt«, sondern auch ein »form-analyti-
sches Instrumentarium zur Erforschung der (kiinstlerischen) Kom-
munikation«¥¢ geschaffen.

Ein Code muss in der Lage sein, bestimmte Inhalte zeichenhaft —
seien sie sprach-schriftlich, akustisch, gestisch oder visueller Art —
um nur einige Dimensionen zu nennen, so zu iibermitteln, dass sie
auf der Seite des Rezipienten verstehbar ankommen und angemessen
interpretiert werden kénnen, und dazu braucht es auf der Rezipien-
tenseite Regeln, so z.B. zum Entziffern von Hieroglyphen, die dann
Handlungsmoglichkeiten generieren kénnen.

Auch die visuelle Kommunikation ist keineswegs ein modernes
Phinomen, sie ist auch in fritheren Zeiten zu finden: In seiner Ge-
schichte der Erfindungen beschreibt Eco z.B. die Kirchen als »riesige

376 Nerlich, a.a.O., S. 100.

398

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

Bibeln von Stein, in denen jede Statue, jede Sdule, jedes Ornament
und die Anordnung dieser Bauelemente eine bestimmte symbolische
Bedeutung hatte.«?”7 Die Skulpturen und Ornamente der sakralen
Bauten, und auch diese selbst, waren fiir ein leseunkundiges Publi-
kum »das eigentliche Massenmedium der Epoche, das Eco auch un-
missverstandlich als Vorform der modernen audiovisuellen Massen-
medien, des Rundfunks und des Fernsehens, versteht«.3® Und die
visuellen Botschaften konnten »gelesen« werden, weil die entspre-
chenden biblischen Geschichten zur Verfiigung standen.

Als Modebegriff ab der Mitte des letzten Jahrhunderts (Eco
spricht auch von »Codewelle« seit dem Aufkommen der Informatik
und ihren »biniren Codes«) steht »Code« etymologisch fiir dreierlei
Bedeutungen: paldographisch, institutionell und korrelativ, denn in
seiner primiren Bedeutung war »codex« im Altertum der Teil des
Baumstamms, aus dem man Holztafeln geschnitten habe, um sie mit
einer Wachsoberflache mehrfach beschreibbar zu machen. (Der Aus-
druck wurde spiter auch fiir beschriebenes Pergament verwendet.)
Institutionell bedeutet »code« die Fixierung von Normen (»code ci-
vil« oder in Italien der »codice civile«, im Deutschen und Englischen
etwa auch als schichtenspezifische »Benimmcodes«, »dress codes« iib-
lich). Korrelative Codes, die hier im Folgenden interessieren sollen,3”
etablieren Aquivalenzen. Seit den fernsten Urspriingen also habe der
Begriff mit Signifikation und Kommunikation zu tun. Nach Eco han-
delt es sich bei diesem Prozess »um die untere Grenze der Semio-
tik«,%® und es muss sich nicht allein um sprachliche Zeichen handeln.

Ein Schwimmer in einem Benzintank hat z. B. die Funktion, mit-
tels eines Zeigers auf dem Armaturenbrett eines Autos den Tankfiill-
stand anzuzeigen, was evtl. mit einer Handlungsanweisung verbun-
den sein kann. Doch »wihrend dieses Prozesses konnen wir nicht
sagen, der Schwimmer stehe fiir die Bewegung des Zeigers: Der
Schwimmer steht nicht fiir etwas, sondern er ist Anregung, Ursache,
Ausloser fiir die Bewegung des Zeigers.«! (Das wiire ein Peirce’scher
»Index«.) Das Beispiel variiert Eco mit der Vorstellung einer Talsper-

3

77 Eco, Zum Nutzen des Menschen, S. 113.

378 Nerlich, a.a.0., S. 141; s. auch Eco, Zum Nutzen des Menschen, S. 315.

379 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache (SPS), S. 243 f. Es gibt aber natiirlich
auch Mischformen, etwa wenn in einem Gesetzbuch fiir verschiedene Vergehen ver-
schiedene Strafen angegeben werden.

380 Eco, Semiotik, S. 57.

31 ebd.

399

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

re, die iiberzulaufen droht und programmierte (Warnblink-)Signale
an den verantwortlichen Ingenieur sendet, damit evtl. kontrolliert
Wasser abgelassen werden kann, wobei noch eine Fehlerkontrolle
eingebaut werden kann. In jedem Fall handelt es sich um eine Bot-
schaft, deren Information verschliisselt durch einen »Kanal« geleitet
wird und richtig »gelesen« werden muss. Es handelt sich um einen
Mechanismus, der zum Zwecke der Kommunikation Transformatio-
nen zwischen zwei Systemen erlaubt. Anders als beim »genetischen
Code«, wo es um Information auf mikrozelluldrer Ebene ankommt —
es handelt sich eher um Stimuli, die eine blinde Reaktion aus-
16sen®? —, soll es hier um optionale Codes mit einem menschlichen
»Sender« gehen. So z.B. etabliert ein Morsecode ein System von
Aquivalenzen zwischen Buchstaben von Wértern und elektroakus-
tischen Signalen verschiedener Linge, die auf der Empfingerseite
entschliisselt werden miissen, ebenso wie ein Bibliothekscode ein
System darstellt, nach dem man bestimmte Biicher in bestimmten
Raumen, bestimmten Regalen, auf bestimmten Regalbrettern finden
kann.3%

Eco analysiert im Zusammenhang mit dem Begriff »Code« vier
unterschiedliche Phdnomene: a) eine Reihe von Signalen, die durch
interne Kombinationsregeln beherrscht werden und daher ein syn-
taktisches System darstellen; b) eine Reihe von Zustinden, die zu
einer Reihe von Kommunikationsinhalten werden kénnen, die durch
verschiedene Arten von Signalen tibermittelt werden konnen, also als
Komplex von Inhalten als semantisches System bezeichnet werden
konnen; c) eine Anzahl moglicher Verhaltensreaktionen des Empfan-
gers, die der Beweis dafiir sind, dass die Botschaft richtig empfangen
wurde; und d) eine Regel, die einige Elemente des ersten mit solchen
des zweiten oder dritten Systems korreliert, wenn z.B. syntaktische
und semantische Einheiten, sobald sie korreliert wurden, einer be-
stimmten Empfingerreaktion entsprechen sollen. Im engeren Sinne
kénne man, so Eco, eigentlich nur die letzte regelhafte Form »Code«

32 Ausfiihrlich beschrieben in Eco, SPS, S.268ff (S.270: »[...] gleicht eher einem
mathematischen System als einem juristischen deontischen Code, er wird von der
Notwendigkeit regiert; offensichtlich kann er irren (Mutationen, Krebs), aber er ist
nicht optional.«

383 Eco, SPS, S. 258: »So bedeutet der Ausdruck 1.2.5.33 das 33. Buch auf dem 5. Re-
gal der zweiten Wand des ersten Raumes. [...] Ein solcher Code hat ein Lexikon (eine
Semantik) und auch Positionswerte (eine Syntax) und arbeitet auf einer sehr primiti-
ven Ebene als Grammatik.«

400

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

nennen, und so benennt er zur Unterscheidung die ersten drei Pha-
nomene als System der beschriebenen Elemente als »S-Codes, die
vom »Code« korreliert werden, der so die Einbettung in einen Sig-
nifikations- und Kommunikationszusammenhang bewerkstelligt.3$
Doch hilt er an anderer Stelle fest, dass die abstrakten Moglichkeiten
von S-Codes, mit denen sich die Informationswissenschaften befas-
sen, es nicht erlauben zu liigen, denn nur der Code stellt durch seine
korrelative Funktion Propositionen her, Zeichen, die wahr oder falsch
sein konnen, weil er z.B. Elemente einer Inhaltsebene mit denen
einer Ausdrucksebene korreliert.

Deshalb muss sich eine Theorie der Codes anders als bei Good-
man mit einer intensionalen Semantik befassen, »wihrend die Pro-
bleme, die mit der Extension eines Ausdrucks zusammenhingen, in
den Bereich einer Theorie der Wahrheitswerte oder einer Theorie der
Hinweisakte gehdren«.?®> Eco spricht sogar vom »Extensions-Fehler,
denn die extensionale Betrachtungsweise (»Bedeutung« als Erfiil-
lungsklasse, die aber durch den »Sinn« definiert werde und nicht um-
gekehrt®*) trage nicht zur Klarung des Begriffes »Signifikat« bei und
ist daher nicht Bestandteil einer Theorie der Codes, so wie sie »auch
Referenten nicht in ihre Uberlegungen miteinbezieht«.’ Da die
Code-Theorie nur die Bedingungen untersucht, unter denen eine
Botschaft kommuniziert und verstanden wird, ist es

»im Rahmen einer Theorie der Codes nicht nétig, auf die Begriffe Extension
oder méogliche Welten zuriickzugreifen; die Codes setzen, sind sie von einer
Gesellschaft akzeptiert, eine skulturelle«Welt, die — im ontologischen Sinn —
weder wirklich noch méglich ist; ihre Existenz hingt an einer kulturellen
Ordnung, namlich der Art, wie eine Gesellschaft denkt, spricht und beim
Sprechen die Bedeutung ihres Denkens durch andere Gedanken erldutert.
Da Denken und Sprechen Aktivititen sind, durch die eine Gesellschaft sich
entwickelt, expandiert oder zusammenbricht, muss eine Theorie der Codes,
auch wenn sie sich mit >unmoglichen Welten« (wie dsthetischen Texten oder
ideologischen Aussagen) befasst, sich unbedingt mit der Beschaffenheit sol-
cher >kultureller« Welten beschiftigen und steht damit vor dem grundsitz-
lichen Problem, wie mit Inhalten umzugehen sei.«3%

384 Eco, Semiotik, S. 62 ff.
385 Eco, Semiotik, S. 89.
36 3.2.0.,S.92.

%7 a.a.0., S. 95.

38 3.2.0.,S.93.

401

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Das Signifikat eines Ausdrucks ist also keineswegs der bloe Refe-
rent, es muss semiotisch gesehen als kulturelle Einheit verstanden
werden, dem der Code das System der Signifikanten korrespondieren
ldsst. Zwar gibt es das Wasser im Stauseebeispiel, doch muss ein be-
stimmter Referent, um wahrgenommen zu werden, unter eine »pri-
etablierte Kategorie, ein kulturelles Konstrukt« subsumiert wer-
den, und das involviert eine Auffassung der Sprache als eines so-
zialen Phénomens. Die Codierungskonventionen erméglichen De-
notation, oft aber auch eine Fiille von Konnotationen, die man als
Subcodes bezeichnen konnte, und erméglichen ein komplexes Wech-
selspiel von Zeichen-Funktionen.>*

Die sind aber keineswegs kulturell invariant. Die Segmentierun-
gen im Bereich semantischer Felder kénnen durchaus verschieden
ausfallen, wie Eco nicht nur an den Bezeichnungen fiir Farben ver-
deutlicht, auch Begriffsfelder wie »Baum, Holz, Wald« und »arbre,
bois, forét« sind keineswegs eins zu eins ineinander iibersetzbar, son-
dern betreffen je andere sich je anders tiberschneidende Phanomen-
bereiche. Das lat. mus bedeutet Maus oder Ratte, Hindus unter-
scheiden nicht zwischen Rot und Orange,*" etc. Je andere Kulturen
konnen also das Erfahrungskontinuum je anders segmentieren, »was
bedeutet, dass dieses Kontinuum eine Inhalts-Materie ist, die zu un-
terschiedlichen formalen Systemen strukturiert werden kann.«**

Das fiihrt vielleicht auch dazu, dass Eco bei der Komponenten-
analyse semantischer Felder das von ihm so benannte »KF-Modell«
von Katz und Fodor als Anregung nimmt, sechs von ihm diagnosti-
zierte Méngel zu verbessern, u.a. die Weigerung, die Settings zu be-
riicksichtigen, und die Beschrinkung auf verbale und kategoremati-
sche Ausdriicke. Denn zum einen méchte Eco auch Zeichen auSerhalb
der Verbalsprache einbeziehen,*? zum anderen hilt er die Beriick-
sichtigung von Kontexten und Situationen fiir unerlasslich:

»Das KF-Modell weigert sich, settings zu beriicksichtigen. Es ist deshalb
unfihig, zu erkldren, auf welche Weise ein bestimmter, in einer bestimmten
Situation ausgesprochener oder in einen bestimmten Kontext eingefiigter
Ausdruck eine seiner moglichen Lesarten annimmt. «3%

389

.a.0., S. 150: Niheres dazu im folgenden Kapitel iiber Zeichenerzeugung.
.a.0,, S. 85f.
.a.0., 5. 108-115.

a
390 a
a
2 a.a.0.,, S. 114.
a
a

391

3 a.a.0., S.152.
.a.0., S. 148.

394

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

So z.B. konne der Satz »I vitelli dei romani sono belli«, je nachdem ob
er im lateinischen oder italienischen Kontext gelesen wird, etwas
vollig anderes bedeuten: »Die Vielzahl der Codes, Kontexte und Si-
tuationen zeigt uns, dass ein und dieselbe Botschaft von unterschied-
lichen Gesichtspunkten aus und in Bezug auf verschiedene Konven-
tionensysteme decodiert werden kann.«*%

Eco modifiziert also sein urspriinglich aufgestelltes Schema der
Kommunikation: Die vom Sender codierten Botschaften gehen als
Informationsquellen durch einen Kanal an den Empfinger, der aber
die Botschaft nur im intendierten Sinn richtig decodieren kann, wenn
er sich die ausgedriicktem Inhalte auf ihre kontextellen Hintergriinde
bezieht®*; so wie man sich iiber den Begriff »Gruppe« auf einer
Mathematikertagung anders als auf einem Soziologenkongress ver-
standigen wird.

Dabei lassen sich die im ersten Schema dem Sender noch vor-
geschaltete Information der Quelle wie auch die Information der Bot-
schaft »als Zustand der Unordnung im Vergleich zu einer darauffol-
genden Ordnung definieren; als mehrdeutige Situation im Vergleich
zu einer darauffolgenden Disambiguierung«, wobei optionale Resul-
tate moglich sind.”

Sender und Empfinger fallen hingegen nicht in das Gebiet der
Theorie der Codes, werden aber wichtig in der Theorie der Zeichen-
erzeugung: »Signifikation beherrscht das ganze kulturelle Leben,
selbst an der Untergrenze der Semiotik.«>%

3.2.3.2 Zeichenerzeugung und Signifikation

Seiner Theorie der Kommunikation stellt Eco eine Theorie der Sig-
nifikation an die Seite, denn bevor wir sinnvoll Zeichen iibermitteln,
miissen wir sie allererst erzeugen, und sie helfen uns, die Gegeben-
heiten zu strukturieren und sie als das, was sie fiir uns sind, zeichen-
haft, z. B. verbal oder mit »Zeich«-nungen, zu erfassen.

Eco findet, dass eine Semiotik, die sich nur auf eine Theorie
kommunikativer Akte reduziert, eine grofse Zahl von Phianomenen

3% a.a.0.,S.197f.

3% Das urspriingliche Schema befindet sich in der Semiotik auf S. 58 (im Zusammen-
hang mit dem Stausee-Beispiel), das spdter modifizierte auf S. 199.

7 ebd.

38 Eco, Semiotik, S. 75 und S. 82.

403

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

aus dem Bereich der Zeichen ausschlieflen wird. Er entscheidet sich
daher gegeniiber Saussures dualistischer Konzeption fiir das tria-
dische Modell von Peirce (er bekennt, dass er schon friih Peirce »ver-
fallen« war, obwohl er spiter u.a. seine »Triadensucht« kritisieren
wird), weil es »semiotisch fruchtbarer« (auch fiir nichtsprachliche
Zeichen) ist und die dialektische Beziehung zwischen einem Zeichen,
seinem Objekt und seinem Interpretanten unabhingig von konkre-
tem Kommunikationsverhalten ist.*® Denn hier gehort es nicht zur
Definition des Zeichens, dass es absichtlich emittiert und kiinstlich
hervorgebracht wird:#° Auch bestimmte Wolkenformationen kénnen
dann als Zeichen fiir ein nahendes Gewitter interpretiert werden.

Eco kann also die dreidimensionale Zeichendefinition von Mor-
ris ibernehmen, der zufolge nach vorher festgelegten sozialen Kon-
ventionen etwas ein Zeichen nur deshalb ist, weil es von einem Inter-
preten als Zeichen fiir etwas interpretiert wird. Wie man sieht,
handelt es sich um einen intern relationalen Begriff. Allerdings
mochte Eco diese Definition noch dahingehend modifizieren, dass es
sich auch um mdgliche Interpretationen durch mégliche Interpreten
handeln darf.** Zeichen haben also auch unabhingig von real existie-
renden Interpreten eine Bedeutung, wie die Zeichen des mensch-
lichen Lebens, die den Raumsonden im Hinblick auf mégliche extra-
terrestrische Bewohner des Weltalls beigegeben wurden.

Seine Beschiftigung mit dem pragmatischen Ansatz von Peirce
und seinem Prozessdenken veranlasst Eco auch, spiterhin vom Zei-
chen nicht als einer statischen Entitit zu reden, sondern von einer
»Zeichenfunktion«: »Ein Zeichen ist alles, was sich als signifizieren-
der Vertreter fiir etwas anderes auffassen ldsst.«*? Es geht also auch
bei Peirces ikonischen, indexikalischen und symbolischen Zeichen-
funktionen um ein Geschehen des Designierens, des Bedeutens; und
Eco will nur dann, wenn der Prozesscharakter klar ist, weiterhin von
»Zeichen« reden.

Daher entwickelt er in seinem Hauptwerk, anders als in seinem
frithen Buch zum Zeichenbegriff und in seiner »Einfiihrung«, auch
keine Typologie der Zeichen wie Peirce, sondern ein Typologie der

39 a.a.0., S. 36f.

40 a.2.0., S. 38.

1 a2.a2.0., S. 39.

402 Eco, Semiotik, S. 26.

404

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

Zeichenfunktionen, die zustande kommen, wenn zwei Funktive, Aus-
druck und Inhalt, in wechselseitige Korrelation zueinander treten.*®

Die reine Ostension trigt nicht weit: Das Zeigen auf den Refe-
renten — fiir Peirce ein indexikalisches Zeichen — macht zwar den
Sachbezug sonnenklar. Man erinnere sich an Jonathan Swifts Gulli-
ver, der auf seinen Reisen die schwebende Insel Laputa besucht, auf
der man beschlossen hat, die Organe zu schonen und die Sprache
Stiick fiir Stiick durch das reine Zeigen auf Gegenstiande zu ersetzen,
weswegen die »Weisen« fiir ihre komplexen Unterhaltungen immer
ein grofles Biindel mit Gegenstinden auf dem Riicken tragen, das sie
bei Konversationen vor sich ausbreiten, um die entsprechenden Ge-
genstinde, von denen gerade die Rede sein soll, hochzuhalten. Die
Designation geht aber, wie man ausprobieren kann, weit iber diesen
kuriosen Vorschlag hinaus, man braucht auch andere sprachliche Zei-
chen als die fiir bestimmte Gegenstinde, um sich sinnvoll verstandi-
gen zu konnen. 4%

Dem kognitiv-pragmatischen Aspekt von Peirces Zeichenlehre
folgend, macht Eco an einem anschaulichen Beispiel klar, dass es bei
der Zeichenerzeugung oft auch zunichst darum geht, unklare Befind-
lichkeiten oder Sachverhalte zu identifizieren: Sein »Signor Sigmac,
der in einer Pariser Bar ein Unbehagen im Bauchraum verspiirt, muss
seinen kognitiven Apparat und seine Begrifflichkeit bemiihen, um
dieses interne Unbehagen und seinen Ort (Beschwerden? Magen?
Leber? Darm?) zu klassifizieren, um dann anschlieflend von seinem
Zustand sinnvoll Mitteilung machen zu kénnen. Erst mit dieser Zu-
weisung von Bedeutsamkeit im kognitiven Prozess der Zeichen-
zuschreibung wird die Information fiir den Arzt sinnvoll, aber auch
fiir den Zeichenproduzenten selber klarer.

Man mag hier an Wittgensteins Privatsprachenargument den-
ken, das eine rein interne Sprache zur Beschreibung innerer Zustinde
(gerade auch im Hinblick auf Schmerzzustinde und Farbempfindun-
gen’®) fiir unmoglich erklirt, da man sich externer Begrifflichkeit
bedienen muss, die vorgiingig ist und auf den Konventionen der Spra-
che beruht (dem »kommunikativen Apriori«, wiirde Apel mit seinem

403 a.,a.0,, S. 334.

44 Nagel, Die Bedeutung von Wortern, in: ders., Was bedeutet das alles?, S. 37 macht
dies an Sitzen deutlich wie »Ich wette, dass man in 200 Jahren auf dem Mars auch
Tabak rauchen wird.« Hier ist Ostension unmoglich.

45 Niheres s. Miinnix, Wittgenstein, Whorf, and Linguistic Relativity. Is There a
Way Out? In: Miinnix (Hg.) Uber-Setzen, S. 159fff.

405

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

transzendentalpragmatischen Ansatz sagen). Die Produktion eines
Signifikanten, eines bedeutsamen Zeichens, braucht also eine kogni-
tive Struktur, mit der wir »etwas als etwas« sehen oder deuten kon-
nen. (Auch dieses Thema hatte Wittgenstein in den PU bereits be-
schiftigt.) Hitte Marco Polo — so fragt Eco —, der auf seinen Reisen
Richtung Asien ein Nashorn sah und es als »Einhorn« beschrieb, wi-
re er auf seinen Reisen bis nach Australien gekommen, wohl das selt-
same Schnabeltier als das, was es ist, identifizieren konnen?4% Das
eierlegende Saugetier mit Schnabel, aber nicht gefiedert, und mit
Schwimmhiuten zwischen den Zehen (»duckbilled platypus«) be-
schiftigte die Forscher jahrzehntelang, weil es in keine der gingigen
zoologischen Klassifikationen passte und nicht mit einem der gingi-
gen Begriffszeichen be-zeichnet werden konnte. Wittgenstein hatte
auch hier bemerkt, dass andere Vélker (»Sprachspielgemeinschaf-
ten«) aufgrund anderer Regeln und Konventionen ganz andere Klas-
sifikationen gebrauchen konnten, und folglich kritisiert Eco auch den
Begriffsbaum des Porphyrios, der die ganze Scholastik hindurch und
auch fiir spdtere Zeiten kanonisch geworden war,*” als einen véllig
unzureichenden »Baum aus Differenzen«. Man braucht vielmehr
iiber solche vereinfachenden Klassifikationssysteme hinaus Zugriff
auf eine Art mentale Enzyklopidie,*® um Phinomene mit passenden
Begriffszeichen gemifd allgemeiner Bedeutungskonventionen bele-
gen zu konnen. Dabei sind unsere Klassifikationssysteme gemacht
und kulturell codiert, sie liegen nicht in den Dingen selbst, denen
wir ein Begriffsnetz {iberstiilpen, um sie fiir uns fassbar zu machen.
(Das Ding an sich bleibt wie bei Kant transzendent! Peirces »dyna-
misches Objekt« ist uns nur in den Versuchen, es auf unsere Art zu
fassen, gegeben.)

»Sobald es vor uns steht, erzeugt das Sein Interpretationen; sobald wir tiber
es sprechen konnen, ist es bereits interpretiert. Andere Moglichkeiten gibt
es nicht. Diesem Zirkel entgeht nicht einmal Parmenides [...].«*”

Der Sachbezug unserer semiotischen Auflerungen, der Referent, ist
also immer schon in den Interpretanten hineingezogen und kann

46 Eco, Kant und das Schnabeltier (KS), S. 74.

47 Eco, Semiotik und Philosophie der Sprache, S. 77-106 (»Porphyrios schligt zu-
riick«).

5 Eco, a.a.O., iiberschreibt seine Uberlegungen mit »Wérterbuch versus Enzyklopi-
die«.

409 Eco, Kant und das Schnabeltier, S. 33.

406

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

nicht unabhingig von unserer semiotischen Tatigkeit gedacht wer-
den, die, wie spiter ausgefiihrt, immer als perspektivisch bedingt zu
sehen ist.*1

Unsere Begriffe sind Zeichen, die unsere Wahrnehmungserfah-
rungen be-zeichnen und so unsere komplexe Realitit strukturieren,
bedeutsam Gruppen von Phdnomenen gemif gemeinsamer Eigen-
schaften signifizieren und so kraft gesellschaftlicher Konventionen
Kommunikation ermoglichen. Die geschilderte Zeichenerzeugung,
Semiose, fasst also Zeichen als geschichtlichen Prozess von Bedeu-
tungsschopfung und Weltgestaltung auf, und diese Semiose ist prin-
zipiell unbegrenzt. Hier folgt Eco Peirces Idee einer Signifikantenket-
te, denn Zeichen konnen wiederum Zeichen fiir Zeichen werden, also
neue Zeichen generieren, die neu zu interpretieren sind. Auch des-
halb ist eine eindeutige Referenz im Universum der Zeichen unsin-
nig: Schon in der frithen Einfiihrung in die Semiotik (Italienischer
Titel: La struttura assente — die abwesende Struktur) hatte Eco auf
eine fallacia referenziale hingewiesen. Heydrich spricht sogar von
einem »exorzierten Referenten«*!!, Mersch von

»dem Fehlschluss, dass >das Signifikat eines Signifikanten etwas mit dem
korrespondierenden Gegenstand zu tun habe, weil das, worauf sich ein
Zeichen bezieht, selbst wieder der Interpretation bedarf, usw. Darum er-
scheint es prinzipiell unmoglich, den Bezugspunkt einer Signifikation zu
lokalisieren, denn am Grund des Zeichens findet sich niemals eine Wirk-
lichkeit, hochstens neue Zeichen.«*12

410 vgl. Eco, Semiotik, S. 238 »Eine derartige Trichotomie postuliert das Vorhanden-
sein eines Referenten als unterscheidenden Parameters, und eben das erlaubt die in
diesem Buch dargelegte Theorie der Codes nicht.«

411 Eco, ES, S. 69ff sowie Heydrich, EcoLogie — Salz in die semiotische Suppe, in:
Kindt/Miiller (Hg.), Ecos Echos, S. 84 und 88 ff.

42 Mersch, Jenseits der Dekonstruktion. Ecos Miniaturen und die phronetische Form
der Kritik, in: Kindt/Miiller (Hg.), Ecos Echos, S.205 beklagt aulerdem die zwei-
malige inaddquate Ubersetzung von fallacia referenziale in ES, einmal mit »Referen-
ten-Fehler« und einmal mit »Missverstindnis der Referenz«, andernorts auch »Ex-
tensions-Fehler«, was schon keine Ubersetzung mehr, sondern eine Interpretation ist.
Heydrich, EcoLogie, a.a.O., S. 89 beklagt: »Die Abkopplung der Signifikate von ihren
intentionalen Leistungen, ihrem Beitrag zu Wahrheitsbedingungen kappt den seman-
tischen Lebensstrom der Semiotik.« Dagegen deutet Mersch, Umberto Eco, S. 90 die
Abgrenzung von einer zu nominalistisch argumentierenden Zeichentheorie wie der
Goodmans positiv, nimlich als eine »Autarkie« des Zeichenbegriffs durch die Los-
l6sung vom bezeichneten Gegenstand.

407

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Immer beziehen sich diese Zeichen als Zeichen fiir etwas auf etwas,
und Eco fragt unter dem Titel »Die Semiotik und das Etwas«: »Was ist
jenes Etwas, das uns veranlasst, Zeichen hervorzubringen?«

»Jede Sprachphilosophie wird nicht nur mit einem terminus ad quem, son-
dern auch mit einem terminus a quo konfrontiert. Sie muss sich nicht nur
fragen, worauf beziehen wir uns, wenn wir sprechen, und mit welcher Zu-
verldssigkeit? [...], sondern auch: sWas ldsst uns sprechen ?<««*

Weder strukturalistische Semiotik noch analytische Philosophie, so
Eco, hitten sich dieses Problem je gestellt, erstere betrachte die ver-
schiedenen Sprachen als Systeme, die bereits konstituiert und ana-
lysierbar seien, wenn ihre Benutzer sich ausdriicken wollen; zweitere
untersuche nicht, »wie die Dinge wirklich sind, sondern fragt, was
man folgern miisste, wenn eine Aussage als wahr aufgefasst wiirdex,
begniige sich also mit ihrem eigenen Wahrheitskonzept.*!*

Nie wurde unsere vorsprachliche Beziehung zu den Dingen pro-
blematisiert, und deshalb muss Eco nun iiber Strukturalismus und
analytische Philosophie hinausgehen.

Erst Peirce habe dieses Problem zur Grundlage seiner gleichzei-
tig semiotischen, kognitiven und metaphysischen Theorie gemacht,
denn es ist das »dynamische Objekt«, das in unserem »quasi-Geist«
ein unmittelbares Objekt erzeugt, wobei Peirce von der Aufmerksam-
keit sprach, die uns befihigt, den Geist auf ein Objekt zu richten und
ein Element unter Vernachldssigung von anderem ins Auge zu fassen:
»In gewisser Weise verharrt das dynamische Objekt immer wie ein
Ding-an-sich, immer anwesend und nie erfassbar«,*®> es sei denn
durch Versuche der Bildung von Zeichen, die vermittelnd fiir es
stehen.

Dieses Etwas weckt unsere Aufmerksamkeit, es ist als Nou-
menon »noch rohe Materie einer noch nicht vom Kategoriellen er-
hellten Anschauung«*¢ und wird uns erst durch unsere Zeichen-
erzeugung verfiighar, mit der wir etwas als etwas Bestimmtes
wahrnehmen konnen.

Eco fragt also mit Leibniz und Heidegger: »Pourquoi il y a plutdt
quelque chose que rien?« und unterscheidet mit Heidegger zwischen

43 Eco, Kant und das Schnabeltier, S. 23.
414 ehd.

415 Eco, KS, S. 24.

416 Eco, KS, S. 25.

408

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

Sein und Seiendem, denn erst durch die Semiose wird das unbe-
stimmte Sein ins (bestimmte) Seiende tiberfithrt.*

Zwar fiihrt Eco das moderne, durch vergleichende Sprachanthro-
pologie entstandene Argument an, die abendlindische Metaphysik sei
nur moglich geworden durch die Existenz der Kopula in indoeuropii-
schen Sprachen, »doch ist die Erfahrung des Seins bereits im ersten
Schrei des Neugeborenen enthalten, mit dem er eben das Etwas, das
sich ithm als Horizont darbietet, begriifst oder wahrnimmt, sowie im
ersten Vorwolben seiner Lippen zur Mutterbrust.«*18

Das Sein ist also nicht nur horizonthaft gegeben, es ist auch wie
Fruchtwasser*”® und verfiigt tiber eine »primére Indexikalitit«, es
zeigt sich uns und bewirkt eine immer weiter sich entwickelnde Se-
miose, mit der wir lernen, uns in der Welt zurechtzufinden.

Dabei sind von unserer Seite viele Perspektiven méoglich: »Stets
gebunden an die Art, wie wir biologisch, ethnisch, psychologisch und
kulturell im Horizont des Seins verwurzelt sind«, implizieren »Aus-
sagen iiber das, was ist und tiber das, was sein konnte«, bestimmte
Blickwinkel.*° Damit wird die Welt mehrdeutig, moglicherweise mit
untereinander unvertriglichen Deutungen, denen man aber doch al-
len eine ihnen eigene Wahrheit zusprechen muss. Dieses Ubermaf3 an
verschiedenen Wahrheiten, die alle ihre Berechtigung haben, ist aber
moglicherweise nur voriibergehend, da diese woméglich irgendwann
in ein System gebracht werden kénnen.*! Diese Zielperspektive ge-
mahnt an die coincidentia oppositorum des Cusaners, der diese aller-
dings theologisch interpretierte: als Zusammenfall aller Gegensitze
in einem jenseitigen Unendlichen, in Gott. Das ist vielleicht kein Zu-
fall, denn Cusanus hatte in seiner docta ignorantia die mystischen
Stromungen des Mittelalters aufgenommen, und auch Eco beschif-
tigt sich mit der entsprechenden negativen Theologie, u.a. am Bei-
spiel des Neuplatonismus, und zitiert Plotins Enneaden (V,2.2): »Da-
mit das Sein sei, ist es notwendig, dass das Eine nicht Sein sei, es
wird also als Grundlage des Seins schon vor das Sein gesetzt.*? (Man
beachte die Ahnlichkeit dieses Unerkennbaren, sich stets Entziehen-
den mit Derridas »différance«!) Man kann sich ihm nur annéhern.

41

S

a.a.0., S. 31.
Eco, KS, S. 30.
49 3.2.0,, S. 28.
420 3.2.0,, S. 56f.
41 3.2.0,,S.57.
422 3.2.0,, S. 36.

41

53

[N

409

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

Einstweilen aber miissen wir mit dieser Multiperspektivitit der
Semiose und Vieldeutigkeit der Interpretationen des Seins leben. Eco
geht dafiir — poststrukturalistisch — auf einen Griindungsviter post-
modernen Denkens zurtick: auf Nietzsche.

Eco zitiert den noch nicht dreiBigjihrigen Nietzsche aus Uber
Wahrheit und Liige im aufSermoralischen Sinn, nach dem »der Intel-
lekt, ausgehend von den Gesetzgebungen der Sprache, mit Fiktionen
(spielt), die er als Wahrheit oder als Begriffssystem bezeichnet«.*?

Andere Lebewesen konnen anders wahrnehmen als wir; ein Kri-
terium »richtige Wahrnehmung« gibt es bei Nietzsche nicht, denn die
Natur kennt »keine Formen und Begriffe, also auch keine Gattungen,
sondern nur ein fiir uns unzugingliches x«.#*

Wenn wir keinen extramentalen Referenten festmachen kon-
nen, dann ist tatsachlich »Wahrheit«

»ein bewegliches Heer von Metaphern, Metonymien, Anthropomorphis-
meng, die dichterisch erzeugt wurden, und spéter zu Wissen erstarrten, >I1-
lusionen, von denen man vergessen hat, dass sie welche sind,« [...], so dass
wir uns daran gewohnt haben, konventionsgemifS zu liigen, in einem Stil,
der fiir alle bindend ist, und dabei unser Handeln von Abstraktionen beherr-
schen lassen, weil wir die Metaphern zu Schemata und Begriffen verkiim-
mern lieflen. «*?

Nietzsche kritisiert hier ein holistisches System, einen »starren Siu-
lenbau, auf flieBendem Wasser errichtet«, redet aber andernorts einer
Pluralitit des Wort, die Eco fiir die Moglichkeit unbegrenzter Semio-
se gelten lassen mochte2s.

Thm geht es dabei auch um die mdglichen Welten, denn »im
mehrdeutigen Horizont des Seins hitten die Dinge sich auch anders
verhalten kénnen; und nichts schlief3t aus, dass es eine Welt geben
kénnte, [...] in der aus der Kreuzung eines Kamels und einer Loko-
motive eine Quadratwurzel hervorgehen kann.«*”

Doch anders als Nietzsche méchte Eco eine Vernunft, die durch
das Lauterungsfeuer postmoderner Rationalismuskritik gegangen ist,
als wertvoll bewahren: Im Sinne von Vattimos Pensiero debole, an

43 a.a.0., S.59.

#24 ebd.

45 Eco, KS S 59 zitiert Nietzsche, Uber Wahrheit und Liige im aufermoralischen
Sinn, S1II, S. 314.

46 a.2.0, S.56f.

47 Eco, a.a.0,, S. 67.

410

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

dem Eco mitgearbeitet hat, will er eine undogmatische »schwache«
Vernunft,*? die sich ihrer Grenzen bewusst ist, die sich aber zumin-
dest die Moglichkeit der Falsifikation bewahrt hat.*

Es ist festzuhalten, dass mit Ecos Doppelstrategie von Signifika-
tion und Kommunikation das Universum der Zeichen in eine Kom-
munikationstheorie eingebettet wird, fiir Schalk eine dialektische
Doppelung von System und Prozess, der auch fiir den Bereich der
Interpretation eine Doppelstruktur von Dekodierung und Invention
entspricht.*® Und Ecos semiotische Kommunikationstheorie wird

durch die Beschrinkung auf die Inhalte der Signifikation erst mog-
lich.

3.2.3.3.Hyperrealitit und Interpretation

Ein Zeichen muss sich nicht auf etwas real Existierendes beziehen. So
beschreibt Eco unter der Uberschrift »Reise ins Reich der Hyperrea-
litdt« ein Panoptikum von lirmend und aggressiv beworbenen
Wachsfigurenkabinetten an der amerikanischen Westkiiste als »die
Krippen Satans«:

»Sie verquicken unterschiedslos historische Evokation, religiése Feier und
Glorifizierung von Personen des Kinos, der Mérchen und Sagen, der be-
kanntesten Abenteuer [...]. So dass man rechts etwa Dracula sehen kann,
der gerade einen Sargdeckel offnet, und links das eigene Gesicht neben
Draculas Spiegelbild, wihrend dahinter schemenhaft die Gestalten von Jack
The Ripper oder von Jesus erscheinen, reflektiert tiber ausgetiiftelte Bre-
chungswinkel, Bégen und Perspektiven, so dass man schwer zu entscheiden
vermag, was Realitdt und was Illusion ist.«*!

Anders als in Baudrillards Theorie der Virtualitit, fiir den Hyperrea-
litét die Ablésung und »Agonie« des Realen ist und sie als dessen
Steigerungsform vollstindig ersetzt, ist fiir Eco eine untrennbare
Vermischung von Realitdt und mit ihr einhergehender Fiktion fest-
zustellen, die er ebenfalls »Hyperrealitidt« nennt:

»Wenn man zuerst Mozart und dann Tom Sawyer begegnet, [...], nachdem
man soeben der Bergpredigt beigewohnt hat, zu Fiifien Jesu und seiner Jiin-

48 vgl. Eco, KS, S. 61-63. Ausfithrlicher zu Vattimo s. Miinnix, Zum Ethos der Plu-
ralitdt, S. 86.

49 Eco, KS, S. 65.

40 Schalk, Umberto Eco und das Problem der Interpretation, S. 98 ff und 67.

#1 Eco, Die Krippen Satans, in: Eco, Uber Gott und die Welt, S 47 f.

411

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

ger, dann ist das logische Unterscheidungsvermogen zwischen wirklicher
Welt und moglichen Welten definitiv zersprungen. [...] Kasperle und Fidel
Castro gehoren definitiv zur gleichen ontologischen Kategorie.«*?

In der Tat gehort ja auch alles zu unserer subjektiven und auch kul-
turellen Wirklichkeit, und speziell in Amerika, »das noch ein anderes
sein muss als das der Pop Art oder der Mickey Mouse oder des Hol-
lywood-Kinos«, findet er (in den siebziger Jahren des letzten Jahr-
hunderts) »eine aufler Rand und Band geratene Hyperrealitit«: »Um
von Dingen zu sprechen, die man als echt empfinden will, miissen sie
echt erscheinen. Das >ganz Wahre« wird identisch mit dem >ganz
Falschen«. Das absolut Unwirkliche prisentiert sich als wirklich Vor-
handenes.«

Die Grenzen zwischen Realitit und Fiktion verschwimmen, das
Echte und die Kopie (das Abbild) sind nicht auseinanderzuhalten.*?
Doch fehlt Fantasiefiguren die Referenz. Deshalb sind sie aber nicht
ohne Bedeutung, und darauf kommt es an:

Ecos weltberithmte Romane stellen auf anderer — sprachlicher,
nicht optischer — Ebene eine andere Form von Hyperrealitit dar und
hingen eng mit seinem philosophischen Werk zusammen, sie exem-
plifizieren viele seiner Thesen in narrativer Form und sind nur vor-
dergriindig fiktiv. So geht es in Der Name der Rose um das Versagen
der Aufklarung angesichts dogmatischer Macht und um die befreien-
de Kraft des Lachens, in Das Foucaultsche Pendel um die Ironisierung
eines Kultes des »Anderen der Vernunft«, in der die Irrationalitit
frohliche Urstinde feiert, aber bewirkt, dass Realitdt und Fiktion
nicht mehr unterscheidbar sind. In Baudolino, der Liigner geht es
um eine historische Filschung (Eco hatte in seiner Semiotik fest-
gestellt, dass »die Semiotik im Grunde die Disziplin (sei), die alles
untersucht, was man zum Liigen verwenden kann«.**) Und immer
geht es um Zeichen: Der ehemalige Inquisitor und Franziskaner-
monch William of Baskerville im Namen der Rose muss den Spuren

2 Eco, a.a.0., S. 48.

43 Eco, Die Festungen der Einsamkeit, in: Uber Gott und die Welt, S. 40f. Weiter,
lange vor Trump: »Mithin ist der Grund dieser unserer Reise ins Reich der Hyper-
realitit die Suche nach Fillen, in denen die amerikanische Einbildungskraft das Wahre
und Echte haben will, und, um es zu bekommen, das absolut Falsche erzeugen muss;
womit dann die Grenzen von Spiel und Illusion verschwimmen. Das Kunstmuseum
wird von der Schaubude angesteckt, und man genief3t die Liige in einer Situation der
>Fiille¢, des horror vacui.«

44 Eco, Semiotik, S. 26.

412

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

und Indizien von Morden in einem Kloster folgen, die er aufkliren
soll; die Arbeit des Detektivs und die des Semiotikers, so Mersch, sind
miteinander korreliert, denn es geht um das Lesen von Zeichen. So
ldsst er seinen medievalen Detektiv sagen:

»Ich habe nie an der Wahrheit der Zeichen gezweifelt, Adson, sie sind das
einzige, was der Mensch hat, um sich in der Welt zurechtzufinden. Was ich
nicht verstanden hatte, war die Wechselbeziehung zwischen den Zeichen.
[...] Wo ist da meine ganze Klugheit? Ich bin wie ein Besessener hinter
einem Anschein von Ordnung hinterhergelaufen, wihrend ich doch hitte
wissen miissen, dass es in der Welt keine Ordnung gibt. [...] Die Ordnung,
die unser Geist sich vorstellt, ist wie ein Netz oder eine Leiter, die er sich
zusammenbastelt, um irgendwo hinaufzugelangen [...].«**

Und natiirlich sind auch die Namen Zeichen und wohlweislich ge-
wihlt: Der Name des Franziskanermdnchs William of Baskerville ver-
weist nicht nur auf den Franziskaner William of Ockham, der gegen
platonische Ideenlehre und aristotelische Substanzontologie einen
metaphysikkritischen Nominalismus vertrat, sondern natiirlich auch
auf Sherlock Holmes’ ersten Fall, und sein Adlatus, der Novize Adson
von Melk, verweist natiirlich auf Dr. Watson, aber auch auf die Chro-
nik eines Monches aus Kloster Melk in der Wachau, die Eco zur bio-
graphischen Identitdtsformung seines Charakters benutzte.

Im Foucaultschen Pendel (gemeint ist nicht nur der Physiker
Léon Foucault, sondern auch der Systemkritiker Michel Foucault,
der den dualistischen Zeichenbegriff Saussures dekonstruiert und da-
mit dem von Eco als unlogisch kritisierten Analogiedenken das Wort
redet) geht es u.a. um esoterische und kabbalistische Zahlenmystik
und um ein uferloses Analogiedenken, das schlieSlich alles und gar
nichts beweist und sich hermetisch verschlief3t. (Eco hatte nach dem
Kindheitstrauma des italienischen Faschismus, aus dem auch sein
politisches Engagement herriihrt, die politischen Wirren um die Er-
mordung Aldo Moros durch die Brigate Rosse, den Zerfall der italie-
nischen Parteien und den Aufstieg von Geheimbiinden wie dem der
Freimaurerloge P2 erlebt.) Es geht aber auch allgemeiner um eine von
Eco zeitdiagnostisch dargestellte Pendelbewegung von Rationalismus
und Irrationalismus: Eine Aufklirung, die an ihr Ende kommt, weil
die kritische Vernunft sich nicht iiber sich selbst aufkliren kann und
dogmatisch erstarrt, hat einen Umschwung des Pendels ins Irratio-

45 Eco, Der Name der Rose, S. 625.

413

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

nale, das vermeintlich »Andere der Vernunft«,*® zur Folge. Doch die
Aufklarungskritik darf nicht zum Ende von Rationalitit fithren: Ecos
Position einer kritischen, aber sich selbst bescheidenden und nicht
hermetisch bzw. dogmatisch werdenden kritischen Vernunft kann so
auf diesem Hintergrund verstindlich werden,*” und er muss daher
zur italienischen Postmoderne gezihlt werden, die sich als neue Welle
aufklarerischer Vernunft darstellt.

Man kann also »im Wald der Fiktionen« ein Universum aus fik-
tiven — in den genannten Beispielen: optischen und verbalen — Zei-
chen mit Bezug zu realen Welten konstruieren, um Positionen und
auch Verstrickungen zu veranschaulichen, fiir die die Figuren exem-
plarisch stehen, denn es geht Eco auch um die Semantik méglicher
Welten.* (Daher beschiftigt sich Eco auch mit Metapherntheorie.*)

Hinter den Fiktionen stehen also hohere Wahrheiten, die man
erst tiber den Prozess der Interpretation finden muss. Doch welche
Regeln gibt es fiir solche Interpretationen?

Zeichen sind zumeist mehrdeutig, ihre Eindeutigkeit, wie sie
vom Neopositivismus gerne gesehen worden wire, ist ein Mythos.*
Zur Veranschaulichung rekurriert Eco auf die Interpretation bib-
lischer Texte, fiir die die Scholastik bereits im 7. Jahrhundert die Leh-
re von den vier Bedeutungen der Bibel entwickelt hatte, wie sie spiter
von Dante tibernommen worden sei: der wortlichen, der allegori-
schen, der anagogischen und der moralischen Bedeutung heiliger
Texte, und vermerkt ironisch:

»Endlose Abhandlungen versuchten jahrhundertelang die Interpretations-
regeln fiir die verschiedenen natiirlichen Zeichen festzulegen, indem sie die
Fille aufzihlen, in denen ein Wesen, beispielsweise ein Ziegenbock, je nach
dem Zusammenhang entweder als Zeichen fiir Christus oder fiir den Teufel
betrachtet werden konnte.«*1

Der Neopositivismus mit seiner Kritik an den mehrdeutigen und
emotionalen Verwendungsweisen der Zeichen sei zwar fruchtbar fiir

#6 Die Gebriider Bohme nennen unter diesen Titel das im Zuge des Vernunftdenkens
Verdringte, etwa Leiblichkeit, Mythos und Gefiihl.

#7 Ausfiihrlicher zu Ecos Romanen s. Miinnix, Hat die Aufklirung versagt? Gibt es
einen Riickschwung ins Irrationale? Umberto Ecos »Foucaultsches Pendel« und seine
Lehren, in: Farokhifar/Neugebauer (Hg.), nachdenken Bd. 8, Rheinbach, i. V.

#8 Heydrich, EcoLogie, in: Kindt/Miiller (Hg.), Ecos Echos, S. 80.

9 Eco, Die Grenzen der Interpretation, S. 191 ff.

440 Eco, Zeichen, S. 157 £f.

4“1 a.a.0,, S.158.

414

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

die exakten Wissenschaften gewesen, doch im menschlichen Leben
sei anders als im abgeschlossenen Raum des Laboratoriums die Ver-
wendung vollig eindeutiger Zeichen iiberaus selten, da man »die
Sprache des Alltags, der Politik, der Gefiihle, der Uberzeugung und
der Meinungen [...] nicht auf die starren Parameter der physikalisti-
schen Verifikation reduzieren kann.«*?

Eco rekurriert viel allgemeiner auf Peirce:

»Ein Zeichen [...] wendet sich an jemanden, erzeugt also im Geist dieses
Menschen ein gleichwertiges oder vielleicht ein komplexeres Zeichen. Die-
ses Zeichen, das es erzeugt, werde ich den Interpretanten des ersten Zei-
chens nennen.« (CP 2.228)

Da aber fiir Peirce das geistige Leben eine Organisation von Zeichen
sei, gebe es zwei Auffassungen des Interpretanten: eine erste, fiir die
der Interpretant ein weiteres Zeichen ist, das das erste Zeichen tiber-
setzt (CP 4.127), und eine zweite, die den Interpretanten als die Idee
begreift, die von der Reihe der Zeichen erzeugt wird (z.B. CP 4.127-
5.283ff).

Dabei entsteht, wie bereits weiter oben beschrieben, aus dem
ersten, unmittelbaren Interpretanten, dem Signifikat, und den von
den Zeichen hervorgebrachten Wirkungen eine unendliche Zeichen-
kette (man muss »den Interpretanten durch ein anderes Zeichen be-
nennen, dessen Interpretant wiederum durch ein weiteres Zeichen
benannt wird«, usw.), »die von den ersten logischen Interpretanten
(elementaren Vermutungen, die, da sie auf die Phinomene hindeu-
ten, sie bezeichnen) bis zu den endgiiltigen logischen Interpretanten
reicht. Das sind die Gewohnheiten, die Dispositionen zum Handeln
und damit zum Eingreifen im Bereich der Dinge, auf die die ganze
Semiose abzielt.«** Hier fiihlt sich Eco dem Peirce’schen Pragmatis-
mus nahe.

Der so entstehenden prinzipiell unbegrenzten Semiose ent-
spricht also auch eine prinzipiell unbegrenzte Interpretation. Schon
in seinem allerersten Buch Das offene Kunstwerk hatte Eco die
Mitarbeit des Rezipienten von Kunst gefordert. (»Offen sind diese
Werke, sofern sie in ihrer Gestalt erst durch die Mitwirkung des
Interpreten festgelegt werden.« Denn alle dsthetischen Zeichen sind
dadurch bestimmt, »dass sie als Zeichen keine letzte Bestimmung er-

#2 a.a.0., S. 160.
# 3.2.0, S.163.

415

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

fahren und dadurch ihren Benutzern Spielrdume eréffnen.« Fiir Bert-
ram kann daher Ecos #sthetische Theorie als eine Art Rezeptions-
dsthetik aufgefasst werden.*+)

In seinem spiteren Hauptwerk zur Semiotik 15st sich Eco aber
von Peirce und kritisiert zunichst dessen oftmals unklare Trennung
von Interpret und Interpretant, dem er ja unabhingig von konkreten
Interpreten Bedeutung zumessen mdochte: »Ein Interpretant ist das,
was die Giiltigkeit eines Zeichens garantiert, auch wenn kein Inter-
pret da ist.«*

Er lasst sich nach Eco auch auffassen als »Definition des Repri-
sentamens« (und somit als seine Intension). (Genau dies hatte Good-
man strikt abgelehnt.) Es geht also um die Inhalte, die von Zeichen
aufgerufen werden.**

Das sieht nach Eco auf den ersten Blick so aus, »als konne man
den Interpretanten gleichsetzen mit jeder codierten intensionalen Ei-
genschaft des Inhalts, das heifst mit der ganzen Skala der Denotatio-
nen und Konnotationen eines Signifikanten«.*” Doch er vermerkt,
wiederum im Sinne von Peirce, dass die von Goodman strikt abge-
lehnte Kategorie >Interpretant< weit iiber Denotation und Konnota-
tion hinausgeht und schliefSlich sogar ganze Diskurse mit Schluss-
folgerungen enthalten konne.

»Man muss den Interpretanten deshalb als eine Kategorie betrachten, die
auch in den Rahmen einer Theorie der Zeichenerzeugung gehort, denn sie
definiert viele Arten von Sitzen und Argumentationen, die, iiber die von
Codes bereitgestellten Regeln hinaus, ein bestimmtes Zeichen erkldren,
entwickeln und interpretieren. In diesem Sinne sollte man sogar alle mog-
lichen semiotischen Urteile, die man aufgrund eines Codes iiber eine be-
stimmte semantische Einheit abgeben kann, ebenso wie viele faktenbezo-
gene Urteile als Interpretanten bezeichnen.«*#

Doch liefern sie auch korrekte Interpretationen?

Zumindest ist klar, dass Eco sich von den strukturalistischen
Vorgaben einer rein werkbezogenen Strukturanalyse 16st und sich
einer dsthetischen Kommunikation zuwendet, zu der die Interpreta-

#4 Bertram, Asthetik der Offenheit, in: Kindt/Miiller (Hg.), Ecos Echos, S. 111 ff.
4“5 Eco, Semiotik, S. 101.

#6 Verschiedene Arten von Interpretaten s. a.a.O., S. 103f.

7 ebd.

8 a.a.0,, S. 104f (Hervorhebung d.d. A.).

416

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

tionstitigkeit des Betrachters oder Lesers einbezogen wird: »Kunst-
werke werden zu Kunstwerken erst dadurch, dass sie interpretiert
werden. «*

Fiir die Textinterpretation beschiftigt sich Eco ausgiebig mit den
»Grenzen der Interpretation« und hilt fest, dass es natiirlich auch
falsche Interpretationen geben kann. Fiir literarische Kunstwerke
(doch man kann das auch auf andere Arten von Kunst, d. h. auf andere
artifizielle Zeichen tibertragen) unterscheidet Eco drei Intentions-
typen: die (bewussten oder unbewussten) Intentionen des Autors,
die des Werkes, das auch ein Eigenleben gewinnen kann, und die der
Leser, denn man kann im Text nicht nur danach suchen, was der Au-
tor wohl sagen wollte oder was das Werk unabhingig von den Inten-
tionen des Autors sagt, sondern man kann auch nach dem suchen,
was die Adressaten in Bezug auf ihre eigenen Signifikationssysteme
und / oder eigenen Wiinsche, Impulse, Vorlieben in ihm finden.*°
Der Streit um angeblich »objektive« Interpretationen und eine Viel-
zahl verschiedener subjektiver Interpretationen, die dann eine ganze
Interpretationsgeschichte konstituieren konnen, ist auf diesem Hin-
tergrund nicht unnatiirlich, wurde doch »in einem strukturalisti-
schen Klima eine Betrachtungsweise (priferiert), die den Text als Ge-
genstand analysierte, der bestimmte, mittels eines mehr oder weniger
strengen Formalismus beschreibbare Strukturmerkmale besitzt«,*!
die eine angemessene Interpretation methodisch anleiten.

In einem mit »Archéologie« iiberschriebenen Kapitel referiert
Eco klassische Interpretationstheorien seit Aristoteles und macht da-
rauf aufmerksam, dass es schon in der Rhetorik des Aristoteles so-
wie in der Semiotik des Augustinus*? immer eine Bezugnahme auf
den Interpreten gibt (der Signifikationsprozess werde im Hinblick
auf die Vorstellung begriffen, welche das Zeichen im Geist des Inter-
pretierenden hervorruft). Eco benennt hingegen, z.B. mit Ingarden,
einen — poststrukturalistischen — Paradigmenwechsel, nach dem das
Werk als ein »Skelett« oder »Schema« betrachtet wird, das die
Adressaten erginzen und interpretieren miissen.*? Heute registriert

49 Schalk, Umberto Eco und das Problem der Interpretation, S. 181.

40 Eco, Die Grenzen der Interpretation, S. 35.

#1 Eco, a.a.0., S. 27.

42 Man mag hier an das Beispiel der Bauarbeiter denken, das Wittgenstein seinen PU
voranstellt.

43 Eco, a.a.0., S. 31.

417

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

er ein »fast zwanghaftes Insistieren auf [...] der Mitarbeit des Rezi-
pienten«.**

Obwohl die drei obengenannten Intentionstypen in der Praxis
wohl ineinandergreifen und sich gegenseitig beeinflussen, hat Eco
doch Sympathien fiir die rezeptionsorientierte Asthetik, wie sie sich
auch in seinem Konzept vom »offenen Kunstwerk« zeigt, das die Mit-
arbeit des Interpreten einfordert, denn nur so sei das Kunstwerk in
seinem Geist existent. Reine Zeichen, die nicht interpretiert werden,
verloren an Relevanz.

Als Beispiel nennt er die jiidische Kabbala, die so angelegt sei,
dass — vom gottlichen Verfasser gewollt und geplant — eine Vielzahl
von moglichen Buchstaben- und Zahlenkombinationen zu unend-
lichen Interpretationen und Meditationen einlade, die aber doch auch
»fundamentalistisch« univok interpretiert werden kinne, so wie man
auch Sophokles” Odipus als bloSen Kriminalroman lesen konne, in
der Hoffnung, dass der Verbrecher eine angemessene Strafe findet.

»Nicht immer ist das der intentio lectoris zugeschriebene Privileg eine Ga-
rantie fiir die Unendlichkeit der Interpretationen. Privilegiert man die in-
tentio lectoris, so muss man auch mit einem Leser rechnen, der sich dafiir
entscheidet, den Text als nur mit einer Bedeutung ausgestattet zu lesen, auf
der — moglicherweise unendlichen — Suche nach dieser Bedeutung. [...] Wie
lasst sich das Privileg des Lesers vereinbaren mit der Entscheidung eines
fundamentalistischen Bibellesers?«*

Das macht zwei Interpretationsweisen deutlich, die Eco gegeneinan-
der stellt: Zum einen hatte ja Eco schon im Foucaultschen Pendel aus
seinem Ressentiment gegen esoterische hermetische Diskurse keinen
Hehl gemacht, die sich gegen jede Kritik verschlieflen und von der
unbedingten Richtigkeit ihrer Interpretationen iiberzeugt sind. Dabei
aber — Eco untersucht z.B. auch theoretisch alchimistische Diskurse
und »Wunder-Sucht«*¢ — folge man, (dies als Kritik an — Michel —
Foucault) unlogischem Analogiedenken*7, sehe Ahnlichkeiten buch-
stiblich in allem und halte Verifikationsversuche fiir vollig unnétig.
Eine Spur der bekimpften Hermetik sieht Eco auch in den Inter-

4 a.a.0,, S. 30.

5 a.a.0.,S.37.

6 a.a.0., S. 99-129.

#7 Foucault hatte in Die Ordnung der Dinge den dualistischen Zeichenbegriff mit der
historischen Kategorie der Ahnlichkeit kritisiert, die noch in der Renaissance zum
Begriff des Zeichens gehdorte. S. Teil IV im Kapitel zu Foucault.

418

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

pretationstheorien, die sich bis heute im Hinblick auf Autoren- und
Werktreue einem vermeintlichen Objektivismus und »der« »richti-
gen« Interpretation verpflichtet fiihlen.

Argumentiert man wie Eco rezeptionstheoretisch, eréffnet das
aber keineswegs beliebigen und willkiirlichen Interpretationen den
Weg: Die Initiative des Lesers (auch von Bildern) besteht namlich im
Aufstellen einer Vermutung tiber die Werkintention, »die sich dem
mit gesundem Menschenverstand ausgestatteten Leser erschliefdt«**
und im Verlauf weiteren Lesens auch falsifiziert werden kann. Sie
kann aber auch verborgene, bisher nicht oder wenig beachtete Aspek-
te des Werks aufdecken,*® die zur mehrdimensionalen Interpreta-
tionsgeschichte des Werkes beitragen, auch die vielleicht sogar unbe-
wussten Intentionen des Autors miterfassen und Falsifikationen
ermoglichen:

»Wiirde Jack The Ripper uns sagen, er habe seine Taten aufgrund einer
Inspiration begangen, die ihn beim Lesen des Evangeliums iiberkam, so
wiirden wir zu der Ansicht neigen, er habe das Neue Testament auf eine
Weise interpretiert, die zumindest ungewdhnlich ist.«#°

Ein(e) Autor(in) initiiert also ein Werk, das sich in vielfdltigen Inter-
pretationen artikulieren kann und so seine Bedeutung konstituiert.
Der unbegrenzten Semiose entspricht daher eine unbegrenzte (aber
nicht beliebige) Menge von Interpretationen, und auch die aufeinan-
der folgenden Interpretanten konnen als Kette von — komplexen —
Zeichen gesehen werden. Und auch dies ist Semiose.

3.2.3.4 Bilder als visuelle Zeichen

Nach dem Gesagten ist klar, dass die so populire Peirce’sche Tricho-
tomie von Icon, Index und Symbol fiir Eco nicht haltbar sein kann, da
sie zum einen das Vorhandensein eines Referenten in einer objekti-
ven Realitdt postuliert.*! Zum anderen ist fiir Eco der Begriff der
Ahnlichkeit, der dem Peirce’schen Icon zugrunde liegt, unscharf und
zirkular: »ikonisch ist das, was einem Objekt dhnlich ist, und dhnlich

48 Eco, GI, S. 48f.

49 vgl. hier Ecos Bemerkungen nicht nur zu individuellen Pridispositionen, sondern
auch sein Kapitel zu »Prasupposition und Semiotik«, GI S. 360 ff.

40 Eco, Die Grenzen der Interpretation, S. 77.

41 Eco, Semiotik, S. 238.

419

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

ist das, was ikonisch ist«.#2 Eco mdchte die Unabhingigkeit der Se-
miotik von der Linguistik und ihrer Beschrinkung auf blofe sprach-
liche Zeichen erweisen und beschiftigt sich daher mit Phinomenen
des Bildhaften. Die im gleichen Jahr 1968 erschienenen Biicher von
Goodman und Eco, in denen die Bilder diskutiert wurden (Languages
of Art und Einfiihrung in die Semiotik), eint das Bestreben, Peirces
Idealismus zu widerlegen. Eco sieht anders als Peirce Hypoikone als
Produkte von Konvention und Kultur und zweifelt an der Motiviert-
heit der Zeichen in Erkenntnisprozessen.*®

Allerdings verwirrt es, wenn »Philoikonisten« »die Tkonizitit
der Wahrnehmung mit der Ikonizitit der sogenannten ikonischen
Zeichen« konfundieren »und der zweiten die Fahigkeiten der ersten«
zuschreiben.

»Und schliellich war es bei dieser Diskussion dahin gekommen, dass man
[...] sowohl Tkone wie Hypoikone mit visuellen Entitdten identifizierte,
namlich entweder mit mentalen Bildern, oder mit jenen Zeichen, die wir
[...] als bildliche Darstellungen bezeichnen werden. Und auch das hat die
Diskussion teilweise in die Irre gefiihrt, obwohl allen klar sein musste, dass
sowohl der Begriff Ikon als auch der Begriff Hypoikon sich auch auf nicht-
visuelle Erfahrungen beziehen.«#*

Eco kritisiert, dass viele semiotische Probleme vorschnell in die Kate-
gorie der ikonischen Zeichen eingeordnet worden seien. Z.B. sei der
Unterschied zwischen dem Wort »Hund« und einer entsprechenden
Abbildung nicht der zwischen arbitriren/konventionellen und iko-
nischen Zeichen. Denn »auch die Abbildung eines Hundes bedarf
einer kulturellen Korrelierung, um einen Hund zu signifizieren.«*6

In einer »Kritik der Ikonizitdt« fordert Eco daher, man moge zu-
nichst »einige naive Vorstellungen« von sogenannten ikonischen
Zeichen eliminieren, nach denen diese die gleichen Eigenschaften
wie ihr Gegenstand haben, dem sie dhnlich oder analog sind und von
dem sie motiviert sind, und dass sie arbitridr codiert sind und wie
sprachliche Zeichen in relevante codierte Einheiten aufgeschliisselt
werden konnen. ¢

Morris selbst hatte schon festgestellt, dass »das Portrit einer

462 Eco, KS, S. 392.

43 Eco, a.a.0., S. 386.

44 Eco, KS, S. 386f.

45 Eco, Semiotik, S. 254f.
466 Eco, Semiotik, S. 255f.

420

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

Person in betrachtlichem Ausmaf3 ikonisch« sei, »aber nicht véllig, da
die bemalte Leinwand nicht die Textur der Haut, die Fihigkeit zu
reden und sich zu bewegen hat, die die portritierte Person besitzt.
Der Film ist noch ikonischer, aber wiederum nicht vollig.«*” Und in
seiner frithen Einfiihrung in die Semiotik stellt Eco in Bezug auf das
gleiche Beispiel fest, dass z.B. die Nasenlocher nur dunkle Stellen
sind, nicht etwa Locher in der Leinwand; obwohl der »gesunde Men-
schenverstand« dieselbe Form der Augen, der Nase, des Mundes etc.
feststellen kann. Morris selbst habe also seine erste Definition dahin-
gehend korrigiert, dass das ikonische Zeichen in einigen Aspekten
seinem Denotatum #hnlich sei. Folglich sei die Tkonizitit eine des
Grades. Doch dies ist Eco zu elastisch, wenn man bedenke, dass bei
klanglicher Nachbildung eines Hahnenschreis als Icon sowohl »kike-
riki« »coquerico« und »cock-a-doodle-doo« in Frage kommen (wobei
im Franzgsischen und Englischen noch das Tier im Lautbild genannt
ist). 468

Doch welche Eigenschaften des bezeichneten Gegenstands hat
das Abbild? »Man konnte sagen, sie besitzen zwar dieselbe Wahrneh-
mungsbedeutung, aber nicht dieselbe physische Wahrnehmungs-
grundlage.«*®

»Eine erste Schlussfolgerung kénnte also sein: 1) die ikonischen Zeichen
»besitzen die Eigenschaften des dargestellten Gegenstandes« nicht; 2) sie
reproduzieren einige Bedingungen der gewdhnlichen Wahrnehmung auf-
grund von normalen Wahrnehmungscodes; 3) sie selektieren diejenigen
Stimuli, die es mir erlauben kénnen, eine Wahrnehmungsstruktur auf-
zubauen, die — auf Grund der Codes der erworbenen Erfahrung — dieselbe
>Bedeutung« wie die vom ikonischen Zeichen denotierte wirkliche Erfah-
rung besitzt.«*”°

Aber Peirce — dies ist Ecos entscheidender Kritikpunkt — »gibt den
Bezug auf Gegenstinde nicht auf, und Ikonizitat bleibt fiir ihn daher
ein umfassender Terminus, unter den viele unterschiedliche Phiano-
mene wie Vorstellungsbilder, Graphen oder Malereien fallen.«*
Geometrische Ahnlichkeit und topologische Isomorphie sind aber
fiir Eco Transformationen, die keineswegs — als Konsequenz von Re-

47 Morris, Zeichen, Sprache und Verhalten, Kap. 1.7.

468 Eco, Semiotik, S. 256 f und Eco, Einfiihrung in die Semiotik, S. 200f.
469 Eco, Semiotik, S. 257 f.

470 Eco, Einfiithrung in die Semiotik, S. 202.

471 Eco, Semiotik, S. 264f.

421

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

geln und Kunstgriffen — etwas mit natiirlicher Korrespondenz zu tun
haben.#? Und auch der Begriff der Analogie hilft nicht weiter: Macht
man den Begriff zu einer tiberpriifbaren Kategorie, so wird er mit
dem Begriff »dhnlich« synonym. Hier aber diagnostiziert Eco »eine
klare petitio pincipii<: Wenn man nimlich, um eine Form der Ana-
logie zu definieren, die keine geometrische Proportion ist, auf den
Begriff Ikonizitit zuriickgeht, so ergibt sich absurderweise, »dass die
Semiotik auf die Analogie zuriickgreifen muss, um die Ikonizitdt zu
erkliaren, wihrend sie sich auf die Tkonizitit beruft, um die Analogie
zu erklidren.« Und auch hier sind kulturelle Konventionen wirk-
sam.*”?

Fiir Eco sind die sog. »ikonischen Zeichen« hingegen a) visuelle
Texte, denn die verbale Entsprechung (z.B. fiir die Darstellung eines
Pferdes) wire nicht ein Wort, sondern eine Beschreibung oder Ge-
schichte, b) nicht weiter analysierbar in Zeichen oder Figuren, denn
es gibt bei Kunstwerken so viele ikonische Sprachen wie personliche
Stile eines Autors.**

»Die Einheiten, aus denen sich ein ikonischer Text zusammensetzt, werden
— wenn iiberhaupt — durch den Kontext etabliert. AuSerhalb des Kontextes
sind diese sogenannten Zeichen tiberhaupt keine Zeichen, denn sie sind
weder codiert, noch dhneln sie irgendetwas. Also ist der ikonische Text, da
er den codierten Wert eines Zeichens etabliert, ein Akt der Code-Instaurie-
rung.«*”°

Eco gibt in ES zwei Beispiele, die zeigen, dass ein ikonischer Code
urspriinglich arbitrar war, dann aber neue Sehkonventionen begriin-
dete: Zum einen geht es um Constables Bild »Wivenhoe Park«, mit
dem er eine neue Technik entwickelte, die Anwesenheit des Lichtes
(diffus, hinter Wolken) in der Landschaft wiederzugeben. Scheinbar
fotographisch und naturalistisch, zeigen doch Fotographien von »Wi-
venhoe Park« etwas ginzlich anderes, und seine Technik der Farbkon-
traste wurde zunichst vom Publikum »durchaus nicht als Nachbil-
dung der >wirklichen< Lichtverhiltnisse empfunden, sondern als
launenhafte Willkiir. Constable hatte also eine neue Art erfunden,
unsere Wahrnehmung des Lichtes zu codieren und auf die Leinwand

472 ehd.

43 a.a.0., S. 266f.

4% a.a.0., S. 286.

475 Eco, Semiotik, S. 286 f.

422

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

zu tbertragen.«*¢ (Gleiches gilt natiirlich fiir die Impressionisten.)
Und Diirers Nashorn, dargestellt mit dachziegelartigen Schuppen,
die es in natura nicht hat, taucht fiir mindestens zwei Jahrhunderte
in Biichern von Entdeckern und Zoologen auf, die wissen, dass Nas-
hérner eine andere Haut haben, »denen es aber nicht gelingt, die Fal-
tigkeit der Haut anders darzustellen als in Form von dachziegelarti-
gen Platten, weil sie wissen, dass nur diese konventionalisierten
graphischen Zeichen fiir den Empfanger des ikonischen Zeichens
>Nashorn« denotieren konnen.«*7 Eco merkt hier noch an, dass die
starke Runzeligkeit der Haut in einer Fotografie, »die konventio-
nellerweise nur die grofen Farbmassen wiedergibt und die opaken
Oberflachen vereinheitlicht«, nicht so herauskommt wie in der
Diirer-Graphik, die also in dieser Hinsicht als realistischer gelten
kann. Um vermeintlichen Realismus geht es Eco auch in KS am Bei-
spiel eines Stilllebens von Chardin (»Salon de 1763«), das schon Di-
derot beschrieben hatte, und an diesem Beispiel entwickelt er seine
Vorstellung von Ersatzreizen:

»Dieses Porzellangefif3 ist wirklich aus Porzellan. Diese Oliven sind vom
Auge wirklich durch die Fliissigkeit getrennt, in der sie schwimmen. Man
braucht diese Biskuits nur zu nehmen und zu essen, diese Pomeranze nur
aufzuschneiden und auszupressen, dieses Glas Wein nur anzufassen und
auszutrinken [...] Chardin, das ist nicht weifle, rote und schwarze Farbe,
[...], das ist die eigentliche Substanz der Gegenstinde [...].«**

Doch bemerkt Diderot, wenn er sich dem Bild nahert, eine Auflésung
der »Magie« und dicke, aufeinander aufgetragene Farbschichten:
»alles verschwimmt, verflacht und verschwindet. Entfernen Sie sich:
alles erschafft und erzeugt sich wieder neu«.*”

Diderot stellt hier fiir Eco, »wihrend er die Wunder der Ikonizi-
tat feiert, die nicht natiirliche Natur der Hypoikonen fest«.* Denn
die von den realen Objekten erzeugten Reize wirken — wie das echte
Bierglas — aus verschiedenen Entfernungen, die von Eco so genannten
ikonischen »Ersatzreize« (das Bild eines gefiillten Bierglases) hin-

476 Eco, ES, S. 209.

477 Eco, ES, S. 209-212 bezicht sich mit diesen Beispielen unter der Uberschrift »Die
Konvention regelt alle unsere Abbildungsoperationen« auf Gombrichs Art and Illusi-
on (Kap. II)

478 Eco, KS, S. 404 f zitiert aus Diderots Asthetischen Schriften, Bd. I, S. 453 1.

479 Diderot, ebd., S. 454.

480 Eco, KS, S. 405.

423

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

gegen enthiillen bei ndherer Betrachtung »ihre illusorische Natur,
ihre Ausdruckssubstanz, die nicht die der von ihnen suggerierten Ob-
jekte ist«.*! Und unter Berufung auf Merleau-Pontys Untersuchun-
gen zur Perspektivitit macht Eco ein Kriterium fiir Ersatzreize fest:

»Der Ersatzreiz versucht, mir die Empfindung aufzudringen, die ich hitte,
wenn ich den Standpunkt dessen einnehmen wiirde, der ihn hervorgebracht
hat. Ich habe vor mir den Umriss eines Hauses [...]: Sehe ich, wenn ich
meinen Standpunkt dndere, den Baum hinter dem Haus? Sehe ich ihn nicht,
dann handelt es sich um einen Ersatzreiz. [...] Der Ersatzreiz hindert mich
daran, vom Gesichtspunkt meiner — als meine Korperlichkeit aufgefassten —
Subjektivitit aus zu sehen (oder zu fiihlen); er vermittelt mir von den Din-
gen nur eine Perspektive [...].«*?

Doch dies ist bereits eine phinomenologische Betrachtungsweise.
Festzuhalten ist, dass Eco den — von Gibson inspirierten — Begriff
des Ersatzreizes dem des ikonischen Zeichens vorzieht, denn 1. ent-
halte fiir ihn jedes Erkennen bereits ein Schlieflen, Peirces Icons sind
aber in der »firstness« der Unmittelbarkeit, 2. untersuche er viele vi-
suelle Phinomene, die gar keine Zeichen und auch nicht dhnlich sind,
wie z.B. Spiegelbilder (die sind nicht dhnlich, sondern »gleich« und
sie stehen nicht fiir etwas anderes:*®® Quelle und Empfinger fallen
zusammen, sowie auch Ausdruck und Inhalt). Man kann sie auch
nicht als Abbildung bezeichnen, weil es keinen materiellen Ausdruck
gibt; es handelt sich also um »Pseudo-Abbilder«. Ahnliches gilt auch
fiir diejenigen Bilder, die durch »Prothesen« wie Mikroskope und Te-
leskope in Okularen** entstehen, auch ihnen fehlt der materielle
»Abdruck«, wie er bei Fotos und Filmen entsteht, weshalb Eco auch
hier Zeichenfunktionen sieht. Fernsehbilder aber — zumindest in
ihrem Grundkonzept als Live-Sendung im geschlossenen Kreislauf —
seien eher wie Spiegelbilder, kein Zeichen fiir etwas, da die Stofflich-
keit des Fernsehbildschirms genau das zeigt, was im selben Moment
stattfindet und sich im gleichen Augenblick auflést, in dem das Er-

1 ebd.

42 Eco, KS, S. 406 f.

43 Eco, KS, S. 419: »Ein Zeichen ist etwas, das fiir etwas anderes in dessen Abwesen-
heit steht. Das Spiegelbild hingegen steht in Anwesenheit des gespiegelten Objekts
fiir es. [...] Soll ein Zeichen da sein, so muss man ein Zeichenexemplar in Beziehung
zu einem Typus bilden kénnen. Beim Spiegelbild hingegen koexistieren Typus und
Exemplar.«

44 Eco, KS, S. 412f.

424

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

eignis beendet ist.*> Man sieht 3.) dass einige ikonische Zeichen, da
sie ikonische Codes instaurieren, gleichzeitig konventionell und mo-
tiviert sind, andere visuelle Phinomene hingegen offenbaren sich als
iiberhaupt nicht ikonisch. Fiir Eco ist der einzig mogliche Schluss
dieser:

»lkonizitit ist kein Einzelphinomen, und auch kein ausschlieflich semioti-
sches Phanomen. Sie ist eine unter einem Allzweck-Etikett zusammen-
gebiindelte Kollektion von Phinomenen. [...] Akzeptiert man aber diesen
Schluss, so wird ein methodologisches Prinzip ganz deutlich: Es ist der Zei-
chenbegriff selbst, der sich als unanwendbar herausstellt und den abgelei-
teten Begriff des >ikonischen Zeichens« so verwirrend macht.«*%

Ganz generell, auch im Bereich des Nichtikonischen, kénne man gar
nicht immer elementare Einheiten und feste Korrelationen feststel-
len, oft seien »Zeichen« das transitorische Resultat prozessual und si-
tuationell bedingter Festsetzungen, sodass Eco generell eine Typolo-
gie der Zeichen als fehlerhaften Ansatz bezeichnet. Vielmehr miisse
man eine Typologie der Erzeugungsmodi von Zeichen aufstellen, die
dann die Art, wie Ausdriicke physisch erzeugt werden, registrieren
und nicht die Art, wie sie semiotisch mit ihrem Inhalt korreliert wer-
den.*¥

So wird eine unbegrenzte Fiille ikonischer Codes moglich, die als
dsthetische Idiolekte mit personlichem Stil individuelle offene Kunst-
werke produzieren, die offen fiir eine Vielzahl von Interpretationen
sind. Sie sind nicht in diskrete Einheiten mit fester Bedeutung regel-
haft zerlegbar, was auch verhindere, dass ein Kunstwerk wie z.B. die
Mona Lisa sich duplizieren lief3e.

»Wenn Raffaels Malerei als nicht duplizierfiahig erscheint, so liegt das da-
ran, dass er beim Malen seine Regeln selbst erfand, dass er neue und un-
prézise Zeichenfunktionen erzeugte und damit einen Code instaurierte. Die
Schwierigkeit bei der Suche nach Erzeugungsregeln liegt hier darin, dass

45 Eco, KS, S. 426.

486 Eco, Semiotik, S. 287.

47 Eine Tabelle dieser Erzeugungsmodi findet sich in Eco, a.a.O., S.291: Dem Er-
kennen ordnet Eco Abdriicke, Symptome und Anzeichen sowie Indizien zu, der Osten-
sion Beispiele, Muster und fiktive Beispiele, die schon in den Bereich der Reproduk-
tion préetablierter Einheiten hiniiberspielen, wo sich Vektoren, Stilisierungen, kom-
binatorische und pseudo-kombinatorische (codierte und iibercodierte) Einheiten
ergeben, bis schlieSlich im Bereich des arbitrdren Erfindens von Zeichen sich pro-
grammierte Reize, Kongruenzen, Projektionen und Graphen finden, die in der Regel
untercodierte Texte darstellen und damit Freiraum fiir Interpretation bieten.

425

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

[...] in einem Gemilde das Signal als >kontinuierlich< und >dicht« erscheint,
ohne unterschiedliche Einheiten erkennen zu lassen. [...] Es ist eben diese
Qualitit, die ein Gemalde zu einem &sthetischen Text macht.«*8

(Doch folgen die »ikonischen Stile bei nicht-dsthetischer Verwen-
dung dieser Mittel wiederum Regelsystemen«; weshalb es »in der
Massenkommunikation, der Photographie, dem Comic Strip und
dem Film erkennbare ikonische Codes« gebe.**® Verkehrszeichen, Pik-
togramme, Passfotos, Riickblenden etc. sind visuelle und auch repro-
duzierbare Gebrauchszeichen, die wir gewohnheitsmifliig deuten.)

3.2.3.5.Eine semiotische Kulturtheorie und ihr Mangel

Nach dem Gesagten ist klar, dass die Semiotik in ganz umfassender
Weise eine Titigkeit des Menschen beschreibt, die in verschiedenen
Kulturkreisen je anders geschehen kann. Eco wendet damit die trans-
zendentale Semiotik von Peirce ins Kulturanthropologische.?

»Kultur ist die Art und Weise, wie unter bestimmten historisch-anthro-
pologischen Bedingungen auf allen Ebenen, von der Aufteilung in elemen-
tare Wahrnehmungseinheiten bis zu den ideologischen Systemen, der In-
halt segmentiert (und die Erkenntnis damit objektiviert) wird.«*"

Dabei entstehen kulturelle Einheiten als beobachtbare und handhab-
bare Entititen: Innerhalb einer Kultur gibt es beobachtbare Manifes-
tationen durch Interpretanten wie »geschriebene Worter, physisch
realisierte Zeichnungen, ausgedriickte Definitionen, Gesten und also
auch besondere, bereits als zeichenhafte Entitidten konventionalisierte
Verhaltensweisen«. %%

Dennoch mgchte Eco die radikale These, Kultur insgesamt miis-
se als semiotisches Phinomen untersucht werden, modifizieren: In
ihren extremen Formulierungen »Kultur ist nur Kommunikation«
und »Kultur ist nichts weiter als ein System strukturierter Signifika-
tionen« klingen sie gefahrlich idealistisch, und gegen jeden Essentia-
lismus will Eco deutlich machen, dass Kultur sehr erhellend und zum
besseren Verstindnis als Kommunikationsphinomen untersucht

48 Eco, Semiotik, S. 242 f.

49 Eco, Semiotik, S. 286.

40 Mersch, Jenseits der Dekonstruktion. Ecos Miniaturen und die phronetische Form
der Kritik, in: Kindt/Miiller (Hg.), Ecos Echos, S. 199-216, hier S. 203.

91 Eco, Zeichen, S. 186.

492 Eco, Zeichen, S. 1781.

426

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

werden sollte, das auf Signifikationssystemen beruht.*® Denn »Ge-
genstinde, Verhaltensweisen sowie Produktions- und Wertbeziehun-
gen funktionieren sozial als solche, weil sie prizisen semiotischen
Gesetzen gehorchen«.

Wenn etwa ein Auto Zeichen fiir einen bestimmten sozialen Sta-
tus ist, so hat es diesen symbolischen Wert auch dann, wenn man es
einfach als niitzlichen Gegenstand verwendet. Die semantische Ein-
heit »Auto« bezeichnet dann gleichzeitig auch ein semantisches Feld,
dem »Geschwindigkeit«, »Bequemlichkeit«, »Reichtum« oder gar
»Luxus« konnotiert sind, und wird somit zum Signifikanten auch
fiir seine mogliche weitere Verwendung.

Fiir Eco bedeutet das interessanterweise, dass die »Systeme der
Signifikate (aufgefasst als Systeme kultureller Einheiten) als Struk-
turen organisiert sind, die denselben semiotischen Regeln folgen, wie
sie fiir die Strukturen der Signifikanten gelten.« Die Zeichen bilden
also die jeweiligen Strukturen (»semantische Felder und Achsen« von
Oppositionen und Relationen) ab, weshalb man dann Kulturphéno-
mene auch im Bereich der Zeichen untersuchen kann.** Diese Iso-
morphie ldsst an Wittgensteins Abbildtheorie denken, der diese noch
mit dem Anspruch verbindet, Sachprobleme durch logische Analyse
der jeweiligen Sprachstrukturen klidren zu kénnen. Doch anders als
Wittgenstein und spitere linguistische Positionen geht Eco doch mit
seinem weiten Zeichenbegriff — ganz analog zu Derridas Ausweitung
des Schriftbegriffs um »Kinematographie, Tkonographie, Choreogra-
phie etc.« — {iber diesen engen, an sprachliche Zeichen gebundenen
Ansatz weit hinaus.

»In der Kultur kann jede Entitit zum semiotischen Phinomen werden. Die
Gesetze der Signifikation sind die Gesetze der Kultur. Insofern erlaubt die
Kultur, insofern sie ein System von Signifikationssystemen darstellt, einen
bestindigen Prozess kommunikativen Austausches. Kultur kann véllig un-
ter einem semiotischen Gesichtspunkt untersucht werden.«*%

Allerdings geht es hier nicht um eine »abstrakte Theorie der reinen
Kompetenz eines idealen Zeichenerzeugers«, um ein »kristallines und
unwandelbares Modell«, sondern um ein »soziales Phinomen, das
Wandlungen und Umstrukturierungen unterworfen ist und eher

4% Eco, a.a.0., S. 46.
4% Eco, a.a.0., S. 52.
495 Eco,a.a.0., S.52f.
496 Eco, a.a.0., S. 54.

427

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der philosophische Bilderstreit

einem Netz von partiellen und transitorischen Kompetenzen [...]
gleicht«.*”

Analog zu Heisenbergs Unschirferelation formuliert Eco daher
eine Art Unbestimmtsheitsprinzip, denn anders als beim Kielwasser
eines Schiffes, das im Meer verschwindet, sobald das Schiff vorbei ist,
verandern etwa bei der Erforschung eines Waldes die Wagen- und
Fuf3spuren die erforschte Landschaft, sie ist nicht langer unberiihrt,
»so dass die Beschreibung, die der Forscher liefert, auch die oko-
logischen Verinderungen beriicksichtigen muss, die von ihm selbst
stammenc«.*8 Eco vergleicht an dieser Stelle den Gegenstand der Un-
tersuchung mit einer sorgfiltig gepflegten Landschaft, in der der
Mensch stindig die Form der Siedlungen, Hiuser, Anpflanzungen,
Kanile usw. verandert. Was zu untersuchen bleibt, ist wie bei Cassirer
die Form der symbolischen Aktivitit, die, wie man an diesen Beispie-
len sieht, auch historische Dimensionen aufweist und Spuren in den
Kulturen hinterlassen hat.

Doch die jeweiligen Subjekte hinter den Kulturen bleiben un-
sichtbar. Am Ende seines Hauptwerkes zur Semiotik diagnostiziert
Eco dies als Mangel:

»Seit wir gesagt haben, dass die Arbeit der Zeichenerzeugung auch eine
Form der Sozialkritik und der sozialen Praxis darstellt, lisst sich der Auftritt
eines Phantoms, das unsere bisherigen Ausfiihrungen in die Kulissen ver-
wiesen hatten, nicht mehr verhindern. Wo ist im semiotischen Rahmen der
Platz des handelnden Subjekts bei jedem Akt der Semiose?«*”

Eine Theorie der Sender-Empfinger-Beziehung miisste, so Eco, nicht
blofs als methodologische Fiktion die Rolle des >sprechendens, konkre-
ten historischen Subjekts beriicksichtigen. Nur unter zwei Vorausset-
zungen sieht Eco sein Vorgehen gerechtfertigt: (1) muss das Subjekt
einer AuSerung »vor allem als einer der méglichen Referenten der
Botschaft oder des Textes betrachtet werden«. Wenn sie Referenten
als Inhalte untersucht, wird die Existenz physischer Dinge und Sach-
verhalte zwar nicht geleugnet, aber ihre Uberpriifung (hinsichtlich
Eigenschaften, Veranderungen, Wahrheit und Falschheit) wird an-
deren Disziplinen zugewiesen; (2) muss dieses Subjekt mit seinen
Eigenschaften und Einstellungen »als Element des tibermittelten In-

7 ebd.
4% Eco, a.a.0., S. 55.
499 Eco, Semiotik, S. 399.

428

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiotische Bildtheorien: Eco

halts gelesen oder interpretiert werden«.’® Es wird also ins Signifikat
hineingezogen.

Das Subjekt »als eine Art, die Welt zu betrachten« bleibt trans-
zendent und auch transzendental:

»Die Semiotik kann das Subjekt jedes Aktes der Semiose nur in semioti-
schen Kategorien definieren; das Subjekt der Signifikation manifestiert sich
also als das nie fertige System der Signifikationssysteme, die einander wi-
derspiegeln. [...] Jeder andere Versuch, eine Betrachtung des Subjekts in
dem semiotischen Diskurs einzufiithren, wiirde die Semiotik eine ihrer >na-
tiirlichen« Grenzen iiberschreiten lassen.«%"!

Die durch Semiose kommunizierenden empirischen Subjekte, auf die
es Eco ankommt, lassen sich aber

»vom semiotischen Standpunkt aus nur als Manifestationen dieses zwei-
fachen (systematischen und prozesshaften) Aspekts der Semiose definieren
und klassifizieren. Dies ist keine metaphysische, sondern eine methodo-
logische Feststellung. Fiir die Physik sind César und Brutus durch eine
Wechselbeziehung von Elementarteilchen definierte raum-zeitliche Ereig-
nisse. [...] Die Semiotik behandelt die Subjekte der semiosischen Akte in
derselben Weise: Entweder lassen diese sich in Kategorien semiotischer
Systeme erfassen, oder sie sind — fiir diese Betrachtungsweise — nicht exis-
tent.«%

Trotzdem glaubt Eco die Semiotik »vor der Gefahr des Idealismus«
gefeit, denn die Interpretanten, die fiir ihn anders als fiir Peirce ma-
terielle Ausdriicke sind, konnen physisch verifiziert werden, da das
Universum der Signifikation soziale Existenz hat. Und damit ist eine
Kultur gegeben, auch wenn das dahinter stehende Subjekt sich in der
semiotischen Theorie entziechen muss. Fiir Mersch steht damit Ecos
Philosophie zwischen dem klassischen Strukturalismus (auch Saus-
sure hatte ein zweidimensionales Zeichenmodell) und dem amerika-
nischen Pragmatismus, »indem beide ebenso miteinander versohnt
werden, wie deren Fundamente aufgesprengt werden, um sie zu
einem anderen hin zu iiberschreiten«.”®

0 3.a.0., S. 399 ff.

501 3.a.0., S. 401 und 400.

52 3.a.0., S. 4011

5% Mersch, Jenseits der Dekonstruktion. Ecos Miniaturen und die phronetische Form
der Kritik, in: Kindt/Miiller (Hg.), Ecos Echos, S. 199-216, hier S. 209.

429

https://doi.org/10.5771/97834958206829-328 - am 26.01.2028, 21:49:35, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Ezm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.2.1 Die Neubegründung der Semiotik durch Charles S. Peirce (1839–1914)
	3.2.1.1 Erkenntnis als Repräsentation
	3.2.1.2 Pragmatismus und objektiver Idealismus
	3.2.1.3 Kategorien und Relationen
	3.2.1.4 Ikon, Index und Symbol: Zur Typologie der Zeichen im Objektbezug
	3.2.1.5 Kann man Bilder sehen?

	3.2.2 Welterzeugung durch Zeichensysteme bei Nelson Goodman (1906–1998)
	3.2.2.1 Konstruktivismus und Pluralismus
	3.2.2.2 Antimetaphysischer Nominalismus
	3.2.2.3 Denotation, Exemplifikation und Ausdruck
	3.2.2.4 Notationssysteme
	3.2.2.5 Bildkompetenz

	3.2.3 Semiotik und Interpretation bei Umberto Eco (1932–2016)
	3.2.3.1 Die Theorie der Codes
	3.2.3.2 Zeichenerzeugung und Signifikation
	3.2.3.3. Hyperrealität und Interpretation
	3.2.3.4 Bilder als visuelle Zeichen
	3.2.3.5. Eine semiotische Kulturtheorie und ihr Mangel


