Il MENSCHENRECHTE IM SPANNUNGSVERHALTNIS
ZU SOUVERANITAT UND DEMOKRATIE

Die Idee, bestimmte Rechte kimen Menschen kraft ihres Mensch-Seins
zu, ist ein Produkt der Moderne. Mit den Menschenrechts-Erkldrungen
der Amerikanischen und der Franzosischen Revolution verlagerte sich
die Legitimationsquelle politischen Handelns von der religiosen Sphire
in die Welt — in den Raum, in dem die sich idealtypisch als Gleiche an-
sehenden Menschen des biirgerlichen Standes iiber ihre eigenen Ge-
schicke entschieden und nicht etwa ein von Gott eingesetzter Souverin
iiber sie herrschte. Damit enthilt die Erkldrung der Menschen- und Biir-
gerrechte nicht nur ein Politik neu konstituierendes Moment, sondern ist
selbst als eine politische, explizit herrschaftskritische, genauer: anti-
souverdne Botschaft zu verstehen, die sich gegen den ,,alten* Feudalis-
mus richtete.

Bis heute, iiber zweihundert Jahre spéter, fordern NGOs oder oppo-
sitionelle Gruppen Menschenrechte gegen staatliche oder zumindest he-
gemoniale politische Strukturen in vielen Lindern der Welt ein. Men-
schenrechte stellen also das Konzept der Souverinitit als hochste oder
letzte politische Autoritidt (vgl. Abschnitt I1.3.1) unverdndert in Frage.
Und doch deutet sich weltpolitisch nach dem Ende des Kalten Krieges
eine paradoxe Transformation des Menschenrechts-Konzepts an. Denn
Menschenrechte scheinen zunehmend zu einem hegemonialen Instru-
ment globaler staatlicher Politik zu werden. Dies zeigt sich nicht nur an
den Konfliktfdllen ,humanitirer Interventionen, sondern auch daran,
dass neben den Europdern und Amerikanern nun auch Afrikaner und
Araber Menschenrechts-Erkldrungen mit universalistischen Beziigen

117

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

verabschiedet oder gar regionale Menschenrechts-Gerichtshofe einge-
richtet haben.

Zugleich kann man argumentieren, dass der ,,Schutzbereich* der
souverdnen Staaten fiir ihre jeweiligen Bevolkerungen schon immer die
Grundvoraussetzung fiir die Verwirklichung der Menschenrechte dar-
stellte — Menschenrechte also nur als Biirgerrechte Sinn ergeben. Denn
wo Menschenrechte transnational — das heifit Nationen iibergreifend
und sie durchdringend — durchgesetzt werden sollen, zeigt sich die er-
schreckende Wirkungslosigkeit der fundamentalen Normen. Man konnte
sogar sagen, je eindringlicher etwa die internationale Gemeinschaft die
universelle Geltung der Menschenrechte beschwort, desto katastrophaler
nimmt sich die Menschenrechts-Wirklichkeit in vielen Staaten aus.

Doch nicht nur in Bezug auf Souverinitit, auch im Verhiltnis zur
Demokratie erweist sich das Konzept der unverduferlichen Menschen-
rechte als ein ambivalentes. Staatstheoretisch scheinen dem o6ffentlichen
Diskurs vorangehende Grundrechte ebenso die Voraussetzung wie die
Beschrinkung demokratischer Willensbildung zu sein. Denn konnte der
(demokratische) Souverdn, das Volk, mit seiner Majoritit nicht einfach
beschlieBen, die Grundrechte auszusetzen? Auf internationaler Ebene
hingegen ist das Demokratie-Problem der Menschenrechte etwas anders
gelagert. Viele ,.Entwicklungslédnder®, also durch westliche Dominanz
und Hegemonie strukturell benachteiligte Gemeinwesen (vgl. Abschnitt
11.2.1), weisen auf den partikularen, speziell westlichen, Charakter der
universalistischen Menschenrechts-Konzeption hin und setzen ihr eige-
ne Akzente, etwa die Betonung kommunitérer statt individualistischer
Werte, entgegen. Einen Ausgleich zwischen diesen verschiedenen Posi-
tionen konnte nur ein transnationaler demokratischer Diskurs schaffen,
iiber dessen Bedingungen viele Sozialwissenschaftler — wie etwa Imma-
nuel Wallerstein — bereits angefangen haben nachzudenken.

Doch bevor ich in diesem Kapitel den Spannungen der Menschen-
rechte zu Souverénitit und Demokratie detailliert nachgehen kann, fithre
ich zunéchst in einem Kurzabriss in die realpolitisch und akademisch
dominanten internationalen Menschenrechts-Konzeptionen sowie Insti-
tutionen zum Menschenrechtsschutz ein (Abschnitt I11.1.1), um dann auf
grundlegende Probleme des Menschenrechtsdiskurses hinzuweisen. So
diirfen die gegenwirtige Unbestimmtheit und Vielfalt der Menschen-
rechtsinhalte (Abschnitt II1.1.2) nicht unerwihnt bleiben, da es sich hier-
bei um Antworten auf eine scheinbar einfache und gleichwohl notwen-
dige Frage handelt: Wenn Menschenrechte Rechte sein sollen, die den
Menschen ihre bloe Zugehorigkeit zur Menschheit sichern, welches
Bild von Mensch und Menschheit liegt dann den jeweiligen Menschen-
rechts-Konzeptionen zugrunde? Hier kann ich nur die Vielfalt der

118

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Menschheits-Auffassungen im Menschenrechtsdiskurs andeuten; man
sollte diese diskursiven Konstruktionen aber als Hintergrund fiir das ge-
samte Kapitel stets im Hinterkopf behalten. Besonders relevant fiir das
Verhiltnis der Menschenrechte zur Souverinitit ist die fehlende Men-
schenrechts-Durchsetzung, die ich zu einer weiteren grundlegenden
Problematik der Menschenrechte zihle (Abschnitt 111.1.3).

Den unterschiedlichen Wechselwirkungen zwischen Menschenrech-
ten und Souverinitit gehe ich sodann in Abschnitt III.2 nach. Inwiefern
Menschenrechte sich nur in der Form von Biirgerrechten unter souveri-
ner Staatshoheit verwirklichen lassen, oder ob die universalistischen
Menschenrechte supranational gegen die einzelstaatliche Souverinitit
durchgesetzt werden sollen — darum dreht sich eine im Umfeld der
UNO-Griindung ausgetragene Debatte zwischen Hannah Arendt und
dem Schriftsteller, Philosophen und politischen Publizisten Hermann
Broch, deren Argumente ich unter III.2.1 nachzeichne. Als aktuelles
Beispiel nehme ich in Abschnitt I11.2.2 das US-amerikanische Gefange-
nenlager Guantdnamo in den Blick, das in den letzten Jahren wegen sei-
ner Menschenrechtsverletzungen in der Weltoffentlichkeit massiv in die
Kritik geraten ist. Einerseits ldsst sich das Lager wie eine Bestitigung
von Giorgio Agambens Thesen zur ,,souverdnen Macht* dechiffrieren
(vgl. Abschnitt I1.4), andererseits macht es auf die Notwendigkeit auf-
merksam, das ,,nackte Leben“ eben vor jener ,,souverdnen Macht* in
Schutz zu nehmen — etwa durch die Gewidhrung fundamentaler mensch-
licher Rechte.

Im Abschnitt III.3 steht das Verhiltnis der Menschenrechte zur De-
mokratie im Mittelpunkt. Anhand der internationalen realpolitischen wie
akademischen Debatte iiber Partikularismus oder Universalismus der
Menschenrechte problematisiere ich zunichst den inter- und transnatio-
nalen Aspekt demokratischer Willensbildung iiber grundlegende Rechts-
standards (Abschnitt I11.3.1), um im Anschluss eher staatstheoretisch der
Frage nachzugehen, ob Menschenrechte und Volkssouverinitit in einem
,.gleichurspriinglichen oder in einem Spannungs-Verhéltnis zueinander
stehen (Abschnitt I11.3.2). SchlieBlich werden die wesentlichen Erkennt-
nisse des Kapitels in einer zweiten Zwischenbilanz zusammengefasst
(Abschnitt I11.4).

119

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

111.1 Entwicklung und Problematik
der Menschenrechte

lll.1.1 Menschenrechtskonzeptionen und Institutionen
des Menschenrechtsschutzes —
ein historischer Kurzabriss

Menschenrechte in ihrer gegenwirtigen Form kann man als das Resultat
eines historischen Entwicklungsprozesses betrachten, der mit dem Zeit-
alter der Aufkldrung anhob und schlieBlich in der Allgemeinen Men-
schenrechts-Erkldrung der UN-Generalversammlung seine vorerst letzte
und hochste Stufe erreichte. Der italienische Politische Philosoph und
Senator auf Lebenszeit, Norberto Bobbio, erblickt in der wohl hochstens
gewohnheitsrechtlich verbindlichen Deklaration von 1948 (Weiss/For-
sythe/Coate 1997: 136) gar den ersten ,,consensus omnium gentium* der
Menschheit. Seiner Ansicht nach entwickelte sich die Philosophie der
Menschenrechte aus vor allem von Locke inspirierten naturrechtlichen
Begriindungen, die sich zunidchst in den Amerikanischen und Franzosi-
schen Menschenrechts-Deklarationen niederschlugen. Im Ubergang zum
positiven, staatlich geschiitzten Recht hitten die Menschenrechte dann
an ,,Konkretion* gewonnen, aber zugleich an ,,Universalitit verloren.
In der UN-Menschenrechtserklirung nun erblickt Bobbio den Ubergang
zum zugleich positiven und universalen Weltbiirgerrecht (Bobbio 1999a:
9 f., 12 f.). Hinsichtlich der Rechtsinhalte ist es im wissenschaftlichen
Diskurs iiblich geworden, von drei aufeinander folgenden Menschen-
rechts-Generationen zu sprechen: den Freiheits- und Abwehrrechten ge-
gen den Staat, die spiter auch aktive politische Teilhabe-Anspriiche um-
fassten, den sozialen bzw. soziookonomischen und schlieflich den im
Zusammenhang mit der Entkolonialisierung eingeforderten ,.kollekti-
ven“ Rechten etwa auf politische Selbstbestimmung (ebd.: 16, 19 ff.;
Weiss/Forsythe/Coate 1997: 135 £.).

Besonders aus einem individualrechtlichen Verstindnis der Men-
schenrechte heraus erscheint die Qualifizierung kollektiver Rechte als
Menschenrechte problematisch, beziehe sich der ,,Rechtstitel der Men-
schenrechte doch auf den Status der einzelnen Person und ihres Schut-
zes, wie der Heidelberger Rechtsphilosoph Winfried Brugger hervor-
hebt. Andererseits lieBen sich Individuen ohne gemeinschaftliche Zu-
sammenhinge tatsidchlich nicht denken, und eine kollektive Entitit wie
der Staat konne daher auch ,,treuhdnderisch* den Menschenrechtsschutz
iibernehmen (Brugger 1998: 170 ff.).

Hinsichtlich des Spannungsverhiltnisses zwischen Souverénitit und
Menschenrechten muss ein solcher Ansatz allerdings den moglichen

120

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Normen-Konflikt zwischen kollektiver Autonomie und der womoglich
gerade im Rahmen dieser kollektiven Autonomie eingeschrdinkten indi-
viduellen Autonomie von Angehdrigen bestimmter Gemeinwesen iiber-
sehen (Kallscheuer 1999: 122 ff.). Damit ist die Frage nach der mogli-
chen Normenhierarchie zwischen den einzelnen Generationsrechten an-
gesprochen, die sich theoretisch gleichwohl mit dem Verweis auf die
,.Unteilbarkeit” aller Menschenrechte entschirfen lisst. So seien ,,libera-
le* Rechte ja immer zugleich auch soziale Rechte, weil sie freie Verge-
meinschaftung ermoglichten, wie soziale Rechte freiheitliche Existenz
tiberhaupt erst real erfahrbar machten (Bielefeldt 1998: 169).

Quer zu der Differenzierung in verschiedene Generationsrechte steht
die Unterscheidung von Menschenrechten in moralische, legal-positive
und empirisch nachzupriifende Rechte, die der International Relations-
Forscher Hedley Bull vornimmt (Bull 1979: 81). Eine solche Kategori-
sierung akzentuiert gegeniiber der internen Differenzierung verschiede-
ner Rechtsinhalte die wichtige Unterscheidung zwischen faktischen
Menschenrechtsverletzungen, nicht-staatlichen Rechtsforderungen und
dem Status internationaler Verrechtlichung.

Im wissenschaftlichen Diskurs iiber Menschenrechts-Konzeptionen
tritt als weitere Alternative zum evolutionédren ,,Denken in Generatio-
nen‘ eine iiberhistorische Sicht auf Menschenrechte auf, die betont, dass
die heutige Struktur der Menschenrechte als liberale, soziale und kollek-
tive Basisrechte die staatliche Souverénitit im Grunde genommen nicht
stirker herausfordere als etwa frithere transnationale Menschenrechts-
Bewegungen wie Anti-Slavery oder auch die internationalistisch orien-
tierte Arbeiterbewegung (Krasner 1999: 126)'; so bezdgen sich bereits
bestimmte volkerrechtliche Ubereinkommen — wie die Minderheitenver-
trage nach dem Ersten Weltkrieg — auf einzelne Individuen und nicht nur
auf zwischenstaatliche Politik (Kunig/Uerpmann 1994: 32 f.). Entschei-
dend diirfte allerdings sein, dass Menschenrechte in den Internationalen
Beziehungen in jlingster Zeit ein prominentes Forschungsobjekt darstel-
len. Die Forschungsrichtung des ,,social constructivism* etwa zieht den
traditionellen Analysen der Machtverteilung im internationalen System
die Rolle von Ideen und Normen als treibende Faktoren der Weltpolitik
vor (Risse/Ropp/Sikkink 1999; Wendt 1999).

1 Ein weiteres Beispiel fiir transnationalen Menschenrechtsdiskurs ist der
beinahe vergessene Kampf, den der britische Menschenrechtsaktivist E. D.
Morel gegen das belgische Kolonialregime Konig Leopolds II. im Kongo
fiihrte. Die ,,Einheit” dieses spezifischen Diskurses driickt sich vor allem
darin aus, dass sich beide Seiten auf philanthropische Motivationen berie-
fen (Christophersen 2007a).

121

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Ob der politiktheoretische Fokus auf Menschenrechte nun auch der
Institutionen-Struktur der internationalen Realpolitik entspricht, diirfte
umstritten sein — auch wenn die fundamentalen Menschenrechte zum
.zwingenden Volkerrecht (ius cogens) gehoren (Hobe/Kimminich
2004: 174). Einerseits kann man die universelle Achtung der Menschen-
rechte, wie sie in Artikel 55 der UN-Charta festgeschrieben ist, als einen
Beitrag zur kollektiven Friedenssicherung, also traditionell sicherheits-
politisch, andererseits als Mittel zur Verbreitung globaler Menschen-
wiirde verstehen (Weiss/Forsythe/Coate 1997: 132). Im ersteren Fall
kann man den UN-Sicherheitsrat als ein mit dem Menschenrechtsschutz
im weiteren Sinne befasstes Organ auffassen, das sich nach dem Ende
der Block-Konfrontation ja auch zunehmend menschenrechtlich relevan-
ten Situationen gewidmet hat (vgl. Abschnitt 1.2.3). Hinzu kommt die
Generalversammlung, die sich in Resolutionen zu Menschenrechtsfra-
gen duflern, Zusammenkiinfte wie die Wiener Menschenrechtskonferenz
von 1993 einberufen kann, 2006 aber auch den neuen UN-Menschen-
rechtsrat gewiihlt hat.”> Das Amt des Hochkommissars fiir Menschen-
rechte, 1993 geschaffen, ist ein weiteres institutionelles Beispiel fiir den
,,charta-basierten Menschenrechtsschutz.

Die 1966 geschaffenen Menschenrechtspakte einerseits fiir politi-
sche und biirgerliche und andererseits fiir wirtschaftlich-soziale Rechte
(IPbiirgR und IPwirtR) wurden zwar unter dem Dach der UNO ausgear-
beitet, es handelt sich hierbei aber um volkerrechtliche Instrumentarien,
deren Geltungsbereich sich allein auf die beigetretenen Staaten er-
streckt.” Im ,.Zivilpakt nimmt ein spezieller, aus unabhingigen Exper-
ten zusammengesetzter ,,Ausschuss fiir Menschenrechte* nicht nur Be-
richte iiber die Wirklichkeit der im Vertrag verankerten Rechte aus den
Mitgliedsstaaten entgegen; er bearbeitet auch Staaten- und (fakultativ)
Individualbeschwerden gegen Menschenrechtsverletzungen. Diese Kon-
trollmechanismen fehlen bisher noch beim ,,Sozialpakt“, der alleine ein
Berichtsystem vorsieht. Allerdings verabschiedete die UN-Generalver-
sammlung im Dezember 2008 ein Fakultativprotokoll zum ,,Sozialpakt®,

2 Der Rat ersetzte die aus dem Wirtschafts- und Sozialrat (ECOSOC) ge-
wihlte UN-Menschenrechtskommission.

3 Weitere ,,vertrags-basierte” Menschenrechtsinstitutionen sind ,,Commit-
tees”, die durch andere, speziellere Menschenrechts-Konventionen (etwa
zum Schutz der Frauen, Kinder, vor Folter und vor rassistischer Diskrimi-
nierung) geschaffen wurden. Zu nennen wire in diesem Zusammenhang
auch der Internationale Strafgerichtshof (ICC), nach dessen Statut men-
schenrechtsrelevante Straftatbestinde zu ahnden sind (vgl. Abschnitt 1.3).

122

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

in dem sowohl die Individual- als auch die Staatenbeschwerde enthalten
ist.*
Am weitesten ausgereift ist das regionale europdische Menschen-
rechtsschutzsystem nach der Europdischen Menschenrechtskonvention
von 1950 mit einem eigenen Gerichtshof, der nach einem Zusatzproto-
koll seit 1998 auch von Individuen direkt angerufen werden kann. Eben-
so gibt es eine Menschenrechtskommission und einen -gerichtshof nach
der Amerikanischen Menschenrechtskonvention, und sogar die Afrika-
nische Union schuf 2006 einen eigenen Menschenrechtsgerichtshof.
Auch die Arabische Liga hat 2004 eine iiberarbeitete Version der von
1994 datierenden ,,Arabischen Charta der Menschenrechte* vorgelegt.’
Beim Vergleich dieser regionalen, von der UN unabhéngigen Men-
schenrechtssysteme fillt auf, dass die Europdische Konvention vor allem
die ,,liberalen” Abwehrrechte gegen den Staat in den Mittelpunkt stellt,
wihrend etwa die afrikanische ,,Banjul-Charta® unter Artikel 29 auch
die Pflichten des Individuums gegeniiber Familie, Staat und Gesellschaft
betont sowie das kollektive Selbstbestimmungsrecht und die staatliche
Hoheit tiber natiirliche Ressourcen bekriftigt (Simma/Fastenrath 2004:
707-720).

ll.1.2 Rechtsinhalte und Menschheitsbegriff

Hinter diesen Differenzen der Menschenrechtsbegriffe steckt eine
grundlegende Schwierigkeit. Wenn es stimmt, dass von der Neuzeit an
der politische Korper die Garantien schaffen musste, die vorher vor al-
lem die Religion als vorpolitische Politik-Quelle gewéhrt hatte (Arendt
1986: 602), Politik-Begriindung also zu einer weltlich-menschlichen
Angelegenheit wurde, dann stellt sich die Frage, worin denn dieses fun-
damental Menschliche bestehe, das durch Menschen-Rechte geschiitzt
werden miisse. Tendenziell ldsst sich seit den Menschenrechts-Deklara-
tionen der Amerikanischen und Franzosischen Revolution eine stindige
Ausweitung des Menschenrechts-Katalogs beobachten. Franz Nuscheler,
ehemaliger Direktor des Duisburger Instituts fiir Entwicklung und Frie-
den, beklagt sich anhand des so genannten ,,Rechts auf Entwicklung®,

4 Den Text des ,,optional protocol* hat ein NGO-Aktionsbiindnis auf seiner
Website veroffentlicht (http://opicescr-coalition.org/OptionalProtocol.pdf.
pdf [Stand: 18.12.2008]).

5 Zu den regionalen Menschenrechtsschutz-Systemen vgl. Paech/Stuby
2001: 684-690. Einen hervorragenden aktuellen Uberblick iiber alle Men-
schenrechts-Instrumente bietet die schweizerische Organisation ,,human-
rights.ch auf ihrer Website: http://www.humanrights.ch/home/de/Aktuell/
News/ idart_4198-content.html [Stand: 6.11.2007].

123

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

dieses sei in der realpolitischen Diskussion zu einem ,,,Recht auf alles**
geworden, ,,was in der internationalen Politik ein ,Recht auf nichts* be-
deutet” (Nuscheler 1996: 21). So kann man das ,,Recht auf Entwick-
lung* zum einen als Synthese aus politischen und sozialen Rechten ver-
stehen. Insbesondere die Entwicklungslidnder sehen es allerdings eher als
ein den politischen Freiheitsrechten iibergeordnetes kollektives Recht
vor allem auf Entwicklungshilfe, Schuldenerlass etc. an — eine Sichtwei-
se, die wiederum von den individualistisch orientierten Industriestaaten
nicht geteilt wird. Insbesondere ist bis heute unklar, wen dieses Recht zu
was gegeniiber wem verpflichtet (Brugger 1998: 165 ff.). Zugleich wird
das Recht mit immer neuen hehren Bedeutungen aufgeladen — zum Bei-
spiel in der Verkniipfung mit Umweltschutz und nachhaltiger Entwick-
lung (Nuscheler 1996: 7 f., 11 £., 16).

Nur: Damit ein Recht auch wirksam wird, miissen konkret definier-
ten Anspruchsberechtigten immer auch konkret definierte Verpflichtete
gegeniiberstehen. Allein aus einer solchen Konstellation ldsst sich eine
,rule ableiten, die Rechte nicht als herrschaftliche Gefilligkeiten ver-
teilt, sondern die Anspruchsberechtigten mit einem soliden ,,entitlement
ausstattet (Bull 1979: 79). Angesichts der inflationdren Verwendung des
Begriffes der Menschenrechte stellt sich somit die Frage, ob sich nicht
alle Rechte aus bestimmten Kern-Normen ableiten und welchen konkre-
ten Normen im Konfliktfall Prioritit eingerdumt werden konnte.

Hannah Arendt umgeht diese Problematik geschickt, indem sie als
die einzige universelle menschenrechtliche Norm diejenige bezeichnet,
die iiberhaupt die Mitgliedschaft in einem politischen Gemeinwesen
festlegt — ein Recht, aus dem sich die konkreten Rechte erst ableiten las-
sen, und ein Recht, dessen Universalisierbarkeit gerade in seiner Parti-
kularitat liegt, namlich der Zugehorigkeit zu einem bestimmten politi-
schen Korper (Wellmer 1999). Diese Auffassung tritt unweigerlich in
der Analyse der Debatte zwischen Arendt und Hermann Broch (s. u.) zu-
tage, so dass sie hier nicht niher erortert wird. Vorldufig ist nur so viel
zu sagen: eine Staatsbiirgerschaft niitzt — menschenrechtlich gesehen —
relativ wenig, wenn der betreffende Staat seine Mitbiirger beispielsweise
,legal®“ versklavt. Die Frage nach einer universellen Fundierung von
Menschenrechten bleibt also.

In seiner Interpretation von Immanuel Kants Politischer Philosophie
konstruiert Heiner Bielefeldt als urspriingliches und einziges Menschen-
recht das Freiheitsrecht, wobei Kant Freiheit im Wesentlichen gleichsam
negativ als ,,,Unabhingigkeit von eines anderen notigender Willkiir*“
definiere (zit. n. Bielefeldt 1998: 70). Ihre Begriindung finde die so ver-
standene Freiheit in der sittlichen Autonomie der Menschen, also darin,
dass sie selbst wissen und wissen konnen, was ethisch ,,richtig® ist, und

124

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

hierbei nicht auf das Diktat eines Herrschers angewiesen sind. Die
Grenze dieser Freiheit liege hingegen in der gleichmiBigen Freiheit der
Anderen. Aus einer dann auch rechtlich garantierten (nicht nur ethisch
oder moralisch begriindeten) gleichen Rechtsfreiheit autonomer Subjek-
te leiteten sich die materialen Rechte und konkreten Rechtsinhalte erst
ab. Heutzutage, so Bielefeldt, zeige sich diese Ableitung an den moder-
nen Verfassungen, deren konkrete Grundrechte alle auf die Menschen-
wiirde zuriickgehen — wie sie etwa in Artikel 1 des deutschen Grundge-
setzes kodifiziert ist (ebd.: 70 f., 95). In der Respektierung der Men-
schenwiirde konstituiere sich die Rechtsbeziehung per se, und konkrete
Abwigungskonflikte zum Beispiel zwischen dem Folterverbot und dem
Recht auf Leben miissten stets in Bezug auf die Wahrung der Men-
schenwiirde — und nicht etwa mit Inkaufnahme ihrer Einschrinkung —
entschieden werden. Denn nach Kant gebe es fiir etwas, was Wiirde ha-
be, kein Aquivalent, das sich, es aufhebend oder relativierend, an seine
Stelle setzen konnte (Bielefeldt 2007).

Man kann dieser an der Menschenwiirde orientierten Perspektive
nun noch den Verweis nicht nur auf eine eigenstdndige, sondern auch
sinnhafte — das heif3t auf die Einbettung des Individuums in Traditionen
und Werte rekurrierende — und gegeniiber Anderen verantwortliche Le-
bensfiihrung hinzufiigen (Brugger 1998: 194 ff.). Damit wiirde man den
bei Kant angelegten Aspekt der aus der Rechtsfreiheit folgenden Rechts-
gleichheit noch einmal akzentuieren und iiberdies einen Bogen iiber die
verschiedenen Menschenrechtsgenerationen, also iiber politische, soziale
und kollektive Rechte, spannen. Dadurch jedoch bliebe in der Rechts-
wirklichkeit die Problematik bestehen, wie sich konkrete Normen, in de-
nen sich die Menschenwiirde ausdriickt, zueinander verhalten sollen.
Hinsichtlich einer Menschenrechts-Normenhierarchie konstatiert etwa
Norberto Bobbio, nur bestimmte Rechte wie das Sklavereiverbot hitten
einen absoluten Wert; normalerweise aber stiinde einem fundamentalen
Recht — zum Beispiel der Meinungsfreiheit — ein anderes fundamentales
Recht entgegen — wie, im Fall der Meinungsfreiheit, das Personlichkeits-
recht. Bobbio konstatiert, von ihm ,,Macht” genannte Interventionen des
Staates zur Durchsetzung vor allem sozialer Rechte erlangten zuneh-
mend den Primat tiber ,Freiheit” genannte Abwehrrechte gegen den
Staat. Damit deutet sich bei Bobbio nicht nur ein diffuses Unbehagen
gegen die soziale Menschenrechts-Generation an, sondern Bobbios
Beobachtung impliziert auch, dass sich eine Normenhierarchie bei aller
Heterogenitidt der Menschenrechte wohl kaum vermeiden lédsst (Bobbio
1999a: 28 ff.).

Als unhintergehbare, absolute Normen werden in der westlich ge-
pragten einschldgigen Literatur neben dem Folter- vor allem das Sklave-

125

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

reiverbot genannt, dessen diskursive Durchsetzung seit dem 18. Jahr-
hundert nicht unwesentlich zu der Debatte iiber ,,unverduBlerliche Men-
schenrechte* beigetragen hat (Krasner 1999: 106 ff.; Christophersen
2007a). Hedley Bull bezeichnet als ,,elementary rules®, die bei allen Dif-
ferenzen zwischen unterschiedlichen Menschenrechts-Konzeptionen
weltweit gilten: ,restrictions on violence, the protection of property and
the keeping of promises”. An anderer Stelle ergédnzt er diese Liste mit
dem Grundsatz rechtlicher Gleichbehandlung und dem Schutz vor will-
kiirlicher Verhaftung (Bull 1979: 88, 79).

Besonders wenn es darum geht, eine (militdrische) Intervention aus
menschenrechtlich relevanten Griinden zu legitimieren, ist eine solche
Identifizierung ,,absoluter Normen* unerldsslich — will man ,,humanitére
Interventionen® nicht nur als ein reines Willkiirinstrument der milité-
risch starken Staaten auffassen (vgl. Abschnitte 1.2.1 und 1.2.5). Wolf-
gang Kersting etwa sieht eine Basis fiir ,,humanitire Interventionen® nur
gegeben, wenn im Zielstaat ,.transzendentale Menschenrechte® verletzt
wiirden. Hierzu zéhlt Kersting ,,das Recht auf Leben, auf korperliche
Unversehrtheit und auf basale Sicherheit, d. h. auf gewaltfreie Lebens-
umstidnde und eine verlissliche, berechenbare politische Ordnung®. Sol-
che Rechte formulierten Bedingungen, damit Menschen iiberhaupt ein
friedliches und gewaltfreies Leben fithren konnten. Demgegeniiber
bezogen sich ,,programmatische Menschenrechte®, deren Verletzung
eben nicht zur Intervention berechtige, auf die Bedingungen fiir ein ,,gu-
tes Leben* der Biirger. Zu der letzteren Gruppe von ,,Exzellenz-“ im
Gegensatz zu den transzendentalen ,,Existenz-Rechten zéhlt Kersting
neben Demokratie und Freiheit Rechtsstaatlichkeit sowie eine angemes-
sene soziale Grundversorgung (Kersting 2000: 218 f.).

Bezogen auf das konkrete Fallbeispiel der Kosovo-Intervention, er-
weist sich diese Differenzierung zwar als schwierig, da man eben treft-
lich dariiber streiten kann, ob in der siidserbischen Provinz tatsidchlich
.Existenzrechte verletzt bzw. ob die Vergehen nicht erst durch die In-
tervention motiviert wurden (vgl. Abschnitt 1.2). Jedoch zeigt ein histo-
risches Extrembeispiel wie das des barbarischen deutschen Faschismus,
dass es unerlésslich sein kann, bestimmte absolute Normen zu definie-
ren, will man Menschenrechte wirkungsvoll durchsetzen. Dabei fillt auf,
dass sich die hier erwéhnten absoluten Normen alle auf die Unversehrt-
heit des menschlichen Korpers, das fundamentale Lebens-Recht und den
freien, nicht vom Gutdiinken anderer Menschen direkt abhingigen, Sta-
tus der Person (etwa im Fall des Sklaverei-Verbotes) beziehen. Dies gilt
auch dann, wenn man vom vorherrschenden ,,methodologischen Indivi-
dualismus® der westlichen Menschenrechts-Debatte absieht und — im
Sinne der immer wieder beschworenen ,,Unteilbarkeit” der Menschen-

126

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

rechte — die kollektiven Dritt-Generationsrechte in die Betrachtung mit
einbezieht. Denn im Grunde handelt es sich bei den kollektiven Rechten
(auf nationale Selbstbestimmung oder Verfiigungsgewalt iiber natiirliche
Ressourcen) um die gleichen Lebens-Rechte wie bei den Personlich-
keitsrechten — blof3 dass sich jene auf eine menschliche Gemeinschaft
und nicht auf die einzelne Person beziehen. Damit bestitigt sich Fou-
caults These von der Sorge der modernen Politik um das Leben, das aber
eben nicht nur das fundamentale Recht der Menschen schiitzen soll,
sondern auf das sich auch dessen idealtypischer Gegenpol, die ,,souve-
rane Macht® nach Agamben, anwendet (siehe hierzu genauer unten).

Zuletzt sei darauf hingewiesen, dass es sich bei den absoluten Men-
schenrechtsnormen, welche das Dogma von der ,,Heiligkeit des Lebens*
(Walter Benjamin) schiitzen, nicht um letzte metaphysische Wahrheiten
handelt, sondern dass diese Normen diskursiv und hegemonial kon-
struiert sind. So weist der Soziologe Thorsten Bonacker darauf hin, dass
ein wesentlicher Motor fiir die weltgesellschaftliche Integrationsfunktion
der Menschenrechte deren ,,Deutungsoffenheit” ist. Im Anschluss an
Laclau/Mouffes Diskurstheorie argumentiert Bonacker, durch die Ver-
bindung ,,unterschiedlicher als dquivalente Deutungen wird das deu-
tungsoffene Symbol [die Menschenrechte — Anm. CC] mit einer solchen
Fiille von Deutungen identifiziert, dass es selbst als deutungsoffen er-
scheint, obwohl es in Wahrheit jeweils spezifisch, aber eben unter-
schiedlich gedeutet wird*“ (Bonacker 2003: 131). Allerdings stof3t dieses
Konzept der Deutungsoffnung in ihrer fiir die sich entwickelnde Weltge-
sellschaft integrativen Funktion an seine Grenzen, wenn ,,Konflikte um
die richtige Symbolisierung der Weltgesellschaft” eben nicht mehr als
,.unterschiedliche Deutungen desselben Symbols verstanden werden
konnen* (ebd.: 144). Solche nicht-integrativen Konflikte entstehen etwa,
wenn es um eine Normenhierarchie der Menschenrechte geht, also um
die Festlegung auf bestimmte absolute Normen, die ein anderes ,,Men-
schenrechtsverstindnis“ angreift. Zugleich ldsst sich in der Weltpolitik
die gegenldufige Tendenz beobachten, verschiedene ,,Menschenrechts-
systeme* — und damit: unterschiedliche Deutungen dessen, was spezi-
fisch menschlich ist — im Namen der menschenrechtlichen ,,Unteilbar-
keit” zu (re-)integrieren. Dadurch freilich entstehen, wie Franz Nusche-
ler im Fall des ,,Rechtes auf Entwicklung* so treffend bemerkte, ,,Rechte
auf alles”, und das heifit hinsichtlich der Rechtsdurchsetzung eben:
,,Rechte auf nichts®.

127

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

ll.1.3 Menschenrechtsdurchsetzung

,,.Die Menschenrechte haben immer das Ungliick gehabt, von politisch
bedeutungslosen Individuen oder Vereinen reprisentiert zu werden, de-
ren sentimental humanitdre Sprache sich oft nur um ein Geringes von
den Broschiiren der Tierschutzvereine unterschied®, schreibt Hannah
Arendt sarkastisch (Arendt 1986: 603). Am Punkt der fehlenden Durch-
setzbarkeit universalistisch konzipierter Menschenrechte offenbart sich
tatsdchlich die Achillesferse absoluter Normen. Wirksamen Schutz bie-
ten nach wie vor nur national verankerte Biirgerrechte: Menschenrechte
in partikularer Form. Blieb nach dem Naturrecht bei Menschenrechts-
Verletzungen nur der politische Widerstand oder der Lockesche ,,appeal
to heaven®, so transformierte sich das moralische Recht auf Rebellion
im positiven, einzelstaatlichen Recht in die rechtlich gesicherte Mog-
lichkeit, gegen den Staat vorzugehen. Weltbiirgerlich gesprochen aller-
dings sind die Menschen in ,,Unrechtsstaaten* weiterhin auf das morali-
sche Widerstandsrecht zuriickgeworfen (Bobbio 1999a: 14 f.). Denn
auch die internationalen Menschenrechtspakte sind transnational nicht
unmittelbar durchsetzbar. Nicht nur bietet das in ,,Zivil-“ und ,,Sozial-
pakt* festgeschriebene Kontrollsystem lediglich symbolische Sankti-
onsmechanismen (s. 0.). Auch vor nationalen Gerichten lassen sich die
in den Konventionen kodifizierten Rechte nicht einklagen, wie ein Urteil
des Oberverwaltungsgerichts (OVG) Miinster vom Oktober 2007 zeigt.
Studierende aus Nordrhein-Westfalen hatten eine Klage gegen die Zah-
lung von Studiengebiihren unter anderem mit dem Verweis auf den Art.
13, Abs. 2, Buchst. c) des UN-,,Sozialpaktes* (IPwirtR) begriindet. Die-
se Vertragsbestimmung sieht den unentgeltlichen Zugang zu Hoch-
schulbildung in den Vertragsstaaten vor. Die Richter lehnten die Klage
mit der Begriindung ab, die Vereinbarungen des [PwirtR konnten inner-
staatlichen Gesetzen nicht gleichgestellt werden, da sie ,,proklamations-
artig soziale Ziele aufstellen, die es durch von den Vertragsstaaten zu
ergreifende Maflnahmen zu erreichen gilt, nicht aber dadurch, dass in
Form von Rechtsregeln bei Vorliegen eines bestimmten Tatbestandes
bestimmte Rechtsfolgen in der sozialen Wirklichkeit unmittelbar eintre-
ten sollen* (OVG Miinster 2007: Abs. 56).

Volkerrechtlich besteht die Problematik von Menschenrechtsverein-
barungen im Gegensatz zu anderen internationalen Vertridgen darin, dass
Norm-Verletzungen eines Staates nicht die Biirger eines anderen Staates
betreffen. Auch so genannte erga-omnes-Verpflichtungen, die alle Ver-
tragsstaaten reziprok eingehen, konnen fehlende transnationale Exeku-
tiv- und Gerichtsorgane nicht ersetzen (Hobe/Kimminich 2004: 406 f.).

128

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Nun wire es unangemessen, wenn nicht sogar falsch, auf universa-
listisch konzipierte Normen wie Menschenrechte gemif3 der domestic
analogy innerstaatlich und souveridn abgeschirmtes Recht zu tibertragen
— alleine schon, um den staatlichen wie nicht-staatlichen, zivilgesell-
schaftlichen Diskurs iiber Menschenrechte und deren Verletzungen nicht
juristisch eng zu fithren. Aus dieser Erwédgung erwéchst freilich ein Di-
lemma von Recht und Gerechtigkeit, denn:

.50 sehr [...] unter Gerechtigkeitsaspekten der Rechtsbegriff offen gehalten
werden sollte zur kritischen Priifung der geltenden Rechtsnormen anhand mo-
ralischer Richtigkeitsiiberzeugungen, so sehr sollte man auch unter Gesichts-
punkten der Rechtssicherheit und der Vermeidung von Krieg dem juristischen
Denken Rechnung tragen, das jedenfalls die zwangsweise Durchsetzung von
Recht an die innerstaatliche und volkerrechtliche Kompetenz- und Verfah-
rensordnung anbindet” (Brugger 1998: 164).

Doch nicht nur Gerechtigkeitserwiagungen, auch geltende Rechtsnormen
konnen von zivilgesellschaftlichen Akteuren gegen die Unrechts-Praxis
von Staaten angefiihrt werden. Zwar verbessert sich das Staatenverhal-
ten nach Vertragsbeitritten nicht zwangsliufig, doch gerade die faktische
Anerkennung der in den Konventionen kodifizierten Rechte bietet etwa
Mitgliedern internationaler NGOs die normative Basis, um konkrete
Verbesserungen der Menschenrechtslage zu erreichen. So haben sich
Emilie M. Hafner-Burton und Kiyoteru Tsutsui in einer empirischen Un-
tersuchung der Menschenrechtslage in Staaten gewidmet, nachdem diese
internationalen Menschenrechts-Vereinbarungen beigetreten sind. Die in
den USA forschenden Sozialwissenschaftler fanden heraus, dass sich
dort, wo besonders viele Biirger Mitglieder internationaler Organisatio-
nen waren, die Menschenrechtssituation im Hinblick auf ,,personliche
Sicherheit* laut einer jidhrlichen Menschenrechtsdokumentation des US-
AuBenministeriums verbessert hat (Hafner-Burton/Tsutsui 2005).
Versteht man unter internationaler Menschenrechtsdurchsetzung ein
Aquivalent zur nationalen Rechtswirklichkeit, so kénnen sich Staaten
mit einem Vertragsbeitritt symbolisch als in die internationale Gemein-
schaft integriert begreifen — ihre Souverénitit, die es ihnen erlaubt, wei-
terhin die Normen zu missachten, die sie selbst ratifiziert haben, muss
dadurch gleichfalls nicht beschrinkt werden. Umgekehrt fiihrte aber eine
volkerrechtlich weniger verbindliche Vereinbarung wie die Helsinki-Ak-
te von 1975 dazu, dass Biirger der realsozialistischen Staaten ihre Regie-
rungen zunehmend unter Druck setzen konnten, die im Rahmen des
,.Helsinki Final Act”“ auch von den Ostblock-Staaten unterschriebenen
Menschenrechts-Abmachungen einzuhalten (Krasner 1999: 113, 119 f.;

129

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

vgl. auch Thomas 2001). So wirkungslos, wie sie auf den ersten Blick
scheinen, sind universelle Menschenrechtsnormen in der globalen Wirk-
lichkeit also nicht, wenn sie auch den realpolitischen Primat staatlicher
Souverinitit nicht durchbrochen haben — von spektakuldren Ausnahme-
fillen wie der Kosovo-Intervention einmal abgesehen.

111.2 Menschenrechte und Staat

lll.2.1 Recht auf Rechte oder Gesetz der Humanitat —
Die Arendt-Broch-Debatte

Zwischen 1946 und 1951 unterhielten die beiden vor den Nazis in die
USA geflohenen Intellektuellen, die aus Deutschland stammende Politi-
sche Philosophin Hannah Arendt und der Osterreichische Schriftsteller,
Philosoph und Publizist Hermann Broch, einen Briefwechsel. Beide Au-
toren arbeiteten in dieser Zeit an Biichern iiber die Wurzeln des gerade
erst untergegangenen Faschismus: Arendt an ,,The Origins of Totalitari-
anism“, Broch an seiner ,,Massenwahntheorie*. Beide konnten die Wer-
ke des Anderen nicht mehr lesen; Broch starb 1951, in dem Jahr, in dem
das Totalitarismus-Buch Arendts erschien. Brochs ,,Massenwahntheo-
rie* wurde hingegen erst 1976 im Rahmen der ,,Kommentierten Werk-
ausgabe“ veroffentlicht — zu diesem Zeitpunkt war Arendt bereits ge-
storben.

Trotzdem tauschten sich beide europdische Intellektuelle iiber die
Vorarbeiten zu ihren Publikationen aus, schickten einander Aufsitze und
Essays zu, die sich vor allem mit den Lehren beschiftigten, die die in-
ternationale Gemeinschaft aus der Barbarei der Hitler-Diktatur zu ziehen
habe. So war Arendt Brochs 1946 entstandener Kommentar zur Arbeit
an der Allgemeinen Menschenrechts-Erkldrung der UN (s. u.) bekannt,
und sie beteuert in einem Brief an Broch, auch um dieser Schrift willen
habe sie ihren 1949 in der Zeitschrift ,,Die Wandlung®* erschienenen
Aufsatz ,,Es gibt nur ein einziges Menschenrecht* verfasst. Broch wie-
derum revanchierte sich mit der Zusendung seines Aufsatzes ,,Men-
schenrecht und Irdisch-Absolutes, in dem er Mord und Todesstrafe als
negativen Pol“ menschlichen Zusammenlebens definiert. Arendt kriti-
siert an dieser These, dass sie Qualen vernachldssige, die sich sogar
schlimmer als die Todesstrafe ausnehmen konnten. Ein wirklicher Dis-
put iiber das Verhiltnis zwischen Menschenrechten und Souverinitit
brach zwischen Broch und Arendt 1949 aus, als Broch die Grundthesen
seiner ,,Massenwahntheorie” in dem Aufsatz ,,Trotzdem: Humane Poli-
tik. Verwirklichung einer Utopie* zusammenfasste, den er Arendt zu-

130

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

schickte. Broch will die Menschenrechte angesichts der faschistischen
Katastrophe als ,,irdisch-absolute* Mindest— oder besser Hochststan-
dards verankern. In ihrer Replik hilt Arendt Broch entgegen, sie habe
den Glauben an die universelle Giiltigkeit der Menschenrechte endgiiltig
verloren und halte deren Verwirklichung alleine innerhalb von (Natio-
nal-)Staaten fiir moglich. Diese Perspektive kritisiert Broch in einem
Brief an Arendt wiederum als zu ,,positivistisch; der Philosophin gehe
die utopische Sprengkraft der Menschenrechte génzlich ab (Liitzeler
1996: 244-250).

Hinter diesen Auseinandersetzungen zur Mitte des 20. Jahrhunderts
scheint eine Kontroverse auf, die bis heute ihre Brisanz nicht verloren,
wenn sie nach der ,,humanitédren Intervention* im Kosovo nicht sogar an
Schirfe gewonnen hat: Arendt und Broch stritten um die Frage, ob die
Menschenrechte, wie Broch es sieht, in einem Spannungsverhdltnis zu
staatlicher Souverinitit stehen oder ob die partikulare Souverinitit poli-
tischer Gemeinwesen nicht tiberhaupt erst die Geltung der Menschen-
rechte ermoglicht. Wie ldsst sich nun dieser Widerstreit anhand der ei-
genen Texte, iiber die Arendt und Broch in ihrem Briefwechsel debat-
tierten, nachzeichnen?

Am Anfang des fiinf Jahre wihrenden Briefwechsels stehen Brochs
.Bemerkungen zur Utopie einer ,International Bill of Rights and of
Responsibilities ‘. Bei diesem Text, den Hannah Arendt kannte und der
sie zu ihrem Aufsatz iiber ,,das einzige Menschenrecht” inspirierte (s.
0.), handelt es sich um einen Vorschlag fiir die Arbeit der UN-
Kommission fiir Menschenrechte, die seit 1946 unter dem Vorsitz von
Anne Eleanor Roosevelt an der Formulierung einer ,,International Bill of
Human Rights“ arbeitete. Die Titigkeit der Kommission miindete
schlieBlich in die Verabschiedung der Allgemeinen Menschenrechtser-
kldrung durch die UN-Generalversammlung am 10. Dezember 1948.

Broch konstatiert zunichst ,,eine unlosbare Antinomie®, die ,,zwi-
schen Humanititspflicht und Souverénititsanerkennung* bestehe und an
der jede wahrhafte globale Friedensordnung kranke. Um der ,,Internati-
onal Bill of Rights“ trotzdem ihren ,,Realititsgehalt zu sichern, fragt
Broch nach einem dritten Prinzip, das den Gegensatz zwischen den Ge-
boten der Humanitit und der — auch von Broch grundsitzlich als legitim
anerkannten — Nichteinmischung in innere Angelegenheiten souverdner
Staaten regulieren konnte. Den Kern dieses vermittelnden Prinzips er-
blickt Broch in einer ergiinzenden, strafgesetzlich relevanten ,,Internati-
onal Bill of Responsibilities* (Broch 1978a: 244 ff.), die gleichwohl vor
allem die Souverdnitit der Staaten beschrinken soll. Denn bisher, so
Broch in Anlehnung an die in einer Rede Franklin D. Roosevelts von
1941 formulierten vier Grundfreiheiten, hitten internationale Vertrige

131

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

vor allem die ,,Freedoms from* (Freiheit von Angst (,,fear*) und Not
(,,want®)) betroffen. ,,Materiale Substrate solcher volkerrechtlicher Re-
gelungen seien Gebietsabgrenzungen oder Riistungsvereinbarungen, die
als freiwillige Ubereinkiinfte keine Beschrinkung der einzelstaatlichen
Souverdnitit darstellten. Eine ,International Bill of Rights* regele hin-
gegen die ,,Freedoms of* (Meinungsfreiheit (,,of Speech*) und Religi-
ons- bzw. Gewissensfreiheit (,,of Religion*)), wodurch keine vertragli-
chen Verbindungen mit einem gewissen Regulierungs-Gegenstand zwi-
schen den Staaten geschaffen, sondern blof ,.interne Rechtsverhiltnisse*
der Staaten ,,parallelisiert wiirden. Damit machten die international ko-
difizierten ,,Freedoms of** wirkliche Souverinititsbeschrinkungen mog-
lich, ein ,,enforcement der Normen werde aber nicht vorangetrieben, da
die Nicht-Einhaltung dieser positiven Freiheiten ja keinen anderen Staat
in seinen Rechten verletze (siche auch oben). Das Beispiel des kriegsliis-
ternen deutschen Faschismus zeige aber, dass, wenn die ,,Freedoms of*
nicht durchsetzbar gemacht wiirden, irgendwann auch die Vereinbarun-
gen zu den ,,Freedoms from* bedroht seien (ebd.: 251, 253).

Daher schligt Broch ein transnational geltendes ,,Gesetz zum
Schutz der Menschenwiirde vor, das nicht den Staat vor menschenver-
achtenden Gruppen und Ideologien schiitzen soll, sondern ,,ausschlief3-
lich auf den Schutz der physischen und psychischen Integritéit des kon-
kreten Biirgers angelegt ist“ (ebd.: 259). Wer demgemidl eine ,,blof
durch biologische oder religiose oder sonstwie gesinnungsméBige Krite-
rien definierte Gruppe von Personen, sei es kollektiv, sei es individuell®,
dem Hass der Mitbiirger aussetze, solle ,,mit Kerker* bestraft werden;
zur Durchsetzung dieses Gesetzes schldgt Broch einen internationalen
Strafgerichtshof vor (ebd.: 262 f.), der 1998 ja tatséchlich institutionali-
siert werden sollte. Gesetz und Gerichtshof bilden bei Broch das konkre-
te Fundament seiner ,International Bill of Responsibilities”, die der
,.Bill of Rights* erst zum realen Durchbruch verhelfe.

Im Aufsatz ,,Trotzdem: Humane Politik. Verwirklichung einer Uto-
pie” untermauert Broch seine Ansichten zu einer ,,Bill of Responsibili-
ties* oder ,,of Duties noch einmal rechtstheoretisch. Obwohl alle Stra-
fen im Grunde in der Todesstrafe gipfelten oder den Menschen doch
,versklavten“, ihn zum ,,lebenden Leichnam® degradierten6, habe doch
noch keine Rechts-Auffassung das menschenrechtliche Gebot ,,.Du sollst
nicht toten aufzuheben vermocht. Bei aller Abstraktion finden doch al-

6 Damit vermag Broch in diesem Aufsatz von 1950 Hannah Arendts Ein-
winde gegen den ,,negativen Pol“ der Todesstrafe (s. 0.) zu entkriften.
Der Tod eines Menschen wird nicht nur durch seine konkrete Totung rea-
lisiert; vielmehr kann ihm das Lebensrecht durch seine ,,Versachlichung*
etwa mittels Zwangsarbeit ebenso entzogen werden.

132

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

le Rechtssitze ihre Basis in der ,,irdischen Absolutheit des Menschli-
chen. Hier offenbare sich die tyrannische, totalitdre oder rassistische
Straf-Auffassung als Tautologie, da sie die Geltung eines Gesetzes
zugleich an eine Strafe binde (,,Wer Jude ist, dem wird die deutsche
Staatsangehorigkeit entzogen*). Demgegeniiber diirfe der Mensch nur
zum Strafobjekt ,,versachlicht werden, wenn er ein Gesetz iibertrete
(Broch 1978b: 373 ff.). Mittels der ,,Bill of Duties* miissten die Demo-
kratien dem scharfen, tautologischen Strafrecht der totalitdren Staaten
eine ebenso strafgesetzlich unerbittliche ,.totalitire Humanitit* entge-
genstellen (ebd.: 379), denn totalitire Staaten und Gesellschaften ver-
stiinden allein die primitiv-magische Sprache der strafrechtlichen Verbo-
te (Broch 1978a: 271 f.).

Damit freilich handelt sich Broch das Problem ein, dass sich die
Verteidiger der Menschenrechte auf die Rechtslogik der menschenver-
achtenden Ideologien einlassen. Vor seinem zeitgeschichtlichen Hinter-
grund mag es verstidndlich erscheinen, wenn Broch gegen die ,,Ap-
peasement“-Strategie mit den Worten anschreibt, ,,Verbrechen miissen
verhindert werden, ehe sie begangen worden sind* (ebd.: 253). Liest
man einen solchen Satz aber eingedenk der weltpolitischen Lage zum
Beginn des 21. Jahrhunderts, so konnte man Brochs Argumentation
durchaus zur Legitimierung ,,prie-emptiver Militirschlige der Bush-
Administration gegen den islamistischen Terrorismus heranziehen.
Brochs ,,Bill of Duties® will neben das Freiheitsrecht die ,,,Freiheits-
Verantwortung‘“‘ setzen, die den ,,,normalen‘“ Gebrauch der Freiheit
und damit auch deren Missbrauch definierte (ebd.: 259). In einer hege-
monial und nach Gesichtspunkten der Dominanz (un-)geordneten Welt
(vgl. Abschnitt I1.2.1) stellt sich dann schon die Frage, wer faktisch tiber
Freiheit und Ungleichheit, iiber Humanitit und Intervention entscheidet.
Dies wiren wahrscheinlich nicht transnationale Institutionen, die im
Sinne eines ,,irdisch-absoluten® Menschenrechtes handelten, sondern

3

souverdne Staaten, die eben etwas souverdner sind als andere.

Konnen Menschenrechte die staatliche Souverénitit und die zwi-
schenstaatlichen Beziehungen auf weltpolitischer Ebene also gar nicht
brechen? Ist ihre Durchsetzung vielmehr vom souverinen Schutzbereich
der Staaten sowohl staatsintern als auch global abhingig? Diese Broch
entgegengesetzte Position vertritt Hannah Arendt. In ihrem 1946 ent-
standenen Aufsatz ,.Es gibt nur ein einziges Menschenrecht bezieht sie
sich zwar wohlwollend auf den durch die Niirnberger Prozesse neu ge-
schaffenen Straftatbestand des ,,Verbrechens an der Menschheit®, der
das zwischenstaatliche in ein iiberstaatliches internationales Recht ver-
wandele. Die Konzentrationslager der totalitiren Staaten seien nidmlich
als ein Angriff auf das von Arendt als das einzige universelle Menschen-

133

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

recht anerkannte Recht auf Mitgliedschaft in einem politischen Ge-
meinwesen zu verstehen, da die Internierten aus der politischen Welt
ausgestofSen wiirden. Allein angesichts einer solchen Rechtsberaubung
sollten ,,die Rechte und Regeln der Souverinitit nicht mehr respektiert®
werden (Arendt 1981: 166).

Dieser souverinititskritische Bezug wird im 9. Kapitel des Totalita-
rismus-Buches (,,Der Niedergang des Nationalstaates und das Ende der
Menschenrechte) dann allerdings vollig fehlen. Ausgangspunkt von
Arendts Uberlegungen bilden die Minderheitenvertrige in Ostmittel-
und Siideuropa und das Fliichtlingsproblem nach dem Ersten Weltkrieg.
Die formal oder faktisch staatenlosen Fliichtlinge und die nach dem Zu-
sammenbruch der Vielvolkerstaaten, Zaren-Russlands, Osterreich-Un-
garns und des Osmanischen Reiches, entstandenen ethnischen Minder-
heiten in jenen Gebieten hitten die Staatsform des ethnisch homogenen
Nationalstaates bzw. die Fiktion ihrer Homogenitit herausgefordert und
zu ihrem ,.Niedergang* beigetragen, wie Arendt wohl etwas vorschnell
behauptet (Arendt 1986: 574 ff.). Doch es steht fest, dass die nationale
Rechtskonstruktion den Fall eines Menschen, der formal oder faktisch
keiner Nation angehort, nicht vorsieht. Paradoxerweise, hebt Hannah
Arendt hervor, konne sich ein staatenloser Fliichtling — heute wiirde man
sagen: ein sans-papiers — erst dann ins nationale Rechtssystem integrie-
ren, wenn er einen Rechtsverstofl begeht, denn dann wiirde ihm bei-
spielsweise das Recht auf anwaltliche Verteidigung zugestanden (ebd.:
594 f.). Ahnlich wie Agamben in seiner Analyse des Ausnahmezustan-
des (Agamben 2004) beobachtet Arendt in der Fliichtlingsfrage die zu-
nehmende Bedeutung der Polizei als Exekutivorgan, das sich im gesetz-
lich nicht geregelten Umgang mit Staatenlosen bzw. Fliichtlingen das
Recht selbst schafft, das es doch eigentlich nur durchsetzen soll
(Arendt 1986: 597 ff.).

Der spezifische Rechtsverlust fiir die sans-papiers besteht laut
Arendt nicht so sehr im Entzug partikularer Rechte, schlieflich werde
ein verurteilter Verbrecher im Gefingnis auch seiner Bewegungsfreiheit
beraubt, ohne dass er einen Verlust der Menschenrechte beklagen konnte
(ebd.: 611). Vielmehr ist es das Schicksal der staatenlosen Fliichtlinge,
dass sie iiberhaupt keiner politischen Gemeinschaft angehoren, die ihnen
erst diese partikularen Rechte einrdumen konnte, m. a. W.: dass ihnen
das ,,Recht, Rechte zu haben®, auf das sie durch ihr Auftauchen tiber-
haupt erst hinweisen, nicht zuteil wird (ebd.: 614).

Ein solches universelles Recht auf partikulare politische Zugehorig-
keit konnte gleichwohl nur eine supranationale Institution garantieren.
Doch selbst wenn es gelinge, eine ,,Weltregierung® zu etablieren, wie
Arendt spekuliert, wiirde die nationale Vorstellung von Recht und Rech-

134

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

ten nur auf eine hohere Ebene ausgedehnt. Denn diese Rechts-Auffas-
sung bestehe darin, dass Recht sei, was fiir eine bestimmte definierte
Gruppe gut sei, und das Weltkollektiv konnte ja auch auf demokratische
Weise entscheiden, es sei gut, einen Teil der Menschheit zu liquidieren
(ebd.: 617 f.).

Mit dieser fundamentalen Rechts-Kritik, die der bereits im vergan-
genen Kapitel dargestellten Walter Benjamins und — im Anschluss daran
— Giorgio Agambens nicht unihnlich ist (vgl. Abschnitt I1.4), bleibt
Hannah Arendt dem Leser nicht nur eine Antwort auf die Frage schul-
dig, wie denn ihr ,,Recht, Rechte zu haben®, institutionell verankert wer-
den konnte; sie vernachléssigt auch die Wichtigkeit vorpolitischer Rech-
te, ohne die die Zugehorigkeit zu einem politischen Gemeinwesen wert-
los wire, also zum Beispiel das Recht auf personliche Sicherheit oder
Subsistenz (Koenig 2005: 118 f.). Solche Rechte aber wiren zu den ab-
soluten, transnational geltenden Menschenrechtsnormen zu zihlen, die
staatlicher Souverénitit vorangehen.

lll.2.2 Aussetzung fundamentaler Rechte als Ausdruck
»souveraner Macht“? — Fallbeispiel Guantanamo

Im Zentrum von Hannah Arendts und Hermann Brochs Auseinanderset-
zung steht das Spannungsverhiltnis zwischen staatlicher Souverdnitit
und iiberstaatlichen Menschenrechten. Mit Giorgio Agamben, dessen
Thesen auf Hannah Arendts Betrachtungen zu Nationalstaat und Men-
schenrechten rekurrieren, konnte man argumentieren, aus Sicht der
Menschenrechte lieBe sich ein solcher Konflikt iiberhaupt nicht kon-
struieren.” Das international umstrittene Gefangenenlager der USA in
der kubanischen Bucht Guantdnamo erscheint in diesem Zusammenhang
wie die beste Bestitigung fiir die von Agamben analysierte Funktions-
weise der ,,souverdnen Macht” — einer Macht, die sich vor allem gegen
das ,,nackte Leben* richtet. Die in den vergangenen Jahren viel und oft
artikulierte Kritik an dem Lager wiederum beklagt vor allem Rechtsver-
letzungen, die sich direkt auf den Korper der Internierten auswirken, wie
Folter, grausame Verhormethoden, Entzug der Bewegungsfreiheit und
vor allem gerichtlich nicht abgesichertes, zeitlich unbefristetes Festhal-
ten, einen eklatanten Verstol gegen die Habeas corpus-Verfiigung, ei-

7  Damit kehre ich noch einmal zu dem von Agamben unterstellten inneren
Zusammenhang von auf den Schutz des ,.bloen Lebens* abstellenden
Menschenrechten und Gewalt-Recht konstituierender Souveranitat zuriick.
Im Unterschied zum Abschnitt 1.4 steht hier aber ein konkreter Fall von
Menschenrechtsverletzungen im Mittelpunkt — und nicht die theoretische
Diskussion mit dem priméren Fokus auf die ,,souverdne Macht®.

135

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

nes der menschenrechtlichen Basisdokumente gegen willkiirliche Ver-
haftungen. Der Verweis auf Habeas corpus dient Agamben nun gerade
als Beispiel dafiir, dass sich ,,souverdne Macht“ und moderne Men-
schenrechtskonzeptionen gleichermafen nur auf ,,zoe*, das nackte, nicht
auf ,bios®, also das politische, staatsbiirgerliche Leben der Menschen
bezdgen (s. Abschnitt I1.4.1). Im Anschluss daran miissten Menschen-
Rechte, um echte Wirksamkeit entfalten zu konnen, immer auch Biirger-
Rechte sein, nicht lediglich physische Existenzgarantien. Mit Hannah
Arendt liefe sich dann schlussfolgern, dass nur partikulare politische
Gemeinwesen — das heifit: souverdne Staaten — eine solche Rechts-
Qualifikation leisten konnen.

Der ,,permanente Ausnahmezustand* des US-Gefangenenlagers Gu-
antdnamo beruht allerdings ebenso auf der politischen Entscheidung ei-
nes souverdnen Staates, der USA. Seit den Terroranschldgen vom 11.
September 2001 haben viele westliche Industriestaaten ihre Sicherheits-
gesetze drastisch verschirft.® Als hegemonialer Akteur in der Weltpoli-
tik stehen die USA gleichwohl unter besonderer Beobachtung, und im-
merhin fiithrte die Bush-Administration den ,,Krieg gegen den Terroris-
mus* stets auch mit der Begriindung, weltweit Menschenrechte und
Demokratie zu verbreiten. Insofern ist der eigene mangelhafte Umgang
der USA mit menschenrechtlichen Garantien besonders aufschlussreich,
wenn es das Verhiltnis zwischen den Kategorien Souverinitidt und Men-
schenrechte zu erforschen gilt.

Die Zweifel an der menschenrechtlich korrekten Behandlung der in
Guantdnamo Inhaftierten nihrt besonders die restriktive Informationspo-
litik der US-Regierung zu dem Lager. Erst nach langen Vorverhandlun-
gen gestattete das Pentagon selbst den Experten der damaligen UN-
Menschenrechts-Kommission den Besuch des Lagers nur unter der Be-
dingung, dass es keine unbeobachteten Gespriche mit den Héftlingen
geben diirfe, wie der UN- Sonderberichterstatter fiir Folter, Manfred No-
wak, schreibt (Nowak 2006: 27 f.). Die Abordnung verzichtete daher auf
eine Besichtigung vor Ort, kommt aber in ihrem im Februar 2006 verof-
fentlichten Bericht’ zu ihnlichen Schliissen wie zahlreiche Presse-
Artikel und Medien-Dokumentationen.

Das Gefangenenlager in der Guantdnamo-Bucht auf Kuba gehort zu
einem Areal, das sich die USA 1903, nach ihrer erfolgreichen Interven-
tion gegen die spanische Kolonialherrschaft auf der Insel, sicherten und
spater vom kubanischen Staat pachteten. Damit untersteht Guantdnamo

8 Den ,,Antiterrorkampf* in Deutschland zeichnet etwa Rolf Gossner kri-
tisch nach und widmet sich dabei insbesondere den Maflnahmen gegen
Migranten (Gossner 2007: 65 ff., 126 ff.).

9 UN-Doc. E/CN.4 /2006/120 vom 27.2.2006.

136

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

nicht US-amerikanischer Hoheit, fillt aber doch unter die faktische sou-
verdne Verfligungsgewalt der USA. Der Verdacht liegt nahe, dass die
USA das Lager seit Anfang 2002 ausgerechnet auflerhalb des eigenen
Territoriums betrieben, um die Internierten der US-amerikanischen
Rechtsprechung und damit den verfassungsrechtlichen Schutzgarantien
fiir Gefangene und Angeklagte zu entziehen (Rose 2004: 33).

Diente Guantdnamo zunichst als Marinestiitzpunkt, so wurde dort
nach dem Beginn des Afghanistan-Feldzuges gegen die Taliban und die
Terrororganisation Al Kaida ein Lager fiir feindliche Kédmpfer errichtet.
Teils hatte die mit den USA verbiindete Nord-Allianz die Gefangenen in
Afghanistan an die US-Armee ,,verkauft®, teils handelte es sich bei den
Insassen um von den US-Streitkréften selbst aufgegriffene Taliban- und/
oder Al Kaida-Mitglieder. Von diesen erhoffte sich die US-Regierung
wertvolle Informationen iiber ihre Gegner. Daher wurden Guantdnamo-
Gefangene oft stundenlang verhort. Der britisch-deutsche Dokumentar-
filmer James Pastouna, der eingehend iiber das Lager recherchiert hat,
zitiert iibereinstimmende Berichte von Ex-Hiftlingen, wonach diese
schmerzhaft gefesselt, geschlagen, getreten sowie religios und sexuell
erniedrigt wurden und auf den Boden urinieren mussten, weil ihnen
withrend der Verhore der Gang zur Toilette verweigert wurde. Laut einer
vom damaligen US-Verteidigungsminister Rumsfeld abgesegneten Liste
gehorten zu den offiziellen Verhor-,,Techniken* in Guantdnamo unter
anderem: vollige EntbloBung, Essens-Einschrinkung, belastende Kor-
perhaltungen (stundenlanges Stehen) und der Einsatz von Hunden zur
Einschiichterung (Pastouna 2005: 108, 111 ff.).

Schon die Exterritorialitdt des Gefangenenlagers bietet gute Voraus-
setzungen fiir einen ,,permanenten Ausnahmezustand*“ nach Agamben.
Denn einerseits gehort das Gebiet nicht zum US-amerikanischen
Rechtskreis. Gerade aus diesem Grund konnen hier andererseits die
exekutiven Krifte (Regierung, Armee, Geheimdienst) schalten und wal-
ten, wie sie wollen. Der Entzug fundamentaler Rechtsgarantien zeigt
sich etwa daran, dass die Gefangenen auf unbestimmte Zeit interniert
sind'® und vor eigens in Guantdnamo geschaffenen speziellen ,,Militér-

10 Der Journalist David Rose, der fiir die Zeitschrift ,,Vanity Fair* iber Gu-
antdnamo berichtet hat, zitiert aus einem offiziellen Bericht an das Penta-
gon, in dem von den psychischen Qualen der Gefangenen die Rede ist.
Hierzu gehoren: die kafkaeske Ungewissheit iiber Aufenthaltsdauer, An-
klage und Strafe, die Verweigerung des Rechtsbeistandes und die totale
Isolation der Gefangenen, die keine Angehorigen empfangen und noch
nicht einmal zum Wachpersonal personliche Kontakte aufnehmen konn-
ten, da die Wirter taglich anders auf die verschiedenen Blocks des Lagers
aufgeteilt wiirden (Rose 2004: 85 f.).

137

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

kommissionen* angeklagt werden sollten."" Zur Rechtfertigung dieser
Prozessform berief sich die Bush-Administration unter anderem auf ei-
nen Prizedenzfall im Zweiten Weltkrieg. Und zwar bestitigte das
Oberste Gericht der USA, der Supreme Court, das Recht des damaligen
Priasidenten Roosevelt, acht deutsche Saboteure, die in den USA
Sprengstoffanschlidge veriiben wollten, vor eine spezielle Militdrkom-
mission zu stellen, da es sich bei den Uberfiihrten um ,,unlawful
combatants* gehandelt habe, die heimlich und ohne Uniform Krieg ge-
fiihrt hitten (ebd.: 38 ff.).

Die Bush-Administration griff diesen Terminus in ihrer 6ffentlichen
Rhetorik auf und wandelte ihn leicht ab; Al Kaida- und Taliban-
Gefangene waren nun ,,enemy combatants®, fiir die, so die volkerrechtli-
che Legitimationsstrategie, die Genfer Kriegsgefangenen-Konvention
nicht gelte. Die US-Regierung argumentierte, Angehorige von Al Kaida
und Taliban hitten sich nicht durch Uniformen zu erkennen gegeben, ih-
re Waffen nicht gezeigt und nicht ,,nach Brauch und Sitte* Krieg ge-
fiihrt. Zu Recht gibt der Jurist und ehemalige Président des Deutschen
Roten Kreuzes, Knut Ipsen, zu bedenken, dass nach der auch fiir die
USA international bindenden Genfer Konvention iiber Zweifel am
Kombattanten-Status erst ein Gericht entscheiden muss, bevor der
Schutz der Konvention aufgehoben werden kann (Ipsen 2005). Nur
scheint ein solcher Hinweis ja gerade die Hilflosigkeit des humanitéren
Volkerrechtes zu bestidtigen. Denn im Zweifelsfall kiimmert sich die
,souverdne Macht” bzw. ein hegemonialer Akteur in der Weltpolitik
nicht um die Geltung menschenrechtlicher Vertragswerke. Im Gegenteil
scheint die Schaffung einer ,,einschlieBenden Ausnahme*, wie das Gu-
antdnamo-Lager sie darstellt, eine verhdngnisvolle Dynamik zu entfal-
ten, hat die ,,souverine Macht“ (USA) die neue ,,vogelfreie” Gruppe (die
islamistischen Terroristen) erst einmal ,,produziert. So wurde im Mai
2002 der US-amerikanische Staatsbiirger José Padilla festgenommen,
auf Heimatterritorium inhaftiert und — wie die Al Kaida- und Taliban-
Kiampfer unterschiedlichster Nationalititen — zum ,,enemy combatant*

11 Ein weiteres Beispiel fiir die von Agamben analysierte ,.einschlieBende
Ausnahme*, welche die ,,souverdne Macht schafft, ist im ,,System Guan-
tdnamo* eine Vorschrift in den ,,Verhaltensnormen fiir Héftlinge®, in der
sich das Militdr vorbehilt, alle Normen nach Gutdiinken wieder zu dndern.
Damit gelten paradoxerweise Normen, ohne dass sich irgendjemand auf
deren Geltung verlassen konnte. Exemplarisch fiir die Gewalttitigkeit, die
ein solcher rechtlich ungewisser Zustand zu entfesseln imstande ist, sind
die zum Teil auf Video dokumentierten Ubergriffe der ,,Extreme Reaction
Force* (ERF), einer Art Disziplinierungseinheit, von deren drakonischen
MaBnahmen bei zum Teil geringster Unmutsbekundung der Gefangenen
etwa der britische Ex-Hiftling Tarek Dergoul berichtet (Rose 2004: 90 f.).

138

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

erklart. Dies kommt einer faktischen Ausbiirgerung gleich, da Padilla
US-Amerikanern normal gewihrte fundamentale Rechte durch diese
Einstufung vorenthalten blieben (Peterke 2004).

Wie Hannah Arendt konstatiert Giorgio Agamben die Folgenlosig-
keit international kodifizierter Menschenrechts-Kataloge, die gerade in
den Fillen versagen, in denen diese Rechte bestimmten Menschen oder
Menschengruppen eben nicht gewihrt werden. Doch Agamben geht so-
gar noch weiter, wenn er gar eine heimliche Komplizenschaft zwischen
Menschenrechten und ,,souverdner Macht* unterstellt, da beide Katego-
rien auf der ,Heiligkeit des (nackten) Lebens” — und das heifit bei
Agamben eben: auf der gleichzeitigen Ausstoung aus der Menschlich-
keit und bedingungslosen Totbarkeit — basieren.

Tatsédchlich richtete sich die massive Kritik an den bekannt gewor-
denen Praktiken in Guantdnamo gegen die Vorenthaltung solcher fun-
damentaler Rechte, die etwa die Unversehrtheit der physischen und psy-
chischen Existenz garantieren sollen. Allerdings iibersieht man, macht
man sich die Agamben-Perspektive zueigen, dass gerade das Einfordern
der vorpolitischen ,,Existenzrechte* einen politischen oder zumindest
politisierenden Effekt zeitigen kann. So hat der Supreme Court zunichst
im Sommer 2004 entschieden, dass Guantdnamo-Héftlinge das Recht
haben, ihre Haft vor einem US-Gericht priifen zu lassen, und im Som-
mer 2006, dass die Militédrtribunale in Guantdnamo in ihrer urspriingli-
chen Gestalt rechtswidrig sind. Am 31.12.2005 wurde als Reaktion auf
die zunehmende Kritik an den Verhoren im US-Pachtgebiet auf Kuba
der ,,Detainee Treatment Act* erlassen, der es US-Beamten auch auf3er-
halb des staatlichen Territoriums verbietet, Folter anzuwenden (Nowak
2006: 27).

Diese Entwicklungen hatten zwar noch nicht dazu gefiihrt, dass das
Lager geschlossen wurde'”, doch der im November 2008 neu gewihlte
Prisident Barack Obama hat angekiindigt, Guantdnamo binnen eines
Jahres nach seiner Amtseinfiihrung nicht mehr weiter zu betreiben."

12 Anfang 2007 saBen in Guantdnamo knapp 400 Gefangene ein, Ende Juli
2008 waren es noch 270 Hiftlinge. Das erste Urteil sprach die — nun auf
der Grundlage des im Herbst 2006 geschaffenen ,,Military Commissions
Act* legal operierende — Militdrkommission gegen den als ,,Chauffeur von
Bin Laden* bezeichneten Salim Hamdan im August 2008. Faktisch musste
Hamdan nur noch fiinf Monate absitzen, wurde aber Ende November 2008
in sein Herkunftsland Jemen abgeschoben.

13 Als diese Arbeit abgeschlossen wurde, existierte das Gefangenenlager
noch. Allerdings geriet Obama im Juni 2009 mit seinem Zeitplan zuneh-
mend in Bedringnis, da ihm der Kongress Mittel fiir die SchlieBung des
Lagers verweigerte und die Aufnahme der verbliebenen Insassen in den

139

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Damit freilich ist noch nicht entschieden, was mit den verbliebenen
Hiftlingen geschehen wird. Wenn Agamben mit seiner These eines
,permanenten Ausnahmezustandes* Recht hat, wird eine Exekutive die
von ihr einmal errungene Machtfiille nicht leichtfertig wieder aufgeben.
Es wird also im Fall Guantinamo darauf ankommen, genau hinzuschau-
en, ob die neue Prisidial-Administration nicht doch weiterhin Terror-
Verdichtige ohne konkrete Vorwiirfe internieren wird — etwa in einem
,Festland-Guantanamo* auf US-Territorium. Fiir eine solche Entwick-
lung spricht auch, dass Obama bereits angekiindigt hat, an den von sei-
nem Vorginger geschaffenen speziellen Militirkommissionen festzuhal-
ten.

Bei aller Skepsis ist jedoch darauf hinzuweisen, dass der politische
Widerstand gegen das Gefangenenlager, so wie er artikuliert wurde und
wird, nicht vollkommen bedeutungslos ist. Auch ein inhaltlich (zu-
néchst) nicht niher spezifiziertes ,,Recht, Rechte zu haben®, wie Hannah
Arendt es einfordert, ist eben sinnlos, wenn die physische Integritit
standig bedroht ist, wie Arendt es ja am Beispiel der nationalsozialisti-
schen Konzentrationslager selbst hervorhebt. Demgegeniiber sollte man
das Spannungsverhéltnis im Auge behalten, in dem sich die Menschen-
rechte selbst befinden. Aus ihrem geschichtlichen Entstehungskontext
heraus lassen sie sich ndmlich zum einen als gegen die jeweiligen ,,sou-
verdnen Michte” erkdmpfte fundamentale Schutzgarantien auch des
,nackten Lebens* begreifen, auf das der Souverin sonst ungehindert
zugreifen konnte. Zum anderen sind Menschenrechte aber nur dann ver-
lasslich, institutionell abgesichert durchzusetzen, wenn sie in staatliche
oder quasi-staatliche (also z. B. transnationale) Strukturen eingebettet
sind."*

Solche Strukturen wiederum sind verstrickt in den im vorigen Ab-
schnitt herausgearbeiteten Doppelcharakter der Souverinitit. Begreift
man Souverinitit als Autonomie eines politischen Gemeinwesens, so ist
es zumindest im Fall eines demokratischen Rechtsstaates moglich, ,,das
Recht, Rechte zu haben®, allen Betreffenden einzurdumen. Die ,,souve-
rdne Macht“ in der Form der hochsten oder letzten politischen Entschei-
dungsautoritit kann sich hingegen durchaus die Menschenrechte zueigen

USA oder anderen Lidndern an aufwindige individuelle Risikoanalysen
kniipfte (Stiddeutsche Zeitung vom 20./21.6. 2009, S. 8).

14 Zumindest die bisherigen iiberstaatlichen Rechtsgarantien reichen an den
Menschenrechtsschutz, den ein demokratischer Einzelstaat zu gewihrleis-
ten vermag, nicht heran. Trotzdem sollte man nicht vergessen, dass es seit
der Positivierung der Menschenrechte im Volkerrecht Rechtsgenossen
gibt, die nicht unbedingt Staatsbiirger sein miissen (Brunkhorst 1999:
174).

140

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

machen, ja sie gar als (in ihrem Sinne) legitime Basis zur Gewaltaus-
iibung — nach auflen wie nach innen — heranziehen. Dies zeigt sich ins-
besondere an der Entstehung eines hegemonialen sozialen ,,Feldes* De-
mokratie/Menschenrechte, auf dem diese beiden Kategorien nicht mehr
gegen die Herrschenden, sondern von letzteren selbst eingefordert wer-
den — zum Beispiel gegeniiber ,,Schurkenstaaten* (Guilhot 2005: 8, 29
ff.)."* Eine solche Einschreibung der Menschenrechte in souverdne staat-
liche Strukturen kann nun aber gerade dazu fiihren, dass jene, wenn es
einen ,,dulleren Feind“ zu bekdmpfen gilt, staatsintern nicht mehr geach-
tet werden. Angesichts des globalen Terrorismus etwa fordert Michael
Ignatieff im Namen eines ,kleineren Ubels* die Abwigung absoluter
Menschenrechte wie das Folterverbot gegen den Fortbestand einer gan-
zen Gesellschaft, der durch einen morderischen Terrorangriff gefihrdet
wire (Ignatieff 2005). Und es ist vielleicht mehr als nur eine ironische
Randnote, dass der kanadische Menschenrechts-Forscher zugleich auch
Mitglied der ,International Commission on Intervention and State
Sovereignty* war, die einen moderaten Einsatz ,,humanitérer Interventi-
onen befiirwortete (s. Abschnitt I1.2.2). Man kann also in der Auf3enpo-
litik den Einsatz militdrischer Zwangsmittel — gleichsam der zentralen
. Werkstoffe* hochster politischer Entscheidungsautoritit — bei Men-
schenrechtsverletzungen fordern und zugleich fiir die Aussetzung fun-
damentaler Menschenrechte im Inneren plddieren. An diesem Beispiel
zeigt sich, dass Menschenrechte und Souverinitit tatsdchlich das (gar
nicht so geheime) Biindnis eingehen konnen, das Agamben kritisiert.
Insofern kiime es darauf an, den Nexus aufzuheben, der die Gewih-
rung der Menschenrechte an die Nationalitidt — und damit an die Volks-
souverinitit — koppelt, wie Agamben in Anlehnung an Hannah Arendts
Thesen argumentiert. Der italienische Politische Philosoph schligt in
seinem Aufsatz ,.Jenseits der Menschenrechte® ein ,,Modell neuer inter-
nationaler Beziehungen* vor, das in ,,wechselseitiger Extraterritorialitat*
der Menschen besteht. Agamben fragt, warum Jerusalem zum Beispiel
nicht die Hauptstadt zweier Staatsvolker — der Israelis und der Palisti-
nenser — sein konne. Wire dies so, befdnden sich die Mitglieder der ei-
nen Gruppe in der Stadt jeweils im Exodus bei der anderen. Der Leit-
begriff solcher Extra- oder Aterritorialitit ,,wére nicht mehr das ius des
Biirgers, sondern das refugium des Einzelnen“. Analog fasst Agamben
Europa nicht als einen Bund von Nationen, sondern als einen Raum, der
die nationalen Territorien ,,fopologisch durchléchert und miteinander
verschrinkt™ (Agamben 2001: 31 — Hervorheb. Agamben). Die Tren-

15 Zu den grundlegenden Annahmen des ,Feld“-Begriffes, den Guilhot im
Anschluss an Bourdieu verwendet, vgl. Bourdieu 1987: 261 ff., 362 ff.

141

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

nung zwischen Staatsbiirger und sans-papiers (oder staatenlosem
Fliichtling) — und damit die nach Agamben hinfiéllige antike Trennung
zwischen qualifiziertem (,,bios*) und nacktem Leben (,,zoe*) (Agamben
2002: 197 f.) — wire damit endgiiltig aufgehoben und hitte einer Form
transnationaler Sozialbeziehungen Platz gemacht.

Diese Passagen weisen einen Ausweg aus dem diisteren Szenario,
das Agamben in ,,Homo sacer* entwirft. Das fundamentale ,,Recht®, das
sich die Menschen wechselseitig garantieren, wire das transnationale
Refugium in der Sphire des Anderen, sozusagen die Gastfreundschaft
der Individuen; es wiren eben nicht mehr die staatsbiirgerlichen Institu-
tionen, die diese Garantie erbrichten. Nicht zuletzt hebt Agambens Vi-
sion die Trennung zwischen inneren und &ufleren politischen Angele-
genheiten auf. Damit machten zum einen ,humanitire Interventionen‘
von auflen gegen staatsinterne Menschenrechtsverletzungen (in ihrer jet-
zigen Form) keinen Sinn mehr. Zum anderen wire es der ,,souverdnen
Macht* nicht mehr moglich, stindig neue ,,Vogelfreie® oder ,,homini
sacres‘ — wie etwa die ,,enemy combatants in Guantdnamo — aus ihrer
Ordnung abzusondern und zu bekdmpfen. Eine Verbindung zwischen
Souverénitit und Menschenrechten gébe es nicht mehr, weil diese Kate-
gorien, wie wir sie heute kennen, nicht mehr existierten.

111.3 Universelle Menschenrechte, politische
Selbstbestimmung und
internationale Beziehungen

lI.3.1 Der Partikularismus-Vorwurf gegen
universalistische Menschenrechte

Giorgio Agamben entwickelt seine Vision ,,wechselseitiger Extraterrito-
rialitdten, um die Verbindung zwischen Souverdnitit und Nationalitit
zu zerschlagen, die stets neues ,,nacktes Leben“ produziere. Dadurch
verwandeln sich zugleich die ebenfalls wesentlich an den Nationalstaat
gekoppelten Menschenrechte in eine Art transnationales Recht'® auf

16 Agambens fundamentale Rechtsskepsis wurde bereits an anderer Stelle
(Abschnitt 11.4.2 und 11.4.3) hervorgehoben. Recht kann seine Geltung
nach Agamben nur durch institutionalisierten Rekurs auf Gewalt aufrecht-
erhalten. Insofern lieBe sich als Alternative zur souveridnen ,,Ununter-
schiedenheit zwischen Leben und Recht* auch kein Recht im herkommli-
chen Sinne denken, sondern eben das aterritoriale refugium. Angesichts
der Durchsetzungsschwiche der universellen Menschenrechte muss man
sich allerdings schon fragen, wie dieses — transnationale — refugium ver-

142

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

individuelles Refugium. Die ,,westfilisch* genannte Form nationalstaat-
licher Souverénitit beinhaltet die Vorstellung, der Umgang eines Staates
mit den eigenen Biirgern sei dessen ,,innere Angelegenheit”. Zu dieser
Sichtweise stehen universalistisch konzipierte Menschenrechte im Wi-
derspruch. Doch souverdne Staatlichkeit beansprucht nicht nur die
hochste oder letzte Entscheidungsautoritit auf dem eigenen Territorium,
sie beinhaltet zugleich auch den Aspekt der Autonomie (s. Abschnitt
I1.3.2) — und dieser ist relevant fiir Fragen internationaler Demokratie.
Soll Souverinitdt als Autonomie gewahrt bleiben, ist es unerlésslich,
dass sich die Staaten auf internationaler Ebene als Gleiche anerkennen.

In der Debatte iiber den kiinftigen Stellenwert der Menschenrechte
und ihr Verhiltnis zu souverdn-autonomen Staaten taucht allerdings un-
vermeidlich auch eine transnationale, also eine Nationen durchdringen-
de und bisherige zwischenstaatliche Politik transzendierende Kompo-
nente auf. Denn spitestens seit dem Kosovo-Krieg erhebt sich die dréin-
gende Frage, in welchen Fillen welche Menschenrechte den Primat iiber
die Souverinitit erlangen konnen sollten. Demokratierelevant ist diese
Debatte nicht nur hinsichtlich des Prozessualen (welche Staaten ent-
scheiden effektiv iiber die realpolitische oder juridische Institutionalisie-
rung von universell durchsetzbaren Menschenrechten?), sondern auch
hinsichtlich der Inhalte solcher die Souverdnitéit ausstechender funda-
mentaler Rechte.

Die Wiener UN-Menschenrechtskonferenz vom Juni 1993 offenbar-
te in diesen beiden Dimensionen deutlich einen ,,Nord-Suid-Konflikt*, an
dem ein gemeinsames Abschlussdokument der 171 in Wien vertretenen
Staaten beinahe gescheitert wire. Auf zwei Vorbereitungskonferenzen
relativierten zum einen die afrikanischen Staaten in der ,,Erkldrung von
Tunis“ (DGVN 1994: 47-49) und zum anderen die asiatischen Staaten in
der ,,Erkldrung von Bangkok® (ebd.: 59-63) die universelle Geltung der
Menschenrechte und wiesen auf schiitzenswerte regionale Spezifika des
jeweils eigenen Menschenrechtsverstindnisses hin. Wihrend allerdings
das Bangkoker Dokument die Beriicksichtigung kultureller Partikularitét
in der zukiinftigen Menschenrechtsentwicklung einfordert, erstreckt sich
der Vorbehalt der afrikanischen Staaten bereits auf die geltenden Erkli-
rungen und Abkommen zum Menschenrechtsschutz (Wolfrum 1993:
682)."

bindlich einklagbar wire. Und wie sollte dies anders moglich sein als mit
den Mitteln des positiven Rechts?

17 Vgl. Ziffer 8 in der ,,Erkldrung von Bangkok®, in der Menschenrechte in
den ,,Kontext eines dynamischen und sich entwickelnden Prozesses inter-
nationaler Normensetzung® gestellt werden, und Ziffer 5 in der ,,Erkldrung
von Tunis®, in der die afrikanischen Staaten betonen, es lasse sich ,,kein

143

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Demgegeniiber waren die westlichen Industriestaaten bestrebt, Ent-
wicklungshilfe an die Einhaltung politisch-ziviler Menschenrechte in
den Entwicklungslidndern zu koppeln, wodurch sie den politischen Men-
schenrechten der ersten den Vorrang vor den sozialen Menschenrechten
der zweiten Generation einrdumten. Dariiber hinaus entziindete sich die
Kontroverse um (Un-)Teilbarkeit der Menschenrechte an dem Konflikt
iiber den kollektiven oder individuellen Charakter eines ,,Rechts auf
Entwicklung® (s. 0.). Auf der Wiener Konferenz sollte der Streit schlie-
lich durch einen ,,Kuhhandel* beigelegt werden (Klingebiel 1996: 187
ff., 192).

Einerseits wird in Artikel 5 der Wiener Abschluss-Erklidrung ,.die
Bedeutung nationaler und regionaler Besonderheiten und unterschiedli-
cher historischer, kultureller und religidser Voraussetzungen* im inter-
nationalen Menschenrechts-Diskurs betont. Andererseits schreibt die
Konferenz in Artikel 10 das ,,Recht auf Entwicklung® als ein individuel-
les Recht gegen den jeweiligen Heimatstaat im Sinne der entsprechen-
den UN-Deklaration von 1986 fest. Damit wendeten die Industriestaaten
einen von ihnen befiirchteten Kollektivanspruch der Entwicklungslédnder
auf Strukturhilfen oder Schuldenerlasse ab (DGVN 1994: 16 f.)."*

In den Konflikten im Vorfeld und auf der Menschenrechtskonferenz
von 1993 kommt empirisch der grundlegende (und sehr alte) Streit iiber
Universalisierbarkeit oder — im Gegenteil — Relativitdt und kulturelle
Begrenztheit handlungsleitender Normen zum Vorschein. Zu solchen
umstrittenen Normen gehoren zuvorderst die Menschenrechte. Vor al-
lem die Entwicklungsldnder haben eine tiefe Skepsis gegen eine univer-
salistische Fassung der Menschenrechte ausgebildet, die ihnen in Wahr-
heit als eine partikularistische, ndmlich ,,westliche* Konzeption erschei-
nen. Hinter dieser Skepsis steckt unbestritten das Bewusstsein eines glo-
balen Macht-Ungleichgewichts zugunsten der hegemonialen industriali-
sierten Staaten. Diskursanalytisch gesprochen, entpuppen sich die Legi-

vorgefertigtes Modell [der Menschenrechte — Anm. CC] auf universeller
Ebene vorschreiben” (DGVN 1994: 61, 48).

18 Insgesamt brachte die Wiener UN-Menschenrechtskonferenz wenige kon-
krete Ergebnisse. Zu erwihnen ist hier vor allem die Initiative fiir die
Schaffung einer neuen UN-Institution, des Hochkommissariats fiir Men-
schenrechte. Damit blieben die Staatenvertreter hinter den Forderungen
eines NGO-Forums, das eine Woche vor der eigentlichen Konferenz statt-
fand, zuriick. Unter anderem forderten die Nicht-Regierungsorganisatio-
nen, die Ratifikation der UN-Menschenrechtskonventionen solle die Be-
dingung fiir die Aufnahme neuer Mitglieder bei den Vereinten Nationen
sowie die fortdauernde UN-Mitgliedschaft sein (Nowak 1994). Fiir die ge-
genwirtige Diskussion der auf der Konferenz thematisierten Fragestellun-
gen vgl. Klein/Menke 2008.

144

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

timationen fiir einen neuen Primat der Menschenrechte iiber die staatli-
che Souverinitit als die Erzidhlung starker westlicher Helden, die bruta-
len Siindern aus unterentwickelten Staaten eine militdrische Lektion er-
teilen, um die unterdriickten und letztlich als handlungsunfihig abquali-
fizierten Volker vor ihren eigenen Herrschern zu beschiitzen (Orford
2003: 170 £.).

Doch nicht nur angesichts der internationalen Kréfte-Verhiltnisse,
auch hinsichtlich dessen, was nun genau unter Menschenrechten zu ver-
stehen sei, gleichen Industrie- und Entwicklungslidnder einander nicht.
Jiirgen Habermas fasst die vor allem von fernostlichen Regierungen ar-
tikulierten Einwénde gegen ,,westliche Menschenrechte® prignant in
drei Punkten zusammen: Kritisiert werde erstens der Vorrang der Rechte
vor Pflichten. Dem setzten zweitens die nicht-westlichen Politiker eine
.kommunitaristische ,Rangordnung‘ der Menschenrechte* entgegen,
und dies, drittens, in Abgrenzung zu einer individualistischen Rechts-
ordnung. Habermas weist in seiner Replik auf diese Einspriiche darauf
hin, dass der Rechts-Individualismus mit kapitalistischer Modernisie-
rung einhergehe, die auch viele Entwicklungsldnder anstrebten. Zudem
sei die Kritik an ,,westlichen Menschenrechten® nicht selten strategisch
motiviert. Mit der Betonung kommunitaristischer Rechte legitimierten
Diktaturen in nicht-westlichen Lindern nur allzu oft die Einschrinkung
politisch-ziviler Menschenrechte. Zwar konzediert Habermas, die Kon-
zeption eines vor aller Vergesellschaftung a priori vorhandenen Indivi-
duums gehe nicht auf. Ebenso wenig aber konne man den Vorrang des
Kollektiven begriinden, da es sich bei der Rechtsentwicklung um einen
Prozess handele, in dem sich Individualitidt und Kollektivzusammenhin-
ge wechselseitig durchdringen und einander voraussetzten (Habermas
1998b: 184 ff.).

Damit verteidigt Habermas im Kern die universalistische, ,,westli-
che Fassung der Menschenrechte. Und tatsichlich sieht sich die norma-
tive Gegenperspektive, der kulturelle Relativismus, einem Selbst-Wider-
spruch gegeniiber. Denn wenn man behauptet, Kulturen konnten nicht
kontextunabhingig beurteilt werden, dann ist es auch nicht moglich, kul-
turelle Vielfalt zum gleichsam universell hochsten kulturellen Wert zu
erheben (Koenig 2005: 125 ff.). Insofern ist die Unterscheidung zwi-
schen Universalismus und Partikularismus eigentlich obsolet. Selbst ei-
ne so harsche Kritikerin kosmopolitischer Konzeptionen wie Chantal
Mouffe, die in universalistischen Menschenrechten nur den hegemonial-
dominanten Partikularismus des Westens erblickt, konstatiert, dieselbe
Frage nach ,,dignity of the person“ konne zwar unterschiedlich, kultur-
spezifisch beantwortet werden (Mouffe 2005: 126) — die Frage selbst
bleibe jedoch universell.

145

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Der kulturrelativistische Einwand, der Westen mit seiner stark auf
Abwehrrechten gegen den Staat und individueller Freiheit basierenden
Menschenrechtsauffassung erklidre seine selbst nur partikulare Perspek-
tive zum universellen NormenmaBstab, greift ebenso wenig, wenn man
zum Beispiel bedenkt, dass es etwa im Konfuzianismus durchaus Regeln
fiir das Verhiltnis zwischen Herrschern und Beherrschten gibt und auch
der chinesische Kaiser sich fiir sein ,,Mandat des Himmels* rechtfertigen
musste, woraus ein Widerstandsrecht gegen Tyrannei abgeleitet werden
kann. Gegeniiber einer rein individualistischen, ja atomistischen Ausle-
gung fundamentaler menschlicher Normen hat der konfuzianisch inspi-
rierte Menschenrechtsdiskurs sogar den Vorteil, dass Menschenrechte
hier von vorneherein kommunitir konzipiert werden (Koenig 2005: 138
ff.).

Ohnehin verlduft die Frontlinie im Konflikt um Gemeinschafts- oder
Individualrechte nicht zwischen spezifisch asiatischen (oder auch isla-
misch inspirierten) und ,,westlichen” Werten, sondern innerhalb jeder
Gesellschaft selbst (Bielefeldt 1998: 150). Im ,,westlichen sozialphilo-
sophischen Diskurs zeigt sich dies etwa an der Auseinandersetzung zwi-
schen Liberalismus und Kommunitarismus. Um aber wirklich zu einer
transnationalen Normendebatte zu gelangen, ist es unabdinglich, dass
sich keine partikulare Grundauffassung tiber menschliches Zusammen-
leben zur universellen Doktrin erhebt — und betreffe dies auch nur einen
begrenzten Raum. Dies gilt sowohl fiir den ,,Westen* als auch fiir Be-
strebungen, die islamische Scharia gleichsam mit dem Menschenrechts-
schutz zu identifizieren und als hochste soziale Norm festzuschreiben,
wie dies zum Beispiel in der Menschenrechtserkldrung der Organisation
der Islamischen Konferenz vom August 1990 zum Ausdruck kommt
(ebd.: 135 f.).

Die wissenschaftliche Suche nach der Grundlage eines inter-, besser
transkulturellen Austausches iiber wahrhaft globale Grundrechte der
Menschen hat jenseits der Frontstellungen zwischen Universalismus und
Partikularismus ldngst begonnen. Der Vordenker des Neogramscianis-
mus, Robert W. Cox (vgl. Abschnitt I1.2.1), definiert als Ziel dieser Su-
che die Konstruktion einer ,,supra-inter-subjectivity that would consoli-
date norms consistent with all traditions of civilization without any one
tradition being superimposed on others“. Der Kampf fiir solche Normen
findet nicht nur zwischen Kulturen oder Staaten statt, sondern auch in-
nerhalb von Gemeinschaften, wie Cox an einem Beispiel aus seiner ka-
nadischen Heimat verdeutlicht. So befinden sich die Inuit-Frauen in ei-
nem Wertekonflikt, wenn sie sich fiir die Anerkennung ihrer Rechte als
,native people” einsetzten, wihrend ihnen die Gleichberechtigung als

146

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Frauen doch eher die existierende kanadische Verfassung als ihre patri-
archalisch strukturierte ,,community* garantieren konnte (Cox 2002: 63).

An diesem Beispiel wird bereits deutlich, dass der Diskurs iber uni-
versalisierbare Grundwerte menschlichen Zusammenlebens ,,nicht auf
vorgingig bestimmbare Demarkationslinien an den Grenzen geschlosse-
ner Kulturrdume* rekurrieren kann, wenn er wirklich alle Zivilisations-
Konzeptionen einschliefen will. In Abgrenzung zum strengen, auch
menschenrechtlich relevanten Universalismus des Kantischen Kategori-
schen Imperativs schliet Heiner Bielefeldt: ,,.Die Bildung von Maximen
erweist sich [...] als historisch unabschlieBbarer reflexiver und diskursi-
ver Prozess, in dem die den unbedingten Sollensanspruch vermittelnde
strenge Universalisierbarkeitsforderung niemals endgiiltig eingelost,
sondern stets nur historisch vorldufig reprisentiert werden kann* (Biele-
feldt 1998: 19, 58 — Hervorheb. Bielefeldt).

Die weltbiirgerschaftlichen Teilnehmer an einem Diskurs iiber
wahrhaft globale Werte miissen sich dabei stets des spannungsreichen
Verhiltnisses zwischen den eigenen kulturellen Traditionen und politi-
schen Uberzeugungen und dem ,,Fremden bewusst sein, das ihnen ge-
geniibertritt. Fiir einen demokratischen Diskurs, der Dominanz-Momen-
te ausschlieft, ist der Respekt vor dem ,,Anderen* — der durchaus auch
ein Gegner sein kann — genauso wichtig wie das Bestehen auf der eige-
nen Position, fiir die man ja streitet. Norberto Bobbio versucht, mit sei-
nem Konzept der ,,Toleranz* diesen Widerspruch genauer zu beleuch-
ten. Fiir Bobbio haben Toleranz und Intoleranz je positive und negative
Implikationen. Positive Toleranz bezieht die anderen, also nicht eigenen
Positionen mit ein, negative Toleranz hingegen steht fiir Prinzipienlo-
sigkeit und Gleichgiiltigkeit gegeniiber jeglichen Werten. Umgekehrt ist
positive Intoleranz ein Synonym fiir die eigene Standfestigkeit, wihrend
negative Intoleranz die Diskriminierung der anderen, nicht eigenen Posi-
tionen beinhaltet (Bobbio 1999b: 98 f.). Daraus folgt, dass die zumal fiir
einen transnationalen, universellen demokratischen Diskurs unabdingba-
re Toleranz nicht schrankenlos sein kann; sonst wére sie ja negativ. Es
kann durchaus historische Situationen geben — Bobbio nennt hier den
italienischen Faschismus —, in denen Toleranz an ihre Grenzen stoft
(ebd.: 102 ff.).

Dem Brasilianer Boaventura de Sousa Santos ist es um die Veridnde-
rung des speziell ,,westlichen* Konzeptes der Menschenrechte in Form
eines ,,globalized localism* hin zu einem ,,cosmopolitan project* bestellt
(Sousa Santos 1995: 342). Hierfiir schldgt er einen Diskursprozess vor,
den er ,,diatopical hermeneutics“ nennt. Dieser Ansatz geht von der Un-
zuldnglichkeit (,,incompleteness) der einzelnen Kulturen aus, die sich
aus diesen Kulturen selbst heraus nicht erschliee, da diese sich als in

147

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

sich kohirentes Normen- und Werte-System verstiinden. Daher komme
es auf die Konfrontation mit den Topoi anderer Kulturen an, die aus ih-
rer Perspektive die Unzulidnglichkeit der einen Kultur kritisierten und
wiederum selbst von anderen fiir ihre eigene Unzulidnglichkeit kritisiert
werden konnten. So wendet das islamische umma-Konzept gegen die
,.westlichen” Menschenrechte ein, diese vernachlédssigten kollektive
Werte wie Solidaritdt, wihrend die Menschenrechtsperspektive an der
umma deren Primat der Pflichten iiber die Rechte anprangere, der hor-
rende Ungleichheiten, etwa zwischen Muslimen und Nicht-Muslimen
oder zwischen Minnern und Frauen, zementiere (ebd.: 340 f.).

Durch einen transkulturellen Interaktionsprozess dieser oder #hnli-
cher Art konnte das Bewusstsein fiir die eigene Relativitit wachsen —
und dies bedeutet auch: fiir die legitime Autonomie der Anderen, die es
stets gegen die eigenen Handlungsiiberzeugungen abzuwigen gilt. Auf
diesem Punkt beharrt der Schopfer der Weltsystemtheorie, Immanuel
Wallerstein, wenn er einen Disput iiber die spanische Kolonialherrschaft
aus dem 16. Jahrhundert nachvollzieht. Vor dem ,,Consejo de las
Indias“, den Karl V. einberief, setzte sich der spanische Geistliche Bar-
tolomé de Las Casas fiir die Rechte der Indios in der ,,Neuen Welt* ein,
withrend der Konservative Juan Ginés de Sepilveda die Position vertrat,
die Spanier seien verpflichtet, die Indios beispielsweise von ihren Men-
schenopfer-Ritualen abzuhalten. Dagegen argumentierte Las Casas, man
miisse gemdB dem Prinzip des geringsten Schadens vorgehen. Wenn
beispielsweise bei der spanischen Intervention gegen die Praktiken der
Indios Unschuldige getotet wiirden, so wiirden die Indios den Spaniern
deren menschenrechtliche Uberzeugungen nicht mehr abnehmen (Wal-
lerstein 2007: 14 ff.). Im Lichte dieser mehr als 450 Jahre zuriickliegen-
den Auseinandersetzung, die nichts an ihrer Aktualitit eingebiifit habe,
nimmt Wallerstein sodann die Militédrinterventionen jiingster Zeit — wie
in Ex-Jugoslawien und im Irak — in den Blick und beurteilt sie vor allem
hinsichtlich der Sicherheits- und Menschenrechtslage, die durch die
Kriege eingetreten sei, also hinsichtlich der Frage, ob sich die Situation
der Not leidenden Menschen nach dem Eingreifen der fremden Michte
verbessert habe oder nicht (ebd.: 30 ff.).

Hierbei zeigt sich, dass die Intervention von auflen mitnichten auto-
matisch dazu fiihrt, dass sich die Menschenrechtssituation bessert (vgl.
hierzu auch Abschnitt 1.2.5). Die Autonomie der ,,Anderen‘ — und damit
auch zumindest die Chance auf eine demokratische Entwicklung politi-
scher Gemeinwesen aus sich selbst heraus — bildet also ein wichtiges
Spannungsmoment im Menschenrechtsdiskurs. Selbst wenn es gelidnge,
in einem transnationalen demokratischen Prozess Kriterien fiir mogliche
,.humanitire Interventionen® oder auch schon nicht-militdrische Sankti-

148

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

onsmafBinahmen festzulegen, erwiese sich die Souverinitit im Sinne po-
litischer Selbstbestimmung als eine Beschrinkung universalistischer
Menschenrechtspolitik.

ll.3.2 Menschenrechte und Volkssouveranitéat —
ein ,,gleichurspriingliches” Verhéltnis?

In der Kosovo-Intervention der NATO haben menschenrechtliche Hand-
lungslegitimationen die Autonomie eines politischen Gemeinwesens, in
diesem Fall (Ex-)Jugoslawiens, durchbrochen. Das Spannungsverhiltnis
zwischen Souverinitit und Menschenrechten lédsst sich allerdings auch
genau umgekehrt darstellen. Denn genauso gut konnte man argumentie-
ren, dass die Volkssouverdnitit die Menschenrechte in ihrem Geltungs-
grund beschrinkt. In demokratischen Verfassungen werden die universa-
listisch konzipierten Menschen- in Grundrechte ,,umgegossen® (Arenho-
vel 2003: 32). Dadurch wird die universelle Geltungsreichweite der
Menschen- bzw. Biirgerrechte allerdings auf staatliches Recht und damit
auf Staatsbiirger beschrinkt (vgl. auch Arendt 1986: 604 ff.), und die
,,Vogelfreien“, also zum Beispiel faktisch staatenlose Fliichtlinge, fallen
nicht mehr unter den urspriinglich intendierten universellen Schutz fun-
damentaler Rechte (s. 0.). Der Politikwissenschaftler Mark Arenhovel
fragt daher in seinen Betrachtungen zum Verhéltnis von Demokratie und
Menschenrechten, ob nicht iiber ein Menschenrecht auf Demokratie ,,die
Partikularisierung urspriinglich mit universalem Gehalt ausgestatteter
Menschenrechte in einer Rechtsordnung durch diese Rechtsordnung
(oder in auBler- oder iiberstaatlichen Arrangements) kompensiert werden
kann“ (Arenhovel 2003: 33).

Einer solchen Verschriankung von Menschenrechten und Demokratie
scheint das Konzept der Volkssouverénitit entgegenzustehen, das ja eine
demokratisch legitimierte Aussetzung von Grundrechten zumindest er-
moglicht (ebd.: 28). Begreift man mit Kant als Kerngehalt der Men-
schenrechte die gleiche Freiheit aller Mitglieder eines gegebenen politi-
schen Gemeinwesens, so lieBe sich fiir die effektive Garantie dieser
Rechtsidee, aus der erst konkretes Recht entsteht, die Gewaltenteilung
anfithren — also die Unabhingigkeit und gegenseitige Kontrolle rechts-
normierender und rechtsvollziehender Instanzen. In der modernen De-
mokratie, einer Staatsform, der Kant auf Grund seines antiken Demokra-
tieverstidndnisses skeptisch gegeniibersteht, wird die Garantie der glei-
chen Freiheit der Rechtspersonen transformiert in die Differenzierung
zwischen Verfassungs- und einfachem Recht. Laut Heiner Bielefeldts
von Kant inspirierter ,,Philosophie der Menschenrechte* ergibt sich da-
mit ein ,,wechselseitiges ,Umgreifen*“ von Demokratie und Menschen-

149

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

rechten. Die Demokratie umgreife die Menschenrechte, weil Menschen-
rechte nur in einem freien 6ffentlichen Diskurs auch freiheitlich wirken
und auch nicht essentialisiert, sondern als unabschlieBbarer Prozess ver-
standen werden konnten. Die Menschenrechte umgriffen andererseits die
Demokratie, da demokratische Beteiligungsrechte etwa in den Deklara-
tionen des 18. Jahrhunderts stets selbst als Menschenrechte bezeichnet
wiirden und die Voraussetzung fiir eine freiheitliche Demokratie dar-
stellten (Bielefeldt 1998: 72 f., 107).

Das (demokratische) Verfassungsrecht stellt in diesem Verstindnis
die grundlegenden Beteiligungsrechte bereit. Doch damit ist eine Aus-
sohnung zwischen Volkssouverdnitit (oder Demokratieprinzip) und
Menschenrechten noch keineswegs sicher. Schlieflich konnen demokra-
tisch legitimierte Représentations-Institutionen mit verfassungsgebender
Mehrheit die Verfassung dndern, und es wiére dann eine Frage der je-
weils verfochtenen Menschenrechtsauffassung, ob solche Anderungen
nicht manchmal selbst gegen den ,,Geist der Verfassung* verstoBen."’
Sticht also nicht letztlich die Volkssouverénitit doch die Menschen-
bzw. Biirgerrechte aus? Lisst sich das Spannungsverhiltnis zwischen
Demokratieprinzip und Menschenrechten am Ende nicht doch nur im
Sinne einer Prioritdtenfrage zu der einen oder anderen Seite hin auflo-
sen?

Jurgen Habermas stellt in diesem Zusammenhang dem Republika-
nismus etwa des Aristoteles, also der Betonung der partizipatorischen
,Freiheiten der Alten“, den Liberalismus eines John Locke gegeniiber,
der die unantastbare Privatautonomie als ,,Freiheit der Modernen* gegen
eine moglicherweise tyrannisch entartende Volkssouverinitit ins Felde
fithrt. Ahnlich wie Heiner Bielefeldt rdumt Habermas selbst keiner der
beiden Perspektiven den Vorrang ein, sondern betrachtet 6ffentliche und
private Autonomie als ,,gleichurspriinglich* in dem Sinne,

,.dass einerseits die Staatsbiirger von ihrer 6ffentlichen Autonomie nur dann
einen angemessenen Gebrauch machen konnen, wenn sie aufgrund einer
gleichmiBig gesicherten privaten Autonomie hinreichend unabhéngig sind;
dass sie aber auch nur dann gleichméBig in den Genuss der privaten Autono-
mie gelangen konnen, wenn sie als Staatsbiirger von ihrer politischen Auto-
nomie einen angemessenen Gebrauch machen® (Habermas 1998b: 176 f.).

Dies mag sich theoretisch-normativ ganz richtig anhoren, doch blendet
eine solche sozialphilosophische Grundhaltung die konkreten Konflikte
aus, in die staatliche Volkssouverdnitdt und universalistisch konzipierte

19 Die Anderung bzw. faktische Abschaffung des im deutschen Grundgesetz
verankerten Asylrechts von 1993 ist ein solches Beispiel.

150

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

Menschenrechte immer wieder geraten konnen. Sicherlich ist ein effekti-
ver Menschenrechtsschutz nur innerhalb einer demokratischen Verfas-
sungsform moglich. Mégen Menschenrechte und Volkssouverinitét al-
lerdings auch geschichtlich zusammenhingen, so gelten Menschenrechte
,,doch nicht nur fiir Menschen, die in einer Demokratie bzw. in einem
Rechtsstaat leben®; sie konnen eben nicht ,,auf einer Stufe mit Rechten
stehen, die in einem Staat erzeugt werden, und sei das Verfahren dieser
Erzeugung noch so legitim*“ (Kohler 1999: 115 — Hervorheb. Kohler).
Daraus folgt: ,,Demokratie dient der Verwirklichung der Menschenrech-
te, aber Menschenrechte dienen nicht der Verwirklichung der Demokra-
tie. Denn Demokratie kann ja nicht als ein Zweck konzipiert werden, der
unabhingig von jeglichem Wert von Menschen existierte* (ebd.: 113).

Sicherlich miisste ein transnationaler Menschenrechtskanon, durch
den sich die Spannung zwischen universalistischen Menschen- und nur
fiir jeweilige Staatsbiirger geltenden Biirgerrechten zumindest abmildern
lieBe, selbst das Ergebnis eines demokratischen Prozesses sein, wenn es
sich dabei nicht um ein hegemonial-dominantes Zwangsinstrument han-
deln soll. Ein ,,Menschenrecht auf Demokratie* lédsst sich daraus aller-
dings nicht ableiten, da zumindest absolute Normen wie das Recht auf
Leben der Volkssouverinitit noch vorausgehen. Schreibt man die Men-
schenrechte vollkommen einer bestimmten Staatsform, und sei es der
Demokratie, ein, verlieren jene nicht zuletzt ihr kritisches, anti-souveré-
nes Potenzial. Genau der Opposition gegen die feudalistische Herr-
schaftsform verdankt sich ja das Biindnis, das die Menschenrechte wih-
rend der grolen modernen Revolutionen am Ende des 18. Jahrhunderts
mit der Demokratie bzw. der Volkssouverinitit eingegangen sind. In ei-
ner solchen Perspektive scheint das auf, was man mit Arenhovel, der
sich wiederum an Richard Rorty orientiert, einen ,,antifundamentalisti-
schen Universalismus‘ nennen konnte. Ein solcher Universalismus hebt
einerseits das Kontextuelle, Geschichtliche und Kontingente menschli-
cher Praxis hervor, lehnt also eine ,,objektive” Verkniipfung zwischen
Menschenrechten und Demokratie ab, erkennt aber andererseits be-
stimmte basale oder absolute Grundnormen menschlichen Zusammenle-
bens wie das Folterverbot oder das Recht auf Leben an (Arenhdvel
2003: 102 f.).

111.4 Zweite Zwischenbilanz
Im Verlauf der Untersuchung hat sich gezeigt, dass Menschenrechte
nicht nur ein Produkt der Moderne, sondern auch ihrer ,,Ambivalenz*

sind. Einerseits stellt besonders die volkerrechtliche Kodifizierung der

151

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Menschenrechte seit 1945 eine Reaktion auf die Unrechtserfahrungen
des 20. Jahrhunderts dar. Andererseits taugen Menschenrechte zuneh-
mend zur Legitimation politisch-militdrischen Handelns, d. h. ,,humani-
tiarer Interventionen®, die wiederum den ,,Geist der Menschenrechte® in
Frage stellen konnen (Koenig 2005: 142 ff.). Dabei erweisen sich uni-
versalistische Menschenrechte selbst als ,,ambivalent”. Als gegen die
,.souverdnen Michte“ gerichtete Kampfmittel zur Verteidigung dessen,
was fundamental menschlich und schiitzenswert ist, treten sie in ein
Spannungsverhiltnis zur staatlichen Souverinitit, wenn man diese als
letzte oder hochste politische Entscheidungsautoritit begreift. Wirklich
wirksam und durchsetzungsfihig sind Menschenrechte bisher allerdings
nur gewesen, wenn sie ihres universellen Anspruches enthoben und als
Biirgerrechte in staatlichen Verfassungen verankert wurden. Hannah
Arendt erkennt daher als einzige wirklich universelle Ambition funda-
mentaler Rechte lediglich das jeweils nur partikulare ,,Recht, Rechte zu
haben®, an, das Recht der Menschen, einem politischen Gemeinwesen
anzugehoren, das ihnen konkrete Rechte erst gewihren kann. Hermann
Broch, mit dem Arendt zwischen 1946 und 1951 einen regen Briefwech-
sel unterhalten hat, problematisiert demgegeniiber, dass ein souveriner
Staat seinen Staatsbiirgern ja diese fundamentalen Rechte durchaus ver-
weigern konne. Um dies zu verhindern, schldgt Broch bereits 1946 ein
transnationales ,,Gesetz zum Schutz der Menschenwiirde® vor, das im
Namen der Menschenrechte die staatliche Souverinitit aussticht. Wih-
rend Arendt Volkssouverdnitit und Menschenrechte stets zusammen
denkt, radikalisiert Broch den anti-souveridnen Impetus der Menschen-
rechte und stellt damit das Spannungsverhiltnis beider Kategorien wie-
der her.

Da das Konzept der Volkssouverinitit an das Konzept der (nationa-
len) Staatsbiirgerschaft gekoppelt ist, fragt sich Arendt (und im An-
schluss daran ebenso Giorgio Agamben), was denn eigentlich mit den
Menschen geschehen soll, die nicht Staatsbiirger sind, sich aber auf be-
stimmten nationalen Territorien aufhalten oder unter deren hoheitlicher
Verfiigungsgewalt festgehalten werden — wie aktuell zum Beispiel die
Gefangenen im US-Lager Guantdnamo. Fiir Arendt und Agamben de-
monstrieren gerade diese Fille der ,,Vogelfreien* bzw. des ,,nackten Le-
bens®, das die ,,souveridne Macht* aus ihrem Inneren absondert und auf
das sie sich zugleich vernichtend richtet, wie unzulidnglich das Konzept
universalistischer Menschenrechte ist. Agambens Thesen zufolge gehen
,souverdne Macht* und ,,Menschenrechte® sogar ein Biindnis ein, weil
sich beide auf die pure physische Existenz der Menschen bzw. deren
Schutz beziehen. Umgekehrt lédsst sich allerdings argumentieren, dass
fundamentale Personen- und korperliche Unversehrtheits-Rechte die un-

152

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE

abdingbare Voraussetzung fiir ein politisches ,,Recht auf Rechte* sind.
Der Fall Guantdnamo zeigt, dass die USA nach Bekanntwerden der
Menschenrechtsverletzungen in dem Lager im dffentlichen Diskurs, in
dem es vor allem um die Verletzung von Personlichkeitsrechten ging,
stark unter Druck geraten sind. Und immerhin wurde im November
2008 mit Barack Obama ein Prisident gewihlt, der sich als eine Kern-
forderung die SchlieBung Guantdnamos auf die Fahnen geschrieben hat.
Sicherlich kann bisher nur der (souverine) Staat effektiven Menschen-
rechtsschutz garantieren, wie er ihn auch unter Berufung auf einen
permanenten Ausnahmezustand® (etwa im ,,Krieg gegen den Terroris-
mus®) nachhaltig auszusetzen vermag. Doch weder Agamben noch
Arendt weisen auf die nicht zu unterschitzende zivilgesellschaftliche
Kraft hin, durch die universelle Menschenrechte gegen souverine Staa-
ten eingefordert werden.

Unbestreitbar bleibt die Achillesferse eines universalistischen Men-
schenrechtskonzeptes dessen beschrinkte universelle Durchsetzungsfi-
higkeit. Proportional zu den ungeheuren Menschheitsverbrechen des 20.
Jahrhunderts ist der Katalog der ,unverduBerlichen* menschlichen
Grundrechte stetig angewachsen — zu den politischen Abwehrrechten
gesellten sich soziale und schlieBlich sogar kollektive Rechte der zwei-
ten und dritten Menschenrechtsgeneration. Unabhéngig von der diskurs-
analytisch sicher notwendigen ,,Deutungsoffenheit des weltgesell-
schaftlichen Symbols der Menschenrechte (s. 0.) drohen diese doch zu
einem nebuldsen ,,Recht auf alles” und damit auf nichts konkret Ein-
klagbares zu verkommen und belegen so nur wieder ihre eigene grof3e
Schwiche. Ungeachtet dessen betonen viele Autoren menschenrechtli-
che Kernnormen, die man als ,,absolut® bezeichnen konnte und die Kul-
tur iibergreifend anerkannt werden. Hierzu gehoren grundlegende Per-
sonlichkeitsrechte wie das Recht auf Leben oder das Folter- und Sklave-
reiverbot sowie kollektive Normen wie das Verbot des Genozids. Wie
der Kosovo-Krieg gezeigt hat, ist die Durchsetzung dieser Rechte
gleichwohl militdrisch starken und hegemonial-dominanten Akteuren
vorbehalten, da in der Volkerrechtswirklichkeit weiterhin staatliche Sou-
verdnitit der universellen Geltung der Menschenrechte vorangeht. So
wird die Menschenrechtsdurchsetzung zu einer Ermessenssache, die
letztlich die Gefahr des Messens mit zweierlei Maf in sich birgt. Anders
ist die Untitigkeit der internationalen Gemeinschaft in Ruanda, wo es —
im Gegensatz zum Kosovo — einen wirklichen Volkermord gegeben hat,
nicht zu erkldren.

Um die Durchsetzung der in verschiedenen Konventionen ja bereits
kodifizierten menschenrechtlichen Kernnormen so zu regeln, dass die
gesamte Weltbiirgerschaft zustimmt, wére ein transnationaler demokra-

153

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

tischer Diskurs vonnoten. Hier scheint sich zunichst das Problem aufzu-
tun, dass es sich bei der gegenwirtigen Konzeption universalistischer
Menschenrechte selbst um ein partikulares, ,,westliches* Konstrukt han-
delt, das auf regional spezifische, kulturabhéngige Fassungen fundamen-
taler Normen menschlichen Zusammenlebens keine Riicksicht nimmt.
Doch ein kulturrelativistischer Standpunkt setzt sich Schwierigkeiten
aus. Zum einen lassen sich eben in jeder Kultur bestimmte Kernnormen
identifizieren, die sich nicht auf den Kontext einer partikularen politi-
schen und gesellschaftlichen Ordnung beschrinken lassen. Zum anderen
verstricken sich Kulturrelativisten in Widerspriiche, wenn sie keiner
Kultur den Vorrang einrdumen wollen, zugleich aber die kulturelle Viel-
falt zum universell hochsten Wert erkldren. Insofern stellt sich die Al-
ternative ,,Universalismus oder Partikularismus‘ nicht, und es kime bei
einem demokratischen Menschenrechtsdiskurs darauf an, in den differie-
renden Auffassungen der jeweils Anderen die Grenze des Eigenen zu
erkennen. Solche Konzepte erdrtern etwa Norberto Bobbio mit seinem
Toleranz-Begriff oder Boaventura de Sousa Santos mit seinem transkul-
turellen Dialog, der die blinden Flecken der einen Normen- mit den Spe-
zifika einer anderen Normenordnung ausleuchten soll.

Souverdnitidt als Autonomie politischer Gemeinwesen beschrinkte
allerdings selbst eine transnational und demokratisch ausgehandelte uni-
verselle Ordnung der Menschenrechte und ihrer Durchsetzung. Denn die
in der Praxis immer schwierige Frage, wann welche Rechte wie gegen
eine autonome Gesellschaft durchgesetzt werden sollen, muss sich stets
am ,,Prinzip des geringsten Schadens® orientieren, wie Immanuel Wal-
lerstein eindrucksvoll am Beispiel des Disputs iiber den Umgang der
spanischen Kolonialherren mit den Indios Siidamerikas im 16. Jahrhun-
dert ausfiihrt. Richtet man den Blick hingegen auf gegebene demokrati-
sche Verfassungsordnungen, konnte man durchaus argumentieren, (de-
mokratische) Volkssouverinitit und die Gewdhrung der Menschen-, hier
besser: Biirgerrechte seien ,,gleichurspriinglich®, wie Habermas betont.
Jedoch kann in allen demokratischen Staaten eine bestimmte Majoritit
der Wihler oder Abgeordneten durchaus die verfassungsrechtlich garan-
tierten Grundrechte auf eine Weise einschrianken, dass diese dem ,,Geist
der Verfassung* widersprechen. Dadurch kann das Demokratie-Prinzip
zumindest teilweise die Menschen- oder Biirgerrechte, die zugleich sei-
ne eigentliche Voraussetzung bilden, aussetzen. Ob nun Volkssouverini-
tit oder Menschenrechte in einem Spannungsverhiltnis zueinander ste-
hen oder nicht, hingt davon ab, welchen der beiden Kerngehalte des
modernen Menschenrechts-Konzeptes man betrachtet: den anti-souverd-
nen, staatskritischen Impetus der Menschenrechte oder ihre wirksame
verfassungsmifige Institutionalisierung und Durchsetzungsfihigkeit.

154

https://dol.org/10.14361/9783839412886-003 - am 13.02.2026, 15:50:37. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412886-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

