
Max Weber 

Max Weber (1864–1920) wurde von M. Rainer Lepsius einmal als »Goethe der So
zialwissenschaften« (Lepsius 2016: 3) bezeichnet: Neben Webers Methodologie, von 
der vor allem das Postulat der Werturteilsfreiheit und der Begriff des Idealtyps die 
Sozialwissenschaften entscheidend geprägt haben, sind die Erkenntnisse seiner so
ziologischen Forschungsgegenstände wie der Kultur-, Wirtschafts-, Religions- und 
nicht zuletzt der Herrschaftssoziologie einflussreich geworden. Doch auch die poli
tischen und demokratietheoretischen Schriften Webers sind laut Lepsius eines die
ser insgesamt drei Teilgebiete, die weit über Webers Tod hinaus noch Aktualität 
besitzen (vgl. Lepsius 1990: 25). So hat auch Max Weber einen Platz im Kanon der 
Demokratietheorie eingenommen1 und eine breite und nachhaltige Wirkung in der 
Politischen Theorie entfalten können: Besonders hervorzuheben ist der Einfluss auf 
Joseph Schumpeter. Dessen »realistische«, auf das Problem der Führungsauslese fo
kussierte Demokratietheorie hat wiederum eine ganze Generation von Politikwis
senschaftlern vor allem in den USA maßgeblich geprägt: Die Theorie kompetitiver 
Eliten, die eine so breite Akzeptanz in der amerikanischen Politikwissenschaft der 
1950er Jahre hatte, war in den Worten Beethams »in principle that of Weber« (Beet
ham 1985: 2).2 

In demokratiegeschichtlicher Hinsicht sind Webers Schriften in der Zeit des 
Höhepunkts der von Samuel Huntington so bezeichneten »erste Welle« der De
mokratisierung zu verorten (vgl. Huntington 1991: 16f.). Aus der Demokratie der 
bürgerlichen Kräfte, wie sie es noch bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts in den 
meisten europäischen Staaten war, war nun die »Massendemokratie« geworden, 
die, folgt man dem Urteil von Llanque, niemand besser als Max Weber auf den 
Begriff gebracht hat (vgl. Llanque 2000b: 45). Während das allgemeine und gleiche 
Wahlrecht in der Zeit John Stuart Mills noch ein umstrittenes Projekt für die Zu
kunft war, wurde es zu Webers Lebzeiten bereits weitgehend umgesetzt: Richter 

1 Vgl. die jeweiligen Kapitel in den Überblicksbänden von Held (2009), Schmidt (2019), Buch
stein et al. (2021). 

2 Zu Webers Einfluss auf Schumpeters Demokratiekonzept und dessen Nachwirkung in der 
amerikanischen Politikwissenschaft siehe Medearis (2001: 113f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

sieht schon in der Zeit um die Jahrhundertwende eine erhöhte Akzeptanz der »Mas
senpartizipation«, in der sich allgemeine Wahlen als »Standard einer ›zivilisierten 
Nation‹« (Richter 2017: 447) durchgesetzt haben. Ohne die »Massen« lasse sich 
demnach »kein Staat mehr machen« (ebd.: 451). 

Historisch betrachtet sah sich der »politische« Weber zwei Herausforderungen 
ausgesetzt: Auf der einen Seite standen die machtvollen, zumeist konservativen bü
rokratischen Strukturen des Kaiserreichs (vgl. Mommsen 1974b: 178ff., Puhle 1980: 
29), auf der anderen die sozialistischen Bewegungen. Diese sahen sich von den Ent
wicklungen der vergangenen Jahre gestärkt: Die auch in Europa nachwirkenden Er
eignisse der Oktoberrevolution (vgl. Mommsen 1974b: 289), die Arbeiter- und Sol
datenräte am Ende des Ersten Weltkrieges und auch der politische Bedeutungszu
wachs der Sozialdemokraten (vgl. ebd.: 107ff.) machten die sozialistischen Kräfte zu 
einem zentralen Machtfaktor. Für Liberale3 wie Weber folgt daraus, dass die Inte
gration dieser als »Massen« wahrgenommenen Bevölkerungsteile in die demokra
tischen Prozesse unvermeidlich ist, zugleich aber gewissen Beschränkungen unter
liegen muss. Denn für Weber, der sich selbst biographisch, ideell und emotional als 
Mitglied der bürgerlichen Klassen sieht (vgl. MWG I/4: 568ff.), steht außer Frage, 
dass die politische Leitungsfunktion in Deutschland dem Bürgertum zufällt (vgl. 
Mommsen 1974b: 325f.). Als »klassenbewusste[r] Bourgeois« (ebd.: 44) war es somit 
in Webers Interesse, dessen politische Vorherrschaft in Deutschland zu begründen 
– wenn nötig auch im Bündnis mit Unterstützung der »unteren Klassen« (vgl. MWG 
I/4: 572, Mommsen 1974b: 108, 417). Dabei nehmen auch bei Weber Vorschläge und 
Kritik von politischen Institutionen eine entscheidende Funktion ein und geben in 
besonderer Weise Aufschluss über seine Positionierung zu den Bewegungen, Par
teien, Tendenzen und Forderungen in der politischen Praxis. 

Wie John Stuart Mill und Alexis de Tocqueville war auch Max Weber, selbst Sohn 
eines nationalliberalen preußischen Abgeordneten, in vielfältiger Weise politisch 
aktiv. Auch diese Aktivitäten sprechen insgesamt dafür, ihn in die liberale Tradition 
einzuordnen: Zwar stand er Anfang der 1890er Jahre für kurze Zeit den Konservati
ven nahe und war zeitweise Mitglied des »Alldeutschen Verbands«, eines »aus An
hängern der rechtsliberalen und konservativen Parteien zusammengesetzten Agi
tationsverein[s]« (Breuer 2006: 113), der für einen deutschen Imperialismus eintrat. 
Der Alldeutsche Verband war zudem für seine skeptische Haltung zur Demokra
tisierung, insbesondere zu Forderungen nach dem allgemeinen Wahlrecht bekannt 
(vgl. ebd.: 113). Zugleich war Weber aber auch in dieser Zeit bereits Mitglied im »Ver
ein für Sozialpolitik«, einer akademischen Vereinigung, die für eine Politik der so
zialen Reform warb, um einen Mittelweg zwischen Manchester-Liberalismus und 
revolutionärem Marxismus aufzuzeigen (vgl. Beetham 1985: 18, Lindenlaub 1967a: 

3 Die einschlägige Begründung der Einordung Webers in die liberale Denktradition findet sich 
bei David Beetham (1985), siehe dazu auch Abschnitt 1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber 187 

2f.) und stand Friedrich Naumanns Vorhaben einer fortschrittlichen Sozialpolitik 
nahe.4 Weber vollzog damit im Laufe seines Lebens einen Wandel vom liberalkon
servativen zum linksliberalen Politiker (vgl. Mommsen 1981: 103f.). Doch aus sei
ner frühen Schaffensphase sind kaum Schriften zur Theorie der Demokratie be
kannt, die er erst später ausformulierte. Erst als sich im Laufe des Ersten Weltkrie
ges ein Ende der Monarchie andeutete und um die Zukunft des deutschen politi
schen Systems gerungen wurde, brachte sich Weber als Autor von Debattenbeiträ
gen in die öffentliche Diskussion ein. Die meisten von Webers politik- und demo
kratietheoretischen Schriften sind in diesem Zeitraum entstanden. Sie sind explizit 
als Beiträge eines liberalen Wissenschaftlers im politischen Kampf um die »Neu
ordnung« Deutschlands zu verstehen. Insbesondere mit einer Artikelserie in der 
liberalen »Frankfurter Zeitung«, auf die seine demokratietheoretisch bedeutsams
te Schrift Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland zurückgeht und öf
fentlichen Vorträgen wie Politik als Beruf versuchte Weber die Verfassungsbildung 
zu beeinflussen. Zugleich engagierte er sich in der neugegründeten (links)liberalen 
»Deutschen demokratischen Partei«.5 Er hatte sogar die Chance auf den Einzug ins 
Parlament, was jedoch an einem aussichtslosen Listenplatz scheiterte. Außerdem 
nahm Weber als Gesandter einer Delegation am Rande der Friedensverhandlungen 
in Versailles und als Sachverständiger an den Beratungen um die Weimarer Verfas
sung teil – wobei er die Durchsetzung eines persönlichen Anliegens, des parlamen
tarischen Enquêterechts, als Erfolg verbuchen konnte (vgl. Anter 2020b). Es geht al
so bei Weber wie bei Alexis de Tocqueville und John Stuart Mill auch darum, ihre 
Darstellungen und Begründungen von Institutionenpolitik als Teil der politischen 
Ideen- und Theoriengeschichte zu begreifen, die nicht im luftleeren Raum, sondern 
vor dem Hintergrund politischer Auseinandersetzungen stattfindet. 

In diesem Teil möchte ich zeigen, dass Weber sich zwar vordergründig als 
Fürsprecher einer besonderen Form der Demokratisierung erweist, indem er für 
allgemeine und gleiche Wahlen plädiert. Demokratisierung ist für Weber kein 
Selbstzweck, sondern gilt in seinen Augen angesichts des Zeitgeists und dem sich 
darin äußernden gesellschaftlichen Fortschritt als geboten und unvermeidlich. 
Demokratisierung soll als Gegenmittel zu den im modernen Staat (und besonders 
im deutschen Kaiserreich) seiner Auffassung nach übermächtigen bürokratischen 
Apparaten beitragen,6 die er für das »Gehäuse« der »Hörigkeit« (vgl. MWG I/15: 

4 Auf Naumann und seinen sozialreformerische »Nationalsozialen Verein« übte er dabei we
sentlichen Einfluss aus. Zu Naumann und Webers Einfluss auf ihn sowie ihren nicht unerheb
lichen Differenzen siehe Mommsen (1974b: 132ff.). 

5 Diese wurde als eine von zwei neuen liberalen Parteien gegründet, siehe dazu Langewiesche 
(2003: 99f.). 

6 Breuer vermerkt dazu, Webers »gesamte politische Theorie [sei] auf das Problem zugeschnit
ten, wie man genügend politische Energie erzeugen kann, um die Bürokratie im Status eines 
bloßen Instruments zu halten und ihre repressive Eigendynamik einzudämmen« (1990: 20). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

464), das er seinerzeit diagnostiziert und prognostiziert hat, verantwortlich macht. 
Dabei misstraut Weber jedoch der Urteilsfähigkeit der »unteren Klassen« bzw. der 
»Massen« und insbesondere den politischen Ambitionen sozialistischer Bewegun
gen und Parteien. Diese Parteien waren seinerzeit bereits einflussreiche politische 
Akteure. Durch ihre breite Basis in der Bevölkerung, über die sie zu Zeiten We
bers bereits verfügten, war es aus liberaler Sicht – und so auch für Weber – nicht 
mehr möglich, sie etwa durch Wahlrechtsbeschränkungen in Schach zu halten. 
Insgesamt war es Webers Ziel, in den Artikeln der späten 1910er Jahre, die später 
als seine wichtigsten demokratietheoretischen Schiften bekannt geworden sind, 
den Führungsanspruch der bürgerlich-liberalen Klassen institutionenpolitisch zu 
unterstützen und theoretisch zu begründen. 

Bevor diese Thesen anhand von Webers Überlegungen zu einzelnen politischen 
Institutionen untermauert werden, ist es erforderlich, zwei wichtigen Aspekten 
bzw. Begriffen Aufmerksamkeit zu widmen. Erstens soll daher eine kurze Aus
einandersetzung mit dem Begriff der Demokratie bei Weber erfolgen. Dieser wird 
zunächst im Rahmen der Staats- und Herrschaftssoziologie vorgestellt, um die 
Bedeutung von Demokratie in Webers politischer Soziologie zu erschließen. Die 
Demokratie neigt nämlich dazu, sich einer klaren Einordnung in die bekannten 
Typen »legitimer Herrschaft« zu entziehen. In diesem Zug wird auch – eine Abs
traktionsebene über der Analyse politischer Institutionen im späteren Hauptteil – 
das allgemeine Verständnis von »Massen« und »Führung« bei Weber herausgear
beitet. Zweitens wird auf dieser Grundlage Webers Begriff und Theorie politischer 
Institutionen erarbeitet: Indem politische Institutionen für die »Veralltäglichung« 
des Charismas stehen, nehmen sie eine Schlüsselfunktion für die Verbindung von 
»außeralltäglicher« charismatischer Herrschaft und einer dauerhaft zu etablieren
den Demokratie ein. Darüber hinaus gibt dieser Begriff politischer Institutionen 
Aufschluss darüber, in welcher Weise Webers theoretische Argumente auf die 
politische Praxis und die sozialen Kämpfe seiner Zeit bezogen sind. 

1 Webers Demokratietheorie 

Es ist ein Gespräch von Weber mit dem General Erich Ludendorff, dem »stillen Dik
tator« (vgl. Kitchen 2019) in der Zeit des Ersten Weltkriegs überliefert, das am Rande 
der Versailler Friedensverhandlungen im Mai 1919 stattgefunden haben soll. Weber, 
der als Teil der Deutschen Delegation zu Beratungszwecken angereist war, suchte 
zunächst das Gespräch mit Ludendorff, um ihn davon zu überzeugen, sich in ei
nem »Akt souveräner ethischer Selbstbehauptung« (Weber 1989: 662) der Nation als 
politischer und militärischer Führer der Verantwortung vor einem internationalen 
Gericht zu stellen und sich dazu den Ententemächten eigenständig auszuliefern. 
Während Weber und Ludendorff diesbezüglich keine Einigung fanden und Weber 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber 189 

auch in weiterer Hinsicht von Ludendorffs Charakter enttäuscht war, erwiesen sich 
ihre Positionen in Bezug auf die Demokratie als gar nicht so weit voneinander ent
fernt: 

»W[eber].: In der Demokratie wählt das Volk seinen Führer, dem es vertraut. Dann 
sagt der Gewählte: ›Nun haltet den Mund und pariert.‹ Volk und Parteien dürfen 
ihm nicht mehr hineinreden. 

L[udendorff].: Solche ›Demokratie‹ kann mir gefallen! 

W[eber].: Nachher kann das Volk richten – hat der Führer Fehler gemacht – 
an den Galgen mit ihm!« (MWG I/16: 553) 

Natürlich muss man die Aussagekraft und den Wahrheitsgehalt der Zitate aus die
sem Gespräch mit Vorsicht betrachten, besonders unter Berücksichtigung der Ge
sprächssituation, Webers Intention und der Tatsache, dass die Aufzeichnungen auf 
Webers eigene Berichte von diesem Gespräch zurückgehen und erst nachträglich 
»von Freunden aufgezeichnet« (Weber 1989: 664) wurden. Dennoch enthält dieses 
Zitat die Kernelemente von Webers Demokratietheorie, die unter dem Stichwort der 
»plebiszitären Führerdemokratie« bekannt geworden ist und die – unter den Bedin
gungen der »Massendemokratie« und der zunehmenden Bürokratisierung der Poli
tik – darauf ausgelegt war, politischen Handlungs- und Entscheidungsspielraum zu 
erhalten, indem sie per Wahl auserkorene Führungspersönlichkeiten ins Zentrum 
rückte (vgl. MWG I/15: 539). Es ist offenkundig, dass auch in diesem, oft als »elitis
tisch« bezeichneten Demokratieverständnis das Verhältnis von Ermöglichung und 
Einschränkung von effektiver Partizipation des Volkes von zentraler Bedeutung ist.7 
Zuvor sind jedoch die beiden Relevanzkriterien zu betrachten: Inwiefern war Weber 
»Demokrat«? Und ist es angemessen, ihn der Theorietradition des Liberalismus zu
zuordnen? 

1.1 Max Weber: Ein liberaler Demokrat? 

Weber hat sich in seiner Freiburger Antrittsrede zwar selbst als stolzes Mitglied der 
bürgerlichen Klassen präsentiert (vgl. MWG I/4: 568). Begrifflichkeiten wie die des 
»Führers« und die den Bürgern für die Zeit zwischen den Wahlen verordnete Pas
sivität lassen jedoch daran zweifeln, ob Weber der liberalen Theorietradition zu
geordnet werden kann und seine politische Theorie das Prädikat »demokratisch« 

7 Ein Beispiel ist Held, der Weber und Schumpeter als Vertreter eines »Competitive Elitism« 
(2009: 125ff.) bezeichnet. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

verdient.8 Die kontroverseste Diskussion zu dieser Frage in der Forschung zu den 
politischen Aspekten des Werks von Max Weber und seines Begriffs des »Führers« 
hat sich an der von Wolfgang Mommsen formulierten These entzündet,9 Webers 
Theorie der charismatischen Führerherrschaft habe dazu beigetragen, »das deut
sche Volk zur Akklamation der Führerstellung Adolf Hitlers innerlich willig zu ma
chen« (Mommsen 1959: 410). Weber habe die »liberale Lehre vom ›Rechtstaat‹ […] 
einer schonungslos desillusionierenden Kritik« (ebd.: 390) unterzogen, die sich für 
Antiliberale wie Carl Schmitt als anschlussfähig erwies (vgl. ebd.: 404). Doch auch 
Mommsen ist weit entfernt davon, Weber deshalb aus der liberalen Tradition auszu
klammern.10 Vielmehr habe Weber die Gefahr des Umschlags der Führerdemokra
tie in autoritäre charismatische Herrschaft als gering eingeschätzt und aus diesem 
Grund die Frage vernachlässigt, wie man diesen Umschlag verhindern könne (ebd.: 
408f.). Ähnlich ist Weber auch für Beetham strikter Gegner der späteren ideologi
schen Kernelemente des Nationalsozialismus11 gewesen, wenngleich sein institu
tioneller Rahmen keine Garantie gegen die möglichen negativen Auswirkungen der 
plebiszitären Führerdemokratie bereitgestellt habe (vgl. Beetham 1985: 239). 

Wenn Beetham auf Webers fehlende Bezugnahme auf demokratische »Werte« 
verweist und damit den »demokratischen« Charakter seiner Theorie der parlamen
tarischen Regierung infrage stellt, heißt das auch für ihn nicht, dass Weber aus dem 
Kreis der »Demokraten« ausgeschlossen werden sollte. Vielmehr sei er sogar auf ei
ner Linie mit radikaleren Demokraten seiner Zeit gewesen – mit dem Unterschied, 
dass Webers Befürwortung der Demokratie nicht auf Prinzipien, sondern auf kon
tingenten historischen Umständen beruhte (vgl. ebd.: 102). Ähnlich argumentiert 
Hacke, der Weber als einen der frühen Protagonisten der liberalen Demokratie vor
stellt. Weber qualifiziere sich dafür nicht in erster Linie als Verfechter klassischer 
liberaler Werte, sondern als Fürsprecher des Bürgertums als »gesellschaftlich und 

8 Für Beetham ist Max Webers Theorie der parlamentarischen Regierung nicht als »demokrati

sche Theorie« zu bezeichnen, weil Weber hier nicht auf klassische demokratische Werte Be
zug nehme (vgl. Beetham 1985: 101f.). Bei Breuer (2006: 112) findet sich eine Aufzählung der 
weiteren Vorwürfe, den demokratischen Charakter von Webers Theorie bezweifeln lassen. 

9 Zuvor schon Karl Löwith (vgl. 1988: 413) und Lukács (vgl. 1962: 649). Zur sogenannten »Momm

sen-Löwenstein Kontroverse« auf dem Soziologentag 1964 siehe die Beiträge von Eliaeson 
(vgl. 2000: 144) sowie Beetham (vgl. 1985: 14). Bei aller Problematik dieses Konzepts, auf die 
ich hier später noch genauer eingehe, wird die These mittlerweile als widerlegt angesehen 
(vgl. Anter 2020a: 61, ausführlich 2014a). 

10 Außerdem hat er die oben genannte Formulierung in der Neuauflage von 1974 abge
schwächt, siehe Fußnote 385. 

11 Beetham nennt hier Webers Ablehnung der Leugnung bürgerlicher Freiheiten, der politi
schen Einflussnahme auf Wissenschaft, des Rassismus und des korporatistischen Staates 
(vgl. Beetham 1985: 101f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber 191 

kulturell hegemoniale[r] […] Lebensform« (Hacke 2018: 56). Somit ist Mommsen zu
zustimmen, der er ihn als einen »der bedeutendsten Repräsentanten des europäi
schen Liberalismus« (Mommsen 1974a: 21, vgl. Beetham 1985: 240) bezeichnet, der 
sich auch inhaltlich zurecht als Mitglied des deutschen Bürgertums sah und sich mit 
dessen Schicksal identifizierte. Dabei teilt Weber nicht den »naiven Fortschrittsop
timismus« früherer Liberaler (vgl. Mommsen 1974a: 21, Eliaeson 2000: 47f., Anter 
2014b: 192). Seine Haltung gegenüber dem liberalen Rechtsstaat ist insgesamt »nicht 
euphorisch« (ebd.: 197). 

Wie schon das von Tocqueville und Mill weist Webers Verhältnis zum Liberalis
mus einige Ambivalenzen auf (vgl. ebd.: 122). So geht Weber hinsichtlich der sozi
alpolitischen Aufgaben des Staates auf Distanz zu orthodox-liberalen Gesinnungs
genossen. Im Sinne des Vereins für Socialpolitik, in dem er federführendes Mitglied 
war, lehnt Weber anders als diese Autoren Eingriffe des Staates nicht definitiv ab 
(vgl. ebd.: 122).12 Nicht zuletzt aufgrund seiner Warnung vor der Bedrohung der in
dividuellen Freiheit durch die Verwaltung ist Weber jedoch als liberal zu bezeich
nen, und zwar in der Tradition Robert von Mohls, Alexis de Tocquevilles und John 
Stuart Mills (Anter 2014b: 191f.). Hennis zufolge ist Weber dennoch kein Liberaler 
im klassischen Sinne. Da er aufgrund seines geringen Interesses an Menschenrech
ten und liberalen Werten überhaupt »nicht die mindesten Ähnlichkeiten mit libera
lem Denken« (Hennis 1987: 217) aufweise, könne man ihn, »will man ihm unbedingt 
ein Etikett geben«, als Vertreter eines »voluntaristischem Liberalismus« (ebd.: 222) 
bezeichnen. Ein solch origineller Liberalismus ist für Hennis am ehesten mit dem 
»strange liberalism«13 eines Alexis de Tocquevilles zu vergleichen – dessen »Seltsam
keit« hinsichtlich demokratiepolitischer Fragen mit Blick auf die beiden zuvor in 
dieser Arbeit betrachteten liberalen Autoren eher die Regel als die Ausnahme dar
stellt (vgl. Kahan 1992, Femia 2001). Wenn Weber also mit gewisser Vorsicht als »Li
beraler« gelesen werden kann, bleibt noch zu klären, ob und vor allem in welcher 
Weise Weber Demokrat war. Wie auch zuvor bei Mill und Tocqueville kommt es auch 
bei Weber zunächst auf die besondere Prägung des Begriffs der Demokratie an. Des
sen Bestimmung soll im Folgenden ausgehend von Webers Herrschaftssoziologie 
erfolgen. 

Für die einen »Verfechter radikaldemokratischer Vorstellungen« (Anter 2020: 
59),14 für die anderen Anhänger einer »autoritären Führerdemokratie« (ebd.) – bei 

12 Zu den Positionen des Vereins für Socialpolitik siehe Lindenlaub (1967a und 1967b). 
13 Zum »strange liberalism« bei Tocqueville siehe Boesche (1981: 496) dieser Arbeit. Die »Selt

samkeit« Webers bezieht sich hier wie bei auf Webers Abweichung von den liberalen Den
kern seiner Zeit und nicht auf den Voluntarismus. 

14 Hier geht es nicht um Bezugnahmen seitens heutiger »Radikaler Demokratietheorien« wie 
bei Comtesse et al. (2019), sondern wahrscheinlich um eine Äußerung von Theodor Heuss 
(vgl. Heuss 1963: 63). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

vielen Interpret:innen steht die Antwort auf die Frage, ob Weber ein Demokrat war, 
bereits fest.15 Dass die Positionen so unterschiedlich ausfallen, scheint in gewissem 
Maße der Tatsache geschuldet, dass Weber »keine konsistente Demokratietheorie« 
(Anter 2020: 59) entwickelt oder seine Überlegungen zumindest nicht besonders de
tailreich begründet hat (vgl. Breuer 1998: 1). Für Webers Demokratietheorie gilt da
her in besonderem Maße, was für viele andere Aspekte seines »[f]ragmentarisch- 
[…][f]indlingshafte[n]« (vgl. Schönberger 2016: 159) Werkes gilt: Sie lässt sich beson
ders schwer entschlüsseln. Da dies in Teilen darauf zurückzuführen ist, dass Webers 
Äußerungen über Demokratie meist in Form von Debattenbeiträgen gegen Ende des 
Ersten Weltkriegs formuliert wurden, kann man sich der Frage nach dem demo
kratischen Charakter von Webers Theorie von zwei Seiten nähern: über die Histo
risierung (Wie demokratisch waren Webers politische Handlungen und öffentliche 
Stellungnahmen?) und über die systematische Rekonstruktion (Inwieweit ist seine 
Demokratietheorie »demokratisch«, und wie ertragreich ist sie für die Demokra
tietheorie insgesamt?) (vgl. ebd.: 159). Der am genealogischen Verfahren orientierte 
Weg, der hier verfolgt wird, nimmt Aspekte beider Verfahren auf. 

Aus der historischen Perspektive ist festzustellen, dass Weber sich von einem 
»überzeugten Monarchisten zum Demokraten wandelte« (Anter 2020: 59): Spätes
tens seit seiner Amerikareise, die ihn in dieser Hinsicht stark beeinflusste, hat sich 
Weber immer stärker zustimmend zu der Frage der Demokratisierung geäußert16 
und sich damit unter vielen seiner Fachkollegen hervorgetan, die eine eher ableh
nende Haltung zur Demokratie einnahmen (vgl. Anter 2020a: 59). In seinem ers
ten großen Plädoyer für die Demokratisierung, dem Artikel Wahlrecht und Demokra
tie in Deutschland, spottet Weber über die »Feigheit […] des Bürgertums vor der De
mokratie« (MWG I/15: 347). Besonders die unproduktiven »Pfründnerschichten«17, 
bestehend aus den nicht in den wirtschaftlichen Produktionsprozess eingebunde
nen Inhabern von Staatsämtern sowie den von Dividenden lebenden Rentiers (in 
Webers Worten diffamierend »Couponschneider«, MWG I/15: 353), hätten sich die
se Feigheit zu Nutze gemacht, um die Demokratisierung – hier im Sinne eines all
gemeinen und gleichen Wahlrechts – zu verhindern. Die Demokratisierung ist für 
Weber nicht in erster Linie normativ wünschenswert, sondern werde aufgrund der 
sich ändernden Gesellschaftsstruktur erforderlich: 

15 Eine kurze Zusammenstellung derjenigen Autoren, die dies verneinen – meist analog zur 
Infragestellung von Webers Zugehörigkeit zur liberalen Theorietradition – findet man bei 
Breuer (1998: 1). 

16 Zur Entwicklung von Webers Haltung zur Demokratie vgl. Breuer (2006). 
17 Weber versteht darunter die unterschiedlichen Einkommensquellen des Verwaltungsstabs, 

wie die Versorgung »am Tisch des Herrn«, Dienstland oder Steuereinkünfte (vgl. MWG I/23: 
481). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber 193 

»Die ›Demokratisierung‹ im Sinne der Nivellierung der ständischen Gliederung 
durch den Beamtenstaat ist eine Tatsache. Man hat nur die Wahl: in einem bure
aukratischen ›Obrigkeitsstaat‹ mit Scheinparlamentarismus die Masse der Staats
bürger rechtlos und unfrei zu lassen und wie eine Viehherde zu ›verwalten‹, – oder 
sie als Mitherren des Staates in diesen einzugliedern.« (MWG I/15: 396, Herv.i.O.) 

Webers demonstrativer Enthusiasmus gegenüber der Demokratie darf nicht dar
über hinwegtäuschen, dass er die Demokratie nie aufgrund eines bestimmten ihr 
zugewiesenen Eigenwerts verfochten hat. Vielmehr kann er, wie Lepsius es ausge
drückt hat, als »instrumenteller Demokrat« (Lepsius 1990: 26) bezeichnet werden. 
Die Demokratisierung ist für ihn nicht ein politisch zu erkämpfender Selbstzweck 
(vgl. MWG I/15: 234),18 sondern unumkehrbare Tatsache,19 denn die »Massengesell
schaft« ist für ihn Realität geworden. Es gibt für Weber wie für Tocqueville und Mill 
daher kein Zurück in ein aristokratisches Zeitalter, das manche seiner Zeitgenossen 
zu etablieren versuchen – zumindest nicht in Deutschland, das nicht wie England 
eine »wirklich aristokratische[…] Großrentnerschicht« (MWG I/15: 381) aufweise.20 

Was seine eigenen Prioritäten betrifft, stellt Weber klar: »[Ü]ber Demokratie 
und Parlamentarismus stehen selbstverständlich die Lebensinteressen der Nation« 
(vgl. MWG I/15: 435). Dementsprechend spricht er auch in seiner wichtigsten de
mokratietheoretischen Schrift Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland 
von der außenpolitischen Rolle Deutschlands als dem ihm »persönlich Wichtigs
ten« (vgl. MWG I/15: 435f.) Thema.21 Diesen Aspekt hat besonders Mommsen her
vorgehoben. Deutschland habe als Großmacht immer noch hinter anderen europäi
schen Mächten zurückgestanden. Von der Demokratisierung versprach sich Weber 
die Machtübernahme des Bürgertums, die in diesem Zusammenhang dazu dienen 
sollte, Deutschlands außenpolitische Macht zu stärken (vgl. Mommsen 1974b: 132, 
417).22 Hinzu kommt, dass auch die Lenkung des Staatsapparats für Weber wichti
ger war als das Motiv, der Bevölkerung effektive Partizipation zu verschaffen: »Yet 
here Weber was distinctive in regarding democratisation not so much as a means to 
giving more power to the people, but rather as a means to providing more effective 

18 Siehe dazu auch Anter (2014b: 89f.). Vertiefende Einblicke zum Wahlrecht gibt Kapitel 3. 
19 Damit steht er wieder in bester liberaler Tradition: »Weber saw linked development of mass 

democracy and party organizations as inevitable but without enthusiasm, much like Toc
queville.« (Eliaeson 2000: 141) 

20 In Deutschland sind es vor allem die ostdeutschen Junker und die examinierten Beamten, 
die diese Ansprüche erheben. Für Weber sind beides »Plebejer« mit unverkennbaren Zügen 
einer »Parvenüphysiognomie« (MWG I/15: 381f., Herv.i.O.). 

21 Einschlägig zu Webers Nationalismus ist seine Freiburger Antrittsrede Der Nationalstaat und 
die Volkswirtschaftspolitik (vgl. MWG I/4). 

22 Für Georg Lukács sind Webers Demokratisierungsbestrebungen daher nicht mehr als eine 
»technische Maßnahme zugunsten eines besser funktionierenden Imperialismus« (Lukács 
1962: 536, siehe auch ebd.: 528f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

political direction of the state apparat.« (Beetham 1985: 96) Die »wirkliche« Herr
schaft liegt für Weber im modernen Staat nämlich in den Händen der Beamten, die 
»über alle unsere Alltagsbedürfnisse und Alltagsbeschwerden« (vgl. MWG I/15: 451) 
entscheiden. Breuer sieht daher »Webers gesamte politische Theorie […] auf das Pro
blem zugeschnitten, wie man genügend politische Energie erzeugen kann, um die 
Bürokratie im Status eines bloßen Instruments zu halten und ihre regressive Eigen
dynamik einzudämmen« (Breuer 1990: 20). 

Angesichts des »unaufhaltsamen Vormarsches der Buerokratisierung« (MWG 
I/15: 465f.) stellt sich für Weber somit die Frage, wie gewährleistet werden könne, 
diese »Übermacht […] in Schranken [zu] halten und sie wirksam [zu] kontrollieren« 
(ebd.) oder wie Schönberger im Sinne Webers formuliert hat, Gegenentwurf zum 
bürokratischen Prinzip zu sein und »punktuell die bürokratischen Fesseln [zu] lö
sen« (Schönberger 2016: 164). Wenn die eigentliche Herrschaft in der Hand der staat
lichen Bürokratie liegt, drängt sich die Frage auf, welche Bedeutung der Demokratie 
in Webers politischem Denken zufällt und was es konkret bedeutet, die »bürokrati
schen Fesseln« zu lösen. Damit komme ich zum zweiten Strang der Annäherung an 
Webers Demokratietheorie: der systematischen Rekonstruktion. 

1.2 Demokratie im Rahmen der Herrschaftssoziologie 

Für die Klärung von Webers Demokratiebegriff bietet sich ein Blick in seine Theo

rie der Staats- und Herrschaftssoziologie an, die als zentraler Gegenstand seiner 
politischen Soziologie gilt (vgl. ebd.: 160).23 Der Staat ist für Weber in erster Linie 
ein »auf das Mittel der legitimen (das heißt: als legitim angesehenen) Gewaltsam
keit gestütztes Herrschaftsverhältnis von Menschen über Menschen« (vgl. MWG I/17: 
159f., Herv.i.O.). Herrschaft ist somit für Weber immer an Legitimität gebunden, 
wobei Legitimität ein rein deskriptiver Begriff ist.24 Er unterscheidet den Begriff 
der Macht von dem in seinen Augen viel präziseren Begriff der Herrschaft. Während 
Macht alle denkbaren Konstellationen umfasse, in der ein Einzelner einem anderen 

23 Zur zentralen Bedeutung der Staatssoziologie Webers sowie auch deren Unabgeschlossen
heit siehe Anter (2014b: 11f.). 

24 Webers Wissenschaftsverständnis zufolge wäre es unzulässig, Aussagen wissenschaftlicher 
Natur darüber treffen zu wollen, ob eine Ordnung auch im normativen Sinne »legitim« ist. 
Dies würde voraussetzen, Normen und Ideale aufzustellen, was Weber als Aufgabe der Wis

senschaft ablehnt (vgl. MWG I/9: 146). In Bezug auf die Legitimität geht es Weber darum, 
zu zeigen, wie sie hergestellt wird, also welche Legitimitätsansprüche erfolgreich sind und 
warum. Entgegen oftmals verkürzter Darstellungen geht Weber nicht davon aus, dass eine 
»Werturteilsfreiheit« möglich wäre. Vielmehr seien auch wissenschaftliche Auseinanderset
zungen immer durch entsprechende Werturteile (vor-)geprägt (vgl. MWG I/9: 149). Anstatt 
die Freiheit von Werturteilen in der Forschung zu behaupten, sollten Wissenschaftler diese 
vielmehr reflektierend darlegen (vgl. MWG I/9: 156). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber 195 

seinen Willen aufzwingen könne, grenze der Begriff der Herrschaft diese auf die 
Konstellation ein, in der eine Person einen Befehl erteile und davon ausgehen kön
ne, dass sich andere diesem wahrscheinlich fügen würden (vgl. MWG I/23: 210f.).25 
Der Begriff bezeichnet also zunächst nichts weiter als »die Chance, Gehorsam für 
einen bestimmten Befehl zu finden« (vgl. MWG I/22-4: 726). Hierbei ist zu betonen, 
dass der Herrschaft bei Weber immer ein voluntaristischer Aspekt innewohnt, da es 
sich um eine soziale Beziehung handelt: Herrschaft werde nicht einfach ausgeübt, 
sondern sei darauf angewiesen, als legitim anerkannt zu werden (vgl. MWG I/23: 
450).26 

Weber unterscheidet zwischen drei Typen legitimer Herrschaft.27 Er spricht da
bei von »Legitimitätsgründen«, also von Gründen, die konstitutiv dafür seien, dass 
Menschen an die Legitimität von Herrschaft glauben (vgl. MWG I/22-4: 726): Die Le
gale Herrschaft beruhe auf der Setzung positiven Rechts: »Gehorcht wird nicht der 
Person, […] sondern der gesatzten Regel« (MWG I/22-4: 726, Herv.i.O.), wobei auch 
die befehlenden Personen selbst dieser Satzung gehorchen – »reinster Typ« der lega
len Herrschaft sei die bürokratische Herrschaft. Die traditionelle Herrschaft hingegen 
beruhe auf dem »Glauben an die Heiligkeit der von jeher vorhandenen Ordnungen 
und Herrengewalten« (MWG I/22-4: 729). Für sie sei eine Kombination aus traditio
neller Begründung der Legitimität und unbeschränkter Willkür des so legitimierten 
Herrschers charakteristisch (vgl. MWG I/22-4: 729f.). Die charismatische Herrschaft 
schließlich ist Weber zufolge ebenfalls an eine konkrete Person gebunden, wird aber 
nicht traditionell begründet. Hier liege der Legitimität des Herrschers die persön
liche Hingabe seiner Gefolgschaft zugrunde. Dieser verschaffe sich durch »magi
sche Fähigkeiten, Offenbarungen oder Heldentum, Macht des Geistes und der Re
de« (MWG I/22-4: 734ff.) eine Position, die des Alltags enthoben und damit in stärke
rem Maße als die anderen auf die (freiwillige) Anerkennung durch die Untergebenen 
angewiesen sei. 

Wie ist es nun möglich, in diese Staatssoziologie die Demokratie zu etablieren, 
die auf den ersten Blick inkompatibel mit einem so illusionslosen Herrschafts- und 

25 »Politik« ist wiederum für Weber in diesem Zusammenhang das »Streben nach Machtanteil« 
im Staate oder die Beeinflussung des Machtverhältnisses zwischen Staaten (vgl. MWG I/17: 
159). 

26 Weber betont, dass zwar ein Mindestmaß an »Gehorchen wollen« unabdingbar für jede Herr
schaft ist, aber letztere sich bei der Sicherung ihres Fortbestands nicht darin erschöpft. Füg
samkeit könne auch »geheuchelt« oder aus Schwäche hingenommen werden. Was zählt, ist 
die Geltung ihres Legitimitätsanspruchs (vgl. MWG I/23: 450). 

27 Weber erwog offenbar im Jahre 1917 für kurze Zeit, einen vierten demokratischen Typ der Le
gitimität einzuführen, wie ein Bericht über einen Vortrag über »Staatssoziologie« nahelegt. 
Später nimmt er diesen Gedanken jedoch nicht mehr auf. Im zwei Jahre später gehaltenen 
Vortrag Politik als Beruf sowie in der Endfassung der Herrschaftssoziologie von 1920 ist wie
der nur von drei Legitimitätstypen die Rede (vgl. Breuer 1994: 176), siehe auch Fußnote 302. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

Machtfokus erscheint? Oder anders gesagt: Wie muss Weber den Begriff der Demo
kratie gestalten, um ihr auch in seiner Herrschaftssoziologie einen Platz geben zu 
können? Breuer, der Webers Demokratietheorie von der Seite der Herrschaftssozio
logie ausgehend liest, liefert überzeugende Einwände gegen jene Kritiken, die eine 
rein antidemokratische Lesart Webers anbieten (vgl. Breuer 2006: 119ff.). So habe 
Weber sich in seinen politischen Schriften und Aktivitäten an vielen Stellen als Be
fürworter und Verfechter der parlamentarischen Demokratie gezeigt. Dabei hebt 
er hervor, dass Webers demokratietheoretische Überlegungen für ihn selbst nicht 
vorrangig waren: Webers wissenschaftliches Interesse habe nicht der »Demokra
tie«, sondern der »Herrschaft« und ihrer Legitimität gegolten. Entscheidend sei da
bei, dass es bei Webers Herrschaftssoziologie gerade nicht die Intention gewesen 
sei, normative Kriterien zu liefern, die etwa dabei helfen sollten, die Angemessen
heit bestimmter Herrschaftskonstellationen zu beurteilen (vgl. Breuer 1998: 2). We
ber ziele vielmehr darauf ab, eine möglichst wertneutrale Begriffsstruktur anzubie
ten, die für empirische soziologische und politische Studien anschlussfähig sei (vgl. 
ebd.: 2). Da die Typen legitimer Herrschaft auf eben solche Herrschaftsbeziehun
gen ausgerichtet seien, die auf Befehl und Gehorsam beruhen, könne »Demokratie« 
keinen dieser Typen darstellen (vgl. ebd.: 2f.). 

Dennoch greift Weber die Demokratie in der Herrschaftssoziologie im Kapi
tel zur »charismatischen Herrschaft« und ihrer »Umbildung« auf. Den Charisma
begriff übernimmt er dabei aus seinen religionssoziologischen Studien: Charisma 
spielt hier bei der Entstehung der Religionen eine Rolle und bezeichnet zunächst je
ne »außeralltäglichen Kräfte« (MWG I/22-2: 122), die einem bestimmten Objekt oder 
einer Person anhaften – der »Zauberer« etwa gilt als der »dauernd charismatisch 
qualifizierte Mensch im Gegensatz zum Alltagsmenschen« (MWG I/22-2: 124). Auch 
in der Herrschaftssoziologie sieht Weber das Charisma durch seine Außeralltäg
lichkeit geprägt, hier im Gegensatz zur stetigen traditionalen und bürokratischen 
Herrschaft (vgl. MWG I/22-4: 463f.). Damit steht das Charisma ebenso im Gegen
satz zu »bürokratischer Amtsorganisation« (MWG I/22-4: 462) wie zum »planvollen 
rationalen Geldgewinn« (MWG I/22-4: 464), die den modernen Alltag prägen wür
den. Es besitzt für Weber gar einen »revolutionären, alle Rangordnung der Werte 
umkehrenden, Sitte, Gesetz und Tradition umstoßenden« (MWG I/22-4: 483) Cha
rakter. Dabei weise charismatische Herrschaft eine besondere Labilität auf, weil sie 
stets auf »Bewährung«, d.h. auf die Anerkennung ihrer Außeralltäglichkeit ange
wiesen sei: Der charismatische Herrscher »muß Wunder tun, wenn er ein Prophet, 
Heldentaten, wenn er ein Kriegsführer sein will« (MWG I/22-4: 466). Seine Macht 
beruhe damit im Wesentlichen auf der Anerkennung durch die Beherrschten (vgl. 
MWG I/22-4: 467). 

In der Sekundärliteratur vertreten Anter und Breuer gegen Mommsen (vgl. 
1974b: 313) und Zängle (vgl. 1988: 47) die Position, dass die legal-rationale Herrschaft 
sich im modernen Staat als »ungleich stärker« im Vergleich zur charismatischen 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber 197 

(und traditionalen) Herrschaft erwiesen und sich deshalb durchgesetzt habe (vgl. 
Anter 2014b: 79).28 So könne »charismatische Herrschaft im modernen Staat nur 
noch auf einer Schwundstufe existieren« (Anter 2014b: 77). Diese »Schwundstufe« 
könne in der Umwandlung von reinem Charisma in das sogenannte Amtscharisma 
als »der Glaube an die spezifische Begnadung einer sozialen Institution als solcher« 
(MWG I/22-4: 527) bestehen, die mit der Legalisierung der Herrschaft einhergehe 
(vgl. Anter 2014b: 77). Die »Demokratie«, insbesondere die Form der Demokra
tie, die Weber favorisiert, enthält jedoch ein stärkeres Element charismatischer 
Herrschaft als das Gesamtgebilde des modernen Staates, das Breuer und Anter vor 
Augen haben. Ihnen geht es im herrschaftssoziologischen Sinne um die »legitimi
tätsstiftende Wirkung« der Herrschaftstypen in Bezug auf den modernen Staat. In 
Bezug auf den Begriff der Demokratie ist der Schwerpunkt, wie ich im Folgenden 
argumentieren werde, näher an der charismatischen Form, die demokratisch »um
gedeutet wird«: Demokratie kommt demnach in Webers Herrschaftssoziologie an 
der Stelle29 ins Spiel, wo sich für die charismatische Herrschaft das »Nachfolge
problem« stellt, etwa beim unausweichlichen Verschwinden des charismatischen 
Herrschers durch Tod oder Verlust der charismatischen Fähigkeiten. Wenn die 
charismatische Herrschaft auf diese Weise verstetigt werden solle, büße sie ge
zwungenermaßen ihren außeralltäglichen Charakter ein (vgl. MWG I/23: 497f.) und 
müsse in Formen der Alltagsherrschaft legaler oder traditionaler Art übergehen 
(vgl. MWG I/23: 507f.). Demokratie stellt Weber demzufolge als einen Sonderfall 
bei der Regelung des »Nachfolgeproblems« charismatischer Herrscher dar: Sie 
entspreche einer »antiautoritären Umdeutung« des charismatischen Legitimi
tätsprinzips. Während bei der herkömmlichen charismatischen Herrschaft die 
Beherrschten dem Herrscher Anerkennung »schulden« würden, ist es bei dieser 
Form, für die Weber auch an einer Stelle den Begriff »demokratische Legitimität«30 
verwendet, umgekehrt: Die Anerkennung durch die Beherrschten per Wahl ist hier 

28 Der Begriff der »legal-rationalen Herrschaft« setzt sich zusammen aus dem Typus der legalen 
Herrschaft und der rationalen Herrschaft, wie sie sich laut Breuer im bürokratischen Verwal
tungsstaat realisiert, in dem formale Regeln die Struktur und Handlungskompetenzen der 
einzelnen Organe definieren. Die »rationale Bürokratie« ermögliche damit eine »Program

mierung« des gesamten Staatsapparates, ohne dass dafür »externe Stützen« wie die Denk
muster und Glaubenssätze, derer charismatische und traditionale Herrschaft bedürfen, not
wendig wären (vgl. Breuer 1990: 16f.). 

29 Es handelt sich hier um den posthum veröffentlichten Aufsatz Die drei reinen Typen der legiti
men Herrschaft den Breuer wie die letzte Fassung der Herrschaftssoziologie um 1919/20 da
tiert (vgl. Breuer 2006: 121). 

30 Dieser Ausdruck dient Weber hier nur der Illustration. Weder im Aufsatz Die drei reinen Typen 
der legitimen Herrschaft noch in der Herrschaftssoziologie ist Demokratie ein eigenständiger 
Typ legitimer Herrschaft, wie in Fußnote 298 dargelegt wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

die notwendige Voraussetzung der Legitimität des Herrschers (vgl. MWG I/22-4: 
737). 

Weber unterscheidet dabei, wie Breuer herausgearbeitet hat, zwischen drei Ty
pen der Demokratie (vgl. Breuer 2006: 126).31 Zunächst nennt er die unmittelbare De
mokratie, wie sie in den antiken griechischen Stadtstaaten vorzufinden sei. Hier wer
den die Verwaltungspositionen Weber zufolge im Turnus per Wahl oder Los verge
ben, wobei prinzipiell alle Mitglieder des Gemeinwesens dazu berechtigt sind, sie 
einzunehmen. Diese Form greift er später nicht mehr auf, da sie nur auf lokaler Ebe
ne und in hinsichtlich ihrer Mitglieder sehr begrenzten Gemeinwesen vorkommen 
könne (vgl. MWG I/22-4: 140). Weber grenzt in der Herrschaftssoziologie die bei
den anderen Formen der modernen »Massendemokratie« von der antiken »unmit
telbaren Form« ab. Unter den Bedingungen der »Verwaltung von Massengebilden« 
(MWG I/22-4: 144) verändere sich notwendigerweise der Begriff der Demokratie so 
stark, dass es »widersinnig ist, hinter jenem Sammelnamen Gleichartiges zu su
chen« (MWG I/22-4: 144, vgl. Breuer 2006: 116f.). In modernen Flächenstaaten könne 
Demokratie also entweder als repräsentative Demokratie oder als (plebiszitäre) »Füh
rerdemokratie« vorkommen – wobei stets Misch- und Übergangsformen zwischen 
allen drei Typen vorstellbar seien.32 Während bei der repräsentativen Demokratie in 
ihrer reinen Form die Wahl der Leitung im Staat durch das Parlament vollzogen wer
de (MWG I/23: 582), wähle das Volk in der plebiszitären »Führerdemokratie« seinen 
»Führer« direkt.33 Letztere ist für Weber eine Unterart der charismatischen Herr
schaft (vgl. MWG I/23: 535) – mit der Einschränkung, dass das Charisma nur noch 
im kurzlebigen Moment der »Massenwahlen« wirksam ist (vgl. MWG I/22-4: 558). 

Wenn Demokratie zwar selbst kein eigener »Typ« legitimer Herrschaft ist, hat 
sie also trotzdem einen festen Platz in Webers Herrschaftssoziologie. In Bezug auf 
den modernen Staat, dem sie – mit Ausnahme der »unmittelbaren Demokratie« – 
zugeordnet ist, kann Anter und Breuer zugestimmt werden, dass hier die legale Le
gitimität im Mittelpunkt steht. Weber geht es aber in den späten politischen Schrif
ten auch in normativer Hinsicht darum, das »Recht der unmittelbaren Führerwahl« 
(vgl. MWG I/16: 223) ins Zentrum der »Magna Charta der Demokratie« (MWG I/16: 
223) zu stellen. Im Moment dieser »Führerwahl« dominiert wiederum das charisma
tische Prinzip und steht damit im Zentrum von Webers Demokratietheorie, die in 
der Auslese des politischen Führungspersonals durch allgemeine Wahlen besteht.34 

31 In früheren Fassungen ging Breuer (1994, 1998) noch von vier Typen aus. 
32 Ein Beispiel wäre die plebiszitär-repräsentative Regierung (vgl. MWG I/23: 583). 
33 Siehe MWG I/23: 533. In Kapitel 7 gehe ich näher auf die Institution des Reichspräsidenten 

ein. 
34 Mommsen zufolge hat Weber das Prinzip der Volkssouveränität durch das Prinzip der »Füh

rerwahl« ersetzt und damit darauf verzichtet, »auch nur einen ideellen Kern der klassi
schen demokratischen Lehre in die moderne Massendemokratie hinüberzuretten« (Momm

sen 1974b: 421). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber 199 

1.3 »Führer« und »Massen« in der Demokratie 

Bei der »plebiszitären Führerdemokratie« spielt das Verhältnis von »Masse« und 
»Führern« sowie ihren jeweiligen sozialen und politischen Trägerschichten eine 
hervorgehobene Rolle. An diesem Verhältnis entscheidet sich in erster Linie, in 
welchem Grad Webers Demokratietheorie effektive Partizipation überhaupt er
möglichen kann: So ist es möglich, dass der »Führer« eine mehr oder weniger 
autoritäre Funktion ausübt, wie auch die Rede von den »Massen« sowohl eine rein 
deskriptive politische Formerscheinung als auch ein abwertendes Urteil sein kann. 
Einen ersten Einblick in das Verhältnis von »Führer« und »Massen« kann der Be
griff der »Demagogie« verschaffen. Wenn Weber von »Demagogen« spricht, hat er 
zunächst die griechische Antike im Blick, wo die in der Rede begabten Persönlich
keiten sich mit dieser Fähigkeit Zugang zu denjenigen Ämtern verschafften, die per 
Wahl vergeben wurden. In der modernen Demokratie sei dieser Politikertyp jedoch 
ebenfalls bereits vorherrschend, wenngleich er sich auch stärker der Schrift als der 
Rede bediene (vgl. MWG I/17: 191). Insbesondere die Demokratisierung habe diese 
Entwicklung vorangetrieben. Weber teilt die Diagnose jener von ihm abschätzig 
bezeichneten »Literaten«, die bei fortschreitender Demokratisierung davor war
nen, dass nun derjenige als Sieger der Wahlen hervorgehe, »der in den Mitteln der 
Umwerbung der Massen am unbedenklichsten ist« (MWG I/15: 535). Er distanziert 
sich allerdings von der negativen Bewertung: In Zeiten der »Massendemokratie« 
gehören Demokratisierung und Demagogie für ihn unweigerlich zusammen, da 
»die Massen nicht mehr als rein passives Verwaltungsobjekt behandelt werden 
können, sondern in ihrer Stellungnahme aktiv irgendwie ins Gewicht fallen« (vgl. 
MWG I/15: 537) müssen. 

Um dieses »irgendwie« zu spezifizieren, das schon erste Zweifel an Webers 
Einschätzung der Kompetenz der »Massen« nähert, führt er den Begriff des »Cäsa
rismus« ein. Formal bezeichnet dieser erst einmal nur die »unmittelbare […] Wahl 
des Staats- oder Stadthauptes« (MWG I/15: 394), enthält aber auch Aspekte des Ver
hältnisses von zu wählenden »Führern« und wählenden »Massen«.35 Weber plädiert 
im Artikel Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland für eine »cäsaristische 
Wendung der Führungsauslese«, in der der politische »Führer« »das Vertrauen und 
den Glauben der Massen an sich und also seine Macht mit massendemagogischen 
Mitteln gewinnt« (vgl. MWG I/15: 539, Herv.i.O.).36 Bezeichnend ist hier, dass Weber 

35 »Caesarism refers to a method for the continuous exercise of power« (Eliaeson 2000: 140, 
Herv.i.O.). Cäsar ist damit eine exklusivere Kategorie als der plebiszitäre Führer, dieser kann 
es aber werden, wenn er die Unterstützung des Volkes hat und erfolgreich regiert (vgl. ebd.: 
140). 

36 Dieses Verhältnis erstreckt sich sogar bis hin zu den Abgeordneten im Parlament: »Die ganze 
breite Masse der Deputierten fungiert nur als Gefolgschaft für den oder die wenigen ›leader‹, 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

die Funktion der politischen Initiative im Sinne des Vorschlags für die Führungs
position ausschließlich auf Seiten der politischen »Führer« verortet. Er bringt dies 
folgendermaßen auf den Punkt: »Denn nicht die politisch passive ›Masse‹ gebiert 
aus sich den Führer, sondern der politische Führer wirbt sich die Gefolgschaft und 
gewinnt durch ›Demagogie‹ die Masse.« (MWG I/15: 547)37 Auch der inhaltliche 
politische input soll bei Weber ganz dem politischen »Führer« zufallen: Anstatt 
von einem politisches Programm überzeugt zu werden, liege die Basis für die 
Gewinnung der Gefolgschaft in deren Motiv, dem Führer »in gläubiger persönlicher 
Hingabe« (MWG I/17: 204) zu folgen. Mit dieser Fokussierung auf den politischen 
»Führer« bei gleichzeitiger Marginalisierung der effektiven Partizipationsmöglich
keiten der »Massen« in diesem Verhältnis geht für Weber eine »Emotionalisierung« 
von Politik einher.38 Weber nimmt damit eine originelle Neubewertung emotionaler 
Praktiken in der Demokratie vor (vgl. Jörke 2011: 302ff.). 

Diese Emotionalisierung drückt sich insbesondere in Webers Beschreibungen 
der Wahlkämpfe aus. Für diese gelte: Je mehr Wirkung auf die »Masse« man beab
sichtige, desto kleiner werde die Bedeutung des Inhalts der Agitation (vgl. MWG 
I/22-4: 506) – zugleich wachse aber die Bedeutung ihrer Finanzierung. In den USA 
kostet ein Wahlkampf Weber zufolge bereits »etwa so viel wie ein Kolonialkrieg« 
(MWG I/22-4: 505). Den im Wahlkampf besonders erfolgreichen Politiker Gladstone 
bezeichnet Weber diesem Bild entsprechend als »Diktator des Wahlschlachtfeldes« 
(MWG I/17: 209). Träger der Emotionalisierung sind für Weber aufgrund ihrer An
fälligkeit ohne Zweifel die »Massen«.39 Die Subsumierung der Bürger unter dem Be
griff der »Masse«, die nur durch emotionale Ansprache zu gewinnen sei, impliziert, 
dass er ihnen die Kompetenz abspricht, sich auf vernünftige Weise mit inhaltlichen 
politischen Fragen auseinanderzusetzen. Dementsprechend sieht Weber auch die 
»Gefahr […] des starken Vorwiegens emotionaler Elemente in der Politik« (MWG I/15: 
549, Herv.i.O.) mit der der modernen »Massendemokratie« untrennbar verbunden. 

welche das Kabinett bilden[,] und gehorcht ihnen blind, so lange sie Erfolg haben. […] Dieser 
›cäsaristische‹ Einschlag ist (in Massenstaaten) unausrottbar.« (vgl. MWG I/15: 483, Herv.i.O.) 

37 Laut Sven Eliaeson liegt genau darin der elitistische Aspekt von Webers politischer Theorie: 
»Weber’s élitism is, therefore, reflected in his views on leadership; these charismatic heroic 
personalities should not interpret the will of the people, they should rather create, or impose, 
it.« (Eliaeson 2001: 55, Herv.i.O.) 

38 »Bemerkenswert ist, dass Weber zu einem positiven Verständnis dieser Praktik und auch der 
von ihr bewirkten Emotionalisierung der Politik gelangt« (Jörke 2011: 281). Zur »Emotionali

sierung der Politik« bei Weber siehe auch Heins (1999, 2002). 
39 Damit schließt Weber an einen bereits bestehenden Diskurs an, der insbesondere von Gust

ave Le Bon geprägt wurde. Dieser verarbeitete unter anderem seine Erfahrungen während 
der Pariser Commune in seiner »Massenpsychologie« (vgl. Le Bon 1982) und legte damit den 
Grundstein für sämtliche spätere abwertende und exkludierende Äußerungen gegenüber 
den »Massen« 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Max Weber 201 

Das ist für ihn jedoch im Gegensatz zu einigen Zeitgenossen kein Argument dafür, 
gegen die Demokratisierung anzukämpfen. Gegen den Vorwurf, die Demokratisie
rung würde ausschließlich die irrationalen »Masseninstinkte« bedienen, bemerkt 
Weber lapidar, dass die Politik unter dem Klassenwahlrecht des Kaiserreichs »an 
Einfluß rein persönlicher emotionaler und irrationaler Stimmungen der Leitung 
jedenfalls jeden Rekord hält« (MWG I/15: 391).40 Für die (deutsche) Monarchie und 
die »Massen« gelte gleichermaßen, dass sie »nur bis übermorgen« denke und ih
nen der zum Betreiben erfolgreicher Politik »kühle und klare Kopf« (MWG I/15: 549) 
fehle. Diese Fähigkeiten seien erforderlich, um eine geordnete Politik zu etablieren, 
was Weber in dieser Hinsicht als Ziel ausgibt. Die »Masse«, die entgegen Webers 
Vorhaben eine unorganisierte »Demokratie der Straße« (MWG I/15: 550) betreibe, 
assoziiert er dagegen vor allem mit den sozialistischen Bewegungen der »unteren 
Klassen«. Angesichts der Januarstreiks von 1918, die als Reaktion auf eine Hungers
not, die Arbeitsbedingungen und die deutsche Kriegspolitik stattfanden, bemerkt 
Weber: »Wir haben in Deutschland Demagogie und Pöbeleinfluss ohne Demokratie, viel
mehr: wegen des Fehlens einer geordneten Demokratie.« (MWG I/15: 538, Herv.i.O.)41 

Neben den institutionellen Einrichtungen, die die »Ordnung« der Demokratie 
herbeiführen sollen, stellt die Figur des politischen »Führers« – bzw. einer Mehr
zahl politischer »Führer« – bei Weber das Gegenkonzept zur »Masse« dar. Für Weber 
sollten politische Entscheidungen durch möglichst kleine Gremien getroffen wer
den (vgl. MWG I/15: 549), denn nur diese könnten »wirklich politische Entscheidun
gen in hochgespannter Lage beratend vorbereiten« (MWG I/15: 493, Herv.i.O.). Das 
hat auch einen Einfluss auf die zu bevorzugende institutionelle Struktur, die auf die 
Auslese von Wenigen und im besten Fall eines Einzelnen abzielt: 

»Aber: daß gerade die großen Entscheidungen der Politik, auch und gerade in der 
Demokratie, von Einzelnen gemacht werden: dieser unvermeidliche Umstand be
dingt es, daß die Massendemokratie ihre positiven Erfolge seit den Zeiten des Pe
rikles stets erkauft durch starke Konzessionen an das cäsaristische Prinzip der Füh
rerauslese.« (MWG I/15: 540, Herv.i.O.) 

Die Eignung der politischen »Führer« für diese Rolle könne nur im »politischen 
Kampf« – entweder dem Wahlkampf oder der Auseinandersetzung im Parla

40 Auch auf anderer Ebene gibt Weber Entwarnung. Zum Beispiel gewährleiste die Einbindung 
der »Massenführer« in Parlamentsarbeit, dass sie »sich den festen Rechtsformen des Staats
lebens einfügen und daß sie nicht rein emotional, also lediglich nach den im üblen Sinne 
des Wortes ›demagogischen‹ Qualitäten, ausgelesen werden« (MWG I/15: 549). Das verweist 
einmal mehr auf die zentrale Funktion politischer Institutionen, hier des Parlaments. 

41 Die Formulierung der »geordneten« oder »modifizierten« Demokratie ist bereits von Tocque
ville und Mill bekannt und verweist ebenfalls auf die Zentralität der politischen Institutiona
lisierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

ment – festgestellt werden (vgl. MWG I/15: 518, 537).42 Die Fähigkeiten, in diesen 
Kampf einzutreten und in ihm bestehen zu können, hat für Weber aber auch 
soziale Voraussetzungen. Auch wenn das Kriterium der »Abkömmlichkeit«, also 
nicht einem Beruf nachgehen zu müssen, der einen zeitlich bindet, aufgrund der 
wachsenden Bedeutung der »von der Politik« lebenden Berufspolitiker an Einfluss 
eingebüßt hat, sind es für Weber wie schon bei Tocqueville die Advokaten, die – 
»im Kampf und in der wirksamen Vertretung einer Sache durch Kampf geschult« 
(MWG I/15: 502, Herv.i.O.) – in besonderer Weise für die Übernahme politischer 
Führungsfunktionen geeignet sind. Die dadurch erlangte Fähigkeit zu Führung 
und Verantwortung unterscheide sie von den »besoldete[n] Parteibeamte[n] und 
Interessenvertreter[n]«, bei denen »echtes politisches Führertum« (MWG I/15: 502) 
nur Ressentiment hervorrufe. Das politische Führungspersonal wird damit für ihn 
aus den bürgerlichen Klassen rekrutiert. 

Weber steht in der Reihe vieler anderer seiner liberalen Zeitgenossen, die 
aufgrund ihrer Skepsis gegenüber dem Urteilsvermögen der »Massen« für Herr
schaftsmodelle plädieren, »in denen politisierte bürgerliche Elitemerkmale auf 
den eigenen Führungsanspruch deuteten« (Albertin 1972: 235). Ob bei der Wahl des 
politischen »Führers«, der mäßigenden Wirkung einer organisierten Partei oder 
den Funktionen des Parlaments: Bei der Frage nach der Einhegung der als irrational 
verstandenen »Massen« versprechen politische Institutionen eine zentrale Rolle 
zu spielen. Bevor die einzelnen institutionellen Vorschläge Webers in den Blick 
genommen werden, möchte ich auf diesen zentralen Wert politischer Institutio
nen in Webers politischer Theorie eingehen, die ihnen vor dem Hintergrund der 
Herrschaftssoziologie zukommt. 

2 Die Institutionalisierung der Demokratie zwischen aristokratischem 
Staat und sozialistischen »Massen« 

Die Untersuchung von Webers Institutionenpolitik erfordert einen Einblick in den 
institutionentheoretischen Hintergrund seiner Äußerungen, schließlich gilt er all
gemein als wichtiger Stichwortgeber für die soziologische Institutionentheorie.43 
Lepsius etwa bezeichnet Webers gesamte Soziologie als Institutionenanalyse, mit 
der er die Grundlage für eine gesamtgesellschaftliche Institutionenanalyse geschaf
fen habe (vgl. Lepsius 1990: 7, 53). Weber gehe in seiner Betrachtung von Institu
tionalisierungsprozessen davon aus, dass »Leitideen […] durch ihre Institutiona
lisierungen zu Verhaltensgeboten konkretisiert« (Lepsius 2016: 14) werden, die in 

42 Die Führerauslese in politischen Institutionen wird insbesondere in den Abschnitten 4.2 und 
5.2 näher betrachtet. 

43 Für ein Beispiel für die heutige Anwendung siehe Stachura et al. (2009). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023 - am 13.02.2026, 09:38:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

