Max Weber

Max Weber (1864-1920) wurde von M. Rainer Lepsius einmal als »Goethe der So-
zialwissenschaften« (Lepsius 2016: 3) bezeichnet: Neben Webers Methodologie, von
der vor allem das Postulat der Werturteilsfreiheit und der Begrift des Idealtyps die
Sozialwissenschaften entscheidend geprigt haben, sind die Erkenntnisse seiner so-
ziologischen Forschungsgegenstinde wie der Kultur-, Wirtschafts-, Religions- und
nicht zuletzt der Herrschaftssoziologie einflussreich geworden. Doch auch die poli-
tischen und demokratietheoretischen Schriften Webers sind laut Lepsius eines die-
ser insgesamt drei Teilgebiete, die weit iber Webers Tod hinaus noch Aktualitit
besitzen (vgl. Lepsius 1990: 25). So hat auch Max Weber einen Platz im Kanon der
Demokratietheorie eingenommen' und eine breite und nachhaltige Wirkung in der
Politischen Theorie entfalten konnen: Besonders hervorzuheben ist der Einfluss auf
Joseph Schumpeter. Dessen »realistische«, auf das Problem der Fithrungsauslese fo-
kussierte Demokratietheorie hat wiederum eine ganze Generation von Politikwis-
senschaftlern vor allem in den USA maflgeblich geprigt: Die Theorie kompetitiver
Eliten, die eine so breite Akzeptanz in der amerikanischen Politikwissenschaft der
1950er Jahre hatte, war in den Worten Beethams »in principle that of Weber« (Beet-
ham 1985: 2).%

In demokratiegeschichtlicher Hinsicht sind Webers Schriften in der Zeit des
Hohepunkts der von Samuel Huntington so bezeichneten »erste Welle« der De-
mokratisierung zu verorten (vgl. Huntington 1991: 16f.). Aus der Demokratie der
biirgerlichen Krifte, wie sie es noch bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts in den
meisten europiischen Staaten war, war nun die »Massendemokratie« geworden,
die, folgt man dem Urteil von Llanque, niemand besser als Max Weber auf den
Begriff gebracht hat (vgl. Llanque 2000b: 45). Wihrend das allgemeine und gleiche
Wahlrecht in der Zeit John Stuart Mills noch ein umstrittenes Projekt fiir die Zu-
kunft war, wurde es zu Webers Lebzeiten bereits weitgehend umgesetzt: Richter

1 Vgl. die jeweiligen Kapitel in den Uberblicksbanden von Held (2009), Schmidt (2019), Buch-
stein et al. (2021).

2 Zu Webers Einfluss auf Schumpeters Demokratiekonzept und dessen Nachwirkung in der
amerikanischen Politikwissenschaft siehe Medearis (2001: 113f.).

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

sieht schon in der Zeit um die Jahrhundertwende eine erhohte Akzeptanz der »Mas-
senpartizipationg, in der sich allgemeine Wahlen als »Standard einer »zivilisierten
Nation« (Richter 2017: 447) durchgesetzt haben. Ohne die »Massen« lasse sich
demnach »kein Staat mehr machen« (ebd.: 451).

Historisch betrachtet sah sich der »politische« Weber zwei Herausforderungen
ausgesetzt: Auf der einen Seite standen die machtvollen, zumeist konservativen bii-
rokratischen Strukturen des Kaiserreichs (vgl. Mommsen 1974b: 178ff., Puhle 1980:
29), auf der anderen die sozialistischen Bewegungen. Diese sahen sich von den Ent-
wicklungen der vergangenen Jahre gestirkt: Die auch in Europa nachwirkenden Er-
eignisse der Oktoberrevolution (vgl. Mommsen 1974b: 289), die Arbeiter- und Sol-
datenrite am Ende des Ersten Weltkrieges und auch der politische Bedeutungszu-
wachs der Sozialdemokraten (vgl. ebd.: 107ff.) machten die sozialistischen Krifte zu
einem zentralen Machtfaktor. Fiir Liberale* wie Weber folgt daraus, dass die Inte-
gration dieser als »Massen« wahrgenommenen Bevolkerungsteile in die demokra-
tischen Prozesse unvermeidlich ist, zugleich aber gewissen Beschrankungen unter-
liegen muss. Denn fiir Weber, der sich selbst biographisch, ideell und emotional als
Mitglied der biirgerlichen Klassen sieht (vgl. MWG 1/4: 568ff.), steht aufler Frage,
dass die politische Leitungsfunktion in Deutschland dem Birgertum zufille (vgl.
Mommsen 1974b: 325f.). Als »klassenbewusste[r] Bourgeois« (ebd.: 44) war es somit
in Webers Interesse, dessen politische Vorherrschaft in Deutschland zu begriinden
- wenn notig auch im Biindnis mit Unterstiitzung der »unteren Klassen« (vgl. MWG
1/4: 572, Mommsen 1974b: 108, 417). Dabei nehmen auch bei Weber Vorschlige und
Kritik von politischen Institutionen eine entscheidende Funktion ein und geben in
besonderer Weise Aufschluss iiber seine Positionierung zu den Bewegungen, Par-
teien, Tendenzen und Forderungen in der politischen Praxis.

Wie John Stuart Mill und Alexis de Tocqueville war auch Max Weber, selbst Sohn
eines nationalliberalen preuflischen Abgeordneten, in vielfiltiger Weise politisch
aktiv. Auch diese Aktivititen sprechen insgesamt dafiir, ihn in die liberale Tradition
einzuordnen: Zwar stand er Anfang der 1890er Jahre fiir kurze Zeit den Konservati-
ven nahe und war zeitweise Mitglied des »Alldeutschen Verbandsc, eines »aus An-
hingern der rechtsliberalen und konservativen Parteien zusammengesetzten Agi-
tationsverein[s]« (Breuer 2006: 113), der fiir einen deutschen Imperialismus eintrat.
Der Alldeutsche Verband war zudem fiir seine skeptische Haltung zur Demokra-
tisierung, insbesondere zu Forderungen nach dem allgemeinen Wahlrecht bekannt
(vgl. ebd.:113). Zugleich war Weber aber auch in dieser Zeit bereits Mitglied im »Ver-
ein fiir Sozialpolitik, einer akademischen Vereinigung, die fiir eine Politik der so-
zialen Reform warb, um einen Mittelweg zwischen Manchester-Liberalismus und
revolutionirem Marxismus aufzuzeigen (vgl. Beetham 198s: 18, Lindenlaub 1967a:

3 Die einschligige Begriindung der Einordung Webers in die liberale Denktradition findet sich
bei David Beetham (1985), siehe dazu auch Abschnitt1.1.

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber

2f.) und stand Friedrich Naumanns Vorhaben einer fortschrittlichen Sozialpolitik
nahe.* Weber vollzog damit im Laufe seines Lebens einen Wandel vom liberalkon-
servativen zum linksliberalen Politiker (vgl. Mommsen 1981: 103f.). Doch aus sei-
ner frithen Schaffensphase sind kaum Schriften zur Theorie der Demokratie be-
kannt, die er erst spiter ausformulierte. Erst als sich im Laufe des Ersten Weltkrie-
ges ein Ende der Monarchie andeutete und um die Zukunft des deutschen politi-
schen Systems gerungen wurde, brachte sich Weber als Autor von Debattenbeitri-
gen in die 6ffentliche Diskussion ein. Die meisten von Webers politik- und demo-
kratietheoretischen Schriften sind in diesem Zeitraum entstanden. Sie sind explizit
als Beitrige eines liberalen Wissenschaftlers im politischen Kampf um die »Neu-
ordnung« Deutschlands zu verstehen. Insbesondere mit einer Artikelserie in der
liberalen »Frankfurter Zeitung, auf die seine demokratietheoretisch bedeutsams-
te Schrift Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland zuriickgeht und of-
fentlichen Vortrigen wie Politik als Beruf versuchte Weber die Verfassungsbildung
zu beeinflussen. Zugleich engagierte er sich in der neugegriindeten (links)liberalen
»Deutschen demokratischen Partei«. Er hatte sogar die Chance auf den Einzug ins
Parlament, was jedoch an einem aussichtslosen Listenplatz scheiterte. Auferdem
nahm Weber als Gesandter einer Delegation am Rande der Friedensverhandlungen
in Versailles und als Sachverstindiger an den Beratungen um die Weimarer Verfas-
sung teil — wobei er die Durchsetzung eines personlichen Anliegens, des parlamen-
tarischen Enquéterechts, als Erfolg verbuchen konnte (vgl. Anter 2020b). Es geht al-
so bei Weber wie bei Alexis de Tocqueville und John Stuart Mill auch darum, ihre
Darstellungen und Begriindungen von Institutionenpolitik als Teil der politischen
Ideen- und Theoriengeschichte zu begreifen, die nicht im luftleeren Raum, sondern
vor dem Hintergrund politischer Auseinandersetzungen stattfindet.

In diesem Teil mochte ich zeigen, dass Weber sich zwar vordergriindig als
Fursprecher einer besonderen Form der Demokratisierung erweist, indem er fiir
allgemeine und gleiche Wahlen plidiert. Demokratisierung ist fiir Weber kein
Selbstzweck, sondern gilt in seinen Augen angesichts des Zeitgeists und dem sich
darin iduflernden gesellschaftlichen Fortschritt als geboten und unvermeidlich.
Demokratisierung soll als Gegenmittel zu den im modernen Staat (und besonders
im deutschen Kaiserreich) seiner Auffassung nach itbermichtigen biirokratischen
Apparaten beitragen,® die er fiir das »Gehiuse« der »Hérigkeit« (vgl. MWG 1/15:

4 Auf Naumann und seinen sozialreformerische »Nationalsozialen Verein« tibte er dabei we-
sentlichen Einfluss aus. Zu Naumann und Webers Einfluss auf ihn sowie ihren nicht unerheb-
lichen Differenzen sieche Mommsen (1974b: 132ff.).

5 Diese wurde als eine von zwei neuen liberalen Parteien gegriindet, siehe dazu Langewiesche
(2003: 99f)).

6 Breuervermerkt dazu, Webers »gesamte politische Theorie [sei] auf das Problem zugeschnit-
ten, wie man gentigend politische Energie erzeugen kann, um die Biirokratie im Status eines
blofRen Instruments zu halten und ihre repressive Eigendynamik einzudimmen« (1990: 20).

- am 13.02.2026, 09:38:1

187


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

464), das er seinerzeit diagnostiziert und prognostiziert hat, verantwortlich macht.
Dabei misstraut Weber jedoch der Urteilsfihigkeit der »unteren Klassen« bzw. der
»Massen« und insbesondere den politischen Ambitionen sozialistischer Bewegun-
gen und Parteien. Diese Parteien waren seinerzeit bereits einflussreiche politische
Akteure. Durch ihre breite Basis in der Bevolkerung, iiber die sie zu Zeiten We-
bers bereits verfiigten, war es aus liberaler Sicht — und so auch fiir Weber — nicht
mehr moglich, sie etwa durch Wahlrechtsbeschrinkungen in Schach zu halten.
Insgesamt war es Webers Ziel, in den Artikeln der spiten 1910er Jahre, die spiter
als seine wichtigsten demokratietheoretischen Schiften bekannt geworden sind,
den Fithrungsanspruch der biirgerlich-liberalen Klassen institutionenpolitisch zu
unterstiitzen und theoretisch zu begriinden.

Bevor diese Thesen anhand von Webers Uberlegungen zu einzelnen politischen
Institutionen untermauert werden, ist es erforderlich, zwei wichtigen Aspekten
bzw. Begriffen Aufmerksambkeit zu widmen. Erstens soll daher eine kurze Aus-
einandersetzung mit dem Begriff der Demokratie bei Weber erfolgen. Dieser wird
zunichst im Rahmen der Staats- und Herrschaftssoziologie vorgestellt, um die
Bedeutung von Demokratie in Webers politischer Soziologie zu erschlieRen. Die
Demokratie neigt nimlich dazu, sich einer klaren Einordnung in die bekannten
Typen »legitimer Herrschaft« zu entziehen. In diesem Zug wird auch — eine Abs-
traktionsebene itber der Analyse politischer Institutionen im spiteren Hauptteil —
das allgemeine Verstindnis von »Massen« und »Fithrung« bei Weber herausgear-
beitet. Zweitens wird auf dieser Grundlage Webers Begriff und Theorie politischer
Institutionen erarbeitet: Indem politische Institutionen fir die »Veralltiglichung«
des Charismas stehen, nehmen sie eine Schliisselfunktion fir die Verbindung von
»auferalltiglicher« charismatischer Herrschaft und einer dauerhaft zu etablieren-
den Demokratie ein. Dariiber hinaus gibt dieser Begriff politischer Institutionen
Aufschluss dariiber, in welcher Weise Webers theoretische Argumente auf die
politische Praxis und die sozialen Kimpfe seiner Zeit bezogen sind.

1 Webers Demokratietheorie

Esist ein Gesprich von Weber mit dem General Erich Ludendorff, dem »stillen Dik-
tator« (vgl. Kitchen 2019) in der Zeit des Ersten Weltkriegs iiberliefert, das am Rande
der Versailler Friedensverhandlungen im Mai 1919 stattgefunden haben soll. Weber,
der als Teil der Deutschen Delegation zu Beratungszwecken angereist war, suchte
zundchst das Gespriach mit Ludendorff, um ihn davon zu itberzeugen, sich in ei-
nem »Akt souveriner ethischer Selbstbehauptung« (Weber 1989: 662) der Nation als
politischer und militarischer Fithrer der Verantwortung vor einem internationalen
Gericht zu stellen und sich dazu den Ententemichten eigenstindig auszuliefern.
Wihrend Weber und Ludendorff diesbeziiglich keine Einigung fanden und Weber

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber

auch in weiterer Hinsicht von Ludendorffs Charakter enttiuscht war, erwiesen sich
ihre Positionen in Bezug auf die Demokratie als gar nicht so weit voneinander ent-
fernt:

»W/[eber].: In der Demokratie wahlt das Volk seinen Fithrer, dem es vertraut. Dann
sagt der Gewahlte: >Nun haltet den Mund und pariert.< Volk und Parteien diirfen
ihm nicht mehr hineinreden.

L[udendorff].: Solche sDemokratie< kann mir gefallen!

W/eber].: Nachher kann das Volk richten — hat der Fithrer Fehler gemacht —
an den Galgen mit ihm!« (MWG 1/16: 553)

Natiirlich muss man die Aussagekraft und den Wahrheitsgehalt der Zitate aus die-
sem Gesprich mit Vorsicht betrachten, besonders unter Beriicksichtigung der Ge-
sprichssituation, Webers Intention und der Tatsache, dass die Aufzeichnungen auf
Webers eigene Berichte von diesem Gesprich zuriickgehen und erst nachtriglich
»von Freunden aufgezeichnet« (Weber 1989: 664) wurden. Dennoch enthilt dieses
Zitat die Kernelemente von Webers Demokratietheorie, die unter dem Stichwort der
»plebiszitiren Fithrerdemokratie« bekannt geworden ist und die — unter den Bedin-
gungen der »Massendemokratie« und der zunehmenden Biirokratisierung der Poli-
tik — daraufausgelegt war, politischen Handlungs- und Entscheidungsspielraum zu
erhalten, indem sie per Wahl auserkorene Fithrungspersonlichkeiten ins Zentrum
riickte (vgl. MWG 1/15: 539). Es ist offenkundig, dass auch in diesem, oft als »elitis-
tisch« bezeichneten Demokratieverstindnis das Verhiltnis von Ermoglichung und
Einschrinkung von effektiver Partizipation des Volkes von zentraler Bedeutung ist.”
Zuvor sind jedoch die beiden Relevanzkriterien zu betrachten: Inwiefern war Weber
»Demokrat«? Und ist es angemessen, ihn der Theorietradition des Liberalismus zu-
zuordnen?

1.1 Max Weber: Ein liberaler Demokrat?

Weber hat sich in seiner Freiburger Antrittsrede zwar selbst als stolzes Mitglied der
biirgerlichen Klassen prisentiert (vgl. MWG 1/4: 568). Begrifflichkeiten wie die des
»Fithrers« und die den Biirgern fiir die Zeit zwischen den Wahlen verordnete Pas-
sivitdt lassen jedoch daran zweifeln, ob Weber der liberalen Theorietradition zu-
geordnet werden kann und seine politische Theorie das Pridikat »demokratisch«

7 Ein Beispiel ist Held, der Weber und Schumpeter als Vertreter eines »Competitive Elitism«
(2009: 125ff.) bezeichnet.

- am 13.02.2026, 09:38:1

189


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

verdient.® Die kontroverseste Diskussion zu dieser Frage in der Forschung zu den
politischen Aspekten des Werks von Max Weber und seines Begriffs des »Fithrers«
hat sich an der von Wolfgang Mommsen formulierten These entziindet,” Webers
Theorie der charismatischen Fithrerherrschaft habe dazu beigetragen, »das deut-
sche Volk zur Akklamation der Fithrerstellung Adolf Hitlers innerlich willig zu ma-
chen« (Mommsen 1959: 410). Weber habe die »liberale Lehre vom >Rechtstaat« [...]
einer schonungslos desillusionierenden Kritik« (ebd.: 390) unterzogen, die sich fiir
Antiliberale wie Carl Schmitt als anschlussfihig erwies (vgl. ebd.: 404). Doch auch
Mommsen ist weit entfernt davon, Weber deshalb aus der liberalen Tradition auszu-
klammern.” Vielmehr habe Weber die Gefahr des Umschlags der Fithrerdemokra-
tie in autoritire charismatische Herrschaft als gering eingeschitzt und aus diesem
Grund die Frage vernachlissigt, wie man diesen Umschlag verhindern konne (ebd.:
408f.). Ahnlich ist Weber auch fiir Beetham strikter Gegner der spiteren ideologi-
schen Kernelemente des Nationalsozialismus" gewesen, wenngleich sein institu-
tioneller Rahmen keine Garantie gegen die moglichen negativen Auswirkungen der
plebiszitiren Fithrerdemokratie bereitgestellt habe (vgl. Beetham 1985: 239).

Wenn Beetham auf Webers fehlende Bezugnahme auf demokratische »Werte«
verweist und damit den »demokratischen« Charakter seiner Theorie der parlamen-
tarischen Regierung infrage stellt, heifdt das auch fiir ihn nicht, dass Weber aus dem
Kreis der »Demokraten« ausgeschlossen werden sollte. Vielmehr sei er sogar auf ei-
ner Linie mit radikaleren Demokraten seiner Zeit gewesen — mit dem Unterschied,
dass Webers Befiirwortung der Demokratie nicht auf Prinzipien, sondern auf kon-
tingenten historischen Umstinden beruhte (vgl. ebd.: 102). Ahnlich argumentiert
Hacke, der Weber als einen der frithen Protagonisten der liberalen Demokratie vor-
stellt. Weber qualifiziere sich dafiir nicht in erster Linie als Verfechter klassischer
liberaler Werte, sondern als Firsprecher des Biirgertums als »gesellschaftlich und

8 Fiir Beetham ist Max Webers Theorie der parlamentarischen Regierung nicht als »demokrati-
sche Theorie« zu bezeichnen, weil Weber hier nicht auf klassische demokratische Werte Be-
zug nehme (vgl. Beetham 1985: 101f.). Bei Breuer (2006: 112) findet sich eine Aufzahlung der
weiteren Vorwiirfe, den demokratischen Charakter von Webers Theorie bezweifeln lassen.

9 Zuvor schon Karl Lowith (vgl. 1988: 413) und Lukacs (vgl. 1962: 649). Zur sogenannten »Momm-
sen-Lowenstein Kontroverse« auf dem Soziologentag 1964 siehe die Beitrdge von Eliaeson
(vgl. 2000: 144) sowie Beetham (vgl. 1985: 14). Bei aller Problematik dieses Konzepts, auf die
ich hier spater noch genauer eingehe, wird die These mittlerweile als widerlegt angesehen
(vgl. Anter 2020a: 61, ausfiihrlich 2014a).

10  AuRerdem hat er die oben genannte Formulierung in der Neuauflage von 1974 abge-
schwicht, siehe Funote 385.

b8 Beetham nennt hier Webers Ablehnung der Leugnung biirgerlicher Freiheiten, der politi-
schen Einflussnahme auf Wissenschaft, des Rassismus und des korporatistischen Staates
(vgl. Beetham 1985:101f.).

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber

kulturell hegemoniale[r] [...] Lebensform« (Hacke 2018: 56). Somit ist Mommsen zu-
zustimmen, der er ihn als einen »der bedeutendsten Reprisentanten des europii-
schen Liberalismus« (Mommsen 1974a: 21, vgl. Beetham 1985: 240) bezeichnet, der
sichauch inhaltlich zurecht als Mitglied des deutschen Biirgertums sah und sich mit
dessen Schicksal identifizierte. Dabei teilt Weber nicht den »naiven Fortschrittsop-
timismus« fritherer Liberaler (vgl. Mommsen 1974a: 21, Eliaeson 2000: 47f., Anter
2014b:192). Seine Haltung gegeniiber dem liberalen Rechtsstaat ist insgesamt »nicht
euphorisch« (ebd.: 197).

Wie schon das von Tocqueville und Mill weist Webers Verhiltnis zum Liberalis-
mus einige Ambivalenzen auf (vgl. ebd.: 122). So geht Weber hinsichtlich der sozi-
alpolitischen Aufgaben des Staates auf Distanz zu orthodox-liberalen Gesinnungs-
genossen. Im Sinne des Vereins fiir Socialpolitik, in dem er federfithrendes Mitglied
war, lehnt Weber anders als diese Autoren Eingriffe des Staates nicht definitiv ab
(vgl. ebd.: 122)." Nicht zuletzt aufgrund seiner Warnung vor der Bedrohung der in-
dividuellen Freiheit durch die Verwaltung ist Weber jedoch als liberal zu bezeich-
nen, und zwar in der Tradition Robert von Mohls, Alexis de Tocquevilles und John
Stuart Mills (Anter 2014b: 191f.). Hennis zufolge ist Weber dennoch kein Liberaler
im klassischen Sinne. Da er aufgrund seines geringen Interesses an Menschenrech-
ten und liberalen Werten iiberhaupt »nicht die mindesten Ahnlichkeiten mit libera-
lem Denken« (Hennis 1987: 217) aufweise, konne man ihn, »will man ihm unbedingt
ein Etikett geben, als Vertreter eines »voluntaristischem Liberalismus« (ebd.: 222)
bezeichnen. Ein solch origineller Liberalismus ist fiir Hennis am ehesten mit dem
»strange liberalism«* eines Alexis de Tocquevilles zu vergleichen — dessen »Seltsam-
keit« hinsichtlich demokratiepolitischer Fragen mit Blick auf die beiden zuvor in
dieser Arbeit betrachteten liberalen Autoren eher die Regel als die Ausnahme dar-
stellt (vgl. Kahan 1992, Femia 2001). Wenn Weber also mit gewisser Vorsicht als »Li-
beraler« gelesen werden kann, bleibt noch zu kliren, ob und vor allem in welcher
Weise Weber Demokrat war. Wie auch zuvor bei Mill und Tocqueville kommt es auch
bei Weber zunichst auf die besondere Prigung des Begriffs der Demokratie an. Des-
sen Bestimmung soll im Folgenden ausgehend von Webers Herrschaftssoziologie
erfolgen.

Fiir die einen »Verfechter radikaldemokratischer Vorstellungen« (Anter 2020:
59)," fiir die anderen Anhinger einer »autoritiren Fithrerdemokratie« (ebd.) — bei

12 Zuden Positionen des Vereins fiir Socialpolitik siehe Lindenlaub (1967a und 1967b).

13 Zum »strange liberalism« bei Tocqueville siehe Boesche (1981: 496) dieser Arbeit. Die »Selt-
samkeit« Webers bezieht sich hier wie bei auf Webers Abweichung von den liberalen Den-
kern seiner Zeit und nicht auf den Voluntarismus.

14 Hier geht es nicht um Bezugnahmen seitens heutiger »Radikaler Demokratietheorien« wie
bei Comtesse et al. (2019), sondern wahrscheinlich um eine AuRerung von Theodor Heuss
(vgl. Heuss 1963: 63).

- am 13.02.2026, 09:38:1

191


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

vielen Interpret:innen steht die Antwort auf die Frage, ob Weber ein Demokrat war,
bereits fest.” Dass die Positionen so unterschiedlich ausfallen, scheint in gewissem
Maf3e der Tatsache geschuldet, dass Weber »keine konsistente Demokratietheorie«
(Anter 2020: 59) entwickelt oder seine Uberlegungen zumindest nicht besonders de-
tailreich begriindet hat (vgl. Breuer 1998: 1). Fiir Webers Demokratietheorie gilt da-
her in besonderem Mafle, was fiir viele andere Aspekte seines »[flragmentarisch-
[...][flindlingshafte[n]« (vgl. Schénberger 2016: 159) Werkes gilt: Sie l4sst sich beson-
ders schwer entschliisseln. Da dies in Teilen darauf zuriickzufithren ist, dass Webers
Auflerungen iiber Demokratie meist in Form von Debattenbeitrigen gegen Ende des
Ersten Weltkriegs formuliert wurden, kann man sich der Frage nach dem demo-
kratischen Charakter von Webers Theorie von zwei Seiten nihern: tiber die Histo-
risierung (Wie demokratisch waren Webers politische Handlungen und 6ffentliche
Stellungnahmen?) und iiber die systematische Rekonstruktion (Inwieweit ist seine
Demokratietheorie »demokratisch«, und wie ertragreich ist sie fiir die Demokra-
tietheorie insgesamt?) (vgl. ebd.: 159). Der am genealogischen Verfahren orientierte
Weg, der hier verfolgt wird, nimmt Aspekte beider Verfahren auf.

Aus der historischen Perspektive ist festzustellen, dass Weber sich von einem
»liberzeugten Monarchisten zum Demokraten wandelte« (Anter 2020: 59): Spites-
tens seit seiner Amerikareise, die ihn in dieser Hinsicht stark beeinflusste, hat sich
Weber immer stirker zustimmend zu der Frage der Demokratisierung geiufSert'®
und sich damit unter vielen seiner Fachkollegen hervorgetan, die eine eher ableh-
nende Haltung zur Demokratie einnahmen (Vgl. Anter 2020a: 59). In seinem ers-
ten grofden Plidoyer fiir die Demokratisierung, dem Artikel Wahlrecht und Demokra-
tie in Deutschland, spottet Weber tiber die »Feigheit [...] des Biirgertums vor der De-
mokratie« (MWG 1/15: 347). Besonders die unproduktiven »Pfriindnerschichten«”,
bestehend aus den nicht in den wirtschaftlichen Produktionsprozess eingebunde-
nen Inhabern von Staatsimtern sowie den von Dividenden lebenden Rentiers (in
Webers Worten diffamierend »Couponschneider«, MWG 1/15: 353), hitten sich die-
se Feigheit zu Nutze gemacht, um die Demokratisierung — hier im Sinne eines all-
gemeinen und gleichen Wahlrechts — zu verhindern. Die Demokratisierung ist fiir
Weber nicht in erster Linie normativ witnschenswert, sondern werde aufgrund der
sich dandernden Gesellschaftsstruktur erforderlich:

15 Eine kurze Zusammenstellung derjenigen Autoren, die dies verneinen — meist analog zur
Infragestellung von Webers Zugehorigkeit zur liberalen Theorietradition — findet man bei
Breuer (1998:1).

16 Zur Entwicklung von Webers Haltung zur Demokratie vgl. Breuer (2006).

17 Weber versteht darunter die unterschiedlichen Einkommensquellen des Verwaltungsstabs,
wie die Versorgung »am Tisch des Herrn, Dienstland oder Steuereinkiinfte (vgl. MWG 1/23:
481).

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber

»Die sDemokratisierung< im Sinne der Nivellierung der stindischen Gliederung
durch den Beamtenstaat ist eine Tatsache. Man hat nur die Wahl: in einem bure-
aukratischen>Obrigkeitsstaat«mit Scheinparlamentarismus die Masse der Staats-
biirger rechtlos und unfrei zu lassen und wie eine Viehherde zu>verwalten<,—oder
sie als Mitherren des Staates in diesen einzugliedern.« (MWG 1/15: 396, Herv.i.0.)

Webers demonstrativer Enthusiasmus gegeniiber der Demokratie darf nicht dar-
tiber hinwegtiuschen, dass er die Demokratie nie aufgrund eines bestimmten ihr
zugewiesenen Eigenwerts verfochten hat. Vielmehr kann er, wie Lepsius es ausge-
driicke hat, als »instrumenteller Demokrat« (Lepsius 1990: 26) bezeichnet werden.
Die Demokratisierung ist fir ihn nicht ein politisch zu erkimpfender Selbstzweck
(vgl. MWG 1/15: 234)," sondern unumkehrbare Tatsache,” denn die »Massengesell-
schaft«ist fitr ihn Realitit geworden. Es gibt fiir Weber wie fiir Tocqueville und Mill
daher kein Zuriick in ein aristokratisches Zeitalter, das manche seiner Zeitgenossen
zu etablieren versuchen — zumindest nicht in Deutschland, das nicht wie England
eine »wirklich aristokratischel...] GrofSrentnerschicht« (MWG I/15: 381) aufweise.*®

Was seine eigenen Priorititen betrifft, stellt Weber klar: »[Ulber Demokratie
und Parlamentarismus stehen selbstverstindlich die Lebensinteressen der Nation«
(vgl. MWG 1/15: 435). Dementsprechend spricht er auch in seiner wichtigsten de-
mobkratietheoretischen Schrift Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland
von der aufenpolitischen Rolle Deutschlands als dem ihm »persénlich Wichtigs-
ten« (vgl. MWG 1/15: 435f.) Thema.*" Diesen Aspekt hat besonders Mommsen her-
vorgehoben. Deutschland habe als GroRmacht immer noch hinter anderen europdi-
schen Michten zuriickgestanden. Von der Demokratisierung versprach sich Weber
die Machtiibernahme des Biirgertums, die in diesem Zusammenhang dazu dienen
sollte, Deutschlands auflenpolitische Macht zu stirken (vgl. Mommsen 1974b: 132,
417).”* Hinzu kommt, dass auch die Lenkung des Staatsapparats fiir Weber wichti-
ger war als das Motiv, der Bevolkerung effektive Partizipation zu verschaffen: »Yet
here Weber was distinctive in regarding democratisation not so much as a means to
giving more power to the people, but rather as a means to providing more effective

18  Siehe dazu auch Anter (2014b: 89f.). Vertiefende Einblicke zum Wahlrecht gibt Kapitel 3.

19 Damit steht er wieder in bester liberaler Tradition: »Weber saw linked development of mass
democracy and party organizations as inevitable but without enthusiasm, much like Toc-
queville.« (Eliaeson 2000: 141)

20 In Deutschland sind es vor allem die ostdeutschen Junker und die examinierten Beamten,
die diese Anspriiche erheben. Fiir Weber sind beides »Plebejer« mit unverkennbaren Ziigen
einer »Parveniiphysiognomie« (MWG 1/15: 381f., Herv.i.0.).

21 Einschlagig zu Webers Nationalismus ist seine Freiburger Antrittsrede Der Nationalstaat und
die Volkswirtschaftspolitik (vgl. MWG 1/4).

22 Fur Georg Lukics sind Webers Demokratisierungsbestrebungen daher nicht mehr als eine
»technische Mafinahme zugunsten eines besser funktionierenden Imperialismus« (Lukacs
1962: 536, siehe auch ebd.: 528f).

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

political direction of the state apparat.« (Beetham 1985: 96) Die »wirkliche« Herr-
schaft liegt fiir Weber im modernen Staat nimlich in den Hinden der Beamten, die
»iiber alle unsere Alltagsbediirfnisse und Alltagsbeschwerden« (vgl. MWG 1/15: 451)
entscheiden. Breuer sieht daher »Webers gesamte politische Theorie [...] auf das Pro-
blem zugeschnitten, wie man geniigend politische Energie erzeugen kann, um die
Biirokratie im Status eines blofRen Instruments zu halten und ihre regressive Eigen-
dynamik einzudimmenc« (Breuer 1990: 20).

Angesichts des »unaufhaltsamen Vormarsches der Buerokratisierung« (MWG
1/15: 465£.) stellt sich fiir Weber somit die Frage, wie gewihrleistet werden konne,
diese »Ubermacht [...] in Schranken [zu] halten und sie wirksam [zu] kontrollieren«
(ebd.) oder wie Schonberger im Sinne Webers formuliert hat, Gegenentwurf zum
biirokratischen Prinzip zu sein und »punktuell die biirokratischen Fesseln [zu] 16-
sen« (Schonberger 2016:164). Wenn die eigentliche Herrschaft in der Hand der staat-
lichen Biirokratie liegt, dringt sich die Frage auf, welche Bedeutung der Demokratie
in Webers politischem Denken zufillt und was es konkret bedeutet, die »biirokrati-
schen Fesseln« zu 16sen. Damit komme ich zum zweiten Strang der Anniherung an
Webers Demokratietheorie: der systematischen Rekonstruktion.

1.2 Demokratie im Rahmen der Herrschaftssoziologie

Fir die Klirung von Webers Demokratiebegrift bietet sich ein Blick in seine Theo-
rie der Staats- und Herrschaftssoziologie an, die als zentraler Gegenstand seiner
politischen Soziologie gilt (vgl. ebd.: 160).® Der Staat ist fiir Weber in erster Linie
ein »auf das Mittel der legitimen (das heif3t: als legitim angesehenen) Gewaltsam-
keit gestiitztes Herrschaftsverhiltnis von Menschen itber Menschen« (vgl. MWG 1/17:
159f., Herv.i.0.). Herrschaft ist somit fiir Weber immer an Legitimitit gebunden,
wobei Legitimitit ein rein deskriptiver Begriff ist.** Er unterscheidet den Begriff
der Machtvon dem in seinen Augen viel praziseren Begriff der Herrschaft. Wahrend
Macht alle denkbaren Konstellationen umfasse, in der ein Einzelner einem anderen

23 Zur zentralen Bedeutung der Staatssoziologie Webers sowie auch deren Unabgeschlossen-
heit siehe Anter (2014b: 11f)).

24 Webers Wissenschaftsverstindnis zufolge wire es unzuldssig, Aussagen wissenschaftlicher
Natur dariiber treffen zu wollen, ob eine Ordnung auch im normativen Sinne »legitim« ist.
Dies wiirde voraussetzen, Normen und |deale aufzustellen, was Weber als Aufgabe der Wis-
senschaft ablehnt (vgl. MWG 1/9: 146). In Bezug auf die Legitimitat geht es Weber darum,
zu zeigen, wie sie hergestellt wird, also welche Legitimititsanspriiche erfolgreich sind und
warum. Entgegen oftmals verkurzter Darstellungen geht Weber nicht davon aus, dass eine
»Werturteilsfreiheit« moglich wire. Vielmehr seien auch wissenschaftliche Auseinanderset-
zungen immer durch entsprechende Werturteile (vor-)gepragt (vgl. MWG 1/9: 149). Anstatt
die Freiheit von Werturteilen in der Forschung zu behaupten, sollten Wissenschaftler diese
vielmehr reflektierend darlegen (vgl. MWG 1/9: 156).

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber

seinen Willen aufzwingen konne, grenze der Begriff der Herrschaft diese auf die
Konstellation ein, in der eine Person einen Befehl erteile und davon ausgehen kon-
ne, dass sich andere diesem wahrscheinlich fiigen wiirden (vgl. MWG 1/23: 210f.).
Der Begriff bezeichnet also zunichst nichts weiter als »die Chance, Gehorsam fiir
einen bestimmten Befehl zu finden« (vgl. MWG 1/22-4:726). Hierbei ist zu betonen,
dass der Herrschaft bei Weber immer ein voluntaristischer Aspekt innewohnt, da es
sich um eine soziale Beziehung handelt: Herrschaft werde nicht einfach ausgeiibt,
sondern sei darauf angewiesen, als legitim anerkannt zu werden (vgl. MWG 1/23:
450).%¢

Weber unterscheidet zwischen drei Typen legitimer Herrschaft.”” Er spricht da-
bei von »Legitimititsgriinden, also von Griinden, die konstitutiv dafir seien, dass
Menschen an die Legitimitit von Herrschaft glauben (vgl. MWG 1/22-4: 726): Die Le-
gale Herrschaft beruhe auf der Setzung positiven Rechts: »Gehorcht wird nicht der
Person, [...] sondern der gesatzten Regel« (MWG 1/22-4: 726, Herv.i.0.), wobei auch
die befehlenden Personen selbst dieser Satzung gehorchen — »reinster Typ«derlega-
len Herrschaft sei die biirokratische Herrschaft. Die traditionelle Herrschaft hingegen
beruhe auf dem »Glauben an die Heiligkeit der von jeher vorhandenen Ordnungen
und Herrengewalten« (MWG 1/22-4:729). Fiir sie sei eine Kombination aus traditio-
neller Begriindung der Legitimitit und unbeschrinkter Willkiir des so legitimierten
Herrschers charakteristisch (vgl. MWG 1/22-4: 729f.). Die charismatische Herrschaft
schlieRlich ist Weber zufolge ebenfalls an eine konkrete Person gebunden, wird aber
nicht traditionell begriindet. Hier liege der Legitimitit des Herrschers die persén-
liche Hingabe seiner Gefolgschaft zugrunde. Dieser verschaffe sich durch »magi-
sche Fihigkeiten, Offenbarungen oder Heldentum, Macht des Geistes und der Re-
de« (MWG 1/22-4:734ff.) eine Position, die des Alltags enthoben und damit in stirke-
rem Maf3e als die anderen auf die (freiwillige) Anerkennung durch die Untergebenen
angewiesen sei.

Wie ist es nun moglich, in diese Staatssoziologie die Demokratie zu etablieren,
die auf den ersten Blick inkompatibel mit einem so illusionslosen Herrschafts- und

25  »Politik«ist wiederum fiir Weber in diesem Zusammenhang das »Streben nach Machtanteil«
im Staate oder die Beeinflussung des Machtverhiltnisses zwischen Staaten (vgl. MWG 1/17:
159).

26  Weberbetont, dass zwar ein Mindestmafd an »Gehorchen wollen«unabdingbar fiirjede Herr-
schaft ist, aber letztere sich bei der Sicherung ihres Fortbestands nicht darin erschopft. Fiig-
samkeit konne auch »geheuchelt« oder aus Schwéche hingenommen werden. Was zihlt, ist
die Geltung ihres Legitimitatsanspruchs (vgl. MWG 1/23: 450).

27  Weber erwog offenbar im Jahre 1917 flir kurze Zeit, einen vierten demokratischen Typ der Le-
gitimitat einzufiihren, wie ein Bericht iiber einen Vortrag iber »Staatssoziologie« nahelegt.
Spater nimmt er diesen Gedanken jedoch nicht mehr auf. Im zwei Jahre spater gehaltenen
Vortrag Politik als Beruf sowie in der Endfassung der Herrschaftssoziologie von 1920 ist wie-
der nur von drei Legitimitatstypen die Rede (vgl. Breuer 1994: 176), siehe auch Fufinote 302.

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

Machtfokus erscheint? Oder anders gesagt: Wie muss Weber den Begriff der Demo-
kratie gestalten, um ihr auch in seiner Herrschaftssoziologie einen Platz geben zu
konnen? Breuer, der Webers Demokratietheorie von der Seite der Herrschaftssozio-
logie ausgehend liest, liefert iiberzeugende Einwinde gegen jene Kritiken, die eine
rein antidemokratische Lesart Webers anbieten (vgl. Breuer 2006: 119ff.). So habe
Weber sich in seinen politischen Schriften und Aktivititen an vielen Stellen als Be-
fiirworter und Verfechter der parlamentarischen Demokratie gezeigt. Dabei hebt
er hervor, dass Webers demokratietheoretische Uberlegungen fiir ihn selbst nicht
vorrangig waren: Webers wissenschaftliches Interesse habe nicht der »Demokra-
tie«, sondern der »Herrschaft« und ihrer Legitimitit gegolten. Entscheidend sei da-
bei, dass es bei Webers Herrschaftssoziologie gerade nicht die Intention gewesen
sei, normative Kriterien zu liefern, die etwa dabei helfen sollten, die Angemessen-
heit bestimmter Herrschaftskonstellationen zu beurteilen (vgl. Breuer 1998: 2). We-
ber ziele vielmehr darauf ab, eine maoglichst wertneutrale Begriffsstruktur anzubie-
ten, die fiir empirische soziologische und politische Studien anschlussfihig sei (vgl.
ebd.: 2). Da die Typen legitimer Herrschaft auf eben solche Herrschaftsbeziehun-
gen ausgerichtet seien, die auf Befehl und Gehorsam beruhen, konne »Demokratie«
keinen dieser Typen darstellen (vgl. ebd.: 2f.).

Dennoch greift Weber die Demokratie in der Herrschaftssoziologie im Kapi-
tel zur »charismatischen Herrschaft« und ihrer »Umbildung« auf. Den Charisma-
begriff ibernimmt er dabei aus seinen religionssoziologischen Studien: Charisma
spielt hier bei der Entstehung der Religionen eine Rolle und bezeichnet zunichst je-
ne»aufleralltiglichen Krifte« MWG I/22-2:122), die einem bestimmten Objekt oder
einer Person anhaften — der »Zauberer« etwa gilt als der »dauernd charismatisch
qualifizierte Mensch im Gegensatz zum Alltagsmenschen« (MWG 1/22-2:124). Auch
in der Herrschaftssoziologie sieht Weber das Charisma durch seine Aufleralltig-
lichkeit gepragt, hier im Gegensatz zur stetigen traditionalen und biirokratischen
Herrschaft (vgl. MWG 1/22-4: 463f.). Damit steht das Charisma ebenso im Gegen-
satz zu »biirokratischer Amtsorganisation« (MWG 1/22-4: 462) wie zum »planvollen
rationalen Geldgewinn« (MWG 1/22-4: 464), die den modernen Alltag prigen wiir-
den. Es besitzt fiir Weber gar einen »revolutioniren, alle Rangordnung der Werte
umbkehrenden, Sitte, Gesetz und Tradition umstofienden« (MWG 1/22-4: 483) Cha-
rakter. Dabei weise charismatische Herrschaft eine besondere Labilitit auf, weil sie
stets auf »Bewihrung«, d.h. auf die Anerkennung ihrer AufReralltiglichkeit ange-
wiesen sei: Der charismatische Herrscher s mufl Wunder tun, wenn er ein Prophet,
Heldentaten, wenn er ein Kriegsfithrer sein will« (MWG 1/22-4: 466). Seine Macht
beruhe damit im Wesentlichen auf der Anerkennung durch die Beherrschten (vgl.
MWG I/22-4: 467).

In der Sekundirliteratur vertreten Anter und Breuer gegen Mommsen (vgl.
1974b:313) und Zingle (vgl. 1988: 47) die Position, dass die legal-rationale Herrschaft
sich im modernen Staat als »ungleich stirker« im Vergleich zur charismatischen

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber

(und traditionalen) Herrschaft erwiesen und sich deshalb durchgesetzt habe (vgl.
Anter 2014b: 79).2% So kénne »charismatische Herrschaft im modernen Staat nur
noch auf einer Schwundstufe existieren« (Anter 2014b: 77). Diese »Schwundstufe«
konne in der Umwandlung von reinem Charisma in das sogenannte Amtscharisma
als »der Glaube an die spezifische Begnadung einer sozialen Institution als solcher«
(MWG 1/22-4: 527) bestehen, die mit der Legalisierung der Herrschaft einhergehe
(vgl. Anter 2014b: 77). Die »Demokratie«, insbesondere die Form der Demokra-
tie, die Weber favorisiert, enthilt jedoch ein stirkeres Element charismatischer
Herrschaft als das Gesamtgebilde des modernen Staates, das Breuer und Anter vor
Augen haben. Thnen geht es im herrschaftssoziologischen Sinne um die »legitimi-
tatsstiftende Wirkung« der Herrschaftstypen in Bezug auf den modernen Staat. In
Bezug auf den Begriff der Demokratie ist der Schwerpunkt, wie ich im Folgenden
argumentieren werde, niher an der charismatischen Form, die demokratisch »um-
gedeutet wird«: Demokratie kommt demnach in Webers Herrschaftssoziologie an
der Stelle” ins Spiel, wo sich fiir die charismatische Herrschaft das »Nachfolge-
problemc stellt, etwa beim unausweichlichen Verschwinden des charismatischen
Herrschers durch Tod oder Verlust der charismatischen Fihigkeiten. Wenn die
charismatische Herrschaft auf diese Weise verstetigt werden solle, biifie sie ge-
zwungenermafen ihren aueralltiglichen Charakter ein (vgl. MWG 1/23: 497f.) und
miisse in Formen der Alltagsherrschaft legaler oder traditionaler Art iibergehen
(vgl. MWG 1/23: 507f.). Demokratie stellt Weber demzufolge als einen Sonderfall
bei der Regelung des »Nachfolgeproblems« charismatischer Herrscher dar: Sie
entspreche einer »antiautoritiren Umdeutung« des charismatischen Legitimi-
tatsprinzips. Wahrend bei der herkommlichen charismatischen Herrschaft die
Beherrschten dem Herrscher Anerkennung »schulden« wiirden, ist es bei dieser
Form, fiir die Weber auch an einer Stelle den Begriff »demokratische Legitimitdt«*°
verwendet, umgekehrt: Die Anerkennung durch die Beherrschten per Wahl ist hier

28  Der Begriff der»legal-rationalen Herrschaft« setzt sich zusammen aus dem Typus der legalen
Herrschaft und der rationalen Herrschaft, wie sie sich laut Breuer im burokratischen Verwal-
tungsstaat realisiert, in dem formale Regeln die Struktur und Handlungskompetenzen der
einzelnen Organe definieren. Die »rationale Biirokratie« ermégliche damit eine »Program-
mierung« des gesamten Staatsapparates, ohne dass dafiir »externe Stiitzen« wie die Denk-
muster und Glaubenssitze, derer charismatische und traditionale Herrschaft bedurfen, not-
wendig waren (vgl. Breuer 1990: 16f.).

29  Es handelt sich hier um den posthum veroffentlichten Aufsatz Die drei reinen Typen der legiti-
men Herrschaft den Breuer wie die letzte Fassung der Herrschaftssoziologie um 1919/20 da-
tiert (vgl. Breuer 2006: 121).

30 Dieser Ausdruck dient Weber hier nur der Illustration. Weder im Aufsatz Die drei reinen Typen
der legitimen Herrschaft noch in der Herrschaftssoziologie ist Demokratie ein eigenstindiger
Typ legitimer Herrschaft, wie in Fufinote 298 dargelegt wurde.

- am 13.02.2026, 09:38:1

197


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

die notwendige Voraussetzung der Legitimitit des Herrschers (vgl. MWG 1/22-4:
737).

Weber unterscheidet dabei, wie Breuer herausgearbeitet hat, zwischen drei Ty-
pen der Demokratie (vgl. Breuer 2006:126).%" Zunichst nennt er die unmittelbare De-
mokratie, wie sie in den antiken griechischen Stadtstaatenvorzufinden sei. Hier wer-
den die Verwaltungspositionen Weber zufolge im Turnus per Wahl oder Los verge-
ben, wobei prinzipiell alle Mitglieder des Gemeinwesens dazu berechtigt sind, sie
einzunehmen. Diese Form greift er spiter nicht mehr auf, da sie nur auflokaler Ebe-
ne und in hinsichtlich ihrer Mitglieder sehr begrenzten Gemeinwesen vorkommen
konne (vgl. MWG 1/22-4: 140). Weber grenzt in der Herrschaftssoziologie die bei-
den anderen Formen der modernen »Massendemokratie« von der antiken »unmit-
telbaren Form« ab. Unter den Bedingungen der »Verwaltung von Massengebilden«
(MWG 1/22-4: 144) verindere sich notwendigerweise der Begriff der Demokratie so
stark, dass es »widersinnig ist, hinter jenem Sammelnamen Gleichartiges zu su-
chen« (MWG 1/22-4:144, vgl. Breuer 2006:116f.). In modernen Flichenstaaten kénne
Demokratie also entweder als reprisentative Demokratie oder als (plebiszitire) »Fiih-
rerdemokratie« vorkommen — wobei stets Misch- und Ubergangsformen zwischen
allen drei Typen vorstellbar seien.’” Wihrend bei der reprisentativen Demokratie in
ihrer reinen Form die Wahl der Leitung im Staat durch das Parlament vollzogen wer-
de (MWG 1/23: 582), wihle das Volk in der plebiszitdren »Fithrerdemokratie« seinen

t.33 Letztere ist fiir Weber eine Unterart der charismatischen Herr-

»Fithrer« direk
schaft (vgl. MWG 1/23: 535) — mit der Einschrinkung, dass das Charisma nur noch
im kurzlebigen Moment der »Massenwahlen« wirksam ist (vgl. MWG 1/22-4: 558).
Wenn Demokratie zwar selbst kein eigener »Typ« legitimer Herrschaft ist, hat
sie also trotzdem einen festen Platz in Webers Herrschaftssoziologie. In Bezug auf
den modernen Staat, dem sie — mit Ausnahme der »unmittelbaren Demokratie« —
zugeordnet ist, kann Anter und Breuer zugestimmt werden, dass hier die legale Le-
gitimitdt im Mittelpunkt steht. Weber geht es aber in den spiten politischen Schrif-
ten auch in normativer Hinsicht darum, das »Recht der unmittelbaren Fithrerwahl«
(vgl. MWG 1/16: 223) ins Zentrum der »Magna Charta der Demokratie« (MWG 1/16:
223) zu stellen. Im Moment dieser »Fithrerwahl« dominiert wiederum das charisma-
tische Prinzip und steht damit im Zentrum von Webers Demokratietheorie, die in
der Auslese des politischen Fithrungspersonals durch allgemeine Wahlen besteht.>*

31 In friheren Fassungen ging Breuer (1994, 1998) noch von vier Typen aus.

32 EinBeispiel wire die plebiszitar-reprasentative Regierung (vgl. MWG 1/23: 583).

33 Siehe MWG 1/23: 533. In Kapitel 7 gehe ich ndher auf die Institution des Reichspréasidenten
ein.

34  Mommsen zufolge hat Weber das Prinzip der Volkssouveranitit durch das Prinzip der »Fiih-
rerwahl« ersetzt und damit darauf verzichtet, »auch nur einen ideellen Kern der klassi-
schen demokratischen Lehre in die moderne Massendemokratie hintiberzuretten« (Momm-
sen1974b: 421).

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber

1.3 »Fiihrer« und »Massen« in der Demokratie

Bei der »plebiszitiren Fithrerdemokratie« spielt das Verhiltnis von »Masse« und
»Fithrern« sowie ihren jeweiligen sozialen und politischen Trigerschichten eine
hervorgehobene Rolle. An diesem Verhiltnis entscheidet sich in erster Linie, in
welchem Grad Webers Demokratietheorie effektive Partizipation tiberhaupt er-
moglichen kann: So ist es moglich, dass der »Fithrer« eine mehr oder weniger
autoritire Funktion ausiibt, wie auch die Rede von den »Massen« sowohl eine rein
deskriptive politische Formerscheinung als auch ein abwertendes Urteil sein kann.
Einen ersten Einblick in das Verhiltnis von »Fithrer« und »Massen« kann der Be-
griff der »Demagogie« verschaffen. Wenn Weber von »Demagogen« spricht, hat er
zunichst die griechische Antike im Blick, wo die in der Rede begabten Personlich-
keiten sich mit dieser Fihigkeit Zugang zu denjenigen Amtern verschafften, die per
Wahl vergeben wurden. In der modernen Demokratie sei dieser Politikertyp jedoch
ebenfalls bereits vorherrschend, wenngleich er sich auch stirker der Schrift als der
Rede bediene (vgl. MWG 1/17: 191). Insbesondere die Demokratisierung habe diese
Entwicklung vorangetrieben. Weber teilt die Diagnose jener von ihm abschitzig
bezeichneten »Literaten, die bei fortschreitender Demokratisierung davor war-
nen, dass nun derjenige als Sieger der Wahlen hervorgehe, »der in den Mitteln der
Umwerbung der Massen am unbedenklichsten ist« (MWG 1/15: 535). Er distanziert
sich allerdings von der negativen Bewertung: In Zeiten der »Massendemokratie«
gehoren Demokratisierung und Demagogie fiir ihn unweigerlich zusammen, da
»die Massen nicht mehr als rein passives Verwaltungsobjekt behandelt werden
konnen, sondern in ihrer Stellungnahme aktiv irgendwie ins Gewicht fallen« (vgl.
MWG I/15: 537) miissen.

Um dieses »irgendwie« zu spezifizieren, das schon erste Zweifel an Webers
Einschitzung der Kompetenz der »Massen« nihert, fithrt er den Begriff des »Césa-
rismus« ein. Formal bezeichnet dieser erst einmal nur die »unmittelbare [...] Wahl
des Staats- oder Stadthauptes« (MWG 1/15: 394), enthilt aber auch Aspekte des Ver-
hiltnisses von zu wihlenden »Fithrern« und wihlenden »Massen«.>* Weber pladiert
im Artikel Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland fiir eine »cdsaristische
Wendung der Fithrungsauslese«, in der der politische »Fithrer« »das Vertrauen und
den Glauben der Massen an sich und also seine Macht mit massendemagogischen
Mitteln gewinnt« (vgl. MWG 1/15: 539, Herv.i.0.).>® Bezeichnend ist hier, dass Weber

35  »Caesarism refers to a method for the continuous exercise of power« (Eliaeson 2000: 140,
Herv.i.0.). Cdsar ist damit eine exklusivere Kategorie als der plebiszitire Fiihrer, dieser kann
es aber werden, wenn er die Unterstiitzung des Volkes hat und erfolgreich regiert (vgl. ebd.:
140).

36  Dieses Verhiltnis erstreckt sich sogar bis hin zu den Abgeordneten im Parlament: »Die ganze
breite Masse der Deputierten fungiert nur als Gefolgschaft fiir den oder die wenigen»leaders,

- am 13.02.2026, 09:38:1

199


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

die Funktion der politischen Initiative im Sinne des Vorschlags fiir die Fithrungs-
position ausschlieflich auf Seiten der politischen »Fithrer« verortet. Er bringt dies
folgendermafien auf den Punkt: »Denn nicht die politisch passive -Masse« gebiert
aus sich den Fithrer, sondern der politische Fithrer wirbt sich die Gefolgschaft und
gewinnt durch >Demagogie« die Masse.« (MWG I/15: 547)* Auch der inhaltliche
politische input soll bei Weber ganz dem politischen »Fithrer« zufallen: Anstatt
von einem politisches Programm iiberzeugt zu werden, liege die Basis fiir die
Gewinnung der Gefolgschaft in deren Motiv, dem Fithrer »in gliubiger personlicher
Hingabe« (MWG 1/17: 204) zu folgen. Mit dieser Fokussierung auf den politischen
»Fithrer« bei gleichzeitiger Marginalisierung der effektiven Partizipationsmoglich-
keiten der »Massen« in diesem Verhiltnis geht fiir Weber eine »Emotionalisierung«
von Politik einher.*® Weber nimmt damit eine originelle Neubewertung emotionaler
Praktiken in der Demokratie vor (vgl. Jérke 2011: 3024T.).

Diese Emotionalisierung driickt sich insbesondere in Webers Beschreibungen
der Wahlkimpfe aus. Fiir diese gelte: Je mehr Wirkung auf die »Masse« man beab-
sichtige, desto kleiner werde die Bedeutung des Inhalts der Agitation (vgl. MWG
1/22-4: 506) — zugleich wachse aber die Bedeutung ihrer Finanzierung. In den USA
kostet ein Wahlkampf Weber zufolge bereits »etwa so viel wie ein Kolonialkrieg«
(MWG 1/22-4:505). Den im Wahlkampfbesonders erfolgreichen Politiker Gladstone
bezeichnet Weber diesem Bild entsprechend als »Diktator des Wahlschlachtfeldes«
(MWG 1/17: 209). Triger der Emotionalisierung sind fiir Weber aufgrund ihrer An-
falligkeit ohne Zweifel die »Massen«.>® Die Subsumierung der Biirger unter dem Be-
griff der »Massex, die nur durch emotionale Ansprache zu gewinnen sei, impliziert,
dass er ihnen die Kompetenz abspricht, sich auf verniinftige Weise mit inhaltlichen
politischen Fragen auseinanderzusetzen. Dementsprechend sieht Weber auch die
»Gefahr [...] des starken Vorwiegens emotionaler Elemente in der Politik« (MWG 1/15:
549, Herv.i.0.) mit der der modernen »Massendemokratie« untrennbar verbunden.

welche das Kabinett bilden[,] und gehorcht ihnen blind, so lange sie Erfolg haben. [..] Dieser
»casaristische« Einschlag ist (in Massenstaaten) unausrottbar.« (vgl. MWG I/15: 483, Herv.i.O.)

37  Laut Sven Eliaeson liegt genau darin der elitistische Aspekt von Webers politischer Theorie:
»Weber’s élitism is, therefore, reflected in his views on leadership; these charismatic heroic
personalities should not interpret the will of the people, they should rather create, or impose,
it.« (Eliaeson 2001: 55, Herv.i.0.)

38  »Bemerkenswertist, dass Weber zu einem positiven Verstandnis dieser Praktik und auch der
von ihr bewirkten Emotionalisierung der Politik gelangt« (Jérke 2011: 281). Zur »Emotionali-
sierung der Politik« bei Weber siehe auch Heins (1999, 2002).

39  Damitschliefit Weber an einen bereits bestehenden Diskurs an, der insbesondere von Gust-
ave Le Bon gepragt wurde. Dieser verarbeitete unter anderem seine Erfahrungen wihrend
der Pariser Commune in seiner »Massenpsychologie« (vgl. Le Bon 1982) und legte damit den
Grundstein fiir simtliche spitere abwertende und exkludierende AuRerungen gegeniiber
den »Massen«

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Max Weber

Das ist fiir ihn jedoch im Gegensatz zu einigen Zeitgenossen kein Argument dafiir,
gegen die Demokratisierung anzukimpfen. Gegen den Vorwurf, die Demokratisie-
rung wiirde ausschliefilich die irrationalen »Masseninstinkte« bedienen, bemerkt
Weber lapidar, dass die Politik unter dem Klassenwahlrecht des Kaiserreichs »an
Einfluf} rein personlicher emotionaler und irrationaler Stimmungen der Leitung
jedenfalls jeden Rekord hilt« (MWG 1/15: 391).° Fiir die (deutsche) Monarchie und
die »Massen« gelte gleichermafen, dass sie »nur bis itbermorgen« denke und ih-
nen der zum Betreiben erfolgreicher Politik »kithle und klare Kopf« (MWG I/15:549)
fehle. Diese Fihigkeiten seien erforderlich, um eine geordnete Politik zu etablieren,
was Weber in dieser Hinsicht als Ziel ausgibt. Die »Massex, die entgegen Webers
Vorhaben eine unorganisierte »Demokratie der Strafle« (MWG 1/15: 550) betreibe,
assoziiert er dagegen vor allem mit den sozialistischen Bewegungen der »unteren
Klassen«. Angesichts der Januarstreiks von 1918, die als Reaktion auf eine Hungers-
not, die Arbeitsbedingungen und die deutsche Kriegspolitik stattfanden, bemerkt
Weber: »Wir haben in Deutschland Demagogie und Pobeleinfluss ohne Demokratie, viel-
mehr: wegen des Fehlens einer geordneten Demokratie.« (MWG 1/15: 538, Herv.i.0.)¥

Neben den institutionellen Einrichtungen, die die »Ordnung« der Demokratie
herbeifithren sollen, stellt die Figur des politischen »Fithrers« — bzw. einer Mehr-
zahl politischer »Fithrer« — bei Weber das Gegenkonzept zur »Masse« dar. Fiir Weber
sollten politische Entscheidungen durch méglichst kleine Gremien getroffen wer-
den (vgl. MWG 1/15:549), denn nur diese kénnten »wirklich politische Entscheidun-
gen in hochgespannter Lage beratend vorbereiten« (MWG 1/15: 493, Herv.i.O.). Das
hat auch einen Einfluss auf die zu bevorzugende institutionelle Struktur, die auf die
Auslese von Wenigen und im besten Fall eines Einzelnen abzielt:

»Aber: dafk gerade die grofien Entscheidungen der Politik, auch und gerade in der
Demokratie, von Einzelnen gemacht werden: dieser unvermeidliche Umstand be-
dingtes, dafd die Massendemokratie ihre positiven Erfolge seit den Zeiten des Pe-
rikles stets erkauft durch starke Konzessionen an das cisaristische Prinzip der Fiih-
rerauslese.« (MWG |/15: 540, Herv.i.0.)

Die Eignung der politischen »Fithrer« fiir diese Rolle konne nur im »politischen
Kampf« — entweder dem Wahlkampf oder der Auseinandersetzung im Parla-

40  Auch aufanderer Ebene gibt Weber Entwarnung. Zum Beispiel gewidhrleiste die Einbindung
der »Massenfiithrer«in Parlamentsarbeit, dass sie »sich den festen Rechtsformen des Staats-
lebens einfligen und daf? sie nicht rein emotional, also lediglich nach den im tiblen Sinne
des Wortes sdemagogischen<Qualitaten, ausgelesen werden« (MWG I/15: 549). Das verweist
einmal mehr auf die zentrale Funktion politischer Institutionen, hier des Parlaments.

41 Die Formulierung der»geordneten«oder»modifizierten« Demokratie ist bereits von Tocque-
ville und Mill bekannt und verweist ebenfalls auf die Zentralitat der politischen Institutiona-
lisierung.

- am 13.02.2026, 09:38:1

201


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

ment - festgestellt werden (vgl. MWG 1/15: 518, 537).** Die Fihigkeiten, in diesen
Kampf einzutreten und in ihm bestehen zu konnen, hat fir Weber aber auch
soziale Voraussetzungen. Auch wenn das Kriterium der »Abkémmlichkeit«, also
nicht einem Beruf nachgehen zu miissen, der einen zeitlich bindet, aufgrund der
wachsenden Bedeutung der »von der Politik« lebenden Berufspolitiker an Einfluss
eingebiifdt hat, sind es fiir Weber wie schon bei Tocqueville die Advokaten, die —
»im Kampf und in der wirksamen Vertretung einer Sache durch Kampf geschult«
(MWG 1/15: 502, Herv.i.0.) — in besonderer Weise fiir die Ubernahme politischer
Fithrungsfunktionen geeignet sind. Die dadurch erlangte Fihigkeit zu Fithrung
und Verantwortung unterscheide sie von den »besoldete[n] Parteibeamte[n] und
Interessenvertreter[n]«, bei denen »echtes politisches Fithrertum« (MWG 1/15: 502)
nur Ressentiment hervorrufe. Das politische Fithrungspersonal wird damit fiir ihn
aus den biirgerlichen Klassen rekrutiert.

Weber steht in der Reihe vieler anderer seiner liberalen Zeitgenossen, die
aufgrund ihrer Skepsis gegeniiber dem Urteilsvermdgen der »Massen« fiir Herr-
schaftsmodelle plidieren, »in denen politisierte biirgerliche Elitemerkmale auf
den eigenen Fithrungsanspruch deuteten« (Albertin 1972: 235). Ob bei der Wahl des
politischen »Fithrers«, der miafligenden Wirkung einer organisierten Partei oder
den Funktionen des Parlaments: Bei der Frage nach der Einhegung der als irrational
verstandenen »Massen« versprechen politische Institutionen eine zentrale Rolle
zu spielen. Bevor die einzelnen institutionellen Vorschlige Webers in den Blick
genommen werden, mochte ich auf diesen zentralen Wert politischer Institutio-
nen in Webers politischer Theorie eingehen, die ihnen vor dem Hintergrund der
Herrschaftssoziologie zukommt.

2 Die Institutionalisierung der Demokratie zwischen aristokratischem
Staat und sozialistischen »Massen«

Die Untersuchung von Webers Institutionenpolitik erfordert einen Einblick in den
institutionentheoretischen Hintergrund seiner Auflerungen, schlieflich gilt er all-
gemein als wichtiger Stichwortgeber fiir die soziologische Institutionentheorie.*
Lepsius etwa bezeichnet Webers gesamte Soziologie als Institutionenanalyse, mit
der er die Grundlage fiir eine gesamtgesellschaftliche Institutionenanalyse geschaf-
fen habe (vgl. Lepsius 1990: 7, 53). Weber gehe in seiner Betrachtung von Institu-
tionalisierungsprozessen davon aus, dass »Leitideen [...] durch ihre Institutiona-
lisierungen zu Verhaltensgeboten konkretisiert« (Lepsius 2016: 14) werden, die in

42 Die Fiihrerauslese in politischen Institutionen wird insbesondere in den Abschnitten 4.2 und
5.2 ndher betrachtet.
43 Furein Beispiel fiir die heutige Anwendung siehe Stachura et al. (2009).

- am 13.02.2026, 09:38:1


https://doi.org/10.14361/9783839409954-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

