Sich uber die Grenzen
des Erkennenkonnens orientieren:
Immanuel Kant

Immanuel Kants Auseinandersetzung mit Religions- und Glaubensfragen
hat bekanntlich bereits zu seinen Lebzeiten weit iiber die Grenzen des aka-
demischen philosophischen Diskurses hinaus fiir Furore gesorgt. Die Ver-
offentlichung eines Teils seiner religionsphilosophischen Schriften fallt in
die Regierungszeit des politisch und geistig riickschrittlichen Friedrich
Wilhelm II. Kant steht damit unversehens mitten in einem ersten preufi-
schen Kulturstreit auf der Seite der in kulturpolitische Bedringnis gerate-
nen Aufklirer." Gegen Kant ergeht gar am 1. Oktober 1794 ein Kénigliches
Reskript, das sich namentlich gegen Kants Schrift Die Religion innerhalb
der Grenzen der blofien Vernunft richtet und in dem ihm auferlegt wird,
sich , kiinftighin nichts dergleichen [...] zu Schulden kommen [zu] lassen®,
wobei er sich ,,widrigenfalls [...], bei fortgesetzter Renitenz, unfehlbar un-
angenehmer Verfiigungen zu gewirtigen* habe.” Kant wird also behordlich
ein Maulkorb verordnet. Besonders fatal muss aus obrigkeitlicher Perspek-
tive freilich der Umstand erscheinen, dass Kants Religionsschrift ein veri-
tabler Verkaufserfolg beim aufklirungsversessenen Publikum war. Uber die
Dokumente dieses Streits besitzen wir heute nicht zuletzt deshalb eine so
gute Kenntnis, weil Kant nach dem Tod des konservativen Monarchen im
Jahre 1797 sofort die Gelegenheit genutzt hat, den fiir einige Zeit aus politi-

1 Vgl fiir die ndheren Umstinde und den genauen Hergang: Geier, Kants Welt,
255-268.
2 Kant, Religion, A X.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

scher Vorsicht liegen gelassenen Zankapfel nicht nur durch einen neuerli-
chen publizistischen Beitrag in Form des ersten Teils des Streits der Fakul-
tdten wiederaufzugreifen, sondern 1798 in der Vorrede zu dieser Schrift die
Auseinandersetzung mit den Regierungsstellen durch einen kommentierten
Abdruck der Kabinettsorder und seines seinerzeitigen Antwortschreibens
zu dokumentieren.” Kant war iibrigens keineswegs der Einzige, der den Tod
Friedrich Wilhelms II. abwartete, bevor er religions- bzw. kirchenkritisches
Schriftgut wieder an die Offentlichkeit brachte. Der Berliner Verleger und
Autor Friedrich Nicolai begriindet in der aus dem Jahre 1799 stammenden
Vorrede zur 4. Auflage seines urspriinglich unter der Agide von Friedrich
II. zwischen 1773 und 1776 erschienenen Erfolgsromans Sebaldus Nothan-
ker, in dem nicht zuletzt autoritidre und freiheitsfeindliche kirchliche Prakti-
ken aufs Korn genommen werden, die zwischen der 3. und der 4. Auflage
verstrichene Zeit mit einer politisch gebotenen Vorsicht wihrend der Re-
gierungszeit Friedrich Wilhelm IL.*

Die Griinde der politischen AnstoBigkeit der Religionsschrift sind zahl-
reich. Zunichst springt der Umstand ins Auge, dass der Begriff der Revolu-
tion, der in Kants Schriften der neunziger Jahre des 18. Jahrhunderts ver-
schiedentlich auftaucht, vielleicht ein wenig zu héufig fillt. Obwohl Kant
letztlich in die Bahnen der Reform zuriickkehrt — die dem eher antiaufklire-
rischen PreuBlen Friedrich Wilhelm II. schon suspekt genug gewesen sein
diirfte —, tut sich, wenn er von der Revolution handelt, implizit sicherlich
seine Begeisterung fiir die realen revolutionidren Prozesse seiner Zeit kund.
Verweilen wir einen Moment bei der Rolle, die die Revolution in Kants
Argumentation spielt, da hier ein charakteristischer Zug der Schrift deutlich
wird, der den radikalen aufkldrerischen Impetus plastisch werden ldsst, der
fiir Kants Religionsphilosophie insgesamt kennzeichnend ist.

Im ersten Stiick der Religionsschrift geht es vordergriindig zunichst
nicht um Politik, sondern um die Frage nach dem radikal Bosen in der
menschlichen Natur. Auf den Begriff der Revolution greift Kant in der ers-
ten allgemeinen Anmerkung zuriick, die sich damit beschéftigt, wie die ur-
spriingliche Anlage zum Guten angesichts der Existenz des radikal Bosen
wieder hergestellt werden kann. Dass das radikal Bose tiberhaupt existiert
und dass es sich dariiber hinaus auch Bahn bricht, steht fiir Kant aufer Fra-

3 Vgl Kant, SdF, A V-XXVII.
4 Nicolai, Sebaldus Nothanker, 7.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 17

ge.5 Die Situation, in der die Revolution ins Spiel kommt, ist folgenderma-
Ben beschaffen: Der Mensch ist im Grunde seiner Maximen verdorben und
die Frage ist, wie er angesichts dieses Missstands ein moralisch guter
Mensch zu werden vermag. Hier sagt Kant nun, dass keine allméhliche Re-
form zu helfen vermag, sondern einzig eine Revolution. In Kants, wie iib-
lich verschachtelt gesetzten, Worten lautet die Stelle folgendermalien:

,»Daf} aber jemand nicht blofl ein gesetzlich, sondern ein moralisch guter [...]
Mensch, d. i. tugendhaft nach dem intelligiblen Charakter [...], werde, welcher,
wenn er etwas als Pflicht erkennt, keiner andern Triebfeder weiter bedarf, als dieser
Vorstellung der Pflicht selbst: das kann nicht durch allméihliche Reform, so lange die
Grundlage der Maximen unlauter bleibt, sondern muss durch eine Revolution in der

Gesinnung im Menschen [...] bewirkt werden [.. .8

Der Vorzug der Revolution gegeniiber der Reform kann hier nur darin lie-
gen, dass es einer grundlegend neuen Orientierung bedarf, um die Dinge
iiberhaupt @ndern zu konnen. Die Denkungsart, um die es Kant geht, muss
in einem Zug eine ginzlich andere werden. Sie kann nicht in kleinen Schrit-
ten transformiert, sondern muss revolutioniert werden. Es bedarf mithin
eines Ereignisses. Dieser Ereignischarakter der Revolution ist es aber auch,
der Kants ausgesprochen ambivalente Stellung zur Revolution begriindet.
Er jagt ihm, kurz gesagt, Angst ein. Es ist sicherlich nicht zuletzt darauf
zuriickzufiithren, dass Kant, nachdem er in der besagten Passage die Revo-
lution als einzige Losung eingefiihrt hat, sich beeilt, den Prozess des mora-
lischen Wandels realiter als Reform zu organisieren. Revolution in der
Denkungsart, sicherlich, ,,allméhliche Reform aber fiir die Sinnesart“7,
denn nur durch zugleich insistentes und zuriickhaltendes Bemiihen ist der
Wechsel zum Guten fiir den Menschen moglich. Natiirlich liegt hier auch

5 ,.DaB nun ein solcher verderbter Hang im Menschen gewurzelt sein miisse, da-
riiber konnen wir uns, bei der Menge schreiender Beispiele, welche uns die Er-
fahrung an den Taten der Menschen vor Augen stellt, den formlichen Beweis er-
sparen®, Religion, B 27/28, Herv. i. O. Vgl. zu Kants Denken des Bosen und
zum Bosen in der Philosophie der Moderne insgesamt: Neiman, Das Bdse den-
ken (fiir Kant insb. 102-139).

Kant, Religion, B 54, Herv. i. O.
Kant, Religion, B 54/55.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

die realistische Einschitzung mit zu Grunde, dass stabile Verhaltenséinde-
rungen kontinuierlich eingeiibt werden miissen, um wirkméchtig sein zu
konnen. Aber die Furcht vor den Gefahren einer Revolution spielt zwei-
felsohne eine grofle Rolle. Das zeigt sich insbesondere noch einmal vor
dem Hintergrund einer spiteren Stelle, die sich im dritten Stiick der Reli-
gionsschrift findet. In diesem Stiick geht es um die Moglichkeit eines
Reichs Gottes auf Erden — fiir Kants Vernunftreligion ist darunter freilich
nicht mehr und nicht weniger als eine moralisch gute Welt menschlichen
Zusammenlebens zu verstehen. Dieses Thema, das uns noch ausgiebig be-
schiftigen wird, sei hier zundchst nur kurz gestreift. Die via regia zu dieser
moralischen Welt muss, wie Kant dort ausfiihrt, die einer Reform sein, we-
nigstens ,,so fern sie ein menschliches Werk sein soll*8 Gegen die Revolu-
tion spricht, wie sich Kants knappen Formulierungen recht deutlich ent-
nehmen ldsst, gerade ihr Ereignischarakter, mit dem Unwigbarkeiten
einhergehen, die sich Kant als Gefahren darstellen. Hier der Halbsatz, der
sich mit den Problemen der Revolution befasst: ,,[D]enn was Revolutionen
betrifft, die diesen Fortschritt [gemeint ist der moralische, OFM] abkiirzen
konnen, so bleiben sie der Vorsehung iiberlassen, und lassen sich nicht
planmiBig, der Freiheit unbeschadet, einleiten.” Was Kant vor allem gegen
die Revolution zu bedenken gibt, ist, dass sich diese nicht planen lédsst und
dass in dieser Unplanbarkeit eine Gefahr fiir die Freiheit lauert. Wiederum
streicht er damit die Ereignishaftigkeit der Revolution heraus. Bildete sie
aber in der ersten Stelle noch den grolen Vorzug der Revolution, da sich
durch sie etwas in einem Zug grundlegend dndern lisst, so iberwiegen hier
eindeutig die Bedenken: Dass Revolutionen grundlegende Anderungen zur
Folge haben konnen, bestreitet Kant auch in dieser spiteren Stelle nicht,
aber er hat Skrupel, dieses Anderungspotential in menschliche Hinde zu
legen, fiirchtet er doch die freiheitsgefahrdenden Dimensionen, die ihm
auch innewohnen. Trotz Kants Zogerlichkeiten, die aus politischen Ver-
nunftgriinden seine skeptische Haltung zur Revolution insgesamt kenn-
zeichnen, ist der emanzipatorische Gestus, mit dem moraltheoretische und
religionsphilosophische Fragen hier verhandelt werden, uniibersehbar.
Deutlich wird aber auch, dass Kant Ungewissheiten grof3e Sorgen bereiten.

8 Kant, Religion, B 180.
9 Ibid.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 19

Das eigentliche Thema der Schrift, das uns von nun an beschiftigen
wird, ist dann die Frage, wie eine Kenntnis der moralischen Welt gewonnen
werden kann und welche Aufgabe dem Glauben (welchem Glauben, fragt
Kant natiirlich immer mit) dabei zukommt. Es handelt sich also um eine
epistemische Untersuchungsperspektive — wohlgemerkt aber eine solche,
wie sich an den einzelnen Elementen von Kants Argumentation rasch zei-
gen wird, die politische und philosophische Sprengkraft besitzt. Die
Grundbewegung, die Kant in mehrere Richtungen vollzieht und in ihren
Implikationen durchdekliniert, besteht in einer Verkehrung der traditionel-
len, theologisch stipulierten Beziehung zwischen Moral und Religion. In
entscheidenden Hinsicht inauguriert Kant ndmlich bereits in der Religions-
schrift und spéter dann noch einmal deutlicher im ersten Teil des Streits der
Fakultiten die Moral, recte: die Philosophie als Interpretin, eigentlichen
Grund und damit: Platzanweiserin der Religion und des Glaubens. Damit
entwirft er, dies sei zwischendurch bemerkt, zunichst nichts anderes als
eine Variante des klassischen Plots der Aufkldrungserzihlung, dessen Rich-
tung vom Glauben zum Wissen verlduft. Spiter werden wir dann sehen,
dass diese Erzdhlung bei Kant Bruchstellen aufweist, von denen aus sich
andere Erzéhlstringe fortspinnen lassen. Im Zentrum der kantischen Argu-
mentation steht eine Unterscheidung, aus der letztlich ein Sockelsturz des
Glaubens in seinem theologischen Verstindnis resultiert — gleichviel ob
protestantischer, katholischer oder sonstiger Observanz. Kant unterscheidet

«l

eine ,,moralische Religion 0, die er auch Vernunftreligion]l oder morali-
schen bzw. Vernunftglauben12 nennt, von einem sogenannten statutarischen
Glauben." Der statutarische Glaube stiitzt sich dabei auf geoffenbarte bzw.

autoritative Sétze, die theologisch abgesichert werden, wohingegen der

10 Kant, Religion, B 116.

11 Kant, Religion, B 164.

12 Kant, Religion, B 148.

13 Vgl. Ibid. Eine orientierende Bemerkung noch zum kantischen Sprachgebrauch:
Religion benutzt Kant, um das Allgemeine des Glaubens zu kennzeichnen,
Glauben hingegen steht bei ihm prinzipiell und tatsidchlich auch zumeist fiir die
jeweilige Perspektive des sozusagen besonderen Glaubens. So bspw. in seinem
berithmten Satz: ,,Es ist nur eine (wahre) Religion; aber es kann vielerlei Arten
des Glaubens geben®, Kant, Religion, B 154.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Vernunftglaube ,.einer solchen Beurkundung nicht' bedarf, sondern sich
aus sich selbst heraus plausibilisiert. Die Unterscheidung impliziert, wie
unschwer zu erkennen sein diirfte, eine Hierarchie zwischen den beiden
unterschiedenen Glaubensformen. Der statutarische Glaube baut auf Sitze,
die zwar von ihren Hiitern mit scharfen Krallen verteidigt werden, jedoch
bei einer kritischen Examination als leicht fliichtig, instabil, letztlich immer
mit dem Ruch des blol Dogmatischen behaftet erscheinen miissen. Bei die-
ser Depravation des statutarischen Glaubens bleibt Kant noch nicht stehen.
Denn aus seiner Sicht hat der geoffenbarte Glaube dariiber hinaus letztlich
keine Bedeutung fiir den Aufweis der Existenz eines gottlichen Wesens:
Gott ist in der kantischen Konzeption so etwas wie eine bloBe Implikation
der Vernunft und der aus ihr erwachsenden moralischen Gesetze: ,,[D]enn
eigentlich entspringt der Begriff von der Gottheit nur aus dem Bewuftsein
dieser [der moralischen, OFM] Gesetze und dem Vernunftbediirfnisse, eine
Macht anzunehmen, welche diesen ganzen, in einer Welt moglichen, zum
sittlichen Endzweck zusammenstimmenden Effekt verschaffen kann*."’ Der
Begriff Gottes wird so seines theologisch-sakralen Gewandes entkleidet
und bekommt einen Platz im Kategoriensystem von Kants Vernunftdenken
zugewiesen. Logisch ist die Vernunft das Vorgingige, das ihn impliziert.
Deshalb kann Kant die moralische Anlage der Vernunft auch nicht allein
als Auslegerin des Glaubens, sondern zudem als ,,Grundlage“'® der Reli-
gion einfithren. Das ldsst sich recht besehen, auch wenn Kant diese radikale
Konsequenz durch verklausulierte Formulierungen abzufedern versucht, so
verstehen, dass der Begriff Gottes im Kern nichts anderes als eine Chiffre
fiir das das kantische Philosophieren tragende Konzept einer Einheit der
Vernunft ist. Vernunftglaube und Vernunftreligion sind in gewissen Hin-
sichten jenseits des Glaubens im religiosen Sinne situiert, da sie eine andere
Bezeichnung fiir das reflexive Geschift der philosophischen Kritik sind —
eine Bezeichnung, die gewissermallen an die eingespielte Terminologie der
theologischen Moralbegriindung ankniipft und sie hernach von innen her
auflost. Dass Kant nicht ganz ohne Rekurs auf Glauben auskommt, macht
allerdings deutlich, dass die philosophische Kritik auch iiber das Wissen als
Fundament von Gewissheit hinaustreibt. Seine Bezugnahme auf den Be-

14 Kant, Religion, B 194.
15 Kant, Religion, B 147.
16 Vgl. Kant, Religion, B 179.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 21

griff des Glaubens lésst sich so als ein Hinweis auf die Unzuverldssigkeit,
auf die Abstiitzungsbediirftigkeit des Wissens deuten: Zumindest dann,
wenn durch Wissen Gewissheit erlangt werden soll, und Kant geht es ja in
seiner praktischen Philosophie nicht zuletzt darum, die Moglichkeit und
Notwendigkeit vernunftgenerierter moralischer Gesetze zu zeigen. Eine
Zielsetzung, die ihn in bestimmten Hinsichten vom Wissen zum Glauben
treibt, auch wenn er ihn als Vernunftglauben von seinen mythisch-trans-
zendenten Gehalten zu reinigen versucht und ihn dadurch als Konzept zu
retten hofft, das einer kritischen Reflexion standzuhalten vermag. Auf diese
Problematik wird noch zuriickzukommen sein. Erst vor ihrem Hintergrund
wird sich dann im vollen Umfang zeigen, dass Kants kritische Unterneh-
mung in letzter Instanz iiber Glauben und Wissen hinausfiihrt und Unge-
wissheit in Form einer grundsitzlichen Offenheit zu ihrem untergriindigen
Prinzip hat. Zunichst aber gilt es, die Feinheiten von Kants Religionsphilo-
sophie, die in einem eminenten Sinne als Theologiekritik auftritt, noch ein
wenig schirfer herauszustellen.

Es wurde en passant bereits erwihnt, dass Kant den moralischen Glau-
ben als Interpreten des Kirchenglaubens versteht. Wie weit dies geht, zeigt
sich, wenn man genauer untersucht, was Kant unter einer solchen Ausle-
gung versteht. Zunéchst folgt Kant der lutherisch-protestantischen Linie
und postuliert einen unhintergehbaren Vorrang des Schriftprinzips vor dem
Traditionsprinzip: Wenn ein Rekurs auf Statutarisches schon sein muss,
dann aber bitte wenigstens ein solcher, der nicht Gefahr lauft, jede beliebi-
ge klerikale AuBerung, die allenfalls kirchliche Autoritit als Stiitze anfiih-
ren kann, in den Kanon der Glaubenssitze aufzunehmen.!” Mit dieser Wei-
chenstellung bricht Kant jedoch der protestantischen Variante statutari-
schen Glaubens mitnichten eine Lanze, denn sie wird, wie der statutarische
Glauben insgesamt, zu einer mehr oder weniger gemeindepsychologisch-
folkoristischen Angelegenheit erklirt: Der statutarische Glauben hat keinen
grundlegenden oder auch nur erschlieBenden Sinn, sondern er ist fiir Kant
lediglich ein ,,Vehikel und Mittel der offentlichen Vereinigung von Men-
schen®, die sich, so Kants praxeologische Konzession, durch reinen Ver-
nunftglauben allein wohl nicht bewerkstelligen lisst."® Das allein schrinkt

17 Kant, Religion, B 152.
18 Vgl. ibid. Hier geht Kant iibrigens iiber die Variante, die Rousseau im Contrat

social vorschlédgt, hinaus: Hatte dieser dort die Zivilreligion als integrierende

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

die Bedeutung des statutarischen Glaubens bereits empfindlich ein. Aus
Kants vernunfttheoretischer Sicht auf Glaubensfragen kann dabei aber noch
lange nicht stehen geblieben werden. Dieser Platzanweisung folgt die Skiz-
ze eines Examinationsprinzips in dessen Konsequenz der statutarische
Glaube als vollig nachrangig, ja als fiir sich allein in keiner Hinsicht be-
standsfihig erscheinen muss. Kant fordert ndmlich nun, indem er umreif}t,
was Auslegung des Kirchenglaubens durch den reinen Religionsglauben
niher hei3t, dass Glaubenssitze jeweils in einer Weise gelesen werden
miissen, die ,,mit den allgemeinen Regeln einer reinen Vernunftreligion zu-
sammenstimmt“." In der Folge verliert die theologische Auslegung jegli-
che Deutungsautonomie; doch damit nicht genug: Der Offenbarungscharak-
ter der Schrift wird zudem in Abrede gestellt. Verbindlich ist nur das, was
einer kritischen philosophischen Examination standzuhalten vermag — die
Griinde der Giiltigkeit werden so durch die Vernunftmoral und nicht durch
vorgebliche Offenbarung bereitgestellt. Kant wiederholt diese Relegierung
der Theologie noch einmal durch einen systematisierenden Verfahrensvor-
schlag zur Aufgabenteilung zwischen Philosophie und Theologie im Streit
der Fakultiten. Auch dort ldsst er keinen Zweifel daran aufkommen, wem
allein die Deutungshoheit gebiihrt. Nachdem er zunichst darlegt, dass die
philosophische Fakultit als sogenannte untere Fakultdt von den drei oberen
Fakultiten (Theologie, Jurisprudenz und Medizin) in ihrem kritischen Re-
flexionsbemiihen nicht eingeschriankt werden darf, weil dieses ihren Kern
ausmacht, und sie deshalb auch nicht darin limitiert werden kann, ohne zu-
gleich vernichtet zu werden,” fiihrt er sodann aus, dass sich die philosopi-
sche Fakultidt mit den anderen in einem fortdauernden gesetzmiBigen Streit
begriffen sieht, der sich schlicht dadurch ergibt, dass es ihr unvermeidlich
eignet, die Aussagen der anderen drei Fakultiten einer kritischen Durch-

Stiitze des Vernunftrepublikanismus eingefiihrt, so bezweifelt Kant offenbar, ob
eine vernunftreligiose Perspektive allein schon die Aufgabe einer gemeinschaft-
lichen Integration zu erfiillen vermag. Ein zumindest sichtbarer, wenn auch blof
symbolischer Anschluss an religiose Gehalte statutarischen Typs ist fiir ihn wohl
dariiber hinaus notig. Zu Rousseaus Uberlegungen zur Zivilreligion vgl. Rous-
seau, Du contrat social, Buch IV, Kap. VIIIL.

19 Kant, Religion, B 158.

20 Vgl. Kant, SdF, A 29-35.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 23

leuchtung zu unterziehen.”' Die Richterposition in diesem Streit nun
kommt, wie es auch kaum anders zu erwarten war, der Vernunft zu. Zur
Verdeutlichung hingt Kant der Skizze dieses Streits eine exemplarische
Erlduterung an, die sich des Streits zwischen der philosophischen und der
theologischen Fakultit annimmt.” Personifiziert treten in diesem Streit eine
,,biblische|[r] Theolog“23 genannte fachtypisierte Figur und ein Philosoph
gegeneinander an. Entstehen kann der Streit in gewisser Weise erst deswe-
gen, weil sich Religion und Moral, wie Kant behauptet, auf die gleiche Ma-
terie beziehen: Beiden geht es um die Begriindung und Deutung allgemei-
ner Pflichten. In der Form nun unterscheiden sich die Begriindungs- und
Deutungsweisen nachhaltig: Wihrend der biblische Theologe sich auf die
Schrift als das geoffenbarte Wort Gottes bezieht und die Dignitit der
Pflichten durch sie getragen wissen will, versteht der Philosoph allgemeine
Pflichten moralphilosophisch und ldsst ihre Priifung vor dem Gerichtshof
der Vernunft stattfinden.” Kant dementiert dabei, wie auch schon in der
Religionsschrift, die Bezugnahme auf die Bibel nicht rundweg, aber er ver-
leiht ihr einen grundlegend anderen Charakter: Wihrend der Theologe die
Bibel lesen kann und die Giiltigkeit der in ihr enthaltenen moralischen Sol-
lenssétze sich fiir ihn schon aus dem Umstand ergibt, dass sie in der Bibel
stehen und also als geoffenbartes Gotteswort zu gelten haben, sind die bi-
blischen Formulierungen fiir den Philosophen zunichst nur Kandidatinnen
fiir moralische Pflichtsitze. Ob sie sich letztlich auch als geeignete Kandi-
datinnen zu erweisen vermogen, kann aber erst durch eine kritische Ver-
nunftpriifung untersucht werden. Kurz: der Philosoph kann dem Theologen
nicht das letzte Wort lassen, mehr noch: er mag mit ihm zwar in der Aus-
wahl der Sétze sogar iibereinstimmen, aber er tut es aus anderen Griinden
und seine Griinde sind diejenigen, denen Kants Argumentation zufolge
Vorrang gebiihrt. Nicht die theologisch angenommene Heiligkeit kann die
Deutung anleiten, sondern diese Aufgabe muss unweigerlich der Vernunft
zufallen. Kant greift in diesem Zusammenhang erneut seine Vehikel-
Formulierung auf, die die Bibel als Bezugsquelle nur insofern rettet, als sie
sie zugleich in ihre Schranken weist: ,,Die Schriftstellen also, die eine sol-

21 Vgl. Kant, SdF, A 36ff.
22 Kant, SAF, A 44-70.
23 Kant, SAF, A 46.

24 Vgl. ibid.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

che spezifische Offenbarung zu enthalten scheinen, miissen so ausgelegt
werden, daB} sie nur das Vehikel jenes moralischen Glaubens fiir ein Volk
nach dessen bisher bei ihm im Schwang gewesenen Glaubenslehren betref-
fen“.” Die theologische Deutung hat also eine gewisse historische Berech-
tigung. Heute lieBe sich sagen, dass Kant hier eine Konzession an die kultu-
relle Besonderheit partikularer Gemeinschaften macht. Allerdings depra-
viert er diese kulturelle Besonderheit als Besonderheit spezifischer Glau-
benssitze, indem er ihnen durch seine hierarchischen Unterscheidungen
zwischen Kirchen- und Religionsglauben™ sowie zwischen statutarischen
und moralischen Glaubenssitzen” in letzter Konsequenz kaum mehr als
folkoristische oder allenfalls gemeinschaftspddagogische Bedeutung bei-
messen kann. Die Einspriiche seitens der Theologie sieht Kant sehr wohl,
aber er bescheidet sie mit einem klaren Urteil: Die Phantasie wird ins
,,Uberschwengliche“ treiben, wenn die Erkundung der Griinde der Moral
,nicht an bestimmte Begriffe der Vernunft gekniipft bleibt.”

Wie sich ein solcher Uberschwang des Glaubens fiir Kant darstellt, Lisst
sich dem schon in der Titelwahl streitlustig angelegten vierten Teil der Re-
ligionsschrift entnehmen.” Die beiden zentralen Begriffe zur Charakterisie-
rung eines Deutungshoheit beanspruchenden statutarischen Glaubens lau-
ten: Afterdienst und Pfaffentum. Afterdienst betreiben Kant zufolge jene,
die diejenigen Teile des Kirchenglaubens, die Kant als historisch und statu-
tarisch bezeichnet, ,fiir allein seligmachend erkliren®.*® Der wahre Dienst
hingegen muss sich, wie Kant unterstreicht, auf die ,,allgemeine Menschen-
vernunft® als das ,,oberste gebietende Prinzip* stiitzen.’! Da der Afterdienst
dies nicht zu tun bereit ist, sondern das bloe Vehikel mit dem Prinzip ver-
wechselt, muss er sich als Religionswahn erweisen.”” Im Prinzip handelt es

25 Kant, SdF, A 63.

26 Kant, SdF, A 64.

27 Kant, SdF, A 73.

28 Kant, SdF, A 65.

29 Kant, Religion, B 225ff. Der vollstiandige Titel lautet: Vom Dienst und After-
dienst unter der Herrschaft des guten Prinzips, oder von Religion und Pfaffen-
tum.

30 Kant, Religion, B 228/229.

31 Kant, Religion, B 250.

32 Kant, Religion, B 256.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 25

sich hierbei aus Kants Perspektive um Fetischdienst, und in einer Kirche,
die sich um eine solche Fassung des Glaubens herum organisiert, herrscht
unvermeidlich das Pfaffentum.” An dieser polemisch zugespitzen Kritik
der theologischen und kirchlichen Glaubenserkldrung zeigt sich nochmals,
wie weit sich Kants religionsphilosophische Neudeutungen der Glaubens-
problematik von dem entfernt haben, was tiblicherweise und vor allem zu
seiner Zeit gemeinhin unter religiosem Glauben verstanden wird. Aller-
dings wiirde es zu kurz greifen, das, was Kant unter dem Begriff des Glau-
bens fasst, vollstdndig als Chiffre einer reinen Vernunftphilosophie, die in
Ginze jenseits des Glaubens situiert ist, entziffern zu wollen. An vielen
Stellen liegt eine solche Deutung, wie sich schon gezeigt hat, nahe. Und
zweifelsohne philosophiert Kant jenseits des Glaubens im theologischen
Verstindnis. In dieser Hinsicht folgt er dem Weg der klassischen Aufkla-
rungserzéhlung, die in das Dunkel des Glaubens das Licht des Wissens
bringt. Allerdings deutet sein Rekurs auf Kategorien des Glaubens eine ge-
wisse Skepsis gegeniiber der Erfolgstrachtigkeit dieses Narrativs an. Kants
Aufkldrung nimmt eine radikalere Wendung, als sie innerhalb der einlini-
gen Erzihlstruktur, an deren Anfang der Glauben und an deren Ende das
Wissen steht, gedacht werden kann. In seinem Riickgriff auf den Glauben
deutet sich ndmlich eine Aufkldrung iiber die Grenzen des Wissens an, die
Kant in letzter Instanz, auch wenn das von ihm kaum beabsichtigt sein
diirfte, iiber die Gewissheit, gleichviel ob in Form des Glaubens oder des
Wissens, hinausfiihrt. Um diese Tendenzen in Kants Uberlegungen zu
Glauben und Wissen hervortreten zu lassen, ist es notwendig, das Gesichts-
feld der Lektiire iiber die im engeren Sinne religionsphilosophischen
Schriften hinaus auf die fiir das Glaubens- und Wissensthema einschlidgigen
Passagen der drei Kritiken zu erweitern.

Die uns im vorliegenden Zusammenhang interessierenden Begriffe tau-
chen allesamt in einer hochgradig verdichteten Argumentation in dem rela-
tiv knappen Abschnitt Vom Meinen, Wissen und Glauben in der Kritik der
reinen Vernunft auf.** Kant reflektiert dort die Bedingungen und Voraus-
setzungen des Fiirwahrhaltens, auf das sich in unterschiedlicher Weise die

33 Kant, Religion, B 276/2717.
34 Kant, KrV, B 848-859.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

drei Kategorien des Meinens, des Wissens und des Glaubens beziehen.”
Am Anfang seiner Erorterung steht die fiir Kants Erkenntnistheorie insge-
samt entscheidende Unterscheidung von subjektiven und objektiven Griin-
den. In zunichst nur begrifflich sortierender Einstellung erldutert er dort,
dass etwas dann fiir jedermann als wahr gelten kann, wenn es sich auf ob-
jektive Griinde stiitzt; ein solches Fiirwahrhalten bezeichnet Kant als Uber-
zeugung. Thr korrespondiert die Uberredung, die lediglich auf Griinde, die
,»in der besonderen Beschaffenheit eines Subjekts“36 liegen, zuriickgreifen
kann. Wie oft bei Kants Distinktionen, so ist es auch hier augenfillig, dass
in der begrifflichen Unterscheidung bereits eine Hierarchisierung der epis-
temischen Qualitit liegt: Auf seine Giiltigkeit hin reflektiert, wird sich die
Uberredung als ,,blofer Schein‘’’ erweisen miissen, da sie zwar im Gewand
der Objektivitét auftritt, jedoch nur subjektive Griinde mit sich zu fiihren
vermag, denen die fiir ein objektives Urteil notwendige Allgemeinheit fehlt.
Thre Giiltigkeit kann deshalb auch keine allgemeine sein; es handelt sich
lediglich um eine , Privatgiiltigkeit**. Objektive Giiltigkeit, der Kant auch
den Namen der Wahrheit beilegt, kann nur beanspruchen, was eine von al-
len aus objektiv geteilten Griinden nachvollziehbare ,,Ubereinstimmung mit
dem Objekt“39 aufweist. Kant verwendet hier {ibrigens, wie in der ganzen
Kritik der reinen Vernunft, den klassischen, bereits auf Aristoteles zuriick-
gehenden®, korrespondenztheoretischen Begriff der Wahrheit, den er an
einer frithen Stelle der Kritik der reinen Vernunft in einer lapidaren Apo-
diktik folgendermaflen umreilit: ,,Was ist Wahrheit? Die Namenerkldrung
der Wahrheit, daf3 sie namlich Ubereinstimmung der Erkenntnis mit ihrem
Gegenstande sei, wird hier geschenkt, und vorausgesetzt“.41 Dieser Begriff
der Wahrheit ist mittlerweile bekanntermaBlen alles andere als unbestrit-

35 In der Kritik der praktischen Vernunft findet sich ebenfalls ein Kapitel, das sich
mit dem Fiirwahrhalten beschéftigt; auf es wird weiter unten noch zuriickzu-
kommen sein. Vgl. Kant, KpV, A 255-263.

36 Kant, KrV, B 848.

37 Ibid.

38 Ibid.

39 Ibid.

40 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 1011b.

41 Kant, KrV, B 82.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 27

ten.*” Kants Diskussion der Wabhrheitsproblematik ist allerdings wesentlich
komplexer und zuriickhaltender als es diese Begriffsbestimmung, die Kant
ja auch nur als eine Namenserlduterung verstanden wissen mochte, vermu-
ten lassen konnte. Fiir ihn ergibt sich die entscheidende Frage erst dann,
wenn es darum geht, ein sicheres und allgemeines Kriterium fiir die Wahr-
heit anzugeben. Diese Frage verweist dann auf die Diskussion des jeweili-
gen Verhiltnisses von Glauben, Meinen und Wissen zum Fiirwahrhalten
und letztlich zur Gewissheit. Die drei Kategorien ordnet Kant auf einer Stu-
fenleiter an, die zur Gewissheit fiihrt.* Auf der untersten Stufe ist das Mei-
nen angesiedelt. Es geniigt weder in subjektiver noch in objektiver Hinsicht
einigermallen bestandsfesten Kriterien des Fiirwahrhaltens, da es keine be-
lastbare Beziehung zu Griinden unterhilt, sondern sich auf sie eher im fra-
gilen Modus des ungepriiften Ahnens bezieht. Der Glauben hingegen kann
aus subjektiver Perspektive als zureichend beurteilt werden; freilich langt
auch er nicht zu einer objektiven Form des Fiirwahrhaltens zu, da seine
Griinde keineswegs allgemein teilbar sein miissen. Auf seiner Grundlage ist
wohl eine fiir mich hinlingliche Uberzeugung moglich, nicht aber eine fiir
jedermann giiltige Gewissheit. Subjektiv und objektiv zureichende Gewiss-
heit lisst sich erst auf der dritten Stufe, der des Wissens, erreichen.

Wenn nun mit den Mitteln der reinen Vernunft geurteilt werden soll,
dann liegt es auf der Hand, dass das Meinen keine geeignete Option darstel-
len kann; in Kants Verbotsrhetorik heif3t es deshalb, dass es in solchen Hin-
sichten ,,gar nicht erlaubt [ist], zu meinen.** Das gilt iibrigens fiir die theo-
retische Erkenntnis ebenso wie fiir die praktische, denn auch eine sittliche
Handlung kann sich kaum auf bloBes Meinen stiitzen. Nach dieser erwart-
baren Ablehnung des Meinens als stichhaltige Grundlage des Fiirwahrhal-
tens erfolgt in Kants Argumentation ein bedeutender Schluss, der auf den
ersten Blick iiberraschend scheinen konnte und mit dessen Gestalt und Fol-
gen wir uns nun ausfiihrlich beschiftigen miissen. Kant sagt, dass in speku-
lativer Hinsicht das Meinen zu wenig ist, ,,aber Wissen auch zu viel“.¥ Thm
scheint offenbar der Rekurs auf die Gewissheit des Wissens in spekulativen
Fragen verstellt zu sein. Es wiirde unweigerlich zu weit fiihren, diese kanti-

42 Vgl. hierzu: Wellmer, Der Streit um die Wahrheit.
43 Vgl. hierzu Kant, KrV, B 850.

44 Tbid.

45 Kant, KrV B 851.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

sche These in allen Details und das heif3t: vor dem Hintergrund der Archi-
tektur der gesamten Kritik der reinen Vernunft zu bedenken.*® Wir miissen
uns hier auf einige einordnende Bemerkungen beschrinken, anhand deren
es aber dennoch moglich sein diirfte, den Sinn des kantischen Schachzugs
nachzuvollziehen. Die Rede vom spekulativen Vernunftgebrauch ist fiir
Kant gewissermaflen ein Synonym fiir den theoretischen Vernunftgebrauch
iiberhaupt. In der Spekulation geht es ndmlich darum, das theoretische Er-
kennen in Begriffen a priori, d. h. vor und auf3er aller Erfahrung zu denken.
Nur eine solche Erkenntnis a priori ist frei von allen Zufilligkeiten, die
sich ihr durch Erfahrung notwendig beimischen wiirden, und kann deshalb
auf Allgemeingiiltigkeit Anspruch anmelden.”’ Die Spekulation ist aller-
dings ein zweischneidiges Schwert, da sie sich im Uberflug der Erfahrung
in eine Dialektik verwickelt, die stets dazu tendiert, iiber die Grenzen der
Vernunft hinauszuschieen und sich infolgedessen in Antinomien zu ver-
stricken. Eines der Zentren des kantischen Gebdudes einer Vernunftkritik
ist die Diskussion und kritische Aufhebung dieser Antinomien.** Eine un-
umgingliche Implikation der kritischen Aufhebung der Antinomien des
spekulativen Vernunftgebrauchs besteht darin, dass die kritisch gewonne-
nen Aussagen iiber das Erkenntnisvermogen der reinen Vernunft nicht mit
objektiven Aussagen iiber die Welt verwechselt werden diirfen.”” Kant er-
kundet das menschliche Erkenntnisvermogen, nicht aber die Welt im onto-
logischen Sinne — und vor diesem Hintergrund ist die obige Stelle zu ver-
stehen, in der behauptet wird, dass Wissen in spekulativer Hinsicht zu viel
gefordert ist. Wissen definiert Kant schlielich als eine durch objektive und
subjektive Griinde getragene Einsicht. Spekulativ kann aber auf die objek-
tiven Griinde einer Erkundung der Dinge an sich selbst nicht durchgegriffen
werden; wir bleiben im Vernunftgebrauch auf unsere internen Griinde ver-

46 Andernorts habe ich einen, allerdings in vielen Hinsichten auch nur andeutenden
Versuch unternommen, die Architektur von Kants Vernunftkritik kritisch zu re-
konstruieren. Vgl. Fliigel-Martinsen, Entzweiung, Teil 11, Kap. a.1.

47 Kant erldutert den Begriff des Spekulativen wie folgt: ,,Eine theoretische Er-
kenntnis ist spekulativ, wenn sie auf einen Gegenstand, oder solche Begriffe von
einem Gegenstande, geht, wozu man in keiner Erfahrung gelangen kann®, Kant,
KrV, B 662/663.

48 Vgl. Kant, KrV, Zweite Abteilung. Die transzendentale Dialektik.

49 Vgl. KrV, B 534/535.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 29

wiesen. Wir konnen durch Vernunftgebrauch nicht zu wahrem Wissen iiber
die Welt an sich gelangen. Das fiihrt Kant zu der Konsequenz, dass ein auf
Gewissheit zielendes Urteil im spekulativen Vernunftgebrauch unmoglich
bleiben muss: ,,In blof spekulativer Absicht konnen wir also hier gar nicht
urteilen; weil subjektive Griinde des Fiirwahrhaltens, wie die, so das Glau-
ben bewirken konnen, bei spekulativen Fragen keinen Beifall verdienen®.”’
Etwas anders liegen die Dinge hinsichtlich praktischer Fragen. Hier ist,
so behauptet Kant, eine Gewissheit a priori moglich, die uns in theoreti-
schen Fragen versperrt bleiben muss: die (des Bewusstseins) der Freiheit.
Wir werden uns mit dem Freiheitsthema und seiner diffizilen Behandlung
bei Kant sogleich noch eingehender auseinandersetzen miissen. Folgen wir
aber zuvor noch ein wenig der Argumentation des Abschnitts iiber das
Meinen, das Wissen und den Glauben, denn nachdem wir iiber die Unzu-
langlichkeit des Meinens und die Unerreichbarkeit des Wissens schon eini-
ges erfahren haben, steht die Beschiftigung mit dem Glauben bislang noch
aus. Kant operiert hier mit einer Unterscheidung, die fiir den Halt der ge-
samten Architektur seiner Philosophie entscheidende Bedeutung hat. In der
Erorterung des Wissens, des Glaubens und des Meinens verfuhr Kant bis-
her mit jener entschiedenen Offenheit, die er als unumstéfliches methodi-
sches Prinzip der intellektuellen Redlichkeit postuliert.51 Diese hat ihn al-
lerdings in nicht geringe Schwierigkeiten gebracht: Vom Meinen wissen
wir, dass es in keiner Hinsicht die Gewissheit bereitzustellen vermag, auf
die sich ein begriindetes Fiirwahrhalten stiitzen kénnen miisste, und Wissen
lasst sich, wie Kant selbst eingesteht, nicht erreichen. Der einzig tibrig blei-
bende Glauben scheint prima vista kaum tauglich zu sein, um die offen
bleibende Liicke zu fiillen. Kant hat ihn, wie wir gesehen haben, in knap-
per, aber unmissverstindlicher Weise als blo subjektiv, aber nicht auch
objektiv zuldnglich charakterisiert. In dieser verfahrenen Situation bringt
Kant eine Unterscheidung von zufilligem und notwendigem Glauben ins
Spiel, der folgende Uberlegungen Vorang,gehen:52 In praktischen Fragen

50 Kant, KrV, B 851.

51 In der Kritik der praktischen Vernunft bemerkt Kant zu diesem Thema: ,,Schrift-
steller wiirden sich manche Irrtiimer, manche verlorne Miihe (weil sie auf
Blendwerk gestellt war) ersparen, wenn sie sich nur entschlieBen konnten, mit
etwas mehr Offenheit zu Werke zu gehen®, Kant, KpV, A 191.

52 Vgl. fiir die folgenden Ausfiihrungen Kant, KrV, B 851-852.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

spricht er zugleich davon, dass das Fiirwahrhalten Glauben genannt werden
kann und dass es sich auf notwendige Zwecke bezieht. Fraglich ist, wie sich
durch Glauben, der ja durch den Rekurs auf subjektive Griinde gekenn-
zeichnet ist, ein Notwendigkeitsaufweis erbringen lassen soll. Kant unter-
scheidet zu diesem Zweck zwei Typen von Notwendigkeit. Einerseits kann
Notwendigkeit subjektiv verstanden werden: Notwendig ist etwas dann,
wenn ich (als Subjekt) keine andere Weise angeben kann, auf die sich ein
Zweck, im Falle praktischer Fragen der Zweck der sittlichen Handlung, er-
reichen ldsst. Das ist aber nur eine subjektive Notwendigkeit, auf deren
Grundlage sich kaum eine zureichende Begriindung des Fiirwahrhaltens
bewerkstelligen lassen diirfte. Das sieht Kant wohl ebenso. Der Glaube, der
sich aus dieser Notwendigkeit ergibt, ist, unter Allgemeinheitsgesichts-
punkten durchleuchtet, ein blof zufilliger Glaube. Deshalb umreif3t er an-
dererseits eine allgemein giiltige Notwendigkeit. Von dieser kann berech-
tigterweise dann gesprochen werden, ,,wenn ich gewill weif3, da3 niemand
andere Bedingungen kennen konne, die auf den vorgesetzten Zweck fiih-
ren*.” In diesem Fall, so Kants Argument, handelt es sich nicht linger um
einen zufilligen, sondern um einen notwendigen Glauben. Es ist dieses Ar-
gument, auf das Kant, wie wir noch verschiedentlich sehen werden, immer
dann zuriickkommt, wenn es darum geht, die allgemeine Dignitit des mora-
lischen Glaubens, den er auch Vernunftglauben nennt, auszuweisen.

Doch dieser Argumentationsschritt ist hier noch gar nicht vollzogen.
Zuvor muss erst noch gezeigt werden, dass es iiberhaupt der moralische
Glauben ist, der die genannten Anspriiche im Unterschied zu anderen For-
men des Glaubens zu erfiillen vermag. Kant unterscheidet dazu drei For-
men des Glaubens: den pragmatischen, den doktrinalen und den morali-
schen Glauben. Der pragmatische Glauben mag in diesem oder jenem Fall
zweckdienlich sein, aber es handelt sich bei ihm, wie Kant meint, um einen
durch und durch zufilligen Glauben. Er orientiert das Handeln dort, wo es
sich auf nichts Gewisseres stiitzen kann. Kant zieht zur Illustration ein
Arztbeispiel heran: Ein Arzt, der sich in seiner Diagnose nicht sicher ist,
diagnostiziert Schwindsucht, dann weifl er zumindest, was zu tun ist, ob-
gleich ein anderer Arzt womdglich anders und besser urteilen wiirde.>* Von
diesem Glauben, der in der alltagsweltlichen Wendung des ,,Ich glaube, es

53 Kant, KrV, B 852.
54 Ibid.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 31

konnte sich so und so verhalten* seinen angemessenen Ausdruck findet,
unterscheidet sich der doktrinale Glauben. In diesem Fall wird nicht einfach
geglaubt, weil man ja aufgrund irgendwelcher Annahmen handeln muss
oder jedenfalls denkt, dass man handeln muss und es besser ist, dies auf-
grund von Annahmen zu tun, so ungewiss sie auch sein mogen. Von dok-
trinalem Glauben spricht Kant dann, wenn ein reflektierendes Subjekt bei
aller Anstrengung keine andere Erkldrung fiir ein bestimmtes Phinomen zu
finden vermag und das, woran geglaubt wird, in der Lage wire, dieses Phi-
nomen hinreichend plausibel zu erkldren. Fiir Kant gehort der Glaube an
die Lehre vom Dasein Gottes in bestimmten Hinsichten zum doktrinalen
Glauben, denn, so argumentiert Kant, die Einheit der Natur verweist auf
eine sie urspriinglich ordnende gottliche Logik als sie instruierende ,,hdchs-
te Intelligenz*, die nach ,,weisesten Zwecken*> verfihrt. Damit ist der dok-
trinale Glaube zwar weit vom pragmatischen Glauben entfernt, aber den-
noch bleibt auch er zufillig und hat dadurch ,,etwas Wankendes in sich®.%
Denn die Existenz bspw. eines gottlichen Wesens ist durch das Versagen
des subjektiven Auffindens anderer Erkldrungen noch keineswegs allge-
mein als notwendig aufgezeigt. Anders verhilt es sich erst mit dem morali-
schen Glauben. Die andere Stellung des moralischen Glaubens sucht Kant
durch eine zweistufige Argumentation zu sichern. Erstens ist es nach seiner
Auffassung ,,schlechterdings notwendig [...] dem sittlichen Gesetze in allen

«57

Stiicken Folge*’ zu leisten. Damit ist, so stellt es sich wenigstens fiir Kant
dar, ein gewisser Ausgangspunkt gewonnen, auf den der zweite Schritt auf-
bauen kann. Dieser hat eine simple Struktur, indem Kant die Position ver-
tritt, dass sich das unter keinen anderen Bedingungen denken lisst, als unter
denen, aus moralischen Griinden das Dasein Gottes und das kiinftige Leben
zu glauben. Wohlgemerkt ist hier nicht die Rede davon, dass wir die Mog-
lichkeit der Existenz Gottes und der unsterblichen Seele wissen. Wir glau-
ben sie — aber wir glauben sie nicht zufilligerweise, sondern notwendig.
Wiewohl es auch in Belangen des moralischen Glaubens, wie auf dem Feld
des Glaubens insgesamt, subjektive Griinde bleiben und von Wissen darum
nicht gesprochen werden kann, zeigt sich Kant trotzdem iiberzeugt, dass
sich eine Gewissheit ergibt: Die Gewissheit, die sich in der aus der Sub-

55 Kant, KrV, B 854.
56 Kant, KrV, B 855.
57 Kant, KrV, B 856.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

jektperspektive notwendigen Aussage ,,ich bin moralisch gewiB“58 zum
Ausdruck bringt.

Einen moglichen Schwachpunkt seiner Argumentation sieht Kant
selbst: ,,.Das einzig Bedenkliche, das sich hierbei findet, ist, daf} sich dieser
Vernunftglaube auf die Voraussetzung moralischer Gesinnungen griindet*.
In der Auseinandersetzung mit dieser zu behebenden Schwierigkeit, die
Kant an dieser Stelle gar nicht direkt amgeht,59 verwendet er eine Argumen-
tationsfigur, auf die er auch an anderen vergleichbaren Stellen zuriick-
kommt. Kant entscheidet sich fiir eine argumentatio e contrario, indem er
sich der Existenz Gottes und der unsterblichen Seele von der Annahme
ihrer Nichtexistenz her nihert: Fiir diese, so lautet Kants zentrale Uberle-
gung, lédsst sich nun aber keineswegs ein zureichender Nachweis erbringen,
denn es miisste durch die Vernunft bewiesen werden, dass Gott und die un-
sterbliche Seele unmoglich sind, was, wie Kant an dieser Stelle formuliert,

60 PR I
“*” — wobei die zitierte Wen-

,kein verniinftiger Mensch iibernehmen kann
dung zwei Akzente hat: das Adjektiv verniinftig und das Verb konnen und
deshalb entschieden so zu lesen ist, dass sich durch Vernunft einer solcher
Nachweis im starken Sinne nicht erbringen lidsst. Zwar gibt Kant dadurch
seiner Konklusion eine insgesamt negative Fassung, aber er schliet von ihr
auf eine Gewissheit und Notwendigkeit jenseits dessen, was sich wissen
lasst. Das setzt allerdings eine ganz bestimmte Logik voraus, von der kei-
neswegs ausgemacht ist, dass sie zu der angestrebten Gewissheit fiihren
muss. Kant muss ndmlich davon ausgehen, dass der Nachweis der Unmog-
lichkeit der einen Seite die prinzipielle Moglichkeit der anderen Seite not-
wendig nach sich zieht. Es ist dies aber, wie sehr viel spiter in Auseinan-
dersetzung mit Derrida und etwas frither schon bei Nietzsche ersichtlich
werden wird, eine Annahme, die alles andere als selbstverstindlich ist.
Nietzsche bezeichnet die hier zugrunde gelegte Logik als eine Psychologie
der Metaphysik, die fiir eine schlieBende argumentative Logik notwendig
sein mag, aber dadurch diese noch keineswegs plausibel macht. IThr Muster
ist die Uberlegung, dass wenn es sich mit A ,,so und so* verhilt, fiir B fol-

58 Kant, KrV, B 857.

59 Auf die direkteren Stellungnahmen Kants zu diesem Problemsyndrom kommen
wir weiter unten im Zusammenhang der Erorterung des Problems einer Gewiss-
heit der Freiheit zuriick.

60 Kant, KrV, B 858.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 33

gerichtig ,,das und das* gelten muss; aus Nietzsches Perspektive liegen die-
ser Logik Wiinsche, dass es so sein moge, zugrunde.()1

Betrachten wir die Bedingungen dieser von Kant in Anspruch genom-
menen Argumentationslogik noch etwas néher, da es von ihrer Plausibilitit
abhingt, ob sich die Gewissheit retten lisst, der er durch seine vernunftkri-
tische Examination von Glauben und Wissen ein undogmatisches und da-
mit weniger fragiles Postament zu geben sucht. In der Kritik der prakti-
schen Vernunft finden sich Passagen, die den Stellen aus der Kritik der
reinen Vernunft, an denen Kant die Griinde des Fiirwahrhaltens erkundet,
korrespondieren. Die Kritik der praktischen Vernunft ist innerhalb der An-
lage des kantischen Philosophierens die notwendige Folge der Kritik der
reinen Vernunft, da in praktischer Hinsicht, wie schon angedeutet wurde,
etwas moglich ist, was in theoretischer unerreichbar bleiben muss: Wéh-
rend die theoretische Vernunftkritik sich mit der negativen Aufgabe be-
scheiden muss, die Vernunft nur zu liutern,” soll es der praktischen Ver-
nunftkritik moglich sein, auf ein positives Ergebnis, ndmlich auf den
Aufweis der Freiheit, zuzulaufen. Die Freiheitsdiskussion macht deshalb,
wie Kant es fasst, ,,den SchluBstein von dem ganzen Gebéude eines Sys-

«63

tems der reinen, selbst der spekulativen, Vernunft aus‘”, weil sie ,,die ein-

zige unter allen Ideen der spek. Vernunft [ist], wovon wir die Moglichkeit a

.. . 4
priori wissen“®

— und weil die Vernunft, wie hinzuzufiigen ist, durch die
Freiheit ihr Praktischsein und mit ihm die Realitdt ihrer Begriffe, mithin
sich selbst mit Gewissheit nachweist. Im Zusammenhang dieser Uberle-
gungen aus der Vorrede zur Kritik der praktischen Vernunft spielt auch
schon ein Gedanke eine wichtige Rolle, der in Kants Schriften immer dann,
wenn die Freiheit erldutert wird, in verschiedenen Fassungen auftaucht und
den wir nun genauer in Augenschein nehmen miissen. Kant gibt der Formu-
lierung, dass wir die Moglichkeit der Freiheit a priori wissen, einen eigen-
tiimlichen Appendix, indem er schreibt, wir wissen ,,die Moglichkeit a prio-
ri [...], ohne sie doch einzusehen*. Der Appendix endet hier nicht, sondern
er erhilt eine, ebenfalls seltsame, Fortsetzung. Der Satz sei hier deshalb
noch einmal im Ganzen zitiert: ,,Freiheit ist aber auch die einzige unter al-

61 Vgl. Nietzsche, Nachlass 1885-1887, 3217.
62 Kant, KrV, B 25.
63 Kant, KpV, A 4.
64 Kant, KpV, AS.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

len Ideen der praktischen Vernunft, wovon wir die Moglichkeit a priori
wissen, ohne sie doch einzusehen, weil sie die Bedingung des moralischen
Gesetzes ist, welches wir wissen“.®> Verzichten wir zunichst auf eine ein-
gehende Interpretation des Satzes, dessen Gehalt, Voraussetzungen und
Folgen uns ohnehin nun beschéftigen werden, und notieren wir nur einige
Beobachtungen: Freiheit wird gewusst, aber dieses Wissen ist nicht einseh-
bar — wir wissen sie, weil sie Bedingung eines moralischen Gesetzes ist, das
wir wissen. Zweimal wird hier von einem Wissen gesprochen, von einem
Wissen jenseits des herkommlichen Wissens, denn es handelt sich jeweils
nicht um eindeutig Feststellbares. Von solchem eindeutig Feststellbaren
lasst sich nach den bisherigen Ausfithrungen ohnehin nicht ohne weiteres
sprechen — denn was soll sich eindeutig feststellen lassen, wenn wir zu so
etwas wie objektiven Data iiber die Welt nicht vordringen kénnen. Dieses
eigenartige, weil nicht einsehbare Wissen der Freiheit ist womoglich das
Gewisseste, das sich dann iiberhaupt noch denken ldsst und es unterhilt
eine enge systematische Beziehung zu einem moralischen Gesetz, das wir
ebenfalls wissen. Doch was heifit hier wissen? Das moralische Gesetz ver-
dankt Kant zufolge die Dignitédt der Gewissheit — wie wir in den nach der
Kritik der praktischen Vernunft verfassten religionsphilosophischen Schrif-
ten, die weiter oben einer Lektiire unterzogen wurden, verfolgen konnten —
einem moralischen Glauben, der Gewissheit jenseits des Wissens ermog-
licht, da er ein notwendiger Glauben ist. Vor dem Hintergrund des Glau-
bens lidsst sich der Satz auch anders lesen: Der Einschub ,,ohne sie [die
Freiheit bzw. ihre Moglichkeit a priori, OFM] doch einzusehen* ist so plat-
ziert, dass der Satz eine eindeutige Lesart nicht zulédsst. Gemeint sein konn-
te gleichermallen, dass wir die Freiheit wissen, weil wir das moralische Ge-
setz wissen oder auch, dass wir sie nicht einsehen konnen, weil sie die
Bedingung des moralischen Gesetzes ist. Der letzten Lesart zufolge wire
sie das Uneinsehbare, zu dessen Plausibilisierung Kant den notwendigen
moralischen Glauben einfiihrt, einen Glauben, der zwar kein Wissen ist,
aber ebenso gewiss wie Wissen sein soll. Wir miissen zwischen diesen bei-
den Lesarten keine Entscheidung treffen. In beidem Féllen ist ndmlich un-
klar, warum und wie wir iiber Freiheit Gewissheit erlangen konnen und mit
dieser Frage werden wir uns jetzt anhand weiterer Textstellen auseinander-
setzen miissen. Der Satz lésst librigens noch andere Deutungsfragen offen

65 Ibid.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 35

und seine Deutung wird zudem zusétzlich dadurch erschwert, dass es zu
ihm eine FuBnote gibt, in der Kant die verschiedenen Varianten diskutiert,
in der sich moralisches Gesetz und Freiheit zueinander als Bedingungen
verhalten konnen, wobei immer zur Frage steht, wer wen bedingt.*®

Kant greift das Freiheitsthema noch einmal in den letzten Kapiteln der
dritten Kritik, der Kritik der Urteilskraft, auf. Dort reflektiert er im Zu-
sammenhang der Erorterung der Freiheit erneut auch das Verhiltnis von
theoretischer und praktischer Vernunft sowie die damit eng verkniipfte Fra-
ge, ob und worin mit den Mitteln der Vernunft Gewissheit erlangt werden
kann. Freiheit versteht er zunéchst als Tatsache, wobei er nochmals unter-
streicht, dass sich ihre Mdglichkeit theoretisch nicht beweisen Lisst.” Eine
Tatsache der praktischen Vernunft ist Freiheit Kant zufolge insofern, als sie
sich erstens in den praktischen Gesetzen der reinen Vernunft und zweitens
durch wirkliche sittliche Handlungen zum Ausdruck bringt. Kant erneuert
auch an dieser Stelle die aus der Kritik der praktischen Vernunft bereits be-
kannte Annahme, dass sich Gewissheit letztlich nur im praktischen Ver-
nunftgebrauch erreichen lisst, der spekulative hingegen nicht zu ihr zu ge-
langen vermag. In dem kurzen Abschnitt Vom Fiirwahrhalten aus der Kritik
der praktischen Vernunft, in dem das Verhiltnis von praktischer und theo-
retischer Vernunft iiber die Figur des reinen praktischen Vernunftglaubens
und seine Rolle beim Fiirwahrhalten erortert wird, hatte Kant den Unter-
schied zwischen dem theoretischen und dem praktischen Vernunftgebrauch
in folgender Weise festgehalten: ,,Ein Bediirfnis der reinen Vernunft in
ihrem spekulativen Gebrauche fiihrt nur auf Hypothesen, das der reinen
praktischen Vernunft aber zu Postulaten.®® Der Gehalt der Distinktion ist
augenfillig: Wihrend Hypothesen etwas Zufilliges anhaftet, konnen Postu-
late demgegeniiber mit dem Anspruch der Notwendigkeit auftreten. Auf
den damit zur Geltung gebrachten Vorrang der praktischen Vernunft bei der
Begriindung des Fiirwahrhaltens greift Kant auch in der Kritik der Urteils-
kraft zuriick, wenn er sich zu erldutern bemiiht, inwiefern und wodurch sich
Gott und Seelenunsterblichkeit belegen lassen. Freiheit, so lautet Kants Be-
hauptung, ist einzig geeignet, diesen Nachweis zu erbringen, wihrend er

66 Ibid.
67 Kant, KdU, B 457.
68 Kant, KpV, A 255.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

auf theoretischem Wege verfehlt werden muss.” Sie ist aber nur in einer
besonderen Weise dazu in der Lage, als Grund des Fiirwahrhaltens zu fun-
gieren: Sie gibt ndmlich einen giiltigen Beweisgrund nur ,,in praktischer
Absicht* ab.”” Da sich Kant aber davon iiberzeugt zeigt, dass es eines ande-
ren Beweis hier gar nicht bedarf, kann er dennoch festhalten, dass der prak-
tische Vernunftgebrauch mithilfe des Faktums der Freiheit ,,die Vernunft
iiber diejenigen Grenzen erweitern kann, innerhalb deren jeder Naturbegriff
(theoretischer) ohne Hoffnung eingeschrinkt bleiben miisste.”" Wichtig fiir
unsere Zwecke der Untersuchung von Glauben und Wissen ist die Schluss-
folgerung, die Kant aus diesen Uberlegungen fiir den Charakter des Fiir-
wahrhaltens zieht. Das Fiirwahrhalten kann, wie es schon aus seiner Erorte-
rung in der Kritik der reinen Vernunft bekannt ist, eines sein, das sich
entweder als Wissen oder als Glauben verstehen lisst.”” Fiir Kant ist es klar,
dass das moralische Argument, das sich der Freiheitskategorie verdankt,
sich letztlich nicht als Wissen verstehen lassen kann, sondern auf den Glau-
ben als Vernunftglauben verweist. Kants Philosophie fiihrt insofern, wie
sich an der Behandlung der Moral- und der Freiheitsproblematik in der Kri-
tik der Urteilskraft ein weiteres Mal zeigt, iiber das Wissen hinaus. Zwar
soll der praktische Vernunftgebrauch die Gewissheit der Freiheit aufzeigen,
aber Kant verschweigt an keiner Stelle, dass sich das nicht im Modus der
Gewissheit des Wissens erreichen ldsst. Den eigenartigen Charakter einer
Erkenntnis der Freiheit jenseits des Wissens hélt Kant in einer aufschluss-
reichen Formulierung aus der Religionsschrift fest:

S0 ist die Freiheit, eine Eigenschaft, die dem Menschen aus der Bestimmbarkeit
seiner Willkiir durch das unbedingt moralische Gesetz kund wird, kein Geheimnis,
weil ihr Erkenntnis jedermann mitgeteilt werden kann; der uns unerforschliche
Grund dieser Eigenschaft aber ist ein Geheimnis, weil er uns zur Erkenntnis nicht

gegeben ist.«”

69 Kant, KdU, B 465-468.
70 Kant, KdU, B 467.

71 Kant, KdU, B 468.

72 TIbid.

73 Kant, Religion, B 209.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 37

In diesem Zitat kommt der seltsame Doppelcharakter der Gewissheit der
Freiheit besonders plastisch zum Ausdruck. Sie ist uns einerseits offenbar
und gewiss — aber andererseits bleibt sie uns verschlossen, wir konnen ihren
Grund nicht mit Gewissheit ausmachen. Die Gewissheit der Freiheit, die
einzige, die uns durch Vernunftgebrauch iiberhaupt zuginglich ist, liegt
jenseits des Wissens — der Grund der Freiheit ist uns, wie Kant in der obi-
gen Formulierung sagt, zur Erkenntnis nicht gegeben. Woher aber riihrt
dann iiberhaupt die Gewissheit der Freiheit? Wie kann Kant zu der Annah-
me gelangen, dass sich Freiheit jenseits des Wissens von ihr dennoch mit
Gewissheit annehmen lédsst? Kant sucht an dieser Stelle Zuflucht bei der
Kategorie der Notwendigkeit. Die Freiheit bzw. das moralische Gesetz, was
fiir Kant, der beide iiber den Begriff der Autonomie als einer freien Selbst-
gesetzgebung Verkniipft,74 bekanntlich einerlei ist,” konnen zwar nicht ni-
her, sie ergriindend, erklidrt werden, aber die Zuléssigkeit des Rekurses auf
sie soll sich verteidigen lassen. Sie ergibt sich, wie Kant postuliert, aus der
Notwendigkeit, mit der die Vernunft uns solche Gesetze, wie wir beobach-
ten konnen sollen, gibt.”® Dieses Argument setzt wiederum eine bestimmte
Logik voraus, die derjenigen dhnelt, mit deren Hilfe Kant, wie wir weiter
oben gesehen haben, behauptet, dass die Moglichkeit dessen, das sich nicht
als unmoglich zeigen ldsst, angenommen werden kann. Ubrigens macht
Kant hier von der Ungewissheit einen konstruktiven Gebrauch: Es muss, so
lieBe sich die Reflexion iiber Moglichkeit und Unmoglichkeit auch lesen,
ungewiss bleiben, ob sich die Unmoglichkeit nachweisen ldsst, was ja vor
allem auch heif3t, dass sie nicht nachgewiesen werden kann, und damit ist
die Moglichkeit zumindest nicht dementiert. Durch den Verweis auf die
Notwendigkeit wird dem Argument aber eine deutlich positivere Gestalt
gegeben. Es ist, wenn erst die Notwendigkeit demonstriert ist, nicht linger
notig, auf die schwache Formulierung zuriickzugreifen, dass eine Moglich-
keit sehr wohl angenommen werden kann, wenn die Unmoglichkeit sich
nicht nachweisen lisst, sondern nunmehr kann, so sieht es zumindest Kant,
davon gesprochen werden, dass etwas in Anspruch genommen werden
muss, dessen Notwendigkeit als erwiesen gelten darf. Kant kombiniert bei-
de Argumentationslinien: Wir erlangen eine erste Gewissheit iiber die Mog-

74 Kant, KpV, A 58/59.
75 Kant, KpV, A 79/80.
76 Kant, KpV, A 52/53.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

lichkeit der Freiheit dadurch, dass wir ihre Unmoglichkeit nicht definitiv
erweisen konnen, und wir werden sodann durch die moralischen Gesetze
dazu genotigt, Freiheit anzunehmen. Diese Notigung, sie anzunehmen,
schldgt Kant dann vor im Sinne einer Berechtigung zu deuten: wir sind
,.gendtigt, eben dadurch auch berechtigt [...], sie anzunehmen®.”” Es ist hier
weder moglich noch nétig, der komplexen Freiheitsdiskussion und der
transzendentalen Aufhebung der Freiheitsproblematik in Kants Kritik der
praktischen Vernunft eine ausgiebige Diskussion zu widmen. Fiir die vor-
liegenden Zwecke diirften die wesentlichen Punkte bereits deutlich genug
hervorgetreten sein. Es gilt abschlieBend noch, ihre Konsequenzen, die ver-
schiedentlich bereits angedeutet wurden, zu erwigen. Eine Notiz zu der von
Kant supponierten Logik scheint mir in diesem Zusammenhang wichtig. Es
wurde bereits gesagt, dass die Logik, mit deren Hilfe davon gesprochen
werden kann, dass die Unmoglichkeit der einen Option die Mdoglichkeit der
anderen nahelegt, auf zweifelhaften Griinden ruht. Diese Logik beinhaltet
eine Aussage iiber die konsistente Beschaffenheit der Welt, die mitnichten
unbesehen vorausgesetzt werden kann. Es gibt keinen prima facie giiltigen
Grund anzunehmen, dass sich die Welt in das Schema eines Entweder-Oder
einfiigt. Eine solche Zweiseitenlogik ist es aber, die Kant, zumindest impli-
zit, verschiedentlich unterstellt. Erst vor ihrem Hintergrund ergeben die
gewaltigen Aussortierungsargumentationen, von denen seine Schriften, vor
allem die kritischen, iibervoll sind, iiberhaupt Sinn. Argumentativer Fort-
schritt auf dem Weg zu einer steigenden Gewissheit lédsst sich durch den
Ausschluss unplausibler Varianten nur dann erreichen, wenn ausgesprochen
oder unausgesprochen darauf gebaut wird, dass es einen zwingenden oder
zumindest hinreichend plausiblen Grund dafiir gibt, dass eine Moglichkeit
iibrig bleiben muss, die sich als die letztlich richtige erweist. Die kantische
Logik setzt so eine widerspruchsfreie Welt voraus oder zumindest eine
Welt, die eine logische Struktur aufweist, durch die sich die Widerspriiche
vermittels eines Ausschlusssystems versohnen lassen. Auf diese Anlage des
kantischen Beweisgangs und die Fragwiirdigkeit ihrer Logik hat Adorno,
als ein Denker des Nichtidentischen, in seinen Vorlesungen iiber Probleme
der Moralphilosophie nachdriicklich hingewiesen: ,,Ich merke nur gerade
en passant an, daf dieser Schluf3: dafl aus dem Beweis der Untriftigkeit der

77 Kant, KpV, A 168.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SICH UBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKONNENS ORIENTIEREN | 39

Gegenthese zu dem je Entwickelten die Giiltigkeit der in Rede stehenden
These selbst folgt, logisch keineswegs so unmittelbar hervorspringt“.78
Diese Logik triigt auch Kants Uberlegungen zur Notigung durchs Not-
wendige. Dass etwas aus einer bestimmten Perspektive notwendig er-
scheint, heifit noch nicht viel, wie auch Kant sieht, wenn er von der subjek-
tiven Notwendigkeit spricht. Aber auch seine Vorstellung einer allgemei-
nen Notwendigkeit erhilt nur dann einen produktiven Charakter, wenn die
logische Annahme hinzutritt, dass etwas, das notwendig ist, auch moglich
sein muss. Genau das aber steht zur Frage. Eine solche Logik ndmlich
unterstellt mit Gewissheit eine Welt, in der es immer mit rechten Dingen,
unter denen verlassliche und berechenbare Dinge zu verstehen sind, zugeht.
Eine solche Welt gleicht einem logischen Ritsel, bei dem von vorne herein
feststeht, dass es aufgeht. Es ist genau dieser Zugriff auf die Gewissheit des
logischen Aufbaus der Welt an sich, die mithilfe des Vernunftgebrauchs
nicht zu erreichen ist, die Kant aber unter der Hand durch seine logischen
Rahmenannahmen in Anspruch nimmt. Kant ist sich an diesen Stellen, wie
sich an den zuriickhaltenden und variierenden Formulierungen, die er
wihlt, zeigt, keineswegs sicher. Die Probleme bleiben immer sichtbar.
Adorno, der auch dieses Problem wahrgenommen hat, hat das in einer tref-
fenden Formulierung den Doppelcharakter der kantischen Philosophie ge-
nannt. Sie ist demzufolge einerseits gekennzeichnet durch einen kritischen
Impuls, der Dogmen unnachgiebig auflost, und versucht aber andererseits
,.den objektiven Charakter der Erkenntnis zu retten®.” Kant geht auch dabei
mit einer sehr weitgehenden Offenheit zu Werke, die ihn, wie wir beobach-
ten konnten, iiber das Wissen hinaustreibt und die den dogmatischen Glau-
ben auflost. Der Vernunftglauben als moralischer Glauben erweckt dann
allerdings den Anschein, als wiirde Kant den offnenden Impuls, der die
Ungewissheit des Erkennenkonnens einbekennt, zu béndigen, ja einzuhe-
gen suchen. Dreht Kant hier die klassische Erzéhlung der Aufkldrung um?
Die eigentliche Richtung bewegt sich ja vom dunklen Dogma des Glaubens
zum lichten Wissen. Diesen Weg hat Kants Religionsphilosophie doch al-
lem Anschein nach beschritten. Das ist richtig und falsch zugleich. Kant
kldrt den Glauben auf — und das heif3t: er verabschiedet den dogmatischen
Glauben als Quelle der Gewissheit. Aber auf diesem Weg gewinnt er, wie

78 Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 55.
79 Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 85.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

wir sehen konnten, auch Einsicht in die Grenzen des Erkennenkonnens
durch das Wissen. Das Wissen hinterldsst eine Leerstelle. Kant spricht hin-
sichtlich der offenen Fragen, die der theoretische Vernunftgebrauch hinter-
lasst, explizit von einem leeren Platz, der bleibt. Thn fiillt die praktische
Vernunft durch die Freiheit."” Aber das ist kein Wissen und es ist auch kein
Glauben; jedenfalls kein Glauben im theologischen Sinne. Vernunftglauben
— mit diesem Begriff umschreibt Kant ein Wechselspiel zwischen Wissen
und Glauben in einem Philosophieren jenseits von Wissen und Glauben,
das die Gewissheit von Freiheit und Vernunft dennoch zu retten sucht. Aber
Gewissheit im starken Sinne ist dadurch nicht zu haben. Kants kritisches
Philosophieren schlidgt nolens volens einen, vom Ziel der Errettung der
Gewissheit abweichenden, 6ffnenden Pfad ein. Das kritische Fragen, das es
antreibt, ldsst sich nicht stillstellen. Der Verweis auf den Vernunftglauben
kann nicht das letzte Wort bleiben, jedenfalls keines, das alle Zweifel aus-
raumt und Gewissheit an ihre Stelle treten ldsst. Denn dieser Vernunftglau-
ben muss mit den offenen Stellen leben, die Kant in seiner Freiheitsdiskus-
sion, gerade im Zusammenhang der Erorterung des Vernunftglaubens, ja
keineswegs leugnet.81 Der Grund des Fiirwahrhaltens bleibt letztlich unge-
wiss.

80 Kant, KpV, A 84/85.
81 Vgl. Kant, Religion, B 209 und B 297.

14.02.2026, 14:28:11. https://www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

