
Sich über die Grenzen  
des Erkennenkönnens orientieren:  
Immanuel Kant 

 
 
 
Immanuel Kants Auseinandersetzung mit Religions- und Glaubensfragen 
hat bekanntlich bereits zu seinen Lebzeiten weit über die Grenzen des aka-
demischen philosophischen Diskurses hinaus für Furore gesorgt. Die Ver-
öffentlichung eines Teils seiner religionsphilosophischen Schriften fällt in 
die Regierungszeit des politisch und geistig rückschrittlichen Friedrich 
Wilhelm II. Kant steht damit unversehens mitten in einem ersten preußi-
schen Kulturstreit auf der Seite der in kulturpolitische Bedrängnis gerate-
nen Aufklärer.1 Gegen Kant ergeht gar am 1. Oktober 1794 ein Königliches 
Reskript, das sich namentlich gegen Kants Schrift Die Religion innerhalb 
der Grenzen der bloßen Vernunft richtet und in dem ihm auferlegt wird, 
sich „künftighin nichts dergleichen […] zu Schulden kommen [zu] lassen“, 
wobei er sich „widrigenfalls […], bei fortgesetzter Renitenz, unfehlbar un-
angenehmer Verfügungen zu gewärtigen“ habe.2 Kant wird also behördlich 
ein Maulkorb verordnet. Besonders fatal muss aus obrigkeitlicher Perspek-
tive freilich der Umstand erscheinen, dass Kants Religionsschrift ein veri-
tabler Verkaufserfolg beim aufklärungsversessenen Publikum war. Über die 
Dokumente dieses Streits besitzen wir heute nicht zuletzt deshalb eine so 
gute Kenntnis, weil Kant nach dem Tod des konservativen Monarchen im 
Jahre 1797 sofort die Gelegenheit genutzt hat, den für einige Zeit aus politi-

                                                             
1  Vgl. für die näheren Umstände und den genauen Hergang: Geier, Kants Welt, 

255-268. 

2  Kant, Religion, A X. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

scher Vorsicht liegen gelassenen Zankapfel nicht nur durch einen neuerli-
chen publizistischen Beitrag in Form des ersten Teils des Streits der Fakul-

täten wiederaufzugreifen, sondern 1798 in der Vorrede zu dieser Schrift die 
Auseinandersetzung mit den Regierungsstellen durch einen kommentierten 
Abdruck der Kabinettsorder und seines seinerzeitigen Antwortschreibens 
zu dokumentieren.3 Kant war übrigens keineswegs der Einzige, der den Tod 
Friedrich Wilhelms II. abwartete, bevor er religions- bzw. kirchenkritisches 
Schriftgut wieder an die Öffentlichkeit brachte. Der Berliner Verleger und 
Autor Friedrich Nicolai begründet in der aus dem Jahre 1799 stammenden 
Vorrede zur 4. Auflage seines ursprünglich unter der Ägide von Friedrich 
II. zwischen 1773 und 1776 erschienenen Erfolgsromans Sebaldus Nothan-

ker, in dem nicht zuletzt autoritäre und freiheitsfeindliche kirchliche Prakti-
ken aufs Korn genommen werden, die zwischen der 3. und der 4. Auflage 
verstrichene Zeit mit einer politisch gebotenen Vorsicht während der Re-
gierungszeit Friedrich Wilhelm II.4 

Die Gründe der politischen Anstößigkeit der Religionsschrift sind zahl-
reich. Zunächst springt der Umstand ins Auge, dass der Begriff der Revolu-
tion, der in Kants Schriften der neunziger Jahre des 18. Jahrhunderts ver-
schiedentlich auftaucht, vielleicht ein wenig zu häufig fällt. Obwohl Kant 
letztlich in die Bahnen der Reform zurückkehrt – die dem eher antiaufkläre-
rischen Preußen Friedrich Wilhelm II. schon suspekt genug gewesen sein 
dürfte –, tut sich, wenn er von der Revolution handelt, implizit sicherlich 
seine Begeisterung für die realen revolutionären Prozesse seiner Zeit kund. 
Verweilen wir einen Moment bei der Rolle, die die Revolution in Kants 
Argumentation spielt, da hier ein charakteristischer Zug der Schrift deutlich 
wird, der den radikalen aufklärerischen Impetus plastisch werden lässt, der 
für Kants Religionsphilosophie insgesamt kennzeichnend ist. 

Im ersten Stück der Religionsschrift geht es vordergründig zunächst 
nicht um Politik, sondern um die Frage nach dem radikal Bösen in der 
menschlichen Natur. Auf den Begriff der Revolution greift Kant in der ers-
ten allgemeinen Anmerkung zurück, die sich damit beschäftigt, wie die ur-
sprüngliche Anlage zum Guten angesichts der Existenz des radikal Bösen 
wieder hergestellt werden kann. Dass das radikal Böse überhaupt existiert 
und dass es sich darüber hinaus auch Bahn bricht, steht für Kant außer Fra-

                                                             
3  Vgl. Kant, SdF, A V-XXVII. 

4  Nicolai, Sebaldus Nothanker, 7. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 17 

 
 

ge.5 Die Situation, in der die Revolution ins Spiel kommt, ist folgenderma-
ßen beschaffen: Der Mensch ist im Grunde seiner Maximen verdorben und 
die Frage ist, wie er angesichts dieses Missstands ein moralisch guter 
Mensch zu werden vermag. Hier sagt Kant nun, dass keine allmähliche Re-
form zu helfen vermag, sondern einzig eine Revolution. In Kants, wie üb-
lich verschachtelt gesetzten, Worten lautet die Stelle folgendermaßen:  

 
„Daß aber jemand nicht bloß ein gesetzlich, sondern ein moralisch guter […] 

Mensch, d. i. tugendhaft nach dem intelligiblen Charakter […], werde, welcher, 

wenn er etwas als Pflicht erkennt, keiner andern Triebfeder weiter bedarf, als dieser 

Vorstellung der Pflicht selbst: das kann nicht durch allmähliche Reform, so lange die 

Grundlage der Maximen unlauter bleibt, sondern muss durch eine Revolution in der 

Gesinnung im Menschen […] bewirkt werden […].“6  

 

Der Vorzug der Revolution gegenüber der Reform kann hier nur darin lie-
gen, dass es einer grundlegend neuen Orientierung bedarf, um die Dinge 
überhaupt ändern zu können. Die Denkungsart, um die es Kant geht, muss 
in einem Zug eine gänzlich andere werden. Sie kann nicht in kleinen Schrit-
ten transformiert, sondern muss revolutioniert werden. Es bedarf mithin 
eines Ereignisses. Dieser Ereignischarakter der Revolution ist es aber auch, 
der Kants ausgesprochen ambivalente Stellung zur Revolution begründet. 
Er jagt ihm, kurz gesagt, Angst ein. Es ist sicherlich nicht zuletzt darauf 
zurückzuführen, dass Kant, nachdem er in der besagten Passage die Revo-
lution als einzige Lösung eingeführt hat, sich beeilt, den Prozess des mora-
lischen Wandels realiter als Reform zu organisieren. Revolution in der 
Denkungsart, sicherlich, „allmähliche Reform aber für die Sinnesart“7, 
denn nur durch zugleich insistentes und zurückhaltendes Bemühen ist der 
Wechsel zum Guten für den Menschen möglich. Natürlich liegt hier auch 

                                                             
5  „Daß nun ein solcher verderbter Hang im Menschen gewurzelt sein müsse, da-

rüber können wir uns, bei der Menge schreiender Beispiele, welche uns die Er-

fahrung an den Taten der Menschen vor Augen stellt, den förmlichen Beweis er-

sparen“, Religion, B 27/28, Herv. i. O. Vgl. zu Kants Denken des Bösen und 

zum Bösen in der Philosophie der Moderne insgesamt: Neiman, Das Böse den-

ken (für Kant insb. 102-139). 

6  Kant, Religion, B 54, Herv. i. O. 

7  Kant, Religion, B 54/55. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

die realistische Einschätzung mit zu Grunde, dass stabile Verhaltensände-
rungen kontinuierlich eingeübt werden müssen, um wirkmächtig sein zu 
können. Aber die Furcht vor den Gefahren einer Revolution spielt zwei-
felsohne eine große Rolle. Das zeigt sich insbesondere noch einmal vor 
dem Hintergrund einer späteren Stelle, die sich im dritten Stück der Reli-
gionsschrift findet. In diesem Stück geht es um die Möglichkeit eines 
Reichs Gottes auf Erden – für Kants Vernunftreligion ist darunter freilich 
nicht mehr und nicht weniger als eine moralisch gute Welt menschlichen 
Zusammenlebens zu verstehen. Dieses Thema, das uns noch ausgiebig be-
schäftigen wird, sei hier zunächst nur kurz gestreift. Die via regia zu dieser 
moralischen Welt muss, wie Kant dort ausführt, die einer Reform sein, we-
nigstens „so fern sie ein menschliches Werk sein soll“.8 Gegen die Revolu-
tion spricht, wie sich Kants knappen Formulierungen recht deutlich ent-
nehmen lässt, gerade ihr Ereignischarakter, mit dem Unwägbarkeiten 
einhergehen, die sich Kant als Gefahren darstellen. Hier der Halbsatz, der 
sich mit den Problemen der Revolution befasst: „[D]enn was Revolutionen 
betrifft, die diesen Fortschritt [gemeint ist der moralische, OFM] abkürzen 
können, so bleiben sie der Vorsehung überlassen, und lassen sich nicht 
planmäßig, der Freiheit unbeschadet, einleiten“.9 Was Kant vor allem gegen 
die Revolution zu bedenken gibt, ist, dass sich diese nicht planen lässt und 
dass in dieser Unplanbarkeit eine Gefahr für die Freiheit lauert. Wiederum 
streicht er damit die Ereignishaftigkeit der Revolution heraus. Bildete sie 
aber in der ersten Stelle noch den großen Vorzug der Revolution, da sich 
durch sie etwas in einem Zug grundlegend ändern lässt, so überwiegen hier 
eindeutig die Bedenken: Dass Revolutionen grundlegende Änderungen zur 
Folge haben können, bestreitet Kant auch in dieser späteren Stelle nicht, 
aber er hat Skrupel, dieses Änderungspotential in menschliche Hände zu 
legen, fürchtet er doch die freiheitsgefährdenden Dimensionen, die ihm 
auch innewohnen. Trotz Kants Zögerlichkeiten, die aus politischen Ver-
nunftgründen seine skeptische Haltung zur Revolution insgesamt kenn-
zeichnen, ist der emanzipatorische Gestus, mit dem moraltheoretische und 
religionsphilosophische Fragen hier verhandelt werden, unübersehbar. 
Deutlich wird aber auch, dass Kant Ungewissheiten große Sorgen bereiten. 

                                                             
8  Kant, Religion, B 180. 

9  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 19 

 
 

Das eigentliche Thema der Schrift, das uns von nun an beschäftigen 
wird, ist dann die Frage, wie eine Kenntnis der moralischen Welt gewonnen 
werden kann und welche Aufgabe dem Glauben (welchem Glauben, fragt 
Kant natürlich immer mit) dabei zukommt. Es handelt sich also um eine 
epistemische Untersuchungsperspektive – wohlgemerkt aber eine solche, 
wie sich an den einzelnen Elementen von Kants Argumentation rasch zei-
gen wird, die politische und philosophische Sprengkraft besitzt. Die 
Grundbewegung, die Kant in mehrere Richtungen vollzieht und in ihren 
Implikationen durchdekliniert, besteht in einer Verkehrung der traditionel-
len, theologisch stipulierten Beziehung zwischen Moral und Religion. In 
entscheidenden Hinsicht inauguriert Kant nämlich bereits in der Religions-
schrift und später dann noch einmal deutlicher im ersten Teil des Streits der 
Fakultäten die Moral, recte: die Philosophie als Interpretin, eigentlichen 
Grund und damit: Platzanweiserin der Religion und des Glaubens. Damit 
entwirft er, dies sei zwischendurch bemerkt, zunächst nichts anderes als 
eine Variante des klassischen Plots der Aufklärungserzählung, dessen Rich-
tung vom Glauben zum Wissen verläuft. Später werden wir dann sehen, 
dass diese Erzählung bei Kant Bruchstellen aufweist, von denen aus sich 
andere Erzählstränge fortspinnen lassen. Im Zentrum der kantischen Argu-
mentation steht eine Unterscheidung, aus der letztlich ein Sockelsturz des 
Glaubens in seinem theologischen Verständnis resultiert – gleichviel ob 
protestantischer, katholischer oder sonstiger Observanz. Kant unterscheidet 
eine „moralische Religion“10, die er auch Vernunftreligion11 oder morali-
schen bzw. Vernunftglauben12 nennt, von einem sogenannten statutarischen 
Glauben.13 Der statutarische Glaube stützt sich dabei auf geoffenbarte bzw. 
autoritative Sätze, die theologisch abgesichert werden, wohingegen der 

                                                             
10  Kant, Religion, B 116. 

11  Kant, Religion, B 164. 

12  Kant, Religion, B 148. 

13  Vgl. Ibid. Eine orientierende Bemerkung noch zum kantischen Sprachgebrauch: 

Religion benutzt Kant, um das Allgemeine des Glaubens zu kennzeichnen, 

Glauben hingegen steht bei ihm prinzipiell und tatsächlich auch zumeist für die 

jeweilige Perspektive des sozusagen besonderen Glaubens. So bspw. in seinem 

berühmten Satz: „Es ist nur eine (wahre) Religion; aber es kann vielerlei Arten 

des Glaubens geben“, Kant, Religion, B 154. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Vernunftglaube „einer solchen Beurkundung nicht“14 bedarf, sondern sich 
aus sich selbst heraus plausibilisiert. Die Unterscheidung impliziert, wie 
unschwer zu erkennen sein dürfte, eine Hierarchie zwischen den beiden 
unterschiedenen Glaubensformen. Der statutarische Glaube baut auf Sätze, 
die zwar von ihren Hütern mit scharfen Krallen verteidigt werden, jedoch 
bei einer kritischen Examination als leicht flüchtig, instabil, letztlich immer 
mit dem Ruch des bloß Dogmatischen behaftet erscheinen müssen. Bei die-
ser Depravation des statutarischen Glaubens bleibt Kant noch nicht stehen. 
Denn aus seiner Sicht hat der geoffenbarte Glaube darüber hinaus letztlich 
keine Bedeutung für den Aufweis der Existenz eines göttlichen Wesens: 
Gott ist in der kantischen Konzeption so etwas wie eine bloße Implikation 
der Vernunft und der aus ihr erwachsenden moralischen Gesetze: „[D]enn 
eigentlich entspringt der Begriff von der Gottheit nur aus dem Bewußtsein 
dieser [der moralischen, OFM] Gesetze und dem Vernunftbedürfnisse, eine 
Macht anzunehmen, welche diesen ganzen, in einer Welt möglichen, zum 
sittlichen Endzweck zusammenstimmenden Effekt verschaffen kann“.15 Der 
Begriff Gottes wird so seines theologisch-sakralen Gewandes entkleidet 
und bekommt einen Platz im Kategoriensystem von Kants Vernunftdenken 
zugewiesen. Logisch ist die Vernunft das Vorgängige, das ihn impliziert. 
Deshalb kann Kant die moralische Anlage der Vernunft auch nicht allein 
als Auslegerin des Glaubens, sondern zudem als „Grundlage“16 der Reli-
gion einführen. Das lässt sich recht besehen, auch wenn Kant diese radikale 
Konsequenz durch verklausulierte Formulierungen abzufedern versucht, so 
verstehen, dass der Begriff Gottes im Kern nichts anderes als eine Chiffre 
für das das kantische Philosophieren tragende Konzept einer Einheit der 
Vernunft ist. Vernunftglaube und Vernunftreligion sind in gewissen Hin-
sichten jenseits des Glaubens im religiösen Sinne situiert, da sie eine andere 
Bezeichnung für das reflexive Geschäft der philosophischen Kritik sind – 
eine Bezeichnung, die gewissermaßen an die eingespielte Terminologie der 
theologischen Moralbegründung anknüpft und sie hernach von innen her 
auflöst. Dass Kant nicht ganz ohne Rekurs auf Glauben auskommt, macht 
allerdings deutlich, dass die philosophische Kritik auch über das Wissen als 
Fundament von Gewissheit hinaustreibt. Seine Bezugnahme auf den Be-

                                                             
14  Kant, Religion, B 194. 

15  Kant, Religion, B 147. 

16  Vgl. Kant, Religion, B 179. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 21 

 
 

griff des Glaubens lässt sich so als ein Hinweis auf die Unzuverlässigkeit, 
auf die Abstützungsbedürftigkeit des Wissens deuten: Zumindest dann, 
wenn durch Wissen Gewissheit erlangt werden soll, und Kant geht es ja in 
seiner praktischen Philosophie nicht zuletzt darum, die Möglichkeit und 
Notwendigkeit vernunftgenerierter moralischer Gesetze zu zeigen. Eine 
Zielsetzung, die ihn in bestimmten Hinsichten vom Wissen zum Glauben 
treibt, auch wenn er ihn als Vernunftglauben von seinen mythisch-trans-
zendenten Gehalten zu reinigen versucht und ihn dadurch als Konzept zu 
retten hofft, das einer kritischen Reflexion standzuhalten vermag. Auf diese 
Problematik wird noch zurückzukommen sein. Erst vor ihrem Hintergrund 
wird sich dann im vollen Umfang zeigen, dass Kants kritische Unterneh-
mung in letzter Instanz über Glauben und Wissen hinausführt und Unge-
wissheit in Form einer grundsätzlichen Offenheit zu ihrem untergründigen 
Prinzip hat. Zunächst aber gilt es, die Feinheiten von Kants Religionsphilo-
sophie, die in einem eminenten Sinne als Theologiekritik auftritt, noch ein 
wenig schärfer herauszustellen.  

Es wurde en passant bereits erwähnt, dass Kant den moralischen Glau-
ben als Interpreten des Kirchenglaubens versteht. Wie weit dies geht, zeigt 
sich, wenn man genauer untersucht, was Kant unter einer solchen Ausle-
gung versteht. Zunächst folgt Kant der lutherisch-protestantischen Linie 
und postuliert einen unhintergehbaren Vorrang des Schriftprinzips vor dem 
Traditionsprinzip: Wenn ein Rekurs auf Statutarisches schon sein muss, 
dann aber bitte wenigstens ein solcher, der nicht Gefahr läuft, jede beliebi-
ge klerikale Äußerung, die allenfalls kirchliche Autorität als Stütze anfüh-
ren kann, in den Kanon der Glaubenssätze aufzunehmen.17 Mit dieser Wei-
chenstellung bricht Kant jedoch der protestantischen Variante statutari-
schen Glaubens mitnichten eine Lanze, denn sie wird, wie der statutarische 
Glauben insgesamt, zu einer mehr oder weniger gemeindepsychologisch-
folkoristischen Angelegenheit erklärt: Der statutarische Glauben hat keinen 
grundlegenden oder auch nur erschließenden Sinn, sondern er ist für Kant 
lediglich ein „Vehikel und Mittel der öffentlichen Vereinigung von Men-
schen“, die sich, so Kants praxeologische Konzession, durch reinen Ver-
nunftglauben allein wohl nicht bewerkstelligen lässt.18 Das allein schränkt 

                                                             
17  Kant, Religion, B 152. 

18  Vgl. ibid. Hier geht Kant übrigens über die Variante, die Rousseau im Contrat 

social vorschlägt, hinaus: Hatte dieser dort die Zivilreligion als integrierende 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

die Bedeutung des statutarischen Glaubens bereits empfindlich ein. Aus 
Kants vernunfttheoretischer Sicht auf Glaubensfragen kann dabei aber noch 
lange nicht stehen geblieben werden. Dieser Platzanweisung folgt die Skiz-
ze eines Examinationsprinzips in dessen Konsequenz der statutarische 
Glaube als völlig nachrangig, ja als für sich allein in keiner Hinsicht be-
standsfähig erscheinen muss. Kant fordert nämlich nun, indem er umreißt, 
was Auslegung des Kirchenglaubens durch den reinen Religionsglauben 
näher heißt, dass Glaubenssätze jeweils in einer Weise gelesen werden 
müssen, die „mit den allgemeinen Regeln einer reinen Vernunftreligion zu-
sammenstimmt“.19 In der Folge verliert die theologische Auslegung jegli-
che Deutungsautonomie; doch damit nicht genug: Der Offenbarungscharak-
ter der Schrift wird zudem in Abrede gestellt. Verbindlich ist nur das, was 
einer kritischen philosophischen Examination standzuhalten vermag – die 
Gründe der Gültigkeit werden so durch die Vernunftmoral und nicht durch 
vorgebliche Offenbarung bereitgestellt. Kant wiederholt diese Relegierung 
der Theologie noch einmal durch einen systematisierenden Verfahrensvor-
schlag zur Aufgabenteilung zwischen Philosophie und Theologie im Streit 

der Fakultäten. Auch dort lässt er keinen Zweifel daran aufkommen, wem 
allein die Deutungshoheit gebührt. Nachdem er zunächst darlegt, dass die 
philosophische Fakultät als sogenannte untere Fakultät von den drei oberen 
Fakultäten (Theologie, Jurisprudenz und Medizin) in ihrem kritischen Re-
flexionsbemühen nicht eingeschränkt werden darf, weil dieses ihren Kern 
ausmacht, und sie deshalb auch nicht darin limitiert werden kann, ohne zu-
gleich vernichtet zu werden,20 führt er sodann aus, dass sich die philosopi-
sche Fakultät mit den anderen in einem fortdauernden gesetzmäßigen Streit 
begriffen sieht, der sich schlicht dadurch ergibt, dass es ihr unvermeidlich 
eignet, die Aussagen der anderen drei Fakultäten einer kritischen Durch-

                                                                                                                          
Stütze des Vernunftrepublikanismus eingeführt, so bezweifelt Kant offenbar, ob 

eine vernunftreligiöse Perspektive allein schon die Aufgabe einer gemeinschaft-

lichen Integration zu erfüllen vermag. Ein zumindest sichtbarer, wenn auch bloß 

symbolischer Anschluss an religiöse Gehalte statutarischen Typs ist für ihn wohl 

darüber hinaus nötig. Zu Rousseaus Überlegungen zur Zivilreligion vgl. Rous-

seau, Du contrat social, Buch IV, Kap. VIII. 

19  Kant, Religion, B 158. 

20  Vgl. Kant, SdF, A 29-35. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 23 

 
 

leuchtung zu unterziehen.21 Die Richterposition in diesem Streit nun 
kommt, wie es auch kaum anders zu erwarten war, der Vernunft zu. Zur 
Verdeutlichung hängt Kant der Skizze dieses Streits eine exemplarische 
Erläuterung an, die sich des Streits zwischen der philosophischen und der 
theologischen Fakultät annimmt.22 Personifiziert treten in diesem Streit eine 
„biblische[r] Theolog“23 genannte fachtypisierte Figur und ein Philosoph 
gegeneinander an. Entstehen kann der Streit in gewisser Weise erst deswe-
gen, weil sich Religion und Moral, wie Kant behauptet, auf die gleiche Ma-
terie beziehen: Beiden geht es um die Begründung und Deutung allgemei-
ner Pflichten. In der Form nun unterscheiden sich die Begründungs- und 
Deutungsweisen nachhaltig: Während der biblische Theologe sich auf die 
Schrift als das geoffenbarte Wort Gottes bezieht und die Dignität der 
Pflichten durch sie getragen wissen will, versteht der Philosoph allgemeine 
Pflichten moralphilosophisch und lässt ihre Prüfung vor dem Gerichtshof 
der Vernunft stattfinden.24 Kant dementiert dabei, wie auch schon in der 
Religionsschrift, die Bezugnahme auf die Bibel nicht rundweg, aber er ver-
leiht ihr einen grundlegend anderen Charakter: Während der Theologe die 
Bibel lesen kann und die Gültigkeit der in ihr enthaltenen moralischen Sol-
lenssätze sich für ihn schon aus dem Umstand ergibt, dass sie in der Bibel 
stehen und also als geoffenbartes Gotteswort zu gelten haben, sind die bi-
blischen Formulierungen für den Philosophen zunächst nur Kandidatinnen 
für moralische Pflichtsätze. Ob sie sich letztlich auch als geeignete Kandi-
datinnen zu erweisen vermögen, kann aber erst durch eine kritische Ver-
nunftprüfung untersucht werden. Kurz: der Philosoph kann dem Theologen 
nicht das letzte Wort lassen, mehr noch: er mag mit ihm zwar in der Aus-
wahl der Sätze sogar übereinstimmen, aber er tut es aus anderen Gründen 
und seine Gründe sind diejenigen, denen Kants Argumentation zufolge 
Vorrang gebührt. Nicht die theologisch angenommene Heiligkeit kann die 
Deutung anleiten, sondern diese Aufgabe muss unweigerlich der Vernunft 
zufallen. Kant greift in diesem Zusammenhang erneut seine Vehikel-
Formulierung auf, die die Bibel als Bezugsquelle nur insofern rettet, als sie 
sie zugleich in ihre Schranken weist: „Die Schriftstellen also, die eine sol-

                                                             
21  Vgl. Kant, SdF, A 36ff. 

22  Kant, SdF, A 44-70. 

23  Kant, SdF, A 46. 

24  Vgl. ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

che spezifische Offenbarung zu enthalten scheinen, müssen so ausgelegt 
werden, daß sie nur das Vehikel jenes moralischen Glaubens für ein Volk 
nach dessen bisher bei ihm im Schwang gewesenen Glaubenslehren betref-
fen“.25 Die theologische Deutung hat also eine gewisse historische Berech-
tigung. Heute ließe sich sagen, dass Kant hier eine Konzession an die kultu-
relle Besonderheit partikularer Gemeinschaften macht. Allerdings depra-
viert er diese kulturelle Besonderheit als Besonderheit spezifischer Glau-
benssätze, indem er ihnen durch seine hierarchischen Unterscheidungen 
zwischen Kirchen- und Religionsglauben26 sowie zwischen statutarischen 
und moralischen Glaubenssätzen27 in letzter Konsequenz kaum mehr als 
folkoristische oder allenfalls gemeinschaftspädagogische Bedeutung bei-
messen kann. Die Einsprüche seitens der Theologie sieht Kant sehr wohl, 
aber er bescheidet sie mit einem klaren Urteil: Die Phantasie wird ins 
„Überschwengliche“ treiben, wenn die Erkundung der Gründe der Moral 
„nicht an bestimmte Begriffe der Vernunft“ geknüpft bleibt.28 

Wie sich ein solcher Überschwang des Glaubens für Kant darstellt, lässt 
sich dem schon in der Titelwahl streitlustig angelegten vierten Teil der Re-
ligionsschrift entnehmen.29 Die beiden zentralen Begriffe zur Charakterisie-
rung eines Deutungshoheit beanspruchenden statutarischen Glaubens lau-
ten: Afterdienst und Pfaffentum. Afterdienst betreiben Kant zufolge jene, 
die diejenigen Teile des Kirchenglaubens, die Kant als historisch und statu-
tarisch bezeichnet, „für allein seligmachend erklären“.30 Der wahre Dienst 
hingegen muss sich, wie Kant unterstreicht, auf die „allgemeine Menschen-
vernunft“ als das „oberste gebietende Prinzip“ stützen.31 Da der Afterdienst 
dies nicht zu tun bereit ist, sondern das bloße Vehikel mit dem Prinzip ver-
wechselt, muss er sich als Religionswahn erweisen.32 Im Prinzip handelt es 

                                                             
25  Kant, SdF, A 63. 

26  Kant, SdF, A 64. 

27  Kant, SdF, A 73. 

28  Kant, SdF, A 65. 

29  Kant, Religion, B 225ff. Der vollständige Titel lautet: Vom Dienst und After-

dienst unter der Herrschaft des guten Prinzips, oder von Religion und Pfaffen-

tum. 

30  Kant, Religion, B 228/229. 

31  Kant, Religion, B 250. 

32  Kant, Religion, B 256. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 25 

 
 

sich hierbei aus Kants Perspektive um Fetischdienst, und in einer Kirche, 
die sich um eine solche Fassung des Glaubens herum organisiert, herrscht 
unvermeidlich das Pfaffentum.33 An dieser polemisch zugespitzen Kritik 
der theologischen und kirchlichen Glaubenserklärung zeigt sich nochmals, 
wie weit sich Kants religionsphilosophische Neudeutungen der Glaubens-
problematik von dem entfernt haben, was üblicherweise und vor allem zu 
seiner Zeit gemeinhin unter religiösem Glauben verstanden wird. Aller-
dings würde es zu kurz greifen, das, was Kant unter dem Begriff des Glau-
bens fasst, vollständig als Chiffre einer reinen Vernunftphilosophie, die in 
Gänze jenseits des Glaubens situiert ist, entziffern zu wollen. An vielen 
Stellen liegt eine solche Deutung, wie sich schon gezeigt hat, nahe. Und 
zweifelsohne philosophiert Kant jenseits des Glaubens im theologischen 
Verständnis. In dieser Hinsicht folgt er dem Weg der klassischen Aufklä-
rungserzählung, die in das Dunkel des Glaubens das Licht des Wissens 
bringt. Allerdings deutet sein Rekurs auf Kategorien des Glaubens eine ge-
wisse Skepsis gegenüber der Erfolgsträchtigkeit dieses Narrativs an. Kants 
Aufklärung nimmt eine radikalere Wendung, als sie innerhalb der einlini-
gen Erzählstruktur, an deren Anfang der Glauben und an deren Ende das 
Wissen steht, gedacht werden kann. In seinem Rückgriff auf den Glauben 
deutet sich nämlich eine Aufklärung über die Grenzen des Wissens an, die 
Kant in letzter Instanz, auch wenn das von ihm kaum beabsichtigt sein 
dürfte, über die Gewissheit, gleichviel ob in Form des Glaubens oder des 
Wissens, hinausführt. Um diese Tendenzen in Kants Überlegungen zu 
Glauben und Wissen hervortreten zu lassen, ist es notwendig, das Gesichts-
feld der Lektüre über die im engeren Sinne religionsphilosophischen 
Schriften hinaus auf die für das Glaubens- und Wissensthema einschlägigen 
Passagen der drei Kritiken zu erweitern. 

Die uns im vorliegenden Zusammenhang interessierenden Begriffe tau-
chen allesamt in einer hochgradig verdichteten Argumentation in dem rela-
tiv knappen Abschnitt Vom Meinen, Wissen und Glauben in der Kritik der 
reinen Vernunft auf.34 Kant reflektiert dort die Bedingungen und Voraus-
setzungen des Fürwahrhaltens, auf das sich in unterschiedlicher Weise die 

                                                             
33  Kant, Religion, B 276/277. 

34  Kant, KrV, B 848-859. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

drei Kategorien des Meinens, des Wissens und des Glaubens beziehen.35 
Am Anfang seiner Erörterung steht die für Kants Erkenntnistheorie insge-
samt entscheidende Unterscheidung von subjektiven und objektiven Grün-
den. In zunächst nur begrifflich sortierender Einstellung erläutert er dort, 
dass etwas dann für jedermann als wahr gelten kann, wenn es sich auf ob-
jektive Gründe stützt; ein solches Fürwahrhalten bezeichnet Kant als Über-
zeugung. Ihr korrespondiert die Überredung, die lediglich auf Gründe, die 
„in der besonderen Beschaffenheit eines Subjekts“36 liegen, zurückgreifen 
kann. Wie oft bei Kants Distinktionen, so ist es auch hier augenfällig, dass 
in der begrifflichen Unterscheidung bereits eine Hierarchisierung der epis-
temischen Qualität liegt: Auf seine Gültigkeit hin reflektiert, wird sich die 
Überredung als „bloßer Schein“37 erweisen müssen, da sie zwar im Gewand 
der Objektivität auftritt, jedoch nur subjektive Gründe mit sich zu führen 
vermag, denen die für ein objektives Urteil notwendige Allgemeinheit fehlt. 
Ihre Gültigkeit kann deshalb auch keine allgemeine sein; es handelt sich 
lediglich um eine „Privatgültigkeit“38. Objektive Gültigkeit, der Kant auch 
den Namen der Wahrheit beilegt, kann nur beanspruchen, was eine von al-
len aus objektiv geteilten Gründen nachvollziehbare „Übereinstimmung mit 
dem Objekt“39 aufweist. Kant verwendet hier übrigens, wie in der ganzen 
Kritik der reinen Vernunft, den klassischen, bereits auf Aristoteles zurück-
gehenden40, korrespondenztheoretischen Begriff der Wahrheit, den er an 
einer frühen Stelle der Kritik der reinen Vernunft in einer lapidaren Apo-
diktik folgendermaßen umreißt: „Was ist Wahrheit? Die Namenerklärung 
der Wahrheit, daß sie nämlich Übereinstimmung der Erkenntnis mit ihrem 
Gegenstande sei, wird hier geschenkt, und vorausgesetzt“.41 Dieser Begriff 
der Wahrheit ist mittlerweile bekanntermaßen alles andere als unbestrit-

                                                             
35  In der Kritik der praktischen Vernunft findet sich ebenfalls ein Kapitel, das sich 

mit dem Fürwahrhalten beschäftigt; auf es wird weiter unten noch zurückzu-

kommen sein. Vgl. Kant, KpV, A 255-263. 

36  Kant, KrV, B 848. 

37  Ibid. 

38  Ibid. 

39  Ibid. 

40  Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 1011b. 

41  Kant, KrV, B 82. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 27 

 
 

ten.42 Kants Diskussion der Wahrheitsproblematik ist allerdings wesentlich 
komplexer und zurückhaltender als es diese Begriffsbestimmung, die Kant 
ja auch nur als eine Namenserläuterung verstanden wissen möchte, vermu-
ten lassen könnte. Für ihn ergibt sich die entscheidende Frage erst dann, 
wenn es darum geht, ein sicheres und allgemeines Kriterium für die Wahr-
heit anzugeben. Diese Frage verweist dann auf die Diskussion des jeweili-
gen Verhältnisses von Glauben, Meinen und Wissen zum Fürwahrhalten 
und letztlich zur Gewissheit. Die drei Kategorien ordnet Kant auf einer Stu-
fenleiter an, die zur Gewissheit führt.43 Auf der untersten Stufe ist das Mei-
nen angesiedelt. Es genügt weder in subjektiver noch in objektiver Hinsicht 
einigermaßen bestandsfesten Kriterien des Fürwahrhaltens, da es keine be-
lastbare Beziehung zu Gründen unterhält, sondern sich auf sie eher im fra-
gilen Modus des ungeprüften Ahnens bezieht. Der Glauben hingegen kann 
aus subjektiver Perspektive als zureichend beurteilt werden; freilich langt 
auch er nicht zu einer objektiven Form des Fürwahrhaltens zu, da seine 
Gründe keineswegs allgemein teilbar sein müssen. Auf seiner Grundlage ist 
wohl eine für mich hinlängliche Überzeugung möglich, nicht aber eine für 
jedermann gültige Gewissheit. Subjektiv und objektiv zureichende Gewiss-
heit lässt sich erst auf der dritten Stufe, der des Wissens, erreichen.  

Wenn nun mit den Mitteln der reinen Vernunft geurteilt werden soll, 
dann liegt es auf der Hand, dass das Meinen keine geeignete Option darstel-
len kann; in Kants Verbotsrhetorik heißt es deshalb, dass es in solchen Hin-
sichten „gar nicht erlaubt [ist], zu meinen“.44 Das gilt übrigens für die theo-
retische Erkenntnis ebenso wie für die praktische, denn auch eine sittliche 
Handlung kann sich kaum auf bloßes Meinen stützen. Nach dieser erwart-
baren Ablehnung des Meinens als stichhaltige Grundlage des Fürwahrhal-
tens erfolgt in Kants Argumentation ein bedeutender Schluss, der auf den 
ersten Blick überraschend scheinen könnte und mit dessen Gestalt und Fol-
gen wir uns nun ausführlich beschäftigen müssen. Kant sagt, dass in speku-
lativer Hinsicht das Meinen zu wenig ist, „aber Wissen auch zu viel“.45 Ihm 
scheint offenbar der Rekurs auf die Gewissheit des Wissens in spekulativen 
Fragen verstellt zu sein. Es würde unweigerlich zu weit führen, diese kanti-

                                                             
42  Vgl. hierzu: Wellmer, Der Streit um die Wahrheit. 

43  Vgl. hierzu Kant, KrV, B 850. 

44  Ibid. 

45  Kant, KrV B 851. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

sche These in allen Details und das heißt: vor dem Hintergrund der Archi-
tektur der gesamten Kritik der reinen Vernunft zu bedenken.46 Wir müssen 
uns hier auf einige einordnende Bemerkungen beschränken, anhand deren 
es aber dennoch möglich sein dürfte, den Sinn des kantischen Schachzugs 
nachzuvollziehen. Die Rede vom spekulativen Vernunftgebrauch ist für 
Kant gewissermaßen ein Synonym für den theoretischen Vernunftgebrauch 
überhaupt. In der Spekulation geht es nämlich darum, das theoretische Er-
kennen in Begriffen a priori, d. h. vor und außer aller Erfahrung zu denken. 
Nur eine solche Erkenntnis a priori ist frei von allen Zufälligkeiten, die 
sich ihr durch Erfahrung notwendig beimischen würden, und kann deshalb 
auf Allgemeingültigkeit Anspruch anmelden.47 Die Spekulation ist aller-
dings ein zweischneidiges Schwert, da sie sich im Überflug der Erfahrung 
in eine Dialektik verwickelt, die stets dazu tendiert, über die Grenzen der 
Vernunft hinauszuschießen und sich infolgedessen in Antinomien zu ver-
stricken. Eines der Zentren des kantischen Gebäudes einer Vernunftkritik 
ist die Diskussion und kritische Aufhebung dieser Antinomien.48 Eine un-
umgängliche Implikation der kritischen Aufhebung der Antinomien des 
spekulativen Vernunftgebrauchs besteht darin, dass die kritisch gewonne-
nen Aussagen über das Erkenntnisvermögen der reinen Vernunft nicht mit 
objektiven Aussagen über die Welt verwechselt werden dürfen.49 Kant er-
kundet das menschliche Erkenntnisvermögen, nicht aber die Welt im onto-
logischen Sinne – und vor diesem Hintergrund ist die obige Stelle zu ver-
stehen, in der behauptet wird, dass Wissen in spekulativer Hinsicht zu viel 
gefordert ist. Wissen definiert Kant schließlich als eine durch objektive und 
subjektive Gründe getragene Einsicht. Spekulativ kann aber auf die objek-
tiven Gründe einer Erkundung der Dinge an sich selbst nicht durchgegriffen 
werden; wir bleiben im Vernunftgebrauch auf unsere internen Gründe ver-

                                                             
46  Andernorts habe ich einen, allerdings in vielen Hinsichten auch nur andeutenden 

Versuch unternommen, die Architektur von Kants Vernunftkritik kritisch zu re-

konstruieren. Vgl. Flügel-Martinsen, Entzweiung, Teil II, Kap. a.1. 

47  Kant erläutert den Begriff des Spekulativen wie folgt: „Eine theoretische Er-

kenntnis ist spekulativ, wenn sie auf einen Gegenstand, oder solche Begriffe von 

einem Gegenstande, geht, wozu man in keiner Erfahrung gelangen kann“, Kant, 

KrV, B 662/663. 

48  Vgl. Kant, KrV, Zweite Abteilung. Die transzendentale Dialektik. 

49  Vgl. KrV, B 534/535. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 29 

 
 

wiesen. Wir können durch Vernunftgebrauch nicht zu wahrem Wissen über 
die Welt an sich gelangen. Das führt Kant zu der Konsequenz, dass ein auf 
Gewissheit zielendes Urteil im spekulativen Vernunftgebrauch unmöglich 
bleiben muss: „In bloß spekulativer Absicht können wir also hier gar nicht 
urteilen; weil subjektive Gründe des Fürwahrhaltens, wie die, so das Glau-
ben bewirken können, bei spekulativen Fragen keinen Beifall verdienen“.50 

Etwas anders liegen die Dinge hinsichtlich praktischer Fragen. Hier ist, 
so behauptet Kant, eine Gewissheit a priori möglich, die uns in theoreti-
schen Fragen versperrt bleiben muss: die (des Bewusstseins) der Freiheit. 
Wir werden uns mit dem Freiheitsthema und seiner diffizilen Behandlung 
bei Kant sogleich noch eingehender auseinandersetzen müssen. Folgen wir 
aber zuvor noch ein wenig der Argumentation des Abschnitts über das 
Meinen, das Wissen und den Glauben, denn nachdem wir über die Unzu-
länglichkeit des Meinens und die Unerreichbarkeit des Wissens schon eini-
ges erfahren haben, steht die Beschäftigung mit dem Glauben bislang noch 
aus. Kant operiert hier mit einer Unterscheidung, die für den Halt der ge-
samten Architektur seiner Philosophie entscheidende Bedeutung hat. In der 
Erörterung des Wissens, des Glaubens und des Meinens verfuhr Kant bis-
her mit jener entschiedenen Offenheit, die er als unumstößliches methodi-
sches Prinzip der intellektuellen Redlichkeit postuliert.51 Diese hat ihn al-
lerdings in nicht geringe Schwierigkeiten gebracht: Vom Meinen wissen 
wir, dass es in keiner Hinsicht die Gewissheit bereitzustellen vermag, auf 
die sich ein begründetes Fürwahrhalten stützen können müsste, und Wissen 
lässt sich, wie Kant selbst eingesteht, nicht erreichen. Der einzig übrig blei-
bende Glauben scheint prima vista kaum tauglich zu sein, um die offen 
bleibende Lücke zu füllen. Kant hat ihn, wie wir gesehen haben, in knap-
per, aber unmissverständlicher Weise als bloß subjektiv, aber nicht auch 
objektiv zulänglich charakterisiert. In dieser verfahrenen Situation bringt 
Kant eine Unterscheidung von zufälligem und notwendigem Glauben ins 
Spiel, der folgende Überlegungen vorangehen:52 In praktischen Fragen 

                                                             
50  Kant, KrV, B 851. 

51  In der Kritik der praktischen Vernunft bemerkt Kant zu diesem Thema: „Schrift-

steller würden sich manche Irrtümer, manche verlorne Mühe (weil sie auf 

Blendwerk gestellt war) ersparen, wenn sie sich nur entschließen könnten, mit 

etwas mehr Offenheit zu Werke zu gehen“, Kant, KpV, A 191. 

52  Vgl. für die folgenden Ausführungen Kant, KrV, B 851-852. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

spricht er zugleich davon, dass das Fürwahrhalten Glauben genannt werden 
kann und dass es sich auf notwendige Zwecke bezieht. Fraglich ist, wie sich 
durch Glauben, der ja durch den Rekurs auf subjektive Gründe gekenn-
zeichnet ist, ein Notwendigkeitsaufweis erbringen lassen soll. Kant unter-
scheidet zu diesem Zweck zwei Typen von Notwendigkeit. Einerseits kann 
Notwendigkeit subjektiv verstanden werden: Notwendig ist etwas dann, 
wenn ich (als Subjekt) keine andere Weise angeben kann, auf die sich ein 
Zweck, im Falle praktischer Fragen der Zweck der sittlichen Handlung, er-
reichen lässt. Das ist aber nur eine subjektive Notwendigkeit, auf deren 
Grundlage sich kaum eine zureichende Begründung des Fürwahrhaltens 
bewerkstelligen lassen dürfte. Das sieht Kant wohl ebenso. Der Glaube, der 
sich aus dieser Notwendigkeit ergibt, ist, unter Allgemeinheitsgesichts-
punkten durchleuchtet, ein bloß zufälliger Glaube. Deshalb umreißt er an-
dererseits eine allgemein gültige Notwendigkeit. Von dieser kann berech-
tigterweise dann gesprochen werden, „wenn ich gewiß weiß, daß niemand 
andere Bedingungen kennen könne, die auf den vorgesetzten Zweck füh-
ren“.53 In diesem Fall, so Kants Argument, handelt es sich nicht länger um 
einen zufälligen, sondern um einen notwendigen Glauben. Es ist dieses Ar-
gument, auf das Kant, wie wir noch verschiedentlich sehen werden, immer 
dann zurückkommt, wenn es darum geht, die allgemeine Dignität des mora-
lischen Glaubens, den er auch Vernunftglauben nennt, auszuweisen.  

Doch dieser Argumentationsschritt ist hier noch gar nicht vollzogen. 
Zuvor muss erst noch gezeigt werden, dass es überhaupt der moralische 
Glauben ist, der die genannten Ansprüche im Unterschied zu anderen For-
men des Glaubens zu erfüllen vermag. Kant unterscheidet dazu drei For-
men des Glaubens: den pragmatischen, den doktrinalen und den morali-
schen Glauben. Der pragmatische Glauben mag in diesem oder jenem Fall 
zweckdienlich sein, aber es handelt sich bei ihm, wie Kant meint, um einen 
durch und durch zufälligen Glauben. Er orientiert das Handeln dort, wo es 
sich auf nichts Gewisseres stützen kann. Kant zieht zur Illustration ein 
Arztbeispiel heran: Ein Arzt, der sich in seiner Diagnose nicht sicher ist, 
diagnostiziert Schwindsucht, dann weiß er zumindest, was zu tun ist, ob-
gleich ein anderer Arzt womöglich anders und besser urteilen würde.54 Von 
diesem Glauben, der in der alltagsweltlichen Wendung des „Ich glaube, es 

                                                             
53  Kant, KrV, B 852. 

54  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 31 

 
 

könnte sich so und so verhalten“ seinen angemessenen Ausdruck findet, 
unterscheidet sich der doktrinale Glauben. In diesem Fall wird nicht einfach 
geglaubt, weil man ja aufgrund irgendwelcher Annahmen handeln muss 
oder jedenfalls denkt, dass man handeln muss und es besser ist, dies auf-
grund von Annahmen zu tun, so ungewiss sie auch sein mögen. Von dok-
trinalem Glauben spricht Kant dann, wenn ein reflektierendes Subjekt bei 
aller Anstrengung keine andere Erklärung für ein bestimmtes Phänomen zu 
finden vermag und das, woran geglaubt wird, in der Lage wäre, dieses Phä-
nomen hinreichend plausibel zu erklären. Für Kant gehört der Glaube an 
die Lehre vom Dasein Gottes in bestimmten Hinsichten zum doktrinalen 
Glauben, denn, so argumentiert Kant, die Einheit der Natur verweist auf 
eine sie ursprünglich ordnende göttliche Logik als sie instruierende „höchs-
te Intelligenz“, die nach „weisesten Zwecken“55 verfährt. Damit ist der dok-
trinale Glaube zwar weit vom pragmatischen Glauben entfernt, aber den-
noch bleibt auch er zufällig und hat dadurch „etwas Wankendes in sich“.56 
Denn die Existenz bspw. eines göttlichen Wesens ist durch das Versagen 
des subjektiven Auffindens anderer Erklärungen noch keineswegs allge-
mein als notwendig aufgezeigt. Anders verhält es sich erst mit dem morali-
schen Glauben. Die andere Stellung des moralischen Glaubens sucht Kant 
durch eine zweistufige Argumentation zu sichern. Erstens ist es nach seiner 
Auffassung „schlechterdings notwendig […] dem sittlichen Gesetze in allen 
Stücken Folge“57 zu leisten. Damit ist, so stellt es sich wenigstens für Kant 
dar, ein gewisser Ausgangspunkt gewonnen, auf den der zweite Schritt auf-
bauen kann. Dieser hat eine simple Struktur, indem Kant die Position ver-
tritt, dass sich das unter keinen anderen Bedingungen denken lässt, als unter 
denen, aus moralischen Gründen das Dasein Gottes und das künftige Leben 
zu glauben. Wohlgemerkt ist hier nicht die Rede davon, dass wir die Mög-
lichkeit der Existenz Gottes und der unsterblichen Seele wissen. Wir glau-
ben sie – aber wir glauben sie nicht zufälligerweise, sondern notwendig. 
Wiewohl es auch in Belangen des moralischen Glaubens, wie auf dem Feld 
des Glaubens insgesamt, subjektive Gründe bleiben und von Wissen darum 
nicht gesprochen werden kann, zeigt sich Kant trotzdem überzeugt, dass 
sich eine Gewissheit ergibt: Die Gewissheit, die sich in der aus der Sub-

                                                             
55  Kant, KrV, B 854. 

56  Kant, KrV, B 855. 

57  Kant, KrV, B 856. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

jektperspektive notwendigen Aussage „ich bin moralisch gewiß“58 zum 
Ausdruck bringt.  

Einen möglichen Schwachpunkt seiner Argumentation sieht Kant 
selbst: „Das einzig Bedenkliche, das sich hierbei findet, ist, daß sich dieser 
Vernunftglaube auf die Voraussetzung moralischer Gesinnungen gründet“. 
In der Auseinandersetzung mit dieser zu behebenden Schwierigkeit, die 
Kant an dieser Stelle gar nicht direkt angeht,59 verwendet er eine Argumen-
tationsfigur, auf die er auch an anderen vergleichbaren Stellen zurück-
kommt. Kant entscheidet sich für eine argumentatio e contrario, indem er 
sich der Existenz Gottes und der unsterblichen Seele von der Annahme 
ihrer Nichtexistenz her nähert: Für diese, so lautet Kants zentrale Überle-
gung, lässt sich nun aber keineswegs ein zureichender Nachweis erbringen, 
denn es müsste durch die Vernunft bewiesen werden, dass Gott und die un-
sterbliche Seele unmöglich sind, was, wie Kant an dieser Stelle formuliert, 
„kein vernünftiger Mensch übernehmen kann“60 – wobei die zitierte Wen-
dung zwei Akzente hat: das Adjektiv vernünftig und das Verb können und 
deshalb entschieden so zu lesen ist, dass sich durch Vernunft einer solcher 
Nachweis im starken Sinne nicht erbringen lässt. Zwar gibt Kant dadurch 
seiner Konklusion eine insgesamt negative Fassung, aber er schließt von ihr 
auf eine Gewissheit und Notwendigkeit jenseits dessen, was sich wissen 
lässt. Das setzt allerdings eine ganz bestimmte Logik voraus, von der kei-
neswegs ausgemacht ist, dass sie zu der angestrebten Gewissheit führen 
muss. Kant muss nämlich davon ausgehen, dass der Nachweis der Unmög-
lichkeit der einen Seite die prinzipielle Möglichkeit der anderen Seite not-
wendig nach sich zieht. Es ist dies aber, wie sehr viel später in Auseinan-
dersetzung mit Derrida und etwas früher schon bei Nietzsche ersichtlich 
werden wird, eine Annahme, die alles andere als selbstverständlich ist. 
Nietzsche bezeichnet die hier zugrunde gelegte Logik als eine Psychologie 
der Metaphysik, die für eine schließende argumentative Logik notwendig 
sein mag, aber dadurch diese noch keineswegs plausibel macht. Ihr Muster 
ist die Überlegung, dass wenn es sich mit A „so und so“ verhält, für B fol-

                                                             
58  Kant, KrV, B 857. 

59  Auf die direkteren Stellungnahmen Kants zu diesem Problemsyndrom kommen 

wir weiter unten im Zusammenhang der Erörterung des Problems einer Gewiss-

heit der Freiheit zurück. 

60  Kant, KrV, B 858. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 33 

 
 

gerichtig „das und das“ gelten muss; aus Nietzsches Perspektive liegen die-
ser Logik Wünsche, dass es so sein möge, zugrunde.61 

Betrachten wir die Bedingungen dieser von Kant in Anspruch genom-
menen Argumentationslogik noch etwas näher, da es von ihrer Plausibilität 
abhängt, ob sich die Gewissheit retten lässt, der er durch seine vernunftkri-
tische Examination von Glauben und Wissen ein undogmatisches und da-
mit weniger fragiles Postament zu geben sucht. In der Kritik der prakti-
schen Vernunft finden sich Passagen, die den Stellen aus der Kritik der 

reinen Vernunft, an denen Kant die Gründe des Fürwahrhaltens erkundet, 
korrespondieren. Die Kritik der praktischen Vernunft ist innerhalb der An-
lage des kantischen Philosophierens die notwendige Folge der Kritik der 

reinen Vernunft, da in praktischer Hinsicht, wie schon angedeutet wurde, 
etwas möglich ist, was in theoretischer unerreichbar bleiben muss: Wäh-
rend die theoretische Vernunftkritik sich mit der negativen Aufgabe be-
scheiden muss, die Vernunft nur zu läutern,62 soll es der praktischen Ver-
nunftkritik möglich sein, auf ein positives Ergebnis, nämlich auf den 
Aufweis der Freiheit, zuzulaufen. Die Freiheitsdiskussion macht deshalb, 
wie Kant es fasst, „den Schlußstein von dem ganzen Gebäude eines Sys-
tems der reinen, selbst der spekulativen, Vernunft aus“63, weil sie „die ein-
zige unter allen Ideen der spek. Vernunft [ist], wovon wir die Möglichkeit a 
priori wissen“64 – und weil die Vernunft, wie hinzuzufügen ist, durch die 
Freiheit ihr Praktischsein und mit ihm die Realität ihrer Begriffe, mithin 
sich selbst mit Gewissheit nachweist. Im Zusammenhang dieser Überle-
gungen aus der Vorrede zur Kritik der praktischen Vernunft spielt auch 
schon ein Gedanke eine wichtige Rolle, der in Kants Schriften immer dann, 
wenn die Freiheit erläutert wird, in verschiedenen Fassungen auftaucht und 
den wir nun genauer in Augenschein nehmen müssen. Kant gibt der Formu-
lierung, dass wir die Möglichkeit der Freiheit a priori wissen, einen eigen-
tümlichen Appendix, indem er schreibt, wir wissen „die Möglichkeit a prio-
ri […], ohne sie doch einzusehen“. Der Appendix endet hier nicht, sondern 
er erhält eine, ebenfalls seltsame, Fortsetzung. Der Satz sei hier deshalb 
noch einmal im Ganzen zitiert: „Freiheit ist aber auch die einzige unter al-

                                                             
61  Vgl. Nietzsche, Nachlass 1885-1887, 327. 

62  Kant, KrV, B 25. 

63  Kant, KpV, A 4. 

64  Kant, KpV, A 5. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

len Ideen der praktischen Vernunft, wovon wir die Möglichkeit a priori 
wissen, ohne sie doch einzusehen, weil sie die Bedingung des moralischen 
Gesetzes ist, welches wir wissen“.65 Verzichten wir zunächst auf eine ein-
gehende Interpretation des Satzes, dessen Gehalt, Voraussetzungen und 
Folgen uns ohnehin nun beschäftigen werden, und notieren wir nur einige 
Beobachtungen: Freiheit wird gewusst, aber dieses Wissen ist nicht einseh-
bar – wir wissen sie, weil sie Bedingung eines moralischen Gesetzes ist, das 
wir wissen. Zweimal wird hier von einem Wissen gesprochen, von einem 
Wissen jenseits des herkömmlichen Wissens, denn es handelt sich jeweils 
nicht um eindeutig Feststellbares. Von solchem eindeutig Feststellbaren 
lässt sich nach den bisherigen Ausführungen ohnehin nicht ohne weiteres 
sprechen – denn was soll sich eindeutig feststellen lassen, wenn wir zu so 
etwas wie objektiven Data über die Welt nicht vordringen können. Dieses 
eigenartige, weil nicht einsehbare Wissen der Freiheit ist womöglich das 
Gewisseste, das sich dann überhaupt noch denken lässt und es unterhält 
eine enge systematische Beziehung zu einem moralischen Gesetz, das wir 
ebenfalls wissen. Doch was heißt hier wissen? Das moralische Gesetz ver-
dankt Kant zufolge die Dignität der Gewissheit – wie wir in den nach der 
Kritik der praktischen Vernunft verfassten religionsphilosophischen Schrif-
ten, die weiter oben einer Lektüre unterzogen wurden, verfolgen konnten – 
einem moralischen Glauben, der Gewissheit jenseits des Wissens ermög-
licht, da er ein notwendiger Glauben ist. Vor dem Hintergrund des Glau-
bens lässt sich der Satz auch anders lesen: Der Einschub „ohne sie [die 
Freiheit bzw. ihre Möglichkeit a priori, OFM] doch einzusehen“ ist so plat-
ziert, dass der Satz eine eindeutige Lesart nicht zulässt. Gemeint sein könn-
te gleichermaßen, dass wir die Freiheit wissen, weil wir das moralische Ge-
setz wissen oder auch, dass wir sie nicht einsehen können, weil sie die 
Bedingung des moralischen Gesetzes ist. Der letzten Lesart zufolge wäre 
sie das Uneinsehbare, zu dessen Plausibilisierung Kant den notwendigen 
moralischen Glauben einführt, einen Glauben, der zwar kein Wissen ist, 
aber ebenso gewiss wie Wissen sein soll. Wir müssen zwischen diesen bei-
den Lesarten keine Entscheidung treffen. In beidem Fällen ist nämlich un-
klar, warum und wie wir über Freiheit Gewissheit erlangen können und mit 
dieser Frage werden wir uns jetzt anhand weiterer Textstellen auseinander-
setzen müssen. Der Satz lässt übrigens noch andere Deutungsfragen offen 

                                                             
65  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 35 

 
 

und seine Deutung wird zudem zusätzlich dadurch erschwert, dass es zu 
ihm eine Fußnote gibt, in der Kant die verschiedenen Varianten diskutiert, 
in der sich moralisches Gesetz und Freiheit zueinander als Bedingungen 
verhalten können, wobei immer zur Frage steht, wer wen bedingt.66 

Kant greift das Freiheitsthema noch einmal in den letzten Kapiteln der 
dritten Kritik, der Kritik der Urteilskraft, auf. Dort reflektiert er im Zu-
sammenhang der Erörterung der Freiheit erneut auch das Verhältnis von 
theoretischer und praktischer Vernunft sowie die damit eng verknüpfte Fra-
ge, ob und worin mit den Mitteln der Vernunft Gewissheit erlangt werden 
kann. Freiheit versteht er zunächst als Tatsache, wobei er nochmals unter-
streicht, dass sich ihre Möglichkeit theoretisch nicht beweisen lässt.67 Eine 
Tatsache der praktischen Vernunft ist Freiheit Kant zufolge insofern, als sie 
sich erstens in den praktischen Gesetzen der reinen Vernunft und zweitens 
durch wirkliche sittliche Handlungen zum Ausdruck bringt. Kant erneuert 
auch an dieser Stelle die aus der Kritik der praktischen Vernunft bereits be-
kannte Annahme, dass sich Gewissheit letztlich nur im praktischen Ver-
nunftgebrauch erreichen lässt, der spekulative hingegen nicht zu ihr zu ge-
langen vermag. In dem kurzen Abschnitt Vom Fürwahrhalten aus der Kritik 
der praktischen Vernunft, in dem das Verhältnis von praktischer und theo-
retischer Vernunft über die Figur des reinen praktischen Vernunftglaubens 
und seine Rolle beim Fürwahrhalten erörtert wird, hatte Kant den Unter-
schied zwischen dem theoretischen und dem praktischen Vernunftgebrauch 
in folgender Weise festgehalten: „Ein Bedürfnis der reinen Vernunft in 
ihrem spekulativen Gebrauche führt nur auf Hypothesen, das der reinen 
praktischen Vernunft aber zu Postulaten“.68 Der Gehalt der Distinktion ist 
augenfällig: Während Hypothesen etwas Zufälliges anhaftet, können Postu-
late demgegenüber mit dem Anspruch der Notwendigkeit auftreten. Auf 
den damit zur Geltung gebrachten Vorrang der praktischen Vernunft bei der 
Begründung des Fürwahrhaltens greift Kant auch in der Kritik der Urteils-

kraft zurück, wenn er sich zu erläutern bemüht, inwiefern und wodurch sich 
Gott und Seelenunsterblichkeit belegen lassen. Freiheit, so lautet Kants Be-
hauptung, ist einzig geeignet, diesen Nachweis zu erbringen, während er 

                                                             
66  Ibid. 

67  Kant, KdU, B 457. 

68  Kant, KpV, A 255. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

auf theoretischem Wege verfehlt werden muss.69 Sie ist aber nur in einer 
besonderen Weise dazu in der Lage, als Grund des Fürwahrhaltens zu fun-
gieren: Sie gibt nämlich einen gültigen Beweisgrund nur „in praktischer 
Absicht“ ab.70 Da sich Kant aber davon überzeugt zeigt, dass es eines ande-
ren Beweis hier gar nicht bedarf, kann er dennoch festhalten, dass der prak-
tische Vernunftgebrauch mithilfe des Faktums der Freiheit „die Vernunft 
über diejenigen Grenzen erweitern kann, innerhalb deren jeder Naturbegriff 
(theoretischer) ohne Hoffnung eingeschränkt bleiben müsste“.71 Wichtig für 
unsere Zwecke der Untersuchung von Glauben und Wissen ist die Schluss-
folgerung, die Kant aus diesen Überlegungen für den Charakter des Für-
wahrhaltens zieht. Das Fürwahrhalten kann, wie es schon aus seiner Erörte-
rung in der Kritik der reinen Vernunft bekannt ist, eines sein, das sich 
entweder als Wissen oder als Glauben verstehen lässt.72 Für Kant ist es klar, 
dass das moralische Argument, das sich der Freiheitskategorie verdankt, 
sich letztlich nicht als Wissen verstehen lassen kann, sondern auf den Glau-
ben als Vernunftglauben verweist. Kants Philosophie führt insofern, wie 
sich an der Behandlung der Moral- und der Freiheitsproblematik in der Kri-

tik der Urteilskraft ein weiteres Mal zeigt, über das Wissen hinaus. Zwar 
soll der praktische Vernunftgebrauch die Gewissheit der Freiheit aufzeigen, 
aber Kant verschweigt an keiner Stelle, dass sich das nicht im Modus der 
Gewissheit des Wissens erreichen lässt. Den eigenartigen Charakter einer 
Erkenntnis der Freiheit jenseits des Wissens hält Kant in einer aufschluss-
reichen Formulierung aus der Religionsschrift fest: 

 
„So ist die Freiheit, eine Eigenschaft, die dem Menschen aus der Bestimmbarkeit 

seiner Willkür durch das unbedingt moralische Gesetz kund wird, kein Geheimnis, 

weil ihr Erkenntnis jedermann mitgeteilt werden kann; der uns unerforschliche 

Grund dieser Eigenschaft aber ist ein Geheimnis, weil er uns zur Erkenntnis nicht 

gegeben ist.“73 

 

                                                             
69  Kant, KdU, B 465-468. 

70  Kant, KdU, B 467. 

71  Kant, KdU, B 468. 

72  Ibid. 

73  Kant, Religion, B 209. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 37 

 
 

In diesem Zitat kommt der seltsame Doppelcharakter der Gewissheit der 
Freiheit besonders plastisch zum Ausdruck. Sie ist uns einerseits offenbar 
und gewiss – aber andererseits bleibt sie uns verschlossen, wir können ihren 
Grund nicht mit Gewissheit ausmachen. Die Gewissheit der Freiheit, die 
einzige, die uns durch Vernunftgebrauch überhaupt zugänglich ist, liegt 
jenseits des Wissens – der Grund der Freiheit ist uns, wie Kant in der obi-
gen Formulierung sagt, zur Erkenntnis nicht gegeben. Woher aber rührt 
dann überhaupt die Gewissheit der Freiheit? Wie kann Kant zu der Annah-
me gelangen, dass sich Freiheit jenseits des Wissens von ihr dennoch mit 
Gewissheit annehmen lässt? Kant sucht an dieser Stelle Zuflucht bei der 
Kategorie der Notwendigkeit. Die Freiheit bzw. das moralische Gesetz, was 
für Kant, der beide über den Begriff der Autonomie als einer freien Selbst-
gesetzgebung verknüpft,74 bekanntlich einerlei ist,75 können zwar nicht nä-
her, sie ergründend, erklärt werden, aber die Zulässigkeit des Rekurses auf 
sie soll sich verteidigen lassen. Sie ergibt sich, wie Kant postuliert, aus der 
Notwendigkeit, mit der die Vernunft uns solche Gesetze, wie wir beobach-
ten können sollen, gibt.76 Dieses Argument setzt wiederum eine bestimmte 
Logik voraus, die derjenigen ähnelt, mit deren Hilfe Kant, wie wir weiter 
oben gesehen haben, behauptet, dass die Möglichkeit dessen, das sich nicht 
als unmöglich zeigen lässt, angenommen werden kann. Übrigens macht 
Kant hier von der Ungewissheit einen konstruktiven Gebrauch: Es muss, so 
ließe sich die Reflexion über Möglichkeit und Unmöglichkeit auch lesen, 
ungewiss bleiben, ob sich die Unmöglichkeit nachweisen lässt, was ja vor 
allem auch heißt, dass sie nicht nachgewiesen werden kann, und damit ist 
die Möglichkeit zumindest nicht dementiert. Durch den Verweis auf die 
Notwendigkeit wird dem Argument aber eine deutlich positivere Gestalt 
gegeben. Es ist, wenn erst die Notwendigkeit demonstriert ist, nicht länger 
nötig, auf die schwache Formulierung zurückzugreifen, dass eine Möglich-
keit sehr wohl angenommen werden kann, wenn die Unmöglichkeit sich 
nicht nachweisen lässt, sondern nunmehr kann, so sieht es zumindest Kant, 
davon gesprochen werden, dass etwas in Anspruch genommen werden 
muss, dessen Notwendigkeit als erwiesen gelten darf. Kant kombiniert bei-
de Argumentationslinien: Wir erlangen eine erste Gewissheit über die Mög-

                                                             
74  Kant, KpV, A 58/59. 

75  Kant, KpV, A 79/80. 

76  Kant, KpV, A 52/53. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

lichkeit der Freiheit dadurch, dass wir ihre Unmöglichkeit nicht definitiv 
erweisen können, und wir werden sodann durch die moralischen Gesetze 
dazu genötigt, Freiheit anzunehmen. Diese Nötigung, sie anzunehmen, 
schlägt Kant dann vor im Sinne einer Berechtigung zu deuten: wir sind 
„genötigt, eben dadurch auch berechtigt […], sie anzunehmen“.77 Es ist hier 
weder möglich noch nötig, der komplexen Freiheitsdiskussion und der 
transzendentalen Aufhebung der Freiheitsproblematik in Kants Kritik der 
praktischen Vernunft eine ausgiebige Diskussion zu widmen. Für die vor-
liegenden Zwecke dürften die wesentlichen Punkte bereits deutlich genug 
hervorgetreten sein. Es gilt abschließend noch, ihre Konsequenzen, die ver-
schiedentlich bereits angedeutet wurden, zu erwägen. Eine Notiz zu der von 
Kant supponierten Logik scheint mir in diesem Zusammenhang wichtig. Es 
wurde bereits gesagt, dass die Logik, mit deren Hilfe davon gesprochen 
werden kann, dass die Unmöglichkeit der einen Option die Möglichkeit der 
anderen nahelegt, auf zweifelhaften Gründen ruht. Diese Logik beinhaltet 
eine Aussage über die konsistente Beschaffenheit der Welt, die mitnichten 
unbesehen vorausgesetzt werden kann. Es gibt keinen prima facie gültigen 
Grund anzunehmen, dass sich die Welt in das Schema eines Entweder-Oder 
einfügt. Eine solche Zweiseitenlogik ist es aber, die Kant, zumindest impli-
zit, verschiedentlich unterstellt. Erst vor ihrem Hintergrund ergeben die 
gewaltigen Aussortierungsargumentationen, von denen seine Schriften, vor 
allem die kritischen, übervoll sind, überhaupt Sinn. Argumentativer Fort-
schritt auf dem Weg zu einer steigenden Gewissheit lässt sich durch den 
Ausschluss unplausibler Varianten nur dann erreichen, wenn ausgesprochen 
oder unausgesprochen darauf gebaut wird, dass es einen zwingenden oder 
zumindest hinreichend plausiblen Grund dafür gibt, dass eine Möglichkeit 
übrig bleiben muss, die sich als die letztlich richtige erweist. Die kantische 
Logik setzt so eine widerspruchsfreie Welt voraus oder zumindest eine 
Welt, die eine logische Struktur aufweist, durch die sich die Widersprüche 
vermittels eines Ausschlusssystems versöhnen lassen. Auf diese Anlage des 
kantischen Beweisgangs und die Fragwürdigkeit ihrer Logik hat Adorno, 
als ein Denker des Nichtidentischen, in seinen Vorlesungen über Probleme 

der Moralphilosophie nachdrücklich hingewiesen: „Ich merke nur gerade 
en passant an, daß dieser Schluß: daß aus dem Beweis der Untriftigkeit der 

                                                             
77  Kant, KpV, A 168. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SICH ÜBER DIE GRENZEN DES ERKENNENKÖNNENS ORIENTIEREN | 39 

 
 

Gegenthese zu dem je Entwickelten die Gültigkeit der in Rede stehenden 
These selbst folgt, logisch keineswegs so unmittelbar hervorspringt“.78 

Diese Logik trägt auch Kants Überlegungen zur Nötigung durchs Not-
wendige. Dass etwas aus einer bestimmten Perspektive notwendig er-
scheint, heißt noch nicht viel, wie auch Kant sieht, wenn er von der subjek-
tiven Notwendigkeit spricht. Aber auch seine Vorstellung einer allgemei-
nen Notwendigkeit erhält nur dann einen produktiven Charakter, wenn die 
logische Annahme hinzutritt, dass etwas, das notwendig ist, auch möglich 
sein muss. Genau das aber steht zur Frage. Eine solche Logik nämlich 
unterstellt mit Gewissheit eine Welt, in der es immer mit rechten Dingen, 
unter denen verlässliche und berechenbare Dinge zu verstehen sind, zugeht. 
Eine solche Welt gleicht einem logischen Rätsel, bei dem von vorne herein 
feststeht, dass es aufgeht. Es ist genau dieser Zugriff auf die Gewissheit des 
logischen Aufbaus der Welt an sich, die mithilfe des Vernunftgebrauchs 
nicht zu erreichen ist, die Kant aber unter der Hand durch seine logischen 
Rahmenannahmen in Anspruch nimmt. Kant ist sich an diesen Stellen, wie 
sich an den zurückhaltenden und variierenden Formulierungen, die er 
wählt, zeigt, keineswegs sicher. Die Probleme bleiben immer sichtbar. 
Adorno, der auch dieses Problem wahrgenommen hat, hat das in einer tref-
fenden Formulierung den Doppelcharakter der kantischen Philosophie ge-
nannt. Sie ist demzufolge einerseits gekennzeichnet durch einen kritischen 
Impuls, der Dogmen unnachgiebig auflöst, und versucht aber andererseits 
„den objektiven Charakter der Erkenntnis zu retten“.79 Kant geht auch dabei 
mit einer sehr weitgehenden Offenheit zu Werke, die ihn, wie wir beobach-
ten konnten, über das Wissen hinaustreibt und die den dogmatischen Glau-
ben auflöst. Der Vernunftglauben als moralischer Glauben erweckt dann 
allerdings den Anschein, als würde Kant den öffnenden Impuls, der die 
Ungewissheit des Erkennenkönnens einbekennt, zu bändigen, ja einzuhe-
gen suchen. Dreht Kant hier die klassische Erzählung der Aufklärung um? 
Die eigentliche Richtung bewegt sich ja vom dunklen Dogma des Glaubens 
zum lichten Wissen. Diesen Weg hat Kants Religionsphilosophie doch al-
lem Anschein nach beschritten. Das ist richtig und falsch zugleich. Kant 
klärt den Glauben auf – und das heißt: er verabschiedet den dogmatischen 
Glauben als Quelle der Gewissheit. Aber auf diesem Weg gewinnt er, wie 

                                                             
78  Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 55. 

79  Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 85. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

wir sehen konnten, auch Einsicht in die Grenzen des Erkennenkönnens 
durch das Wissen. Das Wissen hinterlässt eine Leerstelle. Kant spricht hin-
sichtlich der offenen Fragen, die der theoretische Vernunftgebrauch hinter-
lässt, explizit von einem leeren Platz, der bleibt. Ihn füllt die praktische 
Vernunft durch die Freiheit.80 Aber das ist kein Wissen und es ist auch kein 
Glauben; jedenfalls kein Glauben im theologischen Sinne. Vernunftglauben 
– mit diesem Begriff umschreibt Kant ein Wechselspiel zwischen Wissen 
und Glauben in einem Philosophieren jenseits von Wissen und Glauben, 
das die Gewissheit von Freiheit und Vernunft dennoch zu retten sucht. Aber 
Gewissheit im starken Sinne ist dadurch nicht zu haben. Kants kritisches 
Philosophieren schlägt nolens volens einen, vom Ziel der Errettung der 
Gewissheit abweichenden, öffnenden Pfad ein. Das kritische Fragen, das es 
antreibt, lässt sich nicht stillstellen. Der Verweis auf den Vernunftglauben 
kann nicht das letzte Wort bleiben, jedenfalls keines, das alle Zweifel aus-
räumt und Gewissheit an ihre Stelle treten lässt. Denn dieser Vernunftglau-
ben muss mit den offenen Stellen leben, die Kant in seiner Freiheitsdiskus-
sion, gerade im Zusammenhang der Erörterung des Vernunftglaubens, ja 
keineswegs leugnet.81 Der Grund des Fürwahrhaltens bleibt letztlich unge-
wiss.

                                                             
80  Kant, KpV, A 84/85. 

81  Vgl. Kant, Religion, B 209 und B 297. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15 - am 14.02.2026, 14:38:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.15
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

