8 Umgekehrte Reise
zu den Urspriingen
Le Corbusier |l



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

»Nach dem Ausgang des grofien Krieges [1918] scheint es notwendig, sich wie-
der auf die Grundlagen zu besinnen« schrieb Le Corbusier (1887-1965) riickbli-
ckend in Der Modulor iber die Anfinge seiner literarischen Titigkeit. Er selbst
sprach von »theoretischen Artikeln«?, die er auch als Forschung bezeichnete
und zugleich eingestand, dass sie eher »verwickelt und symphonisch«, also gar
nicht so wissenschaftlich seien. Tatsichlich zeichnen sich Le Corbusiers Auf-
satze durch eine gewisse Undurchdringlichkeit aus, was daran liegt, dass er
alles daran setzte, den geisteswissenschaftlichen und kulturgeschichtlichen
Kontext zu verschleiern. Das hitte nur die Avantgarde-Attitiide gestort. Doch
auch wenn Le Corbusier vielleicht kein disziplinierter Denker war, so verfiigte
er doch iiber eine gute Intuition, was den Mangel an Prazision kompensierte.

Fiir Le Corbusier wie fiir die Generation, die die Moderne in der ersten
Hilfte des 20. Jahrhunderts prigte — Henry van de Velde (1863-1957), Au-
guste Perret (1874 —1954), Walter Gropius (1883 -1969) oder Antonio Sant’Elia
(1888 —1916) und Giuseppe Terragni (1904 —1943) —, gilt, dass sie alle durchweg
aus einer Tradition klassischer Bildung kamen, und dass die Ablosung von
der Klassik nicht ohne Mithen war und keineswegs leichtfertig geschah. Man
kann hier von den Schmerzen der Modernisierung sprechen. Die Polemik in
Le Corbusiers Texten, die herausgebellten Parolen, aber auch die oft pauscha-
len Gegnerschaften, wie die gegen die Renaissance, sind Indizien dafir.

Der Prozess der Ablosung gestaltete sich schwierig, obwohl die Beziehung
zur Antike schon nicht mehr ungetriibt war, was den Prozess der Ablgsung
keineswegs leichter machte. So begann auch Le Corbusiers Karriere mit einer
Verschiebung der Perspektive auf die Geschichte. Das ist Thema in Le Cor-
busiers Reisetagebiichern aus dem Jahr 1911. Vor dem Ersten Weltkrieg und
damit vor dem Zivilisationsbruch hatte Le Corbusier zusammen mit dem
Kunsthistoriker August Klipstein (1885-1951) eine Studienreise unternom-
men, die nicht nach dem Modell einer klassischen Bildungsreise konzipiert
war. Denn Le Corbusier und Klipstein niherten sich der griechischen Klassik
quasi von hinten. Die Reise ging itber Wien und den Balkan zunichst nach
Istanbul und damit ins alte Byzanz und nicht, wie tiblich, in chronologisch
absteigender Linie tiber den italienischen Barock, die Renaissance, die Gotik,
die Romanik und die rémische Antike iiber Italien nach Griechenland. Le
Corbusiers umgekehrte Reise zu den Urspriingen fithrte erst nach einem
langeren Aufenthalt am Bosporus, aber dafiir umso triumphaler, nach Athen
und auf die dortige Akropolis als deren Hohepunkt.

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,

175


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

1 Denkende Umbildung der Geschichte

Le Corbusiers Reise nach dem Orient ist ein einzigartiges Dokument der Suche
nach einer Traditionslinie fiir die sich formierende Moderne. Je deutlicher
die Moderne auf Distanz zum 19. Jahrhundert ging, umso mehr war sie, nach
Walter Benjamin (1892 -1940), auf der Suche nach ihrer Urgeschichte und dem
»urgeschichtlichen Moment«* zur eigenen, fortgeschrittenen Praxis. Als Fol-
ge und Bedingung der Technik vererbten sich in der Moderne die Traditionen
nicht mehr einfach und automatisch weiter. Dennoch riss der Faden nicht ab,
es blieben Korrespondenzen »zwischen der Welt der modernen Technik und
der archaischen Symbolwelt der Mythologie«, wie die Benjamin formuliert
hat. Diese lagen jedoch nicht einfach auf der Hand, sondern mussten aktiv zur
Sichtbarkeit gebracht werden. Traditionen sind immer Resultat einer Konst-
ruktion von Geschichtlichkeit und eben nicht das, was einfach da ist und ohne
Bewusstsein fiir die Inhalte weitergegeben wird.

Der Soziologe Max Weber (1864 —1920) hat darauf verwiesen, dass es we-
niger »die »sachlichen< Zusammenhinge der >Dinge<, sondern die gedank-
lichen Zusammenhinge der Probleme«® sind, die die Geschichte ausmachen.
Wo mit neuen Methoden einem Problem nachgegangen wird und sich da-
raus neue, bedeutsame Gesichtspunkte eréffnen, dort entsteht Geschichte.
Geschichte ist immer eine Konstruktion aus der Perspektive der Jetztzeit
und daher in einem stetigen Wandel begriffen. Diese Verinderungen erge-
ben sich aber nicht etwa aus neuen Entdeckungen und Ausgrabungen oder
aus der Zuginglichkeit von neuen Dokumenten in den Archiven, sondern
weil sich die Zeit und mit ihr der Standpunkt des Betrachters dndert. Tradi-
tion entsteht durch »denkende Umbildung«” der Erzdhlung der Geschichte.
Soblickten zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Architekten und Kiinstler der
Moderne aus der Aktualitit der Problematiken der Modernisierungsprozes-
se heraus von einem neuen Standpunkt zuriick.

Le Corbusiers und Klipsteins Reise in den Orient steht in der langen Tra-
dition der Grand Tours, der Bildungsreisen, wie sie seit dem 18. Jahrhundert
obligatorisch fiir die junge Generation des europdischen Adels, spiter auch
fur die des gehobenen Biirgertums waren. Erstmals belegt ist der Begriff
Grand Tour zu Beginn des 17. Jahrhunderts. Geldufig wurde er aber erst nach
1670 in der Kombination als Grand Tour of France oder Giro of Italy. Tatsichlich
fithrte die Grand Tour fiir den englischen Adel urspriinglich nach Frank-

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

reich, spiter weiter nach Italien und iiber Osterreich und Deutschland zu-
riick. Griechenland selbst, unter osmanischer Herrschaft stehend, war nur
schwer zugidnglich. Das dnderte sich erst nach den griechischen Befreiungs-
kriegen (1821-1829), die zur Krénung von Otto von Bayern (1815 -1867) zum
Konig von Griechenland im Jahr 1832 fithrten.

Zu den berithmtesten Reisenden gehdren Johann Wolfgang von Goe-
the (1749-1832), Johann Gottfried Seume (1763-1810) und Karl Friedrich
Schinkel (1781-1841), Charles R. Cockerell (1788-1863) und John Ruskin
(1819-1900). Wie sich der Kreis der Reisenden erweiterte, so verinderte sich
mit der Zeit auch das Bildungsziel. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts trat
neben die Kultur- auch die Naturgeschichte; zugleich wandelten sich unter dem
Einfluss der Aufklirung die Erwartungen an die Reise: von einem reinen Bil-
dungserlebnis hin zum geschmacks- und urteilsprigenden Wahrnehmungs-
erlebnis im Sinne einer Schule des Sehens. Die Faszinationskraft, die von den
griechischen Tempeln Siiditaliens und Siziliens wie in Paestum, Selinunte, Se-
gesta und Agrigento ausging, lag auch in deren Ruinencharakter. An den Rui-
nen entziindeten sich die Fantasien iiber den Ursprung der europiischen Kul-
tur. Was die Allegorien in der Kunst sind, so kann man mit Benjamin sagen, das
sind die Ruinen in der Architektur, nimlich komplexe, mithin ritselhafte Bilder,
die Anstof} fiir Spekulation iiber die ideale vergangene wie auch die zukiinftige
utopische Gesellschaft sind. Die Rekonstruktionen der heroischen Vergangen-
heiten werden so zu Wendepunkten der eigenen Zeit und als solche Ausgangs-
punkete fiir die Visionen einer nicht minder heroisch gedachten Zukunft.

Das erklirte Ziel der Reise von Le Corbusier und Klipstein war jedoch an-
fanglich nicht die Klassik. Ihre Reise stand im Zeichen eines ethnologisch
motivierten kunst- und architekturhistorischen Interesses, das sich im Zuge
der beschleunigten Modernisierungsprozesse in den Industrienationen her-
ausgebildet hatte. Man suchte in den lindlichen Lebens- und Kulturformen
wie etwa in den Trachten und Festen, der Volksmusik und Keramik, den Or-
namenten und Bauernhiusern die naturverbundene Vorstufe zur Moderne.
Klipstein berichtete in seinem Tagebuch, wie er und Le Corbusier an langen
Abenden iiber die Definition von Kultur und Zivilisation diskutierten. Europa
habe vergessen, stellte er fest, was es dem Orient kulturell verdanke. Verges-
sen habe man, dass die Griechen ja nur »frithere Errungenschaften zur voll-
endeten Hoéhe fithrten, daf$ sie das meiste iibernahmen und daf der direk-
tere Triger jener frithen und so hochstehenden Kulturen der heutige Orient

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,

177


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

ist«®. Als Ursprung der europiischen Kultur sollte die Kunst des Orients die
gleiche Wiirdigung und Wertschitzung erfahren wie die griechische und die
romisch-florentinische Kultur.

Die Initiative zu dieser Reise ging von Klipstein aus. Ihn trieb ein konkre-
tes kunsthistorisches Interesse, das sich auch Le Corbusier zueigen mach-
te und an dem dieser bis zur Ankunft auf der Akropolis von Athen festhielt.
Klipstein suchte im Orient, wie Adolf Max Vogt (1920 -2013) formuliert hat,
nichts Geringeres als eine »Tradition der abstrakten Kunst«’. Den Hinter-
grund dafiir bildeten der Kubismus und der Expressionismus, die in jenen
Jahren in Paris und Miinchen als Avantgardekiinste scheinbar im Bruch mit
der europiischen Tradition entstanden waren. Beide Strémungen hatten die
Wahrnehmung so nachhaltig verandert, dass nicht nur die europiische Kunst
des 19. Jahrhunderts, sondern auch die islamische Kunst in einem neuen Licht
erschien. Klipstein hoffte in der geometrisch-abstrakten islamischen Kunst
Korrespondenzen zu den aktuellen Entwicklungen in Europa zu finden. Das
hitte ihm erlaubt, aus der islamischen Kunst heraus eine Traditionslinie hin
zum Kubismus und zum Expressionismus zu legen. Diese witrden so als Er-
neuerungsbewegungen erscheinen, in der das Alteste aufscheinen und die
Riickkehr zu den Urspriingen der europdischen Kultur gelingen kénnte.

Wie Klipstein in seinem Tagebuch festgehalten hat, kennt die islamische
Kunst keine bildhafte »Darstellung des Menschen mit literarischem Motiv.
Es bleibt nur die Verteilung von Linie und Farbe.«° Das entsprach ganz den
Vorstellungen von Kubismus und Expressionismus, die ebenfalls die Ab-
schaffung des erzihlerisch-abbildenden Moments in der Kunst zum Thema
hatten. Wie Klipstein formulierte, sei es der »literarische Inhalt [...], der den
Genuf} des okzidentalen Kunstwerks stark beeintrichtigt«”. Dieses Motiv
nahm Le Corbusier spiter in Ausblick auf eine Architektur auf, als er den Ku-
bismus als fiir die Architektur vorbildlich darstellte. »Fern aller figiirlichen
Darstellung«? habe sich mit dem Kubismus die moderne Kunst der Medita-
tion verschrieben. Es ist ein Nachhall seiner Reise in den Orient und des Ein-
flusses von Klipstein, dass Le Corbusier die Eliminierung aller literarischen
Motive aus der Architektur forderte, denn die moderne Architektur »erzahle
keine Geschichten mehr, sie zwingt zum Nachdenken«®.

Mit seinem Interesse fiir die abstrakte Linie bezog sich Klipstein auf Wil-
helm Worringers (1881-1965) 1908 erschienenes Buch Abstraktion und Einfiih-
lung. In einem umfassenden historischen Abriss zeigte Worringer, wie die

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

Kiinste sich zwischen Abstraktion und Einfithlung wie zwischen zwei Polen
bewegen. In Zeiten, in denen sich der Mensch in grofer Harmonie mit der
Natur fiihle, entwickele er ein organisches Kunstkonzept, das auf dem Prinzip
der Nachahmung der Dinge und der Einfithlung in sie griinde. Die Grund-
lage dafiir sei ein physiologisch-psychologisches Kunstverstindnis. Als para-
digmatisch fir die einfithlende Kunstpraxis fithrte Worringer die griechische
Klassik und ihre Kunstwerke an, allem voran die Skulptur und die Architektur.
Dagegen tendiere die Kunstpraxis in Zeiten der Entfremdung des Menschen
von der Natur zur Abstraktion. Als Beispiel dafiir nannte er die Kunst der frii-
hen Kulturen in Mesopotamien, die sich durch einen strengen geometrischen
Stil auszeichnet. Weit wichtiger jedoch ist, dass Worringer auch die Kunst
des 20. Jahrhunderts auf der Seite der Abstraktion sah. Hier ist es die Indus-
trialisierung und die Maschinenproduktion, die den Menschen von sich und
von der Natur entfremdeten. Das verstorte Verhiltnis der Moderne zur Natur
schlage sich dann in der Tendenz zur Abstraktion nieder.

Laut Vogt wird vor dem Hintergrund von Klipsteins Lektiire von Worrin-
gers Abstraktion und Einfiihlung verstandlich, »daR Klipstein diese Reise eigent-
lich als Auseinandersetzung mit Worringers Theorie etlebt und von Anfang an
so konzipiert hat«. Damit war die Strategie verbunden, sich der europiischen
Kultur- und Architekturgeschichte von den Grundlagen und somit von den
Phasen abstrakter Kunst, die der griechischen Klassik vorausgegangen waren,
her zu nihern. In den geometrischen islamischen Ornamenten, die allerdings
viele Jahrhunderte nach der klassischen Phase Griechenlands entstanden wa-
ren, lebten fir Klipstein und Le Corbusier die dltesten Kunstformen weiter.
Eine Schmuckfliese in der Valide-Moschee (Valide Camii) in Istanbul schien dies
zu bestitigen. Die einfache Darstellung der Kaaba, die nicht-perspektivisch die
Fassaden auf drei Seiten des Grundrisses nach aufden klappt, kommentierte
Le Corbusier — auf Deutsch — mit »intellektualistiche [sic!] Vorstellung«®. Die-
se Fliese schien ihm der Beweis dafiir zu sein, dass die islamische Kultur »eben
nicht den Weg der >Einfithlung« wihlt (verstanden z. B. als perspektivisches
Abzeichnen und Nachahmung), sondern den Weg der >Abstraktion«.

Fiir Le Corbusier war Klipsteins Sicht auf die Geschichte bis zum Besuch der
Akropolis in Athen bestimmend. Dann setzte sich bei ihm eine andere Sichtwei-
se durch. Die Idee formal-dsthetischer Abstraktion, die Klipstein am Vorbild der
kubistischen und expressionistischen Kunstpraxis entwickelt hatte, war ange-
sichts der Akropolis nicht mehr zu halten. Jetzt beanspruchte Le Corbusier die

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,

179


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

Interpretationshoheit. Abstraktion im Kontext der Architektur deutete er nun
als Verfahren der Perfektionierung der Konzeption des Werks und der Bearbei-
tung des Materials, was unter den Bedingungen handwerklicher wie auch ma-
schineller Produktionsformen geschehen konnte. Vor dem Hintergrund der in-
dustriellen Moderne nahm er die baukonstruktive Prizision des Parthenons mit
neuen Augen wahr, nicht mit kunsthistorisch gelehrtem, sondern mit von der
Industrialisierung und der Maschine gepragtem Blick. Die Mauer der Cella, so
Le Corbusier, nahm »die Macht einer stihlernen Panzerung an und die >guttae<
der Mutuli riefen das Bild von Nieten hervor«”. Er war begeistert von der »offen-
sichtlichen Mathematik und der Reinheit, die ein Mechaniker seiner Arbeit wid-
met, und verglich, immer in Bezug auf den Parthenon, »den Marmor mit dem
neuen Erz«*, wobei das neue Erz eine Umschreibung fiir Eisen und Stahl war.
Diese Wende kam nicht iiberraschend, sie hatte sich schon bei der Hinreise
mit dem Schiff auf der Donau angekiindigt. Angesichts einiger eiserner Brii-
cken in Fachwerktrigern diskutierten Klipstein und Le Corbusier mit einem
Prager Architekturstudenten »iiber die Frage der Asthetik«®, Wihrend Le Cor-
busier sich fir die eisernen Briicken als »Meisterwerk an Leichtigkeit und Tech-
nik« begeisterte und als Zeugen den Hamburger Bahnhof sowie »die Autos, die
Flugzeuge, die Passsagierdampfer und die Lokomotiven«*® anfiihrte, wirk-
te der Prager Student ungehalten; er »trauert dem Akanthusblatt«* nach, so
Le Corbusier. In den Bauwerken der Akropolis schien dagegen beides zusam-
menzukommen: die formale Strenge der Klassik mit der Prézision der Tech-
nik. Den nachhaltigen Eindruck, den die Akropolis bei ihm hinterlassen hatte,
beschrieb Le Corbusier spiter riickblickend: »Bei jeder Sache, die ich gemacht
habe, hatte ich im Geist, tief in meinem Inneren, diese Akropolis vor mir.«**

2 Prazision und Ausdruckskraft

Die Beziehung zwischen Moderne und Antike machte Le Corbusier in Aus-
blick aufeine Architektur explizit zum Thema; dies tritt im dritten Abschnitt des
Kapitels Augen, die nicht sehen ... zutage. Dieser ist dem Automobil gewidmet,
wihrend die vorausgehenden zwei Abschnitte sich mit dem Flugzeug und
dem Ozeandampfer befassen. Am Beginn des dritten Abschnitts steht die
Abbildung einer Bremse eines Delage-Automobils. Sie ist in ihrer Lingsach-
se aufgeschnitten und gibt Einblick in die Mechanik. In der Bildunterschrift

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

schwarmte Le Corbusier von der Prizision der Ausfithrung. Diese resultie-
re aus dem mit dem Maschinenzeitalter »neu entstandenen Gefiihl fiir die
Mechanik«?. Das zeichne aber keineswegs die Moderne gegeniiber anderen
Zeitaltern aus, denn schon Phidias (ca. 480-ca. 430 v. Chr.), der legendire
Bildhauer und Architekt der Antike, habe so empfunden, »das Gebilk des
Parthenontempels beweist es«**. Die Moderne zeige sich als Wiederentde-
ckung von Prinzipien, die die Architektur schon in der Antike gepragt haben
und die durch die Maschine eine Neubewertung erfuhren.

Die Maschine und ihre Mechanik fithren bei
Le Corbusier unmittelbar zur Frage der Typenbildung
und Massenfertigung in der Architektur. »Typen sind
Sache der Logik, der Analyse, gewissenhaften Stu-
diums; sie entstehen auf Grund eines richtig gestellten
Problems.«* Die moderne Industrie sei darin weit fort-
geschritten, wie Le Corbusier an der Herausbildung
verschiedener Typen seit Erfindung des Automobils
1889 zeigte. Dagegen sah er gerade in Bezug auf Typen-
bildung und Prizision grofie Defizite in der Architek-
tur. Die zeitgendssischen Architekten hitten die Auf-
gabe weder erkannt, noch die Herausforderung
angenommen. Wiirden die Hiuser »wie die Fahrgestel-
le [von Automobilen] serienmifdig von der Industrie
hergestellt [..], dann sihe man sehr bald tiberraschen-
de Formen, aber gesunde, vertretbare, auftauchen«*.

Le Corbusier untermauerte seine These mit einem
selbst fiir heutige Leser schockierenden Vergleich des
Parthenon mit einem Sportwagen (Abb. 8a), hierfiir
zog er einen Bignan von 1921 und ein dlteres Modell
eines Hispano-Suiza von 1911 heran. In der Bildunter-
schrift zum Parthenon heifdt es: »Jeder Teil ist ent-
scheidend und zeigt ein Maximum an Prézision und
Ausdruckskraft; die Proportion 1af3t sich an ihm ein-
deutig ablesen.«”” Damit suggerierte Le Corbusier fiir
den Parthenon eine Analogie zum darunter abgebil-
deten Automobil. Der Parthenon zeichne sich durch
die besondere »Mechanik in der Durchbildung der

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,

Oben: Abb. 8a, unten: 8b

181


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

Form«*® aus. Schritt fiir Schritt habe sich der Typus des Tempels herausgebil-
det, aus Konstruktion sei so Baukunst geworden.

Uber die Themen Prizision und Ausdruckskraft setzte Le Corbusier Antike
und Moderne (Abb. 8b) sowie Parthenon und Automobil in ein konzeptuelles
Kontinuum. Das zeige sich im Parthenon in der Bearbeitung der Details des
Triglyphenfrieses. Triglyphe und Metope machten auf Le Corbusier den Ein-
druck »nackten und polierten Stahls«*. Der Marmor sei in einer Strenge durch-
gebildet, wie wir es heute »an der Maschine zu iiben gelernt haben«*. Das mache
den Parthenon so einzigartig. Le Corbusier sprach von der »erhabenen Empfin-
dung«und einer »inneren Erregung«, die von der Prizision der Details ausgehen:

».. an diese Formen kniipfen sich keine Symbole; diese Formen wecken un-
widerstehliche Empfindungen. [..] Brutale Kraft, Spannungsgeladenheit, das
Zarteste, das Feinste, das Starkste. [..] Um sie so zusammenzufiigen, mufste
man nicht Ingenieur, man mufdte ein grofler Bildhauer sein.«*'

Jenseits aller Polemik zeigt sich hier Le Corbusiers eigentliches Anliegen. Die

Ingenieurbauwerke griindeten in der technischen Prizision, die Aufgabe der

Architekten sei es dagegen, die einzelnen Elemente so zu gestalten, dass sie

den Betrachter im Sinne einer erhabenen Erfahrung emotional ansprechen.
Es sei die Baukunst, die die Rationalitit der Konstruktion in eine starke sinn-
liche Wirkung iiberfithre.

An Le Corbusiers Argumentation orientierte sich spiter Louis Kahn
(1901-1974) mit seiner Forderung nach einer neuen Monumentalitit. In sei-
nem Aufsatz Monumentality (1944) bezog er sich ebenfalls auf den Parthenon
und erklirte, dass auch »unsere architektonischen Denkmailer [...] auf ein
Streben nach struktureller Perfektion«®> hindeuten. Ohne Bezug zum Auto-
mobil, dafiir jedoch zur Kriegsindustrie und zu deren 1944 in den USA abseh-
baren Konversion zu Stitten ziviler Produktion, argumentierte Kahn, dass
die konstruktive Perfektion grofen Anteil an der Architektur als Baukunst
habe. Er benannte drei Eigenschaften architektonischer Monumentalitit:

1. Eindriicklichkeit - sie steht fitr die wirkungsdsthetische Ausrichtung der
Architektur,

2. Klarheit der Form - sie zielt auf die Lesbarkeit und Unterscheidbarkeit
der einzelnen Elemente im Sinne einer Sprache der Architektur,

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

3. logischer Maf3stab — dies zielt auf die sinnliche Erscheinung im Sinne
einer rationalen Asthetik.

Auf der Grundlage dieser drei Bedingungen »Eindriicklichkeit, Klarheit der
Form und logischer Maf3stab«® fiir eine neue Monumentalitit beharrte Kahn
auf der Entwicklung von architektonischen Formen entsprechend »unseren
neuen Materialien und Methoden«*.

3 Der profane Geist der Ordnung

Mit der Uberfithrung von technischer Rationalitit in sinnliche Erfahrbarkeit
zeichnete Le Corbusier die Architektur als jene kulturelle Praxis, in der,
neben ihrem Gebrauchswert, die Logik der jeweiligen Zeit sich zeigt und
sinnlich erfahrbar wird. Mittels Architektur treten die technische und die an-
thropologische Seite miteinander in Beziehung. Nur mittels der Architektur
und ihres Alltagsbezugs wird die Technik kulturell wirksam, denn die Archi-
tektur allein »rithrt [...] durch ihre Sachlichkeit unsere stirksten Urinstinkte
an und wendet sich gleichzeitig durch ihre Abstraktion an unsere héchsten
Fihigkeiten«®. Zwei Voraussetzungen sind dazu erforderlich: Es bedarf
einerseits geometrisch eindeutig definierter Formen und andererseits deren
sinnlicher Vermittlung durch das Spiel von Licht und Schatten auf den Ober-
flachen. »Baukorper oder Aulenhaut sind die Elemente, in denen sich Bau-
kunst offenbart.«*

An welche Formen Le Corbusier dachte, das ver-
deutlichte er in einer Collage im Kapitel Die Lehre Roms.
Dort fithrte er die bedeutendsten rémischen Monumen-
te (Abb. 8c) auf wie das Kolosseum, das Pantheon, die
Piazza Navona, das Grabmal des Hadrian und die Ces-
tius-Pyramide®”. Umgeben ist die Zeichnung von Skiz-
zen von finf platonischen Korpern, aus denen diese
romischen Monumente komponiert sind: Wiirfel, Kegel,
Kugel, Zylinder und Pyramide. Das sind die »grofien
primiren Formen, [..] ihr Bild erscheint uns rein und
greifbar, eindeutig«®®. Sie stehen fiir »Ordnung, Einheit
der Idee, Kithnheit und Einheit der Konstruktion«®. Abb. 8¢

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,

183


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

Als dreidimensionale, rationale Formen appellieren die platonischen Kér-
per an den Verstand, wihrend sie mittels ihrer Oberfliche »direkt und kraft-
voll unsere Sinne«*° ansprechen. Daher gilt: »Architektur ist das kunstvolle,
korrekte und grofiartige Spiel der unter dem Licht versammelten Baukor-
per.«* Es ist demnach nicht die Oberfliche allein, sondern das Spiel von Licht
und Schatten, durch das die primiren Formen die Sinne ansprechen, eine
»innere Erregung«* ausldsen und so das rein technische Artefakt in Archi-
tektur wandeln. Erst wenn das Licht die reinen Formen »umschmeichle«*,
fingen diese zu leben an. So sind auch die Augen geschaffen, die »Formen
unter dem Licht zu sehen: Lichter und Schatten enthiillen die Formen«*. Die
Grundprinzipien der Baukunst bestanden fiir Le Corbusier in der Prizision
der Form und, unabhingig von Epochen und Stilen, in der durch das Spiel
von Licht und Schatten ausgeldsten Sinnlichkeit.

Im Kapitel Die Lehre Roms stellte Le Corbusier der Perfektion und Prizision
des griechischen Tempels den profanen Geist der Ordnung des imperialen Roms
entgegen. Cestius-Pyramide, Kolosseum, Konstantinbogen und Pantheon
stiinden fiir die »ungeheuren Wiinsche in bezug auf Herrschaft und Organi-
sation«*. Hier stehe die Baukunst jenseits von »Niitzlichkeitsfragen«*. Spater
im byzantinischen Rom dagegen sei der Einfluss Griechenlands wieder spiir-
bar geworden. So zeige sich in der Kirche Santa Maria in Cosmedin aus dem
8. Jahrhundert ein Griechenland, das einerseits weit entfernt von Phidias und
der Akropolis von Athen sei, das andererseits dennoch »den Samen der Antike
[bewahrt habe]: den Sinn fiir Beziehungen und die Mathematik, durch die Voll-
kommenbheit erreichbar ist«””. Wie an diesem Beispiel sichtbar werde, habe das
klassische Griechenland tiber den Umweg iiber Byzanz wieder Einfluss auf die
Erneuerung der abendlindischen Kultur genommen, Griechenland zeige sich
in Santa Maria in Cosmedin als »reine Schépfung des Geistes«*.

Aber selbst in der byzantinischen Architektur sei etwas von der griechi-
schen Klassik erhalten geblieben, wie Le Corbusier weiter feststellte, insofern
es dort etwas gebe, das den Betrachter tiber die Ordnung hinaus entziicken
konne. Dieses sei das Maf3, das »Messen, Aufteilen in rhythmische Grofien«*,
die alle vom gleichen Atem belebt seien. An Santa Maria in Cosmedin bewun-
derte Le Corbusier die Klassizitit, die in den einfachen Formen des steinernen
Bischofsstuhls und des Chorpults weiterlebe. Aufs Schonste zeige sich hier das
»Raderwerk eines geistigen Mechanismus«®. Dass Le Corbusier darin eine
Korrespondenz sah zu seiner umgekehrten Annaherung an Griechenland iitber

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

den Balkan und das ehemalige Byzanz, das nun moslemisch war und dennoch
in der Tradition des Ostrémischen Reichs stand, ist nicht zu iibersehen. Selbst-
bewusst zog der junge Le Corbusier eine Parallele zwischen sich und der Archi-
tekturgeschichte, die sich in seiner Reise in den Orient in nuce wiederholte.

&4 Exkurs Asthetik der Aufkldrung

Trotz der Polemik gegen die »Geschmacklosigkeiten aus Stilen aller Art und
licherlichem Krimskrams« griindet Le Corbusiers Architekturtheorie in der
Asthetik der Aufklirung. Diese bildet durchgehend den kulturhistorischen
und -philosophischen Hintergrund seiner Architekturtheorie. Die Asthe-
tik wurde von dem deutschen Philosophen Alexander Gottlieb Baumgarten
(1714-1762) in der Mitte des 18. Jahrhunderts als Wissenschaft von der sinn-
lichen Erkenntnis begriindet. In seinen Biichern Metaphysica (1739) und Aest-
hetica (zwei Binde; 1750, 1758) legte er die systematischen Grundlagen dafiir.
Baumgarten zeichnete sich dadurch aus, dass er die Schonheit nicht mehr in
den schonen Gegenstinden oder in der schénen Natur bestimmen wollte. Er
stellte vielmehr den Prozess der sinnlichen Erkenntnis in das Zentrum der
Frage nach der Schonheit und damit den wahrnehmenden und erkennenden
Betrachter. An diesem sei es, die Schonheit zu erkennen, die damit keine Qua-
litat des Objekts ist, sondern eine Qualitit des Erkenntnisprozesses. Auf die-
se Weise l6ste Baumgarten die Asthetik aus ihrer bisherigen Objektontologie.
Dem Wahrnehmungsvermégen erkannte er einen gleichwertigen Anteil am
Schonen zu wie dem Objekt. Schon ist nicht mehr ausschliefilich das Objekt.
Baumgarten schlug so eine Briicke vom Objekt zu den Sinnen. Einer-
seits besteht die Schonheit in der »Einheit der Mannigfaltigkeit«> der Eigen-
schaften des Objekts, andererseits gehort dazu auf der Seite des Betrachters
die Fihigkeit der Sinne, diese Schonheit itberhaupt wahrzunehmen und zu
erkennen. Dazu bedarf es der Schulung der Sinne, denn das Erkennen der
Schonheit muss erlernt und geiibt werden. Baumgarten wertete die Sinne auf,
indem er ihnen eine eigenstindige Erkenntnisfihigkeit und Rationalitit zu-
erkannte, und sprach dem Erkenntnisvermdgen der Sinne eine analoge Stel-
lung zur begrifflichen Erkenntnis der Wissenschaften zu. Indem er sie als
analogon rationis bezeichnete, erklirte er die sinnliche Erkenntnis als analog
zur Erkenntnis der exakten Wissenschaften und damit diesen ebenbiirtig.

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,

185


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

Daraus folgte dann die Forderung nach einem eigenen Modell der Erkennt-
nis in den Kiinsten. Baumgarten fithrte dafiir den Begriff der Klarheit ein und
unterschied fiir die Kiinste eine extensive von einer intensiven Klarheit. Die
Kiinste sollen einerseits die sinnlichen Vorstellungen verstirken, indem sie
diese komplexer und vieldeutiger machen. Das zielt auf eine Steigerung ihrer
Wirkung. Baumgarten bezeichnete dies als extensive Klarheit. Die sinnlichen
Vorstellungen sollen andererseits aber auch klar und deutlich gegliedert sein,
was nicht auf Steigerung der Wirkung, sondern auf die Verstindlichkeit zielt.
Baumgarten bezeichnete dies als intensive Klarheit oder einfach nur Deut-
lichkeit. Mittels der intensiven Klarheit gelang es Baumgarten, die sinnliche
Erkenntnis der Kiinste in eine analoge Stellung zur Klarheit der begrifflichen
Erkenntnis in den exakten Wissenschaften zu bringen.

So zeichnen sich zum Beispiel poetische Vorstellungen, wie Heinz Paet-
zold (1941-2012) schrieb, durch eine Vielsinnigkeit der Bedeutung aus, sie
»erweitern unsere sinnlichen Anschauungen, indem diese komplexer, d. h.
extensiv klarer werden«?. Aufgrund der Ambivalenzen und immanenten
Differenzen zielt aber die Vielsinnigkeit der Poesie nicht nur auf Erkenntnis,
sondern l6st emotionale Wirkungen und Affekte aus. Das unterscheidet die
Poesie von anderen Redeformen wie zum Beispiel von der politischen Rede
oder der Gerichtsrede. Im Unterschied zu diesen ist die Poesie eine oratio
sensitiva perfecta, also eine »vollkommen sensitive Rede«*, in der die exten-
sive Klarheit und damit die Sinnlichkeit tiberwiegt. Prosatexte, wie dieser
Text, zeichnen sich dagegen aufgrund des klaren Satzbaus, der einfachen
Struktur und der analytischen Klarheit durch intensive Klarheit aus.

Beide, Poesie wie Prosa, sind Kiinste und nicht Wissenschaften, weshalb
es kiinstlerische Verfahren und Darstellungstechniken sind und nicht Ge-
setze der Mathematik und der Logik, durch die die spezifische dsthetische
Klarheit - sei sie intensiv oder extensiv — erzeugt wird. Damit stellt sich fiir
die Asthetik die Frage nach dem Gemachtsein und -werden des Kunstwerks
und damit die nach der Kunsttheorie. Es ist ja die Kunsttheorie, die nach
den Méglichkeitsbedingungen fiir Kunst fragt. Uber die Schénheit auf der
Objektseite und die sinnliche Erfahrung auf der Subjektseite hinaus bedarf
es daher auf der Seite der Kiinstler einer Theorie der Kiinste. Dementspre-
chend besteht die Asthetik aus drei Diskursen:

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

1. Die Frage nach der Schonheit auf der Objektseite,
2. die Reflexion iiber sinnliche Erfahrung auf der Subjektseite und
3. die Theorie der Kiinste auf der Seite des Kiinstlers.

Der Philosoph Moses Mendelssohn (1729-1786), ein Zeitgenosse von Baum-
garten, ging einen Schritt weiter und I8ste dann Baumgartens Asthetik aus
ihrer Fixierung auf die Schonheit. Mendelssohn stellte infrage, ob die Vervoll-
kommnung der sinnlichen Wahrnehmung, wie Baumgarten postuliert hatte,
allein Schénheit und Harmonie zum Ziel haben kann. Im Gegensatz zu Baum-
garten war Schonheit fiir Mendelssohn nur eine der méglichen sinnlichen Er-
fahrungen. In Ueber die Empfindungen (1755) berichtete er von der Beobachtung,
dass auch das Unheimliche und das Hissliche sinnliche Erfahrung sind und
diese durchaus isthetisches Vergniigen auslésen kénnen. Denn nicht selten
mache dem Menschen Vergniigen, was Anlass zu Traurigkeit geben sollte. Das
Unheimliche und das Hissliche beleben die Wahrnehmung und l6sen eine dy-
namische und dsthetische Vorstellungstatigkeit im Betrachter aus. Mendels-
sohn postulierte daher eine »dreyfache Quelle des Vergniigens«, die er auch
als vermischte Empfindungen bezeichnete:

1. das»Einerley im Mannigfaltigen, oder die Schonheit«*, was die Wahrneh-
mung betrifft;

2. die »Einhelligkeit des Mannigfaltigen, oder die verstindliche Vollkom-
menheit«’, was in der Klarheit des Dargestellten die Vernunfttitigkeit an-
spricht, und

3. der »verbesserte Zustand unserer Leibesbeschaffenheit, oder die sinnli-
che Lust«®, womit sich die Bestitigung der Vorstellungskrifte in der leib-
lichen Erfahrung verbindet.

Der dritte Punkt, der »verbesserte Zustand unserer Leibesbeschaffenheit,
verbindet sich mit dem dsthetischen Konzept des Erhabenen. Nach Men-
delssohn stellt sich das Gefiihl des Erhabenen bei der Vermischung des Un-
heimlichen und Hisslichen mit dem Angenehmen und Schénen ein. Im All-
gemeinen werden das Unheimliche und das Hissliche als eine existenzielle
Bedrohung erfahren, sie losen Unlust aus. Durch Blitz und Donner etwa
fihlt der Mensch sich in seiner Existenz bedroht, aber aus sicherer Distanz
erfahren regen sie seine Vorstellungskraft an. Den psychischen Zustand, den

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,

187


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

der Mensch dann durchlebt, hat Mendelssohn als ein »lustvoll erlebtes Er-
schauern«” beschrieben. Die anfingliche Unlust schlagt in eine lustvolle Be-
stitigung um und riittelt den Menschen aus seiner emotionalen Indifferenz
auf. Denn im Erhabenen werden Schmerz und Vergniigen sowie die damit
verbundenen physischen und psychischen Zustinde, die ansonsten getrennt
existieren, miteinander in Beziehung gesetzt. Das fithrt zu einer intensiven
Erfahrung der leiblich-seelischen Einheit und mittels der starken leiblichen
Erregung zu einer positiv erfahrenen Bestitigung der eigenen Existenz.

Mendelssohn ging mit dem Konzept des Erhabenen iiber Baumgarten
hinaus und kniipfte an den Sensualismus des 18. Jahrhunderts sowie vor
allem an Edmund Burkes (1729 -1797) Traktat A Philosophical Enquiry into the
Origin of Our Ideas of the Sublime and Beautiful (1757) an. Das Besondere an Bur-
keist, dass er den Erfahrungsbereich der Asthetik aus seiner Bindung an die
Kunsterfahrung l6ste und so erweiterte, dass er auch die Alltagserfahrung
umfasst. Die mitreiflende und gewaltsame Macht der Sinne im Allgemeinen
wurde zum zentralen Thema. Erhaben war dasjenige, »was die stirkste Be-
wegung hervorbringt, die zu fithlen das Gemiit fihig ist«®°. Burke erkannte,
dass »die Ideen des Schmerzes weit michtiger sind als diejenigen, die auf
der Seite des Vergniigens stehen«®. Schmerz und Gefahr sollten einem aber
nicht zu nahe kommen, dann wiren sie einfach nur schrecklich. Als dstheti-
sche Erfahrung aber »konnen sie froh machen - und tun es wirklich, wie wir
alle Tage erfahren«®.

Fir Mendelssohn muss dagegen festgestellt werden, dass er trotz der
Bezugnahme auf Burke die Parallelfithrung von Sinnen und Verstand, von
cognitio sensitiva — sinnlicher Erkenntnis — und cognitio rationale — rationaler
Erkenntnis —, die Baumgarten in den Vordergrund gestellt hatte, nicht aufgab
und im Sinne des analogon rationis an der Erkenntnisfahigkeit der Sinne fest-
hielt. Es ist der besondere Beitrag Mendelssohns zur Asthetik der Aufklirung,
dass er erkannte, dass das Erhabene nicht allein eine belebende physiologische
oder korperlich-somatische Funktion besitzt wie bei Burke, sondern in den
starken Affekten ein Erkenntnismoment des Menschen iiber sich selbst liegt.

Es war dann Immanuel Kant (1724-1804), der iiber Mendelssohn hin-
ausging, indem er den entscheidenden Schritt vollzog und zeigte, dass das
Erhabene, nicht die Schénheit, die eigentliche Erkenntniskategorie der As-
thetik ist. Die Erfahrung des Erhabenen stellt sich nach Kant dann ein, wenn
der Betrachter mittels seines angeborenen Erkenntnis- und Begehrungs-

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

vermdgens — Baumgarten sprach von der cognitio rationale und der cognitio
sensitiva — sich iiber das erhebt, was fiir den menschlichen Verstand oder die
menschliche Emotionalitit zu grof? zu sein scheint. Er erhebt sich dariiber,
indem er eine Gesetzmaifigkeit in den Ereignissen erkennt. Damit stellt der
Betrachter sich geistig iiber die Dinge. Er vermeint die Ereignisse in ihren
Wirkungsmechanismen zu verstehen, ohne dass er allerdings schon fihigist,
in diese selbst einzugreifen. Die Erkenntnisfihigkeit ist in diesem Stadium
noch dsthetisch. Mit Kant wurde die Vernunftin den Sinnen zum zentralen
Thema der Asthetik. Mittels des Wissens wird der Schrecken itberwunden,
der von den unverstandenen Ereignissen ausgeht. Asthetische Erfahrung
wird zum Ausldser einer Erkenntnistitigkeit des Geistes.

5 Sachlichkeit und Erhabenheit

Im Gegensatz zur Asthetik der Aufklirung zeichnet sich Le Corbusiers Kon-
zept dadurch aus, dass fiir ihn das Erhabene dem Schonen gerade nicht ent-
gegengesetzt ist, auch wenn es dabei bleibt, dass die Schonheit auf der Ob-
jektseite ist, das Erhabene dagegen auf der Subjektseite. Der Unterschied
besteht darin, dass Le Corbusier das Erhabene in eine Kausalitit und damit in
ein Kontinuum mit dem Schonen stellte. Das Erhabene entsteht fiir ihn eben
nicht, wie bei Mendelssohn, Burke oder Kant, im Umschlag von Unlust in Lust.
Architektur rithrt uns dagegen durch ihre Sachlichkeit und wendet sich durch
Abstraktion an unsere hochsten Fahigkeiten, wobei die Schonheit auf der Sei-
te der Sachlichkeit steht, die Erhabenheit auf der der hochsten Fahigkeiten.
Mit Bezug auf Kant lisst sich Le Corbusiers Asthetik anhand von zwei
Punkten profilieren. Le Corbusier 18ste das Erhabene aus seiner Bindung an
die Natur, denn es ist nicht mehr, wie bei Kant, die Natur, die Ausléser fiir
erhabene Gefiihle ist. Erhabene Gefiihle konnen bei Le Corbusier, was Kant
ausschloss, auch durch menschliche Artefakte wie Maschinen und Architek-
tur ausgelost werden. Was die Stirke der ausgelésten Empfindungen betrifft,
stehen die menschlichen Artefakte dabei den Naturphinomenen nicht nach.
Le Corbusier verschob so den Fokus, indem er die Sachlichkeit, die Mechanik
und das »Maximum an Prazision«® als jene Elemente bestimmte, die zum
Ausloser von erhabenen Gefithlen werden kénnen. Von der kompromisslosen
Rationalitit, der duflersten Perfektion und der makellosen Brillanz gehen

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,

189


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

die die menschliche Emotionalitit iiberwailtigenden Wirkungen aus. Damit
verbindet sich das Erhabene nicht mehr ursichlich mit dem Unheimlichen
und Schrecklichen der Natur. Es liegt dagegen das Unheimliche in der fast
unvorstellbaren Prizision der Maschinenproduktion, die von Menschen-
hand nicht annihernd erreichbar ist.

Damit erweiterte Le Corbusier Kants Konzept des Natur-Erhabenen um
eine Konzeption des Technik-Erhabenen. Mit dem Technik-Erhabenen ging
Le Corbusier einerseits iiber Kant hinaus, wihrend er andererseits hinter
ihn zuriickfiel. Denn Le Corbusier strich nicht weniger als das kantische Er-
kenntnismoment im Erhabenen. Er stellte damit das Erhabene zuriick in die
Burke’sche Tradition der mitreifenden und gewaltsamen Macht der Ereig-
nisse. Das Erhabene weckt »unsere stirksten Urinstinkte«**, das heifst die
Wirkung des Erhabenen ist nicht mit Erkenntnisgewinn verbunden, denn
Instinkte sind vorrationale Gefithlsmomente, die sich der Erkenntnis weit-
gehend entziehen. Das Erhabene werde, wie Le Corbusier anmerkte, durch
»fast vergessene physische Bedingungen«® ausgeldst, sie regen unsere Phy-
siologie an und zielen eher, ganz im Sinne von Mendelssohn und Burke, auf
den Selbsterhaltungstrieb als auf den Trieb zur Erkenntnis.

Wenn die erhabenen Gefiihle ihre Ursache in der Sachlichkeit, Prizision
und Mechanik haben, dann kann es kaum ein gréferes Potenzial fiir erha-
bene Wirkung geben als im Maschinenzeitalter. Denn es steht die Maschine
fir Sachlichkeit, Prazision und Perfektion im doppelten Sinne: im Sinne der
Maschine als Objekt wie auch im Sinne der Dinge, die sie produziert. Vor
diesem Hintergrund wird Le Corbusiers Metapher der Wohnmaschine ver-
stindlich. Sie zielt nicht auf einen immer wieder unterstellten Funktionalis-
mus, sondern auf Emotionalisierung der Erfahrung. So beschrieb Le Corbu-
sier auch den Parthenon auf der Athener Akropolis als eine Maschine und
sprach von der Unerbittlichkeit der Mechanik dieses Gebiudes. Ausléser fiir
das erhabene Gefiihl sind Sachlichkeit, Prizision und Mechanik der Durch-
arbeitung der Details: »All diese Mechanik in der Durchbildung der Form«
sei mit einer Strenge verwirklicht, die die Maschine den modernen Men-
schen gelehrt habe. Die Bearbeitung des Steins mache ihm den Eindruck
»nackten und polierten Stahls«*.

Die Wohnmaschine ist eine Maschine der Leidenschaft, der Wiinsche
und Begierden. Denn zur Erhabenheit fihig, rihrt die Wohnmaschine
durch ihre Sachlichkeit unsere stirksten Urinstinkte, sie werden »durch

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

unbestreitbare, unabweisbare, heute fast vergessene physische Bedingun-
gen ausgelost«”. Empfindungen des Erhabenen auszulsen, das zeichnet
Architektur aus. Hier liuft auch die Trennlinie zwischen Ingenieurdsthetik
und Baukunst. Ohne ein Bewusstsein fiir eine bestimmte Wirkungsabsicht
folgt der Ingenieur allein der Logik des Materials und der Konstruktion und
macht dabei alles richtig. Die Aufgabe des Architekten ist dagegen die Uber-
tragung der objektiven und abstrakten Ordnung in sinnlich erfahrbare Qua-
lititen und die Wirkung des Erhabenen.

Sehr nahe an der Asthetik der Aufklirung blieb Le Corbusier dagegen mit
der Definition der Baukunst. Wenn Le Corbusier Baukunst als das »kunst-
volle, korrekte und groRartige Spiel der unter dem Licht versammelten Bau-
korper«®® definierte, so lassen sich die drei Epitheta kunstvoll, korrekt und
grofiartig den drei Teilbereichen der Asthetik der Aufklirung, wie sie von
Baumgarten begriindet wurde, zuordnen:

1. Das korrekte Spiel der unter dem Licht versammelten Baukorper ent-
spricht der Schonheit im Objekt. In diesem Sinne bezeichnete Le Cor-
busier die geometrisch prazisen platonischen Formen als »schéne« und
sogar »allerschonste«® Formen.

2. Das grofiartige Spiel der unter dem Licht versammelten Baukorper zielt
auf Empfindungen, die durch »unbestreitbare, unabweisbare, heute fast
vergessene physische Bedingungen ausgeldst«’® werden. Das entspricht
der rezeptionsisthetischen Seite von Baumgartens Reflexion iiber sinn-
liche Erfahrung.

3. Das kunstvolle Spiel der unter dem Licht versammelten Baukorper kann
bei Baumgarten der Theorie der Kiinste zugeordnet werden. Es verbindet
sich damit die Frage nach der Baukunst, die Le Corbusier selbst wieder-
um auf drei Ebenen explizierte: Baukorper, Auflenhaut und Grundriss.

Es gehort zu den elegant wberspielten Widerspriichen von Le Corbusiers
Architekturtheorie, dass die Lektiire seiner Schriften immer wieder die Fra-
ge aufwirft, wo sich in ihnen der spezifisch moderne Gehalt der Architektur
artikuliert. Wenn Le Corbusier wiederholt darauf zuriickkam, dass Archi-
tektur das »kunstvolle, korrekte und grofdartige Spiel der unter dem Licht
versammelten Baukorper«” ist, so thematisiert dies einen zentralen Aspekt
der Asthetik der Aufklirung und des Klassizismus. Mit einer spezifisch mo-

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,

191


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

dernen Einstellung hat dies wenig zu tun, zumal die platonischen Formen
keineswegs etwas Neues sind. Dennoch kann man behaupten, dass von ihrer
geometrisch prazisen Form zur Zeit Le Corbusiers eine elektrisierende Wir-
kung auf die Betrachter ausging. Geometrisch schlichte Formen wie etwa die
Getreidesilos Nordamerikas, die Le Corbusier im Zusammenhang mit seinen
Drei Mahnungen an die Herren Architekten’ als vorbildlich prisentierte, fithren
dies auf beeindruckende Weise vor.

Die Frage ist allerdings, ob denn nach Sonnenuntergang die »allerschéns-
ten«” Formen etwa aufhoren, Architektur zu sein. Hitte Le Corbusier erklare,
dass nach Sonnenuntergang die Baukorper dort, wo sie aus grofden Glasfli-
chen bestehen, durch das elektrische Licht von innen heraus leuchten, dann
wire das eine moderne Position gewesen. Das hitte ein Zeichen des »neuen
Geistes«™ sein kénnen, nicht nur im Sinne der Kristallarchitektur des Expres-
sionismus, sondern auch im Sinne der von Le Corbusier propagierten Asthetik
des Technisch-Erhabenen. Tagsiiber ist die Architektur von klaren Geomet-
rien und scharfkantigen Volumen geprigt, die durch das Sonnenlicht ihre
Vermittlung finden, wihrend abends die Architektur durch das elektrische
Licht das Innere nach auf’en kehrt und kristallartig leuchtet. Es war der fran-
zosische Architekt André Lurgat (1894 —1970), der in seinem 1929 erschienenen
Buch Architecture Le Corbusiers Fiinf Punkte zu einer neuen Architektur konse-
quent einer Revision unterzog. Er erginzte sie um zwei neue Elemente, nim-
lich um »couleur« und »lumiére artificielle«” — also um Farbe und kiinstliches
Licht. Aus Le Corbusiers fiinf Punkten wurden so — wie auch von Le Corbusier
selbst urspriinglich vertreten, aber ganz unklassisch, jedoch vielleicht gerade
deswegen modern — wieder sieben Punkte der modernen Architektur.

Basisliteratur

Gresleri, Giuliano: Le Corbusier. Reise nach dem Orient, Ziirich: Spur Verlag
1991

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Umgekehrte Reise zu den Urspriingen - Le Corbusier Il

Anmerkungen

A wN

o U

23

24
25
26
27
28
29

Le Corbusier (1985), Der Modulor, S. 27.
Ebd.
Ebd.

Walter Benjamin (1982), Das Passagen-
Werk, S.576.

Ebd.

Max Weber (1922), »Die >Objektivititc
sozialwissenschaftlicher und sozialpoliti-
scher Erkenntnis« [1904], S.166.

Ebd., S.207.

August Klipstein zitiert nach Adolf Max
Vogt (1991), »Vorwortk, S.10.

Adolf Max Vogt (1991), »Vorwort, S.10.

August Klipstein zitiert nach Adolf Max
Vogt (1991), »VVorwortk, S.10.

Ebd.

Le Corbusier (2001), Ausblick auf eine Archi-
tektur[1922], S.34.

Ebd.
Adolf Max Vogt (1991), »Vorwort, S.10.

Vgl. Giuliano Gresleri (Hg.) (1991), Le Corbu-
sier. Reise nach dem Orient, S.284.

Adolf Max Vogt (1991), »Vorwort, S.14.

Le Corbusier (1991a), »Der Parthenonc,
S.328.

Ebd.

Le Corbusier (1991b), »Die Donau, S.115.
Ebd., S.116.

Ebd.

Le Corbusier zitiert nach Giuliano Gresle-
ri (Hg.) (1991), Le Corbusier. Reise nach dem
Orient, S.74.

Le Corbusier (2001), Ausblick auf eine Archi-
tektur[1922],S.103.

Ebd.

Ebd., S.104.
Ebd., S.105
Ebd., S.111.
Ebd., S.162.
Ebd.

htpsi/dol.

30
31
32

33
34
35

36
37
38
39
40
4

42
43
44
45
46
47
48
49
50

52

53
54
55

56
57
58
59
60

61

193

Ebd.
Ebd., S.159.

Louis Kahn

S.578.

Ebd.

Ebd.

Le Corbusier (2001), Ausblick auf eine Archi-
tektur[1922], S.37.
Ebd., S.38.
Ebd., S.123.
Ebd., S.38.
Ebd., S.123.
Ebd., S.154.
Ebd., S.38.
Ebd., S.156.
Ebd., S.123.
Ebd., S.38.
Ebd., S.120.
Ebd.

Ebd., S.124.
Ebd., S.154.
Ebd., S.125.
Ebd., S.126.
Ebd., S.33.

Heinz Paetzold (1993), »Rhetorik-Kritik
und Theorie der Kiinste, S.30.

Ebd., S.31.
Ebd.

Moses Mendelssohn zitiert nach Heinz Pa-
etzold (1993), »Rhetorik-Kritik und Theorie
der Kiinstex, S.33.

Ebd.
Ebd.
Ebd.
Ebd., S.38.

Edmund Burke (1989), Philosophische Unter-
suchung iiber den Ursprung unserer Ideen vom
Erhabenen und Schonen, S.72.

Ebd.

(1944), »Monumentality«,

14.02.2026, 20:04:21,


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 Jorg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie |

62 Ebd.,S.73.
63 Ebd.,S.111.
64 Ebd.,S.37.
65 Ebd.

66 Ebd.,S.162.
67 Ebd.,S.37.
68 Ebd.,S.38.
69 Ebd.

70 Ebd.,S.37
71 Ebd., S.38.
72 Ebd., S.35.
73 Ebd.,S.38.
74 Ebd.,S.22.
75 André Lurcat (1929), Architecture, S.110.

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://cio. 14.02.2026, 20:04:21,



https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

