
8	 Umgekehrte Reise 
zu den Ursprüngen
Le Corbusier II 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 175

»Nach dem Ausgang des großen Krieges [1918] scheint es notwendig, sich wie-
der auf die Grundlagen zu besinnen«1 schrieb Le Corbusier (1887 – 1965) rückbli-
ckend in Der Modulor über die Anfänge seiner literarischen Tätigkeit. Er selbst
sprach von »theoretischen Artikeln«2, die er auch als Forschung bezeichnete
und zugleich eingestand, dass sie eher »verwickelt und symphonisch«3, also gar 
nicht so wissenschaftlich seien. Tatsächlich zeichnen sich Le Corbusiers Auf-
sätze durch eine gewisse Undurchdringlichkeit aus, was daran liegt, dass er
alles daran setzte, den geisteswissenschaftlichen und kulturgeschichtlichen 
Kontext zu verschleiern. Das hätte nur die Avantgarde-Attitüde gestört. Doch
auch wenn Le Corbusier vielleicht kein disziplinierter Denker war, so verfügte 
er doch über eine gute Intuition, was den Mangel an Präzision kompensierte.

Für Le Corbusier wie für die Generation, die die Moderne in der ersten 
Hälfte des 20.  Jahrhunderts prägte  – Henry van de Velde (1863 – 1957), Au-
guste Perret (1874 – 1954), Walter Gropius (1883 – 1969) oder Antonio Sant’Elia 
(1888 – 1916) und Giuseppe Terragni (1904 – 1943) –, gilt, dass sie alle durchweg 
aus einer Tradition klassischer Bildung kamen, und dass die Ablösung von 
der Klassik nicht ohne Mühen war und keineswegs leichtfertig geschah. Man 
kann hier von den Schmerzen der Modernisierung sprechen. Die Polemik in 
Le Corbusiers Texten, die herausgebellten Parolen, aber auch die oft pauscha-
len Gegnerschaften, wie die gegen die Renaissance, sind Indizien dafür. 

Der Prozess der Ablösung gestaltete sich schwierig, obwohl die Beziehung 
zur Antike schon nicht mehr ungetrübt war, was den Prozess der Ablösung 
keineswegs leichter machte. So begann auch Le Corbusiers Karriere mit einer 
Verschiebung der Perspektive auf die Geschichte. Das ist Thema in Le  Cor-
busiers Reisetagebüchern aus dem Jahr 1911. Vor dem Ersten Weltkrieg und 
damit vor dem Zivilisationsbruch hatte Le  Corbusier zusammen mit dem 
Kunsthistoriker August Klipstein (1885 – 1951) eine Studienreise unternom-
men, die nicht nach dem Modell einer klassischen Bildungsreise konzipiert 
war. Denn Le Corbusier und Klipstein näherten sich der griechischen Klassik 
quasi von hinten. Die Reise ging über Wien und den Balkan zunächst nach 
Istanbul und damit ins alte Byzanz und nicht, wie üblich, in chronologisch 
absteigender Linie über den italienischen Barock, die Renaissance, die Gotik, 
die Romanik und die römische Antike über Italien nach Griechenland. Le 
Corbusiers umgekehrte Reise zu den Ursprüngen führte erst nach einem 
längeren Aufenthalt am Bosporus, aber dafür umso triumphaler, nach Athen 
und auf die dortige Akropolis als deren Höhepunkt.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 176

1	 Denkende Umbildung der Geschichte

Le Corbusiers Reise nach dem Orient ist ein einzigartiges Dokument der Suche 
nach einer Traditionslinie für die sich formierende Moderne. Je deutlicher 
die Moderne auf Distanz zum 19. Jahrhundert ging, umso mehr war sie, nach 
Walter Benjamin (1892 – 1940), auf der Suche nach ihrer Urgeschichte und dem 
»urgeschichtlichen Moment«4 zur eigenen, fortgeschrittenen Praxis. Als Fol-
ge und Bedingung der Technik vererbten sich in der Moderne die Traditionen 
nicht mehr einfach und automatisch weiter. Dennoch riss der Faden nicht ab,
es blieben Korrespondenzen »zwischen der Welt der modernen Technik und
der archaischen Symbolwelt der Mythologie«5, wie die Benjamin formuliert
hat. Diese lagen jedoch nicht einfach auf der Hand, sondern mussten aktiv zur 
Sichtbarkeit gebracht werden. Traditionen sind immer Resultat einer Konst-
ruktion von Geschichtlichkeit und eben nicht das, was einfach da ist und ohne 
Bewusstsein für die Inhalte weitergegeben wird. 

Der Soziologe Max Weber (1864 – 1920) hat darauf verwiesen, dass es we-
niger »die ›sachlichen‹ Zusammenhänge der ›Dinge‹, sondern die gedank-
lichen Zusammenhänge der Probleme«6 sind, die die Geschichte ausmachen. 
Wo mit neuen Methoden einem Problem nachgegangen wird und sich da-
raus neue, bedeutsame Gesichtspunkte eröf fnen, dort entsteht Geschichte. 
Geschichte ist immer eine Konstruktion aus der Perspektive der Jetztzeit 
und daher in einem stetigen Wandel begrif fen. Diese Veränderungen erge-
ben sich aber nicht etwa aus neuen Entdeckungen und Ausgrabungen oder 
aus der Zugänglichkeit von neuen Dokumenten in den Archiven, sondern 
weil sich die Zeit und mit ihr der Standpunkt des Betrachters ändert. Tradi-
tion entsteht durch »denkende Umbildung«7 der Erzählung der Geschichte. 
So blickten zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Architekten und Künstler der 
Moderne aus der Aktualität der Problematiken der Modernisierungsprozes-
se heraus von einem neuen Standpunkt zurück. 

Le Corbusiers und Klipsteins Reise in den Orient steht in der langen Tra-
dition der Grand Tours, der Bildungsreisen, wie sie seit dem 18. Jahrhundert 
obligatorisch für die junge Generation des europäischen Adels, später auch 
für die des gehobenen Bürgertums waren. Erstmals belegt ist der Begrif f 
Grand Tour zu Beginn des 17. Jahrhunderts. Geläufig wurde er aber erst nach 
1670 in der Kombination als Grand Tour of France oder Giro of Italy. Tatsächlich 
führte die Grand Tour für den englischen Adel ursprünglich nach Frank-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 177

reich, später weiter nach Italien und über Österreich und Deutschland zu-
rück. Griechenland selbst, unter osmanischer Herrschaft stehend, war nur 
schwer zugänglich. Das änderte sich erst nach den griechischen Befreiungs-
kriegen (1821 – 1829), die zur Krönung von Otto von Bayern (1815 – 1867) zum 
König von Griechenland im Jahr 1832 führten. 

Zu den berühmtesten Reisenden gehören Johann Wolfgang von Goe-
the (1749 – 1832), Johann Gottfried Seume (1763 – 1810) und Karl Friedrich 
Schinkel (1781 – 1841), Charles R. Cockerell (1788 – 1863) und John Ruskin 
(1819 – 1900). Wie sich der Kreis der Reisenden erweiterte, so veränderte sich 
mit der Zeit auch das Bildungsziel. Gegen Ende des 18.  Jahrhunderts trat  
neben die Kultur- auch die Naturgeschichte; zugleich wandelten sich unter dem 
Einfluss der Aufklärung die Erwartungen an die Reise: von einem reinen Bil-
dungserlebnis hin zum geschmacks- und urteilsprägenden Wahrnehmungs-
erlebnis im Sinne einer Schule des Sehens. Die Faszinationskraft, die von den 
griechischen Tempeln Süditaliens und Siziliens wie in Paestum, Selinunte, Se-
gesta und Agrigento ausging, lag auch in deren Ruinencharakter. An den Rui-
nen entzündeten sich die Fantasien über den Ursprung der europäischen Kul-
tur. Was die Allegorien in der Kunst sind, so kann man mit Benjamin sagen, das 
sind die Ruinen in der Architektur, nämlich komplexe, mithin rätselhafte Bilder, 
die Anstoß für Spekulation über die ideale vergangene wie auch die zukünftige 
utopische Gesellschaft sind. Die Rekonstruktionen der heroischen Vergangen-
heiten werden so zu Wendepunkten der eigenen Zeit und als solche Ausgangs-
punkte für die Visionen einer nicht minder heroisch gedachten Zukunft.

Das erklärte Ziel der Reise von Le Corbusier und Klipstein war jedoch an-
fänglich nicht die Klassik. Ihre Reise stand im Zeichen eines ethnologisch 
motivierten kunst- und architekturhistorischen Interesses, das sich im Zuge 
der beschleunigten Modernisierungsprozesse in den Industrienationen her-
ausgebildet hatte. Man suchte in den ländlichen Lebens- und Kulturformen 
wie etwa in den Trachten und Festen, der Volksmusik und Keramik, den Or-
namenten und Bauernhäusern die naturverbundene Vorstufe zur Moderne. 
Klipstein berichtete in seinem Tagebuch, wie er und Le Corbusier an langen 
Abenden über die Definition von Kultur und Zivilisation diskutierten. Europa 
habe vergessen, stellte er fest, was es dem Orient kulturell verdanke. Verges-
sen habe man, dass die Griechen ja nur »frühere Errungenschaften zur voll-
endeten Höhe führten, daß sie das meiste übernahmen und daß der direk-
tere Träger jener frühen und so hochstehenden Kulturen der heutige Orient 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 178

ist«8. Als Ursprung der europäischen Kultur sollte die Kunst des Orients die 
gleiche Würdigung und Wertschätzung erfahren wie die griechische und die 
römisch-f lorentinische Kultur.

Die Initiative zu dieser Reise ging von Klipstein aus. Ihn trieb ein konkre-
tes kunsthistorisches Interesse, das sich auch Le  Corbusier zueigen mach-
te und an dem dieser bis zur Ankunft auf der Akropolis von Athen festhielt. 
Klipstein suchte im Orient, wie Adolf Max Vogt (1920 – 2013) formuliert hat, 
nichts Geringeres als eine »Tradition der abstrakten Kunst«9. Den Hinter-
grund dafür bildeten der Kubismus und der Expressionismus, die in jenen 
Jahren in Paris und München als Avantgardekünste scheinbar im Bruch mit 
der europäischen Tradition entstanden waren. Beide Strömungen hatten die 
Wahrnehmung so nachhaltig verändert, dass nicht nur die europäische Kunst 
des 19. Jahrhunderts, sondern auch die islamische Kunst in einem neuen Licht 
erschien. Klipstein hoffte in der geometrisch-abstrakten islamischen Kunst 
Korrespondenzen zu den aktuellen Entwicklungen in Europa zu finden. Das 
hätte ihm erlaubt, aus der islamischen Kunst heraus eine Traditionslinie hin 
zum Kubismus und zum Expressionismus zu legen. Diese würden so als Er-
neuerungsbewegungen erscheinen, in der das Älteste aufscheinen und die 
Rückkehr zu den Ursprüngen der europäischen Kultur gelingen könnte. 

Wie Klipstein in seinem Tagebuch festgehalten hat, kennt die islamische 
Kunst keine bildhafte »Darstellung des Menschen mit literarischem Motiv. 
Es bleibt nur die Verteilung von Linie und Farbe.«10 Das entsprach ganz den 
Vorstellungen von Kubismus und Expressionismus, die ebenfalls die Ab-
schaf fung des erzählerisch-abbildenden Moments in der Kunst zum Thema 
hatten. Wie Klipstein formulierte, sei es der »literarische Inhalt […], der den 
Genuß des okzidentalen Kunstwerks stark beeinträchtigt«11. Dieses Motiv 
nahm Le Corbusier später in Ausblick auf eine Architektur auf, als er den Ku-
bismus als für die Architektur vorbildlich darstellte. »Fern aller figürlichen 
Darstellung«12 habe sich mit dem Kubismus die moderne Kunst der Medita-
tion verschrieben. Es ist ein Nachhall seiner Reise in den Orient und des Ein-
f lusses von Klipstein, dass Le Corbusier die Eliminierung aller literarischen 
Motive aus der Architektur forderte, denn die moderne Architektur »erzählt 
keine Geschichten mehr, sie zwingt zum Nachdenken«13.

Mit seinem Interesse für die abstrakte Linie bezog sich Klipstein auf Wil-
helm Worringers (1881 – 1965) 1908 erschienenes Buch Abstraktion und Einfüh-
lung. In einem umfassenden historischen Abriss zeigte Worringer, wie die 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 179

Künste sich zwischen Abstraktion und Einfühlung wie zwischen zwei Polen 
bewegen. In Zeiten, in denen sich der Mensch in großer Harmonie mit der 
Natur fühle, entwickele er ein organisches Kunstkonzept, das auf dem Prinzip 
der Nachahmung der Dinge und der Einfühlung in sie gründe. Die Grund-
lage dafür sei ein physiologisch-psychologisches Kunstverständnis. Als para-
digmatisch für die einfühlende Kunstpraxis führte Worringer die griechische 
Klassik und ihre Kunstwerke an, allem voran die Skulptur und die Architektur. 
Dagegen tendiere die Kunstpraxis in Zeiten der Entfremdung des Menschen 
von der Natur zur Abstraktion. Als Beispiel dafür nannte er die Kunst der frü-
hen Kulturen in Mesopotamien, die sich durch einen strengen geometrischen 
Stil auszeichnet. Weit wichtiger jedoch ist, dass Worringer auch die Kunst 
des 20. Jahrhunderts auf der Seite der Abstraktion sah. Hier ist es die Indus-
trialisierung und die Maschinenproduktion, die den Menschen von sich und 
von der Natur entfremdeten. Das verstörte Verhältnis der Moderne zur Natur 
schlage sich dann in der Tendenz zur Abstraktion nieder. 

Laut Vogt wird vor dem Hintergrund von Klipsteins Lektüre von Worrin-
gers Abstraktion und Einfühlung verständlich, »daß Klipstein diese Reise eigent-
lich als Auseinandersetzung mit Worringers Theorie erlebt und von Anfang an 
so konzipiert hat«14. Damit war die Strategie verbunden, sich der europäischen 
Kultur- und Architekturgeschichte von den Grundlagen und somit von den 
Phasen abstrakter Kunst, die der griechischen Klassik vorausgegangen waren, 
her zu nähern. In den geometrischen islamischen Ornamenten, die allerdings 
viele Jahrhunderte nach der klassischen Phase Griechenlands entstanden wa-
ren, lebten für Klipstein und Le  Corbusier die ältesten Kunstformen weiter. 
Eine Schmuckf liese in der Valide-Moschee (Valide Camii) in Istanbul schien dies 
zu bestätigen. Die einfache Darstellung der Kaaba, die nicht-perspektivisch die 
Fassaden auf drei Seiten des Grundrisses nach außen klappt, kommentierte 
Le Corbusier – auf Deutsch – mit »intellektualistiche [sic!] Vorstellung«15. Die-
se Fliese schien ihm der Beweis dafür zu sein, dass die islamische Kultur »eben 
nicht den Weg der ›Einfühlung‹ wählt (verstanden z. B. als perspektivisches 
Abzeichnen und Nachahmung), sondern den Weg der ›Abstraktion‹«16.

Für Le Corbusier war Klipsteins Sicht auf die Geschichte bis zum Besuch der 
Akropolis in Athen bestimmend. Dann setzte sich bei ihm eine andere Sichtwei-
se durch. Die Idee formal-ästhetischer Abstraktion, die Klipstein am Vorbild der 
kubistischen und expressionistischen Kunstpraxis entwickelt hatte, war ange-
sichts der Akropolis nicht mehr zu halten. Jetzt beanspruchte Le Corbusier die 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 180

Interpretationshoheit. Abstraktion im Kontext der Architektur deutete er nun 
als Verfahren der Perfektionierung der Konzeption des Werks und der Bearbei-
tung des Materials, was unter den Bedingungen handwerklicher wie auch ma-
schineller Produktionsformen geschehen konnte. Vor dem Hintergrund der in-
dustriellen Moderne nahm er die baukonstruktive Präzision des Parthenons mit 
neuen Augen wahr, nicht mit kunsthistorisch gelehrtem, sondern mit von der 
Industrialisierung und der Maschine geprägtem Blick. Die Mauer der Cella, so 
Le Corbusier, nahm »die Macht einer stählernen Panzerung an und die ›guttae‹ 
der Mutuli riefen das Bild von Nieten hervor«17. Er war begeistert von der »offen-
sichtlichen Mathematik und der Reinheit, die ein Mechaniker seiner Arbeit wid-
met«, und verglich, immer in Bezug auf den Parthenon, »den Marmor mit dem 
neuen Erz«18, wobei das neue Erz eine Umschreibung für Eisen und Stahl war. 

Diese Wende kam nicht überraschend, sie hatte sich schon bei der Hinreise 
mit dem Schiff auf der Donau angekündigt. Angesichts einiger eiserner Brü-
cken in Fachwerkträgern diskutierten Klipstein und Le Corbusier mit einem 
Prager Architekturstudenten »über die Frage der Ästhetik«19. Während Le Cor-
busier sich für die eisernen Brücken als »Meisterwerk an Leichtigkeit und Tech-
nik« begeisterte und als Zeugen den Hamburger Bahnhof sowie »die Autos, die 
Flugzeuge, die Passsagierdampfer und die Lokomotiven«20 anführte, wirk-
te der Prager Student ungehalten; er »trauert dem Akanthusblatt«21 nach, so 
Le Corbusier. In den Bauwerken der Akropolis schien dagegen beides zusam-
menzukommen: die formale Strenge der Klassik mit der Präzision der Tech-
nik. Den nachhaltigen Eindruck, den die Akropolis bei ihm hinterlassen hatte, 
beschrieb Le Corbusier später rückblickend: »Bei jeder Sache, die ich gemacht 
habe, hatte ich im Geist, tief in meinem Inneren, diese Akropolis vor mir.«22

2	 Präzision und Ausdruckskraft

Die Beziehung zwischen Moderne und Antike machte Le  Corbusier in Aus-
blick auf eine Architektur explizit zum Thema; dies tritt im dritten Abschnitt des 
Kapitels Augen, die nicht sehen … zutage. Dieser ist dem Automobil gewidmet, 
während die vorausgehenden zwei Abschnitte sich mit dem Flugzeug und 
dem Ozeandampfer befassen. Am Beginn des dritten Abschnitts steht die 
Abbildung einer Bremse eines Delage-Automobils. Sie ist in ihrer Längsach-
se aufgeschnitten und gibt Einblick in die Mechanik. In der Bildunterschrift 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 181

schwärmte Le  Corbusier von der Präzision der Ausführung. Diese resultie-
re aus dem mit dem Maschinenzeitalter »neu entstandenen Gefühl für die 
Mechanik«23. Das zeichne aber keineswegs die Moderne gegenüber anderen 
Zeitaltern aus, denn schon Phidias (ca. 480 – ca. 430 v. Chr.), der legendäre 
Bildhauer und Architekt der Antike, habe so empfunden, »das Gebälk des 
Parthenontempels beweist es«24. Die Moderne zeige sich als Wiederentde-
ckung von Prinzipien, die die Architektur schon in der Antike geprägt haben 
und die durch die Maschine eine Neubewertung erfuhren. 

Die Maschine und ihre Mechanik führen bei 
Le Corbusier unmittelbar zur Frage der Typenbildung 
und Massenfertigung in der Architektur. »Typen sind 
Sache der Logik, der Analyse, gewissenhaften Stu-
diums; sie entstehen auf Grund eines richtig gestellten 
Problems.«25 Die moderne Industrie sei darin weit fort-
geschritten, wie Le Corbusier an der Herausbildung 
verschiedener Typen seit Erfindung des Automobils 
1889 zeigte. Dagegen sah er gerade in Bezug auf Typen-
bildung und Präzision große Defizite in der Architek-
tur. Die zeitgenössischen Architekten hätten die Auf-
gabe weder erkannt, noch die Herausforderung 
angenommen. Würden die Häuser »wie die Fahrgestel-
le [von Automobilen] serienmäßig von der Industrie 
hergestellt […], dann sähe man sehr bald überraschen-
de Formen, aber gesunde, vertretbare, auftauchen«26.

Le Corbusier untermauerte seine These mit einem 
selbst für heutige Leser schockierenden Vergleich des 
Parthenon mit einem Sportwagen (Abb. 8a), hierfür 
zog er einen Bignan von 1921 und ein älteres Modell 
eines Hispano-Suiza von 1911 heran. In der Bildunter-
schrift zum Parthenon heißt es: »Jeder Teil ist ent-
scheidend und zeigt ein Maximum an Präzision und 
Ausdruckskraf t; die Proportion läßt sich an ihm ein-
deutig ablesen.«27 Damit suggerierte Le Corbusier für 
den Parthenon eine Analogie zum darunter abgebil-
deten Automobil. Der Parthenon zeichne sich durch 
die besondere »Mechanik in der Durchbildung der Oben: Abb. 8a, unten: 8b

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 182

Form«28 aus. Schritt für Schritt habe sich der Typus des Tempels herausgebil-
det, aus Konstruktion sei so Baukunst geworden. 

Über die Themen Präzision und Ausdruckskraft setzte Le Corbusier Antike 
und Moderne (Abb. 8b) sowie Parthenon und Automobil in ein konzeptuelles 
Kontinuum. Das zeige sich im Parthenon in der Bearbeitung der Details des 
Triglyphenfrieses. Triglyphe und Metope machten auf Le  Corbusier den Ein-
druck »nackten und polierten Stahls«29. Der Marmor sei in einer Strenge durch-
gebildet, wie wir es heute »an der Maschine zu üben gelernt haben«30. Das mache 
den Parthenon so einzigartig. Le Corbusier sprach von der »erhabenen Empfin-
dung« und einer »inneren Erregung«, die von der Präzision der Details ausgehen: 

»… an diese Formen knüpfen sich keine Symbole; diese Formen wecken un-
widerstehliche Empfindungen. […] Brutale Kraft, Spannungsgeladenheit, das 
Zarteste, das Feinste, das Stärkste. […] Um sie so zusammenzufügen, mußte 
man nicht Ingenieur, man mußte ein großer Bildhauer sein.«31

Jenseits aller Polemik zeigt sich hier Le Corbusiers eigentliches Anliegen. Die 
Ingenieurbauwerke gründeten in der technischen Präzision, die Aufgabe der 
Architekten sei es dagegen, die einzelnen Elemente so zu gestalten, dass sie 
den Betrachter im Sinne einer erhabenen Erfahrung emotional ansprechen. 
Es sei die Baukunst, die die Rationalität der Konstruktion in eine starke sinn-
liche Wirkung überführe. 

An Le  Corbusiers Argumentation orientierte sich später Louis Kahn 
(1901 – 1974) mit seiner Forderung nach einer neuen Monumentalität. In sei-
nem Aufsatz Monumentality (1944) bezog er sich ebenfalls auf den Parthenon 
und erklärte, dass auch »unsere architektonischen Denkmäler  […] auf ein 
Streben nach struktureller Perfektion«32 hindeuten. Ohne Bezug zum Auto-
mobil, dafür jedoch zur Kriegsindustrie und zu deren 1944 in den USA abseh-
baren Konversion zu Stätten ziviler Produktion, argumentierte Kahn, dass 
die konstruktive Perfektion großen Anteil an der Architektur als Baukunst 
habe. Er benannte drei Eigenschaf ten architektonischer Monumentalität: 

1. Eindrücklichkeit – sie steht für die wirkungsästhetische Ausrichtung der
Architektur,

2. Klarheit der Form – sie zielt auf die Lesbarkeit und Unterscheidbarkeit
der einzelnen Elemente im Sinne einer Sprache der Architektur, 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 183

3. logischer Maßstab  – dies zielt auf die sinnliche Erscheinung im Sinne
einer rationalen Ästhetik. 

Auf der Grundlage dieser drei Bedingungen »Eindrücklichkeit, Klarheit der 
Form und logischer Maßstab«33 für eine neue Monumentalität beharrte Kahn 
auf der Entwicklung von architektonischen Formen entsprechend »unseren 
neuen Materialien und Methoden«34.

3	 Der profane Geist der Ordnung

Mit der Überführung von technischer Rationalität in sinnliche Erfahrbarkeit 
zeichnete Le  Corbusier die Architektur als jene kulturelle Praxis, in der, 
neben ihrem Gebrauchswert, die Logik der jeweiligen Zeit sich zeigt und 
sinnlich erfahrbar wird. Mittels Architektur treten die technische und die an-
thropologische Seite miteinander in Beziehung. Nur mittels der Architektur 
und ihres Alltagsbezugs wird die Technik kulturell wirksam, denn die Archi-
tektur allein »rührt […] durch ihre Sachlichkeit unsere stärksten Urinstinkte 
an und wendet sich gleichzeitig durch ihre Abstraktion an unsere höchsten 
Fähigkeiten«35. Zwei Voraussetzungen sind dazu erforderlich: Es bedarf 
einerseits geometrisch eindeutig definierter Formen und andererseits deren 
sinnlicher Vermittlung durch das Spiel von Licht und Schatten auf den Ober-
f lächen. »Baukörper oder Außenhaut sind die Elemente, in denen sich Bau-
kunst offenbart.«36

Abb. 8c

An welche Formen Le  Corbusier dachte, das ver-
deutlichte er in einer Collage im Kapitel Die Lehre Roms. 
Dort führte er die bedeutendsten römischen Monumen-
te (Abb. 8c) auf wie das Kolosseum, das Pantheon, die 
Piazza Navona, das Grabmal des Hadrian und die Ces-
tius-Pyramide37. Umgeben ist die Zeichnung von Skiz-
zen von fünf platonischen Körpern, aus denen diese 
römischen Monumente komponiert sind: Würfel, Kegel, 
Kugel, Zylinder und Pyramide. Das sind die »großen 
primären Formen,  […] ihr Bild erscheint uns rein und 
greifbar, eindeutig«38. Sie stehen für »Ordnung, Einheit 
der Idee, Kühnheit und Einheit der Konstruktion«39. 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 184

Als dreidimensionale, rationale Formen appellieren die platonischen Kör-
per an den Verstand, während sie mittels ihrer Oberf läche »direkt und kraft-
voll unsere Sinne«40 ansprechen. Daher gilt: »Architektur ist das kunstvolle, 
korrekte und großartige Spiel der unter dem Licht versammelten Baukör-
per.«41 Es ist demnach nicht die Oberf läche allein, sondern das Spiel von Licht 
und Schatten, durch das die primären Formen die Sinne ansprechen, eine 
»innere Erregung«42 auslösen und so das rein technische Artefakt in Archi-
tektur wandeln. Erst wenn das Licht die reinen Formen »umschmeichle«43, 
fingen diese zu leben an. So sind auch die Augen geschaffen, die »Formen 
unter dem Licht zu sehen: Lichter und Schatten enthüllen die Formen«44. Die 
Grundprinzipien der Baukunst bestanden für Le Corbusier in der Präzision 
der Form und, unabhängig von Epochen und Stilen, in der durch das Spiel 
von Licht und Schatten ausgelösten Sinnlichkeit. 

Im Kapitel Die Lehre Roms stellte Le Corbusier der Perfektion und Präzision 
des griechischen Tempels den profanen Geist der Ordnung des imperialen Roms 
entgegen. Cestius-Pyramide, Kolosseum, Konstantinbogen und Pantheon 
stünden für die »ungeheuren Wünsche in bezug auf Herrschaft und Organi-
sation«45. Hier stehe die Baukunst jenseits von »Nützlichkeitsfragen«46. Später 
im byzantinischen Rom dagegen sei der Einf luss Griechenlands wieder spür-
bar geworden. So zeige sich in der Kirche Santa Maria in Cosmedin aus dem 
8. Jahrhundert ein Griechenland, das einerseits weit entfernt von Phidias und 
der Akropolis von Athen sei, das andererseits dennoch »den Samen der Antike 
[bewahrt habe]: den Sinn für Beziehungen und die Mathematik, durch die Voll-
kommenheit erreichbar ist«47. Wie an diesem Beispiel sichtbar werde, habe das 
klassische Griechenland über den Umweg über Byzanz wieder Einf luss auf die 
Erneuerung der abendländischen Kultur genommen, Griechenland zeige sich
in Santa Maria in Cosmedin als »reine Schöpfung des Geistes«48. 

Aber selbst in der byzantinischen Architektur sei etwas von der griechi-
schen Klassik erhalten geblieben, wie Le Corbusier weiter feststellte, insofern 
es dort etwas gebe, das den Betrachter über die Ordnung hinaus entzücken 
könne. Dieses sei das Maß, das »Messen, Aufteilen in rhythmische Größen«49, 
die alle vom gleichen Atem belebt seien. An Santa Maria in Cosmedin bewun-
derte Le Corbusier die Klassizität, die in den einfachen Formen des steinernen 
Bischofsstuhls und des Chorpults weiterlebe. Aufs Schönste zeige sich hier das 
»Räderwerk eines geistigen Mechanismus«50. Dass Le  Corbusier darin eine 
Korrespondenz sah zu seiner umgekehrten Annäherung an Griechenland über

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 185

den Balkan und das ehemalige Byzanz, das nun moslemisch war und dennoch 
in der Tradition des Oströmischen Reichs stand, ist nicht zu übersehen. Selbst-
bewusst zog der junge Le Corbusier eine Parallele zwischen sich und der Archi-
tekturgeschichte, die sich in seiner Reise in den Orient in nuce wiederholte. 

4	 Exkurs  Ästhetik der Aufklärung

Trotz der Polemik gegen die »Geschmacklosigkeiten aus Stilen aller Art und 
lächerlichem Krimskrams«51 gründet Le Corbusiers Architekturtheorie in der 
Ästhetik der Auf klärung. Diese bildet durchgehend den kulturhistorischen 
und -philosophischen Hintergrund seiner Architekturtheorie. Die Ästhe-
tik wurde von dem deutschen Philosophen Alexander Gottlieb Baumgarten 
(1714 – 1762) in der Mitte des 18. Jahrhunderts als Wissenschaft von der sinn-
lichen Erkenntnis begründet. In seinen Büchern Metaphysica (1739) und Aest-
hetica (zwei Bände; 1750, 1758) legte er die systematischen Grundlagen dafür. 
Baumgarten zeichnete sich dadurch aus, dass er die Schönheit nicht mehr in 
den schönen Gegenständen oder in der schönen Natur bestimmen wollte. Er 
stellte vielmehr den Prozess der sinnlichen Erkenntnis in das Zentrum der 
Frage nach der Schönheit und damit den wahrnehmenden und erkennenden 
Betrachter. An diesem sei es, die Schönheit zu erkennen, die damit keine Qua-
lität des Objekts ist, sondern eine Qualität des Erkenntnisprozesses. Auf die-
se Weise löste Baumgarten die Ästhetik aus ihrer bisherigen Objektontologie. 
Dem Wahrnehmungsvermögen erkannte er einen gleichwertigen Anteil am 
Schönen zu wie dem Objekt. Schön ist nicht mehr ausschließlich das Objekt. 

Baumgarten schlug so eine Brücke vom Objekt zu den Sinnen. Einer-
seits besteht die Schönheit in der »Einheit der Mannigfaltigkeit«52 der Eigen-
schaften des Objekts, andererseits gehört dazu auf der Seite des Betrachters 
die Fähigkeit der Sinne, diese Schönheit überhaupt wahrzunehmen und zu 
erkennen. Dazu bedarf es der Schulung der Sinne, denn das Erkennen der 
Schönheit muss erlernt und geübt werden. Baumgarten wertete die Sinne auf, 
indem er ihnen eine eigenständige Erkenntnisfähigkeit und Rationalität zu-
erkannte, und sprach dem Erkenntnisvermögen der Sinne eine analoge Stel-
lung zur begriff lichen Erkenntnis der Wissenschaften zu. Indem er sie als 
analogon rationis bezeichnete, erklärte er die sinnliche Erkenntnis als analog 
zur Erkenntnis der exakten Wissenschaften und damit diesen ebenbürtig. 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 186

Daraus folgte dann die Forderung nach einem eigenen Modell der Erkennt-
nis in den Künsten. Baumgarten führte dafür den Begriff der Klarheit ein und 
unterschied für die Künste eine extensive von einer intensiven Klarheit. Die 
Künste sollen einerseits die sinnlichen Vorstellungen verstärken, indem sie 
diese komplexer und vieldeutiger machen. Das zielt auf eine Steigerung ihrer 
Wirkung. Baumgarten bezeichnete dies als extensive Klarheit. Die sinnlichen 
Vorstellungen sollen andererseits aber auch klar und deutlich gegliedert sein, 
was nicht auf Steigerung der Wirkung, sondern auf die Verständlichkeit zielt. 
Baumgarten bezeichnete dies als intensive Klarheit oder einfach nur Deut-
lichkeit. Mittels der intensiven Klarheit gelang es Baumgarten, die sinnliche 
Erkenntnis der Künste in eine analoge Stellung zur Klarheit der begriff lichen 
Erkenntnis in den exakten Wissenschaften zu bringen.

So zeichnen sich zum Beispiel poetische Vorstellungen, wie Heinz Paet-
zold (1941 – 2012) schrieb, durch eine Vielsinnigkeit der Bedeutung aus, sie 
»erweitern unsere sinnlichen Anschauungen, indem diese komplexer, d. h.
extensiv klarer werden«53. Aufgrund der Ambivalenzen und immanenten
Dif ferenzen zielt aber die Vielsinnigkeit der Poesie nicht nur auf Erkenntnis, 
sondern löst emotionale Wirkungen und Af fekte aus. Das unterscheidet die 
Poesie von anderen Redeformen wie zum Beispiel von der politischen Rede
oder der Gerichtsrede. Im Unterschied zu diesen ist die Poesie eine oratio 
sensitiva perfecta, also eine »vollkommen sensitive Rede«54, in der die exten-
sive Klarheit und damit die Sinnlichkeit überwiegt. Prosatexte, wie dieser
Text, zeichnen sich dagegen aufgrund des klaren Satzbaus, der einfachen
Struktur und der analytischen Klarheit durch intensive Klarheit aus. 

Beide, Poesie wie Prosa, sind Künste und nicht Wissenschaften, weshalb 
es künstlerische Verfahren und Darstellungstechniken sind und nicht Ge-
setze der Mathematik und der Logik, durch die die spezifische ästhetische 
Klarheit – sei sie intensiv oder extensiv – erzeugt wird. Damit stellt sich für 
die Ästhetik die Frage nach dem Gemachtsein und -werden des Kunstwerks 
und damit die nach der Kunsttheorie. Es ist ja die Kunsttheorie, die nach 
den Möglichkeitsbedingungen für Kunst fragt. Über die Schönheit auf der 
Objektseite und die sinnliche Erfahrung auf der Subjektseite hinaus bedarf 
es daher auf der Seite der Künstler einer Theorie der Künste. Dementspre-
chend besteht die Ästhetik aus drei Diskursen:

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 187

1.	 Die Frage nach der Schönheit auf der Objektseite, 
2.	 die Ref lexion über sinnliche Erfahrung auf der Subjektseite und 
3.	 die Theorie der Künste auf der Seite des Künstlers.

Der Philosoph Moses Mendelssohn (1729 – 1786), ein Zeitgenosse von Baum-
garten, ging einen Schritt weiter und löste dann Baumgartens Ästhetik aus 
ihrer Fixierung auf die Schönheit. Mendelssohn stellte infrage, ob die Vervoll-
kommnung der sinnlichen Wahrnehmung, wie Baumgarten postuliert hatte, 
allein Schönheit und Harmonie zum Ziel haben kann. Im Gegensatz zu Baum-
garten war Schönheit für Mendelssohn nur eine der möglichen sinnlichen Er-
fahrungen. In Ueber die Empfindungen (1755) berichtete er von der Beobachtung, 
dass auch das Unheimliche und das Hässliche sinnliche Erfahrung sind und 
diese durchaus ästhetisches Vergnügen auslösen können. Denn nicht selten 
mache dem Menschen Vergnügen, was Anlass zu Traurigkeit geben sollte. Das 
Unheimliche und das Hässliche beleben die Wahrnehmung und lösen eine dy-
namische und ästhetische Vorstellungstätigkeit im Betrachter aus. Mendels-
sohn postulierte daher eine »dreyfache Quelle des Vergnügens«55, die er auch 
als vermischte Empfindungen bezeichnete:

1.	 das »Einerley im Mannigfaltigen, oder die Schönheit«56, was die Wahrneh-
mung betrif ft;

2.	 die »Einhelligkeit des Mannigfaltigen, oder die verständliche Vollkom-
menheit«57, was in der Klarheit des Dargestellten die Vernunf ttätigkeit an-
spricht, und

3.	 der »verbesserte Zustand unserer Leibesbeschaffenheit, oder die sinnli-
che Lust«58, womit sich die Bestätigung der Vorstellungskräfte in der leib-
lichen Erfahrung verbindet.

Der dritte Punkt, der »verbesserte Zustand unserer Leibesbeschaffenheit«, 
verbindet sich mit dem ästhetischen Konzept des Erhabenen. Nach Men-
delssohn stellt sich das Gefühl des Erhabenen bei der Vermischung des Un-
heimlichen und Hässlichen mit dem Angenehmen und Schönen ein. Im All-
gemeinen werden das Unheimliche und das Hässliche als eine existenzielle 
Bedrohung erfahren, sie lösen Unlust aus. Durch Blitz und Donner etwa 
fühlt der Mensch sich in seiner Existenz bedroht, aber aus sicherer Distanz 
erfahren regen sie seine Vorstellungskraft an. Den psychischen Zustand, den 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 188

der Mensch dann durchlebt, hat Mendelssohn als ein »lustvoll erlebtes Er-
schauern«59 beschrieben. Die anfängliche Unlust schlägt in eine lustvolle Be-
stätigung um und rüttelt den Menschen aus seiner emotionalen Indifferenz 
auf. Denn im Erhabenen werden Schmerz und Vergnügen sowie die damit 
verbundenen physischen und psychischen Zustände, die ansonsten getrennt 
existieren, miteinander in Beziehung gesetzt. Das führt zu einer intensiven 
Erfahrung der leiblich-seelischen Einheit und mittels der starken leiblichen 
Erregung zu einer positiv erfahrenen Bestätigung der eigenen Existenz. 

Mendelssohn ging mit dem Konzept des Erhabenen über Baumgarten 
hinaus und knüpfte an den Sensualismus des 18.  Jahrhunderts sowie vor 
allem an Edmund Burkes (1729 – 1797) Traktat A Philosophical Enquiry into the 
Origin of Our Ideas of the Sublime and Beautiful (1757) an. Das Besondere an Bur-
ke ist, dass er den Erfahrungsbereich der Ästhetik aus seiner Bindung an die 
Kunsterfahrung löste und so erweiterte, dass er auch die Alltagserfahrung 
umfasst. Die mitreißende und gewaltsame Macht der Sinne im Allgemeinen 
wurde zum zentralen Thema. Erhaben war dasjenige, »was die stärkste Be-
wegung hervorbringt, die zu fühlen das Gemüt fähig ist«60. Burke erkannte, 
dass »die Ideen des Schmerzes weit mächtiger sind als diejenigen, die auf 
der Seite des Vergnügens stehen«61. Schmerz und Gefahr sollten einem aber 
nicht zu nahe kommen, dann wären sie einfach nur schrecklich. Als ästheti-
sche Erfahrung aber »können sie froh machen – und tun es wirklich, wie wir 
alle Tage erfahren«62. 

Für Mendelssohn muss dagegen festgestellt werden, dass er trotz der 
Bezugnahme auf Burke die Parallelführung von Sinnen und Verstand, von 
cognitio sensitiva  – sinnlicher Erkenntnis  – und cognitio rationale  – rationaler 
Erkenntnis –, die Baumgarten in den Vordergrund gestellt hatte, nicht aufgab 
und im Sinne des analogon rationis an der Erkenntnisfähigkeit der Sinne fest-
hielt. Es ist der besondere Beitrag Mendelssohns zur Ästhetik der Auf klärung, 
dass er erkannte, dass das Erhabene nicht allein eine belebende physiologische 
oder körperlich-somatische Funktion besitzt wie bei Burke, sondern in den 
starken Affekten ein Erkenntnismoment des Menschen über sich selbst liegt. 

Es war dann Immanuel Kant (1724 – 1804), der über Mendelssohn hin-
ausging, indem er den entscheidenden Schritt vollzog und zeigte, dass das 
Erhabene, nicht die Schönheit, die eigentliche Erkenntniskategorie der Äs-
thetik ist. Die Erfahrung des Erhabenen stellt sich nach Kant dann ein, wenn 
der Betrachter mittels seines angeborenen Erkenntnis- und Begehrungs-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 189

vermögens – Baumgarten sprach von der cognitio rationale und der cognitio 
sensitiva – sich über das erhebt, was für den menschlichen Verstand oder die 
menschliche Emotionalität zu groß zu sein scheint. Er erhebt sich darüber, 
indem er eine Gesetzmäßigkeit in den Ereignissen erkennt. Damit stellt der 
Betrachter sich geistig über die Dinge. Er vermeint die Ereignisse in ihren 
Wirkungsmechanismen zu verstehen, ohne dass er allerdings schon fähig ist, 
in diese selbst einzugreifen. Die Erkenntnisfähigkeit ist in diesem Stadium 
noch ästhetisch. Mit Kant wurde die Vernunf t in den Sinnen zum zentralen 
Thema der Ästhetik. Mittels des Wissens wird der Schrecken überwunden, 
der von den unverstandenen Ereignissen ausgeht. Ästhetische Erfahrung 
wird zum Auslöser einer Erkenntnistätigkeit des Geistes. 

5	 Sachlichkeit und Erhabenheit

Im Gegensatz zur Ästhetik der Auf klärung zeichnet sich Le Corbusiers Kon-
zept dadurch aus, dass für ihn das Erhabene dem Schönen gerade nicht ent-
gegengesetzt ist, auch wenn es dabei bleibt, dass die Schönheit auf der Ob-
jektseite ist, das Erhabene dagegen auf der Subjektseite. Der Unterschied 
besteht darin, dass Le Corbusier das Erhabene in eine Kausalität und damit in 
ein Kontinuum mit dem Schönen stellte. Das Erhabene entsteht für ihn eben 
nicht, wie bei Mendelssohn, Burke oder Kant, im Umschlag von Unlust in Lust. 
Architektur rührt uns dagegen durch ihre Sachlichkeit und wendet sich durch 
Abstraktion an unsere höchsten Fähigkeiten, wobei die Schönheit auf der Sei-
te der Sachlichkeit steht, die Erhabenheit auf der der höchsten Fähigkeiten.

Mit Bezug auf Kant lässt sich Le Corbusiers Ästhetik anhand von zwei 
Punkten profilieren. Le Corbusier löste das Erhabene aus seiner Bindung an 
die Natur, denn es ist nicht mehr, wie bei Kant, die Natur, die Auslöser für 
erhabene Gefühle ist. Erhabene Gefühle können bei Le Corbusier, was Kant 
ausschloss, auch durch menschliche Artefakte wie Maschinen und Architek-
tur ausgelöst werden. Was die Stärke der ausgelösten Empfindungen betrif ft, 
stehen die menschlichen Artefakte dabei den Naturphänomenen nicht nach. 
Le Corbusier verschob so den Fokus, indem er die Sachlichkeit, die Mechanik 
und das »Maximum an Präzision«63 als jene Elemente bestimmte, die zum 
Auslöser von erhabenen Gefühlen werden können. Von der kompromisslosen 
Rationalität, der äußersten Perfektion und der makellosen Brillanz gehen 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 190

die die menschliche Emotionalität überwältigenden Wirkungen aus. Damit 
verbindet sich das Erhabene nicht mehr ursächlich mit dem Unheimlichen 
und Schrecklichen der Natur. Es liegt dagegen das Unheimliche in der fast 
unvorstellbaren Präzision der Maschinenproduktion, die von Menschen-
hand nicht annähernd erreichbar ist. 

Damit erweiterte Le Corbusier Kants Konzept des Natur-Erhabenen um 
eine Konzeption des Technik-Erhabenen. Mit dem Technik-Erhabenen ging 
Le  Corbusier einerseits über Kant hinaus, während er andererseits hinter 
ihn zurückfiel. Denn Le Corbusier strich nicht weniger als das kantische Er-
kenntnismoment im Erhabenen. Er stellte damit das Erhabene zurück in die 
Burke’sche Tradition der mitreißenden und gewaltsamen Macht der Ereig-
nisse. Das Erhabene weckt »unsere stärksten Urinstinkte«64, das heißt die 
Wirkung des Erhabenen ist nicht mit Erkenntnisgewinn verbunden, denn 
Instinkte sind vorrationale Gefühlsmomente, die sich der Erkenntnis weit-
gehend entziehen. Das Erhabene werde, wie Le Corbusier anmerkte, durch 
»fast vergessene physische Bedingungen«65 ausgelöst, sie regen unsere Phy-
siologie an und zielen eher, ganz im Sinne von Mendelssohn und Burke, auf
den Selbsterhaltungstrieb als auf den Trieb zur Erkenntnis.

Wenn die erhabenen Gefühle ihre Ursache in der Sachlichkeit, Präzision 
und Mechanik haben, dann kann es kaum ein größeres Potenzial für erha-
bene Wirkung geben als im Maschinenzeitalter. Denn es steht die Maschine 
für Sachlichkeit, Präzision und Perfektion im doppelten Sinne: im Sinne der 
Maschine als Objekt wie auch im Sinne der Dinge, die sie produziert. Vor 
diesem Hintergrund wird Le Corbusiers Metapher der Wohnmaschine ver-
ständlich. Sie zielt nicht auf einen immer wieder unterstellten Funktionalis-
mus, sondern auf Emotionalisierung der Erfahrung. So beschrieb Le Corbu-
sier auch den Parthenon auf der Athener Akropolis als eine Maschine und 
sprach von der Unerbittlichkeit der Mechanik dieses Gebäudes. Auslöser für 
das erhabene Gefühl sind Sachlichkeit, Präzision und Mechanik der Durch-
arbeitung der Details: »All diese Mechanik in der Durchbildung der Form« 
sei mit einer Strenge verwirklicht, die die Maschine den modernen Men-
schen gelehrt habe. Die Bearbeitung des Steins mache ihm den Eindruck 
»nackten und polierten Stahls«66.

Die Wohnmaschine ist eine Maschine der Leidenschaft, der Wünsche 
und Begierden. Denn zur Erhabenheit fähig, rührt die Wohnmaschine 
durch ihre Sachlichkeit unsere stärksten Urinstinkte, sie werden »durch 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 191

unbestreitbare, unabweisbare, heute fast vergessene physische Bedingun-
gen ausgelöst«67. Empfindungen des Erhabenen auszulösen, das zeichnet 
Architektur aus. Hier läuft auch die Trennlinie zwischen Ingenieurästhetik 
und Baukunst. Ohne ein Bewusstsein für eine bestimmte Wirkungsabsicht 
folgt der Ingenieur allein der Logik des Materials und der Konstruktion und 
macht dabei alles richtig. Die Aufgabe des Architekten ist dagegen die Über-
tragung der objektiven und abstrakten Ordnung in sinnlich erfahrbare Qua-
litäten und die Wirkung des Erhabenen.

Sehr nahe an der Ästhetik der Auf klärung blieb Le Corbusier dagegen mit 
der Definition der Baukunst. Wenn Le Corbusier Baukunst als das »kunst-
volle, korrekte und großartige Spiel der unter dem Licht versammelten Bau-
körper«68 definierte, so lassen sich die drei Epitheta kunstvoll, korrekt und 
großartig den drei Teilbereichen der Ästhetik der Auf klärung, wie sie von 
Baumgarten begründet wurde, zuordnen: 

1.	 Das korrekte Spiel der unter dem Licht versammelten Baukörper ent-
spricht der Schönheit im Objekt. In diesem Sinne bezeichnete Le  Cor-
busier die geometrisch präzisen platonischen Formen als »schöne« und 
sogar »allerschönste«69 Formen.

2.	 Das großartige Spiel der unter dem Licht versammelten Baukörper zielt 
auf Empfindungen, die durch »unbestreitbare, unabweisbare, heute fast 
vergessene physische Bedingungen ausgelöst«70 werden. Das entspricht 
der rezeptionsästhetischen Seite von Baumgartens Ref lexion über sinn-
liche Erfahrung. 

3.	 Das kunstvolle Spiel der unter dem Licht versammelten Baukörper kann 
bei Baumgarten der Theorie der Künste zugeordnet werden. Es verbindet 
sich damit die Frage nach der Baukunst, die Le Corbusier selbst wieder-
um auf drei Ebenen explizierte: Baukörper, Außenhaut und Grundriss.

Es gehört zu den elegant überspielten Widersprüchen von Le  Corbusiers 
Architekturtheorie, dass die Lektüre seiner Schriften immer wieder die Fra-
ge aufwirft, wo sich in ihnen der spezifisch moderne Gehalt der Architektur 
artikuliert. Wenn Le  Corbusier wiederholt darauf zurückkam, dass Archi-
tektur das »kunstvolle, korrekte und großartige Spiel der unter dem Licht 
versammelten Baukörper«71 ist, so thematisiert dies einen zentralen Aspekt 
der Ästhetik der Auf klärung und des Klassizismus. Mit einer spezifisch mo-

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 192

Basisliteratur

Gresleri, Giuliano: Le Corbusier. Reise nach dem Orient, Zürich: Spur Verlag 
1991

dernen Einstellung hat dies wenig zu tun, zumal die platonischen Formen 
keineswegs etwas Neues sind. Dennoch kann man behaupten, dass von ihrer 
geometrisch präzisen Form zur Zeit Le Corbusiers eine elektrisierende Wir-
kung auf die Betrachter ausging. Geometrisch schlichte Formen wie etwa die 
Getreidesilos Nordamerikas, die Le Corbusier im Zusammenhang mit seinen 
Drei Mahnungen an die Herren Architekten72 als vorbildlich präsentierte, führen 
dies auf beeindruckende Weise vor.

Die Frage ist allerdings, ob denn nach Sonnenuntergang die »allerschöns-
ten«73 Formen etwa auf hören, Architektur zu sein. Hätte Le Corbusier erklärt, 
dass nach Sonnenuntergang die Baukörper dort, wo sie aus großen Glasf lä-
chen bestehen, durch das elektrische Licht von innen heraus leuchten, dann 
wäre das eine moderne Position gewesen. Das hätte ein Zeichen des »neuen 
Geistes«74 sein können, nicht nur im Sinne der Kristallarchitektur des Expres-
sionismus, sondern auch im Sinne der von Le Corbusier propagierten Ästhetik 
des Technisch-Erhabenen. Tagsüber ist die Architektur von klaren Geomet-
rien und scharf kantigen Volumen geprägt, die durch das Sonnenlicht ihre 
Vermittlung finden, während abends die Architektur durch das elektrische 
Licht das Innere nach außen kehrt und kristallartig leuchtet. Es war der fran-
zösische Architekt André Lurçat (1894 – 1970), der in seinem 1929 erschienenen 
Buch Architecture Le  Corbusiers Fünf Punkte zu einer neuen Architektur konse-
quent einer Revision unterzog. Er ergänzte sie um zwei neue Elemente, näm-
lich um »couleur« und »lumière artificielle«75 – also um Farbe und künstliches 
Licht. Aus Le Corbusiers fünf Punkten wurden so – wie auch von Le Corbusier 
selbst ursprünglich vertreten, aber ganz unklassisch, jedoch vielleicht gerade 
deswegen modern – wieder sieben Punkte der modernen Architektur.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Umgekehrte Reise zu den Ursprüngen – Le Corbusier II 193

Anmerkungen

1	 Le Corbusier (1985), Der Modulor, S. 27.
2	 Ebd.
3	 Ebd.
4	 Walter Benjamin (1982), Das Passagen-

Werk, S. 576.
5	 Ebd.
6	 Max Weber (1922), »Die ›Objektivität‹ 

sozialwissenschaftlicher und sozialpoliti-
scher Erkenntnis« [1904], S. 166.

7	 Ebd., S. 207.
8	 August Klipstein zitiert nach Adolf Max 

Vogt (1991), »Vorwort«, S. 10.
9	 Adolf Max Vogt (1991), »Vorwort«, S. 10.
10	 August Klipstein zitiert nach Adolf Max 

Vogt (1991), »Vorwort«, S. 10.
11	 Ebd.
12	 Le Corbusier (2001), Ausblick auf eine Archi-

tektur [1922], S. 34.
13	 Ebd.
14	 Adolf Max Vogt (1991), »Vorwort«, S. 10.
15	 Vgl. Giuliano Gresleri (Hg.) (1991), Le Corbu-

sier. Reise nach dem Orient, S. 284.
16	 Adolf Max Vogt (1991), »Vorwort«, S. 14.
17	 Le  Corbusier (1991 a), »Der Parthenon«, 

S. 328.
18	 Ebd.
19	 Le Corbusier (1991 b), »Die Donau«, S. 115.
20	 Ebd., S. 116.
21	 Ebd.
22	 Le  Corbusier zitiert nach Giuliano Gresle-

ri (Hg.) (1991), Le  Corbusier. Reise nach dem 
Orient, S. 74.

23	 Le Corbusier (2001), Ausblick auf eine Archi-
tektur [1922], S. 103.

24	 Ebd.
25	 Ebd., S. 104.
26	 Ebd., S. 105
27	 Ebd., S. 111.
28	 Ebd., S. 162.
29	 Ebd.

30	 Ebd.
31	 Ebd., S. 159.
32	 Louis Kahn (1944), »Monumentality«, 

S. 578. 
33	 Ebd. 
34	 Ebd.
35	 Le Corbusier (2001), Ausblick auf eine Archi-

tektur [1922], S. 37.
36	 Ebd., S. 38.
37	 Ebd., S. 123.
38	 Ebd., S. 38.
39	 Ebd., S. 123.
40	 Ebd., S. 154.
41	 Ebd., S. 38.
42	 Ebd., S. 156.
43	 Ebd., S. 123.
44	 Ebd., S. 38.
45	 Ebd., S. 120.
46	 Ebd.
47	 Ebd., S. 124.
48	 Ebd., S. 154.
49	 Ebd., S. 125.
50	 Ebd., S. 126.
51	 Ebd., S. 33.
52	 Heinz Paetzold (1993), »Rhetorik-Kritik 

und Theorie der Künste«, S. 30.
53	 Ebd., S. 31.
54	 Ebd.
55	 Moses Mendelssohn zitiert nach Heinz Pa-

etzold (1993), »Rhetorik-Kritik und Theorie 
der Künste«, S. 33.

56	 Ebd.
57	 Ebd.
58	 Ebd.
59	 Ebd., S. 38.
60	 Edmund Burke (1989), Philosophische Unter-

suchung über den Ursprung unserer Ideen vom 
Erhabenen und Schönen, S. 72.

61	 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 Jörg H. Gleiter: Grundlagen der Architekturtheorie I 194

62	 Ebd., S. 73.
63	 Ebd., S. 111.
64	 Ebd., S. 37. 
65	 Ebd. 
66	 Ebd., S. 162.
67	 Ebd., S. 37.
68	 Ebd., S. 38.
69	 Ebd.
70	 Ebd., S. 37
71	 Ebd., S. 38.
72	 Ebd., S. 35.
73	 Ebd., S. 38.
74	 Ebd., S. 22.
75	 André Lurçat (1929), Architecture, S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475317-010 - am 14.02.2026, 20:04:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475317-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

