
V. Resümee 249

2. (Nicht-)Sprechen und Schweigen im normativen Diskurs

»Wir hören ein Gewirr von Stimmen, aber niemand hört richtig zu«, formuliert Hito

Steyerl (2016: 15) einleitend zu Spivaks Essay Can the Subaltern Speak? und wirft die Frage

auf, ob das Ziel, eine gemeinsame Sprache zu finden, nicht wiederum eine Hürde mar-

kiert, welche »uns den Blick auf das gemeinsame Zuhören verstellt« (ebd.: 15f.). Spivak

unterscheidet analytisch zwischen Reden und Sprechen – wobei sie mit Letzterem den

gelungenen Sprechakt bezeichnet (vgl. Kapitel III. 3.1). Wenn ich mich im Folgenden

auf das ›Sprechen‹ beziehe, meine ich nicht, dass die hier skizzierten Sprechakte so

interpretiert werden, wie von meinen Gesprächspartner:innen intendiert – diese Deu-

tungsmacht steht mir nicht zu. Mit der Bezugnahme auf das ›Sprechen‹ möchte ich

den Blick also nicht auf das ›Gelingen‹ oder ›Nicht-Gelingen‹ lenken, sondern auf den

Raum des Zuhörens und damit auch das ›Nicht-Sprechen‹ und das Schweigen hörbar

machen.

Schweigen ist, mit anderenWorten, in die Ordnung des Sagbaren eingelassen, jamehr

noch: Schweigen fundiert, ermöglicht das,was sagbar ist. Schweigen […] ankert in Spra-

che, und Bedeutung wiederum ankert in Schweigen. (Hark 2015: 290)

Das ›Nicht-Sprechen‹ kann sich dabei sowohl im vergeblichen Suchen nach Formu-

lierungen äußern oder in einer Sprachlosigkeit und einem Schweigen zum Ausdruck

kommen.

Nara: »Oder man hat keine Geld für Essen, ne, so, und ich hatte Tage, dass ich wirklich keine

Essen hatte und da wusste ich nicht, was ich machen sollte und ähm [Pause] … das ist wirklich

sehr schrecklich … und ähm, weiß ich nicht …«

Lydia: »[kurze Pause]No.Whenwe arrived in Germany.Beforewe arrivedwe know, ahm I don’t

know anybody. [Sie zieht ein Taschentuch aus ihrer Tasche, lächelt] But, ahm, I think I’m lucky

[…].«

Miguel: »No, no please! For me it’s no problem because these are things I have really inside and

the only person that knows is him and I really like to speak about it!

Die hier angedeuteten Gesprächsfragmente machen eine Sprachlosigkeit auf unter-

schiedliche Art undWeise deutlich.Während Nara die Sprache versagt, sie keineWorte

mehr findet, lässt Lydia das Wegbrechen der Worte nicht zu, indem sie den Blick auf

das Positive lenkt. In Miguels Worten spiegelt sich hingegen das Paradox, dass gerade

durch sein stetiges Betonen, sich öffnen zu wollen, ihm dies nicht möglich ist – auch

weil ich ihm diesen Raum in der Gesprächssituation nicht gewähre. Um den hier auf-

scheinenden Abstufungen von Sprachlosigkeit nachzuspüren, skizziere ich zunächst

den Versuch, das Schweigen als solches hörbar zu machen. Gerade das Lachen von

Miguel und das Nicht-Sprechen von Phileas zeigen auf, wie dem Schweigen oder der

Sprachlosigkeit zugehört werden kann und muss.

Das Gespräch mit Miguel (vgl. Kapitel IV. 6) ist von einer doppelten Spannung

durchzogen und kommt in einem Sprechen und Nicht-Sprechen gleichermaßen

zum Ausdruck. Auf der einen Seite drückt sich durch die Betonung des ›Geschehen-

Lassens‹, die Zeit verstreichen zu lassen, Miguels Handeln sowohl als Aktivität als

auch Passivität gleichermaßen aus. Während ich ihm Passivität zuschreibe, lenkend

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021 - am 14.02.2026, 12:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

in den Gesprächsverlauf eingreife und ihm dabei Handlungsmacht entziehe und

gleichzeitig zuzuschieben versuche, steht auf der anderen Seite Miguels immer wieder

aktiv artikuliertes Bedürfnis zu reden: »Can I say everything?«. Indem ich wiederum

in seinem Sprechen interveniere, bleibt einzig Miguels Lachen, welches sich in seine

Schilderungen schiebt und sich über das Erzählen weiterer Erlebnisse legt.

Ich: »Oh, it’s terrible…«

Miguel: [lacht laut und nervös]

Ich: »Very difficult situation … [Pause] Are you looking forward going back to Peru now?«

Das Gespräch spiegelt in aller Deutlichkeit wider, wie die aktive Facette des Perfor-

mativen unauflöslich mit dem Nicht-Tun, dem Geschehen-Lassen verbunden ist (vgl.

Fischer-Lichte 2012: 87). Miguels Schilderungen sind von dieser aktiv-passiven Struk-

tur durchzogen und werden im Prozess der Interviewführung dialogisch reproduziert,

indem ich seinen aktiven Wunsch, alles zu erzählen, unterbinde und Miguel sich im

Akt des Geschehen-Lassens wiederfindet. Einzig das Lachen markiert den Bruch, die

Leerstelle, das Nicht-Gesagte. Vielleicht markiert das Lachen auch einen Widerstand

und kommentiert so den Akt des Zum-Schweigen-gebracht-Werdens. Den Raum des

Zuhörens zu eröffnen bedeutet, dieses Lachen zu hören und als Sprechen ernst zu neh-

men. Indem dem Lachen zugehört wird, lässt sich Miguel nicht mehr einseitig auf den

passiven Moment des die »Wirkungen der Handlungen Anderer Erleidende[n]« (ebd.)

reduzieren, sondern sein Mitbestimmen und sein Bestimmt-Werden greifen im Dialog

ineinander und werden sichtbar.

Phileas: »Dann ich hab, bin gefahren nach Italien. Jetzt ichwill, ich leben in Italien,wenn kom-

men mit Papier, dann weiter, schauen wir mal, was machen. [lacht]«

Ich: »Ja.«

Phileas: »Mh.«

Das Gespräch mit Phileas ist von einer Stagnation durchzogen – es will sich kein Re-

defluss einstellen. Ein gegenseitiges Verstehen und Miteinander-Kommunizieren wird

im formalen Akt der Interviewführung unmöglich gemacht (vgl. Kapitel IV. 8). In der

Interviewsituation legt sich eine Künstlichkeit auf das Gespräch. Phileas beginnt mit

den Worten: »Normalerweise ich habe gelebt auch, sie weiß schon, in Deutschland«. Das ›sie

weiß schon‹ macht deutlich, dass er nicht mich adressiert, sondern nur mir zuliebe das

erzählt, von dem er weiß, dass ich es weiß. Und so werden im Dialog erneut die repe-

titiven Fragen reproduziert, die kein persönliches, kein intimes Erzählen ermöglichen,

sondern ein Erzählen für abbilden. Das Erzählen für den Antrag auf Asyl, das Erzäh-

len für Sachbearbeiter:innen, für Anwält:innen, für Behörden. Marie Hoppe (2018: 115)

skizziert die Kritik an der von Rosenthal als universell dargestellten Methode des bio-

grafisch-narrativen Interviews, denn Erzähltraditionen, Deutungsmuster und biogra-

fisches Erzählen sind stark kontextuell gebunden und Lebensgeschichten werden nicht

zwangsläufig ausschließlich in Erzählungen ausgedrückt. Die vermeintlich universale

Methode des biografisch-narrativen Interviews wird im Gespräch mit Phileas als aka-

demisches Konstrukt entlarvt. Dass keine ›Erzählkoda‹ hergestellt werden kann, kann

nach Helma Lutz (2010: 128) auch auf ein Abgetrenntsein von sprachlicher Einbindung

und damit auf ein Leiden oder einen artikulierten Widerstand hindeuten. So könnte

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021 - am 14.02.2026, 12:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 251

das Interview als eine für Phileas unausgesprochene Last gelesen oder als eine von ihm

zum Ausdruck gebrachte Irritation interpretiert werden. Dadurch markiere ich Phileas

jedoch als Person, die dem akademischen Diskurs diametral gegenübergestellt ist und

gar nicht hörbar gemacht werden kann, und dränge ihn in vorgefertigte Deutungsfoli-

en. Der Raum des Zuhörens begrenzt sich auf den artifiziellen Kontext des Interviews

und macht die vorangehenden Begegnungen und Gespräche unhörbar. Der stilistische

Bruch, der in der Analyse hier eine Gegensätzlichkeit zu vorangehenden Gesprächs-

analysen markiert, zeigt jedoch eine weitere Dimension: Das Erzählen über Flucht, An-

kommen undWarten ist von einem gesellschaftsnormativen Diskurs vereinnahmt, wel-

cher sich einerseits in den dominanten Narrativen über ›Helden‹, ›Opfer‹ und ›Feinde‹

spiegelt und andererseits im behördlichen Kontext ganz bestimmte Erzählungen her-

vorbringt, die immer auf der Spannung ›wahr–falsch‹ sowie ›schutzbedürftig–nicht-

schutzbedürftig‹ gelesen und ausgewertet werden. Diese Ebene liegt jedoch quer zu

der Begegnungsebene, die mich mit Phileas verbindet, und der Versuch, in der Inter-

viewbegegnung einen gemeinsamen Raum der Erzählung zu erzeugen, schlägt not-

wendigerweise fehl. Es ist mein Anliegen, dem Schweigen einen Raum zu geben und

dieses als ein notwendiges Nicht-Sprechen über die von der dominanten Diskursmacht

vereinnahmten Themen evokativ hörbar zu machen.

Während ich das Nicht-Sprechen und Schweigen bei Miguel und Phileas im dialo-

gisch-performativen Aushandlungsprozess skizziert habe, wird dieses in anderen Ge-

sprächen im Sprechen über aufenthaltsrechtliche Illegalität direkt thematisiert und in

den Gesprächsverlauf eingebracht.

Nara: »[M]an ist illegal undweiß nicht,wohin, und dann darf man auch nicht sagen, dass man

illegal ist, und das passt eigentlich zueinander, aber das muss sein, man muss sich schützen,

dass man nichts sagt […].«

Die Schwierigkeit des Sprechens über aufenthaltsrechtliche Illegalität wird wiederho-

lend zum Ausdruck gebracht und zeigt das Paradox auf, einerseits den Druck zu be-

nennen, nicht sprechen zu dürfen, aber andererseits gleichzeitig darauf angewiesen zu

sein.

Nara: »Jajaja, aber von meiner Seite, der schlimmste Druck war, ähm, dass, ja, dass niemand

wusste, dass ich illegal war. Niemand. Außer […].«

Nara: »[J]emand muss wissen, dass ich auf der Welt bin, und wenn jemand mich … niemand

weiß, dass ich da war!«

Rosina: »Am Anfang hab ich das nicht erzählt, weil man einfach, also, die Deutschen sind sehr

nett, aber die haben auch Angst, weil eigentlich ist das auch ein sehr schwieriges Thema, ne,

aber doch alle Familien wussten es dann schon, alle, weil, wenn irgendwas passiert, die können

dir ja helfen.«

Juan: »Also nee wirklich, es ist schon was Privates von mir und ich will auch nicht, dass es jeder

hört und dass sie wissen, dass ich illegal war.«

Juan: »Ja genau, weil ich musste jemand in der Firma sagen, dass ich illegal war, weil ich hatte

keine Papier.«

Miguel: »[S]ome people in the group of theatre knew that I was illegal and I just say this be-

cause you cannot even say to anyone … because you don’t know what happens then.«

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021 - am 14.02.2026, 12:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

Julia: »Und es gibt Menschen, die zum Beispiel … die uns manipulieren wollen, wenn sie mer-

ken, dass sie diese Macht besitzen […]. Deshalb ist es ein bisschen kompliziert, wenn die falsche

Person von diesem Thema erfährt.«

Die Vorsicht des Sprechens darüber ist auf mehreren Ebenen begründet. Da ist zum

einen die Angst vor Denunziation (Julia: »Es ist besser zu schweigen, besser sich abzuson-

dern …«). Denn so sind Reaktionen von Außenstehenden im Vorfeld schwer abschätzbar.

Während Nara eine positive Erfahrung macht und Bewunderung und Faszination für

ihr Erleben erfährt,

Nara: »[W]o ich ihr das erzählt habe, sie hat geweint, […] und sie hat gesagt, ich hab viel erlebt,

aber was du erlebt hast, das ist Wahnsinn, so.«

so ist es bei Miguel eine klare Abwehrreaktion, welche zum Kontaktabbruch führt:

Miguel: »[A]nd the answer of him was, we cannot speak anymore because you’re a criminal. I

mean, he never tried to help me, […]. He completely blocked me. He didn’t want to speak with

me anymore.«

Neben der Problematik, mögliche Reaktionen abzuschätzen, ist da zum anderen auch

die Schwierigkeit, es überhaupt in Worte zu fassen und sich verständlich zu machen:

Julia: »Sie weiß nicht, wovon ich rede, wenn ich sage, sie soll es nicht versuchen, weil es sehr

schwer ist und nicht so, wie sie es sich vorstellt. Aber es ist schwer und du merkst es erst, wenn

du es erlebst.«

Das Verstehen kann Julia zufolge nur nach dem tatsächlichen Erleben erfolgen. Es ist

nicht in Worten beschreibbar und sie kann ihrer Familie in Kolumbien nicht erklären,

warum es für sie keine Möglichkeiten mehr gibt, länger in Deutschland zu bleiben, und

warum sie anderen Familienmitgliedern davon abrät, denselben Weg zu gehen.

Julia: »Mein Vater sagt: ›Aber es kann doch nicht sein, dass es nicht möglich ist, und jetzt mit

dem Baby, vielleicht kann man ja doch was machen.‹ […] und ›Seid ihr sicher, dass …?‹ Sie …

wenn es nach ihnen ginge, würden wir noch länger hier bleiben, weil sie die Wirklichkeit nicht

kennen.«

Diese ›Wirklichkeit‹ ist überfrachtet und vereinnahmt von einem wirkmächtigen Nar-

rativ:

Julia: »Ich habemir diese Idee verkaufen lassen, dass esmein Traum ist,mein Land zu verlassen,

und dass dieser Traumwoanders liegt.«

Es ist dieses Narrativ, welches ein Erzählen der Realität, wie sie Julia durchlebt hat,

verhindert. Ihre Familie in Kolumbien reagiert mit Unverständnis. Lutz (2010: 126) be-

schreibt dieses Phänomen mit einem doppelten normativen Bezug, welcher in einer

transnationalen Biografie wirksam wird, denn »[a]bhängig davon, wo und wem sie er-

zählt wird, müssen die ErzählerInnen in der Lage sein, Sinnhorizonte in jede Richtung

zu übersetzen«. Die Familie Julias reagiert nicht ablehnend gegenüber der Tatsache,

dass sie ohne Aufenthaltsstatus in Deutschland lebt – sie reagiert aber verständnislos,

dass dieses Leben nicht funktionieren soll. Freund:innen und Bekannte in Deutschland

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021 - am 14.02.2026, 12:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 253

wiederum reagieren verständnislos auf die Tatsache, dass so ein Leben überhaupt mög-

lich ist. Hier deuten sich miteinander verschränkte ideologische Diskurse an, denn so

liegt aus der Perspektive von Julias Familie betrachtet in dem Leben in Deutschland

ohne Aufenthaltsstatus zunächst eine Anziehungskraft und ein erstrebenswertes Ziel

begründet, während aus ›deutscher‹ Perspektive die ideologische Bezugnahme auf den

Straftatbestand betont wird (vgl. auch Spivak 2016: 89). Es ist demnach sowohl die nor-

mative Dimension des Feldes innerhalb der deutschen Gesellschaft, welche das Spre-

chen darüber vereinnahmt, als auch das wirkmächtige Narrativ der Familie in Kolum-

bien, was es Julia erschwert, sich verständlich zu machen. Und so deutet sich eine er-

zählerische Leerstelle an, das Fehlen eines »Tertium Comparationis, das den jeweiligen

nationalen und lokalen Kontext übersteigen und auf das sich eine transnationale Er-

zählung in positiver Weise beziehen kann« (Lutz 2010: 26).

Kai: »Ja, ja. Für mich ist es sogar unformulierbar.«

Die Schwierigkeit des Sprechens, welche an das Verstehen geknüpft wird, scheint in

unterschiedlicher Weise immer wieder auf. Kai benötigt viele Worte, um seine Sprach-

losigkeit zu beschreiben, und ist beständig auf der Suche nach Formulierungen, die das

fassen, was er ausdrücken möchte.

Kai: »[U]nd des, siehst du, verstehst du, vielleicht bring ich immer noch nicht so auf den Begriff,

aber es sind zwei Zustände, die nicht wirklich kompatibel sind. Also ich, ich … versuche nicht so

daraus irgendwelches Recht für mich zu erzeugen, verstehst du, es ist mehr eine Natürlichkeit,

die vorhanden ist, eine Selbstverständlichkeit.«

Immer wieder dringt das ›verstehst du‹ in seine Sätze ein und hier verbirgt sich wo-

möglich ähnlich wie bei Miguel (»I really like to speak about it«) die Problematik, all das in

Worte zu kleiden, und gleichzeitig das artikulierte Bedürfnis, sich verständlich machen

zu wollen.

Juan: »Und dann hab ich Mona kennengelernt und ich hab ihr sofort erzählt, wie meine Situa-

tion war am Anfang, […] und dass ich … ja, dass ich illegal hier war. Und ich hatte am Anfang,

… es war schwer zu verstehen.«

Die im gesellschaftlichen Diskurs vorhandene Unbegreiflichkeit legt sich neben der

normativen Vereinnahmung zusätzlich über das Reden der Betroffenen, da sich der

Sprechakt nicht ohne das verständnisvolle Zuhören verwirklichen kann. Sich verständ-

lich machen zu wollen, wird in der Adressierung an mich als Forscherin in der Ge-

sprächssituationwirksam (»verstehst du?«), sodass vielleicht in allen Gesprächen ein kon-

stantes Hintergrundrauschen vorhanden ist, ein ›Es ist schwer zu verstehen‹.

Fernando: »Und der Schaden, den man uns zufügen kann, ist sehr groß, verstehen Sie?«

Fernando: »[W]ir lassen nicht das einfache Deuschland hinter uns, verstehen Sie?«

Nara: »[U]nd viele Leute verstehen das nicht, oder wollen nicht verstehen und das find ich sehr

schwierig.«

Juan: »Und ich wusste nicht, ob sie das verstehen könnten und da hatte ich Angst.«

Kai: »Verstehst du, also verstehst du [lacht] meine Emotion?«

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021 - am 14.02.2026, 12:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

Das Verstehen muss immer wieder abgesichert werden, entweder indem ich direkt

adressiert werde oder indem die Angst vor Unverständnis benannt wird.

Juan: »Weißt du, das sind Sachen, die man nicht mit allen redet und wenn man … es ist eine,

wie eine Erleichterung. […] Und ja, es war wirklich eine Erleichterung! Ich hab mich ein biss-

chen freier gefühlt, als ich das alles raus von mir … und äußern konnte.«

Miguel: »[A]nd I really like to speak about it! I like to just let it out! So for me it’s a good expe-

rience.«

Lydia: »I also need to thank you because you give me the chance to ahm let me to recall my ex-

perience and I also, when I told youmy experience, I also told myself … yeah, it’s a piece of cake!

Yes. Just it.«

Nara: »Ich rede gerne, ich unterhalte mich und dann ist es schön zu hören, in vier Jahren, ich

habe mich nicht geändert. [lacht] Ich bin immer noch die Nara wie vor vier Jahren!«

Kai: »Ich hab so viel geredet, wie du siehst. [lacht] Ich danke dir sehr für das offene Gespräch.

Ich hab mich eher dann auch sehr verstanden gefühlt von dir.«

Rosina: »Ja, hoffentlich war das für dich jetzt nicht zu langweilig, weil das alles bei mir so gut

gelaufen ist, also …«

Während Juan und Miguel eine Erleichterung betonen, etwas äußern und ›rauslassen‹

zu können (auch wenn es nur partiell gelingt), klingt in Lydias Worten an, froh zu sein,

für sich selbst die Dinge nochmal geordnet zu haben und sich womöglich so etwas von

der inneren Schwere genommen zu haben (»I also told myself … yeah, it’s a piece of cake!«).

Ähnlich interpretiere ich Naras Aussage, in der eine Erleichterung anklingt, dass ich das

von ihr skizzierte Selbstbild verstanden habe, welches ich ihr in einem Zweitgespräch

zurückspiegele (»Ich bin immer noch die Nara wie vor vier Jahren!«). In Kais Formulierung,

sich verstanden gefühlt zu haben, liegt vielleicht eher der Apell begründet: Bitte ver-

stehe mich (richtig)! Rosina bringt zum Ende unseres Gesprächs zum Ausdruck, mir

womöglich etwas geschildert zu haben, mit dem ich nicht gerechnet haben mochte.

Ich interpretiere ihre Aussage ähnlich wie Kais: Bitte verstehe mich (richtig). Dahinter

steckt womöglich das eigentliche Bedürfnis, die eigene Perspektive schildern zu wollen,

um sie einem dominanten medialen Bild entgegenzuhalten und um sich von norma-

tiven Zwängen zu befreien. Es findet eine Vereinnahmung statt, die zwischen Abwehr

und Faszination changiert. Diese äußert sich auch in der Bezugnahme und Verwerfung

auf die im gesellschaftlichen Diskurs inhärenten Figuren, indem positiv konnotierte

Bilder aufgerufen werden, um sich gegen die ›anderen‹ abzugrenzen – auch um auf-

zuzeigen: Wir sind nicht die öffentlich-medial geächtete Figur der:des ›Illegalen‹. Das

Sprechen ist jedoch auch durch die emotionale Dimension der Scham von der Diskre-

panz geprägt, einerseits gar nicht darüber reden zu wollen, weil es etwas Unangeneh-

mes berührt, und andererseits aber das Bedürfnis zu haben, sich verständlich machen

zu wollen, sprechen zu müssen.

Nara: »[U]nd dann,wenn ich unbefristet habe, so,wenn ichmit Ausbildung fertig bin, dann bin

ich so puh! Jetzt kann ich ausatmen, dann kann ich sagen, jetzt schäme ich mich vor nieman-

den!«

Gleichzeitig fehlen immer wieder die Worte, um ein tatsächliches Verstehen und da-

mit Verständlich-Machen abzusichern. Darin spiegelt sich die Macht des dominanten

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021 - am 14.02.2026, 12:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Resümee 255

Diskurses, oder um es mit Steyerl (2016: 12) zu formulieren: »Die Ordnung der Dis-

kurse erlaubt die Artikulation bestimmter Sachverhalte nicht, da sie selbst auf diesem

Schweigen beruht.«

Ich: »Ja, aber es tut mir sehr leid, dass … dass es keine Möglichkeiten gibt für euch, weil … ja. Es

tut mir sehr leid.«

Fernando: »[…] Sie haben jetzt dieMöglichkeit gehabt, uns kennenzulernen.Aberwenn dasGe-

setz es nicht zulässt und Sie eine Entscheidung fällen müssen, werden Sie sehr wahrscheinlich

sagen: ›Es tut mir sehr leid, aber ich kann nicht.‹ Warum?Weil das das Gesetz ist, nicht wahr?

Es gibt keinen anderenWeg.« 

Julia: »Das ist das Gesetz und es gibt kein anderes.«

Rosina: »Weil es gibt Gesetze ne.Und du könntest zumBeispiel viele Leute kennenlernen, die il-

legal sind, die deiner Meinung nach hier eigentlich bleiben dürften, aber du kannst ihnen nicht

helfen.«

Dem Bedürfnis, einem normativen Diskurs ein anderes Bild entgegenzuhalten, steht

jedoch die Resignation gegenüber, dass genau das nichtmöglich ist, dass das Gesetz im-

mer wieder für die Verschiebung hin zu einer kriminalisierten Handlung sorgen wird.

Zusammenfassend möchte ich das Nicht-Sprechen und das Schweigen als wieder-

kehrende Struktur auf drei Ebenen verorten, welche nicht trennscharf voneinander ab-

zugrenzen sind, sondern übereinanderlagern und ineinandergreifen. Die erste Ebe-

ne zeigt den performativ-dialogischen Aushandlungsprozess: Da ist das Schweigen in

Gesprächssituationen, Momente, in denen die Sprache versagt, Gesprächsfäden abge-

brochen werden. Es sind erzählerische Leerstellen, welche dialogisch-performativ re-

produziert werden und welche ich anhand meiner Gespräche mit Miguel und Phileas

herausgearbeitet habe. Dem Lachen, dem Schweigen und dem Nicht-Sprechen zuzu-

hören, differenziert die Fokuslenkung auf Redeanteile aus und erweitert diese um zu-

sätzliche Sinndimensionen.Die zweite Ebenemarkiert das Sprachliche, die Sprechakte:

Dem Schweigen zuzuhören, zeigt zudem eine dem Feld inhärente Struktur auf, welche

das Sprechen über aufenthaltsrechtliche Illegalität mit dem Nicht-Sprechen verknüpft.

Da ist der gesellschaftliche Druck der Tabuisierung, welcher ein Schweigen abverlangt,

um sich nicht in Gefahr zu bringen. Da ist die Thematisierung der Sprachlosigkeit an

sich, es selbst nicht formulieren zu können, sich nicht verständlich machen zu können,

weil das Sprechen darüber durch ideologische Diskurse unterschiedlich vereinnahmt

wird. Die dritte Ebene macht den inneren Aushandlungsprozess auf persönlicher Ebe-

ne sichtbar: Die emotionale Dimension von Scham macht das Sprechen darüber unan-

genehm und steht dem persönlichen Bedürfnis gegenüber, aber genau das zu tun und

dabei vor allem verstanden zu werden. Das Sprechen darüber kann erleichternd sein und

zeigt gleichzeitig die dahinterliegende Resignation auf. Ich möchte damit nicht meine

Position der Forscherin überhöhen und zeigen, dass die Gespräche mit mir einen be-

freienden oder gar therapeutischen Effekt erzielt haben. Vielmehr möchte ich deutlich

machen, wie sehr das abverlangte Schweigen auf dem Sprechen lastet. Ein Gesprächs-

angebot anzunehmen, kann als ein Versuch gelesen werden, genau das zu probieren,

darüber zu sprechen und der eigenen Sprachlosigkeit zu entkommen.

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021 - am 14.02.2026, 12:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Aufenthaltsrechtliche Illegalität erzählen

Aber kann das Sprechen darüber gelingen? Hier verbildlicht sich in gewisser Wei-

se die Krux, dass sowohl Erzähltraditionen als auch Deutungsmuster, die im biografi-

schen Erzählen aufgerufen werden, nicht aus dem ›luftleeren Raum‹ gegriffen sind. Sie

lassen sich nicht vom Sprachraum des dominanten Diskurses trennen. Das bedeutet,

dass sich in der Erzählung wiederum eine innerhalb einer kulturellen Matrix präsente

›Normalitätskonstruktion‹ spiegelt (vgl. Lutz 2010: 122). Aber die Verschiebung hin zu

dem, was nicht in Sprache gefasst werden kann, kann zumindest, wenn auch leise und

bruchstückhaft, latente Deutungsebenen freilegen, welche quer zum normativen Dis-

kurs liegen. So sieht Steyerl (2016: 16) gerade hierin das Vermächtnis von Spivaks Essay

Can the Subaltern Speak?, welches nicht darin bestehe, »das autistische ›Für-sich-selbst-

Sprechen‹ der einzelnen Subjekte zu verstärken, sondern vielmehr darin, ihr gemein-

sames Schweigen zu hören«.

3. Positionieren auf der (Un-)Sichtbarkeitsachse

In Kapitel II. 2.2 der theoretischen Spurenlegung habe ich neben der im hierarchi-

schen Mobilitätskontinuum angesiedelten Typen des ›Touristen‹ und ›Vagabunden‹ das

›Gespenst‹ als ihr ›unsichtbares‹ Gegenstück herausgearbeitet. Genau hier verläuft die

(Un-)Sichtbarkeitsachse, die in öffentlich-medialen, politischen wie auch sozialwissen-

schaftlichen Diskursen eine Unsichtbarkeit erzeugt, die es aufzudecken gilt (vgl. Kapi-

tel II. 3). Im Folgenden spüre ich dem Aufscheinen dieser (Un-)Sichtbarkeitsachse nach,

um ihr Hineinreichen und Wirken in der Interviewbegegnung herauszuarbeiten.

Die Metapher des ›Gespensts‹ tritt nur in einem Gespräch explizit in Erscheinung:

Fernando: »Auch, weil das so ein Thema ist, von dem niemand spricht. Ein Thema, dass … wir

sind Gespenster. Hier sind wir Gespenster.«

Fernando verknüpft das ›Gespenstische‹ mit der Unmöglichkeit des Sprechens. Das ist

interessant, weil er dadurch auch deutlich macht, dass die Unsichtbarkeit nicht beim

Individuum liegt, sondern auf der Sprache lastet. Es sind die Sprache und das Spre-

chen, welche verheimlicht werden müssen:

Fernando: »Es sindGespenster unddas ist ein Thema,das niemandweitersagt,weil es so sensibel

ist.«

Während sich also der öffentlich-mediale Blick bemüht, das ›Gespenstische‹ bei der

Grenzfigur zu verorten, stabilisieren Ansätze wie die Autonomie derMigration das Nar-

rativ der Nicht-Kontrollierbarkeit der Migration und sehen in der klandestinen Mobi-

lität und Grenzüberschreitung häufig einen politischen Akt begründet (vgl. Kapitel II.

1.2.2). Der Nexus ›heimlich–unheimlich‹ durchzieht die Diskurse und mobilisiert Ab-

wehr auf der einen und Faszination auf der anderen Seite: »Ein Gespenst geht um in

der Welt, und sein Name ist Migration« (Hardt/Negri 2003: 225). Die ›Gespenster‹ der

Mobilität verweisen nicht nur auf ihre Nicht-Fassbarkeit, ihre Nicht-Zuordenbarkeit,

sondern immer auch auf diesen Nexus, was so viel bedeutet wie: Hier gibt es ›Span-

nendes‹ zu entdecken (vgl. Kapitel II. 2.2). Fernando bringt mit seiner Verknüpfung

jedoch eine ganz andere Dimension zum Klingen: Das ›Gespenstische‹ ist gerade nicht

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021 - am 14.02.2026, 12:23:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460986-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

