
182

Kapitel 6 
Die digitale Welt und die mythische Welt

Durch die Begriffe Immersion und Netzwerk habe ich die doppelte Dy-
namik beschrieben, die in der symbolischen Form der digitalen Welt 
wirkt, eine Dynamik, die sich auch in den komplementären ästhetischen 
Tendenzen der Unmittelbarkeit (Metapher der Immersion und des im-
mersiven Subjekts) und der Hypermediation (Metapher des Netzwerks 
und des Nicht-Subjekts des Netzes) widerspiegelt. Indem ich Immersion 
und Netzwerk als operative Metaphern definiert habe, die die Formen 
repräsentieren, innerhalb derer sich die digitale Welt entfaltet, konnte ich 
die Positionierungen aufzeigen, die das Subjekt in dieser neuen und do-
minanten symbolischen Form einnimmt, und so auch die in ihr wirken-
den Formen von Macht und Kontrolle umreißen.

Gefangen zwischen der Immersivität des Gefühlsraums und der Dis-
kretisierung zum Nicht-Subjekt des Netzes gleicht das Subjekt der digi-
talen Welt nicht mehr dem modernen Subjekt, sondern zeigt Züge einer 
mythischen Subjektivität. Überhaupt weist die digitale Welt selbst Ge-
meinsamkeiten mit der mythischen Welt auf. Der erste Teil dieses Ka-
pitels wird zeigen, wie die Allgegenwart und Zentralität der ikonischen 
Dimension einen ersten und grundlegenden Berührungspunkt zwischen 
den beiden symbolischen Formen darstellt; die digitale Welt ist in der 
Tat, wie die mythische Welt, eine von Bildern durchdrungene Welt. Wie 
Andrea Pinotti vorschlägt, befinden wir uns in einer Ikonomie, in der 
»unser gemeinsames ökologisches Zuhause, der oikos, […] zunehmend 
vom eikon durchdrungen [wird], dem Bild«.1 Und genau diese Environ-
mentalität des Bildes rückt die magisch-mythische Ausdruckskraft in den 
Mittelpunkt der Erfahrung der digitalen Kultur.

Die ikonische, oder ikonomische, Dimension der digitalen Welt wird 
flankiert von den kontingenten und eigentümlichen technischen Bedin-
gungen, die sie zunehmend strukturieren und programmieren, und gera-
de in der Beziehung zwischen Maschine und Mensch zeigen sich weitere 
Ähnlichkeiten mit der mythischen Welt oder vielmehr die Entstehung ei-
nes Techno-Mythos, der das Subjekt und die digitale Kultur zunehmend 
in eine deterministische Atmosphäre einschließt.

1	  	Andrea Pinotti, »Riflesso di immersione«, in: Francesco Restuccia, Il con-
trattacco delle immagini. Tecnica, media e idolatria a partire da Vilèm Flus-
ser, Milano: Meltemi 2021, S. 10. Meine Übersetzung. Im Original: »La 
nostra casa ambientale comune, l’oikos, è sempre più permeata dall’eikon, 
dall’immagine«

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

6.1 Eine Rückkehr zum Mythos?

Die Vorstellung, dass sich mit dem Aufkommen der neuen Medien – Fo-
tografie, Video, Fernsehen, Internet usw. – das »Kräfteverhältnis« zwi-
schen Text und Bild, also zwischen literarischer und ikonischer Kultur, 
tiefgreifend verändert hat, ist inzwischen fast kanonisch. Das heißt, es 
besteht ein allgemeiner Konsens darüber, dass unsere Gegenwart nicht 
mehr als textuelle und literarische Kultur beschrieben werden kann, die 
vom Code der alphabetischen und linearen Schrift abhängt und untrenn-
bar mit dem logisch-wissenschaftlichen Denken verbunden ist, sondern 
dass vielmehr das Bild als dominanter und bestimmender Code zurück-
gekehrt ist. Die Massifizierung der Bildproduktionen und die daraus re-
sultierende Allgegenwart haben zu einer Verschiebung der Hierarchie 
zwischen Bild und Text, zwischen Oberfläche und Linearität geführt, 
wobei in der zeitgenössischen westlichen Kultur das Bild zum visuellen 
und ikonischen Code geworden ist, der neue epistemologische, kulturel-
le und narrative Formen informiert und hervorbringt. Genau diese Ver-
schiebung der Dominanz von der Sprache zum Bild wurde – wenn auch 
mit deutlich anderen Nuancen – im so genannten »iconic turn«2 und im 
»pictorial turn«3 thematisiert, die in den 1990er Jahren formuliert wur-
den und die neuen Untersuchungsfelder der Bildwissenschaft und der 
visual cultural studies begründeten. Was sich in diesen Wendungen ab-
zeichnet und herauskristallisiert, ist genau das Gefühl eines Epochen-
wechsels, der eine »Verwischung« von modernem Logozentrismus und 
der Ikonomie der digitalen Welt vornimmt. Die wachsende Relevanz des 
Bildes in der zeitgenössischen digitalen Kultur stellt jedoch keine Neuheit 
dar, sondern eher eine Rückkehr der Bilder als dominanter Code, wie es 
in der prä-textuellen Ära der Fall war.4 Mit dieser Rückkehr der Bilder 
ist die Idee einer eigentümlichen Rückkehr zum Mythischen und Magi-
schen als dem Bild inhärente Dimensionen verbunden: Das nicht-linea-
re prä-textuelle Denken ist ein Denken, das durch Bilder funktioniert – 
mündlich und visuell übermittelt – und daher ein Denken mit starken 
magisch-mythischen Zügen. Der erste Berührungspunkt zwischen der 
mythischen Welt und der digitalen Welt lässt sich daher vor allem vom 

2	  	Gottfried Boehm, »Die Wiederkehr der Bilder«, in: ders. (Hg.), Was ist ein 
Bild?, Mu ̈nchen 1994, S. 11–38.

3	  	William J.T. Mitchell, »Pictorial Turn. Eine Antwort«, in: Hans Belting 
(Hg.), Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Aufbruch, Mu ̈nchen 2007, 
S. 37–48.

4	  	Den Begriff des Codes habe ich von Vilém Flusser übernommen, der ihn wie 
folgt definiert: »ein regelmäßig geordnetes Zeichensystem.« Vilém Flusser, 
Für eine Philosophie der Fotografie, Göttingen: European Photography 
1994, S. 75.

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Blickwinkel der Codes, die eine Kultur prägen, her ausmachen, denn bei-
de sind mit der ikonischen Dimension und ihrer »ursprünglichen« Aus-
drucksfunktion verbunden.

Der Medientheoretiker Vilém Flusser spürt in einer Cassirer naheste-
henden Perspektive gerade im Bild oder, besser gesagt, in der Produk-
tion von Bildern die ursprüngliche »Strategie« des Menschen auf, sich 
eine Welt zurückzuholen, von der er entfremdet ist.5 Indem die Welt 
mit Bildern versehen wird, wird sie verständlich, bedeutungsvoll und 
auch konkret beherrschbar. Für Flusser stellt das Bild die zweidimen-
sionale Projektion der Welt auf eine Oberfläche dar, die schließlich die 
Welt wird:

Wir sind programmiert, an sie [die Bilder, Anm.d.Verf.] zu ›glauben‹, 
und das heißt, in den Bildern eben nicht Mediationen, sondern Abbil-
der zu sehen, als ob sie nicht von uns aus gegen die Welt, sondern von 
der Welt aus uns entgegen projiziert würden. Mit anderen Worten: Wir 
sind programmiert, nicht durch die Bilder die Welt zu sehen, sondern 
die Welt als einen Kontext von Bildern zu sehen.6

Das mythisch-magische Bewusstsein erkennt nicht die Distanz zwischen 
Bild und Objekt, zwischen Objekt und Symbol:

Für Menschen, welche sich der Konventionalität der Bildercodes nicht 
bewusst sind, ist die Welt nicht so strukturiert, als ob sie in Bildern 
dargestellt werden könnte, sondern sie ist tatsächlich in Bildern dar-
stellbar, und das heißt: sie ist szenisch. Sie können daher zwischen 
einer ›wirklichen‹ und einer ›imaginären‹ Welt nicht unterschneiden: 
die Bilderwelt ist für sie die wirkliche Welt, aus der zwei Dimensio-
nen abstrahiert wurden: sie ist die erstarrte Oberfläche (die ›Haut‹) 
der Wirklichkeit.7

Im mythischen Bewusstsein wirkt also das Symbolische in seiner Aus-
drucksfunktion, und das Bild ist die für diese Bewusstseinsform konge-
nialste Vermittlung zwischen dem Selbst und der Welt, eben weil in der 
Oberfläche des Bildes eine Einheit und Sinnfülle konvergiert, die es er-
laubt, die sonst fremd bliebende Einheit und Sinnfülle der Welt zu se-
hen. Die Ausdruckskraft der mythischen Welt ›programmiert‹ und ›wird 
programmiert‹ durch die Ausdruckskraft des Bildes: »Das ›Bild‹ stellt 
die ›Sache‹ nicht dar – es ist die Sache; es vertritt sie nicht nur, son-
dern es wirkt gleich ihr, so daß es sie in ihrer unmittelbaren Gegenwart 

5	  	»Der Mensch wird aus der ›Welt‹ verstoßen (Verfremdung I), versucht, den 
klaffenden Abgrund durch die Projektion von Bildern zu überbrücken, und 
dank des Feedback zwischen Existenz und Bild gewinnt er einen Stand-
punkt zur ›Welt‹ (magisches Bewußtsein)«. (Vilém Flusser, Kommunikolo-
gie, Frankfurt am Main: Fischer 2000, S. 107).

6	  	Flusser, Für eine Philosophie der Fotografie, S. 117. 
7	  	Flusser, Kommunikologie, S. 117.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

ersetzt«.8 Der funktionale Unterschied zwischen mythischem Bewusst-
sein und modernem Bewusstsein liegt gerade darin, dass die Welt nicht 
als Abstraktion verstanden wird, sondern als Konkretion zwischen ih-
ren konstituierenden Elementen, d.h. zwischen dem Selbst, den Ereig-
nissen und der Welt.9 Nach Cassirer gibt es in der symbolischen Form 
des Mythos keinen Abstand oder Unterschied zwischen der idealen und 
der realen Ebene.

Wenn die Linearität des geschriebenen Wortes zum vorherrschenden 
Code einer Kultur wird, kommt es zu jener Verschiebung vom »Grei-
fen« zum »Begreifen«, die das Einfügen eines idealen Keils zwischen das 
Selbst und die Welt mit sich bringt, sodass das Bild als Symbol oder Al-
legorie verstanden und somit entmythologisiert wird: »Es geht um ein 
Übersetzen von Vorstellungen in Begriffe, um ein ›Erklären‹ der Bilder, 
ein Zerfasern der Bildflächen, ein Reduzieren der Bilder auf die Eindi-
mensionalität der Zeile. Dank ihm entsteht das konzeptuelle Universum 
der Texte, der Rechnungen, der Erzählung und Erklärungen, welche als 
Projekte für nicht magisches Handeln dienen«.10

Für Flusser, der in den Anfängen der so genannten digitalen Revoluti-
on schrieb, vollzog sich ein solcher kultureller Wandel mit dem Aufkom-
men dessen, was er als »technische Bilder« bezeichnet: Bilder, die durch 
technische Apparate wie Fotografie, Video und digitale Abbildungen er-
zeugt werden.11 Die Massifizierung der technischen Bilder hat in der Tat 
zu einer Krise des textuellen Codes geführt: »Die Texte haben sich jüngst 
als unzugänglich erwiesen. Sie erlauben keine weiteren Bildvermittlun-
gen mehr, sie sind unanschaulich geworden. Und sie zerfallen zu Punkt-
elementen, welche gerafft werden müssen. Es ist die Stufe des Kalkulie-
rens und des Komputierens. Auf ihr stehen die technischen Bilder«.12 Die 

8	  	Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Form, Bd. II, S. 47.
9	  	»In diesem Zuge erweist sich das mythische Denken als ›konkretes‹ Den-

ken im eigentlichen Wortsinne: Was immer es ergreift, das erfährt selbst eine 
eigenartige Konkretion, es wächst miteinander zusammen.« (Cassirer, Die 
Philosophie der symbolischen Form, Bd. II, S. 77–78).

10	 	Vilém Flusser, Ins Universum der technischen Bilder, Göttingen: European 
Photography 1999, S. 13.

11	 	»Definitionsvorschlags für den Begriff ›Technobild‹: Technobilder sind Flä-
chen, die mit Symbolen bedeckt sind, welche Symbole linearer Text bedeu-
ten. [...] Aber da Technobilder, wie alle Bilder, Symbole sind, ist es für sie 
charakteristisch, Bedeutung zu besitzen, allerdings eine von allen anderen 
Bildern unterschiedene Bedeutung: Sie bedeuten nicht Szene, sondern Be-
griffe. Ontologisch stehen sie auf einer ganz anderen Stufe als alle anderen 
Bilder und haben eine ganz andere Genese als sie. Sie sind ein revolutionär 
neuer Code.« (Flusser, Kommunikologie, S. 139–140).

12	 	Flusser, Ins Universum der technischen Bilder, S. 11. Vgl. dazu: Flusser, 
Kommunikologie, S. 106–110.

EINE RÜCKKEHR ZUM MYTHOS?

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

zunehmende Dominanz bis hin zur heutigen Hegemonie der technischen 
Bilder bringt eine Revolution mit sich, im Sinne einer Kreisbewegung, die 
zu etwas Vorangegangenem (dem Bild) zurückkehrt, das dann allerdings 
Züge radikaler Neuheit und Differenz trägt: Technische Bilder bringen 
das Subjekt zurück in eine mythische Haltung gegenüber der Welt, aber 
ausgehend von anderen Prämissen, die vor allem technisch sind. In der 
symbolischen Form der digitalen Welt leben wir in Bilderwelten, die von 
Apparaten programmiert und produziert werden und die letztendlich ihr 
Subjekt produzieren und programmieren.

Flusser schreibt über die Beziehung zwischen dem Empfänger und 
dem Fernsehen und liefert damit eine nach wie vor hochaktuelle Analyse:

Sonach weiß er, daß zwischen Bedeutung und Bedeutetem ein kostspieli-
ger Prozeß liegt, der von jemandem bezahlt wird, und daß dieser Jemand 
ein Interesse daran haben muß, welche Botschaft als Endprodukt dieses 
Prozesses herauskommt. Der magische Charakter der Kiste läßt den Em-
fänger (sic!) dieses Wissen für den Augenblick des Empfangs vergessen. Er 
ließt die Botschaft der Kiste als direkte Vermittlung (»Medium«) zwischen 
sich und den Ereignissen in der Welt dort draußen. [...] Die Welt erscheint 
dem Empfänger durchs Fernsehen als eine Serie zum Teil für ihn verbor-
gener Imperative, also, laut Kelsen, »magisch-mythisch«. Nur liegen diese 
Imperative im Interesse der Besitzer des Fernsehsystems, nicht in irgend-
einer »Transzendenz«. Dies führt zur Verdinglichung (»Reifikation«) und 
Verwerkzeugung (»Instrumentalisierung«) des Empfängers, und dies ist 
im Grunde das Motiv aller Fernsehbotschaft.13

Die Aussetzung des Bewusstseins in Bezug auf die Produktion und die 
technische Vermittlung von Fernsehbildern findet auch angesichts der 
technischen Bilder statt, die unseren Alltag überschwemmen, angefan-
gen bei denen, die auf unseren Computer- und Handybildschirmen auf-
tauchen. Diese Aussetzung des Bewusstseins wird deswegen zu einem 
bewussten Ignorieren der Vermittlung, der Künstlichkeit und der Mo-
dellierbarkeit dieser Bilder, weil die digitale Welt die Nähe von, die Un-
mittelbarkeit zu und damit das Eintauchen in Bilder sucht, die so pro-
grammiert sind, dass sie als die Realität wahrgenommen werden. Wie 
im vierten Kapitel gezeigt, konstituiert sich ein wesentlicher Teil der di-
gitalen Welt um technische Bilder, die die Transparenz des mythischen 
Bildes und damit eine Rückkehr zu dessen Funktion und Ausdrucks-
weise anstreben. Im Gegensatz zu den von Flusser als traditionell de-
finierten Bildern hängt der unmittelbarer Zugriff dieser Bilder auf die 
Wirklichkeit jedoch nicht von der Koinzidenz zwischen Bild und Welt 
ab, wie beim mythischen Bewusstsein, sondern vom Bewusstsein einer 
technischen Vermittlung – etwa des Algorithmus –, der gerade weil er 
eine gewisse Autonomie gegenüber seinem menschlichen Programmierer 

13	 	Flusser, Medienkultur, S. 108–109.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

besitzt, die Welt außerhalb der begrenzten menschlichen Wahrnehmung 
und Vermittlung zu erfassen vermag. Während traditionelle Bilder »An-
schauungen von Gegenständen« sind, sind technische Bilder stattdes-
sen »Komputationen von Begriffen«.14 Sie versprechen, und in gewissem 
Maße gelingt es ihnen auch, das Reale »außerhalb« der menschlichen 
Wahrnehmung zu finden.

Die Mythizität der digitalen Welt steht in direktem Zusammenhang 
mit ihrer ikonischen Dimension, vor allem weil die Bilder selbst, natür-
lich auch die technischen Bilder, ihre Macht und Wirkungsmacht vor al-
lem in der Funktion des Ausdrucks und der Darstellung entfalten und 
damit eine wirkliche Verschiebung der Artikulationsbedingungen des 
Symbolischen bewirken. Die Aggressivität der Bilder zeigt sich – wie 
Flusser selbst andeutet – in ihrem Rückschlag15 auf den Menschen, der 
sie produziert und konsumiert: In ihrer expressiven und einnehmenden 
Kraft sind Bilder hochgradig emotional und bedeutungsvoll aufgeladen 
und binden uns daher mit hoher Intensität, aber geringerer Freiheit ein. 
Es gibt inzwischen unzählige Beispiele für die emotionale und anstecken-
de Kraft von Bildern in unserer digitalen Kultur: allen voran die Fähig-
keit von Bildern, Videos, Memes, Tiktoks usw., viral zu gehen und un-
abhängig sowohl von dem kulturellen Kontext, in dem sie produziert 
wurden, als auch von ihrem Inhalt, der so trivial sein kann wie ein neues 
Kosmetikprodukt, ein neuer Trend usw. oder kontrovers und politisch, 
hoch relevant zu werden. Und es ist sicherlich bezeichnend, dass ein we-
sentlicher Teil der dazu gehörigen Erfahrung darin besteht, sich selbst 
zu filmen, zu fotografieren, kurz, Beweise dafür zu produzieren und zu 
teilen, dass man beteiligt ist, dass man ein aktiver Teil der kulturellen 
Rückkopplungsschleife ist.16

14	 	Flusser, Ins Universum der technischen Bilder, S. 14.
15	 	Für eine Analyse der Art und Weise, wie Flusser den Rückschlag von Bil-

dern versteht und theoretisiert, siehe: Francesco Restuccia, Il contrattacco 
delle immagini. Tecnica, media e idolatria a partire da Vilém Flusser, Mila-
no: Meltemi 2021.

16	 	Eines der markantesten Beispiele der jüngeren Geschichte ist zweifellos die 
Erstürmung des Kapitols in Washington am 6. Januar 2021, die als die Ver-
wicklung und Inszenierung einer kollektiven Halluzination betrachtet werden 
kann, an der Millionen von Menschen teilnahmen und die gerade durch die 
Verwendung von Memes, Gifs, Videos usw. verbreitet wurde. Diese Inhalte 
reproduzierten und bestätigten in einer Schleife halluzinierter Referenzialität 
die Thesen und vor allem die Gefühle, die der Verschwörungstheorie (oder 
besser: den Theorien) zugrunde lagen, die um QAnon entstanden waren. Die 
Brutstätte vieler Memes und Inhalte, die die Themen der amerikanischen ex-
tremen Rechten mit der Welt der Verschwörungen verbinden, waren Image-
Board-Sites wie 4chan und 8chan. Auf diesen Sites entstand die als meme 
magic bekannte Vorstellung, dass bestimmte Memes die Macht haben, in der 

EINE RÜCKKEHR ZUM MYTHOS?

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

6.2 Die mythische Atmosphäre der digitalen Welt

So sehr technische Bilder die mythische Ausdruckskraft wieder auf die 
Bühne bringen mögen, die digitale Welt ist keine mythische Welt und das 
digitale Bewusstsein kein mythisches Bewusstsein. Die doppelte Dyna-
mik der digitalen Welt erfordert die Fähigkeit zur Immersion ebenso wie 
zur Abstraktion; technische Bilder können Unmittelbarkeit und Trans-
parenz ebenso anstreben wie Hyper-Mediation und Opazität. Die digi-
tale Welt bringt also eine Vielzahl von erkenntnistheoretischen und äs-
thetischen Bewegungen mit sich, die sich weder auf die mythische noch 
auf die moderne Lebensform reduzieren lassen; was sich vielmehr kon-
kretisiert, ist eine alternative symbolische Form, die bestimmte Katego-
rien und Merkmale der mythischen Welt in einen anderen und nie da-
gewesenen Möglichkeitshorizont holt. Die digitale Welt kann nicht im 
Sinne einer Rückkehr zum Mythischen beschrieben und darauf reduziert 
werden. Aber die Berührungspunkte zwischen den beiden symbolischen 
Formen sind zahlreich und vor allem bedeutsam. Auch wenn es sich um 
zwei unterschiedliche symbolische Formen handelt, die inkommensura-
bel sind, wohnt der digitalen Welt – unter den gegenwärtigen Bedingun-
gen – ein mythischer Zug inne bzw. eine mythische Atmosphäre.

Wie im ersten Kapitel erörtert, kann die mythische Welt nur als von je-
der Form der Teleologie und der evolutionären Position losgelöst verstan-
den werden. Der Mythos stellt keine primitive Form dar, weder in chro-
nologischer noch in kognitiver Hinsicht, sondern eine, die sich von der 
symbolischen Form des logisch-wissenschaftlichen Denkens unterscheidet 
und unabhängig ist. Zugleich stellt er auch nicht die Negation der moder-
nen Rationalität als naive und unreife Rationalität oder ›dämonische‹ Irra-
tionalität dar. Wie Blumenberg zeigt, wurde der Mythos im Wesentlichen 
innerhalb der »antithetischen metaphorischen Kategorien« von Terror 
und Poesie verstanden, d.h. »als reiner Ausdruck der Passivität dämoni-
scher Gebanntheit oder als imaginative Ausschweifung anthropomor-
pher Aneignung der Welt und theomorpher Steigerung des Menschen«.17 
Doch beide Kategorien tragen in ihrer Auseinandersetzung mit dem My-
thos insofern eine Bringschuld, als sie ihn als archaische, dämonische oder 

realen Welt Wirklichkeit zu werden. Die meme magic ist ein aktuelles Beispiel 
für eine sehr populäre und zeitgenössische Art von Bildern (außerhalb eines 
direkt religiösen oder spirituellen Kontextes), die auf eine expressive und ma-
gische Dimension zurückgreifen, in der das Bild, das vom eikon zum eidolon 
wird, einen direkten und konkreten Einfluss auf die Realität hat – mit der da-
raus resultierenden Fähigkeit und Macht, sie zu verändern und zu kontrollie-
ren. (Vgl dazu: https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic).

17	 	Hans Blumenberg, »Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des My-
thos«, in: Manfred Fuhrmann (Hg.), Terror und Spiel. Probleme der My-
thenrezeption, München: Wilhelm Fink Verlag 1971, S. 13.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic
https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://knowyourmeme.com/memes/meme-magic


189

poetische Form begreifen, die es entweder durch rationale Klarheit he-
roisch zu besiegen oder zu ästhetisieren gilt: So oder so muss das Wech-
selspiel von Chaos und Phantasie unter die Ägide der Vernunft gebracht 
werden. Die Denkrichtung, die von Cassirer (und vor ihm in nuce Schel-
ling) zu Blumenberg und Flusser führt, erkennt dagegen im Mythos eine 
alternative Existenzform (und damit auch Denkform) zur modernen, der 
eine eigene Vernunft und eigene Kategorien zugestanden werden müssen.

Diese kurze Vorbemerkung soll noch einmal unterstreichen, dass die 
mythische Atmosphäre der digitalen Welt nicht dazu dient, eine Rück-
kehr des Irrationalen oder des naiven und magischen Glaubens an die 
(zeitgenössischen) Technologien zu demonstrieren, auch wenn die Ver-
marktung neuer technologischer Produkte oft auf diese magische und 
erstaunliche Dimension hinweist. Vielmehr geht es um die weitaus rele-
vantere Tatsache, dass in der digitalen Welt mit einer Form von Rationa-
lität und Subjektivität operiert wird, die einige entscheidende Züge gera-
de der mythischen Rationalität und Subjektivität entlehnt.

Erzeugt wird die mythische Atmosphäre von Immersion und Netz-
werk, verstanden als operative Metaphern der digitalen Welt. Sie schaf-
fen einen neuen Horizont der Verständlichkeit und Erfahrbarkeit der 
Welt für das digitale Subjekt: In den Gefühlsraum eingetaucht zu sein 
und gleichzeitig anonymer Knoten des Netzwerks zu sein, bewirkt für 
das Subjekt eine Veränderung der Position gegenüber dem Realen, das 
es bewohnt und von dem es immer weniger glaubt, es kontrollieren, be-
einflussen und verstehen zu können. Im Gegensatz zur Metapher der 
Welt als Buch, die die Möglichkeit ihrer Lesbarkeit und damit ihres Ver-
stehens, wenn nicht gar ihrer Beherrschung einschließt, lassen die Meta-
phern der Immersion und des Netzwerks keinen Subjekt-Helden zu, der 
das Objekt »Welt« rational entschlüsselt, sondern nur ein verflüssigtes 
Subjekt, das nur noch in Beziehung, in Relation existiert: als ein affektiv 
in den Gefühlsraum involviertes Subjekt oder als ein Knoten (node), der, 
um zu existieren, um im Netzwerk zu sein, zumindest eine Kante (edge), 
eine Beziehung zu einem anderen Knoten haben muss.18

18	 	 In diesem Zusammenhang ist es sicherlich wichtig festzustellen, dass die Re-
lationalität und Situiertheit des Subjekts mitunter die wichtigsten »Entde-
ckungen« der feministischen und dekolonialen Kritik gegenüber der moder-
nen Idee des universellen Subjekts darstellen und somit auch das Potenzial 
für Widerstand und Kritik an dieser Eigenschaft des digitalen Subjekts auf-
zeigen. Gleichzeitig basiert, wie Pellizzoni in Ontological Politics in a Dis-
posable World feststellt, auch das neoliberale Subjekt genau auf der Idee der 
Fluidität und Relationalität, sodass eine ungewollte Komplizenschaft zwi-
schen sozialen Theorien (ontological turns) und neoliberaler Ausbeutungs-
politik aufgezeigt werden kann. Vgl. Luigi Pellizzoni, Ontological Politics 
in a Disposable World. The New Mastery of Nature, Farnham-Burligton: 
Ashgate 2015.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Die Technik des digitalen Mythos

Wie im vierten Kapitel definiert, ist der Gefühlsraum derjenige Raum, 
der das digitale Subjekt moduliert und es in seine eigene Realität ein-
schließt; er wird technisch und symbolisch durch die immersiven Logi-
ken produziert, die digitalen Formen von Macht und Gouvernementali-
tät ebenso innewohnen wie den computationalen Technologien, die in 
diesen Formen entwickelt und gefördert werden. Die Vereinnahmung 
des Subjekts durch den Gefühlsraum erweist sich als totalisierend, weil 
sie auf die Prozesshaftigkeit des digitalen Subjekts selbst und – Mühl-
hofs Argumenten folgend – auf seine Fähigkeit, affizieren und affiziert zu 
werden, einwirkt. Die durch die Datafizierung erst denk- und realisierba-
re technische Möglichkeit, die unbewussten und bewussten Spuren, die 
das Subjekt in direkter oder indirekter Beziehung zum digitalen Raum 
hinterlässt, zu sammeln, zu analysieren und zu verwerten, stellt den ent-
scheidenden – theoretischen, ethischen und pragmatischen – Punkt dar, 
um den sich die Möglichkeiten und Potenziale des Verhältnisses von 
Mensch und Maschine drehen, sowie – unter den heutigen Bedingungen 
– den Dreh- und Angelpunkt einer mythischen Technik, das heißt einer 
Technologie, die eine mythische Atmosphäre erzeugt.

Die exponentielle Zunahme von Daten, die sich aus den immer tief-
ergehenden und sich stets erweiternden Möglichkeiten ihrer Erfassung 
ergibt (z.B. Selbst-Tracking, Smartphones, Smartwatches, smart ob-
ject usw.), hat zwei komplementäre Konsequenzen: Die erste ist die 
zunehmende Unmöglichkeit für den Menschen, die immer autonomer 
werdenden algorithmischen Prozesse zu kontrollieren und nachzuvoll-
ziehen: »Auf diese Weise formiert sich die bereits angesprochene Paral-
lelwelt der (algorithmischen) Maschinen als performative Infrastruktur 
mit eigener, autooperativer Handlungsmächtigkeit«.19 Die zweite be-
trifft den zunehmenden emotionalen und kognitiven Einfluss, den diese 
Infrastruktur auf den Menschen ausüben kann, denn je mehr die Pro-
zesshaftigkeit und Technizität dieser Infrastruktur hinter der Intuitivi-
tät und Natürlichkeit der Interfaces verschwindet, desto mehr hört die 
Beziehung zwischen Mensch und Maschine auf, operativ zu sein, und 
wird emotional und affektiv.20 Während der erste Punkt deutlich auf die 

19	 	Gabriele Gramelsberger, Philosophie des Digitalen, S. 176.
20	 	 In diesem Sinne ist die japanische Techno-Animisten-Kultur sicherlich von 

Bedeutung. Darüber hinaus untersuchen neuere Studien und Forschungs- 
und Designbereiche das Potenzial einer animistischen Beziehung zu Com-
putertechnologien, insbesondere zu intelligenten Objekten. Vgl dazu: Jelte 
Timmer, »Techno-Animism – When Technology Talks Back«, in: Liisa Jans-
sens (Hg.), The Art of Ethics in the Information Society, Amsterdam: Ams-
terdam University Press 2016, S. 132–137; Betti Marenko/Philipp van Al-
len, »Animistic design: »how to reimagine digital interaction between the 

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

Inhumanität des Netzes verweist, ist der zweite Punkt stattdessen in Be-
zug auf den immersiven Kontext des Gefühlsraums zu analysieren, weil 
er eine weitere und grundlegende Facette hinzufügt, nämlich die Fein-
heit, mit der die computationalen Technologien durch die Stimulierung 
der Affektivität des Subjekts eine Beziehung zwischen Ich und Welt im 
Verhältnis von Ich und Du, nicht Ich und Es, herstellen. Nudging, die 
Personalisierung von Inhalten auf Plattformen, Kaufempfehlungen auf 
Amazon, rating, gamification, Vorschläge über Musik ebenso wie über 
Menschen, mit denen man neue soziale Kontakte knüpfen kann, sind 
nur einige der möglichen Beispiele für die Art und Weise, wie Algorith-
men uns einen digitalen Raum präsentieren, der uns – oft buchstäblich 
– beim Namen nennt.21

In ihrer immersiven Dynamik konstituiert die digitale Welt Umgebun-
gen, die direkt zum Subjekt sprechen und es ebenso stimulieren, aktivie-
ren und verführen wie betäuben und kontrollieren sollen. Ähnlich wie 
in der mythischen Welt steht alles in direkter Beziehung zum Ich, alles 
ist von den Wünschen und Impulsen des Subjekts gefärbt, weil der Ge-
fühlsraum für es moduliert und personalisiert ist:

What appears on the screen of our computer or smartphone, or what 
our personal assistant tells us, instead, is different from what anyone 
else receives. We are addressed by name and informed about restaurants 
and happenings in our surroundings, or about sporting events that may 
interest us; we are notified of our appointments, of traffic conditions on 
the routes we take, or of birthdays of friends and relatives; we receive 
music playlists and movie suggestions matching our tastes. We come to 
know what happens in the world through the tailored format of our 
news feed, and when we look for information, Google presents us with 
results especially selected for us – as well as with a multitude of com-
mercial ads that are supposed to specifically meet our wishes.22

Und doch korrespondiert diese Ich-Interpellation des in den Gefühls-
raum eingetauchten Subjekts mit der gleichzeitigen Gleichgültigkeit der 
algorithmischen Infrastruktur des Netzes ihm gegenüber: Die im Ge-
fühlsraum eingesetzte Hyper-Subjektivität und Emotionalität ist das Er-
gebnis der Veredelung von Algorithmen und computationaler Prozesse, 

human and the nonhuman««, Digital Creativity (2016/ 27:1), S. 52–70; 
Victor J. Krebs, »Digital Animism: Towards a New Materialism«, Religions 
(2023/14), S. 264. 

21	 	Die Bedeutung des »Du« im Marketing rund um Computer und Internet 
war der Grund, warum das Time Magazine dieses »You«, das uns sowohl 
anspricht als auch anonymisiert, zur Person des Jahres 2006 ernannte. Vgl 
dazu: https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year).

22	 	Elena Esposito, Artificial Communication. How Algorithms Produce Social 
Intelligence, Cambridge - London: The MIT Press 2022, S. 47.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)
https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/You_(Time_Person_of_the_Year)


192

die das Subjekt nicht verstehen oder berücksichtigen.23 Was am Subjekt 
wertvoll ist und belohnt wird, ist nicht seine individuelle Einzigartigkeit, 
sondern das, was es anderen ähnlich macht und damit innerhalb eines 
Gefühlsraums gruppierbar, definierbar und zuordenbar.24 Was ein Sub-
jekt einem anderen ähnlich macht, ist also viel wichtiger und vor allem 
wertvoller als das, was es einzigartig macht, ja die Kontingenz, die die 
Individualität mit sich bringt, muss minimiert werden, sie ist eine Ge-
genindikation des Subjekts, nicht einer seiner Vorzüge.25 Auch in die-
sem Sinne ähnelt das immersive Subjekt dem mythischen Subjekt, denn 
im Gefühlsraum ist das Subjekt, das Ich, völlig deckungsgleich und aus-
tauschbar mit seinem Handeln und mit den Spuren, die dieses Handeln 
in der digitalen Welt hinterlässt:

Hier liegt der Kern der magischen Weltsicht, die mit dieser Atmosphäre 
des Wirkens ganz gesättigt ist, ja die selbst nichts anderes als eine Über-
setzung und Umsetzung der Welt der subjektiven Affekte und Triebe in 
ein sinnlich-objektives Dasein ist. Die erste Kraft, mit der der Mensch 
sich als ein Eigenes und Selbständiges den Dingen gegenüberstellt, ist 
die Kraft des Wunsches.26

23	 	»Nothing is personal in these forms of personalization. Our identifications 
do not rely on our essential features or on the inherent characteristics by 
which we recognize ourselves. The focus shifts to our history of interac-
tions with the web, and to identifications that are rather »made for us« 
through statistical models based on sensors and on web use. Even if these 
digital identities start from the active behavior of users on the web, the role 
of their subjects ends up in a form of »interpassivity« in which individuals 
are »enacted« as »data doubles« they do not control. The resulting form of 
individuality is deeply different from the modern one in which everyone ac-
tively observes, tests, and recognizes his or her specificity: »on personalized 
platforms there are in fact no individuals, but only ways of seeing people as 
individuals.« Esposito, Artificial Communication, S. 60.

24	 	Chun hat das Konzept der Homophilie vorgeschlagen, um die Schließung 
von Nutzern in »Eko Kammers« und »Filter Blasen« zu beschreiben, eine 
Schließung, die letztendlich normative und disziplinarische Konsequenzen 
hat. Vgl dazu: Wendy H.K. Chun, »Queering Homophily. Muster der Netz-
werkanalyse«, Zeitschrift für Medienwissenschaften (2018/18), S. 131–148 
und Dies., Discriminating Data Correlation, Neighborhoods, and the New 
Politics of Recognition, Cambridge: MIT Press 2021. Zur Definition von 
Filterblasen: Eli Pariser, Filter Bubble; zur Definition von Eko Kammer: Ci-
nelli et al., The Echo Chambers Effect on Social Media. 

25	 	Für eine Analyse, wie die Kontingenz des Individuums durch computatio-
nale Prozesse eingeführt wird, siehe: Esposito, Artificial Communication, 
Kapitel 4; Yuk Hui, Recursivity and Contingency, London-New York: Row-
man & Littlefield 2019.

26	 	Cassirer, Die Philosophie der symbolischen Formen, Bd. II, S. 183.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

In diesem Sinne erhöht die Hyper-Individualisierung des Gefühlsraums 
nicht die Kontrolle des Subjekts über sein Reales, sondern im Gegenteil: 
gerade weil dieses Reale ihm ähnelt, kontrolliert es ihn schließlich. Ganz 
ähnlich gehen Hyper-Individualisierung und Personalisierung mit Ent-
Individualisierung und Ent-Personalisierung einher. Das Handeln des 
Subjekts im Gefühlsraum impliziert, dass das Subjekt durch den Ge-
fühlsraum gehandelt wird. 

Wie bereits geschrieben, wird durch die Autonomie der Algorithmen 
die Distanz zwischen dem Interface, dem für den Nutzer Zugänglichen 
und Interaktionsfähigen, und dem Subface,27 das stattdessen aufgrund 
seiner technischen, aber auch kognitiven Unzugänglichkeit dem Nutzer 
verborgen bleibt, zunehmend unüberbrückbar und immer weniger the-
matisiert.

Die technische und materielle Komplexität der computationalen Pro-
zesse verschwindet nicht nur hinter den glatten Oberflächen der Bild-
schirme und den naturalisierten Interaktionen, die wir mit den Geräten 
haben (z.B. Sprachsteuerung), sondern sie wird durch das Versinken hin-
ter dem Interface zum »Verborgenen« in unserer alltäglichen Beziehung 
zur Maschine. In dieser Dynamik ihres Versteckens verlässt der techni-
schen Komplexität die Sphäre des »Manövrierbaren« und Denkbaren 
für die absolute Mehrheit der Subjekte. In diesem Sinne hat eine »Ver-
bergung« der technischen Dimension in der Erfahrung des Nutzers statt-
gefunden, die sowohl konkret und operativ – man muss z.B. keine Com-
puterkenntnisse haben, um digitale Geräte nutzen zu können – als auch 
ideal ist. Die Abschaffung der technischen Dimension in unserer Bezie-
hung zu ihr und in unserem Umgang mit ihr fällt mit einer Abschaffung 
des Menschen aus dem Funktionshorizont der Maschine zusammen:

Dies ist der Fall, wenn das Digitale phänomenologisch – also aus der 
Perspektive des Menschen betrachtet – unterschwellig respektive latent 
wird oder durch die Autonomie der (unzugänglichen) autooperativen 
Gegebenheit ganz aus unserem Gesichtskreis entschwindet. In anderen 
Worten: War die bildgewaltige Teletechnologie des 20. Jahrhunderts 
eher phänomenologisch-anthropozentrisch orientiert, so löst sich diese 
Orientierung in Richtung einer abgeschlossenen Parallelwelt der Ma-
schinen auf. Die Kontrolle dieser Parallelwelt wird ebenfalls zunehmend 
an intelligente Algorithmen delegiert, ohne uns – und das ist entschei-
dend – aus der digitalen Wirklichkeit zu entkoppeln.28

27	 	Vgl. Frieder Nake, Surface, Interface, Subface: Three Cases of Interaction 
and One Concept, in: Uwe Seifert et al. (Hg.), Paradoxes of Interactivity: 
Perspectives for Media Theory, Human-Computer Interaction, and Artistic 
Investigations, Bielefeld: Transcript Verlag 2008, S. 92–109.

28	 	Gramelsberger, Philosophie des Digitalen, S. 179.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

Diese phänomenologische Entfernung und das Auftauchen einer paralle-
len algorithmischen Welt erzeugen und stimulieren eine mythische Atmo-
sphäre, in der der Algorithmus zunehmend zum absolut Anderen wird, 
das ebenso gefürchtet wie verehrt werden muss. In diesem Zusammen-
hang ist es interessant, die programmatische Art und Weise zu beobach-
ten, in der Begriffe aus dem semantischen Feld des Magischen und Über-
natürlichen in die Erzählung über Algorithmen und künstliche Intelligenz 
eingegangen sind. Der Diskurs um hochaktuelle Themen wie den Einsatz 
von maschinellem Lernen und künstlicher Intelligenz, LLMs usw. ist zu-
tiefst von einem Narrativ geprägt, das einerseits Technologien anthropo-
morphisiert, indem es beispielsweise hinter jedem technischen Fortschritt 
die Entstehung von Bewusstsein sucht, und sie andererseits entfremdet, 
d.h. zunehmend der menschlichen Kontrolle und Verantwortung entzieht. 
Auf diese Weise wird der technische Diskurs zu einem mythischen Dis-
kurs, der die hegemonialen Kontroll- und Entwicklungsrichtungen der 
gegenwärtigen Technologien festigt und unterstützt und die materielle 
und ideelle Möglichkeit, andere Technologien und andere Beziehungsfor-
men zu denken und zu programmieren, zunehmend aushöhlt.

Wir stehen vor einem neuen Moment dessen, was Cassirer mit gro-
ßer Klarheit als »technique of mythical thought« bezeichnet hat. Cassi-
rer weiter: »myths were invented and manufactured in the same sense 
and according to the same methods as machine guns or airplanes. And 
they were used for the same purpose, for internal and external warfa-
re«.29 Zum modernen Politiker à la Trump gesellt sich nun der Techno-
logie-Guru à la Musk: »He had to be a homo magus and a homo faber 
at the same time. He was the spokesman for and the priest of a new and 
entirely irrational and mysterious religion. But if he and his collabora-
tors had to defend and propagate this irrational religion, they were by 
no means irrational«.30 Der technisierte Mythos unserer Zeit bringt neue 
Zauberer und vates publici hervor, die zugleich Träger der technologi-
schen Revolution sowie ihrer unvermeidlichen und überlegenen Ratio-
nalität sind. Der heilige Terror gegenüber den Technologien, die sie selbst 
entwickeln, finanzieren und implementieren, ist eines der Symptome der 
zeitgenössischen mythischen Denktechnik.31 Die techno-mythische Vi-
sion der digitalen Welt ist jedoch um zwei zentrale und miteinander 

29	 	Cassirer, »The Technique of our Modern Political Myths«, S. 253.
30	 	Ebd.
31	 	Ein gutes Beispiel dafür ist der offene Brief des Future of Life Institute vom 

März 2023, in dem eine mindestens sechsmonatige Denkpause in Bezug 
auf die Entwicklung von KI-Systemen in Verbindung mit LLMs (GPT-4) ge-
fordert wird: https://futureofife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/. 
Ein weiteres Beispiel ist der Diskurs über die Singularität, vgl. dazu: Nick 
Bostrom, Superintelligence: Paths, Dangers, Strategies, Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2016.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/


195

verbundene zeitgenössische Ambitionen herum gefestigt: die totale Da-
tafizierung und Digitalisierung der Realität und die Notwendigkeit der 
Vorhersage als Regierungstechnik.

Wie Florian Püschel in »Big Data und die Rückkehr des Positivismus« 
vorschlägt, bringt der technologische Prozess der Datafizierung der Re-
alität, d.h. die Sammlung und Analyse von Daten, die Annahmen und 
Programme der positivistischen Philosophie wieder in Schwung und in 
die Aktualität zurück; vor allem betrifft das die Vorstellung, dass nur das 
Quantifizierbare verifizierbar und daher wissbar ist, und zwar mittels 
der konsequenten Formulierung eines reduktionistischen Programms, 
das jeden Bereich des Wissens auf die axiomatische Strenge der Physik 
bringt.32 Eine ähnliche Reduktion strebt auch der Datenpositivismus an, 
der die Komplexität der Wirklichkeit in den Operationen des Sammelns, 
Analysierens und Verarbeitens von Daten vereinheitlichen will, um da-
raus Informationen und Erkenntnisse über alle möglichen Aspekte der 
Welt abzuleiten: Das Projekt der Vereinheitlichung des Wissens über die 
Welt wird automatisiert und an Prozesse wie Mustererkennung, statis-
tische Modellierung, Data Mining, Wissensentdeckung, prädiktive Ana-
lytik, Data Science, adaptive Systeme usw. delegiert, die dank der immer 
größeren Datenmenge und der immer höheren Prozessierungsgeschwin-
digkeit dieser Daten auch immer besser funktionieren. Die hegemoniale 
und positive Form des Wissens wird so zu einem stochastischen und prä-
diktiven Wissen über das Quantifizierbare: Die Daten sind jedoch nicht 
Objekte für den Menschen, sondern Zeichen für die Maschine, sodass 
wir von der Lesbarkeit der Welt für den Menschen zur Lesbarkeit der 
Welt durch die Maschine übergehen.33 Die epistemische Annahme lautet 
in diesem Kontext wie folgt: »that the more data we have, the more we 
can learn. No data? Nothing to learn. Big data? Lots to learn«.34 So ist 

32	 	Florian Püschel, »Big Data und die Rückkehr des Positivismus. Zum gesell-
schaftlichen Umgang mit Daten«, Mediale Kontrolle unter Beobachtung. 
Datenkritik, Jg. 3 (2014/1), S. 1–23.

33	 	Über den Begriff der Maschinelesbarkeit: Gramerlsberger, Philosophie des 
Digitalen; dies., »Phänomenologisch-anthropologische Grundprobleme des 
Digitalen. Eine philosophische Analyse der Maschinenlesbarkeit«, in: Sybil-
le Krämer/Jörg Nöller (Hg.), Was ist digitale Philosophie. Phänomene, For-
men und Methode, Paderborn: Brill-Mentis 2024, S. 31–47; Sybille Krämer, 
»Von der ›Lesbarkeit der Welt› (Blumenberg) zur ›Maschinenlesbarkeit der 
Datenkorpora‹. Sind die Digital Humanities genuiner Teil der Geisteswis-
senschaften?«, in: Tobias Holischka et al. (Hg.), Digitalisierung als Trans-
formation? Perspektiven aus Ethik, Philosophie und Theologie, Stuttgart: 
J.B. Metzler 2022, S. 45–64.

34	 	Pedro Domingos, The Master Algorithm. How the Quest for the Ultimate 
Learning Machine Will Remake Our World, New York: Basic Books 2015, 
S. 7.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

es zu einer wahren – technologischen, wirtschaftlichen und politischen 
– Agenda unserer Zeit geworden, den Master-Algorithmus zu schreiben, 
der in der Lage ist, alles zu erklären, weil er die (quantifizierte) Gesamt-
heit der Realität verarbeitet: »What we really want is a single algorithm 
combining the key features of all of them: the ultimate master algorithm. 
For some this is an unattainable dream, but for many of us in machine 
learning, it’s what puts a twinkle in our eye and keeps us working late 
into the night. If it exists, the Master Algorithm can derive all knowledge 
in the world – past, present, and future – from data«.35 Der »eschatolo-
gische Traum« vom Master-Algorithmus geht von einer absoluten Über-
einstimmung zwischen den Daten, die über die Welt gesammelt werden, 
und der Welt selbst aus. Wenn diese Übereinstimmung des Quantifizier-
baren mit dem Existierenden und Wissbaren das reduktionistische Pro-
jekt des Positivismus wieder in Gang bringt, bedeutet dies jedoch auch 
den Zusammenbruch der Distanz zwischen dem Bild-der-Welt und der 
Welt, der für die expressive Artikulation der mythischen Welt typisch 
ist: Wenn es in der mythischen Vision keinen Unterschied zwischen dem 
Bild und der Welt gibt, gibt es in der techno-mythischen Vision der digi-
talen Welt zumindest operativ keinen Unterschied zwischen den Daten 
und der Welt. Es ist diese techno-mythische Instanz, die den Diskurs über 
und die Entwicklung von computationalen Technologien produziert und 
programmiert, welche gleichzeitig sowohl die mythische Atmosphäre als 
auch den positivistischen Rationalismus der digitalen Welt prägen:

35	 	Domingos, The Master Algorithm, S. xvii–xviii. Domingos’ Buch ist ein 
perfektes Beispiel für die bereits erwähnte Technik und Technisierung 
des mythischen Denkens: Die Sprache ist informell, scharfsinnig und vol-
ler Metaphern aus dem semantischen Bereich der Magie und des Myth-
ischen, gleichzeitig ist es ein Buch, das sowohl ein Publikum von Techni-
kern und Programmierern als auch ein allgemeineres Publikum ansprechen 
will. Darüber hinaus ist es von einiger Bedeutung, dass das Buch zu einem 
Bestseller wurde, nachdem Bill Gates es zusammen mit Nick Bostroms Buch 
Superintelligence als unverzichtbare Lektüre für das Verständnis der KI und 
der damit verbundenen Herausforderungen empfohlen hatte und nach-
dem es in der Bibliothek von Xi Jinping, dem Präsidenten Chinas, entdeckt 
worden war. Das Interesse und die Begeisterung zweier äußerst einflussreich-
er und mächtiger Persönlichkeiten für Domingos’ Buch ist ein Hinweise auf 
die Konvergenz des Techno-Mythos mit privaten und staatlichen Formen 
der Kontrolle und Macht. Vgl: Thu-Huong Ha, »Bill Gates says these are 
the two books we should all read to understand AI«, qz.com 03.06.2016: 
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-
all-read-to-understand-ai; Zheping Huang, »These are the two books 
that are helping Xi Jinping understand AI«, qz.com 03.01.2018: http://
qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-
helping-chinas-xi-jinping-understand-ai.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/698334/bill-gates-says-these-are-the-two-books-we-should-all-read-to-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai
https://qz.com/1170185/the-master-algorithm-and-augmented-the-two-books-helping-chinas-xi-jinping-understand-ai


197

Like a magic forest, your surroundings – virtual today, physical tomor-
row – rearrange themselves as you move through them. The path you 
picked out between the trees and bushes grows into a road. Signs point-
ing the way spring up in the places where you got lost. These seeming-
ly magical technologies work because, at its core, machine learning is 
about prediction: predicting what we want, the results of our actions, 
how to achieve our goals, how the world will change.36

Die ars divinatoria ist der verfeinerte Ausdruck der in der mythischen 
Welt aktiven Logik einer Rationalität, die nach Korrelationen, Analogien 
und Zeichen in einer anderen Bedeutungsordnung sucht, einer Ordnung, 
die die Interpretation von Zeichen und nicht die Suche nach den ›objek-
tiven‹ Ursachen der Ereignisse belohnt. Wie in der mythischen Welt ist 
auch in der digitalen Welt die Vorhersage zu einer Notwendigkeit, wenn 
nicht gar zu einer Pflicht geworden. Vorausschauendes Denken ist eine 
entscheidende Fähigkeit unserer Zeit. In der digitalen Welt wird die ent-
scheidende Kunst der Weissagung nicht einem menschlichen Mitglied 
der Gesellschaft übertragen, sondern einem Algorithmus,37 der eine raf-
finierte und komplexe Arbeit der Vorhersage leistet:

These techniques, using statistical tools derived from probability cal-
culus, can be used for prediction, thereby contradicting the assumption 
of the open, unpredictable future. In ancient times the structure of the 
future appeared unknowable to humans but not to the gods; today the 
future appears to be unknowable to humans, yet should be accessible 
to algorithms.38

Die von den Algorithmen durchgeführte ars divinatoria ist nicht länger 
ein anthropologisches Instrument, sondern wird zur operativen und prä-
diktiven Fähigkeit der Maschine: Auf diese Weise erhält die algorithmi-
sche Vorhersage Objektivität und Neutralität oder zumindest die poten-
zielle Möglichkeit, zu einer Objektivität und Neutralität zu gelangen, 
die eben maschinell und nicht menschlich ist. Die – mythische – Ent-
fernung des Menschlichen, d.h. seiner Fehlbarkeit und Parteilichkeit, 
von der Maschine erzeugt jedoch die gefährliche Tendenz, sich selbst – 
sein eigenes Urteilsvermögen und seine eigene Einbildungskraft – von 

36	 	Domingos, The Master Algorithm, S. xv.
37	 	»Once upon a time we relied on shamans and soothsayers for this, but they 

were much too fallible. Science’s predictions are more trustworthy, but they 
are limited to what we can systematically observe and tractably model. Big 
data and machine learning greatly expand that scope. Some everyday things 
can be predicted by the unaided mind, from catching a ball to carrying on a 
conversation. Some things, try as we might, are just unpredictable. For the 
vast middle ground between the two, there’s machine learning.« (Domin-
gos, The Master Algorithm, S. xv).

38	 	Esposito, Artificial Communication, S. 93.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

den Ergebnissen und Outputs der Maschine zu entfremden: Die mythi-
sche Atmosphäre der digitalen Welt bringt Subjekte hervor, die im Glau-
ben an die neue ›algorithmische Göttlichkeit‹ weder ihren Gefühlsraum 
noch die Outputs der Maschine hinterfragen.39 Der Mythos der Objek-
tivität von Algorithmen ist ein gefährlicher und diskriminierender My-
thos, wie zahlreiche Studien und Untersuchungen gezeigt haben, und 
ist ein klares Beispiel für das, was ich die Verbergung der technischen 
Komplexität in unserer Beziehung zur Maschine genannt habe: Gerade 
weil algorithmische Prozesse für uns intransparent sind, können sie als 
zumindest potenziell unabhängig und unparteiisch angesehen werden.40 
Diese techno-mythische Logik rechtfertigt und bewirkt eine Entmach-
tung und De-Responsibilisierung des Subjekts gegenüber der Maschine, 
sowohl in symbolischer als auch in operativer und kritischer Hinsicht. 

39	 »In spite of their restlessness – great nations seem to have lost every desire 
and every impulse of questioning their environments. They live in an atti-
tude of complete acquiescence; they have an implicit faith in the new god, 
the god of the totalitarian state. [...] At these times the individual begins to 
feel a deep mistrust in his own formative and creative powers. [...] Noth-
ing is more apt to suppress our critical judgement and to break every resis-
tance on the part of the individual than the steady repetition of the same 
magic formula or the incessant performance of the same rites.« (Cassi
rer, »The Technique of Our Modern Political Myths«, S. 257). In diesem 
Zusammenhang wäre es interessant, über die Beziehung zwischen der to-
talitären Gesellschaft und den Computertechnologien nachzudenken, und 
zwar sowohl aus der Perspektive der Analyse der Ikonomie der digitalen 
Welt in Bezug auf die berühmte Benjamin’sche Analyse, wonach der Fas-
chismus die Politik ästhetisiert, als auch dahingehend, inwiefern die Verdrä-
ngung der technischen Komplexität zugunsten von intuitiv auf der Ober-
fläche erscheinenden Ergebnissen keine Subjekte, sondern Operatoren und 
Funktionäre hervorbringt, die unkritisch die von der Maschine erzeugten In-
puts und Outputs ausführen. Vgl. dazu: Joshua Simon, »The Digital Revolu-
tion as Counter-Revolution«, in: Sarah Hegenbart / Mara-Johanna Kölmel 
(Hg.), Dada Data: Contemporary Art Practice in the Era of Post-Truth Pol-
itics, London: Bloomsbury 2023, S. 195–209

40	 	Ein aktuelles Beispiel ist die Untersuchung des Kollektivs La Quadrature du 
Net über den von CAF, Caisse d‘Allocations familiales, verwendeten Algorith-
mus. Die Worte eines Managers des CAF repräsentieren perfekt die techno-my-
thische Logik der Entmachtung: »Face à la montée de la contestation, les diri-
geant·es de la CAF se sont réfugié·es derrière l’opacité entourant l’algorithme 
pour minimiser tant cet état de fait que leur responsabilité dans l’établisse-
ment d’une politique de contrôle délibérément discriminatoire. Un directeur 
de la CAF est allé jusqu’à avancer que ›l’algorithme est neutre‹ et serait même 
›l’inverse d’une discrimination‹ puisque ›nul ne peut expliquer pourquoi un 
dossier est ciblé‹«. (https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-
allocataires-lindecence-des-prati ques-de-la-caf-desormais-indeniable/)

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/
https://www.laquadrature.net/2023/11/27/notation-des-allocataires-lindecence-des-pratiques-de-la-caf-desormais-indeniable/


199

Sie ermöglicht auch die Aufrechterhaltung des pharmakologischen Un-
gleichgewichts zwischen dem Subjekt und den computationalen Techno-
logien, weil sie die Performativität und Autooperativität dieser Techno-
logien nicht thematisiert, sondern sie in ein immer undurchdringlicheres 
Subface eintaucht, was den Effekt einer Mythologisierung der Techno-
logie erzeugt und gleichzeitig ihre Präsenz und unsere Interaktionen mit 
ihr trivialisiert. In der Folge ist, wie in der mythischen Welt, unsere Bezie-
hung zu den computationale Technologien kein theoretischer Akt mehr, 
sondern zunehmend ein emotionaler.41

Deshalb stellt die epistemologische und hermeneutische Frage eine der 
grundlegenden Herausforderungen für eine Philosophie und Kritik der 
digitalen Welt dar, denn es ist offensichtlich, dass sich die epistemische 
Position des digitalen Subjekts in Bezug auf die computationalen Tech-
nologien, die »das Implizite evozieren«, d.h. implizites Verhalten durch 
Korrelationen explizit machen, radikal verändert hat und nunmehr zu 
einer Form von Wissen und Kapital geworden ist:

Das Vorhersagevermögen hat einerseits für uns implizites Verhalten ex-
pliziert, soll aber andererseits weitere implizite Handlungen evozieren. 
Der Mensch wird durch das Digitale auf diese Weise als »knowable, cal-
culable and administrable object« technisch bestellbar; sein implizites 
Verhalten, das Spuren im Digitalen hinterlässt, schlägt ihm als explizite 
Empfehlung entgegen, die wiederum Implizites wie einen Kaufimpuls 
evozieren soll.42

Die Evokation von Korrelationen und implizitem Wissen, das explizit 
gemacht wird, wirft das grundlegende Problem der Entstehung von Be-
deutung und der Möglichkeit einer Hermeneutik der Informationen auf, 
die durch die algorithmische Infrastruktur explizit gemacht werden. Die 
»Verschiebung vom Symbolischen auf das Affektive«,43 die durch die En-
viromentalität der computationalen Technologien bewirkt wird, begüns-
tigt eine mythische Haltung des digitalen Subjekts auch in epistemischer 
und nicht nur ästhetischer Hinsicht (siehe die Ausdrucksfunktion des 
technischen Bildes). Wie von Rouvroy und Stiegler kritisch angemerken:

it only takes to run the algorithms on massive quantities of data to pro-
duce, almost with magic, some hypotheses about the world, these will 
not necessarily be verified but they will be operational and we have the 
impression to have reached the holy grail. We feel that we have reached 
the idea of a ›truth‹ but which, in order to establish itself, does not need 

41	 	Vgl. »The belief in magic is not a mere theoretical act; it is an emotional 
act« Cassirer, »The Technique of Our Modern Political Myths«, S. 250.

42	 	Gramelsber, »Phänomenologisch-anthropologische Grundprobleme des Di-
gitalen«, S. 40.

43	 	Gramelsber, »Phänomenologisch-anthropologische Grundprobleme des Di-
gitalen«, S. 41.

DIE MYTHISCHE ATMOSPHÄRE DER DIGITALEN WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

to go through any ordeal, any investigation, or any exam and which to 
come about no longer depends on any event. Here, I think we are leav-
ing the notion of regime of truth in Foucault and the link that Alain Ba-
diou makes between ›event‹ and ›truth‹. We are in a kind of immanence 
that seems entirely perfect, and nothing seems to be left out from this 
immanence. It is the pretention to a kind of totality.44

Die Organisation und Entdeckung von Korrelationen und Mustern 
durch Algorithmen, dank der Operationalität und Verbindbarkeit von 
Daten, hat zur Folge, dass die (menschliche) Bedeutungsebene a posteri-
ori – sowohl in einem logischen als auch in einem chronologischen Sinne 
– entsteht, nämlich in Bezug auf die maschinelle Evokation des Implizi-
ten im Expliziten. Die Bedeutung ist somit keine Voraussetzung, son-
dern ein mögliches Ergebnis algorithmischer Prozesse, und die Katego-
rie der Kausalität wird durch die der Korrelation ersetzt. Wie Esposito 
argumentiert, ist dieser Modus der epistemischen Produktion und Entde-
ckung insofern nicht völlig neu, als er der Art von divinatorischer Ratio-
nalität ähnelt, die in der mythischen Welt wirkt.45 Auch im Kontext der 
symbolischen Form der digitalen Welt ist das, was wir von und über die 
Welt wissen können, an der Oberfläche zu erfassen; und unter Behaup-
tung einer absoluten Immanenz und Koinzidenz zwischen Daten, Kor-
relationen und der Welt selbst muss der Mensch keine Hypothesen über 
die Welt aufstellen, sondern die Maschine bitten, Korrelationen und In-
formationen über diese zu finden.

44	 	Rouvroy/Stiegler, »The Digital Regime of Truth«, S. 10.
45	 	Elena Esposito, »Digital Prophecies and web intelligence«, in: Mireille Hil-

debrandt/Katja de Vries (Hg.), Privacy, Due Process and the Computation-
al Turn. The philosophy of law meets the philosophy of technology, New 
York: Routledge 2013, S. 121–142 und Dies., Artificial Communication.

DIE DIGITALE WELT UND DIE MYTHISCHE WELT

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182 - am 19.01.2026, 21:30:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965671-182
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 6Die digitale Welt und die mythische Welt
	6.1 Eine Rückkehr zum Mythos ?
	6.2 Die mythische Atmosphäre der digitalen Welt
	Die Technik des digitalen Mythos



