
3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 73

Logos ist nicht die zusammenbringende Macht der Rede. […] Die Rede

funktioniert nicht ohne das Zählen oder Berechnen der Rede, ohne die

Aufrechnung […].«85

Jener politische Streit um das Dasein als sprechender Teil einer Ge-

meinschaft lässt sich daher nicht vom doppelten Sinn des Logos tren-

nen. Ganz im Gegenteil muss der Logos selbst als der Ort verstanden

werden, »an dem sich der politische Konflikt abspielt.«86 Durch die Po-

litik wird demnach kein Unrecht eingeklagt, dass eine bestimmte Grup-

pe erfährt, sondern sie legt zunächst ein Unrecht offen, dass darin be-

steht, dass jede Herrschaftsordnung den gleichen sprachlichen Fähig-

keiten immer schon Unrecht tut. Politik, als Streit um politische Teil-

habe – und dies ist die vielleicht entscheidende Einsicht aus Rancières

Lektüre der antiken Philosophie – betrifft letztlich immer die Sprache

selbst, genauer die Frage,was sprechen heißt undwer sprechen darf.87

3.2 Politik anders denken – Politik ästhetisch denken

Anhand der Lektüre der politischen Philosophie Platons und Aristoteles’

gewinnt Rancière die Motive, die für sein politisches Denken bestim-

mend sind: die Un(be)gründbarkeit gesellschaftlicher Herrschaft, das

konstitutive Unrecht jeder gesellschaftlichen Ordnung, das demokra-

tische Prinzip der Gleichheit zwischen Beliebigen, die Demokratie als

politische Handlung und als Streit um Teilhabe sowie die Politizität der

sprachlichen Konstitution des Menschen.88 Ausgehend von diesen Mo-

85 Rancière 2000, 103.

86 DU, 37.

87 Vgl. ebd., 10.

88 Neben der intensiven Auseinandersetzung mit der antiken Philosophie be-

schäftigt sich Rancière auf einem ganz anderen Feld, dem der Pädagogik mit

dem Gleichheitsbegriff. So gewinnt er den zentralen Gedanken der Gleichheit

der Intelligenzen aus seiner Beschäftigungmit demPädagogen Joseph Jacotot.

Dennoch würde ich behaupten, dass es erst die Lektüre Platons und Aristote-

les’ Rancière ermöglicht, seinen eigentlichen Politikbegriff zu systematisieren.

vgl. die fast zeitgleichen Erstveröffentlichungen Der Philosoph und seine Armen

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Politik als ästhetische Praxis

tiven formuliert Rancière eine eigene Konzeption der Politik, in deren

Zentrum das Verhältnis von Politik und Ästhetik steht. Denn die Ent-

deckung der Politizität der Sprache bzw. des Logos eröffnet Rancière

den Weg zu einer fruchtbaren Reflexion über die Ästhetik, jenes An-

dere der Vernunft, das dieser dennoch nicht – so die hier vertretene

Lesart – entgegengesetzt ist. In einer Vielzahl von Büchern lotet Ran-

cière das Verhältnis zwischen Politik und Ästhetik aus, indem er sowohl

den ästhetischen Gehalt der Politik als auch den politischen Gehalt der

Ästhetik zum Gegenstand seines Denkens macht. Die Politik muss mit

Rancière in ihrem Kern ästhetisch gedeutet werden, so dass alle Politik

ästhetisch oder keine Politik wäre. Diesen Gedanken gilt es im Folgen-

den zu entwickeln.

Die sinnliche Verfasstheit der Gesellschaft

Eine Ästhetik der Politik muss mit Rancière bereits in der Konstitution

gesellschaftlicher Strukturen gedacht werden. Ruft man sich noch

einmal die Konstitution der politischen Gemeinschaften bei Platon

und Aristoteles ins Gedächtnis, so konstituieren diese sich auf Basis

bestimmter normativer Prinzipen, die in der Interpretation Rancières

immer einen konstitutiven Ausschluss produzieren. Mit der Aufteilung

der Herrschaft in jene, die zum Herrschen befähigt sind, und jene, die

beherrscht werden, gewinnt Rancière ein Bild politischer Ordnungen,

das sich durch die Verteilung von Rollen und gesellschaftlichen Positio-

nen auszeichnet. Zugleich umfasst die gesellschaftliche Konstitution

auf den Prinzipien der Arkhè für Rancière wesentlich mehr als die

Organisation der Macht in staatlichen Systemen und Institutionen,

die Verteilung politischer Ämter und die Benennung ihrer Akteure.

Diesen Unterschied zu unserem alltäglichen Verständnis markiert

Rancière, indem er der gesellschaftlichen Ordnung als Ganzem den

Namen der Polizei gibt.89 Die Polizei bezeichnet folglich nicht das

1983, sowie 1984 Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektuelle

Emanzipation.

89 Vgl. DU, 33-54.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 75

staatliche Ordnungsorgan, das wir kennen, sondern Rancière möchte

mit dem Begriff an Foucaults Arbeiten zum Polizeibegriff im 17. und

18. Jahrhundert90 anknüpfen, wo die Polizei eine umfassende »Lo-

gik der sozialen Ordnung«91 bezeichnet, »die den öffentlichen Raum

regiert, und das heißt: anordnet, verwaltet, mit Unterscheidungen

durchzieht.«92 Sie bezeichnet eine unausgesprochene Aufteilung der

gesellschaftlichen Räume und Zeiten, die festlegt, welche Körper wel-

chen Räumen zugerechnet werden, ob und wie sie gesehen und gehört

werden.93 Die Polizei verweist daher auf das, was im poststruktura-

listischen Denken die symbolische Konstitution des Sozialen genannt

wird, und welche die Polizei ein- bzw. umsetzten würde.94 Diese

symbolische Konstitution des Sozialen versteht Rancière jedoch nicht,

wie viele seiner poststrukturalistischen Zeitgenossen, als eine primäre

diskursive Konstitution,95 sondern er knüpft eher an Immanuel Kants

transzendentale Ästhetik in der Kritik der reinen Vernunft an, d.h. an die

90 Zur Genealogie des Polizeibegriffs vgl. Foucaults 12. Vorlesung in: Foucault,

Michel: Geschichte der Gouvernementalität 1. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung.

Frankfurt a.M. 2004, 449-478.

91 Hebekus/Völker 2012, 140.

92 Ebd., 141.

93 Potte-Bonneville sieht in Rancières Denken eine Ausweitung des Konzeptes

der Polizei gegenüber dessen Erarbeitung bei Foucault. Beschreibt Foucault

die Polizei als eine Ordnungsmacht innerhalb der politischen Sphäre in einer

bestimmten historischen Epoche, enthistorisiert Rancière den Begriff und ver-

wendet ihn als einen gesellschaftlichen Strukturbegriff. Vgl. Potte-Bonneville,

Mathieu: Versions du politique: Jacques Rancière. Michel Foucault. In: Cornu,

Laurence (Hg.): La philosophie déplacée. Autour de Jacques Rancière. Colloque de

Cerisy. Bourg-en-Bresse 2006, 169-192, hier: 179f. Zu Rancières Verhältnis zu

Foucault siehe auch das Interview mit Eric Alliez: Biopolitique ou politique?

In: Multitudes 1 (2000), https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/

(Stand 29.04.2022)

94 Vgl. ZTP, 31.

95 Gegen (post-)strukturalistische Ansätze wendet Rancière ein, dass diese Dis-

kurse ein symptomales Verständnis der Sprache besitzen. Die Sprache verweist

oder verdeckt ein Anderes, das durch diewissenschaftliche Arbeit dann zu Tage

befördert oder aufgedeckt werden muss. Vgl. Rancière, Jacques: Die Wörter des

Dissenses. Interviews 2000-2002.Wien 2012, 41-43. (Rancière 2012a)

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/


76 Politik als ästhetische Praxis

menschlichen Vermögen, wenn er sie als eine Aufteilung des Sinnlichen

bezeichnet.

»EineAufteilungdes Sinnlichen legt sowohl einGemeinsames, das ge-

teilt wird, fest als auch Teile, die exklusiv bleiben. Diese Verteilung der

Anteile und Orte beruht auf einer Aufteilung der Räume, Zeiten und

Tätigkeiten, die die Art und Weise bestimmt, wie ein Gemeinsames

sich der Teilhabe öffnet und wie die einen und die anderen daran teil-

haben.«96

So wie für Kant Raum und Zeit als apriorische Formen der Anschau-

ung die individuelle Wahrnehmung strukturieren, strukturiert eine

Aufteilung des Sinnlichen unsere gemeinsame gesellschaftliche Wahr-

nehmung.97 Im Unterschied zu Kant handelt es sich jedoch nicht um

transzendentale Bedingungen, sondern eine Aufteilung des Sinnlichen

ist immer eine historische, soziale und vor allem auch materielle Kon-

figuration. Die gemeinsame Wahrnehmung, die durch eine Aufteilung

des Sinnlichen entsteht, steht daher für »eine Topologie […], die in

Abhängigkeit von den Plätzen, die die Individuen in Raumund Zeit ein-

nehmen, ihnen bestimmte soziale Funktionen, Tätigkeitsformen und

Weisen zu sprechen zuordnet.«98 Sie ist eine spezifische Konfiguration

dessen, was wahrgenommen werden kann, mit dem, was verstanden

werden kann. Rancières Aufteilung des Sinnlichen grenzt sich damit

nach zwei Seiten ab:99 auf der einen Seite gegen ein Unterfangen,

das Gesellschaft allein in ihren rationalen Strukturen erkennen möch-

te, sowie auf der anderen Seite gegen die phänomenologische Idee

einer reinen, unmittelbaren Erfahrung.100 Während der Gegensatz

zwischen der sinnlich-materiellen und der intelligiblen Welt philo-

sophiegeschichtlich immer Gegenstand hierarchischer Überlegungen

96 ADS, 25f.

97 Vgl. Rancière, Jacques: Ist Kunst widerständig? Berlin 2008, 38f. (kurz: KW)

98 Muhle, Maria: Einleitung. In: Rancière, Jacques:Die Aufteilung des Sinnlichen. Die

Politik der Kunst und ihre Paradoxien. Berlin2 2008, 7-19, hier: 10.

99 Vgl. Potte-Bonneville 2006, 174.

100 Vgl. Ruby 2009, 21.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 77

war,101 möchte Rancière mit der Idee einer Aufteilung des Sinnlichen

zeigen, dass es zwischen beiden Welten immer eine Verbindung gibt,

die in beide Richtungen wirkt und Gegenstand eines bestimmten,

politischen Aushandlungsprozesses ist.102 Ein Aushandlungsprozess,

dessen politischer Gehalt darin besteht, nicht nur festzulegen, was

gesehen werden kann, sondern »vor allem auch für wen.«103

Grundlegend bezieht sich der Gedanke einer Aufteilung des Sinn-

lichen auf den Übergang, den wir gleichsam unbewusst vom Sensori-

schen zum Sinnlichen machen, indem wir Sensorisches mit Sinn und

Bedeutung ausstatten – und manches eben nicht.104 Im Übergang vom

Sensorischen zum Sinnlichen liegt also eine transformierende, zeiti-

gende Dimension, deren politischen Gehalt Rancière freilegt. Denn ei-

ne Aufteilung des Sinnlichen – auf Französisch le partage du sensible

– ist eine paradoxe Figur der trennenden Gemeinschaft. Das franzö-

sische partager, ebenso wie das deutsche ›teilen‹ (ohne präzisierendes

Präfix), ist doppeldeutig, insofern es sowohl inkludiert (im Sinne von

gemeinsam teilen) als auch exkludiert (im Sinne von zer- oder auftei-

len). Die Genese von Bedeutungs- und Kommunikationsgemeinschaf-

ten, d.h. der Übergang vom subjektiven Erleben zur öffentlichen Arti-

101 Insbesondere kehrt sich Rancière gegen die marxistische Unterscheidung zwi-

schen formeller und realer Demokratie. Das Formelle wird als Bereich der Illu-

sion und des Scheins konzipiert, das die realen gesellschaftlichen Verhältnisse

verschleiert. »Ein politisches Handeln, das bereit war, demokratische Formen

ernst zu nehmen, konnte konsequenterweise nur auf zwei Arten verstanden

werden: Entweder als naive Bereitschaft, illusorische Erscheinungen für Wirk-

lichkeit zu nehmen, oder aber als Versuch, den Schleier der Illusionen bloßer

Formen zu durchbrechen, um dieWirklichkeit selbst sprechen zu lassen.« Riha,

Rado: Das Politische der Emanzipation. In: Ders. 1997, 147-200, 162f.

In umgekehrter Richtung findet sich ein hierarchisches Verhältnis zwischen In-

telligiblem und Sinnlichen bei Platon. Vgl. Ruby 2009, 20. Die Aufteilung des

Sinnlichen kann als der erste Schritt von Rancière gelesen werden, über den

Widerspruch zwischen ›Realem‹ und ›Formellen‹ hinauszugehen.

102 Vgl. Rancière, Jacques: La méthode de l’égalité. Entretien avec Laurent Jeanpierre et

Dork Zabunyan. Montrouge 2012, 58.

103 Ensslin, Felix: Spieltrieb – Eine kurze Einführung. In: Ders. 2006, 8-12, hier: 9.

104 Vgl. Gespräch mit Rancière in KW, 37-90, hier: 43.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Politik als ästhetische Praxis

kulation, konvergiert im Sinnlichen mit einer negierenden Grenzzie-

hung, insofern das Ausgeschlossene in die Nicht-Existenz des Nicht-

Kommunizier- und Wahrnehmbaren zurückgedrängt wird. Gleichwohl

bleibt die Unbestimmtheit des Sensorischen irreduzibel als Erfahrungs-

grundlage sowie als Potenzialität im Sinnlichen erhalten. Das Sinnliche

besitzt für Rancière demnach die zweischneidige Kapazität, eine Teil-

habe zu definieren, die sowohl integrierend, und damit einheitsstif-

tend, als auch ausschließend wirkt. Das Sinnliche wird daher

»un terme chargé de dépeindre le mode immanent sur lequel se réa-

lise l’organisation de la domination sociale et politique et, simulta-

nément, une expérience politique irréductible à l’ordre de ce qui est

appelé traditionnellement le concept (ici l’État, le gouvernement, la

police, la somme des parties), […] puisqu’elle manifeste au contraire

un tort fait au sans-part un dissensus.«105

Als gesellschaftlicher Integrationsmodus verweist die Aufteilung des

Sinnlichen auf die konstitutive Rolle, die das Ästhetische im Sinne der

griechischen Aisthesis, der »sinnlich vermittelte[n] Wahrnehmung«106,

oder eben jener ersten Ästhetik im Sinne Kants im gesellschaftlichen

Formierungsprozess einnimmt. Und insofern es sich um machtvolle,

kontingente Ordnungen der Teilhabe handelt, muss dieser Prozess der

Aufteilung in seiner politischen Dimension verstanden werden.

Indem Rancière die sinnliche Verfasstheit der Gesellschaft als zen-

trales Charakteristikum entwickelt, ändert sich gleichermaßen die Auf-

fassung dessen, was politisches Handeln impliziert. Jenseits jeglichen

Ästhetisierungsvorwurfs ist politisches Handeln selbst ästhetisch ver-

fasst, daher spricht Rancière auch von einer Ästhetik der Politik. Zu-

gleich verdoppelt er die Ästhetik der Politik um eine Politik der Äs-

thetik. Diese verweist darauf, dass das Sinnliche selbst eine politische

Qualität besitzt. So ermöglicht das Sinnliche, wie im vorangehenden

105 Ruby 2009, 18f.

106 Barck, Karlheinz/Heininger, Jörg/Kliche, Dieter: Ästhetik/ästhetisch. In: Barck,

Karlheinz et al. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe. Band 1. Stuttgart 2000, 308-399,

hier: 309.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 79

Zitat von Christian Ruby beschrieben, eine bestimmte widerstreitende

Erfahrung, die eine explizit politische Erfahrung ist. Diese politische

Erfahrung durch das Sinnliche scheint mir der besondere Einsatz der

Rancière’schenTheorie, verlegt sie doch die ganze Potenzialität von Po-

litik ins Sinnliche. Stark formuliert ist alle Politik ästhetisch oder sie ist

keine Politik. Die Bedeutsamkeit, die Rancière der Ästhetik in Fragen

der Politik zuschreibt erschließt sich somit erst aus dem Zusammen-

spiel einer Ästhetik der Politik und einer Politik der Ästhetik. Beide sol-

len im Folgenden untersucht werden.

Auf dem Weg zu einer Ästhetik der Politik:

Polizei, Politik und das Unvernehmen

Wie also stellt sich Rancière unter der Annahme einer essentiell ästhe-

tischen Dimension den politischen Prozess vor? Um diesen Prozess zu

verstehen, gilt es neben der Idee einer Aufteilung des Sinnlichen die

beiden anderen zentralen Begriffe der Rancière’schen Politikkonzepti-

on zu verstehen und zwar das Begriffspaar von Polizei und Politik. Die-

ses nimmt die radikaldemokratische Figur der politischen Differenz in

veränderter Form in sich auf: Für jenen Bereich des gegründeten Staa-

tes, der im radikaldemokratischen Paradigma die Politik bezeichnet,

führt Rancière den Begriff der Polizei ein. Die Politik bezeichnet dann

jene Handlungen, die der Emanzipation und politischem Wandel die-

nen, und deren strukturell gleiche Funktion im radikaldemokratischen

Paradigma das Politische übernimmt.107

Für die Erklärung des Begriffspaars ist es hilfreich noch einmal zur

Idee einer Aufteilung des Sinnlichen zurückzukommen. Eine Auftei-

lung des Sinnlichen

107 Vgl. Marchart, Oliver: The Second Return of the Political: Democracy and the

Syllogism of Equality. In: Bowman, Paul/Stamp, Richard (Hg.): Reading Rancière.

London/New York 2011, 129-147, hier: 130. Den Begriff des Politischen verwen-

det Rancière nur selten, um die Begegnung zwischen Polizei und Politik zu be-

nennen. Meines Erachtens ist die Verwendung eher einer Anschlussleistung

Rancières an die Diskurse des Politischen als einem eigenständigen Begriff des

Politischen geschuldet.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Politik als ästhetische Praxis

»markiert die soziale Verteilung, indem sie Positionen im sozialen

Raum zuweist und Ort und Positionen in einer Gesellschaft an-

zeigt, welche die politische Verhandlung und die soziale Teilhabe

erlauben oder untersagen. So bezeichnen Konzepte wie Bürger und

Migrant, Unternehmer und Angestellte, Frauen und Männer soziale

Ein- und Aufteilungen, das Parlament, der Gerichtshof, die Straße

unterschiedliche Orte autorisierter Aushandlung usw.«108

Veranschaulichend zeigt sich mit Blick auf die Frauen, wie diese jahr-

hundertelang aufgrund bestimmter biologischer oder wesenhafter Zu-

schreibungen aus der politischen Sphäre ausgeschlossen wurden und

folglich keine politische Stimme besaßen. Ihre Emanzipation hing in

Rancières Sichtweise entscheidend davon ab, dass die Frauen sich von

bestimmten Zuordnungen zu Orten und Tätigkeiten lösten, die sie in-

nerhalb einer Aufteilung des Sinnlichen einnahmen. Diese Verortun-

gen, wie beispielsweise die Zugehörigkeit zum privaten Bereich des

Haushalts, mussten Frauen einerseits für sich zurückweisen und statt-

dessen andere, wie beispielsweise die Gleichheit mit den Männern, für

sich reklamieren. Andererseits galt es damit auch, bestimmte Orte wie

denHaushalt oder den Arbeitsplatz als explizit politischeOrte aufzuzei-

gen. An den unterschiedlichen, fortlaufenden Emanzipationskämpfen

der Frauen, vomWahlrecht über eine körperliche Selbstbestimmung bis

hin zur Gleichberechtigung am Arbeitsplatz, lässt sich nachvollziehen,

dass Aufteilungen des Sinnlichen immer Gegenstand gesellschaftlicher

Dynamiken sind, die zu unterschiedlichen Zeiten und an unterschied-

lichen Orten immer (wieder) entstehen können, und deren entgegen-

gesetzte Pole Rancière mit den Begriffen der Polizei und der Politik be-

nennt.

108 Krasmann, Susanne: Das Unvernehmen als das Andere der Ordnung. Zur Be-

deutung des Sinnlichen in der politischen Philosophie Jacques Rancières. In:

Bröckling, Ulrich/Dries, Christian/Leanza, Matthias et al. (Hg.): Das Andere der

Ordnung. Theorien des Exzeptionellen.Weilerswist 2015, 73-88, hier: 76.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 81

»Gehen sie weiter, es gibt hier nichts zu sehen!«109 In dieser Auffor-

derungmanifestiert sich für Rancière die ganze Funktion und Logik der

Polizei, die darin besteht Ordnung und Zirkulation aufrechtzuerhalten.

Derart versucht die Polizei Identitäten bzw. die Teile einer Aufteilung

eindeutig festzuschreiben und alles Ungereimte, Unklare, jede Leere

oder jeden Überschuss auszuschließen, sodass es keinen Streit über

deren Existenz geben kann.110 Jeder hat in der polizeilichen Ordnung

seine feste Identität und gesellschaftliche Position. Zugleich scheint die

Möglichkeit komplexer Ordnungen, die sich durch eine Vielzahl polizei-

licher Ordnungen auszeichnen, durchaus denkbar.111 Die Polizei steht

für eine Harmonisierung einer gegebenen Aufteilung des Sinnlichen,

die sich auch als Prozess der Naturalisierung beschreiben lässt. Denn

die Polizei lässt die kontingente Genese der Verknüpfung von Macht

und Sichtbarkeit innerhalb einer Aufteilung vergessen.112 Stattdessen

nimmt sie die Gestalt einer sozialen Ontologie an, indem sie vorgibt das

Wesen der Gemeinschaft zu inkorporieren.113 Wo Platon die Ordnung

der Gemeinschaft noch durch den Mythos der drei Metalle in den See-

len zementierte, sieht Rancière die zeitgenössische Form der Polizei in

der permanenten Demoskopie. Sie dient der Erfassung, Vergegenwär-

tigung, Sichtbarmachtung der Bevölkerung, sodass sich jeder Bürger

im Spiegel der Simulation berechnet, verortet, erfasst – kurz, in seiner

sozialen und politischen Identität genauestens repräsentiert fühlt. In

der Logik der Anteile zeigt sich die Gestalt der Bevölkerung, die sich

durch die Meinungsforschung formiert, identisch mit ihren Teilen –

109 Der Aufruf der Polizei erinnert an Althussers Beschreibung der ideologischen

Anrufung »He, Sie da!« Althusser analogisiert die Reaktion des Passanten auf

denRuf der Polizeimit der Artwie sich die Ideologie desMenschen bemächtigt.

ImUnterschied stellt die Polizei für Rancière die Ordnung nicht her, sondern sie

hält sie aufrecht. Vgl. Davis 2014, 134.

110 Vgl. ZTP, 32.

111 May, Todd: Wrong, Disagreement, Subjectification, In: Deranty 2010, 69-79,

hier: 71.

112 In der Logik des griechischen Denkens übernimmt die Arkhè die Funktion der

Naturalisierung.

113 Vgl. Rancière, Jacques: Aux bords du politique. Paris 2004, 115. (kurz: ABP)

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Politik als ästhetische Praxis

keiner bleibt ungezählt, jeder erhält seinen Anteil, es existieren keine

Anteilslosen. In dieser Identität zwischen den Teilen und dem Ganzen

kehrt zugleich das Ideal der geometrischen Gleichheit zurück. Damit

schließt die Polizei aber jeden Streit, der durch überschüssige Anteile

entstehen könnte, aus der Gesellschaft aus.Die Polizei tritt somit für ei-

ne konsensuelle Verfestigung der Sinnlichkeit ein114 und wirkt folglich

entpolitisierend.

Rancière selbst verweist immer wieder auf das Leben der Arbeiter

im 19. Jahrhundert, das er in seiner archivarischen Studie Die Nacht

der Proletarier untersucht hat.115 In dieser zeigt Rancière auf, wie das

Leben der Arbeiter Gegenstand polizeilicher Regelung war. So hatten

die Arbeiter den Tag der Arbeit zu widmen, die Nacht hingegen dien-

te der Regeneration ihrer Arbeitskraft, d.h. es bestand eine bestimm-

te Verknüpfung zwischen den Subjekten, ihren Tätigkeiten, ihren ge-

sellschaftlichen (Aufenthalts-)Orten und den Zeiten. Wenn nun Arbei-

ter ihre Nächte nicht für die Regeneration, sondern für anderen Tä-

tigkeiten verwendeten, und sich als Poeten und Dichter versuchten, so

liest Rancière diese Tätigkeiten als Aneignung von Tätigkeiten, die po-

lizeilich, d.h. »›natürlicherweise‹ dem nicht arbeitenden Teil der Ge-

sellschaft vorbehalten«116 waren. Damit aber störten sie die Aufteilung

gesellschaftlicher Zeiten und Tätigkeiten und agierten potenziell poli-

tisch.

Die politische Tätigkeit ist folglich der polizeilichen entgegenge-

setzt. Sie bezeichnet genau den gegenteiligen Vorgang, nämlich eine

Tätigkeit, die die klaren Zuordnungen einer Aufteilung des Sinnlichen

auflöst. »Die politische Tätigkeit ist jene, die einen Körper von dem Ort

entfernt, der ihm zugeordnet war, oder die Bestimmung eines Ortes

ändert; sie lässt sehen, was keinen Ort hatte gesehen zu werden, lässt

114 Vgl. Rancière 1992, 58.

115 Vgl. Rancière, Jacques: Die Nacht der Proletarier. Archive des Arbeitertraums.Wien

2013.

116 Muhle, Maria: Jacques Rancière. Für eine Politik des Erscheinens. In: Moebius/

Quadflieg 2011, 311-320, hier: 313.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 83

eine Rede hören, die nur als Lärm gehört wurde.«117 Diesen Prozess der

»Sicht- und Hörbarmachung«118 löst die Politik durch die Einführung

eines Anteils der Anteilslosen aus. Mit anderen Worten führt die Poli-

tik zur Begegnung der polizeilichen Logik mit der Logik der Gleichheit

und setzt damit in ein Verhältnis, was in keinem Verhältnis steht: die

hierarchische Verteilung der Körper in der polizeilichen Aufteilung des

Sinnlichen und die radikale, demokratische Gleichheit der sprechenden

Wesen. Diese Begegnung produziert einen Dissens, denn in die Sphä-

re der sinnlichen Erfahrung wird etwas eingeführt, dass dieser wider-

spricht, ja inkommensurabel ist.119 Der Dissens ist daher auch nicht

eine Konfrontation der Interessen, sondern die Konfrontation zweier

Wahrnehmungswelten.120

Beispielsweise steht mit Blick auf die Diskussion in Deutschland

um das Tragen eines Kopftuchs durch eine Muslima in der Öffentlich-

keit in Frage,wie das Kopftuch wahrgenommenwird.Während die eine

Seite argumentiert, das Kopftuch sei Zeichen eines ungleichen, unter-

drückenden Geschlechterverhältnisses, das der Gleichheit der Frauen

widerspricht, mag es für die andere Seite ausschließlich Zeichen ei-

nes religiösen Gefühls sein, das mit einem selbstbestimmten, egalitä-

ren Leben als Frau nichts zu tun hat. Wie Rancière schreibt, wird Po-

litik durch solch eine Situation des Unvernehmens hervorgerufen, in

der beide Seiten dasselbe sagen (nämlich ›Kopftuch‹) und doch – da ihr

Sinnliches ganz anders gestrickt ist – etwas anderes sagen. Das Un-

vernehmen lässt sich daher auch nicht durch die Sprache regeln, weil

es nicht einem sprachlichen Missverständnis oder Unverständnis ge-

schuldet ist, sondern den sprachlichen Rahmen selbst betrifft. Insofern

dieser sprachliche Rahmen durch die Aufteilung des Sinnlichen defi-

niert wird, d.h. durch die Art und Weise wie sich unser Sinnliches mit

117 DU, 41.

118 Böttger 2014, 254.

119 Vgl. Rancière 2000, 101.

120 Vgl. ZTP, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Politik als ästhetische Praxis

der Welt verbindet, ist die Politik nicht aus Macht-, sondern aus Welt-

verhältnissen gemacht.121

Zwar rührt der politische Streit stets an der Aufteilung des Sinnli-

chen und somit an den grundlegenden Strukturen, doch zugleich ent-

spinnt er sich, wie das Beispiel des Kopftuches zeigt, immer in parti-

kularen Situationen, in denen die radikale Gleichheit ins Spiel gebracht

wird. Politik ist folglich weder auf einen spezifischen Gegenstand fest-

gelegt noch auf einen bestimmten Ort beschränkt; sie lässt sich nicht

auf den Bereich des Staates begrenzen, sondern sie agiert auf einem

heterogenen, gesellschaftlichen Terrain. Und als Folge der kontingen-

ten Beschaffenheit gesellschaftlicher Strukturen rekurriert der politi-

sche Konflikt dabei nicht auf einen ontologischen Begriff des Streits als

Antagonismus, für den beispielsweise Chantal Mouffe argumentiert.122

Eher ist der politische Streit »ein Streit imWerden«123, der überall und

jederzeit aufbrechen kann. Doch bedarf die Politik einer existierenden

Ordnung, der Polizei, die sie mit ihrem Prinzip der Gleichheit durch-

kreuzt. Einander entgegengesetzt, sind Politik und Polizei trotzdem

miteinander verbunden.124 Die Polizei, insofern sie ihre Ordnung nicht

ohne die Annahme einer radikalen Gleichheit errichten kann, die Po-

litik, insofern sie die Gleichheit, diese unbestimmte Universalie, nur

121 Vgl. DU, 54.

122 Vgl. Flügel-Martinsen 2017, 185-193.

123 Liebsch 2005, 142.

124 Das Verhältnis von Polizei und Politik ist wiederholt Gegenstand kritischer Aus-

einandersetzung mit Rancière und insbesondere die Frage gesellschaftlicher

Transformation ist dabei virulent. Werden Politik und Polizei in absoluter He-

terogenität gedacht, dann scheint schwer vorstellbar, wie durch die Politik ge-

sellschaftlicherWandel entstehen kann. Die Politik wäre auf die aufblitzenden,

emanzipatorischen Momente der Gleichheit reduziert, die dann durch die po-

lizeiliche Ordnung wieder geschluckt würden. Ich denke hingegen, dass man

den Bemerkungen Rancières Gewicht beimessen sollte, in denen er auf die Ein-

schreibungen der Gleichheit in die polizeiliche Ordnung verweist. Die Politik

würde demnach Spuren der Gleichheit in den polizeilichen Ordnungen hinter-

lassen.Nur dadurch lässt sichmeines Erachtens zwischen einer guten und einer

schlechten Polizei unterscheiden, insofern die gute Polizei öfter von der Logik

der Gleichheit durchkreuzt wurde. Vgl. Murno 2015, 241-256.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancières 85

dort aufzeigen kann, wo sie negiert wird, d.h. in einer bestimmten

hierarchischen Ordnung. Wenn Rancière die Politik daher recht bün-

dig als die Begegnung zwischen der polizeilichen Logik und der Logik

der Gleichheit definiert,möchte man genauer verstehen, was in diesem

Prozess vor sich geht. Und vor allemmöchteman verstehen,wie der po-

litische Prozess in seiner ästhetischen Dimension verstanden werden

kann. Wie also sieht eine politische Situation aus? Gibt es eine allge-

meine, ästhetische Struktur einer politischen Situation?

3.3 Die Ästhetik der Politik – Zur Struktur einer
politischen Situation

Politische Kämpfe sind Kämpfe um die Gestalt der Aufteilung des Sinn-

lichen, in dem Sinne, dass sie für die Möglichkeit einer neuen Aussage

oder eines neuen Subjekts und damit für eine andere Aufteilung des

Sinnlichen eintreten. Die Frage ist, auf welche Weise politische Kämp-

fe ausgetragen werden können? Denn obwohl Rancière mit der Auftei-

lung des Sinnlichen die gesamtemenschlicheWahrnehmung adressiert

und politische Teilhabe für ihn bedeutet, gesehen, gehört, gezählt zu

werden, spitzt er den Kampf um politische Teilhabe immer wieder zur

Forderung zu, als sprechendes Wesen anerkannt zu werden. Und in-

dem die Sprachfähigkeit des menschlichen Wesens im Zentrum politi-

scher Kämpfe steht, sieht es im ersten Moment so aus, wie Lois McNay

schreibt, als ob zwischen »Rancière’s idea of the foundational equali-

ty of speaking beings and Habermas’s idea of mutual understanding

as constitutive of democratic equality«125 eine Verwandtschaft besteht.

Entfalten sich politische Kämpfe daher im Modus sprachlicher Diskus-

sion?

Gegen Habermas, für den das kommunikative Handeln die Basis

der deliberativen Demokratie darstellt, besteht Rancière nun darauf,

dass politisches Sprechen gerade nicht mit kommunikativem Handeln

125 McNay, Lois: The Misguided Search for the Political. Cambridge/Malden 2014, 141.

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005 - am 14.02.2026, 07:53:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

