3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

Logos ist nicht die zusammenbringende Macht der Rede. [...] Die Rede
funktioniert nicht ohne das Zihlen oder Berechnen der Rede, ohne die
Aufrechnung [..].<55

Jener politische Streit um das Dasein als sprechender Teil einer Ge-
meinschaft lisst sich daher nicht vom doppelten Sinn des Logos tren-
nen. Ganz im Gegenteil muss der Logos selbst als der Ort verstanden
werden, »an dem sich der politische Konflikt abspielt.«3¢ Durch die Po-
litik wird demnach kein Unrecht eingeklagt, dass eine bestimmte Grup-
pe erfihrt, sondern sie legt zunichst ein Unrecht offen, dass darin be-
steht, dass jede Herrschaftsordnung den gleichen sprachlichen Fihig-
keiten immer schon Unrecht tut. Politik, als Streit um politische Teil-
habe — und dies ist die vielleicht entscheidende Einsicht aus Ranciéres
Lektiire der antiken Philosophie — betrifft letztlich immer die Sprache
selbst, genauer die Frage, was sprechen heifit und wer sprechen darf.%7

3.2 Politik anders denken - Politik asthetisch denken

Anhand der Lektiire der politischen Philosophie Platons und Aristoteles’
gewinnt Ranciére die Motive, die fiir sein politisches Denken bestim-
mend sind: die Un(be)griindbarkeit gesellschaftlicher Herrschaft, das
konstitutive Unrecht jeder gesellschaftlichen Ordnung, das demokra-
tische Prinzip der Gleichheit zwischen Beliebigen, die Demokratie als
politische Handlung und als Streit um Teilhabe sowie die Politizitit der
sprachlichen Konstitution des Menschen.®® Ausgehend von diesen Mo-

85  Ranciére 2000, 103.

86 DU, 37.

87 Vgl.ebd., 10.

88 Neben der intensiven Auseinandersetzung mit der antiken Philosophie be-
schaftigt sich Ranciére auf einem ganz anderen Feld, dem der Padagogik mit
dem Gleichheitsbegriff. So gewinnt er den zentralen Gedanken der Cleichheit
der Intelligenzen aus seiner Beschaftigung mit dem Padagogen Joseph Jacotot.
Dennoch wiirde ich behaupten, dass es erst die Lektire Platons und Aristote-
les’ Ranciere ermoglicht, seinen eigentlichen Politikbegriff zu systematisieren.
vgl. die fast zeitgleichen Erstveroffentlichungen Der Philosoph und seine Armen

14,02.2026, 07:53:43.

13


https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Politik als asthetische Praxis

tiven formuliert Ranciére eine eigene Konzeption der Politik, in deren
Zentrum das Verhiltnis von Politik und Asthetik steht. Denn die Ent-
deckung der Politizitit der Sprache bzw. des Logos eroffnet Ranciére
den Weg zu einer fruchtbaren Reflexion iiber die Asthetik, jenes An-
dere der Vernunft, das dieser dennoch nicht — so die hier vertretene
Lesart — entgegengesetzt ist. In einer Vielzahl von Biichern lotet Ran-
ciere das Verhiltnis zwischen Politik und Asthetik aus, indem er sowohl
den &sthetischen Gehalt der Politik als auch den politischen Gehalt der
Asthetik zum Gegenstand seines Denkens macht. Die Politik muss mit
Ranciére in ithrem Kern isthetisch gedeutet werden, so dass alle Politik
asthetisch oder keine Politik wire. Diesen Gedanken gilt es im Folgen-
den zu entwickeln.

Die sinnliche Verfasstheit der Gesellschaft

Eine Asthetik der Politik muss mit Ranciére bereits in der Konstitution
gesellschaftlicher Strukturen gedacht werden. Ruft man sich noch
einmal die Konstitution der politischen Gemeinschaften bei Platon
und Aristoteles ins Gedichtnis, so konstituieren diese sich auf Basis
bestimmter normativer Prinzipen, die in der Interpretation Ranciéres
immer einen konstitutiven Ausschluss produzieren. Mit der Aufteilung
der Herrschaft in jene, die zum Herrschen befihigt sind, und jene, die
beherrscht werden, gewinnt Ranciére ein Bild politischer Ordnungen,
das sich durch die Verteilung von Rollen und gesellschaftlichen Positio-
nen auszeichnet. Zugleich umfasst die gesellschaftliche Konstitution
auf den Prinzipien der Arkhé fur Ranciére wesentlich mehr als die
Organisation der Macht in staatlichen Systemen und Institutionen,
die Verteilung politischer Amter und die Benennung ihrer Akteure.
Diesen Unterschied zu unserem alltiglichen Verstindnis markiert
Ranciére, indem er der gesellschaftlichen Ordnung als Ganzem den
Namen der Polizei gibt.?® Die Polizei bezeichnet folglich nicht das

1983, sowie 1984 Der unwissende Lehrmeister. Fiinf Lektionen iiber die intellektuelle
Emanzipation.
89  Vgl. DU, 33-54.

14,02.2026, 07:53:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

staatliche Ordnungsorgan, das wir kennen, sondern Ranciére mochte
mit dem Begriff an Foucaults Arbeiten zum Polizeibegriff im 17. und
18. Jahrhundert® ankniipfen, wo die Polizei eine umfassende »Lo-
gik der sozialen Ordnung«”* bezeichnet, »die den éffentlichen Raum
regiert, und das heifdt: anordnet, verwaltet, mit Unterscheidungen
durchzieht.«** Sie bezeichnet eine unausgesprochene Aufteilung der
gesellschaftlichen Riume und Zeiten, die festlegt, welche Kérper wel-
chen Riumen zugerechnet werden, ob und wie sie gesehen und gehort
werden.” Die Polizei verweist daher auf das, was im poststruktura-
listischen Denken die symbolische Konstitution des Sozialen genannt
wird, und welche die Polizei ein- bzw. umsetzten wiirde.”* Diese
symbolische Konstitution des Sozialen versteht Ranciére jedoch nicht,
wie viele seiner poststrukturalistischen Zeitgenossen, als eine primire
diskursive Konstitution,” sondern er kniipft eher an Immanuel Kants
transzendentale Asthetik in der Kritik der reinen Vernunft an, d.h. an die

90  Zur Cenealogie des Polizeibegriffs vgl. Foucaults 12. Vorlesung in: Foucault,
Michel: Geschichte der Gouvernementalitit 1. Sicherheit, Territorium, Bevilkerung.
Frankfurt a.M. 2004, 449-478.

91 Hebekus/Vélker 2012, 140.

92 Ebd.,141.

93  Potte-Bonneville sieht in Ranciéres Denken eine Ausweitung des Konzeptes
der Polizei gegeniiber dessen Erarbeitung bei Foucault. Beschreibt Foucault
die Polizei als eine Ordnungsmacht innerhalb der politischen Sphére in einer
bestimmten historischen Epoche, enthistorisiert Ranciére den Begriff und ver-
wendet ihn als einen gesellschaftlichen Strukturbegriff. Vgl. Potte-Bonneville,
Mathieu: Versions du politique: Jacques Ranciére. Michel Foucault. In: Cornu,
Laurence (Hg.): La philosophie déplacée. Autour de Jacques Ranciére. Colloque de
Cerisy. Bourg-en-Bresse 2006, 169-192, hier: 179f. Zu Ranciéres Verhiltnis zu
Foucault siehe auch das Interview mit Eric Alliez: Biopolitique ou politique?
In: Multitudes 1 (2000), https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
(Stand 29.04.2022)

94  Vgl. ZTP 31.

95  Gegen (post-)strukturalistische Ansitze wendet Ranciére ein, dass diese Dis-
kurse ein symptomales Verstandnis der Sprache besitzen. Die Sprache verweist
oderverdecktein Anderes, das durch die wissenschaftliche Arbeit dann zu Tage
beférdert oder aufgedeckt werden muss. Vgl. Ranciere, Jacques: Die Worter des
Dissenses. Interviews 2000-2002. Wien 2012, 41-43. (Ranciére 2012a)

14,02.2026, 07:53:43.

75


https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/
https://www.multitudes.net/Biopolitique-ou-politique/

76 Politik als asthetische Praxis

menschlichen Vermégen, wenn er sie als eine Aufteilung des Sinnlichen
bezeichnet.

»Eine Aufteilung des Sinnlichen legt sowohl ein Gemeinsames, das ge-
teiltwird, fest als auch Teile, die exklusiv bleiben. Diese Verteilung der
Anteile und Orte beruht auf einer Aufteilung der Rdume, Zeiten und
Tatigkeiten, die die Art und Weise bestimmt, wie ein Gemeinsames
sich der Teilhabe 6ffnet und wie die einen und die anderen daran teil-
haben.«®®

So wie fiir Kant Raum und Zeit als apriorische Formen der Anschau-
ung die individuelle Wahrnehmung strukturieren, strukturiert eine
Aufteilung des Sinnlichen unsere gemeinsame gesellschaftliche Wahr-
nehmung.®” Im Unterschied zu Kant handelt es sich jedoch nicht um
transzendentale Bedingungen, sondern eine Aufteilung des Sinnlichen
ist immer eine historische, soziale und vor allem auch materielle Kon-
figuration. Die gemeinsame Wahrnehmung, die durch eine Aufteilung
des Sinnlichen entsteht, steht daher fir »eine Topologie [..], die in
Abhingigkeit von den Plitzen, die die Individuen in Raum und Zeit ein-
nehmen, ihnen bestimmte soziale Funktionen, Titigkeitsformen und
Weisen zu sprechen zuordnet.«*® Sie ist eine spezifische Konfiguration
dessen, was wahrgenommen werden kann, mit dem, was verstanden
werden kann. Ranciéres Aufteilung des Sinnlichen grenzt sich damit
nach zwei Seiten ab:*® auf der einen Seite gegen ein Unterfangen,
das Gesellschaft allein in ihren rationalen Strukturen erkennen méch-
te, sowie auf der anderen Seite gegen die phinomenologische Idee

100 Wihrend der Gegensatz

einer reinen, unmittelbaren Erfahrung.
zwischen der sinnlich-materiellen und der intelligiblen Welt philo-

sophiegeschichtlich immer Gegenstand hierarchischer Uberlegungen

96  ADS, 25f.

97  Vgl. Ranciére, Jacques: Ist Kunst widerstindig? Berlin 2008, 38f. (kurz: KW)

98  Mubhle, Maria: Einleitung. In: Ranciére, Jacques: Die Aufteilung des Sinnlichen. Die
Politik der Kunst und ihre Paradoxien. Berlin? 2008, 7-19, hier: 10.

99  Vgl. Potte-Bonneville 2006, 174.

100 Vgl. Ruby 2009, 21.

14,02.2026, 07:53:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

war,” méchte Ranciére mit der Idee einer Aufteilung des Sinnlichen
zeigen, dass es zwischen beiden Welten immer eine Verbindung gibt,
die in beide Richtungen wirkt und Gegenstand eines bestimmten,
politischen Aushandlungsprozesses ist.’°* Ein Aushandlungsprozess,
dessen politischer Gehalt darin besteht, nicht nur festzulegen, was
gesehen werden kann, sondern »vor allem auch fiir wen.«%?
Grundlegend bezieht sich der Gedanke einer Aufteilung des Sinn-
lichen auf den Ubergang, den wir gleichsam unbewusst vom Sensori-
schen zum Sinnlichen machen, indem wir Sensorisches mit Sinn und
Bedeutung ausstatten — und manches eben nicht.'®* Im Ubergang vom
Sensorischen zum Sinnlichen liegt also eine transformierende, zeiti-
gende Dimension, deren politischen Gehalt Ranciére freilegt. Denn ei-
ne Aufteilung des Sinnlichen - auf Franzésisch le partage du sensible
— ist eine paradoxe Figur der trennenden Gemeinschaft. Das franzo-
sische partager, ebenso wie das deutsche steilen« (ohne prizisierendes
Prifix), ist doppeldeutig, insofern es sowohl inkludiert (im Sinne von
gemeinsam teilen) als auch exkludiert (im Sinne von zer- oder auftei-
len). Die Genese von Bedeutungs- und Kommunikationsgemeinschaf-
ten, d.h. der Ubergang vom subjektiven Erleben zur éffentlichen Arti-

101 Insbesondere kehrt sich Ranciére gegen die marxistische Unterscheidung zwi-

schen formeller und realer Demokratie. Das Formelle wird als Bereich der Illu-
sion und des Scheins konzipiert, das die realen gesellschaftlichen Verhiltnisse
verschleiert. »Ein politisches Handeln, das bereit war, demokratische Formen
ernst zu nehmen, konnte konsequenterweise nur auf zwei Arten verstanden
werden: Entweder als naive Bereitschaft, illusorische Erscheinungen fir Wirk-
lichkeit zu nehmen, oder aber als Versuch, den Schleier der Illusionen blofer
Formen zu durchbrechen, um die Wirklichkeit selbst sprechen zu lassen.«Riha,
Rado: Das Politische der Emanzipation. In: Ders. 1997, 147-200, 162f.
In umgekehrter Richtung findet sich ein hierarchisches Verhiltnis zwischen In-
telligiblem und Sinnlichen bei Platon. Vgl. Ruby 2009, 20. Die Aufteilung des
Sinnlichen kann als der erste Schritt von Ranciere gelesen werden, ber den
Widerspruch zwischen >Realem<und sFormellen< hinauszugehen.

102 Vgl. Ranciére, Jacques: La méthode de I'égalité. Entretien avec Laurent Jeanpierre et
Dork Zabunyan. Montrouge 2012, 58.

103 Ensslin, Felix: Spieltrieb — Eine kurze Einfihrung. In: Ders. 2006, 8-12, hier: 9.

104 Vgl. Gesprach mit Ranciére in KW, 37-90, hier: 43.

14,02.2026, 07:53:43.

77


https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Politik als asthetische Praxis

kulation, konvergiert im Sinnlichen mit einer negierenden Grenzzie-
hung, insofern das Ausgeschlossene in die Nicht-Existenz des Nicht-
Kommunizier- und Wahrnehmbaren zuriickgedringt wird. Gleichwohl
bleibt die Unbestimmtheit des Sensorischen irreduzibel als Erfahrungs-
grundlage sowie als Potenzialitit im Sinnlichen erhalten. Das Sinnliche
besitzt fur Ranciére demnach die zweischneidige Kapazitit, eine Teil-
habe zu definieren, die sowohl integrierend, und damit einheitsstif-
tend, als auch ausschlieRend wirkt. Das Sinnliche wird daher

»un terme chargé de dépeindre le mode immanent sur lequel se réa-
lise I'organisation de la domination sociale et politique et, simulta-
nément, une expérience politique irréductible a I'ordre de ce qui est
appelé traditionnellement le concept (ici I'Etat, le gouvernement, la
police, la somme des parties), [..] puisqu’elle manifeste au contraire

un tort fait au sans-part un dissensus.«'%>

Als gesellschaftlicher Integrationsmodus verweist die Aufteilung des
Sinnlichen auf die konstitutive Rolle, die das Asthetische im Sinne der
griechischen Aisthesis, der »sinnlich vermittelte[n] Wahrnehmung<<1°6,
oder eben jener ersten Asthetik im Sinne Kants im gesellschaftlichen
Formierungsprozess einnimmt. Und insofern es sich um machtvolle,
kontingente Ordnungen der Teilhabe handelt, muss dieser Prozess der
Aufteilung in seiner politischen Dimension verstanden werden.
Indem Ranciere die sinnliche Verfasstheit der Gesellschaft als zen-
trales Charakteristikum entwickelt, dndert sich gleichermaflen die Auf-
fassung dessen, was politisches Handeln impliziert. Jenseits jeglichen
Asthetisierungsvorwurfs ist politisches Handeln selbst 4sthetisch ver-
fasst, daher spricht Ranciére auch von einer Asthetik der Politik. Zu-
gleich verdoppelt er die Asthetik der Politik um eine Politik der As-
thetik. Diese verweist darauf, dass das Sinnliche selbst eine politische
Qualitit besitzt. So ermdoglicht das Sinnliche, wie im vorangehenden

105 Ruby 2009, 18f.

106 Barck, Karlheinz/Heininger, Jérg/Kliche, Dieter: Asthetik/4sthetisch. In: Barck,
Karlheinz etal. (Hg.): Asthetische Grundbegriffe. Band 1. Stuttgart 2000, 308-399,
hier: 309.

14,02.2026, 07:53:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

Zitat von Christian Ruby beschrieben, eine bestimmte widerstreitende
Erfahrung, die eine explizit politische Erfahrung ist. Diese politische
Erfahrung durch das Sinnliche scheint mir der besondere Einsatz der
Ranciére’schen Theorie, verlegt sie doch die ganze Potenzialitit von Po-
litik ins Sinnliche. Stark formuliert ist alle Politik dsthetisch oder sie ist
keine Politik. Die Bedeutsamkeit, die Ranciére der Asthetik in Fragen
der Politik zuschreibt erschlieft sich somit erst aus dem Zusammen-
spiel einer Asthetik der Politik und einer Politik der Asthetik. Beide sol-
len im Folgenden untersucht werden.

Auf dem Weg zu einer Asthetik der Politik:
Polizei, Politik und das Unvernehmen

Wie also stellt sich Ranciére unter der Annahme einer essentiell dsthe-
tischen Dimension den politischen Prozess vor? Um diesen Prozess zu
verstehen, gilt es neben der Idee einer Aufteilung des Sinnlichen die
beiden anderen zentralen Begriffe der Ranciére’schen Politikkonzepti-
on zu verstehen und zwar das Begriffspaar von Polizei und Politik. Die-
ses nimmt die radikaldemokratische Figur der politischen Differenz in
verinderter Form in sich auf: Fiir jenen Bereich des gegriindeten Staa-
tes, der im radikaldemokratischen Paradigma die Politik bezeichnet,
fithrt Ranciere den Begriff der Polizei ein. Die Politik bezeichnet dann
jene Handlungen, die der Emanzipation und politischem Wandel die-
nen, und deren strukturell gleiche Funktion im radikaldemokratischen
Paradigma das Politische {tbernimmt.'®’

Fir die Erklirung des Begriffspaars ist es hilfreich noch einmal zur
Idee einer Aufteilung des Sinnlichen zuriickzukommen. Eine Auftei-
lung des Sinnlichen

107 Vgl. Marchart, Oliver: The Second Return of the Political: Democracy and the
Syllogism of Equality. In: Bowman, Paul/Stamp, Richard (Hg.): Reading Ranciére.
London/New York 2011, 129-147, hier: 130. Den Begriff des Politischen verwen-
det Ranciére nur selten, um die Begegnung zwischen Polizei und Politik zu be-
nennen. Meines Erachtens ist die Verwendung eher einer Anschlussleistung
Ranciéres an die Diskurse des Politischen als einem eigenstandigen Begriff des
Politischen geschuldet.

14,02.2026, 07:53:43.

7


https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Politik als asthetische Praxis

»markiert die soziale Verteilung, indem sie Positionen im sozialen
Raum zuweist und Ort und Positionen in einer Gesellschaft an-
zeigt, welche die politische Verhandlung und die soziale Teilhabe
erlauben oder untersagen. So bezeichnen Konzepte wie Biirger und
Migrant, Unternehmer und Angestellte, Frauen und Ménner soziale
Ein- und Aufteilungen, das Parlament, der Gerichtshof, die Strafie

unterschiedliche Orte autorisierter Aushandlung usw.«'©®

Veranschaulichend zeigt sich mit Blick auf die Frauen, wie diese jahr-
hundertelang aufgrund bestimmter biologischer oder wesenhafter Zu-
schreibungen aus der politischen Sphire ausgeschlossen wurden und
folglich keine politische Stimme besafien. Thre Emanzipation hing in
Ranciéres Sichtweise entscheidend davon ab, dass die Frauen sich von
bestimmten Zuordnungen zu Orten und Titigkeiten losten, die sie in-
nerhalb einer Aufteilung des Sinnlichen einnahmen. Diese Verortun-
gen, wie beispielsweise die Zugehorigkeit zum privaten Bereich des
Haushalts, mussten Frauen einerseits fiir sich zuriickweisen und statt-
dessen andere, wie beispielsweise die Gleichheit mit den Minnern, fiir
sich reklamieren. Andererseits galt es damit auch, bestimmte Orte wie
den Haushalt oder den Arbeitsplatz als explizit politische Orte aufzuzei-
gen. An den unterschiedlichen, fortlaufenden Emanzipationskimpfen
der Frauen, vom Wahlrecht iiber eine korperliche Selbstbestimmung bis
hin zur Gleichberechtigung am Arbeitsplatz, lisst sich nachvollziehen,
dass Aufteilungen des Sinnlichen immer Gegenstand gesellschaftlicher
Dynamiken sind, die zu unterschiedlichen Zeiten und an unterschied-
lichen Orten immer (wieder) entstehen konnen, und deren entgegen-
gesetzte Pole Ranciére mit den Begriffen der Polizei und der Politik be-
nennt.

108 Krasmann, Susanne: Das Unvernehmen als das Andere der Ordnung. Zur Be-
deutung des Sinnlichen in der politischen Philosophie Jacques Ranciéres. In:
Brockling, Ulrich/Dries, Christian/Leanza, Matthias et al. (Hg.): Das Andere der
Ordnung. Theorien des Exzeptionellen. Weilerswist 2015, 73-88, hier: 76.

14,02.2026, 07:53:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

»Gehen sie weiter, es gibt hier nichts zu sehen!«'°® In dieser Auffor-
derung manifestiert sich fiir Ranciére die ganze Funktion und Logik der
Polizei, die darin besteht Ordnung und Zirkulation aufrechtzuerhalten.
Derart versucht die Polizei Identititen bzw. die Teile einer Aufteilung
eindeutig festzuschreiben und alles Ungereimte, Unklare, jede Leere
oder jeden Uberschuss auszuschlieflen, sodass es keinen Streit iiber

19 Jeder hat in der polizeilichen Ordnung

deren Existenz geben kann.
seine feste Identitit und gesellschaftliche Position. Zugleich scheint die
Moglichkeit komplexer Ordnungen, die sich durch eine Vielzahl polizei-
licher Ordnungen auszeichnen, durchaus denkbar.’™ Die Polizei steht
fiir eine Harmonisierung einer gegebenen Aufteilung des Sinnlichen,
die sich auch als Prozess der Naturalisierung beschreiben lisst. Denn
die Polizei lisst die kontingente Genese der Verkniipfung von Macht
und Sichtbarkeit innerhalb einer Aufteilung vergessen.™* Stattdessen
nimmt sie die Gestalt einer sozialen Ontologie an, indem sie vorgibt das
Wesen der Gemeinschaft zu inkorporieren.’ Wo Platon die Ordnung
der Gemeinschaft noch durch den Mythos der drei Metalle in den See-
len zementierte, sieht Ranciére die zeitgendssische Form der Polizei in
der permanenten Demoskopie. Sie dient der Erfassung, Vergegenwir-
tigung, Sichtbarmachtung der Bevolkerung, sodass sich jeder Biirger
im Spiegel der Simulation berechnet, verortet, erfasst — kurz, in seiner
sozialen und politischen Identitit genauestens reprisentiert fithlt. In
der Logik der Anteile zeigt sich die Gestalt der Bevolkerung, die sich

durch die Meinungsforschung formiert, identisch mit ihren Teilen -

109 Der Aufruf der Polizei erinnert an Althussers Beschreibung der ideologischen
Anrufung »He, Sie dal« Althusser analogisiert die Reaktion des Passanten auf
den Rufder Polizei mit der Art wie sich die Ideologie des Menschen bemichtigt.
Im Unterschied stellt die Polizei fiir Ranciére die Ordnung nicht her, sondern sie
hilt sie aufrecht. Vgl. Davis 2014, 134.

1o Vgl ZTP 32.

111 May, Todd: Wrong, Disagreement, Subjectification, In: Deranty 2010, 69-79,
hier: 71.

112 In der Logik des griechischen Denkens tibernimmt die Arkhe die Funktion der
Naturalisierung.

113 Vgl. Ranciére, Jacques: Aux bords du politique. Paris 2004, 115. (kurz: ABP)

14,02.2026, 07:53:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Politik als asthetische Praxis

keiner bleibt ungezihlt, jeder erhilt seinen Anteil, es existieren keine
Anteilslosen. In dieser Identitit zwischen den Teilen und dem Ganzen
kehrt zugleich das Ideal der geometrischen Gleichheit zuriick. Damit
schlieft die Polizei aber jeden Streit, der durch tiberschiissige Anteile
entstehen konnte, aus der Gesellschaft aus. Die Polizei tritt somit fiir ei-
ne konsensuelle Verfestigung der Sinnlichkeit ein'** und wirke folglich
entpolitisierend.

Ranciére selbst verweist immer wieder auf das Leben der Arbeiter
im 19. Jahrhundert, das er in seiner archivarischen Studie Die Nacht
der Proletarier untersucht hat.”™® In dieser zeigt Ranciére auf, wie das
Leben der Arbeiter Gegenstand polizeilicher Regelung war. So hatten
die Arbeiter den Tag der Arbeit zu widmen, die Nacht hingegen dien-
te der Regeneration ihrer Arbeitskraft, d.h. es bestand eine bestimm-
te Verkniipfung zwischen den Subjekten, ihren Titigkeiten, ihren ge-
sellschaftlichen (Aufenthalts-)Orten und den Zeiten. Wenn nun Arbei-
ter ihre Nichte nicht fir die Regeneration, sondern fiir anderen Ti-
tigkeiten verwendeten, und sich als Poeten und Dichter versuchten, so
liest Ranciére diese Titigkeiten als Aneignung von Tatigkeiten, die po-
lizeilich, d.h. »natiirlicherweise« dem nicht arbeitenden Teil der Ge-
sellschaft vorbehalten«!'® waren. Damit aber stérten sie die Aufteilung
gesellschaftlicher Zeiten und Titigkeiten und agierten potenziell poli-
tisch.

Die politische Tatigkeit ist folglich der polizeilichen entgegenge-
setzt. Sie bezeichnet genau den gegenteiligen Vorgang, namlich eine
Tatigkeit, die die klaren Zuordnungen einer Aufteilung des Sinnlichen
auflést. »Die politische Tatigkeit ist jene, die einen Korper von dem Ort
entfernt, der ihm zugeordnet war, oder die Bestimmung eines Ortes
andert; sie lisst sehen, was keinen Ort hatte gesehen zu werden, lisst

114 Vgl. Ranciére 1992, 58.

115 Vgl. Ranciére, Jacques: Die Nacht der Proletarier. Archive des Arbeitertraums. Wien
2013.

116  Muhle, Maria: Jacques Ranciére. Fiir eine Politik des Erscheinens. In: Moebius/
Quadflieg 2011, 311-320, hier: 313.

14,02.2026, 07:53:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

eine Rede horen, die nur als Lirm gehért wurde.«*'” Diesen Prozess der
»Sicht- und Hérbarmachung«*® 16st die Politik durch die Einfithrung
eines Anteils der Anteilslosen aus. Mit anderen Worten fithrt die Poli-
tik zur Begegnung der polizeilichen Logik mit der Logik der Gleichheit
und setzt damit in ein Verhiltnis, was in keinem Verhiltnis steht: die
hierarchische Verteilung der Korper in der polizeilichen Aufteilung des
Sinnlichen und die radikale, demokratische Gleichheit der sprechenden
Wesen. Diese Begegnung produziert einen Dissens, denn in die Sphi-
re der sinnlichen Erfahrung wird etwas eingefiihrt, dass dieser wider-
spricht, ja inkommensurabel ist."® Der Dissens ist daher auch nicht
eine Konfrontation der Interessen, sondern die Konfrontation zweier
Wahrnehmungswelten.'*°

Beispielsweise steht mit Blick auf die Diskussion in Deutschland
um das Tragen eines Kopftuchs durch eine Muslima in der Offentlich-
keit in Frage, wie das Kopftuch wahrgenommen wird. Wihrend die eine
Seite argumentiert, das Kopftuch sei Zeichen eines ungleichen, unter-
driickenden Geschlechterverhiltnisses, das der Gleichheit der Frauen
widerspricht, mag es fiir die andere Seite ausschlieflich Zeichen ei-
nes religiésen Gefiihls sein, das mit einem selbstbestimmten, egaliti-
ren Leben als Frau nichts zu tun hat. Wie Ranciére schreibt, wird Po-
litik durch solch eine Situation des Unvernehmens hervorgerufen, in
der beide Seiten dasselbe sagen (nimlich >Kopftuch<) und doch — da ihr
Sinnliches ganz anders gestrickt ist — etwas anderes sagen. Das Un-
vernehmen lisst sich daher auch nicht durch die Sprache regeln, weil
es nicht einem sprachlichen Missverstindnis oder Unverstindnis ge-
schuldet ist, sondern den sprachlichen Rahmen selbst betrifft. Insofern
dieser sprachliche Rahmen durch die Aufteilung des Sinnlichen defi-
niert wird, d.h. durch die Art und Weise wie sich unser Sinnliches mit

117 DU, 41.

118 Bottger 2014, 254.

119 Vgl. Ranciére 2000, 101.
120 Vgl. ZTP 35.

14,02.2026, 07:53:43.

83


https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Politik als asthetische Praxis

der Welt verbindet, ist die Politik nicht aus Macht-, sondern aus Welt-
verhiltnissen gemacht.

Zwar rithrt der politische Streit stets an der Aufteilung des Sinnli-
chen und somit an den grundlegenden Strukturen, doch zugleich ent-
spinnt er sich, wie das Beispiel des Kopftuches zeigt, immer in parti-
kularen Situationen, in denen die radikale Gleichheit ins Spiel gebracht
wird. Politik ist folglich weder auf einen spezifischen Gegenstand fest-
gelegt noch auf einen bestimmten Ort beschrinkt; sie ldsst sich nicht
auf den Bereich des Staates begrenzen, sondern sie agiert auf einem
heterogenen, gesellschaftlichen Terrain. Und als Folge der kontingen-
ten Beschaffenheit gesellschaftlicher Strukturen rekurriert der politi-
sche Konflikt dabei nicht auf einen ontologischen Begriff des Streits als
Antagonismus, fiir den beispielsweise Chantal Mouffe argumentiert.'2*
Eher ist der politische Streit »ein Streit im Werden«*?3, der iiberall und
jederzeit aufbrechen kann. Doch bedarf die Politik einer existierenden
Ordnung, der Polizei, die sie mit ihrem Prinzip der Gleichheit durch-
kreuzt. Einander entgegengesetzt, sind Politik und Polizei trotzdem
miteinander verbunden.'* Die Polizei, insofern sie ihre Ordnung nicht
ohne die Annahme einer radikalen Gleichheit errichten kann, die Po-
litik, insofern sie die Gleichheit, diese unbestimmte Universalie, nur

121 Vgl. DU, 54.

122 Vgl. Fliigel-Martinsen 2017, 185-193.

123 Liebsch 2005, 142.

124 Das Verhaltnis von Polizei und Politik ist wiederholt Gegenstand kritischer Aus-
einandersetzung mit Ranciére und insbesondere die Frage gesellschaftlicher
Transformation ist dabei virulent. Werden Politik und Polizei in absoluter He-
terogenitit gedacht, dann scheint schwer vorstellbar, wie durch die Politik ge-
sellschaftlicher Wandel entstehen kann. Die Politik wére auf die aufblitzenden,
emanzipatorischen Momente der Gleichheit reduziert, die dann durch die po-
lizeiliche Ordnung wieder geschluckt wiirden. Ich denke hingegen, dass man
den Bemerkungen Ranciéres Gewicht beimessen sollte, in denen er auf die Ein-
schreibungen der Gleichheit in die polizeiliche Ordnung verweist. Die Politik
wiirde demnach Spuren der Gleichheit in den polizeilichen Ordnungen hinter-
lassen. Nurdadurch lasst sich meines Erachtens zwischen einer guten und einer
schlechten Polizei unterscheiden, insofern die gute Polizei 6fter von der Logik
der Cleichheit durchkreuzt wurde. Vgl. Murno 2015, 241-256.

14,02.2026, 07:53:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Was ist Politik? Der radikaldemokratische Politikbegriff Jacques Rancieres

dort aufzeigen kann, wo sie negiert wird, d.h. in einer bestimmten
hierarchischen Ordnung. Wenn Ranciére die Politik daher recht biin-
dig als die Begegnung zwischen der polizeilichen Logik und der Logik
der Gleichheit definiert, méchte man genauer verstehen, was in diesem
Prozess vor sich geht. Und vor allem mdchte man verstehen, wie der po-
litische Prozess in seiner dsthetischen Dimension verstanden werden
kann. Wie also sieht eine politische Situation aus? Gibt es eine allge-
meine, dsthetische Struktur einer politischen Situation?

3.3 Die Asthetik der Politik - Zur Struktur einer
politischen Situation

Politische Kimpfe sind Kimpfe um die Gestalt der Aufteilung des Sinn-
lichen, in dem Sinne, dass sie fiir die Mdglichkeit einer neuen Aussage
oder eines neuen Subjekts und damit fir eine andere Aufteilung des
Sinnlichen eintreten. Die Frage ist, auf welche Weise politische Kimp-
fe ausgetragen werden kénnen? Denn obwohl Ranciére mit der Auftei-
lung des Sinnlichen die gesamte menschliche Wahrnehmung adressiert
und politische Teilhabe fiir ihn bedeutet, gesehen, gehort, gezihlt zu
werden, spitzt er den Kampf um politische Teilhabe immer wieder zur
Forderung zu, als sprechendes Wesen anerkannt zu werden. Und in-
dem die Sprachfihigkeit des menschlichen Wesens im Zentrum politi-
scher Kampfe steht, sieht es im ersten Moment so aus, wie Lois McNay
schreibt, als ob zwischen »Ranciére’s idea of the foundational equali-
ty of speaking beings and Habermas’s idea of mutual understanding
as constitutive of democratic equality«'>® eine Verwandtschaft besteht.
Entfalten sich politische Kimpfe daher im Modus sprachlicher Diskus-
sion?

Gegen Habermas, fiir den das kommunikative Handeln die Basis
der deliberativen Demokratie darstellt, besteht Ranciére nun darauf,
dass politisches Sprechen gerade nicht mit kommunikativem Handeln

125  McNay, Lois: The Misguided Search for the Political. Cambridge/Malden 2014, 141.

14,02.2026, 07:53:43.

85


https://doi.org/10.14361/9783839464328-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

