Lebenssoziologie

Georg Simmel im Informationszeitalter!

Scott Lash

Lebensphilosophie oder Vitalismus ist, so konnte man meinen, in sozialwis-
senschaftlichen und intellektuellen Diskursen wieder an der Tagesordnung.
Das vielleicht erfolgreichste Buch der letzten Jahrzehnte — im Blick auf die
kritische Rezeption und die Verkaufszahlen - ist jedenfalls Michael Hardts
und Antonio Negris im Jahre 2000 erschienenes Werk Empire (2003). Negri
ist ein Lebensphilosoph. Er ist ein Vitalist. Negri spricht sich fiir einen re-struk-
turierten, anti-Hegelianischen Marxismus aus, in dem das Leben die Arbeit
als zentrale Kategorie ersetzt. Oder noch genauer, er versteht Arbeit als Le-
ben. Negri versteht sowohl Arbeit als auch Leben als eine Bewegung oder als
ein FlieRen. Fiir ihn geht es im Klassenkampf nicht darum, dass die Arbeit
dem Kapital entgegentritt, sondern, dass die Arbeit der Fabrik entkommt. Die
Fabrik ist das Gefingnis. Und der Klassenkampf wird zu einem Fluchtver-
such. Diese Fluchtbewegung aus der Fabrik wird als Flieflen verstanden, als
ein Werden, eine Bewegung: kurz, als Leben. Das ist die Theorie der operaisti-
schen italienischen Linken. Sie wurde u.a. von der argentinischen Bewegung
der Arbeitslosen angeeignet. Und es handelt sich ebenso um die Ideologie der
Neuen Medienkunst, deren Vertreter, wie z.B. das Osterreichische Knowbotic
Research Team (Reck 2003: 369), ortsspezifische Interventionen in ganz Euro-
pa durchfithren. Negri und der zeitgendssische Vitalismus (den man Neo-Vi-
talismus nennen kann) generell wurden stark von Gilles Deleuze und Félix
Guattari beeinflusst. Deleuze ist ein Lebensphilosoph, zu dessen wichtigsten
Einfliissen Spinoza, Nietzsche und Bergson gehoren. Die Kategorie des Lebens
wird bei Deleuze und Guattari (1977) als Wunsch gedacht, es ist Werden: Es
ist eine bestindige Deterritorialisierung. In diesem Ansatz steht der Wunsch
der dominanten Sozialstruktur gegeniiber, die gleichsam als das Symbolische

1 | Auf Englisch zuerst erschienen als: Lash, Scott (2005): »Lebenssoziologie. Georg
Simmel in the Information Age«, in: Theory, Culture & Society 22(3), S. 1-23. Copyright
© 2005 durch den Autor. Wiederabdruck mit Genehmigung von SAGE Publications, Ltd.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Scott Lash

verstanden wird. Das Symbolische, wie es dem Werk Jacques Lacans entnom-
men ist, stellt in gewisser Weise Durkheims Kollektivbewusstsein dar, das dabei
sozusagen auf den Freudschen Odipuskomplex aufgepfropft wird. Auf diese
Weise gegen die Familie und den Kapitalismus gerichtet, haben Deleuze und
Guattari ihren Anti-Odipus geschrieben. Sie schreiben fiir dessen Zerstérung.
Fur sie zerstort der Wunsch als das Stromen (flows) und FlieRen (flux) des
Lebens die Strukturen des Odipus, der Tradition und der Tauschware. Politik
bei Negri und bei Deleuze - vitalistische Politik — ist die Politik der Bewegung,
der Fluchtlinie, der Deterritorialisierung. Es ist nicht Naomi Kleins Politik der
Globalisierungsgegner, sondern eine Politik der extremen Globalisierung: Es
handelt sich um eine Deterritorialisierung, die so weit geht, dass die neolibera-
le Warenform wegen ihrer eigenen Macht explodiert.

Heute leben wir in einer globalen Informationsgesellschaft. Wir leben
weniger in einem Zeitalter der materiellen und industriellen Produktion als
vielmehr im Medien- und Kommunikationszeitalter, einem Zeitalter interak-
tiver Medien. Diese Neuen Medien setzen Nicht-Linearitdt voraus. Sie setzen
nichtlineare, offene Systeme voraus. Solche offenen Systeme sind genau das
Material des Vitalismus. Vitalismus muss dabei stets in Abgrenzung zum Me-
chanismus gedacht werden (Prigogine/Stengers 1984). Der Mechanismus ist
newtonianisch: Er versteht Kausalitit als etwas den Wesen, den Systemen iu-
Rerliches. Eine jede Ursache ist in diesem Sinne unidirektional, sie ist linear.
Der externen Kausalitit der Metaerzihlungen wie z.B. dem Christentum, der
fortschrittsglaubigen Geschichtsphilosophie oder dem orthodoxen Marxismus
ist diese Logik der Linearitit erneut eingeschrieben. Im Gegensatz zum Me-
chanismus ist der Vitalismus nichtlinear, er setzt keine duflerlichen Ursachen,
sondern Selbstkausalitit voraus — etwas, das Georg Simmel, genau wie sein
Schiiler Georg Lukacs Aristoteles folgend, Teleologie genannt hat.? Dabei han-

2 | Ich denke nicht, dass Selbstkausalitédt (oder Selbstorganisation) und Teleologie
dasselbe sind, allerdings glaube ich, dass es Ahnlichkeiten zwischen den beiden An-
satzen gibt, die man ernst nehmen muss. Ich denke nicht, dass Simmels vitalistischer
Gebrauch von Teleologie mit der aristotelischen Vorstellung der letzten Ursache iden-
tisch ist, obwohl Simmel eine solche Idee von Teleologie beim Nachdenken iber die
vitalistische Selbstiiberwindung als niitzlich empfunden haben muss. Ich vermute, dass
Lukécs, der ausgehend von der Unterscheidung von Teleologie und Kausalitat gedacht
hat, ein weniger konsistenter Vitalist war als Simmel. Letztlich fiihre ich eine Art mona-
dologische Leseweise von Simmels Vitalismus durch. Und Leibniz’ Monaden fiihren uns
weg von der newtonschen Kausalitdt und bringen uns dazu, wieder ernsthaft tiber die
aristotelische substanzielle Form nachzudenken. Was ich hier vorschlage ist, dass die-
se aristotelischen Vorstellungen uns helfen, iber einen soziologischen Vitalismus und
Kausalitdt nachzudenken; und in der Tat in einem soziologischen Vitalismus zu denken.
Ich danke Joe Bleicher dafiir, auf das obengenannte hingewiesen zu haben. Ich danke

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

delt es sich um selbst-produzierende und selbst-organisierende Systeme. Eine
solche Selbstorganisation ist heute die ordre du jour in vielen Naturwissenschaf-
ten. Das zeigt sich im schnellen Wachstum der Komplexititstheorie: In der
Tat durchziehen Annahmen von Komplexitit und von selbstorganisierenden
Systemen die Biologie, Chemie und Physik. Das zeigt sich auch in der Renais-
sance der Kybernetik — und im neuen Interesse am Werk Norbert Wieners und
Claude Shannons.?

Vitalismus ist, denke ich, ein ebenso ergiebiger Begriff, um das gegenwir-
tige Denken zu erkliren, wie der Begrift der Lebensphilosophie. Vitalismus
kann dabei also als deutlicher Gegenbegriff zum Mechanismus verstanden
werden — wie Simmel in seinem Aufsatz zu Henri Bergson gezeigt hat (Sim-
mel 2000Db). Vitalismus besteht nun meiner Ansicht nach aus drei zentralen
Dimensionen: Die erste ist Bewegung oder FlieRen; der Vitalismus beinhaltet
eine Metaphysik des Werdens, der Deterritorialisierung — dessen, was die Situ-
ationisten dérive genannt haben (Debord 1997) — oder der Fluchtlinien. Diese
erste Dimension korrespondiert mit der Globalisierung. Das zweite Thema
ist Nichtlinearitit oder Selbstorganisation, die den gegenwirtigen Prozessen
der Informationalisierung korrespondiert. Die dritte konstitutive Dimension
ist der Monismus. Dieser Monismus steht im Kontrast zum Dualismus vieler
gegenwirtiger Theorien. So gibt es zum Beispiel den fundamentalen Dualis-
mus, wie in Jacques Derridas Idee der différance. Dieser ist in der Idee der onto-
logischen Differenz verwurzelt — dem Unterschied von Sein und Seiendem, den
wir bei Heidegger und ebenso in der Phinomenologie finden. Der Vitalismus
basiert demgegeniiber nicht auf der Vorstellung einer ontologischen Differenz.
Er basiert vielmehr auf einer Ontologie der Differenz. Hier gibt es keinen fun-
damentalen Dualismus von Sein und Seiendem. Stattdessen ist alles Sein Dif-
ferenz. In den soziologischen Debatten gehort der Vitalismus keinem der bei-
den Lager — von Positivismus und Phinomenologie — an. Die mechanistischen
Annahmen des Positivismus gehen von einem Subjekt-Objekt-Dualismus aus,
in denen der soziologische Blick in der Lage scheint, soziale Strukturen >ob-
jektiv< zu beobachten. Die Phinomenologie mit ihrem humanistischeren Sub-
jekt vermeidet dagegen die Frage nach der Kausalitit komplett. Im Gegensatz
zu diesen beiden Positionen geht der Vitalismus nicht von einem essentiellen

Bleichers Wissen in den ausfiihrlichen Kommentaren zur dritten Entwurfsfassung die-
ses Aufsatzes.

3 | Natiirlich nutzen Wiener und die erste Generation der Kybernetiker Selbst-Kausali-
t4t (Hayles 1999: 103). Diese kann als eine Art Steuerung in Form von Riickkoppelun-
gen verstanden werden, die das System bestandig ins Gleichgewicht bringt. Vitalismus
geht von Systemen aus, die aus dem Gleichgewicht sind. Vitalismus geht von einer On-
tologie des Werdens aus. Wieners Selbstkausalitadt scheint eine Normativitat der Stasis
und insofern des Seins vorauszusetzen.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

37


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Scott Lash

Unterschied zwischen Menschen und Nicht-Menschen aus. Fiir ihn gibt es nur
graduelle Unterschiede, die solche der Fihigkeit der Selbstorganisation sind.

Wenn das vitalistische Fliefen uns dabei hilft, Globalisierung ebenso
besser zu verstehen, wie die Nichtlinearitit der Informationalisierung, dann
korrespondiert der Monismus mit der Aktualitit von Netzwerken in der Netz-
werkgesellschaft (Castells 2001), die sowohl global als auch informationell ist.
Denn in der flachen Welt der Netzwerke wird der Dualismus der Institutionen,
die uns die Gesetze geben, durch einen Monismus der Selbstgesetzgebung des
gegenwirtigen reflexiven Subjekts der heutigen reflexiven Modernisierung er-
setzt. Der alte Dualismus der traditionellen Institutionen wird in die Fliche
verschoben, in die monistischen Akteurs-Netzwerke, deren Verbindungen und
Anschlusspunkte sich iiber die Zeiten und Riume des Globus hinweg erstre-
cken. Die gegenwirtige Soziologie wird zunehmend vitalistisch. Dabei liegt
der Fokus aber nicht so sehr auf der externen Kausalitit der multivarianten
Analyse, als vielmehr auf der Selbstkausalitit, der Unsicherheit und den nicht-
intendierten Folgen dieser Selbstkausalitit. Drei der einflussreichsten sozio-
logischen Theorien der vergangenen Jahrzehnte sind jedenfalls Bruno Latours
Theorie flacher globaler Akteurs-Netzwerke (2008), Ulrich Becks Theorie der
reflexiven Moderne mit deren eingebauter chronischer Unsicherheit (Beck/
Giddens/Lash 1996), und Niklas Luhmanns Theorie selbstreproduzierender
Systeme (Luhmann 1998). In all diesen Fillen finden sich Monismus, Selbst-
reproduktion und Werden — die drei Prinzipien des Vitalismus.

Die drei zentralsten vitalistischen (oder protovitalistischen) Philosophen
sind dabei Spinoza, Nietzsche und Bergson. Spinoza war ein Monist, der von
einem Pantheismus, einer immanenten Religiositit ausgegangen ist, in der
(wie Simmel schreibt) das menschliche Subjekt in Gott aufgeht (Simmel 1995:
200). In Bergsons Materie und Gedichtnis organisieren sich Dinge inklusive
anorganischer Dinge nicht nur selbst — zumindest implizit —; vielmehr sind sie
selbst mit Wahrnehmungsfihigkeiten ausgestattet (vgl. Bergson 2015: 171ff.).
Fur Bergson hat alle Materie Gedichtnis. Tatsdchlich ist Gedichtnis fiir ihn
gleichbedeutend mit Leben. Und bei Friedrich Nietzsche findet sich eine Meta-
physik, in der alles Seiende, alle Entititen einen Willen zur Macht im Sin-
ne einer Macht zur Selbstorganisation haben (Nietzsche 1966: 447-448). Bei
Nietzsche findet sich kein Dualismus, keine ontologische Differenz von Sein
und Seiendem, oder sogar von Sein und Werden. Fiir ihn gibt es kein Sein
aufler dem Seienden; und alles Sein ist Werden. Wir finden bei Nietzsche also
einen vollstindigen Monismus.

Der Vitalismus konnte mithin eine grofle Hilfe sein, um Globalisierung,
Informationalisierung und Netzwerke zu verstehen.* Er ist in der Tat das Mate-

4 | Ich habe hier leider nicht genug Raum, um den Zusammenhang zwischen Vitalismus
und Globalisierung angemessen darzustellen. Mir ging es hier darum, andeutende Ver-

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

rial so vieler gegenwirtiger Sozial- und Kulturtheorien. Er hat seine Vorldufer
in Spinoza, Bergson und Nietzsche. Wo bleibt nun Georg Simmel? Simmel
war in seinem Spitwerk eindeutig ein Vitalist, wie zum Beispiel in Lebens-
anschauung (1999c¢). Er wurde in seiner ungewohnlich produktiven, mittleren
Phase (von 1900 bis 1908) vom Vitalismus beeinflusst (z.B. in Schopenhauer
und Nietzsche 1995). Er hat bereits 1895, in seiner frithen Phase, eine Bespre-
chung des Werkes von Nietzsche geschrieben (Simmel 1999d). Im Folgenden
mochte ich insbesondere die Aktualitit und Relevanz des Simmelschen Vita-
lismus betonen. Ich mochte den simmelschen Vitalismus zuerst in der Dimen-
sion der Natur und dann in der der Werte rekonstruieren. Die Kategorien der
Natur und der Werte sind fiir Simmels Lebenssoziologie in der Tat zentral. Im
Anschluss méchte ich mich der sozialen Dimension zuwenden. Ich mochte die
Relevanz einer soziologischen Aneignung des simmelschen Vitalismus auf-
zeigen — eine Aneignung, die nicht unihnlich der Aneignung des Vitalismus
von Bergson und Nietzsche durch Deleuze im Rahmen der Philosophie wire
(Deleuze 1989, 2002). Die Aufgabe besteht darin, den Vitalismus soziologisch
zu machen. Maurizio Lazzarato hat das bereits in beeindruckender Weise fiir
das Werk von Gabriel Tarde getan (Lazzarato 2002). Unsere Aufgabe besteht
also in diesem Kapitel darin, dhnlich wie Lazzarato auf einige Strémungen
eines weitestgehend vergessenen vitalistischen Erbes der klassischen soziologi-
schen Theorie hinzuweisen. Es geht dabei darum, deren meta-theoretische und
ergo philosophische Annahmen hervorzuheben. Und es geht ebenso darum,
einige Hinweise fiir die Relevanz eines soziologischen Vitalismus in unserem
Medien- und Kommunikationszeitalter zu geben.

FORMEN: VOM KOGNITIVEN APRIORI ZUM SOZIALEN APRIORI

In der Lebensphilosophie — so schreibt Simmel — war Nietzsche fiir die Moral,
was Bergson fiir die Natur war (Simmel 2000b). Das ist ein auflerordentlich
bedeutender Gedanke. Zentral ist, dass Nietzsche eine sehr klare Vorstellung
von der Bedeutung von Interessen in den Bereich der Moral einbringt. Nietzsche
bricht mit der Vorstellung des desinteressierten Charakters des moralischen
Imperativs in Kants zweiter Kritik, da ihm zufolge eine Moralvorstellung im-
mer vom >Willen zur Macht« abhingt. Wenn sich Kants zweite Kritik mit der
Moral beschiftigt, dann beschiftigt sich seine erste Kritik mit der Natur. Die
erste Kritik geht davon aus, dass Naturwissen in einem desinteressierten Be-
obachter begriindet sei. Fiir Bergson ist die Beziehung eines Beobachters der
Natur hingegen eine, die sehr wohl ihrerseits auf Interessen begriindet ist.

bindungen herzustellen, um die Bedeutung der vitalistischen Soziologie Simmels fiir die
Gegenwart zu unterstreichen.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

39


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Scott Lash

Insofern basiert Kants Idee der Naturwissenschaft auf Objektivitit, oder auf
dem, was Francisco Varela die Wahrheit der dritten Person genannt hat; und im
Gegensatz dazu basiert die Idee Bergsons auf Varelas Wahrheit der ersten Person
(siehe dazu Rudrauf et al. 2003).

Bergson hat den Vitalismus in die Naturphilosophie gebracht. Auch Sim-
mels Idee der Form basierte sehr stark auf Kants Naturphilosophie. Er spricht
von Kants erster Kritik vor allem im Hinblick auf Kognitionen; noch systema-
tischer aber interessieren ihn die kantschen Kategorien (der ersten Kritik) im
Hinblick auf eine Philosophie der Natur. In diesem Zusammenhang ist Sim-
mels frither Text zu Kants Monadologie (Simmel 2000a) zu erwihnen: Uber
das Wesen der Natur bei Kant. Simmel hat hier Kants Wende von der Monadolo-
gie zur Kritik als eine Bewegung von Leibniz zu Newton verstanden. In einem
Text zu Bergson stellt Simmel einmal die Natur als ein Konzept dar, dass mit
dem Beginn der Moderne in den Mittelpunkt riicke: Die >Natur« sei fiir Re-
naissance und Aufklirung das, was >Gott« fiir das Christentum war (Simmel
2000b: 53). Anfang des 19. Jahrhunderts habe dann >Gesellschafi< diese Rolle
tibernommen — und Anfang des 20. Jahrhunderts das Leben. In allen diesen
Fillen — im Ubergang von »Gott« zu >Natur« zu >Gesellschaft« zu >Leben< — sieht
Simmel den Wert als die hegemoniale Kategorie an. Und in allen diesen Fillen
handele es sich dabei um eine Form.

Die Idee der Natur ist bei Kant (erinnern wir uns) die Aufklirung auf
ihrem Hohepunkt: Die Aufklirung wird idealistisch, denn Natur wird nicht
— wie im Materialismus — durch ihren Einfluss auf die Sinneseindriicke ver-
standen. Natur wird in erster Linie vielmehr iiber die Kategorien der Erkennt-
nis erschlossen. Simmel verstand daher Gesellschaft als etwas, das dem Modell
der >Natur« bei Kant entspricht: Fiir Kant sind die Kategorien der Erkenntnis
und der Wahrnehmung Formen. Sie sind apriorische Formen, d.h., ohne sie ist
ein Wissen iiber die Natur unmoéglich. Sie sind die Basis fiir unser Wissen der
Natur. Kant bricht derart mit der Monadologie und Metaphysik von Leibniz in
Richtung eines newtonschen Atomismus: In der Monadologie ist die einfache
Substanz Differenz (Lazzarato 2002); im Atomismus ist diese hingegen Identi-
tdt. Im kantschen Atomismus ist die einfache Substanz als Identitit erkenn-
bar durch die Formen, die apriorischen Formen der Erkenntnis resp. Wahr-
nehmung. In Simmels frithem, noch spencerschem Positivismus verschiebt
sich diese Frage. Es geht ihm eben nicht mehr darum, wie Natur >méglich«
ist, sondern darum, wie Gesellschaft >moglich« ist (Simmel 1992a): Was sind
die sozialen, apriorischen Formen? Welche Formen machen die >Gesellschaft«
mdoglich?® Wir miissen uns an dieser Stelle immer erneut daran erinnern, dass

5 | Josef Bleicher legt iiberzeugend dar, dass solch ein Apriorismus inkompatibel mit
einem Positivismus ist. Er zeigt weiterhin, dass Leben in Simmels Spatwerk ein qua-
si-ontologisches Apriori ist. Das kann fiir Simmel zutreffen. In meinem Buch Another

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

Kant recht verstanden nicht dariiber spricht, wie Natur >moglich« ist, sondern
wie Wissen iiber die Natur mdoglich ist. Er ist dariiber beunruhigt, dass die
Natur(-ansicht) in Anarchie zerfallen kénnte. In Simmels Frage geht es nun
nicht mehr unmittelbar darum, wie ein Wissen tiber die Gesellschaft moglich
ist — ihm geht es darum, wie Gesellschaft moglich ist. Wenn Kants Ausgangs-
frage epistemologisch ist, dann ist Simmels Frage ontologisch. Allerdings ent-
wickelt er im Anschluss daran eine eigene Epistemologie. Es sind die Formen,
die Gesellschaft moglich machen. Diese Formen, die verhindern, dass die Ge-
sellschaft zerfillt, werden nun genauer bestimmt als Funktionen. Die ersten
Formen sind fiir Simmel — ebenso wie fiir den klassischen soziologischen Posi-
tivismus — Funktionen. Es handelt sich dabei nicht um Kategorien des Wissens
oder der Wahrnehmung, sondern es handelt sich um Institutionen — wie die
Familie, wirtschaftliche Institutionen, den Staat, kulturelle Institutionen, die
Kirche, die Erziehung oder die Kunst. Diese Funktions-Formen sind jedoch,
wie die kantischen Kategorien der Vernunft, abstrakt. Wie bei den Katego-
rien von Kant haben wir es mit >Material< zu tun. Fiir Kant ist dieses Material
die (atomistisch verstandene) Natur. Im Fall des soziologischen Positivismus
handelt es sich um sozialisierte Menschen, die ihrerseits als Atome behandelt
werden, austauschbare Atome. Verstand der wissenschaftliche Beobachter der
Natur bei Kant die atomistische Materie durch kognitive-perzeptive Formen, so

Modernity, A Different Rationality habe ich bei Simmel eine positivistische, eine neu-
kantianische und eine vitalistische Periode unterschieden (Lash 1999). Im vorliegen-
den Aufsatz geht es mir hauptsachlich darum, einige grundsatzliche Elemente fiir eine
vitalistische Soziologie zur Verfigung zu stellen, statt eine Interpretation Simmels vor-
zulegen. Aus diesem Grund tendiere ich dazu, zwei Simmel zu unterscheiden - einen
friithen Positivsten und einen spéaten Vitalisten. Allerdings glaube ich, dass es eine ge-
wisse Konvergenz zwischen Positivismus und Neo-Kantianismus gibt. So ist es nicht
untypisch, dass Interpreten auch Durkheim im Sinne eines Apriorismus lesen, im Sinne
der Bedingung der Moglichkeit von Gesellschaft - und das als nicht inkonsistent mit
Durkheims Positivismus verstehen. Es gibt, so scheint es, zwei Typen des soziologi-
schen Positivismus, die mit mechanistischer und funktionalistischer (evolutionarer)
Kausalitat korrespondieren, die ich in FuBnote 7 diskutiere. Mechanistische Kausalitat
arbeitet nicht mit Aprioris, funktionale Kausalitat tut das. Meiner Meinung nach operiert
der interessanteste soziologische Positivismus - Spencer, der friihe Simmel, der friihe
Durkheim, Parsons und vielleicht sogar der spate Marx - mit funktionaler Kausalitat
und einem bestimmten Apriorismus. In der Interpretation von Marx bei Paul Hirst sind
die politischen und ideologischen Strukturen Bedingungen der Méglichkeit der Kapital-
akkumulation. Allerdings muss der Vitalismus den Apriorismus vollstandig iiberwinden.
Wenn Simmel von Leben als einem ontologischen Apriori spricht, ist er kein ganzer Vi-
talist. Im Vitalismus ist das Leben generativ: Es ist keine Bedingung der Méglichkeit.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

41


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Scott Lash

versteht der positivistische soziologische Beobachter die atomistische Gesell-
schaftsmaterie anhand institutioneller Formen.

Kausalitit ist dabei — auf eine nicht unwichtige Weise — sowohl fiir Kant, als
auch fir die frithen soziologischen Positivisten zunichst etwas duferliches.
Allerdings gibt es in diesem Denken von Kausalitit eine wichtige Modifika-
tion, insofern hier die darwinsche Kausalitit die newtonsche Kausalitit er-
setzt. Darwin und der soziologische Positivismus bringen uns — wegen dieser
Annahme von Kausalitit — tatsdchlich nicht zu einem Vitalismus, sondern zu
einer Art Neo-Mechanismus. Hatte die newtonsche Kausalitit mit externen
Kriften, die auf den Korper einwirken, zu tun, so wird in der darwinschen
Kausalitit diese Idee durch die einer externen Ursache von Systembediirfnis-
sen ersetzt. Dabei handelt es sich ganz offensichtlich um eine andere Ordnung
von Ursachen; diese >funktionale« Kausalitit ist Gegenstand einer umfingli-
chen Debatte gewesen (siehe dazu z.B. Cohen 1978).

Wichtig ist fiir uns an dieser Stelle, dass eine solche funktionale Kausali-
tit keine vitalistische Selbst-Kausalitit darstellt.® Ab 1905 oder 1906 beginnt
Simmel sich — wohl daher — in Richtung der Position eines schipferischen Evo-
lutionisten zu bewegen. Simmel erschliefét sich die Gesellschaft und deren For-
men zwar iiber seine gesamte Karriere hinweg ausgehend von einem solchen,
darwinschen, neomechanistischen Modell.” Auch dndert er seine Auffassung

6 | Talcott Parsons’ spate Arbeiten sind von Norbert Wieners Kybernetik beeinflusst.
Die natiirliche Selektion Spencers wird durch die Feedbackschleifen von Wiener er-
setzt. Selbstregulation trittin den Mittelpunkt. Das ist Parsons’ Bewegung hin zu einem
komplexen Neo-Darwinismus, aber nicht zu einem Vitalismus. Tatsachlich sind Hayles
Beschreibungen der Kybernetiker der ersten, zweiten und dritten Generation, und alle
Annahmen von Hayles, neo-darwinistisch (Hayles 1999). All das muss abervon der sin-
guldren Bedeutung von Hayles’ Werk nicht ablenken.

7 | Josef Bleicher zeigt in seinem aufschlussreichen Kommentar zu meinem Text ganz
richtig, dass ich ungeniigend zwischen funktionaler und vitalistischer Kausalitat unter-
schieden habe. Ich bin kein Darwin-Experte, weswegen meine Punkte auf einer schema-
tischen Ebene verbleiben. Dennoch méchte ich grundsétzlich zwischen (1) newtonscher
Kausalitat, (2) darwinscher oder funktionaler Kausalitat und (3) vitalistischer Kausali-
tat unterscheiden. Der Unterschied zwischen (2) und (3) entspricht dem Unterschied
zwischen Evolution und schépferischer Evolution. In der funktionalen Kausalitat ist es
die Systemumwelt, die die Eigenschaften des Systems auswdhlt. Dennoch muss das
System diese Eigenschaften irgendwie hervorbringen. Also weist die funktionale (evo-
lutionére) Kausalitat ein Element der Selbst-Hervorbringung auf, das der mechanischen
Kausalitat fehlt. Allerdings ist die funktionale Kausalitat irgendwie grundlegend ex-
tensiv, wohingegen die vitalistische Kausalitat intensiv ist. Weiterhin ist das, was in
der funktionalen Kausalitdt verursacht wird, etwas wie eine Spezies, wohingegen es in
der vitalistischen Kausalitat das Individuum ist, das verursacht wird. Das heift, das

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

iiber die Idee der >Form« und der >Gesellschaft« nie. Die Verinderung bezieht
sich aber auf das, was er in seinem Frithwerk mehr oder weniger als >objektive
Tatsache< angesehen hatte, und was er im spiteren Werk zunehmend als einen
>schidlichen Wert« ansehen wird: Fiir den Positivisten Simmel sind Formen
das soziale Apriori (wie fiir Kant Formen das Apriori der Erkenntnis sind). Der
spite Simmel, der sich in Richtung des Vitalismus bewegt, spricht nun immer
weniger von einem Apriori. Ein Vitalismus ist ein Denken, das sich nicht in
den Kategorien des Apriori bewegt. Simmel spricht nun also nicht mehr die
kantsche Sprache der >Bedingungen der Moglichkeit<. In der Tat interessiert
sich ein Vitalismus nicht fiir die Bedingungen der Moglichkeit des Wissens,
sondern er interessiert sich dafiir, wie Menschen und Nichtmenschen wissen,
wenn sie etwas wissen. Dieses Wissen ist stets mit Interessen und >Macht« ver-
bunden. Deswegen spricht der spite Simmel also weniger von einem Apriori,
als vielmehr von Prozessen der Objektivierung. Fiir Simmel ist Formung nun
immer Objektivierung. Formen, ob natiirlich oder sozial, sind objektivierend.
Sie werden durch einen Prozess der Objektivierung hervorgebracht. Und das
Rohmaterial, aus dem sie hergestellt sind, ist das Leben: natiirliches Leben und
soziales Leben, noch bevor es zu Formen der Natur und der Gesellschaft wird.
Objektivierung konstituiert das Objekt, konstituiert die Natur aus dem Flie-
Ren der Sinneswahrnehmung oder der Erscheinungen. Hier wird »die an sich
zusammenhangslose Mannigfaltigkeit der Sinneseindriicke zu Einheiten ge-
formt« (Simmel 1999a: 133). Dabei handelt es sich um einen Fluss »von konti-
nuierlich aneinander gesetzten Erscheinungen«, welche das erkennende Sub-
jekt zu diskreten Einheiten formt. Noch vor den Objekten haben wir Materie
oder »Weltstoff« (Simmel 1999c: 238). Oder: Die Materie ist die »unmittelbar
vorliegende« wirkliche, gegebene Welt. Sie ist das »allein wirklich primire Da-
sein« (Simmel 1999a: 67).% So gesehen transformieren die desinteressiert ob-
jektivierenden Kategorien Kants die vitale Natur in eine mechanistische Natur.

Denken funktionaler Kausalitat wird von entwickelten kapitalistischen Gesellschaften
reden, wohingegen der Vitalismus von einer spezifisch entwickelten kapitalistischen
Gesellschaft sprechen wird. Alle drei Typen der Kausalitat sind wichtige Typen der so-
ziologischen Kausalitat. Moglicherweise sind sie sogar die drei Typen soziologischer
Kausalitat. Es geht an dieser Stelle iiber den Raum dieses Aufsatzes hinaus, diese
Uberlegungen weiter zu filhren.

8 | Eine solche Vorstellung des Lebens scheint vielleicht genauso eine Frage der Unord-
nung wie die selbstorganisierender Systeme zu sein. In der Frage - Wie ist Gesellschaft
méglich? -, die eine Neokantianische Uberarbeitung des Positivismus ist, steckt die
Angst vor der totalen Anarchie. Simmels Vitalismus war in dieser Hinsicht niemals so
allumfassend wie dervon Tarde oder sogar der Nietzsches. Eristimmer ein wenig huma-
nistischer. Das Leben mit Simmel zu bejahen, das heifit sowohl, das FlieBen wie auch
selbstorganisierende Monaden zu erkennen. Der gegenwértige Vitalismus scheintin der

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

43


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Scott Lash

In diesem Zusammenhang ist fiir Simmel interessant, dass das Leben fiir
Henri Bergson nicht nur Materie, Materie im Fluss, oder kontinuierliche Be-
wegung ist. Es ist immer auch >Bild« (image). Die Materie, die immer im Fluss
ist, erscheint gleichwohl als ein Bild oder als Erscheinung. Simmels Interpre-
tation ist dabei sicherlich organizistischer und >humanistischer« als diejenige
von Bergson selbst; seine Kritik an Kant ist gleichwohl der Bergsons dhnlich.
Fur beide Denker gilt, dass wir als erkennende Subjekte die kontinuierlichen
Materieerscheinungen in diskrete und austauschbare Einheiten verwandeln.
Wir nennen sie Objekte, obwohl sie, wie Simmel sagt, von den Subjekten her-
vorgebracht werden. Das Subjekt erkennt sich dabei selbst als ein ganz beson-
deres Objekt, als eines, das mit der Macht der Vernunft gesegnet ist. Wenn wir
instrumentell handeln, dann denken wir lediglich Objekte: Wir werden dabei
hervorgebracht; wir sind Mechanismen; wir befinden uns im Reich der Not-
wendigkeit. Das ist die Grundlage der modernen Naturgesetze und insbeson-
dere des Denkens von Hobbes, der Galileos Annahmen isolierter Atome, die in
Spannung zueinanderstehen, auf die Menschen ausgeweitet hat — als solche,
die sich in einem Kampf aller gegen alle befinden (vgl. dazu Strauss 1953). Das
ist die Grundlage des menschlichen Wesens als austauschbares Atom. Es ist
das, was Simmel und Nietzsche als die nivellierende Dimension der Demokra-
tie und der Idee von Gesellschaft bezeichnet haben. In seinem Spitwerk zum
Konflikt der Kultur (Simmel 1999b) und zu Begriff und die Tragédie der Kultur
(Simmel 2001a) spricht er dagegen von der Form (z.B. in der Poesie) als etwas,
das nicht objektivierend ist: Wir brauchen Form, um tberhaupt Bedeutung
und Wert zu haben. Insofern gibt es fiir Simmel eine objektivierende, und es
gibt auch eine nicht-objektivierende Formung.

Simmels Essay zu Bergson dient vor allem dem systematischen Vergleich
von Mechanismus und Vitalismus. Seine Folgerung besteht darin, dass die
(moderne) Gesellschaft wesentlich ein Mechanismus ist. Simmel konzentriert
sich dabei auf die Temporalitit. Die Beobachtung ist, dass die kantische Zeit
Teil eines transzendentalen Apparates ist, der Natur als Form hervorbringt. In
diesem Sinne hat sie sehr wenig mit gelebter Temporalitit zu tun. Demgegen-
tiber spricht Simmel sich fiir die Temporalitit als >Fluss< im Sinne Bergsons
aus. Die newtonsche, die mechanische Zeit ist reversible Zeit, wohingegen die
vitalistische Zeit irreversibel ist. Zeit, die in diskrete und austauschbare Ein-

Tat diese beiden Pole aufzuweisen: In Deleuzes und Guattaris Anti-Odipus wird Leben
zum Beispiel primar als FlieRen oder Wunsch verstanden. In Prigogines und Stengers
Order out of Chaos (1984) wird Leben primar als selbstorganisierende Monade verstan-
den. Simmel hat, wie wir weiter unten noch sehen werden, auch ein starkes Konzept des
Lebens als Form und nicht einfach nur Leben als Substanz. Tats&chlich gibt es hier zwei
Arten der Form, eine monadologische und eine atomistische; jedoch spricht er viel mehr
liber die atomistische als iiber die monadologische.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

heiten eingeteilt ist, ist reversibel, insofern als eine die andere ersetzen kann.
Im Gegensatz zur diskontinuierlichen Zeit Newtons ist eine vitalistische Zeit
immer kontinuierlich. Auch spielt Erinnerung in der newtonschen Zeit keine
Rolle, und Zeit ist hier aus Atomen zusammengesetzt, die man entfernen und
untereinander als Aquivalente austauschen kann. In der newtonschen Zeit, die
dem Leben genau genommen nicht inhirent ist, sondern die sich auflerhalb
des Lebens befindet, gibt es auch keine Pfadabhingigkeit (Urry 2002). Es gibt
keine Zukunft und keine Vergangenheit. Gelebte Zeit hingegen ist stets an Zie-
le angepasst, an intern hervorgebrachte Werte, und hingt von Erinnerungen
an die Vergangenheit ab.

Diese Orientierung an der Vergangenheit und Zukunft im Bergson-Essay
ihneln dem, was Heidegger spiter im Kapitel zum In-Sein in Zeit und Sein ge-
schrieben hat (Heidegger 1986: 130ff.). So wie Heidegger wendet sich Simmel
der Zeitlichkeit also vor allem im Zusammenhang des Todes zu (im Kapitel zu
»Tod und Unsterblichkeit« in den Lebensanschauungen, Simmel 1999c: 297-
345). Simmels Gegner sind hier das Christentum und, wie es scheint, Schopen-
hauer. Beide stehen fiir Willenslehren, die von einer Unzufriedenheit mit dem
Mechanismus und dem Atomismus im Zeitalter der Abstraktion stammen.
In diesem Zeitalter, so Simmel, sei das Christentum fiir die griechisch-rémi-
sche Fragmentierung und abstrakte Differenzierung das, was Schopenhauer
fur den modernen Mechanismus war. Und doch, so Simmel, waren weder das
Christentum noch das Werk Schopenhauers Lehren des Werdens. Deren An-
nahmen bestanden vielmehr in einer Zeitlosigkeit, in einem Denken nicht
des Todes, sondern der Unsterblichkeit. Der Unterschied zwischen beiden
besteht lediglich darin, dass das Christentum ein Ziel und Bedeutung hatte,
wohingegen Schopenhauers >Wille« keines von beiden habe. Fiir Simmel heif3t
hingegen Endlichkeit, dass wir Wesen (und Formen) mit Grenzen sind. Die-
se Grenzen sind rdumlich, und, was noch wichtiger ist, sie sind zeitlich. Der
Tod bestimmt die zeitliche Grenze, die uns als Formen bestimmt, am grund-
legendsten. Ohne diese endliche Form gibe es diesen Fluss, diese Selbst-Uber-
windung, diese Rastlosigkeit des Lebens schlicht nicht. Zeit und Tod tauchen
bestindig in uns auf. Darin besteht der Unterschied zur externen Zeitlichkeit
des Christentums. Sowohl fiir Gott als auch fiir die (kantische) Natur gibt es
in diesem Sinne eine externe Motivation des Individuums, und Zeitlosigkeit.
Im Fall von Gott gibt es eine externe Teleologie, in Kants Natur gibt es eine ex-
terne Kausalitit. Die Aquivalente in der klassischen Soziologie sind zum einen
die orthodoxe Marxistische externe Teleologie, und zum anderen Durkheims
externe Kausalitit. Im Verhiltnis dazu spricht sich der Simmelsche Vitalismus
fur das Selbst als eine selbstorganisierende Form aus, d.h. eine Form, die sich
mit ihrem eigenen Fluss auseinandersetzt. Der Mensch umgeht also fiir ihn
sowohl die externe Kausalitit, als auch teleologische Metanarrative. Sowohl in
der positivistischen Kausalitit als auch in teleologischen Metanarrativen ist der

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

45


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Scott Lash

Mensch dagegen ein austauschbares Atom und ein Instrument. Und ebenso
ist das menschliche Lebewesen auch in dem, was Simmel als die Normativitit
der Gesellschaft versteht, ein Atom; in dieser Normativitit wird der Einzelne auf
die Funktion der gesellschaftlichen Reproduktion reduziert.

WERT

Simmel war von Anfang an dagegen auch ein Moralist; er war ein Soziologe
und ebenso auch ein Philosoph der Sitten. Sein erstes grofles Buch war — mehr
noch als Uber sociale Differenzierung (1989c) — die Einleitung in die Moralwis-
senschaft (1989f). Darin steckt der frithe, positivistische Simmel, fiir den sich
Normen ausdifferenzieren und dann die Funktionalitit der gesellschaftlichen
Reproduktion annehmen.’ Fiir Simmel wie fiir Nietzsche setzt Moral Werte

9 | Josef Bleichers weist iberzeugend darauf hin, dass es sich bei Simmels Moralwis-
senschaft tatsdchlich viel eher um eine Wissenschaft als um eine Sittlichkeitslehre und
Ethik handelt. Simmel, so Bleicher, nahm die Idee der Moralwissenschaft von Dilthey,
der sie wiederum von J.S. Mill hatte. Fiir die Neu-Kantianer ist diese Moralwissenschaft
zur Geistes- und Kulturwissenschaften geworden. Dilthey und Simmel, so erneut Blei-
cher, bewegen sich von solch einem Neu-Kantianismus weg, um den Schwerpunkt auf
das Leben zu legen. Nach Bleicher gibt es also bereits in Simmels mittlerer Schaffens-
periode einen vitalistischen Zug. Wir stimmen dem zu. Wie Bleicher gehen wir davon
aus, dass Simmels lebenslange Beschéaftigung mit Goethe vitalistisch geprégt ist. Da-
bei handelt es sich Bleicher zufolge um eine hermeneutische Lektiire des Lebens. Ich
denke, dass das fiir Dilthey zutrifft. Es trifft indes weniger auf Simmel zu. Wenn Dilthey
Hermeneutik und Phdnomenologie eng verbindet, so mdchten wir einen vitalistischen
Ansatz entwickeln, derim Gegensatz zur Phdnomenologie steht. In der Phdnomenologie
wirft der Blick des Subjekts oder die Einstellung des Subjekts Licht auf und in das Ob-
jekt. Im Vitalismus hat das Objekt hingegen bereits sein eigenes Licht. In Goethes Far-
benlehre scheint das Objekt (im Gegensatz zum Objekt in der Perspektive der Renais-
sance) auch sein eigenes Licht zu besitzen. Der Vitalismus der Kultur- und Sozialtheorie,
so scheint es mir, hat derart mit Normen des Lebens oder Werten zu tun, wobei er die
Vorstellung des (menschlichen) Urteils Gberwindet. Erist primdr dabei keine Moral oder
Ethik, sondern auch in dieser Hinsicht zutiefst anti-kantianisch: Werte und Normen im
Vitalismus sind in deren Faktizitat wichtig, statt als Teil eines ethischen oder morali-
schen Diskurses. Aufgrund der Pfadabhéngigkeit des doppelt offenen (d.h. reflexiv und
operativ offenen) vitalistischen Sozialsystems ist Faktizitat von hochster Wichtigkeit,
wenn es darum geht, praktische Interventionen im Sozialleben vorzunehmen. Diese
Faktizitat ist jedoch auf keine Weise identisch mit dem, was Durkheim soziale Tatsa-
chen nennt. Durkheims Tatsachen sind in ein Subjekt-Objekt-Denken eingeschrieben
und auf sie wird dann von einem Beobachter Licht geworfen. Vitalistische Tatsachen

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

voraus. Tatsichlich ist Simmel nun eher ein Theoretiker der Werte als einer der
Form. Der frithe Positivismus von Simmel war evolutionir, genauso wie sein
spiter Vitalismus. Er liest Nietzsche als einen Evolutionisten, als eine Entwick-
lungslehre. Fur ihn erklart sich der zentrale Unterschied zwischen Schopen-
hauer und Nietzsche darin, dass zwischen beiden Darwin kam (Simmel 1995:
179). Ein solcher positivistischer — also darwinistischer und spenceristischer —
Evolutionismus thematisiert dann vor allem >Ausdifferenzierung«. Vitalisti-
sche oder schopferische Evolution ist eine Frage dessen, was Simmel Differenz
nennt. Simmel diskutiert in diesem Zusammenhang Nietzsches Individualis-
mus als eine »Wertdifferenz« (Simmel 1995: 184). Darin wird die Differenz
selbst (im oben beschriebenen Sinne, nicht als einer ontologischen Differenz,
sondern als einer Ontologie der Differenz) zum Wert. Wihrend also der klassi-
sche Evolutionismus eine zufillige Hervorbringung von Elementen — seien sie
sozial oder natiirlich — denkt, die dann reproduktiv-funktional fiir die Anpas-
sung an neue entstehende und wechselnde Umwelten werden; und wihrend
er die Umwelt als externe Ursache fiir die Anderung der Strukturen oder der
Formen oder der Moral nimmt; wihrend der Evolutionismus mechanistisch —
oder zumindest heterotelisch — denkt, ist der vitalistische Evolutionismus eine
Konzeption von Selbsthervorbringung. Leben heift hier Uberwindung existie-
render Formen und Schépfung neuer Formen durch das Leben. Und wihrend
fur den klassischen Evolutionismus Werte als Bewertungskriterien der Funk-
tionalitit des Ganzen fungieren,' besteht das Kriterium der Werte im schép-
ferischen Evolutionismus dagegen darin, ob sie den Menschen als Artenwesen
auf >hohere< Ebenen des Lebens bringen. Der letztgiiltige Wert besteht in der
Quantitit des Lebens im Menschen als Artenwesen (vgl. Simmel 1995: 402f)).

Differenz und Evolution sind also die Steigerungen des Lebens als einem
Wert fiir sich. Weil Leben der wichtigste Wert ist, wird Evolution fiir Simmel
eine Bewegung vom Leben zu »mehr-leben«. Der Wert und das Ziel des Le-
bens ist Mehr-Leben. Dabei handelt es sich um héhere Stufen der Fiille des
Lebens und seiner Energien. Auf dem Spiel steht hier der Wert des Menschen
als einer Form; und der Evolution als Formen, die sich vom Menschen zum
(niemals erreichbaren) Ubermenschen bewegen. Tatsichlich ist der Ubermensch
keine Form im klassischen Sinn, sondern stattdessen ein unerreichbarer Wert,
den das menschliche Leben sich selbst gibt. Der Ubermensch ist »Mehr-als-Le-
benc, schreibt Simmel (1999c: 229ff). Er ist ein Prozess des »Hinausgreifen
iiber sich selbst«. Es ist Selbst-Differenz (Simmel 1995: 374-378; 1999c: 221ff).

sind bereits belebt: Sie enthalten ihr eigenes Licht. Sie sind weniger Objekte, als viel-
mehr Quasi-Objekte.

10 | Auf dem Spiel steht hier natiirlich immer die reproduktive Funktionalitat, weil im
Evolutionismus - vielleicht auch im schopferische Evolutionismus - niemals die somati-
schen Zellen im Zentrum stehen, sondern stattdessen Keimzellen.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

47


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Scott Lash

Diese autopoietische Differenz steht in Kontrast zur hetero-poietischen Diffe-
renzierung. Wir diirfen den Einfluss des darwinschen Evolutionismus auch
hier nicht unterschitzen: Erstens hat sich der Humanismus im Anschluss an
den Darwinismus verindert. Zuvor war der Humanismus eine Angelegenheit
allein menschlicher Werte und der Vernunft, die christliche Werte ersetzten.
Jetzt wird der Humanismus im Hinblick des Menschen als eine Art an sich im
Vergleich zu anderen Tierarten verstanden. Das stimmt fiir Marx genauso wie
fiir Nietzsche. Erst im Anschluss an Darwin wird der Mensch also zu einem
Artenwesen. Zweitens, wihrend wir vorher die Vorstellung des Gemeinwesens
hatten, das auf menschlichen Atomen beruht wie z.B. bei Hobbes, haben wir
erst jetzt, nach Darwin, die Vorstellung der Gesellschaft. Die Heuristik ist da-
bei natiirlich die des Organismus, mit seinen verteilten funktionalen Rollen.
Nietzsches und Simmels Philosophien der Sittlichkeit zielen in diesem Zu-
sammenhang auf Gattungswerte ab, die tatsichlich Menschenwerte sind. Werte
setzen natiirlich stets nicht nur ein Sein, sondern vor allem ein Sollen voraus.
Und es ist nun das Leben selbst, das hier das internalisierte Sollen ist; die-
ses Sollen ist das »Mehr-als-Leben«. Leben trigt seine Weiterfithrung in sich
selbst. Sein immanenter Imperativ ist, »Mehr-Leben zu sein«. Sittlichkeit ist
daher dem Individuum immanent; sie findet sich nicht wie bei Kant (und
Durkheim, R.S.) auflerhalb des Individuums in seinem »Tun«. Sie findet sich
vielmehr in seinem Sein selbst (vgl. Simmel 1995: 388f)."

Alle Tiere durchbrechen die ewige Triade von Begierden, Mitteln und Zwe-
cken. Simmel spricht nun jedoch im Zusammenhang des Menschen vom in-
direkten Tier, insofern bei ihm die Ketten der Mittel zwischen Begierden und
Zwecken immer linger werden. Als solche Ketten von Mitteln versteht er die
Technik oder die Technologie. Fiir Simmel fangen derart alle Formen des Le-
bens mit Mitteln an.'? Simmels Argument besteht darin, dass das, was als

11 | Das Argument, das ich hier zu machen versuche, besteht darin, dass die vitalisti-
sche Sittlichkeit/Ethik zugleich ontologischer und psychologischer ist als die kantsche
Ethik. In Kants zweiter Kritik wird der moralische Imperativ als eine autonome und he-
teronome Gesetzgebung verstanden. Aber es istimmer noch eine Gesetzgebung und in
diesem Sinne dem Individuum dufBerlich. Es ist ein Apriorismus, die Bedingung der Mog-
lichkeit fiir sittliches Handeln und in diesem Sinne ebenso duferlich. Vitalismus hat fiir
mich keinen Sinn, wenn er nicht von Kant und der Phdanomenologie unterschieden wird.
Wo Simmel kantianisch oder phdnomenologisch vorgeht, ist er kein Vitalist.

12 | In Die Frage nach dem Ursprung der Geometrie zeichnet Husserl die Lehre Euklids
ausgehend von einer Logik der Mittel nach. In Die Frage nach der Technik spricht Hei-
deggerim Zusammenhang seiner Idee des Gestells von abstrakten Mitteln, wohingegen
erin Sein und Zeitim Zusammenhang seiner Idee des Werkzeugs und der Zuhandenheit
von konkreten Mitteln spricht. Auch Marx’ Produktionsmittel sind auf der einen Seite
abstrakt - als Tauschwert - und auf der anderen Seite konkret - als Gebrauchswert.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

Mittel beginnt — Wissen, Kunst, Ethik, Gesetz, Spiel und Sport — sich dazu ent-
wickelt, zum Selbstzweck zu werden. Als Formen gewinnen sie eine Eigenge-
setzlichkeit, eine bestimmte Autonomie. Indes sind einige Mittel weiterhin ir-
gendwie intrinsische Mittel, ganz unabhingig davon, wie autonom sie werden,
ganz unabhingig davon, wie sehr sie ihrer eigenen Logik folgen. Ein solches
Mittel ist Simmel zufolge das Geld — ein Mittel zum Tausch von Giitern und
Dienstleistungen. Ein zweites ist die Technik; ein drittes sind die Medien. Ein
viertes konnte die Sprache sein. Stellen wir uns die Frage, welche Art von Form
das Geld ist; so konnten wir uns vorstellen, dass Geld fiir Simmel in einem
Verhiltnis zum Leben steht, das der gegenwirtigen Gegentiiberstellung von
Medien und Leben dhnlich ist. Auf dem Spiel stehen dabei Fragen des Wertes
und der Form: Der Geldpreis eines Objektes ist sein Tauschwert. Marx hat den
Tauschwert auch Wertform genannt. Wenn die Arbeit die Substanz des Wertes
ist, dann ist der Tausch die Form. Fiir Marx steht die Arbeit im Zentrum, fiir
Simmel ist es das Leben. Fiir Marx war die Arbeit, wie wir gesehen haben, die
Substanz des Wertes, wihrend fiir Simmel das Leben die Substanz des Wertes
ist. Bei dieser Wertsubstanz handelt es sich um den »von innen bestimmten
Lebensprozefl« (Simmel 1992a: 61). In Simmels Meisterwerk Die Philosophie
des Geldes geht es genau um diese Wertform, die das Geld annimmt, wobei
Simmel hier mit Marx vollstindig Gibereinstimmt. In Simmels Soziologie da-
gegen geht es um soziale Formen.” Sowohl die Wertform als auch die soziale
Form folgen (wie wir oben gesehen haben) dabei noch Kants Modell der For-
men der >Natur«. Wertform, soziale Form (und Formen der Natur) setzen eine
instrumentelle Rationalitit voraus.

Ubertragen wir nun einige dieser Gedanken Simmels in das 21. Jahrhun-
dert. Fragen wir uns, welche Art von Formen auf dem Spiel stehen, wenn die
neuen Medien das Geld als jenes abstraktes Mittel ersetzen, das unsere Zeit
bestimmt; oder was passiert, wenn Geld selbst eine mediale Form annimmt,
wo die Medien nicht so sehr warenférmig werden, als dass Geld und Waren-
formen mediatisiert werden; wo das Soziale selbst anfingt, den Gesetzen der
Medien unterworfen zu werden: Gesellschaft als eine warenformige wird dann

Simmel spricht in seiner Philosophie des Geldes natiirlich auch ausfiihrlich Giber kon-
krete Objekte.

13 | Wie oben erwdhnt: Das Standardargument, mit dem ich iibereinstimme, besteht
darin, dass der friihe Simmel ein Positivist im Sinne Spencers war und der spate Sim-
mel ein Lebensphilosoph. Simmels Philosophie des Geldes und seine Soziologie ent-
stammen der mittleren Periode. Genauso wie Schopenhauer und Nietzsche (1995).
Die Soziologie scheint im Grunde genommen positivistisch zu sein; Schopenhauer und
Nietzsche erscheinen mir dagegen sehrlebensphilosophisch. Simmels Philosophie des
Geldes ist nun im Blick darauf weder Fisch noch Fleisch, und in diesem Sinne ist es
vielleicht die einzigartigste seiner Schriften.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

49


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Scott Lash

abstrakt und instrumentell in dem Sinne, wie wir die kantische Natur definiert
haben. Wenn Gesellschaft und Geld den Gesetzen der Medien unterworfen
werden, dann nehmen die Dinge nicht linger die Logik des Tausches, sondern
die der Kommunikation an. Im Zeitalter der Ware und des Sozialen wurden die
Dinge kommodifiziert, d.h. sie wurden zu Tauscheinheiten. Jetzt, im Medien-
zeitalter, werden sie hingegen zu Kommunikationstrigern. Die Tauschware ist
eine Einheit, die mit anderen Einheiten austauschbar ist. Sie hat eine abstrak-
te Allgemeinheit. Sie ist instrumentell. Wenn Dinge kommodifiziert werden,
nehmen sie dieselben Charakteristiken an. Wenn Dinge mediatisiert werden
- zu Kommunikatoren werden — nehmen sie hingegen eine Handlungstriger-
schaft an. Im Medienzeitalter kommunizieren die Dinge selbst miteinander.
Sie werden nicht linger von Subjekten konstituiert, sondern nehmen vielmehr
einen eigenen ontologischen Status an, und gewinnen eine eigene Urteilskraft.
Sie erhalten zudem eigene Wahrnehmungskrifte. Ford war kommodifiziert,
Nike ist hingegen mediatisiert. Das fordistische, kommodifizierte Produkt
funktionierte auf andere Weise, als ein mit Nike als Markenzeichen versehenes
Produkt. Die Tauschware ist eine Form, die auf einer bestimmten Tauschdich-
te beruht, die Marke hingegen ist eine Form, die eine bestimmte Dichte der
Kommunikation voraussetzt. Wenn diese Kommunikationsdichte unter einen
bestimmten Grenzwert fillt, wird die Marke entropisch und die Form l6st sich
auf. Wir nihern uns hier dem, was Baudrillard Zeichenwert genannt hat. Ein
Objekt hat einen Tauschwert in dem Mafle, in dem es Geld (im Tausch gegen
sich) anziehen kann — es hat Zeichenwert in dem Mafle, in dem es Kommu-
nikation generieren kann. Cisco-Systems, Microsoft, Vodafone und News Corpora-
tion haben als Kommunikationsgeneratoren Zeichenwert, jedoch von anderer
Art wie Nike. Ohne Zweifel ist der Zeichenwert in Tauschwert konvertibel, be-
sonders was den Tausch von Aktienkapital und Marktkapitalisierung betrifft.
Er ist aber doch davon analytisch unterschieden, sofern ein Tauschwert auf der
Austauschbarkeit und Interessenlosigkeit der Einheiten basiert, wohingegen
der Zeichenwert auf Wertdifferenz basiert. Dabei wird die Wertdifferenz hier
selbst zum Herrschaftsmittel. Indem Simmel die Idee von Form und Inhalt
iiber die marxsche Idee der Arbeit und des Tausches hinausfithrt und auf Le-
ben und Kultur ausweitet, gibt er uns das konzeptuelle Riistzeug, um diese
Gegenwartsphinomene besser zu verstehen.

LEBEN ALS SOZIALE SUBSTANZ

Simmel beschiftigt sich mit dem Leben immer als soziales Leben. Das ist die
Originalitit seines Vitalismus. Fiir andere Vitalisten sind die Relationen zwi-
schen Dingen oder zwischen Subjekten und Dingen primir. Relationen der
Wahrnehmung sind primir. Fiir Simmel ist das Leben bereits sozial, und es ist

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

buchstiblich soziales Leben.™ Das ist der soziologische Vitalismus, die Lebens-
soziologie, die diesem Aufsatz den Titel gibt. Bei Wittgenstein bedeutet Lebens-
formen meistens Lebensweisen bzw. ways of life. Mit Simmel kommen wir dazu,
Lebensformen wirklich als Formen des Lebens zu verstehen. Fiir Wittgenstein
gibt es kein Leben ohne Formen. Fiir Simmel ist es hingegen das Leben, das
die Formen hervorbringt. Vor allem in seinen spiten und vitalistischen Grund-
fragen der Soziologie (Simmel 1999a) entwickelt er ein solches Konzept eines
gesellschaftlichen Lebens, das er neben die Form der Vergesellschaftung stellt. Das
ist das soziale Leben oder die soziale Substanz, die vergesellschaftet ist. Simmel
spricht von individuellem Leben hier als einem Pulsschlag und als Energie, als
»wogende[m] Rhythmus der Lebenswirklichkeit« (Simmel 2001b: 170). Andere Be-
griffe sind Inhalt, Substanz, Stoff, Materie, Bewegung, Wirkung und natiirlich
Strom und Fluf. Wir diirfen Wirklichkeit daher nun nicht als eine Realitit im
objektiven Sinne verstehen, sondern eher als das, was wir heute als das Rea-
le verstehen — im Unterschied zum Symbolischen und Imaginiren als etwas
intrinsisch nicht Darstellbares. In den Grundfragen spricht Simmel vom ge-
sellschaftlichen Leben auch als dem »Triger aller Kaft« (Simmel 1999a: 72).
Auf dem Spiel steht dabei der intersubjektive Puls, eine priméire oder sogar
primordiale Intersubjektivitit. Auf dem Spiel steht der »Inhalt, gleichsam die
Materie der Vergesellschaftung. An und fiir sich sind diese Stoffe, mit denen
das Leben sich fiillt, diese Motivierungen, die es treiben« (Simmel 1999a: 103,
vgl. Simmel 1999c: 216fT.).

Das ist ein wirklicher soziologischer Vitalismus. Er ist notwendigerwei-
se eine Metaphysik: Simmels Lebensanschauungen tragen den Untertitel Vier
metaphysische Kapitel. Nietzsche und Bergson — auf die sich Simmel hier be-
ruft — sind bekennende Metaphysiker. Der spite Simmel ist als Metaphysiker
sicherlich auf der Suche nach dem In-Sich-Selbst. Er ist hier nicht der einzi-
ge. Die Unzufriedenheit mit dem Kantischen fiir-sich fithrten zum an-sich von
Schopenhauers Willen; Husserl war ebenfalls davon angetrieben (sein an-sich
ist die phinomenologische Wesensintuition). Der Mechanismus ist selbstver-
stindlich auch metaphysisch, weil er einen Ursprung des fiir-sich annimmt; die
Ethik kann fiir-sich oder an-sich sein, und das gilt auch fiir diejenigen Werte,
die Simmel als Werte-an-sich und Werte-fiir-sich bezeichnet. Ohne Zweifel war
das Geld das Paradigma der Fiir-sich-Werte, d.h. Werte ohne duflerliche Zwe-
cke. Ganz dhnlich unterscheidet Marx in Grundrisse in einem metaphysischen
Modus zwischen Wertsubstanz und Wertform. Ahnlich wie der Gebrauchswert
ist die Wertsubstanz ein An-sich. Dasselbe gilt fiir Kants Imperativ, der sich
dadurch bestimmt, dass er keinen Zweck aufler sich selbst hat. Simmel behan-

14 | Mir geht es hier um Leben als soziale Substanz. Ich will damit sagen, dass es bei
Simmel zwei Konzepte des Sozialen gibt: Einmal Leben als Form, die einschrédnkend und
lebensvernichtend ist, und zum anderen Leben als Inhalt.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

51


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Scott Lash

delt Gesellschaft auf dhnliche Weise. Die Gesellschaft-fiir-sich wire eine Gesell-
schaft wie im Positivismus. Das Gegenteil dazu bildet die

»eigentliche »Gesellschaft, [d.h.] jenes Miteinander, Fiireinander, Gegeneinander, wo-
mit materielle oder individuelle Inhalte und Interessen durch Trieb oder Zweck eine For-
mung oder Forderung erfahren« (Simmel 1999a: 106).

Simmel sagt hier, dass wir soziale Form erfahren; dass eine solche Form vom
sozialen Inhalt als konflikthafte, verbindende und sittliche Intersubjektivitit
hervorgebracht wird und dass dieser intersubjektive Inhalt in verschiedenen
Formen oder Interessen iibersetzt wird, die individuell oder materiell sein kon-
nen. Er sagt weiterhin, dass — wenn solche Inhalte in Formen tibersetzt werden
— wir diese als Formen oder als Forderungen erfahren kénnen.

Tatséchlich haben wir es hier nicht mit den elementaren Formen des religio-
sen Lebens zu tun (Durkheim 1994), sondern gleichsam mit dem elementaren
Inhalt des sozialen Lebens. Der Inhalt ist Antrieb, Wechselwirkung, moglicher-
weise nichtlinearer Effekt, er ist Fluss, er ist Konflikt und Koalition: Er ist
unmittelbar. Er ist vielleicht eine soziale Beziehung noch vor dem Auftreten
eines sozialen Bandes. Er ist die Dyade vor jeder Vergesellschaftung. Diese so-
ziale Beziehung — das heiflt ein Fluss ohne Form - ist wichtig, nicht so sehr,
weil sie urspriinglich wire, sondern weil sie auch post-symbolisch sein kann.
Das heifit, weil sie in die post-symbolische Matrix des globalen Informations-
zeitalters passt. Das soziale Band im klassischen Sinne von Durkheim und
Mauss wurde immer durch das Symbolische vermittelt. Das Symbolische war
eingebettet in unsere klassischen Institutionen, die sich gerade im Moment
des rapiden Niedergangs befinden. Das Symbolische setzte die Hegemonie der
Nationalgesellschaft voraus, die von der globalen Kommunikation untergraben
wird. ist Das Reale ist auflerhalb und iiber das Symbolische hinaus. Aber die-
ses Ubermaf ist mittlerweile in der Kommunikation banalisiert und routini-
siert worden, einer Kommunikation, deren reales Zeichen sich auflerhalb der
nationalen und institutionellen Symbolik und innerhalb der globalen Strome
befindet. Wir leben heute in post-sozialen Beziehungen, in Kommunikations-
beziehungen. Dabei handelt es sich um Beziehungen im Anschluss an das
Verschwinden des sozialen Bandes. Diese Art von Intersubjektivitit steht in
Simmels pri- und postsozialer Dyade auf dem Spiel. Die technologisch ver-
mittelte Kommunikation bemichtigt sich des alten sozialen Bandes, dehnt,
schrumpft, beschleunigt und intensiviert es, bis es zerreifit. Niemand anderes
als Simmel stellt uns die Werkzeuge zur Verfiigung, um mit dieser Situation
zurecht zu kommen.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

MONADOLOGIE

Eine halbe Generation ilter als Simmel und Bergson sind die ersten modernen
Vitalisten: Friedrich Nietzsche und Gabriel Tarde. Tarde war ein Soziologe und
fur Bergson von grofler Bedeutung. Die Durkheim-Schule zielte mit ihren Pfei-
len im gleichen Mafie auf Tarde wie auf Bergson. Das Werk von Tarde wurde in
Maurizio Lazzaratos grofRer und meisterhafter Arbeit Puissances de l'invention:
la psychologie économique de Gabriel Tarde contre I'€conomie politique wiederbe-
lebt (Lazzarato 2002). Lazzarato zeigt, dass Tarde — der Ur-Soziologe — letztlich
eine psychologische Okonomie vertritt. Dabei handelt es sich um eine psycho-
logische Okonomie, die jede Art von Wesen betrifft — von menschlichen Wesen
als Entititen, iiber Gesellschaften, bis hin zur organischen und anorganischen
Materie. In allen diesen Fillen wird die jeweilige Entitit als Monade verstan-
den. Eines der bahnbrechendsten Werke von Tarde ist Monadologie und Sozio-
logie (Tarde 2009). Tardes gegenwirtige Bedeutung ergibt sich vor allem aus
der Beschiftigung mit dieser Monadologie.

Entwickeln wir diesen Ansatz weiter: Wir miissen uns in diesem Zusam-
menhang zunichst daran erinnern, dass Simmels Dissertation den Titel Das
Wesen der Materie nach Kant’s Physischer Monadologie trug. Das scheint der of-
fiziell veroffentlichte Titel gewesen zu sein. Der Name der verteidigten Disser-
tation an der Friedrich-Wilhelms-Universitit in Berlin indes lautete Darstellung
und Beurteilungen von Kants verschiedenen Ansichten iiber das Wesen der Materie.
Ich will nicht behaupten, Simmel sei ein lebenslanger und leidenschaftlicher
Monadologe gewesen. Wir miissen hier in der Tat eine Reihe von Einschrin-
kungen vornehmen: Zum einen handelt es sich dabei um die zweite Einrei-
chung seiner Doktorarbeit. Die erste hiefd Psychologisch-ethnologische Studien
iiber die Anfiinge der Musik. Dabei handelte es sich um ein direkt evolutionisti-
sches Argument, das — unter Riickgriff auf ethnographisches Material — Dar-
wins Auffassung vom Ursprung des menschlichen Sprachgebrauchs in der
frihen Musikalitat bestritt. Simmel vertrat die Ansicht, dass erst die Sprache
und danach die Musik entstanden seien, méglicherweise als Teil einer héhe-
ren, ausdifferenzierteren Kultur. Diese Dissertation wurde abgelehnt, weil ihr
Belege fehlten, sie offensichtlich schnell zusammengeschrieben worden war
und zu viele Schreibfehler enthielt. Die Gutachter lehnten auch Simmels Me-
thode ab, die darin bestand, Darwins Evolutionstheorie mit Theoremen der
Volkerpsychologie zu kombinieren. Die Gutachter, die Simmel gegeniiber wohl-
wollender eingestellt waren, schlugen dem Kandidaten daher vor, fiir seine
Doktorarbeit doch eine andere Arbeit einzureichen: die Arbeit zu Kants phy-
sikalischer Monadologie, die ihm an dieser Universitit ein Jahr zuvor bereits
einen Preis in einem Essaywettbewerb eingebracht hatte. Simmel schrieb den
Kern des Arguments dieser Dissertation im Alter von 21 Jahren (im Jahre 1879).
Die eingereichte Dissertation war nur 34 Seiten lang; in ihr vergleicht Simmel

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

53


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Scott Lash

die Monadologien des frithen Kant und Leibniz mit dem newtonschen Atomis-
mus (Simmel 2000a). Er lehnt dabei Kants vor-kritische Monadologie wegen
einem positivistischem oder spekulativem Atomismus weitestgehend ab (vgl.
dazu Kohnke 1996, Landkammer 2001).

Simmels theoretische Entwicklung ist auch weiterhin komplexer, als man
oft annimmt. Die iiberlieferte Chronologie lautet, dass Simmel sich ausge-
hend von einem frithen Positivisten iiber einen mittleren Neo-Kantianer zu
einem spiten Vitalisten entwickelt hat. Allerdings finden sich Anzeichen fiir
Elemente eines Vitalismus und Positivismus in allen seinen Werken. Nach
der spiten Rezeption Bergsons gibt es zwar eine deutliche Verschiebung des
Schwerpunkts; indes hat sich Simmel von Anfang an mit Nietzsche und Scho-
penhauer beschiftigt. Deren Werke studierte er, noch bevor er zwanzig Jahre
alt war, an der Fakultit fiir Philosophie und Vélkerpsychologie der Friedrich-
Wilhelms-Universitit in Berlin. Auch Darwin und der Evolutionismus waren
ein Thema sowohl fiir den positivistischen als auch den vitalistischen Simmel.
Der spekulative Atomismus seines frithen positivistischen Evolutionismus
wird genau genommen zum Vitalismus und zum schépferischen Evolutionis-
mus seiner spiteren Phase. Simmel hat Substanz stets im Sinne von Fluss
und Monaden verstanden. Und von Anfang bis Ende findet sich die positivis-
tische Idee der Form: Soziale Formen waren bereits Funktionen in Simmels
gescheiterter Dissertation tiber den Ursprung der Musik und in der frithen
Arbeit Uber sociale Differenzierung (Simmel 1989c¢). Diese Funktions-Formen
wandeln den Inhalt (als monadologischer Fluss) in Atome um. Soziologischer
Positivismus ist wie oben dargestellt eine andere Form des Atomismus als der
der objektivistischen Physik. Wenn der Inhalt in der Funktion aufgeht, haben
wir es mit einem Atomismus der Soziologie zu tun (Landkammer 2001).

Das findet sich natiirlich beim frithen Durkheim genauso wie bei Simmel.
Aber der junge Simmel — bereits ein Bewunderer von Goethe und Nietzsche
— war niemals der Positivist, der Durkheim war: Er war niemals der konse-
quente Atomist. Es gibt bei Simmel von Anfang an einen fundamentalen Re-
lativismus, der Durkheim fremd war. Die Gutachter seiner Dissertation und
Habilitation hatten Schwierigkeiten, diesen Relativismus zu akzeptieren (vgl.
Helle 2001). Eine vitalistische Dimension in Simmels Frithwerk deutet sich
auch in der ausgesprochen psychologischen Thematik an. Das gleicht wieder
der eben erwihnten psychologischen Okonomie von Tarde, in der alle Monaden
—ob Individuum, Gesellschaft oder ein Stiick anorganische Materie — irreduzi-
ble Wahrnehmungs- und Affektbeziehungen aufweisen. In Bezug auf solche
fundamentalen Wahrnehmungs- und Affektbeziehungen geht Simmel davon
aus, dass alle Monaden in eine Psychologie eingebunden sind. An einer Fakul-
tat fiir Volkerpsychologie ausgebildet, beschiftigte sich Simmels gescheiterte
Dissertation (wie bereits erwidhnt) mit psychologischen und ethnologischen
Studien der Musik. Vor der Philosophie des Geldes (Simmel 1989e) hatte er das

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

Essay Die Psychologie des Geldes veroffentlicht (1989d). Er veréffentlichte die
Aufsitze Zur Psychologie der Mode (1992b), Zur Psychologie der Frauen (1989a),
Zur Psychologie der Scham (1989b) und Zur Psychologie und Soziologie der Liige
(1992¢). Simmel hatte keine Angst vor der Psychologie, wie der soziologische
Atomismus Durkheims oder des kritischen Kants. Simmels erste verdffentli-
che Monographie Uber sociale Differenzierung trug den Untertitel Sociologische
und psychologische Untersuchungen (1989c¢). Ungefihr zur selben Zeit verffent-
liche Simmel seine Einleitung in die Moralwissenschaft (1989f). Die Psychologie
eines Individuums oder eines Kollektivs (oder eines nicht-menschlichen We-
sens) ist definitionsgemifS relativistisch. Sie ist definitionsgemif perspekti-
visch, im Gegensatz sowohl zum kantschen Objektivismus als auch zum hus-
serlschen Transzendentalismus. Sowohl Kant als auch Husserl bestimmen ihr
Werk antipsychologisch. Nach Werner Jung beginnt Simmel seine Ethik nicht
ausgehend von einem Apriori, sondern von der Erfahrung, vom Gefiihl (Jung
1990: 33). Das ist psychologisch. Dartiber hinaus ist Wissen keine Frage eines
Apriori: keine Frage der Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung. Viel-
mehr beginnt das Wissen ausgehend von der Erfahrung — es ist soziologisch
und psychologisch.”®

Finige weitere Uberlegungen {iber die Monadologie kénnen die Frage er-
hellen, was ein soziologischer Vitalismus sein kénnte. Kant schrieb seine Phy-
sikalische Monadologie im Jahre 1756, etwa fiinfzehn Jahre vor seiner kritischen
und newtonschen Periode. Die kantsche Kritik war zuallererst eine Kritik der
Metaphysik. Es ist eine Kritik an Kant selbst, in seiner fritheren metaphysi-
schen Gestalt. Sowohl die vorherrschende sozialtheoretische Tradition — Positi-
vismus und Phinomenologie — sind antimetaphysisch. Auf eine sehr wichtige
Weise war Kants Kritik der reinen Vernunft der Vorldufer des Positivismus, wo-
hingegen die Kritik der praktischen Vernunft und Die Kritik der Urteilskraft Vor-
laufer der Phanomenologie waren. Der Vitalismus seinerseits muss jedoch vor-
kritisch (oder post-kritisch) sein: Er muss metaphysisch sein. Differenz in der
Phinomenologie — Husserl, Heidegger, Gadamer, Levinas, Derrida — ist ontolo-
gische Differenz: Es ist die Differenz zwischen Sein und Seiendem, zwischen
Signifikant und seiner stets aufgeschobenen Bedeutung. Im Unterschied dazu
ist die Differenz fiir die Metaphysik die Monade. Einfache Substanz ist Diffe-
renz. Differenz oder Singularititen sind monadologische Bausteine der Welt.
Der vorkritische Kant ist ein Leibnizianer.

Der Begriff Monade kommt aus dem Altgriechischen —und bedeutet Einheit
oder Einfachheit. Pythagoras schrieb dariiber im Zusammenhang der Zahlen.

15 | Hier geht es erneut um Varelas Wahrheiten der ersten Person (vgl. Obrist 2004).
Durkheim und Kant haben uns Wahrheiten der dritten Person gegeben. Varela, genauso
wie Niklas Luhmann, wiirde jedoch bestreiten, dass es sich dabei per se um Relativis-
mus oder die Privilegierung von Subjektivitdt handelt.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

55


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Scott Lash

Schon hier miissen wir sie im Gegensatz zum Proto-Atomismus der Euklidi-
schen Geometrie verstehen. Die Monade war schon hier eine irreduzible, sich
selbst bestimmende Entitit. Im Gegensatz zum Atom, bei dem die Ursache
typischerweise von auflen kommt, ist eine Monade selbstverursachend. Auch
Leibniz’ Monaden waren erstens irreduzibel und zweitens selbstbestimmend.
Fur Leibniz entsprachen Monaden, zum dritten und am wichtigsten, weniger
dem Korper oder der Materie als dem Geist. Sie beruhen weniger auf der res
extensa als auf der res cogitans. Sie basieren eher auf der geistigen Substanz als
auf der materialen Substanz. Bei Descartes entspricht die Idee der Seele oder
der res cogitans der denkenden Substanz, die in unmittelbarer Einheit Selbst-
gewissheit aufweist (vgl. Deleuze 1995). Der Mentalismus von Leibniz’ Monade
entspricht dem Mentalismus von Bergsons Gedichtnis, und genau genommen
auch dem Mentalismus des Virtualismus und Immanenzplans von Deleuze.
Er entspricht auch Prigogines und Stengers’ Idee unorganisch physikalischer
Entititen (1984), die der Kommunikation fihig und mehr oder weniger reflexiv
sind. Dieser Mentalismus findet sich weiter auch in Tardes Idee der Monaden,
die Affekte aufweisen. Die Monade wird aus ihrer spezifischen Perspektive als
ihre Wahrnehmung definiert. In der vitalistischen Metaphysik sind alle Enti-
titen bis zu einem gewissen Grad der Wahrnehmung fihig. Eine vierte (und
weitere mentalistische) Eigenschaft von Monaden ist deren aktive Natur. Das
steht im Gegensatz zur klassischen Vorstellung von Materie, die passiv und
inaktiv ist, und in der die Ursache von auflen kommen muss. Monaden haben
dagegen ein eigenes Vermogen (puissance), deren Quelle sie selbst sind. Mona-
den sind also 1.) irreduzibel und 2.) selbst-bestimmend, sie haben 3.) am Geist
teil, und sie sind 4.) aktiv. Obwohl Monaden irreduzibel sind, bestehen sie 5.)
aus Relationen. Diese Relationen befinden sich zwischen Monaden. Fiir Leibniz
handelt es sich bei diesen Relationen um Wahrnehmungen. Wahrnehmungen
gehen mit einer Psychologie der Monaden einher: Sie setzen voraus, dass die
Monaden Erfahrungsakteure sind. Wahrnehmung ist das zentrale Thema fiir
moderne Vitalisten wie Bergson genauso wie fiir zeitgendssische Vitalisten,
wie z.B. bei Deleuze in seinen Arbeiten zum Kino (Deleuze 1997, vgl. auch
Massumi 2002). Fiir die meisten dieser Autoren ist eine Relation also zuerst
einmal eine Relation der Wahrnehmung. Fiir Simmel ist Relationalitit die
oben beschriebene urspriingliche Intersubjektivitit: d.h. seine soziologische
Lebens-Substanz. Fiir Leibniz besteht eine Monade ebenfalls aus Relationen
der Wahrnehmung — die Summe seiner Wahrnehmungen anderer Monaden.
Oder genauer gesagt, ist jede Monade als »eine unendliche Serie von Wahr-
nehmungsakten bestimmt durch eine besondere Perspektive oder ein beson-
deres Gesetz der Serie« (Woolhouse 1993: 55 [meine Ubersetzung, R.S.]) Eine
sechste Eigenschaft von Monaden besteht fiir Leibniz und fiir den Vitalismus
im Geddchtnis. Jede Monade enthilt ihre Vergangenheit, ihre Gegenwart und
Zukunft. Fiir Leibniz gilt: »Jede Substanz enthilt in ihrer Natur das Gesetz der

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

Fortdauer ihrer eigenen Handlungen und all dessen, was ihr passiert ist oder
ihr passieren wird« (Maigné 1998: 18 [meine Ubersetzung, R.S.)). Der Geist
wird bereits bei Leibniz als Gedichtnis bestimmt. Insofern ist die Ursache, die
fur Leibniz immer auch Selbst-Ursache ist, zugleich eine Spur, die fiir diese
Monade einmalig ist. Fiir Leibniz weist jede Substanz Spuren ihrer fritheren
Zustinde auf. Diese Spuren koénnen als Ursachen in der Substanz entdeckt
werden, wobei die Spur der >Geist« eines Artefakts ist, sofern die Materie solche
Spuren selbst nicht enthalten kann (vgl. Woolhouse 1993: 54£.).

Vitalismus und die Monadologie sind beide gegen den kartesianischen Du-
alismus gerichtet. Die Monade geht weder von einem Dualismus der Substanz
aus, wie Descartes, noch von einem Monismus, wie Spinoza. Vitalismus und
Monadologie gehen vielmehr davon aus, dass sich jede Substanz von allen an-
deren Substanzen unterscheidet. Leibniz hat natiirlich auch eine Vorstellung
von Ausdehnung. Wir begegnen Entititen durch deren Ausdehnung. Aber de-
ren Unterschied besteht nicht in deren Ausdehnung als solcher. Fiir Leibniz ist
»ein Korper ein fliichtiger Geist, aber ohne Gedichtnis« (Loemker 1968: 362
[meine Ubersetzung, R.S.]). Dabei handelt es sich um einen spezifischen Em-
pirizismus. Er ist das Gegenteil eines positivistischen Empirizismus, der den
Geist entlang des Modells der Materie denkt. In diesem Sinne ist Vitalismus
eine Art »transzendentaler Empirizismus« (Massumi 1996). Im Atomismus
ist Materie ausgedehnt und inaktiv. Sie wird verursacht. Sie ist selbst keine
Ursache. In der Monadologie hingegen ist die Materie keine trige Substanz.
Sie ist »eine Handlung, die selbst eine Beziehung zu einer Ausdehnung her-
stellt« (Maigné 1998: 51 [meine Ubersetzung, R.S.]). Jede Monade ist eine Ente-
lechie, eine einfache aktive Kraft.

Siebentens, und zum Vorletzten, sind Monaden nicht ausgedehnt. Als
Handlung, und sogar Reflexivitit, sind sie irgendwie intensiv. Sie sind intensiv
und reflexiv auch in dem Sinne, dass individuelle Substanzen fiir ihre eige-
nen Handlungen verantwortlich sind. Monaden sind unausgedehnte Korper,
so Leibniz, wie Punkte oder Momente (Ereignisse).” Dennoch haben sie Tei-
le. Die innere Bewegung der Teile begriindet den Widerstand solcher Korper
gegen duflere Krifte; inaktive Kérper haben keinen solchen Widerstand.

Schlussendlich enthalten Leibniz’ Monaden ihre gesamte Zukunft und
Vergangenheit in sich, da sie operativ geschlossen sind. Leibniz’ Monaden ha-
ben keine Fenster (Alliez 1999). Ein selbst-organisierendes System ist in einem
Sinne offen, dass es selbst organisierend ist. Mechanistische Systeme sind in
diesem Sinne doppelt geschlossen. Leibniz’ Monaden dhneln so gesehen Luh-
manns sozialen Systemen: selbst-organisierend und doch operativ geschlos-
sen, und ohne Fenster. Bei anderen Vitalisten wie Tarde und Deleuze und Gu-

16 | Deleuzes und Guattaris organloser Korperistvermutlich solch ein unausgedehnter
Korper. Es ist ein intensiver Korper.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

57


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Scott Lash

attari sind die Monaden doppelt offen (Lazzarato 1999). Sie haben Fenster und
enthalten nicht ihre gesamte Geschichte und Zukunft in sich selbst. Sie stellen
Verbindungen, Synthesen und Verzweigungen her. Sie sind in diesem Sinne
rhizomatische Systeme oder Singularititen.

SCHLUSSFOLGERUNGEN:
FUR EINE GLOBALE PoOLITIK DES FLIESSENS

Georg Simmel hat das Informationszeitalter nicht selbst erlebt. Tatsdchlich ist
er 1918, auf dem Hohepunkt des Industriekapitalismus, gestorben. Er schrieb
in einem Zeitalter, in dem das Soziale — im institutionellen Sinne einer voll-
stindig entfalteten Klassengesellschaft — die Soziologie als akademische
Disziplin hervorgebracht hat. Ich schreibe als Soziologe hingegen im Infor-
mationszeitalter, einem Zeitalter, in der die Allgegenwart von Medien und
Kommunikation das Soziale bedroht: das Zeitalter der Geburt und Verbreitung
der Cultural Studies und besonders der Medien- und Kommunikationswissen-
schaften. Zweifellos muss der Vitalismus im Informationszeitalter transfor-
miert werden. So scheint Simmels Vergesellschaftung im Informationszeit-
alter zunehmend von der Mediatisierung ersetzt zu werden. Simmel hat eine
Situation beschrieben, in der das Ding, das Individuum und, besonders origi-
nir, die Intersubjektivitit vergesellschaftet wurden: Diesen Substanzen wurde
durch die Vergesellschaftung Form gegeben. Im Informationszeitalter werden
stattdessen das Ding, das Individuum und die Intersubjektivitit mediatisiert.
Im Zeitalter der Globalisierung und der Information operiert Intersubjektivitit
hingegen typischerweise aus der Distanz. Es ist die Technologie, die Intersub-
jektivitit aus der Distanz moglich macht. Die Mediatisierung der Formen ist
zugleich deren Technologisierung.

Aber selbst als Medien verlieren diese technologisierenden Formen nicht
ihre Fahigkeiten zur Hervorbringung von Bedeutung. In der industriellen
Moderne findet sich das Paradigma der Bedeutung in Kants Idee der Kogni-
tion: Hier zwingt das Subjekt Formen auf, die Bedeutung moglich machen.
Wie wir oben gesehen haben, hat Simmel diese Festlegung von Bedeutung
auf die Institutionen der Gesellschaft verschoben. Heute sind es Medien als
technologische Formen, denen Krifte der Hervorbringung von Bedeutung
gegeben werden: Aber diese befinden sich jenseits der Kontrolle von Subjekt
und sozialen Institutionen. Im Bereich der Sittlichkeit haben sowohl Nietz-
sche als auch Simmel das transzendentale kantsche Sollen in den inneren
Fluss des selbstdifferentiellen Subjekts verschoben. Im Zeitalter der Strome,
im Informationszeitalter, gibt es kein Sollen. Stattdessen gibt es reine Fakti-
zitit. Es mag viele Ethiken geben; aber es gibt kein Sollen. Es ist eine abge-
flachte und rohe Immanenz des Seins. Der Grundwert im Zeitalter der Ver-

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

gesellschaftung war fiir Simmel, wie wir gesehen haben, Leben oder genau
genommen Mehr-Leben, d.h. Leben kimpft bestindig um die Erthchung des
Lebens. Mehr-Leben ist, wie wir weiter oben gesehen hatten, Differenz selbst.
Im Informationszeitalter verindert die Differenz ihre Form. Wenn das Me-
dienzeitalter durch eine Kultur-aus-der-Distanz bestimmt ist, dann wird Diffe-
renz selbst zur Differenz-aus-der-Distanz. Der Grundwert der Mediatisierung
erschlieft sich dann nicht so sehr durch einen Kampf als durch das, was die
Situationisten dérive und Deleuze und Guattari Fluchtlinien genannt haben:
durch Antonio Negris Politik der Flucht aus der Fabrik. Diese Grundwerte sind
das Wesen, das An-Sich der Mediatisierung. Was ist aber mit dem Fiir-Sich,
oder der instrumentellen Rationalitit? Fiir Simmel ist ein Produkt, wenn es
industriell hergestellt wird, eine Form. Wenn das An-sich der Inhalt ist, dann
ist das Fiir-Sich die Form. In Simmels Zeitalter des Industriekapitalismus und
der Vergesellschaftung ist diese Form die Warenform oder der Tauschwert. Im
Informationszeitalter haben wir den Zeichenwert. Der Zeichenwert, im Sinne
Baudrillards, ist nicht das An-sich, sondern das fiir-sich der Mediatisierung. Der
Zeichenwert steht insofern in einem Zusammenhang mit der Reproduktion
der globalen Medienlandschaft (mediascape). Im Informationszeitalter ist die
Differenz als vitalistische Substanz in eine tote Form umgewandelt. Vermégen
(puissance) wird zur Macht (pouvoir). Aber welche Art der Form steht bei den
neuen Modi der Medienherrschaft auf dem Spiel? Die Medienherrschaft fithrt
zu einer Verschiebung der Macht: von der duflerlich verursachenden Macht
der mechanistischen Form zu einer Macht, die mithilfe selbst-verursachender,
kybernetischer Formen ausgeiibt wird. Selbstursache geht nicht nur mit einer
juflerlichen Ursache einher, sondern mit einer inneren Kriimmung. Das Er-
gebnis ist, das Macht als Form zur Macht als In-Form wird. Diese Macht der
In-Form ist zugleich immaterielle Macht.

Marx sprach im Zusammenhang der Arbeitsprozesse vom Prozess der Ka-
pitalakkumulation. Der Arbeitsprozess ist reibungsbehaftet und konkret. Der
Akkumulationsprozess verliuft glatt und abstrakt. Der Arbeitsprozess hat mit
der Substanz, mit Fliefen (flux) zu tun. Der Akkumulationsprozess hat mit
Stromen (flow) zu tun. Die externalisierten Strome der Informationsgesell-
schaft sind bereits abstrakt — Information, Kommunikation, Finanzstréme;
Strome von Technologien, Medien, Immigranten, und selbst Wiinschen und
Libido. Geht es in der gegenwirtigen mediatisierten Politik um die Transfor-
mation des Stromens in ein Flieflen? Geht es der Politik von morgen um die
Transformation der wertauflosenden Stréme in wertdifferenzierendes FlieRen?
Information ist konstitutiv und immer schon In-Form. Aber sie ist auch bereits
abstrakt, immateriell. Die Frage ist, welche Art von Formen und welche Art
von FlieRen stehen hier auf dem Spiel? Welche Art von Formen und welche Art
von Leben? Arbeit ist ein Prozess. Leben ist ein Prozess. Prozess ist ein Wort,
dass Simmel im Zusammenhang des Lebens sehr oft benutzt. So gesehen ist

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

59


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6o

Scott Lash

Wertsubstanz als Arbeit oder Leben eine Frage des Prozesses. Aber Information
ist ein Stromen, kein Prozess. Geld ist ein Stromen, kein Prozess.

Simmel spricht von Fliefen und nicht vom Strémen. Flielen ist Span-
nung, es ist intrinsisch umkimpft und konflikthaft. Simmels originire Inter-
subjektivitit umfasst solch ein FlieRen. In der Informationsordnung gibt es
eine generalisierte Externalisierung des Prozesses, des FlieRens des Stroms,
und in der Tat des Nervensystems auf das, was McLuhan die globalen Netz-
werke von Information und Kommunikation genannt hat. Die Medien sind zu-
gleich soziotechnische Systeme. Mediatisierung ist der Zusammenbruch der
Form in die Technologie. Technologie hatte zu Simmels Zeiten vor allem mit
Produktionsmitteln zu tun. Das sind Mittel, die keine Formen sind. Anders
als die Wertform des Geldes oder der Tauschware, funktionieren sie nicht als
Hervorbringung von Sinn. Thre Funktion ist Produktion. In unserem Zeitalter
ist Technologie ein Mittel der Kommunikation. Unsere Maschinen sind Kom-
munikationsmaschinen. Wenn Strémen auch ein Rinnen ist, dann hat FlieRen
mit Elektrizitit zu tun: »stindiger Wechsel, dauernde Verinderung«. Fliefen
ist nicht glatt. So spricht Simmel in Lebensanschauung von »ewig fortstromen-
den Reihen der Inhalte oder Prozesse« (1999c: 225). Strome sind viel glatter. Die
Idee des Lebens als Strom scheint eher der Idee des glatten Willens bei Scho-
penhauer zu dhneln (vgl. Simmel 1995: 308ff.). Ein Strom ist a-telisch, ohne
Spannung, ohne élan vital. Fliefen ist auto-telisch; Stromen ist a-telisch oder
hetero-telisch. So viele der heutigen globalen Mobilititen sind heterotelisch,
bestimmt durch Unternehmen wie Microsoft und News Corporation. Der Neo-
vitalismus von heute muss das in ein autotelisches Register umwandeln. Der
Neovitalismus von heute ist ein Versuch, das FlieRen wieder in das Stromen
einzufiihren. Das Strémen in ein Fliefen zu verwandeln heifdt Reflexivitit in
die Globalisierung einzufithren (Flieflen ist immer reflexiv). Der politische
Imperativ der Gegenwart kénnte in diesem Sinne darin bestehen, eine globale
Politik des Fliefens gegen das Stromen zu entwickeln. Indem Georg Simmel
uns eine Lebenssoziologie des intersubjektiven FlieRens gegeben hat, konnte er
eine Quelle fiir eine solche Politik sein.

Aus dem Englischen von Robert Seyfert

LITERATUR

Alliez, Eric (1999): »Présentation: Tarde et le probléme de la constitution, in:
Gabriel Tarde, Monadologie et sociologie, Paris: Empécheurs de penser en
rond, S. 9-32.

Beck, Ulrich/Giddens, Anthony/Lash Scott (1996): Reflexive Modernisierung:
Eine Kontroverse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

Bergson, Henri (2015): Materie und Geddchtnis: Versuch tiber die Beziehung zwi-
schen Kérper und Geist, Hamburg: Meiner.

Castells, Manuel (2001): Das Informationszeitalter Teil 1: Der Aufstieg der Netz-
werkgesellschaft, Opladen: Leske + Budrich.

Cohen, Gerald A. (1978): Karl Marx’s Theory of History: A Defence. Princeton:
Princeton UP.

Debord, Guy (1997): Panegyrikus, Band 1, Berlin: Edition Tiamat.

Deleuze, Gilles: (1989 [1960]): Henri Bergson zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

— (1995 [1988)]): Die Falte. Leibniz und der Barock, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1997 1983]): Das Bewegungs-Bild. Kino 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (2002 [1962]): Nietzsche und die Philosophie, Hamburg: EVA.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1974 [1972]): Anti-Odipus. Kapitalismus und
Schizophrenie I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Durkheim, Emile (1994 [1912]): Die elementaren Formen des religiosen Lebens,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2003): Empire: Die neue Weltordnung, Frank-
furt a.M./New York: Campus.

Hayles, N. Katherine (1999): How We Became Posthuman, Chicago, IL: Univer-
sity of Chicago Press.

Heidegger, Martin (1986): Sein und Zeit, Tubingen: Niemeyer.

Helle, Horst Jiirgen (2001): Georg Simmel: Einfiihrung in seine Theorie und Me-
thode, Miinchen: Oldenbourg.

Jung, Werner (1990): Georg Simmel zur Einfiilhrung. Hamburg: Junius.

Koéhnke, Klaus Christian (1996): Der junge Simmel in Theoriebeziehungen und
sozialen Bewegungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Landkammer, Joachim (2001): »Die Kunst des Rezensierens und die Verant-
wortung des Publizierens. Georg Simmels Frithschriften als Gedanken-
schmiede und Fundgrube fiir Spurensucher, in: literaturkritik.de 9, http://
literaturkritik.de/id /4141 (letzter Zugriff 23.04.18).

Lash, Scott (1999): Another Modernity, A Different Rationality, Oxford: Black-
well.

Latour, Bruno (2008): Wir sind nie modern gewesen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lazzarato, Maurizio (1999): »Tarde: un vitalisme politique«, in: Gabriel Tarde,
Monadologie et sociologie, Paris: Empécheurs de penser en rond, S. 103-150.

— (2002): Puissances de 'invention: la psychologie économique de Gabriel Tarde
contre l'économie politique, Paris: Empécheurs de penser en rond.

Loembker, Leroy E. (1968): »Monad and Monadology«, in: The Encyclopaedia of
Philosophy, Band 5, New York: Macmillan und Free Press, S. 361-363.

Luhmann, Niklas (1998): Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bd., Frankfurta.M.:
Suhrkamp.

Maigné, Carole (1998): Premiéres Lecons sur la >~Monadologie< de Leibniz, Paris:
Presses Universitaires de France.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

61


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 Scott Lash

Massumi, Brian: (1996): »The Autonomy of Affect«, in: Paul Patton (Hg.),
Deleuze: A Critical Reader, Oxford: Blackwell, S. 217-239.

— (2002): Parables for the Virtual, New York: Zone.

Nietzsche, Friedrich (1966 [1878]): Menschliches, Allzumenschliches: Ein Buch
fuir freie Geister, in: Ders., Werke in drei Binden, Band 1, Miinchen: Carl Han-
ser, S. 446-731.

Obrist, Hans Ulrich (2004): »Sarat Maharaj and Francisco Varelak, in: Ders.,
Interviews, vol. 1, Milan: Edizioni Charta, S. 538-559.

Prigogine, Ilya/Stengers, Isabelle (1984): Order out of Chaos, London: Heine-
mann.

Reck, Hans Ulrich (2003): Kunst als Medientheorie, Miinchen: Fink.

Rudrauf, David/Lutz, Antoine/Cosmelli, Diego/Lachaux, Jean-Philippe/le van
Quyen, Michel (2003): »From Autopoiesis to Neurophenomenology: Fran-
cisco Varela’s Exploration of the Biophysics of Being, in: Biological Research
36, S. 27-065.

Simmel, Georg (1989a [1890]): »Zur Psychologie der Frauen, in: Gesamtausga-
be Band 2, hg. von. Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 66-
102.

— (1989b [1901]): »Zur Psychologie der Scham, in: Gesamtausgabe Band 1, hg.
von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 431-442.

— (1989c [1890]): »Uber sociale Differenzierung. Sociologische und psycho-
logische Untersuchungens, in: Gesamtausgabe Band 2, hg. von Otthein
Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.109-2906.

— (1989d [1889)]): »Zur Psychologie des Geldes«, in: Gesamtausgabe Band 2, hg.
von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 49-65.

— (1989e [1900]): »Philosophie des Geldes«, in: Gesamtausgabe Band 6, hg. von
Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-716.

— (1989f [1892/93]): »Einleitung in die Moralwissenschaft. Eine Kritik der
ethischen Grundbegriffe«, in: Gesamtausgabe Band 3, hg. von Otthein
Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-450.

— (19922 [1908]): »Exkurs tiber das Problem: Wie ist die Gesellschaft moglich?«,
in: Gesamtausgabe Band 11, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 42-62.

— (1992b [1895]): »Zur Psychologie der Mode: Sociologische Studie«, in Ge-
samtausgabe Band 5, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 105-114.

— (1992¢ [1899]): »Zur Psychologie und Soziologie der Liige«, in: Gesamtausga-
be Band 5, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 406-
419.

— (1995 [19006]): »Schopenhauer und Nietzsche«, in: Gesamtausgabe Band 10,
hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 167-408.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebenssoziologie

— (1999a [1917]): »Grundfragen der Soziologie, in: Gesamtausgabe Band 16,
hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 59-150.

— (1999b [1918]): »Der Konflikt der modernen Kultur«, in: Gesamtausgabe Band
16, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 181-208.

— (1999c¢ [1918]): »Lebensanschauung. Vier metaphysische Kapitel«, in: Ge-
samtausgabe Band 16, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, S. 209-425.

— (1999d [1895]): »Elisabeth Forsters Nietzsche Biographie«, in: Gesamtausgabe
Band 1, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 338-345.

— (20004 [1888)]): »Das Wesen der Materie nach Kants Physischer Monado-
logie«, in: Gesamtausgabe Band 1, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 9-44.

— (2000Db [1914]): »Henri Bergsong, in: Gesamtausgabe Band 13, hg. von Ott-
hein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 53-69.

— (2001a [1911/1912]): »Der Begriff und die Tragédie der Kultur, in: Gesamt-
ausgabe Band 12, hg. von Otthein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S.194-223.

— (2001b [1911]): »Nietzsches Moralk, in: Gesamtausgabe Band 12, hg. von Ott-
hein Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 170-176.

Strauss, Leo (1953): Natural Right and History, Chicago, IL: University of Chi-
cago Press.

Tarde, Gabriel (2009 [1893]): Monadologie und Soziologie, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Urry, John (2002): Global Complexity. Cambridge: Polity.

Woolhouse, Roger S. (1993): Descartes, Spinoza, Leibniz: the concept of substance
in seventeenth-century metaphysics, London: Routledge.

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-

63


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830445587-002 - am 14.02.2028, 20:52:12. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) EEm—-


https://doi.org/10.14361/9783839445587-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

