
100 Grauzonen des Alltagsrassismus

symbolischen und praktischen Komponenten im Rassismus (Verflechtung) sowie die

Öffnung des Konzepts für Formen der Veranderung, die weniger mit biologistischen

als mit kulturalistischen Zuschreibungen operieren. Letzteres wird im Konzept des

Neo-Rassismus gefasst, das statt auf explizite Hierarchisierungen auf essentialistische

Differenzmarkierungen und latente Abwertungen des ›Anderen‹ setzt. Unter Rückgriff

auf Halls Rassismusverständnis konnte zudem der Ideologiebegriff geschärft und für

das eigene Analysevorhaben konkretisiert werden: Ideologie wird hier nicht ökonomis-

tisch verstanden als repressive Doktrin einer herrschenden Klasse. Wir verwenden das

Konzept aus kultursemiotischer Perspektive, in der es für jene Interpretationsrahmen,

Konzepte, Kategorien und Denkbilder steht, die von den Leuten im Alltag benutzt wer-

den, um sich soziale Wirklichkeit erklärbar zu machen. Ideologien stellen ihnen die

Deutungsressourcen zur Verfügung, mit denen sie in alltäglichen Kontexten aktiv Sinn

produzieren. Jene subjektiven Bedeutungsproduktionen finden stets in konkreten his-

torischen Situationen statt; sie sind sowohl von der sozialen Positionierung des bzw. der

Einzelnen, als auch von lokalen gesellschaftlichen Umständen geprägt. Als gesellschaft-

lich verankerte Wissensbestände haben rassistische Ideologien zudem einen dominan-

ten Charakter: Sie sind verbreitet, gelten als plausibel, unproblematisch und ›normal‹

und werden aus diesemGrund im Alltagshandeln der Leute reproduziert. Gramscis He-

gemonie-Konzept zeigte sich hilfreich, um diesen Aspekt symbolischer Vorherrschaft

theoretisch nachzuvollziehen. Hegemoniale, gesellschaftlich verbreitete Vorstellungen

über den ›Anderen‹ werden dabei nicht top-down erzwungen, sondern sie basieren auf

impliziten Konsensen und erlangen insbesondere über ihre Plausibilität praktische Zu-

stimmung.

Der Begriff des antimuslimischen Rassismus lässt sich an diesemakrotheoretischen

Grundlegungen nahtlos anschließen. In ihm werden ›Muslim*innen‹ durch essentiali-

sierende Konstruktionen abgrenzend zu ›Anderen‹ erklärt. Dieser Veranderungspro-

zess erfolgt in dialektischer Logik, sodass antimuslimische Diskurse immer auch zur

kollektiven Identitätsbildung und -festigung beitragen. Neben historischen Tradierun-

gen, aus denen sich aktuelle antimuslimische Zuschreibungen speisen, sind diese stets

auch mit praktischen Ausgrenzungsmechanismen verflochten: Antimuslimische Dis-

kurse und Praktiken ergeben dabei einen sich selbsterhaltenden, relativ stabilen Appa-

rat.

2.2 Alltag: Die lebensweltliche Aneignung rassistischen Wissens

Den hier zentralen Gegenstand des kommunikativen Alltagsrassismus konnten wir

bis zu diesem Punkt hinsichtlich seiner rassismusspezifischen Dimension theore-

tisch beleuchten. Wir wissen nun sowohl um seine Drei-Komponenten-Struktur:

Rassifizierung – Ausgrenzungspraxen – Macht als auch um seine neo-rassistischen

Erscheinungsformen. Auf dieser Grundlage wenden wir uns im folgenden theoreti-

schen Teilkapitel der Alltagsdimension von Rassismus zu. Dabei gilt zunächst, mithilfe

einer phänomenologisch orientierten Wissenssoziologie zu klären, unter welchen Be-

dingungen rassistische Wissensbestände über den ›muslimischen Anderen‹ überhaupt

entstehen. Wie kommt es, dass uns rassifizierende Ideen als Bedeutungsressourcen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 101

im Alltag zur Verfügung stehen? Passend zu unserem Rassismuskonzept, das die

Verflechtung von gesellschaftlichen Strukturen, exkludierenden Praxen und verand-

ernden Ideologien betont, wählen wir zur Beantwortung dieser Frage Konzepte, die

die Produktion von Wissen als Ergebnis eines dialektischen Prozesses zwischen den

sinnstiftenden Subjekten auf der einen und der sie umgebenden objektiven Wirk-

lichkeit auf der anderen Seite begreifen (vgl. Knoblauch 2014: 154–160). Die Konzepte

Lebenswelt, Wirklichkeitskonstruktion und Soziale Repräsentation spielen dabei eine

besondere Rolle und werden entsprechend vorgestellt und diskutiert.

Im Anschluss wenden wir uns den Begriffen Alltagswissen und Alltagsrassismus

zu, wobei hier insbesondere die vermeintliche Natürlichkeit und Fraglosigkeit rassis-

tischen Alltagswissens im Zentrum steht. Neben der Funktion von Rassismus als Ver-

gesellschaftungsmechanismus, mittels dessen sich Individuen gesellschaftlichen Herr-

schaftsstrukturen »freiwillig unterwerfen«,werden uns amEnde dieses Teilkapitels ins-

besondere dieWiderstandsmöglichkeiten interessieren, die jeder bzw. jedemEinzelnen

gegenüber dominierenden rassistischen Ideologien zur Verfügung stehen. Da der dis-

kurspraktische Umgang der Interviewpartner*innen mit antimuslimischen Wissens-

elementen (Ideologemen) im Fokus der empirischen Analyse steht, sind gerade die Be-

trachtungen Gramscis und Halls zum Alltagsbewusstsein sowie zur lebensweltlichen

Aneignung von besonderer Relevanz.

2.2.1 Bedeutungsproduktionen im Alltag

Die vorliegende Arbeit setzt sich zum Ziel, die alltagskommunikativen Umgangswei-

sen von Individuen mit antimuslimischen Deutungsangeboten zu analysieren, wie sie

diskursiv verfügbar und mit gesellschaftlichen Strukturen der Über- und Unterord-

nung (vgl. Rommelspacher 1995) verflochten sind. Den zentralen Gegenstand des kom-

munikativen Alltagsrassismus gilt es dabei aus einer theoretischen Perspektive zu be-

trachten, die die subjektiven Interpretations-, Integrations- und Kommunikationspra-

xen als vermittelt durch gesellschaftliche Strukturen, Diskurse und Ideologien – und die-

se gleichsam stetig produzierend – konzeptualisiert. Dabei gilt es einerseits, Modellen

auszuweichen, die lediglich auf intra- bzw. interpsychologische Prozesse abstellen, in

denen das Individuum als sozial isolierter »Prozessor« von Informationen, Emotionen

und Affekten erscheint (vgl. Terkessidis 1998: 12).53 Andererseits sollen gesellschaftli-

che Strukturen, hegemoniale Ideologien und Diskurse mit Bezug auf ›Muslim*innen‹

als rassifizierte Andere nicht derart konzeptuell priorisiert werden, dass sie als Determi-

nanten subjektiver Umgangsweisen gelten und das Individuummit seinen Konstrukti-

ons- und Gestaltungsmöglichkeiten darüber vernachlässigt wird (vgl. Augoustinos 1995:

207). Erforderlich ist mithin, eine integrierte, theoretische Betrachtungsweise zu finden, die

53 Es gibt eine Reihe sozialpsychologischer Ansätze, die eine stärkere Berücksichtigung des Sozialen

innerhalb ihrer Forschungstradition anstreben. Neben der diskursanalytisch fundierten Sozialpsy-

chologie von Potter und Wetherell (1987) und Billigs Rhetorischen Psychologie (1991) fordert etwa

auch Holzkamp in seinen Arbeiten zur Kritischen Psychologie: »In einer kritisch-emanzipatori-

schen Psychologie ist die Verkehrung zwischen Konkretheit und Abstraktheit menschlicher Ver-

hältnisse aufzugeben:Nicht das als konkret verfälschte abstrakt-isolierte Individuum, sondern der wirk-

liche, lebendige, historische Mensch ist legitimes Thema der Psychologie […]« (1973: 110, Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Grauzonen des Alltagsrassismus

sowohl die Produktivität des Subjekts ernstnimmt – durchaus in einem wissenssozio-

logischen Sinne, in der die einzelne Person als Konstrukteur*in der gesellschaftlichen

Strukturen und Institutionen betrachtet wird, die sie umgeben und ihre Interpretatio-

nen, Denk- und Redeweisen gleichsam vorbereiten (vgl. Berger & Luckmann 2013) – als

auch die gesellschaftlichen Strukturen, überindividuellen Diskurse und machtvollen

Ideologien nicht aus dem Auge verliert.

Vor diesem Hintergrund werden in den nachfolgenden Kapiteln Konzepte und Be-

griffe vorgestellt, die eine derartige Blickrichtung unterstützen, theoretisch begründen

und diese so für die Analyse eines kommunikativen Alltagsrassismus fruchtbarmachen.

Im Zuge einer zusammenfassenden Darstellung werden deren Anschlussfähigkeit so-

wohl an wissenssoziologische Prämissen als auch an rassismustheoretische Überlegun-

gen, wie sie in den vorhergehenden Kapiteln dargelegt wurden, diskutiert.

2.2.1.1 Das Lebensweltkonzept nach Schütz

Will man sich der Frage nähern, wie Menschen soziale Wirklichkeit erfahren – und

zwar in ganz grundlegenden, alltäglichen Zusammenhängen – so lohnt es sich zu-

nächst, sich mit dem Ort zu befassen, an dem sich diese Erfahrung vollzieht: der

Lebenswelt.

Der Lebensweltbegriff geht ursprünglich auf den Schweizer Philosophen Edmund

Husserl54 zurück (vgl. Fischer 2012: 50). Für Husserl kann sich menschliche Wahrneh-

mung ausschließlich an einem Ort ereignen, der Lebenswelt. In seiner kritischen Aus-

einandersetzung mit den positivistischen Entwicklungen der Wissenschaft seiner Zeit

definiert Husserl Lebenswelt als »die einzig wirkliche, die wirklich wahrnehmungsmä-

ßig gegebene, die je erfahrene und erfahrbare Welt« (Husserl 1982: 52). Sie sei der Ort,

an dem sich das gesamte menschliche Leben »praktisch abspielt«. Diese Welt »ist ein-

fach da, behauptet sich von selbst und scheint keiner weiteren Erklärung zu bedürfen«

(Abels 1998: 64). In ihr begegnen wir den Dingen mit uneingeschränktem Vertrauen, in

ihr erfahren wir uns und unsere soziale Umwelt als unproblematisch, sicher, beständig:

»Die Lebenswelt ist unbefragte Wirklichkeit.« (Ebd.) Dabei sind die erfahrbaren Ob-

jekte dieser Wirklichkeit – physische Gegenstände, kulturelle Erzeugnisse und Praxen,

gesellschaftliche Institutionen, unsereMitmenschen – keinesfalls per semit Sinn ausge-

stattet, den wir lediglich entschlüsseln müssen. Nur in den lebensweltlichen Wahrneh-

mungen derMenschen erscheinen die Objekte der sozialenWelt als bedeutungsvoll und

nur durch sie können sie als sie »selbst« beobachtet und erkannt werden (vgl. Fischer

2012: 10). Sie haben mithin keine Bedeutung an sich. Erst im menschlichen Bewusst-

sein, das stets »sinnhaft« auf die soziale Welt gerichtet ist, kann sich Bedeutung for-

mieren. Anders formuliert: »[…] selbst bei der einfachsten Wahrnehmung innerer und

äußerer Gegenstände konstruieren die Beobachter selbst das mit, was sie beobachten«

(Knoblauch 2009: 300). Hierin zeigt sich Husserls Grundverständnis der Phänomeno-

logie: Ihr geht es um das menschliche Erkenntnisvermögen, ergo um »die erkennende

54 Husserl (1859–1938) gilt als Begründer der phänomenologischen Philosophie, die »nicht die Welt

an sich zum Thema [hat], sondern dieWelt, zu der sich der Mensch in seinem Bewusstsein in Be-

ziehung setzt« (Abels 2009: 51, Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 103

Subjektivität als Urstätte aller objektiven Sinnbildungen und Seinsgeltungen« (Husserl

1982: 110).

Alfred Schütz ist es nun, der jene phänomenologischen Überlegungen zu den

menschlichen Bewusstseinsvorgängen mit dem Anspruch der Soziologie verbindet,

die Funktionsweisen sozialen Handelns zu erklären.55 Er übernimmt Husserls Le-

bensweltbegriff und stellt ihn ins Zentrum seiner soziologische Grundsatzfragen: Wie

genau entsteht eigentlich Sinn? Wie vollziehen sich menschliche »Sinndeutungs- und

Sinnsetzungsprozesse« (Morel et al. 2007: 72) und wodurch wird Sinn intersubjektiv

und damit zum Dreh- und Angelpunkt sozialen Handelns? Übertragen wir Schütz’

fundamentales Erkenntnisinteresse auf unseren Forschungsgegenstand, so lässt sich

fragen: Wie entstehen sinnhafte Betrachtungen und Annahmen über den ›muslimi-

schen Anderen‹ im individuellen Bewusstsein und wie werden sie intersubjektiv geteilt?

Beginnen wir zunächst mit Schütz’ grundlegenden Theoretisierungen der Lebenswelt

als Ort, a) an dem der Mensch seine soziale Wirklichkeit kontinuierlich interpretiert

und Sinn herstellt und b) den er zusammen mit anderen »bewohnt« und sich so durch

Kommunikation und Interaktion erschließt.56

In Übereinstimmung mit Husserl ist für Schütz klar, »dass Sinn der Stoff ist, aus

dem die Sozialwelt gewebt und gesponnen ist« (Kießling 1998: 111,Herv.i.O.); ihr gesam-

ter sinnhafter Aufbau gehe letztlich auf subjektive Bewusstseinsleistungen zurück. Al-

55 Schütz’ Beschäftigung mit dem Wesen sozialen Sinns nimmt seinen Ausgang in Max Webers pa-

radigmatischem Leitsatz zumGrundverständnis sozialen Handelns: Ebenso »soll ein solches Han-

deln heißen, welches seinem von demoder denHandelnden gemeinten Sinn nach auf das Verhal-

ten anderer bezogenwird und daran in seinemAblauf orientiert ist« (Weber 1964: 3, Herv.i.O.). Die-

sen Satz stellt Schütz an den Anfang seines Werkes Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt und fügt

anerkennend, gleichwohl kritisch hinzu: »Aber so großartigWebers Konzeption dieser ›verstehen-

den‹ Soziologie ist, auch sie beruht auf einer Reihe stillschweigend gemachter Voraussetzungen,

deren Explikation ein […] dringlicheres Postulat bleibt […].«; »Weber macht zwischen Handeln als

Ablauf und vollzogener Handlung, zwischen dem Sinn des Erzeugers und dem Sinn des Erzeug-

nisses, zwischen dem Sinn eigenen und fremden Handelns, bzw. eigener und fremder Erlebnisse,

zwischen Selbstverstehen und Fremdverstehen keinen Unterschied.« (Schütz 2004: 87) Eben die-

sen Explikationen und Differenzierungen widmet sich Schütz fortan in seinemWerk.

56 Schütz unterscheidet verschiedene Formen der Erfahrbarkeit des anderen, wie sie dem Individu-

um in seiner alltäglichen Lebenswelt möglich sind. Dabei bezeichnet er alsMitmenschen jene, de-

nenwir in zeitlicher und räumlicherUnmittelbarkeit begegnen; sie existieren gleichsam in unserer

Umwelt (vgl. 2017: 98ff.). Anders hingegen die Sphäre der Zeitgenossen (auch:Mitwelt), die mit uns

zwar in derselben »Weltzeit koexistieren«, jedoch weder leiblich anwesend, noch direkt erfahr-

bar sind (ebd.: 116). Zeitgenoss*innen erscheinen uns in verschiedenen Anonymitätsgraden – es

kann sich bei ihnen um von früher bekannte Mitmenschen, aber auch um soziale Kollektiva han-

deln, von denen wir lediglich eine allgemeine Vorstellung haben – wobei unser Wissen über sie

mit steigender Anonymität zunehmend aus vermittelten Informationen besteht (vgl. ebd.: 125ff.).

Mit Blick auf die Alltagskommunikation der Interviewten lässt sich annehmen, dass jene nicht nur

potentielle persönliche Erfahrungenmit ›muslimischen‹ Mitmenschen verarbeiten, sondern auch

Vorstellungen einflechten, die ›Muslim*innen‹ als anonyme Gruppierung ferner Zeitgenoss*innen

beschreiben. Jene Vorstellungen können sich nun sowohl auf ›muslimische‹ Mitbürger*innen be-

ziehen, die zusammen mit den Interviewten in derselben Gesellschaft koexistieren, ohne dass es

dabei zu direkten Kontakten kommt, als auch auf ›Muslim*innen‹ in anderen (z.B. mehrheitlich

muslimischen) Ländern, die die Interviewten i.d.R. nicht unmittelbar erlebt, sondern über media-

le Repräsentationen erfahren haben (vgl. Kap. 2.2.3).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Grauzonen des Alltagsrassismus

les, was der Mensch wahrnehmen und erfahren kann ist dabei von Bedeutungen durch-

zogen, die er in alltäglichen Situationen kontinuierlich zuschreibt und interpretiert.

Dabei vollziehen sich diese Prozesse des Sinnsetzens und Sinndeutens zumeist rou-

tiniert und quasi-automatisch, da sie auf erlernte und verinnerlichte Deutungs- und

Wissensmuster zurückgreifen. Jene Welt nun, in der wir so vermeintlich leicht und

fraglos Bedeutungen ver- und entschlüsseln, in der uns sämtliche Phänomene unserer

Umwelt als selbstverständlich da und natürlich erscheinen, bezeichnet Schütz als alltäg-

liche Lebenswelt:57

»Unter alltäglicher Lebenswelt soll jenerWirklichkeitsbereich verstandenwerden, den

der wache und normale Erwachsene in der Einstellung des gesunden Menschenver-

standes als schlicht gegeben vorfindet.« (Schütz & Luckmann 1994: 25)

An ihr nimmt »der Mensch in unausweichlicher, regelmäßiger Wiederkehr« teil; sie be-

zweifelt er nicht, sondern sieht sie als schlichtweg gegeben an. In dieser Alltagswelt58

zeigt sich das menschliche Bewusstsein stets »hellwach« gegenüber auftretenden Pro-

blemen undHerausforderungen (vgl.Morel et al. 2007: 81f.). So ist sie denn auch der Ort

des Handelns undWirkens und nicht der Kontemplation, der Träumerei oder der Phan-

tasie.59 Mit anderen Worten wird das, worauf wir in der Welt unseres Alltags handelnd

einwirken – etwa die Korrektur am Text oder der Verzehr eines Brotes – auch tatsäch-

lich verändert (vgl. Knoblauch 2014: 150). Ganz im Gegensatz zu den Luftschlössern,

die wir uns im Stillen erträumen und die zerplatzen, sobald wir unsere Phantasiewelt

wieder verlassen.

Die alltägliche Lebenswelt weist darüber hinaus noch ein weiteres Spezifikum auf.

Sie verfügt über »eine spezifische Formder Sozialität«, denn sie ist »die gemeinsame in-

tersubjektive Welt der Kommunikation und des sozialen Handelns« (Schütz 1971 [1945]:

265.). Dieser Umstand ist für die Frage, wie wir Sinn im Alltagskontext konstituieren

von erheblicher Bedeutung. Unsere Erfahrungen und Wahrnehmungen im Heute be-

ruhen nämlich auf einem kontinuierlichen Abgleichen mit früheren Erfahrungen, die

entweder durch uns selbst oder in einer Zeit »vor uns« schon einmal getätigt wurden.

Die Welt, in der wir diese Vergleiche anstellen,

»bestand vor unserer Geburt. Sie wurde von anderen, unseren Vorgängern, als eine ge-

ordnete Welt erfahren und gedeutet. Nun bietet sie sich unserer Erfahrung und Deu-

tung an. Jede Interpretation dieser Welt gründet sich auf einem Vorrat eigener oder

57 An der alltäglichen Lebenswelt müssten laut Schütz all jene Wissenschaften ansetzen, »die

menschliches Handeln und Denken deuten und erklären wollen, [sie] müssen mit einer Be-

schreibung der Grundstrukturen der vorwissenschaftlichen, für den – in der natürlichen Einstel-

lung verharrenden – Menschen selbstverständlichenWirklichkeit beginnen« (Schütz & Luckmann

1994: 25).

58 »Alltagswelt« und »alltägliche Lebenswelt« werden hier synonym verwendet.

59 WeitereWirklichkeiten abseits der Alltagswelt sind laut Schütz: »die Welt der Träume, der imagi-

nären Vorstellungen und der Phantasie, insbesondere die Welt der Kunst, die Welt der religiösen

Erfahrung, dieWelt der wissenschaftlichen Kontemplation, die Spielwelt des Kindes und dieWelt

desWahnsinns« (Schütz 1971 [1945]: 266). An ihnen allen kann derMensch teilhaben, gewisserma-

ßen in sie ein- und austreten, und jede einzelne dieser »Sinnprovinzen« verfügt über ihren eigenen

»Erkenntnisstil« (vgl. Morel et al. 2007: 80ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 105

uns von Eltern oder Lehrern vermittelter früherer Welterfahrungen, die in der Weise

unseres ›verfügbaren Wissens‹ ein Bezugsschema bilden« (ebd.: 8).

Hierin zeigt sich die historische und soziale Verortung unseres lebensweltlichen Wis-

sens – oder, wie Schütz es nennt: unseres Wissensvorrats. In ihm sind frühere Erleb-

nisse in Form von typischen Erfahrungen sedimentiert, die uns für unsere aktuellen

Wahrnehmungen und Handlungen als sinnstiftende Vergleichsfolie zur Verfügung ste-

hen. Das tradierte Wissen stellt also einen Bezugshorizont dar, vor dem wir unsere all-

täglichen Erlebnisse sinnvoll einordnen. Dieser »Vorrat an Welterfahrungen« ist es, der

die – gewissermaßen historisch fundierte – Intersubjektivität der alltäglichen Lebens-

welt ausmacht. Im kontinuierlichen Rückbezug auf ihn schafft sich der Mensch »eine

subjektive Welt und erfährt sich gleichzeitig als Teil einer Welt geteilt in Gemeinschaft

mit anderen« (Abels 1999: 70). Schütz hebt in diesem Zusammenhang den Prozess der

Bildung und Erziehung hervor, indem er auf Eltern und Lehrer*innen als klassische

Sozialisationsinstanzen verweist. Darauf, wie dieses Wissen kommunikativ vermittelt

wird und dabei als Diskursumwelt fungiert, kommen wir später noch zu sprechen (vgl.

Kap. 2.3.1.3).

Vorerst wollen wir nachvollziehen, wie genau sich die Aneignung aktueller Erfah-

rung vor dem Hintergrund eines bestehenden Wissensvorrats vollzieht. Zudem stellt

sich die Frage, in welchem Verhältnis das eigene Erfahrungswissen (subjektiver Wissens-

vorrat)60 zum sozial verfügbaren und tradierten Gesellschaftswissen (gesellschaftlicher

Wissensvorrat) steht. Sinn ist für Schütz, wie schon gesehen,

»das Resultatmeiner Auslegung vergangener Erlebnisse, die von einemaktuellen Jetzt

und von einem aktuell gültigen Bezugsschema reflexiv in den Griff genommen wer-

den. Solange ich in meinen Erlebnissen befangen und auf die darin intendierten Ob-

jekte gerichtet bin, haben die Erlebnisse keinen Sinn für mich […]. Die Erlebnisse wer-

den erst dann sinnvoll, wenn sie post hoc ausgelegt und mir als wohlumschriebene

Erfahrungen fasslich werden.« (Schütz & Luckmann 1994: 38)

Mit Abels lässt sich dies wie folgt paraphrasieren: »Zunächst erleben wir die Welt ein-

fach, ohne dass wir darüber nachdenken. Diese Erlebnisse lagern sich ab. Wenn eine

neue Situation auftaucht, in der das erste Erlebnis erinnert wird, beginnt Erfahrung.«

(Abels 2009: 56) Erst wenn die Erfahrung von etwas mit etwas anderem verglichen wer-

de, dem es ähnelt oder von dem es sich unterscheidet, »haben wir einen Sinn« (Knob-

lauch 2009: 304). Dabei wende sich laut Abels der Mensch zwar reflexiv den benannten

Vor-Erfahrungen zu, jedoch keinesfalls allen, sondern lediglich den als »typisch« abge-

speicherten.Währendwir also unsere Lebenswelt sinnvoll ordnen, d.h. sie wahrnehmen

und in ihr handeln, nehmen wir fortlaufend Typisierungen vor (vgl. Knoblauch 2014: 143)

und greifen gleichzeitig auf diese zurück. Diese basierten nun wiederum auf grund-

legenderen Prozessen der Abstraktion,61 der Idealisierung und der Gestalterkennung,

die sich weitestgehend automatisch, d.h. ohne aktives Nachdenken abspulen. Insofern

60 Zur Unterscheidung von subjektiven und gesellschaftlichemWissensvorrat siehe Knoblauch 2014:

152.

61 Knoblauch zufolge ist mit Abstraktion und Idealisierung 1) das Absehen von »unbedeutenden«

Aspekten sowie 2) das Hervorheben von »wesentlichen« Eigenschaften gemeint (vgl. 2014: 143).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Grauzonen des Alltagsrassismus

seien Typisierungen auch keine »bewusste[n] Klassifikationen«, mit denen jedes neue

Erlebnis gezielt abgeglichen wird. Vielmehr handelt es sich um hoch routinisierte Be-

wusstseinsvorgänge. Was dem bzw. der Einzelnen nun als typische Erfahrung – und

damit als verfügbarer Wissens-, Wahrnehmungs- und Deutungsrahmen – gilt, variiert

von Mensch zu Mensch. Abhängig ist dies vom »individuellen Hintergrund des Be-

wusstseins«, was sich also »im Individuum bis dahin abgelagert hat« (Abels 1999: 67)

und mithin in den subjektiven Wissensvorrat als persönliches Erfahrungswissen einge-

gangen ist.

Unterscheiden lässt sich dieses vom gesellschaftlichenWissensvorrat, demjenigenWis-

sen also, welches das Individuum nicht persönlich erwirbt, sondern aus dem es Teile

übernimmt bzw. das in Teilen an es vermittelt wird. Es handelt sich also um ein tra-

diertes, ansozialisiertes Wissen, das sozial abgeleitet ist (vgl. Schütz 2003: 148). Dieses

sei weder als die Summe aller subjektiven Wissensvorräte zu verstehen noch als Ge-

samtheit alles potentiell Wissensbaren innerhalb eines Gesellschaft. Vielmehr zeigen

sich in ihm die Strukturen, »die die Verteilung des gesellschaftlichen Wissens aufweist«

(Knoblauch 2014: 152, Herv. d. Verf.). Jene Distributionsstrukturen orientieren sich nun

an verschiedenen sozialen, kulturellen sowie religiösen Dimensionen, etwa an Berufs-

gruppen und institutionellen Zugehörigkeiten, an Milieu-, Gender- und anderen Grup-

penidentitäten sowie letztlich auch an spezifischen kulturellen Praxen (z.B. festliche

Riten, subkulturelle Verhaltenskodizes), mit denen Menschen im Laufe ihres Lebens

konfrontiert werden und das dazugehörige Spezialwissen erwerben.

Aufgrund des unterschiedlichen Zugangs zu jenen gesellschaftlichen Wissenskom-

plexen und der individuell verschiedenen subjektiven Wissensvorräte entstehen nun

auch variable sozialeWirklichkeiten.Mit anderenWorten ist die Lebenswelt jedesMen-

schen neben ihrem grundsätzlich intersubjektiven Charakter auch immer einzigar-

tig. Durch das (individuell) erworbene Wissen entwickelt sich lebensgeschichtlich »ein

subjektives Relevanzsystem« (Abels 1998: 67), das unserem Handeln und Wahrnehmen

strukturierend zugrunde liegt. Durch dieses werden wir einerseits geprägt, anderer-

seits eröffnet es uns die Möglichkeit, von unserem ganz individuellen Standpunkt aus

neues Wissen zu akkumulieren, bestehendes Wissen infrage zu stellen und zu modifi-

zieren und somit sowohl auf den subjektiven als auch den gesellschaftlichen Wissens-

vorrat zurückzuwirken.

Wir fassen zusammen: Menschliche Wahrnehmung und Bedeutungsproduktionen

finden nicht kontextlos statt, vielmehr sind sie am subjektiven sowie gesellschaftli-

chen Wissensvorrat der Wahrnehmenden orientiert. Dieser Wissensvorrat beinhaltet

nicht nur das selbstständig erworbene Erfahrungswissen des Individuums, sondern

auch ein »sozial abgeleitetes«, gesellschaftlich verfügbares Wissen, welches ihm über

Sozialisationsprozesse vermittelt wird. Auf Grundlage dieses Wissensvorrats kann

das Individuum seine soziale Umwelt sinnhaft erfahren, denn er enthält typisierte

Vor-Erfahrungen, mit denen das aktuell Erlebte abgeglichen und gedeutet werden

kann. Dieser Fundus an Sinndeutungen bildet zudem die Grundlage der alltäglichen

Lebenswelt des Individuums, die es als »schlicht gegeben« erfährt. Weil sich indivi-

duelle Lebenswelten überschneiden – sowohl hinsichtlich des in ihnen zirkulierenden

Wissens als auch durch die physische Präsenz anderer – sind sie immer auch inter-

subjektiv. Mithin ist mein lebensweltlich verankerter, subjektiver Wissensvorrat nicht

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 107

nur a) durch meine eigenen empirischen Erfahrungen und b) durch meine Sozia-

lisation geprägt, sondern immer auch c) durch das Zusammenleben mit anderen.

Wir sehen hier bereits erste Anknüpfungspunkte zu Erklärungsansätzen, die sich mit

individuellen Rückkopplungsmöglichkeiten beschäftigen, also mit der Frage, inwiefern

ein hegemoniales rassistisches Gesellschaftswissen transformiert bzw. unterwandert

werden kann.

Bevor wir uns im zweiten Teil dieses Theoriekapitels mit eben diesen Möglichkei-

ten befassen, wollen wir zunächst eingehender beleuchten, wie sich die Beziehung von

subjektivem und gesellschaftlichemWissen imDetail gestaltet. Aufschluss darüber gibt

die stark an Schütz angelehnte Wissenssoziologie Peter Bergers und Thomas Luck-

manns.62 Ihr besonderes Interesse gilt dem Alltagswissen, das uns – eben, weil es Be-

standteil unserer unhinterfragten Lebenswelt ist – als die Wirklichkeit zweifellos ab-

bildend erscheint. Dabei ist es insbesondere der gesellschaftlich vermittelte, intersub-

jektiv geteilte Anteil dieses Wissens (also nicht das spezifische Wissen Einzelner), den

die beiden Autoren genauer betrachten. Wir wollen ihre Schlüsselgedanken nachfol-

gend vorstellen und sie, wo es sich anbietet, direkt auf unseren Forschungsgegenstand

überführen.

2.2.1.2 Die gesellschaftliche Konstruktion des ›Anderen‹

Berger und Luckmanns Arbeit Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit (2013)63

zählt zu den großenWerken derWissenssoziologie, nicht zuletzt, weil sie für die Schule

des Sozialkonstruktivismus das Fundament bereitete (vgl. Knoblauch 2014: 153). Ihren

Anspruch, sich mit der Wirklichkeit als vom Menschen gemacht zu beschäftigen, weisen

sie direkt zu Beginn ihrer Werkes aus:

»Die entscheidenden Thesen dieses Buches stehen im Titel und Untertitel, nämlich:

dass Wirklichkeit gesellschaftlich konstruiert ist – und – dass die Wissenssoziologie

die Prozesse zuuntersuchenhat, in denendies geschieht.« (Berger& Luckmann2013: 1)

Von besonderer Bedeutung ist dabei dasWissens-Verständnis der Autoren. Weil dieses

in Form eines gesellschaftlich verfügbaren rassistischen Wissens auch im Fokus dieser

Arbeit steht, wollen wir es uns eingangs genauer anschauen: »›Wissen‹ definieren wir

als die Gewissheit, dass Phänomenewirklich sind und bestimmte Eigenschaften haben«

(ebd.). Dabei spielt das Alltagswissen, mit dem wir in unserer uns fraglos scheinenden

alltäglichen Lebenswelt operieren, eine herausragende Rolle:

»Was im offenen Rahmen der LebensweltWissen zu sein behauptet und den Anspruch

darauf plausibel findet, hat damit Recht auf diesesWort und die in seinemHorizont in-

tendierte Sache. Mehr Recht, ein höheres Recht mit irgendeinem ontologischen Rück-

grat kann es freilich nicht geltend machen.« (Plessner 2013: XIV)

62 Knoblauch zufolge schließen Berger und Luckmann »in ihrer gesellschaftlichen Konstruktion der

Wirklichkeit unmittelbar an Schütz an, und zwar so unmittelbar, dass praktisch alles, was über

Schütz gesagt wurde, auch auf Berger und Luckmann zutrifft« (2014: 153, Herv.i.O.).

63 Erstmals erschienen 1969 in der Reihe Conditio Humana; Ergebnisse aus denWissenschaften vomMen-

schen des Fischer Verlags.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Grauzonen des Alltagsrassismus

Wissen ist zudem etwas, das über die individuelle Lebenswelt des bzw. der Einzelnen

hinausgeht. So lässt es sich auch als »den gesellschaftlich relevanten, gesellschaftlich

objektivierten und gesellschaftlich vermittelten Sinn bezeichnen« (Knoblauch 2014: 155).

Während Sinn dabei die »subjektive Grundstufe desWissens« ausmache,werde er durch

die Transformation in Wissen quasi sozialisiert (vgl. Hitzler 1988: 65; Knoblauch 2014:

154). Wissen ist also intersubjektiv, nicht nur weil ich es de factomit anderen teile, son-

dern auch weil ich stets implizit voraussetze, dass auch andere darüber verfügen.

Wie stellt sich diese Transformation von subjektivem Sinn in sozial verfügbares

Wissen konkret dar? Berger und Luckmann beschreiben dies anhand von drei Schlüs-

selbegriffen: Institutionalisierung, Legitimierung und Internalisierung. Während die ersten

beiden auf der Ebene des gesellschaftlichen Wissens operieren, vollzieht sich letztere

innerhalb der subjektiven Wirklichkeit (vgl. Fischer 2012: 97). Wir wollen die drei Be-

griffe nachfolgend näher betrachten.

Institutionalisierung

Institutionalisierung stellt neben Legitimierung und Internalisierung einen der Grund-

prozesse zur Strukturierung und Sicherung gesellschaftlichenWissens dar.Mit ihr lässt

sich besonders gut veranschaulichen, wie es kommt, dass unsere Alltagswirklichkeit

als objektiv und uns äußerlich erscheint. Berger und Luckmann bezeichnen diesen An-

schein der Objektivität von Welt im Kontext menschlicher Wahrnehmung als Verding-

lichung:

»Verdinglichung bedeutet, menschliche Phänomene aufzufassen, als ob sie Dinge wä-

ren, das heißt als außer- oder gar übermenschlich.Man kanndas auch so umschreiben:

Verdinglichung ist dieAuffassung vonmenschlichenProdukten, alswären sie etwas an-

deres alsmenschliche Produkte: Naturgegebenheiten, Folgen kosmischer Gesetze […].

Verdinglichung impliziert, dass der Mensch fähig ist, seine eigene Urheberschaft der

humanen Welt zu vergessen […], dass die Dialektik zwischen dem menschlichen Pro-

duzenten und seinen Produkten für das Bewusstsein verloren geht.« (Berger & Luck-

mann 2013: 94f., Herv.i.O.)

Voraussetzung für diese der natürlichen Einstellung im Alltag entsprechendenWeltauf-

fassung ist die Tatsache, dass wir bestimmte Handlungsabläufe – jene, die wir ständig

wiederholen und die uns irgendwann zur Routine geworden sind – aus Gründen der

Effizienz institutionalisieren. Dabei handelt es sich v.a. um Handlungen, die sozial re-

levant sind, d.h. die »für die Handelnden wichtige Lebensprobleme ›lös[en]‹« (Luck-

mann 2002: 112).64 Institutionalisierung heißt konkret, dass wir Handlungsabläufe in

bestimmten Situationen typisieren, also eine Art Handlungsmodell entwickeln, das sich

in ähnlichen Situationen zukünftig anwenden lässt (vgl. Abels 1999: 99). Dieses Modell

64 Im Kontext dieser Interaktionssituation werden Luckmann zufolge »Handlungserwartungen und

Handlungsvollzüge im Verlauf einer gemeinsamen Handlungsgeschichte in wechselseitig ver-

pflichtenderWeise routinisiert« (2002: 112). Institutionalisierungmeint hier also auch die Erwart-

barkeit einer bestimmten Handlung des anderen, die sich aus der Verpflichtung und der geteilten

Bedeutsamkeit der Handlungssituation ergibt.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 109

ist dem Individuum nicht eigen, sondern in hohemMaße intersubjektiv. Es basiert so-

wohl auf individuellen Aktionen als auch auf den (nunmehr antizipierbaren) Reaktionen

des Gegenübers.65 »Als Folge entstehen gemeinsame Regeln, Ordnungen und Abläufe,

die bindend für die beteiligten Akteure sind« und deren Zweck die psychologische Ent-

lastung ist, »so dass nicht immer neu ein Handlungsentwurf entworfen werden muss«

(Fischer 2012: 74; s.a. Berger & Luckmann 2013: 57).

Die Logik der Institutionalisierung lässt sich nun auch auf Wahrnehmungsprozes-

se übertragen, die sich mit Schütz als sinnstiftende Bewusstseinsvorgänge und mithin

als Formen sozialen Handelns verstehen lassen. In die Wahrnehmung des ›muslimi-

schen Anderen‹ sind folglich ebenfalls sedimentierte Erfahrungen – eigene und tradier-

te – eingelassen, die nicht nur unsere Zuschreibungen an und Identifikation des Ge-

genübers strukturieren und in gewisser Weise determinieren. Sie geben uns darüber

hinaus einHandlungswissen an dieHand,wie in Interaktionssituationenmit ›ihm‹ um-

zugehen ist. So kann etwa eine Alltagsbegegnung zwischen einem ›weißen‹ deutschen

Mitte-Angehörigen66 und einer deutschen Person of Color67 dazu führen, dass Ersterer

auf Grundlage der weit verbreiteten Vorstellung, dass Schwarze Menschen nichtdeut-

scher Nationalität seien, sein Gegenüber auf Englisch statt auf Deutsch anspricht. Um

eine institutionalisierte Handlung handelt es sich hierbei deshalb, weil eine typische

Erfahrung (die Vorstellung, der andere sei nicht Deutsch und mithin der deutschen

Sprache nicht mächtig), mit einer zweiten typischen Erfahrung (›Fremden‹ gegenüber

kann man sich mit der Weltsprache Englisch verständlich machen) korreliert und so zu

einem plausiblen Handlungsmodell wird, das auf die Alltagswirklichkeit angewendet

werden kann – und mithin nicht mehr reflexiv hinterfragt werden muss. Wir haben es

hier mit einem routinisierten, d.h. selbstverständlich gewordenen Handlungsauftakt

zu tun, der jedoch spätestens dann zum Kollaps des antizipierten Handlungsablaufs

führt, wenn die angesprochene Person in akzentfreiem Deutsch antwortet. Eine Situa-

tion im Übrigen, die, wie wir später noch sehen werden, aus rassismustheoretischer

Perspektive als Paradebeispiel für alltagsrassistische Interaktionen verstanden werden

kann (vgl. Kap. 2.2.2.1).

Institutionen umfassen nun jedoch nicht nur spezifische Handlungen und Hand-

lungsabläufe, sondern auch die Akteur*innen, die diese Handlungen ausführen. Mehr

noch lässt sich von Institutionen eigentlich erst dann sprechen, wenn Handlungs- und

Akteurstypen wechselseitig aufeinander verweisen. So werden Operationen gemeinhin

nur von Chirurg*innen durchgeführt, zu deren typischem Handlungsrepertoire nun

65 Erst die Tatsache, dassHandlungsabläufe intersubjektiv geteilt, also auch von anderen als typische

Erfahrungen abgespeichert und als solche gesellschaftlich anerkanntwerden, verleiht ihnen einen

»institutionalen Charakter« (vgl. Abels 1999: 101).

66 Das im Rahmen dieser Arbeit angewandte Verständnis von »gesellschaftlicher Mitte« lässt sich im

Methodenkapitel 3.1.1 nachlesen.

67 »Als Begriff bezieht sich ›People of Color‹ auf alle rassifiziertenMenschen, die in unterschiedlichen

Anteilen über afrikanische, asiatische, lateinamerikanische, arabische, jüdische, indigene oder pa-

zifische Herkünfte oder Hintergründe verfügen. Er verbindet diejenigen, die durch die weiße Do-

minanzkultur marginalisiert sowie durch die Gewalt kolonialer Tradierungen und Präsenzen kol-

lektiv abgewertet werden.« (Ha 2013: o.S.)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Grauzonen des Alltagsrassismus

eben die Arbeit am OP-Tisch gehört. Berger und Luckmann sprechen in diesem Zu-

sammenhang von einer den Institutionen eigenen Reziprozität.68 Jene Akteurstypiken

bezeichnen die Autoren unter Verweis auf George H. Mead als Rollen (vgl. Berger &

Luckmann 2013: 78). Ihnen zufolge seien es jene Rollen, »mittels deren die Institutionen

der individuellen Erfahrung einverleibt werden. Die Rollen sind in ihrer sprachlichen

Vergegenständlichung ein wesentlicher Bestandteil der objektiv fassbaren Welt einer

jeden Gesellschaft.« (Ebd.: 78) Mit anderen Worten vollzieht sich sowohl mit der Über-

nahme bzw. Zuweisung einer Rolle und dem damit einhergehenden spezifischen Rol-

lenwissen als auch mit der sprachlichen Bezeichnung einer Rolle (»Chirurg«) der Ein-

gang institutionalisierten gesellschaftlichen Wissens in den subjektiven Wissensvorrat

des bzw. der Einzelnen. Gleichzeitig wird die Rolle erst dann sozial erfahrbar – und

damit zum wahrnehmbaren Bestandteil alltäglicher Lebenswelten – wenn sie von ei-

nem Individuum ausagiert wird. Hierin zeigt sich nun auch deutlich die Dialektik69

gesellschaftlicher Wissensproduktion, an der sowohl das Individuum als auch die ihn

umgebenden (institutionalisierten) Strukturen beteiligt sind.

Rollen beschränken sich nun aber nicht nur auf klassische Berufsbilder. Auch ge-

sellschaftlich normierte Handlungszusammenhänge und soziale Beziehungen können

hoch institutionalisiert sein (›die fürsorgliche Mutter‹, ›der Mann als Beschützer‹,

›der rebellierende Teenager‹) – mit den entsprechenden Erwartungshaltungen und

Kontrollmechanismen, die damit einhergehen. Nicht schwer fällt zu sehen, dass

auch dem ›Fremden‹ eine spezifische Rolle zugewiesen wird, und zwar abhängig von

der jeweiligen konkreten Gesellschaft, in der er sich aufhält und die ihn als ›fremd‹

markiert. Simmel etwa beschreibt den ›Fremden‹ im Spannungsverhältnis zwischen

verschiedenen »Rollen« (auch wenn er es selbst nicht so nennt): der des potentiellen

Wanderers, des Händlers und des objektiven Richters (vgl. Simmel 1992 [1908]: 764ff.).

Potentiell gefährlich ist der ›Fremde‹ aus der Perspektive dieses Ansatzes insofern, als

er – aufgrund seines tatsächlichen oder nur zugeschriebenen Außenseiterstatus – in

der Lage ist, die bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse zu kritisieren und mithin

in Frage zu stellen (vgl. Nassehi 1995). Andererseits kann die von außen zugeschriebene

Rolle des ›Fremden‹ (auch wenn er formell gar nicht nichtzugehörig ist wie im Bei-

spiel der Alltagsbegegnung) Handlungsmuster im Individuum auslösen, die mit den

antizipierenden Erwartungen korrelieren und diese rückwirkend bestätigen (wie etwa

der marginalisierte Jugendliche, der seinen Underdog-Status plakativ zelebriert). In

Rollen manifestieren sich mithin intersubjektiv erwartbare, d.h. lebensweltlich selbst-

68 Eine der vielzitierten Schlüsselstellen in Die gesellschaftliche Konstruktion derWirklichkeit ist in die-

semZusammenhang: »Institutionalisierungfindet statt, sobald habitualisierteHandlungendurch

Typen vonHandelnden reziprok typisiertwerden. Jede Typisierung, die auf dieseWeise vorgenom-

men wird, ist eine Institution.« (Berger & Luckmann 2013: 58)

69 »In der Perspektive der institutionalen Ordnung erscheinen die Rollen als institutionelle Reprä-

sentationen […]. In der Perspektive der Rollen selbst hat jede einzelne Rolle ihr gesellschaftlich

festgelegtesWissenszubehör. Beide Perspektivenweisen auf das eine umfassende Phänomen hin:

die fundamentale Dialektik der Gesellschaft. Von der ersten Perspektive her wäre das Resümee:

Gesellschaft ist nur, wo der Einzelne sich ihrer bewusst ist. Von der zweiten her wäre es: Das indi-

viduelle Bewusstsein ist immer gesellschaftlich determiniert.« (Berger & Luckmann 2013: 83)

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 111

verständliche Handlungs- und Wissenskomplexe, die auf das einzelne Individuum

durchaus machtvoll wirken können.

Schließlich basiert auch Sprache auf Institutionalisierungen, nämlich in Form von

objektivier-ten Zeichen. In der Sprache werden »(analog zu Institutionen) Bedeutun-

gen von überindivi-dueller Relevanz abgelagert« (Knoblauch 2014: 170). Sprache zeichne

sich dabei einerseits durch »Abstraktheit« aus, da sie es den Sprechenden ermöglicht,

sich von konkreten Situationen zu lösen – etwa, wenn über Diskriminierung gespro-

chen wird, ohne dass diese in der Kommunikationssituation unmittelbar beobachtbar

ist. Andererseits ist sie durch »Geschichtlichkeit« geprägt: Sie »wird in historischen

Handlungsketten geschaffen, aufrechterhalten und weitergegeben« (ebd.: 171).Was un-

sere Vorgänger*innenmithin erlebt und an Lösungen für spezifischeHandlungsproble-

me entwickelt haben, hat sich in Form von objektiven Zeichen sprachlich manifestiert.

Sprache ist also von besonderer Bedeutung für die Konstruktion, die Stabilisierung,

aber auch für die Transformation von gesellschaftlicher Wirklichkeit (sprachliche Mo-

difikationen zeigen sich etwa in den Konjunkturen der Jugendsprache oder sprachli-

chen Anachronismen). Sie beinhaltet jedoch nicht nur objektivierte Bedeutungen, son-

dern ist gleichzeitig auch das System, durch das sich gesellschaftliche Institutionen und

Strukturen an das Individuum vermitteln (wie werden den Prozess der Internalisierung

weiter unten beschreiben):

»Die Kultur und – vermittels der Kultur – die Gesellschaft, die dem Individuum als Ge-

füge von mehr oder minder selbstverständlichen Bedeutungszusammenhängen und

Verhaltensweisen erscheinen, sind ihm hauptsächlich in Sprachformen zugänglich.

Ein bestimmter Lebens-›Stil‹ einer Gesellschaft, einer sozialen Schicht, einer Gruppe,

wird im Sozialisationsprozess sprachlich vermittelt und wird im Verlauf der Einzelbio-

graphie zum gewohnheitsmäßigen subjektiven ›inner-sprachlichen‹ Denk- und Erfah-

rungsstil: zu einer Routine der handlungssteuernden Weltorientierung.« (Luckmann

1979: 2)

In der sozialen Funktion von Sprache zeigt sich letztlich auch die soziale Anbindung des

Individuums an die Gemeinschaft (vgl. Knoblauch 2014: 172). Die anderen und deren

subjektive Erfahrungswelten treten mir lebensweltlich in Erscheinung, gerade weil ich

mich mit ihnen verständigen kann. Die »Normalwelten sozialer Gruppen, Klassen, Na-

tionen und ganzer Gesellschaften« und der damit einhergehendemoralische Anspruch,

sich in diese Gemeinschaften zu integrieren, wird letztlich insbesondere über Sprache

legitimiert (vgl. ebd.). Etwa dann,wenn in Sprache kondensiert, was eine Gemeinschaft

für ihre Mitglieder an kollektiven Identitätsmustern ausruft.

Legitimierung

Kommen wir zur Legitimierung gesellschaftlichen Wissens als zweiten wesentlichen

Strukturierungsprozess. Deren zentrale Aufgabe ist es, die gegebene soziale Ordnung

zu erklären und zu rechtfertigen (vgl. Abels 1999: 104) – und zwar v.a. vor der nach-

wachsenden Generation, an die das Wissen über die bestehende Gesellschaftsordnung

zwecks Selbsterhalt weitergegeben werden soll. Nehmen wir uns zur Veranschauli-

chung erneut ein Beispiel: In einer sich ständig im Wandel befindlichen Gesellschaft

besteht fortwährend die Notwendigkeit, das lebensweltlich selbstverständliche, d.h.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Grauzonen des Alltagsrassismus

sozial geteilte und anerkannte Wissen weiterzugeben. In diachroner Perspektive

ist dies notwendig, weil unsere Kinder und Enkel*innen bestimmte Erfahrungen

selbst nicht gemacht haben bzw. aufgrund anderer Lebensbedingungen, nicht ma-

chen werden (z.B. die Erfahrung einer hochpolitisierten Zivilgesellschaft, wie sie die

68er-Generation erlebt und geschaffen hat). Sollen nun Wissen und Wertvorstellun-

gen von einer engagierten bürgerlichen Streitkultur nicht verloren gehen, müssen

diese Erfahrungen in Erziehungsstilen und Bildungsinstitutionen weitergereicht

werden. Gleichzeitig stehen die heutigen, zunehmend pluralen Gesellschaften vor

der Aufgabe, ihr Erfahrungswissen auch in synchroner Perspektive weiterzureichen,

d.h. inter-/transkulturell70 sowohl innerhalb als auch zwischen nationalstaatlichen

Gebilden zu vermitteln. Dass beide Vermittlungslinien mit einem erheblichen Kon-

fliktpotential einhergehen, zeigt sich etwa an den anhaltenden Debatten um kollektive

Identitäten (Wer oder was ist »Deutsch«?) oder genderbasierter Rollenzuschreibungen

(Gibt es mehr Geschlechtsidentitäten als ›Mann‹ und ›Frau‹? Welche Form des Begeh-

rens ist sozial erwünscht und zulässig?). Auch hier zeigt sich, dass die Tradierung

von Wissen kein störungsfreier, einseitiger Vorgang ist. In der grunddemokratischen

Frage »In welcher Gesellschaft möchten wir leben?« tritt vielmehr der potentielle

Veränderungsspielraum des Individuums71 an den bestehenden gesellschaftlichen

(Wissens-)Strukturen deutlich zutage.

Berger und Luckmann zufolge gibt es nun »vier aufsteigende Stufen der Legitimation:

eine sprachliche Objektivation, eine Stufe rudimentär ›theoretischer‹ Postulate, explizi-

te Legitimationstheorien sowie symbolische Sinnwelten« (Fischer 2012: 100, Herv.i.O.).

Die sprachliche Objektivation als niedrigste Stufe erfolgt dann, wenn einer Instituti-

on eine feste Bezeichnung zugewiesen wird. Wir haben das bereits oben am Beispiel

des Chirurgen nachvollzogen. Darauf folgen alltagstheoretische Postulate, wie etwa Le-

bensweisheiten oder Legenden, die noch sehr unmittelbar an das tägliche Handeln an-

knüpfen, mithin direkt und pragmatisch sind (vgl. Berger & Luckmann 2013: 101). Die

dritte Stufe der Legitimationstheorien bezeichnen explizite und formalisierte »Initia-

tionen von Institutionen«, spezifische Wissensbestände und Rituale (vgl. Fischer 2012:

100), die bestimmten Personen vorbehalten sind und einem strengen Ablauf folgen.

Denken wir z.B. an das Ritual der Heiligsprechung, das in der katholischen Kirche al-

lein der Papst vollzieht. Schließlich haben wir die symbolische Sinnwelt, die als alle

Wirklichkeiten72 umfassende sinngebende und ordnende Klammer zu verstehen ist.

»Die symbolische Sinnwelt ist als die Matrix aller gesellschaftlich objektivierten und

subjektiv wirklichen Sinnhaftigkeit zu verstehen. Die ganze Geschichte der Gesell-

schaft und das ganze Leben des Einzelnen sind Ereignisse innerhalb diese Sinnwelt.«

(Berger & Luckmann 2013: 103, Herv.i.O.)

70 »Transkulturalität« verweist Hepp zufolge »auf den Umstand, dass heutige kulturelle Formen wie

Lebensstile über verschiedene ›alte‹, ›territoriale‹ Kulturen hinweg bestehen und entsprechend

jenseits der klassischen Kulturverfassung zu beschreiben sind« (2010: 280).

71 De facto sind grundlegende soziale Veränderungen in modernen, differenzierten Gesellschaften

nur dann möglich, wenn das Individuum in der Gemeinschaft mit anderen (Gleichgesinnten)

agiert, wie das etwa bei sozialen Bewegungen der Fall wäre (s.a. Rucht 1994).

72 Hier im Sinne Schütz’ als Sinnprovinzen verwendet (vgl. Kap. 2, Fußnote 62).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 113

Diese allumfassende Sinnwelt verleiht uns die Sicherheit, dass die alltägliche Wirk-

lichkeit genauso ist, wie wir sie abseits von Traum, Phantasie und Wahn erfahren.73

In pluralen Gesellschaften überrascht es wenig, dass es neben vorherrschenden Wirk-

lichkeitsdeutungen alternative »Wirklichkeitskonstruktionen« gibt, wie sie sich etwa in

Subkulturen zeigen (vgl. Fischer 2012: 101). Für unsere Frage nach den Formen eines

kommunikativen Alltagsrassismus wird es von besonderem Interesse sein, über welche

sprachlichen Objektivationen, vortheoretischen Postulate und expliziten Theorien die

Interviewpartner*innen in Bezug auf ›den Islam‹ und ›Muslim*innen‹ verfügen – und

welchen sozialen sowie kulturellen Stellenwert sie dem ›muslimischen Anderen‹ inner-

halb ihrer allumfassenden Sinnwelt zuweisen.

Internalisierung

Wie sich nun schon mehrfach angedeutet hat, bedarf es zur Realisierung gesellschaftli-

chen Wissens des Individuums, das dieses Wissen gleichsam ausagiert. Erst durch das

individuelle Handeln undWirken kann Gesellschaft entstehen, um dann als objektivier-

te Wirklichkeit auf den Menschen zurückzuwirken. Bestandteil dieses dialektischen

Verhältnisses sind Prozesse der Internalisierung von gesellschaftlichem Wissen – also

dessen Eingehen in subjektive Wissensvorräte – die mit Fischer auch als »Aneignungs-

prozesse« bezeichnet werden können (vgl. 2012: 101). Die Internalisierung jenes Wis-

sens, das bereits vor uns bestand und daswir gewissermaßen als Erb*innen empfangen,

vollzieht sich im Rahmen unserer Sozialisation. Wie bereits Mead (1934) beschrieben

hat – auf den sich auch Berger und Luckmann beziehen – ist es zunächst der »signifi-

kante Andere« (z.B. die Mutter), an dem wir uns orientieren, der die Welt für uns plau-

sibilisiert und in dessen Blick wir uns als »Selbst« erkennen (primäre Sozialisation). Im

Verlauf des Heranwachsens (sekundäre Sozialisation) werden wir mit zusätzlichen Wirk-

lichkeitsinterpretationen, »mit alternative[n] Muster[n] des Denkens und Handelns«

(Abels 1998: 107) konfrontiert. Wir stellen fest, dass es nicht nur die eine Bezugsper-

son gibt, sondern eine ganze Reihe unterschiedlicher »Anderer«, die mit verschiedenen

(Rollen)-Erwartungen an uns herantreten: Als Studentin erwartet »man« von mir Wiss-

begierde, als Patientin Geduld und als Freundin Loyalität. Diese »mans«, die sich in ei-

ner spezifischen Handlungssituation zu einem typischen Gegenüber verdichten, nennt

Mead den »generalisierten Anderen«. Durch ihn werden uns nicht nur Handlungser-

wartungen bewusst – meine und die der anderen – sondern es erschließt sich uns der

Sinn sozialer Ordnung als Ganzes (vgl. ebd.: 110). Das gesellschaftlicheWissen, das die-

ser Ordnung zugrunde liegt, wird von uns also nicht zuletzt dadurch internalisiert, dass

wir uns am generalisierten Anderen orientieren. Es geht jedoch keinesfalls vollständig

in unserem subjektiven Wissen auf. Gesellschaftlicher und subjektiver Wissensvorrat

sind niemals deckungsgleich. Grund dafür ist die soziale bzw. kulturelle Spezifik des

gesellschaftlichen Wissens, wie wir oben bereits gesehen haben. Den subjektiven Wis-

sensvorräten liegen individuelle Relevanzsysteme zugrunde, welche sich einerseits aus

dem spezifischen sozialen Ort ergeben, von dem aus jede Person (inter)agiert und der

73 Dabei handelt es sich im Übrigen auch um ein beliebtes Filmsujet: In Filmen wie Matrix oder

Die Truman-Showmüssen die Protagonist*innen erfahren, dass sich »hinter« der vermeintlichen

Wirklichkeit eine zweite, eigentliche und ihnen bisher unzugängliche Sinnwelt verbirgt.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Grauzonen des Alltagsrassismus

ihre »Portion« Gesellschaftswissen beeinflusst, und andererseits aus ihren eigenen em-

pirischen Erfahrungen, die sie im Laufe ihres Lebens sammelt.

Kurzzusammenfassung

Wir wollen die Hinweise, die uns die wissenssoziologischen Konzeptionen von Lebens-

welt, subjektivem und gesellschaftlichem Wissensvorrat liefern, hinsichtlich der Frage

zusammenfassen, was sie uns bislang über alltagskommunikative Bedeutungsproduk-

tionen über den ›muslimischen Anderen‹ sagen.

Alltagskommunikative Sinnstiftungen und Bedeutungsproduktionen sind Teil eines

höchst voraussetzungsreichen Prozesses, der von unseremWissen über die Welt – mit-

hin dem, was wir von der Wirklichkeit wissen und wie wir sie erleben – eingerahmt

wird. Bestandteil unserer subjektiven Wissensvorräte ist neben eigenständigen, d.h.

primär erworbenen Erfahrungen, auch ein »sozial abgeleitetes« Wissens, welches uns

im Rahmen unserer Sozialisation vermittelt wird und wurde und das wir internalisiert

haben. Beeinflusst von unserer sozialen Position (z.B. Milieu), unseren Handlungsfel-

dern (z.B. Beruf, Hobbies) und Gruppenzugehörigkeiten (z.B. Gender, Religion) ist es

ein bestimmter Ausschnitt aus dem gesellschaftlichen Wissensvorrat, der an uns wei-

tergegeben wird. Zu diesem zählen etwa auch Institutionen in Form von Rollen oder

Sprache sowie Legitimationen, die den Fortbestand des gesellschaftlichen Wissens si-

chern sollen.

Die in unseren subjektiven Wissensvorräten typisierten und sedimentierten (eige-

nen und sozial vermittelten) Erfahrungen beeinflussen nun auch das Bild, welches wir

uns vom anderenmachen.Gleichzeitig ist diesesWissen immer auch »anfällig« für Aus-

handlungen und Modifikationen, die etwa ein neues Erlebnis erforderlich macht. Ei-

ne Modifikation könnte etwa dann vorgenommen werden, wenn die Sinnzuschreibun-

gen unserer Wissensvorräte zur Interpretation des aktuell Erlebten nicht ausreichen.

Unser subjektives Wissen kann mithin aktualisiert bzw. modifiziert werden. Da es ei-

nen gewissen Spielraum zwischen der Übernahme und der Umdeutung gesellschaftli-

chenWissens gibt, wollen wir in diesem Zusammenhang von Aneignung sprechen (vgl.

Kap. 2.2.2.3). Darüber hinaus können wir – etwa über soziale Kommunikationsprozes-

se – auf den gesellschaftlichen Wissensvorrat rückwirken. Aufgrund der Tatsache, dass

unsere subjektive Lebenswelt immer auch eine intersubjektive Dimension hat, lässt sich

auch unserWissen sozial weitergeben. Es ist mithin an den gesellschaftlichenWissens-

vorrat angeschlossen und kann diesen potentiell verändern.

2.2.1.3 Alltagskommunikative Bedeutungsproduktionen als Bestandteil

sozialer Repräsentationen

Neben der Phänomenologie Schütz’ und den wissenssoziologischen Überlegungen von

Berger, Luckmann und Kolleg*innen liefert auch die Theorie der Sozialen Repräsenta-

tionen Erklärungsansätze für die Frage nach dem Entstehen bzw. der gesellschaftlichen

Herkunft rassistischer Wissenselemente. Als zusätzliche theoretische Perspektive bie-

tet sie sich uns aus mehreren Gründen an: Erstens und ganz grundlegend, weil sie am

Schnittfeld zwischen sozialpsychologischer und diskursanalytischer Forschung ansetzt,

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 115

indem sie subjektive Verstehens- und Sinnbildungsprozesse in den Blick nimmt, dabei

jedoch stets auch auf eine gesellschaftliche Bedeutungsebene verweist (vgl. Leiprecht

2001: 8). Dabei nimmt sie eine dezidiert sozialkonstruktivistische Perspektive auf ih-

re Gegenstände ein (vgl. Wagner 1996: 95), was sie sowohl an Schütz Lebenswelt-Kon-

zept als auch an die Überlegungen Berger und Luckmanns zu gesellschaftlichen Kon-

struktionsprozessen anschlussfähig macht. Zweitens, weil sie sich für kommunikati-

onswissenschaftliche Fragestellungen anbietet, die insbesondere auf alltägliche Formen

der Kommunikation und Wissensproduktion ausgerichtet sind (vgl. Moscovici 1995:

306–310; Flick 1995). Drittens, weil sie – u.a. in theoretisch modifizierter Form – be-

reits anderen rassismusanalytischen Arbeiten als fruchtbares Konzept gedient hat (vgl.

Potter & Wetherell 1987: 138–157; Wetherell & Potter 1992; Leiprecht 2001) und daher

auch in den Aufmerksamkeitskegel der vorliegenden Untersuchung fällt.

Flick zufolge untersucht die Theorie der Sozialen Präsentation – in Abgrenzung zu

individualpsychologischen Ansätzen sozialer Kognition – »Wissen als sozialesWissen«,

wobei sie sich weniger für Prozesse der Informationsverarbeitung interessiert, »son-

dern für die Inhalte des jeweiligen Wissens und dessen Bedeutung für die Individuen

undGruppen, die untersucht werden« (1995: 12f.,Herv.i.O.). Gleichzeitig berücksichtige

sie die lokalen, sozialen, kulturellen und historischen Kontexte, in denen dieses Wis-

sens entstanden ist und in denen es verwendet werde. Moscovici, auf den die Theorie

der sozialen Repräsentation zurückgeht, konkretisiert, was hier mit »Wissen« gemeint

ist. Es sind die sozialen Repräsentationen als »Modell[e] von Bildern, Glaubensinhalten

und symbolischen Verhaltensweisen« (1995: 310), in denen dieses Wissen gespeichert

ist. Dabei lassen sich jene Repräsentationen als mehr oder weniger statische Alltags-

theorien, gleichermaßen aber auch als »dynamische Netzwerke« begreifen.

»Unter dem statischen Blickwinkel betrachtet, gleichen die Repräsentationen den

Theorien, die eine bestimmte Menge von Aussagen zu einem Thema […] ordnen und

die Dinge und Personen, deren Eigenschaften, Verhaltensweisen und dergleichen

mehr zu beschreiben und zu erklären erlauben. […] Unter dem dynamischen Blick-

winkel treten uns die sozialen Repräsentationen als ›Netzwerke‹ lose miteinander

verbundener Begriffe, Metaphern und Bilder entgegen, die nachgerade wegen der

losen Verbindung fließender und beweglicher sind als wissenschaftliche Theorien.«

(Ebd.: 310f.).

Was Moscovici hier als Theorien bzw. als Alltagstheorien bezeichnet erinnert stark

an das von Berger und Luckmann beschriebene Konzept der Institutionalisierung,74

das ebenfalls eine statische und eine dynamische Komponente beinhaltet. Einer-

seits bezeichnet es Gewohnheiten und menschliche Hervorbringungen – sogenannte

Objektivationen75 –, die sozial geteilt, verallgemeinert und im Schützschen Sinne

74 Institutionalisierung beschreibt den Prozess, über den spezifische Handlungen und Akteure in

eine Matrix aus typischen Handlungsweisen und Akteurs-Typen überführt werden – und somit zu

Institutionen werden (vgl. Berger & Luckmann 2013: 58).

75 Abels fasst den Begriff der Objektivation bündig zusammen und in Bezug zum Begriff der Insti-

tutionalisierung, von der er eine Teilphase bildet. »Am Anfang bringen sich Menschen in materi-

ellen oder ideellen Produkten zum Ausdruck. Berger und Luckmann nennen das Externalisierung.

Dadurch, dass auch andere diese Produktion wiederholen und davon wechselseitig Kenntnis neh-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Grauzonen des Alltagsrassismus

lebensweltlich unhinterfragt sind. Andererseits verweisen sie mit der Betonung des

Prozesshaften darauf, »dass dieser Prozess nicht aufhört, denn Institutionen werden

sowohl immer wieder neu durch unser Handeln festgestellt als auch durch unser

anderes Handeln revidiert und anders festgestellt« (Abels 2009: 78). Entsprechend

lässt sich sagen, dass auch die Theorie der Sozialen Repräsentation eine Dynamik und

Veränderbarkeit der gespeicherten gesellschaftlichen Bedeutungen sowie ihrer Bezie-

hungen zueinander mitdenkt. Trotzdem es sich bei den sozialen Repräsentationen also

um ein kollektives Wissen handelt – Moscovici spricht davon, dass sie »interpersonal«

seien und »allen Menschen gehörten (1995: 311) – hat die einzelne Person dennoch die

Möglichkeit, es emanzipatorisch zu lesen, neu zu interpretieren und damit produktiv

auf es einzuwirken.

Soziale Repräsentationen ermöglichen Kommunikation. Sie liefern »bestimmte

Codes für den sozialen Austausch und zur Benennung und Klassifikation« (Leiprecht

2001: 7). Insofern lassen sie sich aus semiotisch-kommunikationswissenschaftlicher

Perspektive auch als sozial geteilte Landkarten verstehen, die aus bestimmten Inter-

pretations- und Kommunikationskonventionen bestehen. Hall bezeichnet diese als

»conceptual maps«, die er in ein semiotisch-fundiertes Kulturkonzept integriert.

»[…] we are able to communicate because we share broadly the same conceptual maps

and thus make sense of or interpret the world in roughly similar ways. That is indeed

what it means when we say we ›belong to the same culture‹. Because we interpret the

world in roughly similar ways, we are able to build up a shared culture of meanings

and thus construct a social world which we inhabit together.« (Hall 2009a: 18)

Moscovici stellt ganz ähnliche Überlegungen an, allerdings in einem eher problem-

zentrierten Zusammenhang. Ihm zufolge dienen soziale Repräsentationen dazu,

die alltäglich gegebenen »sozialen und kulturellen Herausforderungen« sinnhaft

einzudeuten, drohende Kommunikationsunsicherheiten – intersubjektiv sowie inter-

gruppal – zu überwinden und dabei Fremdes in Vertrautes zu überführen (vgl. 1995:

307f.). Soziale Repräsentationen, über die innerhalb einer Gruppe Konsens besteht,

bilden mit anderen Worten eine stabile Basis für Konversationen. Sobald dieser Kon-

sens jedoch in Frage steht, indem verschiedene Verständnisse sozialer Phänomene

kollidieren, kann dies Missverständnisse, Konflikte und Krisen auslösen (vgl. Potter

& Wetherell 1987: 140) – insbesondere auch in Bezug auf Fragen der Identität und

der Zugehörigkeit. Diese Konflikte zeigen sich nicht selten in banalen Situationen

des Alltags, wenn etwa beim Weihnachtsdinner über politische Themen gestritten

wird, weil einige Familienangehörige unter sozialer Gerechtigkeit die Verteilung von

Vermögen und andere die Privilegierung von Leistungsträger*innen verstehen.

Hier deutet sich an, was die Autor*innen als »intrinsische Verbindung« sozialer Re-

präsentationen zuKommunikationsprozessen bezeichnen, und insbesondere zu »peop-

le’s unstructered everyday talk: their gossip, chat, pub arguments and family discus-

sions« (ebd.). Diese Verbindung sei dergestalt, dass soziale Repräsentationen Formen

men,wird das entsprechendeWissen verallgemeinert und allmählich für alle, die etwas Ähnliches

im Sinn haben, als Muster festgestellt. Das nennen Berger und Luckmann Objektivation.« (Abels

2009: 84, Herv.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 117

von Alltagskommunikation zwar einrahmen, indem sie Regeln vorgeben undDeutungs-

angebote machen. Letztlich sind es jedoch diese Interaktionen des Alltags, in denen

soziale Repräsentationen überhaupt erst entstehen.

Auf welche Weise hängen soziale Repräsentationen, Alltagskommunikation und

Wissen nun miteinander zusammen? In Anlehnung an Schütz verweist Flick auf einige

zentrale Eigenschaften des Alltagswissens, das er u.a. als »Medium der Organisation

von Alltagserfahrungen der Individuen wie der sozialen Gruppen« definiert, und

zudem als »ein Medium der sozialen Konstruktion von Wirklichkeit« (1995: 72). Zu

diesen Eigenschaften zählen seine soziale Vermittlung und Konventionalisierung (d.h.

das Anpassen des individuellen an ein Gruppenwissen), seine Intersubjektivität und

soziale Geteiltheit sowie die Verteilung von Wissen über verschiedene Individuen und

Gruppen hinweg (vgl. ebd.: 57f.). All das mache das Alltagswissen zu einer sozialen

Konstruktion.

Soziale Repräsentationen sind nun gewissermaßen die symbolischen Elemente, aus

denen sich unser Alltagswissen zusammensetzt. Über welche sozialen Repräsentatio-

nen wir verfügen, hängt u.a. von unserer sozialen Position ab – in rassismustheore-

tischer Hinsicht spielt dabei insbesondere die Frage nach struktureller Privilegierung

bzw. Deprivilegierung eine Rolle – sowie von Informations- und Erfahrungsvermitt-

lungsprozessen, denen wir ausgesetzt sind und waren (vgl. Kap. 2.2.1.1). Insofern lässt

sich unter Rückgriff auf die Theorie sozialer Repräsentationen gewinnbringend auch

nach kommunikativen Formen von Alltagsrassismus fragen, wie dies die vorliegen-

de Arbeit anstrebt – und wie es bereits von anderen Forscher*innen getan wurde (vgl.

Leiprecht 2001; Wetherell & Potter 1992; vgl. Kap. 1.2.4). Aus einer wissenssoziologisch

fundierten rassismustheoretischen Perspektive, wie sie hier zum Einsatz kommt, er-

scheint der diskursanalytische Fokus von Moscovicis Theorie also überaus sinnhaft, um

die alltagskommunikativen Konstruktionen von ›Muslim*innen‹ in ihrer Beziehung zu

einem gesellschaftlich präsenten antimuslimischen Wissen in den Blick zu nehmen.

Um jene konzeptuelle Diskursorientierung noch etwas genauer zu betrachten, soll im

dritten theoretischen Teilkapitel der Begriff des Diskurses eine ausführlichere Darstel-

lung und Diskussion erfahren.

Da sich die vorliegende Arbeit für die alltagskommunikative Aneignung eines an-

timuslimischen Wissens interessiert und mithin dafür, wie sich öffentlich verfügbare

rassistische Ideologeme im Alltagswissen der Interviewpartner*innen niederschlagen,

sollen in den folgenden theoretischen Ausführungen die beiden zentralen Begriffe des

Alltagswissens sowie des Alltagsrassismus eine genauere Beschreibung erhalten.

2.2.2 Alltagswissen und Alltagsrassismus

Bereits Elias machte in seiner theoretischen Zusammenschau zu den soziologischen

Verwendungen des Alltags-Begriffs deutlich, dass es sich bei diesem um einen ver-

meintlich simplen, in Wahrheit jedoch überaus polysemen und schillernden Begriff

handelt (vgl. 1978: 22). Dessen Gebrauch finde maßgeblich innerhalb jener Theoriemo-

delle statt, die sich von der Überbetonung sozialer Systeme und Funktionen befreien

und ihre Aufmerksamkeit stärker den mikrosoziologischen Prozessen sozialer Sinn-

stiftung zuwenden. Zu diesen zählten phänomenologische sowie wissenssoziologische

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Grauzonen des Alltagsrassismus

Perspektiven – jene also, die wir in früheren Kapiteln zur gesellschaftlichen Konstruk-

tion von Wirklichkeit sowie zum Lebensweltmodell bereits eingeführt haben. In einer

komprimierten Zusammenfassung lässt sich nun auch eine Rekapitulation des Begriffs

Alltagswissen vornehmen.

Alltagswissen

Den phänomenologischen Ausführungen Schütz’ (u.a. 1971; Schütz & Luckmann 1994)

folgend basiert Alltagswissen auf den kontinuierlichen Interpretations-, Selektions-

und Typisierungsleistungen des Menschen (vgl. Kap. 2.2.1). Diese oft routiniert und

quasi-automatisch ablaufenden Sinnproduktionen finden nicht kognitiv-isoliert statt,

sondern sind über Kommunikations- und Sozialisationsprozesse sowohl sozial als

auch historisch eingebettet. Aus wissenssoziologischer Perspektive wissen wir ferner,

dass jene Deutungs- und Wissensmuster, die uns im Rahmen alltäglicher Lebens-

welten meist fraglos und selbstverständlich erscheinen, zwar ursprünglich auf der

bedeutungsstiftenden Arbeit des Individuums basieren. Alltagswissen ist letztlich

jedoch immer intersubjektiv und sozial, da es durch Priorisierungs-, Objektivations-

und Vermittlungsvorgänge (vgl. Knoblauch 2014: 154) an gesellschaftliche Wissensbe-

stände und die Alltagswirklichkeit angebunden ist. Die Prozesse der Strukturierung

und Sicherung gesellschaftlichen Wissens bezeichnen Berger und Luckmann (2013)

als Institutionalisierung, Legitimierung und Internalisierung (vgl. Kap. 2.2.1.2). Sie

erklären u.a., warum uns Alltagswirklichkeit im alltäglichen Handeln und Denken als

objektiv und »einfach da« erscheint. Jene unmittelbare Erfahrung der gesellschaft-

lichen Wirklichkeit vollzieht sich jedoch keinesfalls im Wortsinne »unvermittelt«,

vielmehr ist sie durch Denkvoraussetzungen geprägt, die »im gewöhnlichen tagtäg-

lichen Lebensablauf der Gesellschaftsmitglieder geschöpft, angewendet und dadurch

natürlich auch fortlaufend verändert« wird (Matthes & Schütze 1981: 11). Mit Flick

lässt sich in drei Schlagworten zusammenfassen, warum es sich beim Alltagswissen

um eine soziale Konstruktion handelt (vgl. 1995: 57f.):76 Erstens basiere es auf sozia-

len Vermittlungen und zweitens auf symbolischen Konventionalisierungen, d.h., was die

einzelne Person in ihrer alltäglichen Lebenswelt wissen kann, werde wesentlich von

(z.T. stillschweigenden) Wissensübereinkünften bestimmt, die innerhalb der Grup-

pen bzw. der sozialen Kontexte vorherrschen, in denen sich das Individuum bewegt.

Drittens basiere Alltagswissen auf einer vielschichtigen sozialen Verteilung: Nicht nur

können Personen abhängig von ihren persönlichen und kollektiven Erfahrungshin-

tergründen unterschiedliches Spezialwissen erwerben, sie entwickeln mitunter auch

stark variierende Perspektiven auf denselben ›realen‹ Gegenstand. Die Existenz von

Laienwissen einerseits und Spezial- bzw. Sonderwissen andererseits lässt sich dabei

auf moderne Differenzierungsprozesse zurückführen: Während das Laienwissen, trotz

klassenspezifischer und subkultureller Varianzen, prinzipiell jedem zugänglich sei, ist

der »Erwerb von Spezialwissen […] an gesellschaftliche Voraussetzungen geknüpft: an

das Innehaben bestimmter Rollen und das Expertenwesen« (Wagner 1994: 52f.).

Aus dieser kondensierten Begriffsbestimmung sowie den bisherigen Erläuterun-

gen innerhalb des Teilkapitels lassen sich nun einige knappe Schlussfolgerungen ziehen,

76 Flick leitet seine Zusammenfassung aus den phänomenologischen Überlegungen Schütz’ ab.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 119

an denen sich eine Forschung, welche die alltagskommunikativen Formen von Ras-

sismus in den Blick nehmen möchte, orientieren sollte. Wir schließen damit an die

methodischen Forderungen Flicks an (vgl. 1995: 59), die jener für die Alltagswissens-

forschung im Allgemeinen formuliert und übertragen diese auf unseren Gegenstand:

1) sei es wichtig, für die Besonderheiten der betrachteten Fälle offen zu bleiben und

diese nicht zu stark der Funktionsweise eines vorab entworfenen Theoriemodells un-

terzuordnen. Im Kontext der vorliegenden Arbeit gilt dies insbesondere hinsichtlich

der inter- und transindividuellen Variabilität alltagskommunikativer Diskurspraxen.

Entsprechend wird auf sie im Kapitel zu den diskursanalytischen Perspektiven auf ras-

sistische Alltagssprache noch einmal gesondert eingegangen. 2) sollte das analysierte

Alltagswissen stets als soziales Phänomen, d.h. in seiner zeitlichen und räumlichen Ver-

ortung, betrachtet werden. Indem die Aussagen unserer Interviewpartner*innen in ih-

re gesellschaftlichen Kontexte eingeordnet werden, ist dies sichergestellt. 3) gilt es, die

emotionalen Anteile des Alltagswissens nicht auszuklammern (wie dies etwa bei Theo-

rien der kognitiven Informationsverarbeitung oft der Fall ist). Entsprechend werden die

affektbezogenen Bekundungen und prosodischen Auffälligkeiten in der diskursanaly-

tischen Betrachtung der subjektiven Aneignungsmuster ausdrücklich mitberücksich-

tigt. 4) und letztens sollte das durch die Interviewperson versprachlichte Alltagswissen

in seiner »inneren Strukturiertheit und Komplexität« Beachtung finden und nicht auf

bloße Kognitionen oder Informationen reduziert werden. Die Kodierung und Reflexion

unserer erhobenen Interviewdaten erfolgt im Rahmen einer ausführlichen Materialbe-

trachtung; die exemplarischen Textanalysen in den Auswertungskapiteln folgen zudem

dem Prinzip der Transparenz und Nachvollziehbarkeit – von einer steinbruchartigen

Fragmentenanalyse wird mithin abgesehen.

Die Natur unseres Untersuchungsgegenstands macht es erforderlich, nun auch den

Begriff des Alltagsrassismus zu definieren. In der englischsprachigen Forschung ist der

Begriff weithin mit den Arbeiten der niederländischen Soziologin Philomena Essed

(1991, 1990) verbunden. Essed richtete ihre Forschung vornehmlich auf die Perspek-

tive rassistisch dominierter Schwarzer Menschen und ihre alltäglichen Diskriminie-

rungserfahrungen aus. Ihre theoretischen Reflexionen werden – auch wenn diese Ar-

beit sich für die lebensweltlichen Aneignungsmuster der rassistisch Dominierenden

interessiert – in die nachfolgende Begriffsdiskussion dennoch miteinfließen.

Alltagsrassismus

Aufgrund der wissensoziologischen und ideologietheoretischen Fundierung unseres

Rassismuskonzeptes, wie wir sie insbesondere von Hall und Terkessidis übernommen

haben, ist es zunächst nur plausibel, auch den Begriff des Alltagsrassismus entspre-

chend zu rahmen. Esseds Konzeptualisierung lässt dies ebenfalls sinnvoll erscheinen,

betont sie doch, dass im Alltagsrassismus »ideological dimensions of racism with daily

attitudes« verbunden werden (1991: 2). Für eine ideologietheoretische Einordnung des

Begriffs lohnt sich daher ein erneuter Blick in die Ausführungen Halls, der in seinem

Artikel über Die Konstruktion von ›Rasse‹ in den Medien (1989b) nachzeichnet, wie ein »ras-

sistisches Alltagsbewusstsein« weite Teile der Gesellschaft durchdringt, wobei er sich

hier maßgeblich auf das Beispiel Großbritanniens konzentriert. Während wir uns der

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Grauzonen des Alltagsrassismus

speziellen Rolle der Medien im Prozess der Reproduktion gesellschaftlich verbreiteter

rassistischerWissensbestände bereits in Kapitel 1.2.3 ausführlich zugewandt haben und

in Kapitel 2.3.1.3 zuwenden werden, interessiert uns hier nun, wie Hall jenes rassisti-

sche Alltagsbewusstsein konzeptuell entwirft. Dabei gilt nachfolgend insbesondere zu

klären, welches Verhältnis dieses zu nichtalltäglichen, strukturellen und institutionel-

lenManifestationen von Rassismus hat und auf welcheWeise sich in der Dimension des

Alltags speziell auch ideologische Phänomene abbilden, also jene mit Macht verflochte-

nen, Gültigkeit beanspruchenden und in bestimmten Bevölkerungsbereichen weit ver-

breiteten mentalen Rahmen, Denkbilder, Konzepte, Kategorien usw. (vgl. Hall 2004a:

10). Hall liefert zu beiden Fragen erhellende Antworten.

Kommen wir zunächst zur zweiten Frage, also der Verbindung von alltäglich ge-

äußerten Vorstellungen und übergeordneten Ideologien. Bevor wir diese theoretisch-

abstrakt beleuchten, lohnt sich ein Blick auf deren konkrete Erscheinungsformen – wie

stellt sich Rassismus im Rahmen alltäglicher Kommunikation und Sprache eigentlich

dar? Bühl liefert uns hier verschiedene Beispiele aus seinen persönlichen Lehrkontex-

ten: So beobachte er regelmäßig, dass Studierende mit Migrationserfahrungen nach

ihren Herkunftskontexten befragt oder kopftuchtragende Kommilitoninnen für ihre

hervorragenden Deutschkompetenzen gelobt werden (vgl. 2017: 270). »›Weißsein‹«, so

Bühl, sei mithin selbst im Studienalltag »noch immer die gesetzte Norm und diese

wird im Sprechakt unbewusst reproduziert.«Wir finden in dieser Schlussfolgerung nun

drei Facetten von Alltagsrassismus, auf die auch Hall mit Blick auf das Funktionieren

von Ideologien genauer eingeht: erstens den Aspekt des Identifikatorischen (›Weißsein‹),

zweitens den Aspekt des Transindividuellen und Normhaften (die reproduzierte Norm)

und drittens den Aspekt des Unbewussten.

Betrachten wir zunächst den ersten Aspekt, so zählt es zu den wesentlichen Funk-

tionen von Ideologien, dass sie den Subjekten, die sie benutzen, »Identifikations- und

Wissenspositionen« anbieten (Hall 1989b: 152). Hierbei geht es einmal darum, dass be-

stimmte ideologische Aussagen über die Welt als »Wahrheiten« gedacht und artiku-

liert werden können, welche den Sprechenden und ggf. auch den Hörenden als au-

thentisch und originär gelten. Zum anderen ermöglichen sie es den Subjekten, zu ei-

ner spezifischen Thematik – etwa der Frage, was eine wünschenswerte Migrationspo-

litik wäre – eine Haltung einzunehmen und darüber auch ein Selbstbild und mögliche

Handlungsoptionen zu entwickeln. In Alltagsgesprächen über Migrationsgesetze sind

es mithin rassistische Ideologien, derer sich die Diskutant*innen bedienen, wenn sie

auf Basis essentialisierender Argumente für eine rigide Grenzpolitik votieren, weil sie

die eigene nationale Identität als von Geflüchteten bedroht betrachten.

Der zweite Aspekte des Transindividuellen verweist auf den Umstand, dass ideolo-

gische Aussagen zwar von Individuen getroffenwerden, jedoch »nicht von einem indivi-

duellen Bewusstsein oder individuellen Absichten« entstammen (ebd.: 151). Hall zufolge

ist es nur möglich, Absichten »innerhalb von Ideologien« zu formulieren, da sie den In-

dividuen vorausgehen und die gesellschaftlichen Verhältnisse vorgeben, in denen jene

sich bewegen. Hiermit legt er ein spezielles Gewicht auf den Aspekt der Reproduktion

rassistischer Ideologien durch das Individuum. Auch Essed betont dies: Rassismus »as

a process […] is routinely created and reinforced through everyday practices« (1991: 2).

Greifen in Bühls Beispiel die Studierenden gegenüber einer Person of Color zur pro-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 121

totypisch-alltagsrassistischen Frage nach dem Woherkommen, so ist dies – wie Arndt

(vgl. 2012: 148) zeigt – kein Zufall, sondern eine Markierung von Differenz innerhalb

eines gesellschaftlichen Machtgefüges, das PoCs das Gefühl selbstverständlicher Zuge-

hörigkeit strukturell verweigert. Es handelt sich zudem um eine alltagskommunikative

Reproduktion einer rassistischen Norm, die (stillschweigend) regelt, wie jemand hei-

ßen, aussehen oder glauben muss, damit er fraglos als deutsch gelten kann.

Damit kommenwir zum letzten Aspekt von Ideologien in Alltagskontexten, nämlich

ihrer zumeist unbewussten Gestalt. Hall zufolge sind Ideologien »dann am wirksams-

ten, wenn uns nicht bewusst ist, dass der Art, wie wir eine Aussage formulieren und

zusammenbauen, ideologische Prämissen zugrunde liegen« (1989b: 152). Auch Bühl be-

tont diesen Aspekt:

»Der Alltagsrassismus ist hochgradig von internalisierten Normen geprägt, die als

selbstverständlich wahrgenommenwerden und in Kommunikationssituationen ange-

wendet werden. Der alltägliche Rassismus reproduziert stets aufs Neue die Spaltung

zwischen einem ›Wir‹ und einem ›Ihr‹. Alltagsrassistische Situationen zeichnen sich

dadurch aus, dass der rassistisch Dominante die konstruierte Dichotome verinnerlicht

hat, auf der Basis des binären Codes handelt und zumeist unreflektiert die gesetzte

Norm exekutiert, die den rassistisch Dominierten die Mächtigkeit seiner sozial kon-

struierten Nichtzugehörigkeit immer und immer wieder schmerzhaft erfahren lässt.«

(2017: 269)

Auch wenn alltagsrassistische Äußerungen oder Handlungen durchaus auch intendiert

sein können, etwa dann, wenn ein abschätziger Blick, ein ausweichendes Verhalten

oder eine offen-rassistische Argumentationsweise an den Tag gelegt werden (vgl. ebd.),

so macht rassistische Ideologien letztlich aus, dass sich die Welt in ihren Rahmen als

»natürlich so« präsentiert, das Wirken von Ideologien also gleichsam durch Ideologien

selbst verschleiert wird. Wenn in Richtung von Migrant*innen – oder vermeintlichen

Migrant*innen – imAlltagsgespräch also pauschal die Forderung gestellt wird, sich kul-

turell zu integrieren, so ist dies innerhalb des Integrationsdiskurses durchaus eine »na-

türliche«, d.h. plausible Forderung. Aus differenzpolitischer Perspektive stellt sich eine

derartige Anspruchshaltung jedoch als generalisierend, verandernd und (implizit) her-

absetzend dar. Ideologie im Integrationsdiskurs bewirkt also, dass seine rassistischen

Prämissen gemeinhin unerkannt bleiben.

Kommen wir nun zur zweiten Frage nach dem Verhältnis von alltagsrassistischen

Phänomenen und den institutionellen und strukturellen Erscheinungsformen von Ras-

sismus. Auch hierzu liefert Hall weiterführende Einsichten. So macht er – in Überein-

stimmungmit unserem theoretischen Kernkonzept – deutlich, dass Ideologien engmit

bestimmten gesellschaftlichen Praxen verflochten sind. Er zeigt dies an einem Beispiel

aus dem britischen Kontext: »Die ideologische Konstruktion schwarzer Menschen als

ein ›Bevölkerungsproblem‹ und die restriktive Polizeipraxis in schwarzen Gemeinden

forcieren und untermauern sich gegenseitig.« (Hall 1989b: 153) Hier wird deutlich, was

wir oben bereits am Beispiel des Ausländerrechts in Deutschland gesehen haben: die

strukturell abgesicherte Produktion von ›Anderen‹ im Innern, denen durch eine spezifi-

sche institutionelle Praxis und gesellschaftliche (z.B. rechtliche) Strukturen die Gleich-

stellung mit autochthonen Bevölkerungsteilen verweigert wird. Auch Bühl liefert ein il-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Grauzonen des Alltagsrassismus

lustratives Beispiel, das die enge Verbindung von Alltagsrassismus und institutionellem

Rassismus verdeutlicht: So seien Forderungen von Lehrer*innen auf Schulhöfen etwa in

Berlin nur Deutsch zu sprechen insofern alltagsrassistisch, als sie die bilingualen Kom-

petenzen der Schüler*innen nicht als Bereicherung, sondern als Defizit betrachten und

dies darüber hinausmit unzureichenden Anstrengungspraxen verbunden ist, bilinguale

Sprachkompentenzen aufseiten der Lehrer*innen staatlich-strukturell zu fördern (vgl.

2017: 271).

Mit Leiprecht lässt sich abschließend ergänzen, dass innerhalb alltagsrassistischer

Äußerungen »›geschlossene‹ Welt- und Menschenbilder« weniger zu erwarten sind als

»ambivalente und widersprüchliche Äußerungen und Haltungen« (2001: 2). Den von

Essed bereits betonten Charakter des Routinehaften stellt auch Leiprecht heraus:

»Der Begriff Alltag verweist in seiner Verbindung mit Rassismus auf Artikulationen,

die an ›allen Tagen‹ vorkommen und relativ verbreitet sind und von den Angehöri-

genderMehrheitsgesellschaft häufig nicht als Rassismus identifiziertwerden, sondern

als selbstverständlich erscheinen und unhinterfragt hingenommen werden.« (Ebd.,

Herv.i.O.)

Insgesamt lässt sich festhalten, dass Alltagsrassismus v.a. die alltäglich-praktische Seite

von Rassismus umfasst, die trotz ihres vermeintlich unspektakulär-banalen Charak-

ters nicht minder eng an rassistische Ideologien angebunden und mithin gesellschaft-

lich folgenreich ist. Im Alltagsrassismus werden jene gesellschaftlich verbreiteten, oft

stillschweigend akzeptierten sozialen Normen und kollektiven Überzeugungen im Klei-

nen ausagiert, die im Großen institutionelles Handeln und gesellschaftliche Strukturen

nach dem Prinzip der Über- und Unterordnung (vgl. Rommelspacher 1995) regulieren.

Alltagsrassistisches Handeln hat seine Ursachen mithin auch nicht in individuellen Ko-

gnitionen oder gar Pathologien, sondern muss als Bestandteil gesellschaftlicher Herr-

schaftsverhältnisse angesehen werden. Es ist in seinem Kern transindividuell – oder

wie Essed zusammenfasst: »The concept of everyday racism counters the view […] that

racism is an individual problem, a question of ›to be or not be a racist.‹« (1991: 3)

2.2.2.1 Erscheinungsformen von Alltagsrassismus

Alltagsrassismus hat neben seiner kommunikativen Gestalt noch andere Erscheinungs-

formen. Trotzdem uns insbesondere die alltagsrassistischen Diskurspraxen der Inter-

viewpersonen interessieren, sind weitere derartige Realisierungen v.a. deswegen inter-

essant, weil sie mitunter in den Interviews narrativ reproduziert werden. Um an die-

ser Stelle ein Beispiel vorwegzunehmen, berichtet die Interviewpartnerin Silvia Manck

davon, dass in einer benachbarten Großstadt im Raum Rhein-Ruhr regelmäßig Kultur-

feste stattgefunden hätten, bei denen man einen Einblick in das vielfältige Leben der

Stadt bekommen konnte:

SM: […] Wir haben früher […] so ne Veranstaltungen gehabt, wo die sich vorgestellt

haben, wo die n bisschen Kultur gemacht haben. das fand ich immer spannend, al-

so da sind wir auch immer hingegangen (.) und das war schon, war schon gut. […]

(Z 1126-1131).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 123

Erkennen lässt sich hier, dass Manck in dieser knappen Nacherzählung wie selbstver-

ständlich die eben beschriebene ›Wir‹-›Sie‹-Dichotomie aufruft, wobei diese von ob-

jektivierenden (»n bisschen Kultur gemacht«) und exotisierenden (»fand ich immer

spannend«) Elementen getragen wird. Auch wenn Manck hier weder unterstellt wer-

den kann, dass sie diese latente Veranderung gezielt und bewusst vornimmt, noch dass

diese ihrer ganz persönlichen Erfahrung entspringt, so zeigt sich in der von ihr rekon-

struierten Alltagserfahrung doch eindeutig eine rassistische Bedeutungslogik. Mit Hall

lässt sich hier ein Sprechen innerhalb von rassistischen Ideologien feststellen. Gleich-

zeitig scheint jedoch auch das Ereignis selbst – die Kulturveranstaltung – eine derarti-

ge Betrachtungsweise nahezulegen.

Schauen wir in Bühls Übersicht über verschiedene Formen alltagsrassistischer Er-

scheinungen, so finden sich neben kommunikativen Manifestationen auch folgende:

Fest- und Feierkultur, Symbole und Gesten, Werbung, mediale Unterhaltung und Kin-

dererziehung.Dawir auf diemedienbezogenen Beispielemedialer Unterhaltung an an-

derer Stelle bereits eingegangen sind (vgl. Kap. 1.2.3), soll hier nun lediglich ein knappe

Ausführung zu den anderen drei Phänomenen erfolgen.

Als Beispiel für die alltägliche Verwendung rassistischer Symbole wählt Bühl die

Flagge der »Konföderierten Staaten von Amerika«, die in den US-Südstaaten wie Mis-

sissippi und South Carolina noch immer regelmäßig gehisst wird. Da sie historisch un-

trennbar mit einem Bekenntnis zur Sklaverei verbunden sei, ist sie als klar rassistisches

Symbol zu dechiffrieren. Neben ihrer Alltagsverwendung wird sie auch von Gruppen

eingesetzt, die sich klar der rechtsextremistischen Ideologie derWhite Supremacy zuord-

nen lassen (vgl. Bühl 2017: 272). Während die Überzeugung von der Überlegenheit der

›weißen Rasse‹ in weiten Teilen der US-Bevölkerung im Anschluss an die Civil-Rights-

Bewegung zurückgedrängt wurde bzw. neue, verstecktere und widersprüchlichere For-

men annahm (vgl. Doane 2006: 258f.), lebt sie heute in ökonomischen Strukturen, der

Sozial- undMigrationspolitik Donald Trumps (vgl. Vials 2018) sowie in neonazistischen

Hassgruppen in besonders brutaler Form weiter.

Als weitere Form nennt Bühl die bereits angesprochene Fest- und Feierkultur, die

in Deutschland und anderen Ländern mitunter stark rassistische Züge trägt (vgl. 2017:

273ff.). Besonders bekannte Beispiele sind etwa der niederländische »Zwarte Piet«, der

»schwarze Helfer« des weißen Nikolaus oder die historische Theaterpraxis des Black

Facing, die in den USA des 18. und 19. Jahrhunderts zur Maskierung ›weißer‹ Schau-

spieler*innen in sogenanntenMinstrel-Shows benutzt wurde. Letztere findet auch heute

noch Anwendung, etwa in entsprechender Mode, Othello-Darstellungen oder im Kon-

text kultureller Aneignungspraxen: Um auf den rassistischen Gehalt solcher Praxen

aufmerksam zu machen, startete die US-Studierendenorganisation Students Teaching

About Racism in Society (STARS) eine Plakataktionmit dem Slogan »We’re culture, not a

costume« (vgl. STARSOhio 2011). In Deutschland gehören neben exotisierenden Kultur-

und Folklorefesten etwa auch sogenannte »Grenzgänge«, bei denen Dorfgemeinden die

Ortsgrenzen abschreiten und mögliche Eindringlinge symbolisch abschrecken – nicht

selten in Gestalt eines M* –, zum Programm (vgl. Bühl 2017: 276f.).

In der Kindererziehung schließlich wurde/wird verbreitet auf die Figur des

»schwarzenMannes« zurückgegriffen, der unartige Kinder wahlweise bestraft, entführt

oder verschlingt (vgl. ebd.: 281ff.). Heute treiben derlei rassistische »Kinderschreck«-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Grauzonen des Alltagsrassismus

Gestalten, aber auch sympathische ›Fremde‹ in manchen Kinderbüchern noch im-

mer ihr Unwesen, etwa in Geschichten von Hexen, in Wild-West-Abenteuerromanen

zwischen ›Weißen‹ und ›Indianern‹ oder in Kinderbuchklassikern wie Michael Endes

Jim Knopf oder Astrid Lindgrens Pippi Langstrumpf. Diese Beispiele zeigen, wie über

tradierte Mythen, Kinderbücher oder -lieder rassistische Bilder in unterhaltenden bzw.

pädagogischen Kontexten vermittelt werden, die Gefahr laufen, als unhinterfragte

Wahrheiten internalisiert zu werden. Empirisch lässt sich dies anhand von Studien

substantialisieren, die rassistische Vorstellungen bereits bei Kindern jüngsten Alters

nachweisen konnten (vgl. Aboud 1988: 29–44).

Nach diesem Überblick alltagsrassistischer Erscheinungsformen, der uns für die

anschließende Datenanalyse für etwaige narrative Rekonstruktionen und biographi-

sche Verweise der Interviewpartner*innen sensibilisiert, soll nun ein weiterer Aspekt

alltagsrassistischer Denk- und Verhaltensweisen vertieft werden, der sich in der etwas

polemischen Frage zusammenfassen lässt, welchen konkreten Nutzen ›weiße‹ Men-

schen eigentlich (unbewusst) daraus ziehen, rassistische Institutionen und Strukturen

zu stützen, indem sie diese in ihrem alltäglichen Handeln reproduzieren. Wir wenden

uns damit dem Konzept der ideologischen Vergesellschaftung zu, wie es von Kalpaka und

Räthzel (2017: 62) in Anlehnung an das »Projekt Ideologietheorie« (PIT) (vgl. Rehmann

2008: 153ff.), entwickelt wurde.

2.2.2.2 Ideologische Vergesellschaftung durch Rassismus

Die Rassismusforscherinnen Annita Kalpaka undNora Räthzel fragen aus der Sicht die-

ses Konzeptes danach, welche Funktionen Rassismus für die »freiwillige Einordnung«

der Menschen in bestehende Herrschaftsverhältnisse hat (vgl. ebd.: 52). Die Tatsache,

dass es sich bei Rassismus um ein gesellschaftliches Herrschaftsverhältnis handelt, ha-

ben wir nun bereits ausführlich diskutiert. Allerdings wird in rassismustheoretischer

Perspektive dieses Verhältnis als Konstruktion entlang biologischer, ethnischer, kultu-

reller oder religiöserDifferenzlinien konzipiert. Kalpaka undRäthzel fragen nun grund-

sätzlicher danach, wie es kommt, dass Menschen sich freiwillig in ein staatliches Ge-

füge hineinbegeben, welches weite Teile des kollektiven, aber auch ihres persönlichen

Lebens, reguliert. Was bewegt sie dazu, ihre Kompetenzen zum selbstbestimmten ge-

sellschaftlichen Zusammenleben in wesentlichen Punkten an staatliche Instanzen ab-

zugeben (vgl. ebd.: 54f.)? Empirisch betrachtet ist in einer modernen, differenzierten

Gesellschaft nun natürlich gar nichts anderes möglich. Der tägliche Gang in den Super-

markt, der Streit mit den Vermieter*innen, die Betreuung und Ausbildung der Kinder,

die Pflege der Eltern – all das regelt die bzw. der Einzelne hier nicht selbst, sondern es

sind öffentliche Einrichtungen, die die individuelle Existenz sowie den sozialen Zusam-

menhalt regeln. Kalpaka und Räthzel sprechen an dieser Stelle von »vertikaler Verge-

sellschaftung« undmeinen damit Prozesse, in denen staatliche Akteure (Gesetzgebung,

Verwaltungsapparat, Sicherheitsbehörden, öffentliche Wohlfahrt etc.) die gesellschaft-

liche Integration des Individuums vornehmen,womit sie gleichzeitig dessen potentielle

Widerstandskraft gegenüber jenen Strukturen kontrollieren und eindämmen. Sie über-

nehmen hier die Ideologie-Konzeption des PIT, das jene Prozesse als »entfremdete Ver-

gesellschaftung ›von oben‹« bezeichnet, ohne dabei jedoch die ideologiekritisch-mar-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 125

xistische Lesart eines falschen Bewusstseins zu übernehmen (vgl. Rehmann 2008: 17).

Vielmehr geht es auch hier um das gesellschaftspraktische Funktionieren von Ideologie

durch hegemoniale zivilgesellschaftliche Institutionen – die von Gramsci so bezeichne-

ten »Hegemonieapparate«, etwa Bildungseinrichtungen,Medien,Wissenschaften, Ver-

eine, Gewerkschaften, Familie, Religion etc. (vgl.Thomas 2015: 71) – ideologische Mäch-

te und Praxisformen. Vergesellschaftung vollzieht sich in der Perspektive des PIT aber

auch durch horizontale Prozesse, die sogenannte »Selbstvergesellschaftung« (Rehmann

2008: 157f.), einer Determinierung des Individuums durch Steuerungsprozesse »von

oben« wird mithin widersprochen.

»In Opposition zum Vertikalismus des Ideologischen (d.h. die Ableitung aus ›höchs-

ten‹, unhinterfragten Werten) stehen vielfältige ›horizontale‹ Vergesellschaftungsfor-

men, in denen die Individuen ihr Zusammenleben ohne die Dazwischenkunft überge-

ordneter ideologischer Instanzen regeln und entsprechende soziale Erfahrungen und

Kompetenzen entwickeln.« (Ebd.: 158)

Für die empirische Analyse ist es wichtig, die Prozesse vertikaler und horizontaler Ver-

gesellschaftung nicht als abgeschlossene, reine Bereiche zu verdinglichen, vielmehr

sollten sie als »Dimension[en] menschlicher Handlungsweisen« verstanden werden,

die in der sozialen Wirklichkeit in verschiedenen Mischungsverhältnissen und wider-

sprüchlichen Wechselbeziehungen auftreten. Für die Frage nach der »freiwilligen Ein-

ordnung« des Individuums sind sie zentral, da sie einen Möglichkeitsraum individu-

eller Widerständigkeit theoretisch aufspannen. Wir werden zu den Möglichkeiten des

Widerstands gegenüber rassistischen Ideologien bzw. Wissenselementen im nachfol-

genden Kapitel ausführlicher nachdenken.

Hier interessiert nun erst einmal, welche Rolle jene Gleichzeitigkeit von vertika-

len und horizontalen Vergesellschaftungsprozessen für die bzw. den Einzelnen bei der

(unterbewusster) Entscheidung spielen, den staatlichenMachtapparatmit seinen Rege-

lungen, Abläufen und Gesetzmäßigkeiten weitestgehend zu akzeptieren. Kalpaka und

Räthzel finden darauf verschiedene einleuchtende Antworten (vgl. 2017: 55ff.), die al-

le auf der Prämisse basieren, dass ein verstaatlichter Zusammenhalt dauerhaft nicht

durch Zwang, sondern nur durch die freiwillige Zustimmung der Gesellschaftsmitglie-

der gewährleistet werden kann (vgl. ebd.: 61). Wie genau wird diese erzielt?

Zunächst einmal sorge der Staat dafür, dass antagonistische soziale Kräfteverhält-

nisse durch verschiedene Regulierungspraxen moderiert und damit entschärft werden.

Dies führt dazu, dass Konflikte zwischen verschiedenen Gruppeninteressen – bei den

Autorinnen sind dies Klasseninteressen – von den Beteiligten als ein Streit auf Au-

genhöhe betrachtet wird (auch wenn dies de facto nicht zutrifft). Ein Beispiel: Durch

die Streikgesetzgebung ist es den Arbeitnehmenden in einem kapitalistischen Gesell-

schaftssystem möglich, innerhalb eines gesetzlich geregelten Rahmens für ihre Inter-

essen zu kämpfen und sich dabei als gleichberechtigt zu erfahren – ohne dass damit je-

doch die asymmetrischen Kapitalverhältnisse zwischen ihnen und den Unternehmens-

eigentümer*innen berührt werden. Die Fixierung in eine inferiore Position wird durch

ein Zugeständnis begrenzter Handlungsfreiheit augenscheinlich kompensiert.

Daran schließt die nächste Begründung an, die die freiwillige Einordnung auf ei-

ne systemerhaltende Fokusverschiebung zurückführt, die durch ideologische Vergesell-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Grauzonen des Alltagsrassismus

schaftungsprozesse ›von oben‹ realisiert wird. Anstatt die Ursachen der ungleichen Ver-

mögensverhältnisse zu thematisieren, werden »Lebenspraxen [organisiert], in denen

andere Gegensätze als diejenigen, deren Aufhebung systemsprengendwäre, in den Vor-

dergrund rücken« (ebd.: 57). Die Verhandlung von Migration innerhalb eines Interpre-

tationsrahmens des ökonomischen Nullsummenspiels – »wenn die Arbeit haben, steigt

bei uns die Zahl der Arbeitslosen« – wäre ein Beispiel für eine derartige thematische Fo-

kusverschiebung. Freiwillige Einordnung basiert mithin auch auf der öffentlichen Aus-

blendung systemimmanenter Über- und Unterordnungen (vgl. Rommelspacher 1995).

Zusätzlich zeige sich ideologische Vergesellschaftung in der Verfügbarkeit vonWer-

ten bzw. allgemeinenMoralvorstellungen, die von allen Parteien angerufenwerden kön-

nen – wie etwa der Wert der Gleichheit – ohne dabei jene herrschenden Machtstruk-

turen zu problematisieren, die wirklicher Gleichheit entgegenstehen. Indem Gleich-

heit als universelle Lebensbedingung innerhalb kapitalistischer Strukturen proklamiert

wird (etwa in Gestalt gesetzlicher Regelungen sowie unternehmerischer und gewerk-

schaftlicher Praxen), wird sie ihrer gesellschaftlichen Transformationskraft beraubt, sie

wird zu einem »ideologischen Wert«. Kalpaka und Räthzel bezeichnen Vergesellschaf-

tung hier auch als die »Umartikulation von Interessen in nicht hinterfragbare Normen«

(ebd.: 59). Dieselben Werte können mithin in gegensätzlicher Weise ausgelegt und in

Anspruch genommen werden (vgl. Rehmann 2008: 161).

Hiermit haben wir zunächst lediglich Prozesse der Fremdvergesellschaftung be-

sprochen; an der Stabilisierung des Gesellschaftssystems haben aber auch Prozesse

der Selbstvergesellschaftung ihren Anteil – und zwar insofern, als diese in die ideo-

logischen Herrschaftsstrukturen integriert sind. Rehmann zufolge sind »›[h]orizontal‹

gerichtete Kräfte und Formen sozialer Kohäsion […] fortwährend dem Zugriff der ideo-

logischen Mächte ausgesetzt« (2008: 160). Andererseits könne ideologische Macht je-

doch auch durch einen Druck ›von unten‹ hergestellt werden. Ein Beispiel für staatli-

che integrierte Formen der Selbstvergesellschaftung stellen etwa öffentlich finanzierte

Nachbarschaftsprojekte dar, mittels derer die Anwohner*innen sich zwar unmittelbar

Hilfestellung geben können, dies jedoch innerhalb einer staatlich geförderten Milieu-

segregation erfolgt.

Auch die Kultur stellt neben den beiden Vergesellschaftungsformen einen Bereich

dar, in den gesellschaftliche Herrschaftsverhältnisse hineinragen. Verstanden als eine

Dimension von Lebenspraxen, in der es auch um die Ausprägung und Erhaltung einer

individuellen bzw. kollektiver Identität geht (vgl. Kalpaka & Räthzel 2017: 59), ist in ihr

prinzipiell auch ein widerständigesMoment angelegt. In der Verschmelzung von kultu-

rellen Lebenspraxen mit gesellschaftlichen Abhängigkeitsstrukturen wird sie jedoch als

Identifikations- und Legitimationsfundus in Stellung gebracht. Das Straßenfest einer

Subkultur wird etwa dann zu einem Spielfeld gesellschaftsweiter Herrschaftsverhält-

nisse,wenn sie von kapitalistischenKräften alsWerbeplattformgenutzt wird. Innerhalb

kultureller sowie selbstvergesellschaftender Praxen nehmen sich Individuen mithin ei-

nerseits als eigenständigHandelndewahr,worin stets auch Selbstermächtigungspoten-

tiale angelegt sind.Gleichzeitigwerden dieseDimensionen aber auch von ideologischen

Mächten ›von oben‹ durchkreuzt, die bestrebt sind, jenes individuelle Freiheitsgefühl

in die eigenen Strukturen systemstabilisierend einzubauen.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 127

Mit dieser knappen Darstellung ideologischer Vergesellschaftungsprozesse haben

wir zwei Zwecke verfolgt: Zum einen sollte ein theoretisches Konzept eingeführt werden,

dass das Alltagshandeln und insbesondere das Alltagssprechen von Personen auf ihre

systemintegrierende Dimension hin analysierbarmacht. Vor demHintergrund der obi-

gen Ausführungen und in der Übertragung auf denUntersuchungsgegenstand des anti-

muslimischen Rassismus, lässt sich mithin fragen, inwiefern die Interviewpartner*in-

nen sich diskursiver Ideologeme bedienen, die rassistische Institutionen und Praxen

(unbewusst) legitimieren und entsprechende Herrschaftsstrukturen mit stabilisieren.

Dies lässt sich etwa durch Rekurse auf gesetzliche Regelungen zeigen, in denen ras-

sistisch begründete Antagonismen erhalten bzw. verstärkt werden, in Aktualisierungen

von Alibidiskursen, die jene Antagonismen sekundieren bzw. verschleiern, im Aufrufen

von Werten, die anstatt Solidarisierungsprozesse anzuregen, sozial-trennende Eigen-

schaften haben (etwa, indem Normen und Anforderungen im Namen der Gleichheit an

›Muslim*innen‹ formuliert werden, wie dies nicht selten im Zusammenhang mit Ge-

schlechterfragen passiert) oder in evozierten kulturellen Selbst- und Fremdbildern, die

einen verandernden bzw. exkludierenden Effekt auf ›Muslim*innen‹ haben (wie z.B. das

Selbstbild der säkularen ›westlichen‹ Gesellschaft).

Der zweite Zweck der obigen Ausführungen betrifft den Aspekt möglicher Wi-

derständigkeiten gegenüber Prozessen ideologischer Vergesellschaftung. Kalpaka

und Räthzel weisen explizit darauf hin, dass horizontale und kulturelle Aspekte der

Vergesellschaftung immer zeitgleich zu vertikalen Vereinnahmungen existieren (vgl.

2017: 62); sie liegen mithin in widersprüchlichen Beziehungen vor. Das PIT dazu: »Die

Subjekte werden also nicht darauf reduziert, ›Effekte‹ ideologischer Anrufungen zu

sein, ihr Alltagsbewusstsein wird mit Gramsci als widersprüchlich zusammengesetzt

begriffen.« (Rehmann 2008: 17) Hier lässt sich erkennen, dass in den alltagskommuni-

kativen Einlassungen der Interviewpartner*innen theoretisch immer auch Momente

des Widerstands und der Befreiung von rassistischen Herrschaftsstrukturen existie-

ren. Inwiefern sich dieses tatsächlich empirisch nachweisen lässt, wird Aufgabe der

Datenanalyse sein – entsprechende Beobachtungen finden sich im Ergebnisteil dieser

Arbeit. Aus theoretischer Perspektive wollen wir die Möglichkeiten eines individu-

ellen Widerstands gegen rassistische Ideologeme im nächsten Kapitel noch einmal

ausführlich diskutieren.

2.2.2.3 Möglichkeiten des Widerstands: Alltagsbewusstsein nach Gramsci

und Halls Encoding-Decoding-Modell

Dazu wenden wir uns zunächst noch einmal Gramsci und seinem Begriff des Alltags-

bewusstseins zu. Wir greifen zu diesem Zweck u.a. auf die Diskussion Halls zurück, in

der er den analytischen Mehrwert des Theoriegebäudes Gramscis hinsichtlich der Fra-

ge erörtert, wie es rechtspopulistischen Ideologien gelingt, breite Teile der Bevölkerung

auch dann zu überzeugen, wenn deren politische Agenda nicht mit den Bedürfnissen

ihrer Wählerschaft übereinstimmt (vgl. Hall 1989c).

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Grauzonen des Alltagsrassismus

Alltagsbewusstsein nach Gramsci

Wesentlich für die Beantwortung dieser Frage ist ein Verständnis von Alltagsbewusst-

sein, das jeglichen Essentialismus ablehnt. Gramscis Konzept tut genau das. Weder sei

das Alltagsverständnis durch bestimmte Klassenpositionen determiniert noch lediglich

den (ideologischen) Einflüssen der aktuellen Zeit und Gesellschaftsstruktur ausgelie-

fert. Alltagsbewusstsein muss vielmehr als flüchtig, widersprüchlich und zusammen-

hanglos verstanden werden (vgl. Hall 1989c: 204). Das Subjekt, in dem jenes Alltagsbe-

wusstsein verortet ist, ist für Gramsci ebenfallsmehr als nur durch diskursive Formatio-

nen oder ideologische Anrufungen hervorgebracht, wie dies Foucaults frühe Diskurs-

theorie bzw. Althussers Ideologietheorie konzipiert (vgl.Thomas 2015: 72). Gramsci ging

vielmehr »von handlungsfähigen Akteurinnen und Akteuren aus; gerade weil er Inter-

essen nicht allein durch das Verfügen/Nichtverfügen über Produktionsmittel, sondern

als in geschichtlichen Prozessen geformt ansah« (Ebd.). Im Alltagsbewusstsein finden

verschiedene Erfahrungen und Weltansichten ihren Niederschlag, werden dort inter-

pretiert und verknüpft, reproduziert und in Frage gestellt. Es ist »ein Kampfplatz der

gegensätzlichsten Tendenzen« (Rehmann 2008: 87).

Dabei zeigt sich die historische Anbindung des Alltagsbewusstseins insbesondere

im Gegensatz »zwischen einem praktischen und einem verbalen Bewusstsein« (ebd.):

Gramsci zufolge sei der »aktive Mensch der Masse« einerseits mit einem Bewusstsein

ausgestattet, »das in seinemWirken impliziert ist, das ihn auch wirklich mit all seinen

Mitarbeitern bei der praktischen Umgestaltung der Realität verbindet« und einem an-

deren Bewusstsein, »das er von der Vergangenheit ererbt und ohne Kritik übernommen

hat« (Gramsci 1994 [1975/77]: 1384). Hall zufolge wird hierin Gramscis Überzeugung vom

»gesellschaftlichen« und zugleich fragmentarischen Charakter von Subjektivität deut-

lich (vgl. 1989c: 204). Die Persönlichkeit des bzw. der Einzelnen besteht stets aus einer

Vielzahl von Identitäten gleichzeitig, die einander nicht selten vollständig widerspre-

chen:

»es finden sich in ihr Elemente des Höhlenmenschen und Prinzipien der modernsten

und fortgeschrittensten Wissenschaft, Vorurteile aller vergangenen, lokal bornier-

ten geschichtlichen Phasen und Intuitionen einer künftigen Philosophie, wie sie

einem weltweit vereinten Menschengeschlecht zueigen sein wird« (Gramsci 1994

[1975/77]: 1376).

Anstatt also einer dominanten Ideologie – etwa der des Rechtspopulismus oder Ras-

sismus – vollkommen ausgeliefert zu sein und diese lediglich zu reproduzieren, ste-

hen dem Alltagsbewusstsein verschiedene (tradierte) Sinnressourcen zur Verfügung,

auf die es in seinem alltäglichen – unreflektierten und flüchtigen – Funktionieren zu-

rückgreift. Gerade hegemoniale Ideologien sind zwar bestrebt darin, das Denken der

»Massenmenschen« (s.o.) zu beeinflussen und über einen Konsens freiwillige Zustim-

mung der Gesellschaftsmitglieder zur den herrschenden Strukturen herzustellen (vgl.

Kap. 2.1.2.4). Auch aufgrund der Tatsache, dass Ideologien selbst aus verschiedenen

heutigen und früheren Strömungen bestehen – mithin weder monolithisch-einheitlich

noch alternativlos sind – müssen die individuellen kommunikativenHervorbringungen

des Alltagsverstandes, wie sie uns hier interessieren, jedoch stets als aktive (wenn auch

im Wesentlichen unreflektierte) Formen der Aneignung verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 129

Den Begriff der Aneignung wollen wir im nachfolgenden Kapitel genauer erläutern.

Wir tun dies im Rahmen von Halls populärem Encoding-Decoding-Modell, das wir seinem

eigentlichen Zweck – den Prozess derMassenmedienkommunikation in einer Orientie-

rung auf die Rezipierenden und deren lebensweltliche Bezüge zu erläutern – entlehnen

und auf unseren Forschungsgegenstand übertragen wollen.

Stuart Halls Encoding-Decoding-Modell

Das Encoding-Decoding-Modell (2001) wurde von Stuart Hall ursprünglich entwickelt, um

linearen und transmissionsorientierten Kommunikationsmodellen einen Ansatz entge-

genzuhalten, der die zentralen Momente der Produktion, Distribution, Rezeption und

Reproduktion als Bestandteile eines sozial situierten, zirkulären und aufeinander bezo-

genen Prozesses massenmedialer Sinnstiftung betrachtet. In Halls Konzeptualisierung

werden mediale Diskurse nicht lediglich vom Sender zum Empfänger transportiert,

sondern sie sind Teil umfassenderer gesellschaftlicher Vorgänge zur Herstellung ge-

sellschaftlicher Wirklichkeit und sozialer Praxis (vgl. Krotz 2009: 217). Er arbeitet dabei

mit verschiedenen theoretischen Referenzen, für uns zentral sind dabei einerseits des-

sen semiotische Fundierung, anderseits seine neo-marxistische Orientierung. Bevor

wir diese nachfolgend erläutern, gilt es zunächst, den Begriff der Aneignung zu defi-

nieren, um ihn anschließend im Modell Halls verorten zu können.

Aneignung stellt aus der Perspektive der Cultural Studies einen Prozess dar, durch

den sich die Rezipierenden einen Medieninhalt vor dem Hintergrund ihrer persönli-

chen sowie kollektiv geteilten Lebenswelten zu eigen machen. Laut Hepp handelt es

sich genauer um einen

»Vermittlungsprozess, zwischen den in spezifischenDiskursen lokalisiertenMedienin-

halten einerseits und den ebenfalls diskursiv vermittelten, alltagsweltlichen Lebens-

zusammenhängen der Nutzerinnen und Nutzer andererseits« (2010: 165).

Das Konzept betont mithin die diskursive Verortung sowohl der Medieninhalte als auch

der Alltagswirklichkeiten der Individuen, die in der kommunikativen Verbindung bei-

der selbst aktiv interpretierend ins Geschehen eingreifen. Beide sind für Ideologien

durchlässig, die sich als Deutungssysteme in verschiedene Diskurse einschreiben. An-

eignung stellt folglich eine sozial situierte, an den Alltag der Leute angebundene Form

der (zumeist unbewussten) Auseinandersetzung mit Ideologien dar, die durch Medi-

endiskurse – im weiteren Sinne aber auch durch andere gesellschaftliche Diskurse und

Praxen – vermittelt werden. ImKonzept steckt ein erhebliches Potential zurWiderstän-

digkeit gegenüber hegemonialen Deutungen, das sich aus den lebensweltlichen Zusam-

menhängen der Individuen speist. In Halls Modell wird dieses Potential im Begriff der

Lesarten theoretisch entfaltet.

Treten wir also vor diesem Hintergrund an Halls Encoding-Decoding-Modell her-

an, so wird mit ihm deutlich, wie sich das Konzept der Aneignung sowohl semiotisch

als auch neomarxistisch fundieren lässt. Beginnen wir mit Ersterem, so bestimmt Hall

zunächst das zentrale Objekt medialer Aneignungsprozesse: Dabei handelt es sich um

Zeichen als Träger kulturell festgelegter – d.h. nicht natürlicher, sondern konventio-

neller – Bedeutungen. Diese Bedeutungskonventionen werden über sogenannte Codes

vermittelt, die die Polysemie sprachlicher Zeichen auf spezifische Lesarten eindämmen

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Grauzonen des Alltagsrassismus

(vgl. 2001: 91). Zeichen und Codes sind dabei den Regeln von Sprache unterworfen.

Es handelt sich beim Prozess der Medienaneignung mithin um ein durch und durch

diskursives Phänomen – Ereignisse müssen eine diskursive Form annehmen, um über

Medien vermittelt und damit letztlich gelesen, verstanden und angeeignet werden zu

können – eine Notwendigkeit, die auch Hepp (s.o.) bereits betont hat. Wir wollen das

Funktionieren von Zeichen an dieser Stelle nicht weiter vertiefen, tun dies erst etwas

später (vgl. Kap. 2.3.1.1). Wichtig ist hier zunächst die grundlegende Einsicht, dass Be-

deutungen – ob nun durch Medien, in interpersonalen Gesprächen oder durch andere

gesellschaftliche Institutionen vermittelt – stets von Interpretationsprozessen abhän-

gen, die sowohl aufseiten der Produzierenden/Sprechenden als auch aufseiten der Re-

zipierenden stattfinden. Diese werden zwar von kulturellen Konventionen eingerahmt

und oftmals dominiert, lassen jedoch Spielräume für abweichende Deutungen offen.

Darüber hinaus – und nun kommen wir zur zweiten, neo-marxistischen Orientie-

rung seines Modells – macht Hall klar, dass Bedeutungsproduktionen ein zutiefst so-

zialer sowie konfliktärer Akt sind. Wie wir bereits von Schütz’ Lebensweltmodell sowie

dessen wissenssoziologischen Nachfolgern wissen, wird Sinn in Alltagskontexten so-

wohl unter Berufung auf tradierte Erfahrungen als auch im steten Austausch und Ab-

gleich mit Zeitgenoss*innen hergestellt (vgl. Kap. 2.2.1.1). Sinn ist niemals eine isoliert-

individuelle Angelegenheit. Kommunikation findet dabei selbstverständlich nicht nur

auf interpersonaler Ebene statt – innerhalb sozialer Netzwerke oder halböffentlicher

Encounters –, sondern ist heute v.a. medienvermittelt (vgl. Hall 1989b: 155). Hall macht

nun einerseits deutlich, dass diese Bedeutungen »can never be finally fixed« (2002: 23,

Herv.i.O.), dass sie sich also in einem stetigen Aushandlungsprozess befinden, wobei

sein Modell insbesondere die Ver- und Entschlüsselungsprozesse (Encoding und Deco-

ding) zwischen der produzierenden und der rezipierenden Seite von Mediendiskursen

fokussiert. Andererseits erläutert er umfassend, dass jene Diskurse aus sinntragenden

Zeichen bestehen, die sich in einem gesellschaftlich situierten Kampf um Bedeutungen

befinden (vgl. Hall 2001: 97). Hierin wird seine neo-marxistische, linguistisch gewende-

te Perspektive deutlich, denn es ist v.a. auch die Ebene der Zeichen und des Diskurses,

auf der Ideologien als spezifische Denksysteme operieren. Krotz bringt dies in Bezug

auf den gesellschaftlichen Kontext von Bedeutungsproduktionen noch einmal auf den

Punkt:

»Es gibt in einer vonMacht und Klassengegensätzen strukturierten Gesellschaft hege-

moniale und unterschiedliche Arten von antihegemonialen Deutungsweisen – Kom-

munikation ist also immer ein Kampf umMeinungen und Deutungshoheiten, ebenso,

wie Gesellschaft immer ein Kampf der Klassen und längs ihrer jeweiligen Interessen

strukturiert ist. Den objektiven Inhalt eines Kommunikats gibt es dementsprechend

nicht.« (Krotz 2009: 216)

Krotz spricht hier zwei Aspekte an, die für die theoretische Fundierung und späte-

re Analyse dieser Arbeit wesentlich sind. Zum einen weist er darauf hin, dass inner-

halb von Gesellschaften – und aufgrund globalisierter sozialer Verflechtungen auch ge-

sellschaftsübergreifend – verschiedene Ideologien operieren. Es gibt mithin nicht nur

ein Set aus mentalen Rahmen, Konzepten und Denkbilder (vgl. Hall 2004a: 10), son-

dern verschiedene, mit unterschiedlicher gesellschaftlicher Strahlkraft und Dominanz

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 131

(Hegemonie) ausgestattete Ideologien. Diese konzeptionelle Pluralität war Hall beson-

ders wichtig, da andernfalls eine Transformation der bzw. Befreiung von herrschenden

Denksystemen nicht möglich wäre. Hall führt damit den Gedanken Gramscis weiter,

dass es unterschiedliche Ideologien sind, die im Alltagsbewusstsein – z.T. auf wider-

sprüchliche Weise – arbeiten (s.o.). Für die vorliegende Arbeit ist die Idee der Gleich-

zeitigkeit diverser, gesellschaftlich wirksamer Ideologien ebenfalls grundlegend. In den

zu analysierenden diskursiven Umgangsweisen der Interviewpartner*innen mit anti-

muslimisch-rassistischen Ideologemen wären ambivalente und widerständige Positio-

nierungen (Diskurspraxen) nicht zu beobachten, wenn die theoretische Perspektive ein

totalitäres bzw. ausschließlich an Klassenzugehörigkeiten (und anderen sozialen Diffe-

renzierungskategorien wie ›Rasse‹ oder Geschlecht) angebundenes Ideologieverständ-

nis einführen würde. Halls Überzeugung, dass »die ›Logiken‹ unterschiedlicher Ideolo-

giegebäude […] mehrstimmig« sind, dass sie »nicht unbegrenzt offen, aber grundsätz-

lich plural« sind (1989c: 188), findet hierin seinen Ausdruck.

Der zweite Aspekt schließt unmittelbar daran an und betrifft die Existenz verschie-

dener Sichtweisen auf Gesellschaft, wie sie sich in den konkreten Artikulationen der In-

dividuen zeigen können. Die gesellschaftliche Existenz verschiedener Ideologien bildet

dafür die Voraussetzung, denn, wie Hall an anderer Stelle sagt, »ideologische Aussagen

werden vom Individuum getroffen – aber Ideologien entstammen nicht einem indivi-

duellen Bewusstsein oder individuellen Absichten« (1989b: 151). Und er führt weiter aus:

»Vielmehr formulieren wir unsere Absichten innerhalb von Ideologien. Sie waren vor den

einzelnen Individuen da und bilden einen Teil der determinierenden gesellschaftli-

chen Formen und Verhältnisse, in die die Individuen hineingeboren werden.Wir müs-

sen ›durch‹ die Ideologienhindurch sprechen, die in unsererGesellschaftwirksamsind,

und mit deren Hilfe wir uns auf die gesellschaftlichen Verhältnisse und unseren Platz

darin ›einen Reim machen‹. Von daher ist die Transformation von Ideologien kein in-

dividueller, sondern ein kollektiver Vorgang bzw. eine kollektive Praxis. Diese Prozes-

se wirken überwiegend unbewusst, sie folgen kaum bewussten Zielsetzungen. Es sind

die Ideologien, die verschiedene gesellschaftliche Bewusstseinsformen produzieren,

nicht umgekehrt.« (Ebd.: 151f., Herv.i.O.)

Wir können rassistische Ideologien mit anderen Worten durchaus transformieren, al-

lerdings entstehen entsprechende Widerständigkeiten nicht im singulären Bewusst-

sein, im einzelnen Individuum. Widerstand ist vielmehr eine Form, bestehende anti-

hegemoniale – antirassistische, solidarische – Ideologien im konkreten Sprechen auf-

zunehmen und situativ zu aktualisieren.

Die verschiedenenDeutungsmöglichkeiten von Gesellschaft finden sich inHalls En-

coding-Decoding-Modell nun in Gestalt von drei idealtypischen Positionierungen ge-

genüber dem Medientext (vgl. 2001: 100–104): die dominant-hegemoniale Lesart, die

ausgehandelte Lesart sowie die oppositionelle Lesart. Hall denkt mit diesem Entwurf

seine semiotische Kernthese konsequent weiter, dass zwischen der Produktion eines

Medientextes und dessenRezeption keine notwendige Symmetrie besteht, es imGegen-

teil zu diversen Abweichungen und Verschiebungen kommen kann. Während die do-

minant-hegemoniale Position nun eine Lesart beschreibt, in der die Rezipierenden die

in den Text enkodierte Präferenzdeutung übernimmt – z.B. die Interpretation von see-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Grauzonen des Alltagsrassismus

notrettenden Maßnahmen an Geflüchteten als Bestandteil illegalen Schleppertums –,

besteht die ausgehandelte Lesart sowohl aus adaptiven als auch aus oppositionellen Ele-

menten. Bezogen auf dasselbe Beispiel bedeutet das, dass die Deutung der Rettungsak-

tion als illegale Handlung im Sinne der europäischen Grenzpolitik als globale, überge-

ordneteMessage zwar übernommenwird (innerhalb eines Diskurses um das »nationale

Interesse«, sich vor Zuwanderung zu schützen), in diese Deutung jedoch Ausnahme-

regeln eingebaut werden, die mit situativen bzw. partikularen Logiken operieren: So

würde parallel dazu die (grundlegend widersprüchliche) Haltung eingenommen wer-

den, dass die universellen Menschenrechte es jeder Person gebieten, Ertrinkende vor

dem sicheren Tod zu retten. Hall dazu: »This negotiated version of the dominant ideol-

ogy is […] shot through with contradictions, though these are only on certain occasions

brought to full visibility.« (2001: 103) In der dritten Lesart schließlich ist es der rezi-

pierenden Person zwar möglich, den präferierten Code im Text zu erkennen. Sie nutzt

entsprechend enkodierte Zeichen, löst sie jedoch aus ihren hegemonialen Deutungszu-

sammenhängen heraus und liest sie gegen den Strich. Ein Artikel, der Bilder von geflüch-

teten Menschen benutzt, die als Individuen unkenntlich gemacht wurden und lediglich

als bedrohliche ›Masse‹ erscheinen, wird entsprechend als Medienbericht, der rassisti-

schen Repräsentationen Vorschub leistet, dekodiert. Das Potential von Aneignungspro-

zessen, in hegemoniale Deutungsweisen einzugreifen, sich diesen zu widersetzen und

sie umzudeuten, wird gerade am Beispiel der oppositionellen Lesart deutlich.

Wir haben mit Hall nun theoretisch vorgedacht, dass es Möglichkeiten des Wider-

stands gegenüber hegemonialen Ideologien im Kontext medialer Aneignungsprozesse

geben kann. Die Frage wäre nun, wie sich dies auf unseren Gegenstand des alltags-

kommunikativen Umgangs mit antimuslimischen Ideologemen übertragen lässt. Wir

wollen hierzu noch einige kurze Überlegungen anstellen, bevor wir dieses theoretische

Teilkapitel mit einer gegenstandsorientierten Zusammenfassung abschließen wollen.

Der theoretische Schlüssel für die Übertragbarkeit des Encoding-Decoding-Modells

auf alltagskommunikative Zusammenhänge liegt in dessen sozialkonstruktivistischer

Ausrichtung. Hall geht davon aus, dass Bedeutungen in der Interaktion zwischen Pro-

duzierenden und Rezipierenden einem komplexen Interpretationsprozess ausgesetzt

sind. Sie sind kulturell fundiert und in zeitlich-räumliche Kontexte eingelassen, inner-

halb derer sie jedoch nie final fixiert werden können. Trotzdem sie für Modifikatio-

nen empfänglich sind, ist deren Veränderungsfähigkeit durchaus begrenzt. Hier lassen

sich Halls Überlegungen an unsere früheren Ausarbeitungen im Kapitel zur Lebens-

welt sowie zur gesellschaftlichen Konstruktion vonWirklichkeit anknüpfen.Wie sowohl

Schütz als auch Berger und Luckmann zeigen, ist gesellschaftliche Wirklichkeit, so wie

sie im Rahmen intersubjektiv geteilten Lebenswelten erfahren wird, immer schon »vor-

arrangiert« (Berger & Luckmann 2013: 24). Im Alltag erscheint sie dem bzw. der Ein-

zelnen als geordnet und »objektiv« – bestehend aus Objektivationen, die lange vor der

aktuellen Alltagserfahrung hervorgebracht wurden und ihr daher vorgelagert sind. In

alltagskommunikativen Zusammenhängen wird dabei auch eine Sprache verwendet,

deren Begriffe fraglos erscheinen (hier kommen die oben erwähnten Bedeutungskon-

ventionen wieder ins Spiel), eben weil sie entsprechend vermittelt (medial, sozialisa-

torisch) und in kommunikativen Interaktionen reproduziert und stabilisiert wird. Die

einzelne Person kann sie daher nicht einfach aus den Angeln heben. Sie braucht da-

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2 Theorie 133

für einen Zugang zu alternativen Deutungsmöglichkeiten, zu antihegemonialen Ideo-

logien. Trotz Transformationspotentialen gibt es mithin ein gewisses Übergewicht der

existierendenWirklichkeit – und damit auch der hegemonialen Diskurse über den ›An-

deren‹.

An diesem Punkt der relativen Interpretationsoffenheit geraten nun Halls verschie-

dene, idealtypisch gezeichnete Lesarten wieder in den Fokus. Mit ihnen wird der po-

tentiellen Veränderbarkeit von hegemonialen Ideologien theoretisch Rechnung getra-

gen – und dies eben nicht nur in medienvermittelten, sondern, wie wir oben gezeigt

haben, in allen Kommunikationssituationen. Mit Krotz gesprochen: In einer Gesell-

schaft, die vom Kampf um Meinungen und Deutungshoheiten geprägt ist, lassen sich

Sachverhalte auch anders »lesen«. Dies ist keinesfalls auf mediale Aneignungskontexte

beschränkt, sondern findet immer dann statt, wenn Kommunikationen sich entfalten.

2.2.3 Zusammenfassung

Ziel des zweitenTheoriekapitels war es, die epistemologische Perspektive der vorliegen-

den Arbeit zu klären, wobei die Begriffe Lebenswelt,Wirklichkeit,Wissen und Alltag im

Zentrum standen. Lebenswelt wurde dabei als Ort subjektiver, dabei stets intersubjektiv

geteilter Bedeutungsaushandlungen definiert.Diese vollziehen sich in sozialerHinsicht

am nachhaltigsten in der »Sinnprovinz« des Alltags, wo wir alltägliche Aufgaben und

Herausforderungen bestreiten, mit anderen interagieren sowie kleinere und größere

Handlungsprobleme lösen. Den Begriff des Wissens haben wir dabei sowohl wissens-

soziologisch als auch ideologietheoretisch verortet, wobei dies für die Konzeptualisie-

rung widerständiger Umgangsweisen aufseiten der Interviewpartner*innen folgende

Schlüsse zulässt: Erstens entstehen etwaigeModifikationen eines rassistischenWissens

nicht im ideologiefreien Raum. Wie wir mit Hall sehen konnten, sind derlei Transfor-

mationen hegemonialer Deutungssysteme innerhalb alltagskommunikativer Kontexte

stets als Bestandteil gesellschaftlicher »struggles overmeaning« zu verstehen. Individu-

en re-interpretieren hegemoniale Ideologienmithin nicht sozial isoliert, sondern sie tun

dies unter Anrufung alternativer – antihegemonialer – Deutungsressourcen, die ihnen

aufgrund spezifischer Erfahrungen und Wissensvermittlungen zugänglich sind. Eine

Um- bzw. Neudeutung rassifizierender Zuschreibungen findet dabei zwar innerhalb

lebensweltlicher Aneignungsprozesse statt, diese Aneignungen haben stets einen so-

zialen Charakter, weil sie mit Bedeutungsressourcen operieren, die immer auch mit

anderen geteilt werden. Bereits bei der Sprache selbst handelt es sich um eine derar-

tige institutionalisierte Objektivation. Zweitens müssen sich derartige »oppositionelle

Lesarten« stets gegenüber einem hegemonialen, auf symbolischen Konsensen basieren-

den Deutungssystemen behaupten. Aufgrund der Integrationsfunktionen gesellschaft-

lichenWissens (ideologische Vergesellschaftung) bedeutet dies etwa, zu lebensweltlich-

selbstverständlichen Konzepten eine kritische Distanz einzunehmen, sie in ihrenWirk-

lichkeitsdeutungen zu hinterfragen und sich – insofern diese dem Individuum symbo-

lisch zur Verfügung stehen – antihegemonialer Deutungsressourcen zu bedienen.

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005 - am 14.02.2026, 14:29:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

