100

Grauzonen des Alltagsrassismus

symbolischen und praktischen Komponenten im Rassismus (Verflechtung) sowie die
Offnung des Konzepts fiir Formen der Veranderung, die weniger mit biologistischen
als mit kulturalistischen Zuschreibungen operieren. Letzteres wird im Konzept des
Neo-Rassismus gefasst, das statt auf explizite Hierarchisierungen auf essentialistische
Differenzmarkierungen und latente Abwertungen des >Anderenc setzt. Unter Rickgrift’
auf Halls Rassismusverstindnis konnte zudem der Ideologiebegriff geschirft und fir
das eigene Analysevorhaben konkretisiert werden: Ideologie wird hier nicht 6konomis-
tisch verstanden als repressive Doktrin einer herrschenden Klasse. Wir verwenden das
Konzept aus kultursemiotischer Perspektive, in der es fiir jene Interpretationsrahmen,
Konzepte, Kategorien und Denkbilder steht, die von den Leuten im Alltag benutzt wer-
den, um sich soziale Wirklichkeit erklirbar zu machen. Ideologien stellen ihnen die
Deutungsressourcen zur Verfugung, mit denen sie in alltiglichen Kontexten aktiv Sinn
produzieren. Jene subjektiven Bedeutungsproduktionen finden stets in konkreten his-
torischen Situationen statt; sie sind sowohl von der sozialen Positionierung des bzw. der
Einzelnen, als auch von lokalen gesellschaftlichen Umstinden geprigt. Als gesellschaft-
lich verankerte Wissensbestinde haben rassistische Ideologien zudem einen dominan-
ten Charakter: Sie sind verbreitet, gelten als plausibel, unproblematisch und >normalc
und werden aus diesem Grund im Alltagshandeln der Leute reproduziert. Gramscis He-
gemonie-Konzept zeigte sich hilfreich, um diesen Aspekt symbolischer Vorherrschaft
theoretisch nachzuvollziehen. Hegemoniale, gesellschaftlich verbreitete Vorstellungen
tiber den >Anderen< werden dabei nicht top-down erzwungen, sondern sie basieren auf
impliziten Konsensen und erlangen insbesondere iiber ihre Plausibilitit praktische Zu-
stimmung.

Der Begrift des antimuslimischen Rassismus lisst sich an diese makrotheoretischen
Grundlegungen nahtlos anschliefRen. In ihm werden >Muslim*innen«< durch essentiali-
sierende Konstruktionen abgrenzend zu >Anderenc« erklirt. Dieser Veranderungspro-
zess erfolgt in dialektischer Logik, sodass antimuslimische Diskurse immer auch zur
kollektiven Identititsbildung und -festigung beitragen. Neben historischen Tradierun-
gen, aus denen sich aktuelle antimuslimische Zuschreibungen speisen, sind diese stets
auch mit praktischen Ausgrenzungsmechanismen verflochten: Antimuslimische Dis-
kurse und Praktiken ergeben dabei einen sich selbsterhaltenden, relativ stabilen Appa-
rat.

2.2 Alltag: Die lebensweltliche Aneignung rassistischen Wissens

Den hier zentralen Gegenstand des kommunikativen Alltagsrassismus konnten wir
bis zu diesem Punkt hinsichtlich seiner rassismusspezifischen Dimension theore-
tisch beleuchten. Wir wissen nun sowohl um seine Drei-Komponenten-Struktur:
Rassifizierung — Ausgrenzungspraxen — Macht als auch um seine neo-rassistischen
Erscheinungsformen. Auf dieser Grundlage wenden wir uns im folgenden theoreti-
schen Teilkapitel der Alltagsdimension von Rassismus zu. Dabei gilt zunichst, mithilfe
einer phinomenologisch orientierten Wissenssoziologie zu kliren, unter welchen Be-
dingungen rassistische Wissensbestinde iiber den >muslimischen Anderen« itberhaupt
entstehen. Wie kommt es, dass uns rassifizierende Ideen als Bedeutungsressourcen

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

im Alltag zur Verfiigung stehen? Passend zu unserem Rassismuskonzept, das die
Verflechtung von gesellschaftlichen Strukturen, exkludierenden Praxen und verand-
ernden Ideologien betont, wihlen wir zur Beantwortung dieser Frage Konzepte, die
die Produktion von Wissen als Ergebnis eines dialektischen Prozesses zwischen den
sinnstiftenden Subjekten auf der einen und der sie umgebenden objektiven Wirk-
lichkeit auf der anderen Seite begreifen (vgl. Knoblauch 2014: 154-160). Die Konzepte
Lebenswelt, Wirklichkeitskonstruktion und Soziale Reprisentation spielen dabei eine
besondere Rolle und werden entsprechend vorgestellt und diskutiert.

Im Anschluss wenden wir uns den Begriffen Alltagswissen und Alltagsrassismus
zu, wobei hier insbesondere die vermeintliche Natiirlichkeit und Fraglosigkeit rassis-
tischen Alltagswissens im Zentrum steht. Neben der Funktion von Rassismus als Ver-
gesellschaftungsmechanismus, mittels dessen sich Individuen gesellschaftlichen Herr-
schaftsstrukturen »freiwillig unterwerfen«, werden uns am Ende dieses Teilkapitels ins-
besondere die Widerstandsmoglichkeiten interessieren, die jeder bzw. jedem Einzelnen
gegeniiber dominierenden rassistischen Ideologien zur Verfiigung stehen. Da der dis-
kurspraktische Umgang der Interviewpartner*innen mit antimuslimischen Wissens-
elementen (Ideologemen) im Fokus der empirischen Analyse steht, sind gerade die Be-
trachtungen Gramscis und Halls zum Alltagsbewusstsein sowie zur lebensweltlichen
Aneignung von besonderer Relevanz.

2.2.1 Bedeutungsproduktionen im Alltag

Die vorliegende Arbeit setzt sich zum Ziel, die alltagskommunikativen Umgangswei-
sen von Individuen mit antimuslimischen Deutungsangeboten zu analysieren, wie sie
diskursiv verfiigbar und mit gesellschaftlichen Strukturen der Uber- und Unterord-
nung (vgl. Rommelspacher 1995) verflochten sind. Den zentralen Gegenstand des kom-
munikativen Alltagsrassismus gilt es dabei aus einer theoretischen Perspektive zu be-
trachten, die die subjektiven Interpretations-, Integrations- und Kommunikationspra-
xen als vermittelt durch gesellschaftliche Strukturen, Diskurse und Ideologien — und die-
se gleichsam stetig produzierend — konzeptualisiert. Dabei gilt es einerseits, Modellen
auszuweichen, die lediglich auf intra- bzw. interpsychologische Prozesse abstellen, in
denen das Individuum als sozial isolierter »Prozessor« von Informationen, Emotionen
und Affekten erscheint (vgl. Terkessidis 1998: 12).>> Andererseits sollen gesellschaftli-
che Strukturen, hegemoniale Ideologien und Diskurse mit Bezug auf >Muslim*innen
als rassifizierte Andere nicht derart konzeptuell priorisiert werden, dass sie als Determi-
nanten subjektiver Umgangsweisen gelten und das Individuum mit seinen Konstrukti-
ons- und Gestaltungsmoglichkeiten dariiber vernachlissigt wird (vgl. Augoustinos 1995:
207). Erforderlich ist mithin, eine integrierte, theoretische Betrachtungsweise zu finden, die

53  Es gibt eine Reihe sozialpsychologischer Ansitze, die eine starkere Beriicksichtigung des Sozialen
innerhalb ihrer Forschungstradition anstreben. Neben der diskursanalytisch fundierten Sozialpsy-
chologie von Potter und Wetherell (1987) und Billigs Rhetorischen Psychologie (1991) fordert etwa
auch Holzkamp in seinen Arbeiten zur Kritischen Psychologie: »In einer kritisch-emanzipatori-
schen Psychologie ist die Verkehrung zwischen Konkretheit und Abstraktheit menschlicher Ver-
héltnisse aufzugeben: Nicht das als konkret verfilschte abstrakt-isolierte Individuum, sondern der wirk-
liche, lebendige, historische Mensch ist legitimes Thema der Psychologie [...]« (1973: 110, Herv.i.O.).

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

101


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Grauzonen des Alltagsrassismus

sowohl die Produktivitit des Subjekts ernstnimmt — durchaus in einem wissenssozio-
logischen Sinne, in der die einzelne Person als Konstrukteur®in der gesellschaftlichen
Strukturen und Institutionen betrachtet wird, die sie umgeben und ihre Interpretatio-
nen, Denk- und Redeweisen gleichsam vorbereiten (vgl. Berger & Luckmann 2013) — als
auch die gesellschaftlichen Strukturen, iberindividuellen Diskurse und machtvollen
Ideologien nicht aus dem Auge verliert.

Vor diesem Hintergrund werden in den nachfolgenden Kapiteln Konzepte und Be-
griffe vorgestellt, die eine derartige Blickrichtung unterstiitzen, theoretisch begriinden
und diese so fiir die Analyse eines kommunikativen Alltagsrassismus fruchtbar machen.
Im Zuge einer zusammenfassenden Darstellung werden deren Anschlussfihigkeit so-
wohl an wissenssoziologische Primissen als auch an rassismustheoretische Uberlegun-
gen, wie sie in den vorhergehenden Kapiteln dargelegt wurden, diskutiert.

2.2.1.1 Das Lebensweltkonzept nach Schiitz

Will man sich der Frage nihern, wie Menschen soziale Wirklichkeit erfahren — und
zwar in ganz grundlegenden, alltiglichen Zusammenhingen - so lohnt es sich zu-
nichst, sich mit dem Ort zu befassen, an dem sich diese Erfahrung vollzieht: der
Lebenswelt.

Der Lebensweltbegriff geht urspriinglich auf den Schweizer Philosophen Edmund
Husserl** zuriick (vgl. Fischer 2012: 50). Fiir Husserl kann sich menschliche Wahrneh-
mung ausschliefllich an einem Ort ereignen, der Lebenswelt. In seiner kritischen Aus-
einandersetzung mit den positivistischen Entwicklungen der Wissenschaft seiner Zeit
definiert Husserl Lebenswelt als »die einzig wirkliche, die wirklich wahrnehmungsmi-
Rig gegebene, die je erfahrene und erfahrbare Welt« (Husserl 1982: 52). Sie sei der Ort,
an dem sich das gesamte menschliche Leben »praktisch abspielt«. Diese Welt »ist ein-
fach da, behauptet sich von selbst und scheint keiner weiteren Erklirung zu bediirfen«
(Abels 1998: 64). In ihr begegnen wir den Dingen mit uneingeschrinktem Vertrauen, in
ihr erfahren wir uns und unsere soziale Umwelt als unproblematisch, sicher, bestindig:
»Die Lebenswelt ist unbefragte Wirklichkeit.« (Ebd.) Dabei sind die erfahrbaren Ob-
jekte dieser Wirklichkeit — physische Gegenstinde, kulturelle Erzeugnisse und Praxen,
gesellschaftliche Institutionen, unsere Mitmenschen — keinesfalls per se mit Sinn ausge-
stattet, den wir lediglich entschliisseln miissen. Nur in den lebensweltlichen Wahrneh-
mungen der Menschen erscheinen die Objekte der sozialen Welt als bedeutungsvoll und
nur durch sie kénnen sie als sie »selbst« beobachtet und erkannt werden (vgl. Fischer
2012: 10). Sie haben mithin keine Bedeutung an sich. Erst im menschlichen Bewusst-
sein, das stets »sinnhaft« auf die soziale Welt gerichtet ist, kann sich Bedeutung for-
mieren. Anders formuliert: »[...] selbst bei der einfachsten Wahrnehmung innerer und
duflerer Gegenstinde konstruieren die Beobachter selbst das mit, was sie beobachten«
(Knoblauch 2009: 300). Hierin zeigt sich Husserls Grundverstindnis der Phinomeno-
logie: Thr geht es um das menschliche Erkenntnisvermégen, ergo um »die erkennende

54  Husserl (1859-1938) gilt als Begriinder der phianomenologischen Philosophie, die »nicht die Welt
an sich zum Thema [hat], sondern die Welt, zu der sich der Mensch in seinem Bewusstsein in Be-
ziehung setzt« (Abels 2009: 51, Herv.i.0.).

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Subjektivitit als Urstitte aller objektiven Sinnbildungen und Seinsgeltungen« (Husserl
1982: 110).

Alfred Schiitz ist es nun, der jene phinomenologischen Uberlegungen zu den
menschlichen Bewusstseinsvorgingen mit dem Anspruch der Soziologie verbindet,
die Funktionsweisen sozialen Handelns zu erkliren. Er iibernimmt Husserls Le-
bensweltbegriff und stellt ihn ins Zentrum seiner soziologische Grundsatzfragen: Wie
genau entsteht eigentlich Sinn? Wie vollziehen sich menschliche »Sinndeutungs- und
Sinnsetzungsprozesse« (Morel et al. 2007: 72) und wodurch wird Sinn intersubjektiv
und damit zum Dreh- und Angelpunkt sozialen Handelns? Ubertragen wir Schiitz’
fundamentales Erkenntnisinteresse auf unseren Forschungsgegenstand, so lisst sich
fragen: Wie entstehen sinnhafte Betrachtungen und Annahmen iber den >muslimi-
schen Anderen<im individuellen Bewusstsein und wie werden sie intersubjektiv geteilt?
Beginnen wir zunichst mit Schiitz’ grundlegenden Theoretisierungen der Lebenswelt
als Ort, a) an dem der Mensch seine soziale Wirklichkeit kontinuierlich interpretiert
und Sinn herstellt und b) den er zusammen mit anderen »bewohnt« und sich so durch
Kommunikation und Interaktion erschliefit.*

In Ubereinstimmung mit Husserl ist fiir Schiitz klar, »dass Sinn der Stoff ist, aus
dem die Sozialwelt gewebt und gesponnen ist« (KieRling 1998: 111, Herv.i.0.); ihr gesam-
ter sinnhafter Aufbau gehe letztlich auf subjektive Bewusstseinsleistungen zuriick. Al-

55  Schiitz’ Beschiftigung mit dem Wesen sozialen Sinns nimmt seinen Ausgang in Max Webers pa-
radigmatischem Leitsatz zum Grundverstidndnis sozialen Handelns: Ebenso »soll ein solches Han-
deln heifien, welches seinem von dem oder den Handelnden gemeinten Sinn nach auf das Verhal-
ten anderer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist« (Weber1964: 3, Herv.i.0.). Die-
sen Satz stellt Schiitz an den Anfang seines Werkes Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt und flgt
anerkennend, gleichwohl kritisch hinzu: »Aber so grofartig Webers Konzeption dieser>verstehen-
den<Soziologie ist, auch sie beruht auf einer Reihe stillschweigend gemachter Voraussetzungen,
deren Explikation ein [...] dringlicheres Postulat bleibt [...].«; »Weber macht zwischen Handeln als
Ablauf und vollzogener Handlung, zwischen dem Sinn des Erzeugers und dem Sinn des Erzeug-
nisses, zwischen dem Sinn eigenen und fremden Handelns, bzw. eigener und fremder Erlebnisse,
zwischen Selbstverstehen und Fremdverstehen keinen Unterschied.« (Schiitz 2004: 87) Eben die-
sen Explikationen und Differenzierungen widmet sich Schiitz fortan in seinem Werk.

56  Schiitz unterscheidet verschiedene Formen der Erfahrbarkeit des anderen, wie sie dem Individu-
um in seiner alltdglichen Lebenswelt moglich sind. Dabei bezeichnet er als Mitmenschen jene, de-
nenwirin zeitlicher und raumlicher Unmittelbarkeit begegnen; sie existieren gleichsam in unserer
Umwelt (vgl. 2017: 98ff.). Anders hingegen die Sphire der Zeitgenossen (auch: Mitwelt), die mit uns
zwar in derselben »Weltzeit koexistieren«, jedoch weder leiblich anwesend, noch direkt erfahr-
bar sind (ebd.: 116). Zeitgenoss*innen erscheinen uns in verschiedenen Anonymititsgraden —es
kann sich bei ihnen um von frither bekannte Mitmenschen, aber auch um soziale Kollektiva han-
deln, von denen wir lediglich eine allgemeine Vorstellung haben —wobei unser Wissen (iber sie
mit steigender Anonymitit zunehmend aus vermittelten Informationen besteht (vgl. ebd.: 125ff.).
Mit Blick auf die Alltagskommunikation der Interviewten lasst sich annehmen, dass jene nicht nur
potentielle persénliche Erfahrungen mit>muslimischen<Mitmenschen verarbeiten, sondern auch
Vorstellungen einflechten, die>Muslim*innen<als anonyme Gruppierung ferner Zeitgenoss*innen
beschreiben. Jene Vorstellungen kénnen sich nun sowohl auf>muslimische« Mitbiirger*innen be-
ziehen, die zusammen mit den Interviewten in derselben Gesellschaft koexistieren, ohne dass es
dabei zu direkten Kontakten kommt, als auch auf sMuslim*innen< in anderen (z.B. mehrheitlich
muslimischen) Lindern, die die Interviewten i.d.R. nicht unmittelbar erlebt, sondern iber media-
le Reprasentationen erfahren haben (vgl. Kap. 2.2.3).

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

103


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Grauzonen des Alltagsrassismus

les, was der Mensch wahrnehmen und erfahren kann ist dabei von Bedeutungen durch-
zogen, die er in alltiglichen Situationen kontinuierlich zuschreibt und interpretiert.
Dabei vollziehen sich diese Prozesse des Sinnsetzens und Sinndeutens zumeist rou-
tiniert und quasi-automatisch, da sie auf erlernte und verinnerlichte Deutungs- und
Wissensmuster zuriickgreifen. Jene Welt nun, in der wir so vermeintlich leicht und
fraglos Bedeutungen ver- und entschliisseln, in der uns simtliche Phinomene unserer
Umwelt als selbstverstindlich da und natiirlich erscheinen, bezeichnet Schiitz als alltig-
liche Lebenswelt:>7

»Unteralltaglicher Lebensweltsoll jener Wirklichkeitsbereich verstanden werden, den
der wache und normale Erwachsene in der Einstellung des gesunden Menschenver-
standes als schlicht gegeben vorfindet.« (Schiitz & Luckmann 1994: 25)

An ihr nimmt »der Mensch in unausweichlicher, regelmifiger Wiederkehr« teil; sie be-
zweifelt er nicht, sondern sieht sie als schlichtweg gegeben an. In dieser Alltagswelt*®
zeigt sich das menschliche Bewusstsein stets »hellwach« gegeniiber auftretenden Pro-
blemen und Herausforderungen (vgl. Morel et al. 2007: 81f.). So ist sie denn auch der Ort
des Handelns und Wirkens und nicht der Kontemplation, der Triumerei oder der Phan-
tasie.”” Mit anderen Worten wird das, worauf wir in der Welt unseres Alltags handelnd
einwirken — etwa die Korrektur am Text oder der Verzehr eines Brotes — auch tatsich-
lich veridndert (vgl. Knoblauch 2014: 150). Ganz im Gegensatz zu den Luftschlossern,
die wir uns im Stillen ertrdumen und die zerplatzen, sobald wir unsere Phantasiewelt
wieder verlassen.

Die alltigliche Lebenswelt weist dariiber hinaus noch ein weiteres Spezifikum auf.
Sie verfiigt iiber »eine spezifische Form der Sozialitit«, denn sie ist »die gemeinsame in-
tersubjektive Welt der Kommunikation und des sozialen Handelns« (Schiitz 1971 [1945]:
265.). Dieser Umstand ist fiir die Frage, wie wir Sinn im Alltagskontext konstituieren
von erheblicher Bedeutung. Unsere Erfahrungen und Wahrnehmungen im Heute be-
ruhen nimlich auf einem kontinuierlichen Abgleichen mit fritheren Erfahrungen, die
entweder durch uns selbst oder in einer Zeit »vor uns« schon einmal getitigt wurden.
Die Welt, in der wir diese Vergleiche anstellen,

»bestand vor unserer Geburt. Sie wurde von anderen, unseren Vorgangern, als eine ge-
ordnete Welt erfahren und gedeutet. Nun bietet sie sich unserer Erfahrung und Deu-
tung an. Jede Interpretation dieser Welt griindet sich auf einem Vorrat eigener oder

57  An der alltdglichen Lebenswelt missten laut Schiitz all jene Wissenschaften ansetzen, »die
menschliches Handeln und Denken deuten und erklaren wollen, [sie] missen mit einer Be-
schreibung der Grundstrukturen der vorwissenschaftlichen, fiir den—in der natirlichen Einstel-
lung verharrenden —Menschen selbstverstindlichen Wirklichkeit beginnen« (Schiitz & Luckmann
1994: 25).

58  »Alltagswelt« und »alltagliche Lebenswelt« werden hier synonym verwendet.

59  Weitere Wirklichkeiten abseits der Alltagswelt sind laut Schiitz: »die Welt der Traume, der imagi-
naren Vorstellungen und der Phantasie, insbesondere die Welt der Kunst, die Welt der religiosen
Erfahrung, die Welt der wissenschaftlichen Kontemplation, die Spielwelt des Kindes und die Welt
des Wahnsinns« (Schiitz 1971 [1945]: 266). An ihnen allen kann der Mensch teilhaben, gewisserma-
Reninsie ein-und austreten, und jede einzelne dieser»Sinnprovinzen«verfiigt tiberihren eigenen
»Erkenntnisstil« (vgl. Morel et al. 2007: 80ff.).

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

uns von Eltern oder Lehrern vermittelter fritherer Welterfahrungen, die in der Weise
unseres>verfligbaren Wissens<ein Bezugsschema bilden« (ebd.: 8).

Hierin zeigt sich die historische und soziale Verortung unseres lebensweltlichen Wis-
sens — oder, wie Schiitz es nennt: unseres Wissensvorrats. In ihm sind frithere Erleb-
nisse in Form von typischen Erfahrungen sedimentiert, die uns fiir unsere aktuellen
Wahrnehmungen und Handlungen als sinnstiftende Vergleichsfolie zur Verfiigung ste-
hen. Das tradierte Wissen stellt also einen Bezugshorizont dar, vor dem wir unsere all-
tiglichen Erlebnisse sinnvoll einordnen. Dieser »Vorrat an Welterfahrungen« ist es, der
die — gewissermaflen historisch fundierte — Intersubjektivitit der alltiglichen Lebens-
welt ausmacht. Im kontinuierlichen Riickbezug auf ihn schafft sich der Mensch »eine
subjektive Welt und erfihrt sich gleichzeitig als Teil einer Welt geteilt in Gemeinschaft
mit anderen« (Abels 1999: 70). Schiitz hebt in diesem Zusammenhang den Prozess der
Bildung und Erziehung hervor, indem er auf Eltern und Lehrer*innen als klassische
Sozialisationsinstanzen verweist. Darauf, wie dieses Wissen kommunikativ vermittelt
wird und dabei als Diskursumwelt fungiert, kommen wir spiter noch zu sprechen (vgl.
Kap. 2.3.1.3).

Vorerst wollen wir nachvollziehen, wie genau sich die Aneignung aktueller Erfah-
rung vor dem Hintergrund eines bestehenden Wissensvorrats vollzieht. Zudem stellt
sich die Frage, in welchem Verhiltnis das eigene Erfahrungswissen (subjektiver Wissens-
vorrat)® zum sozial verfiigbaren und tradierten Gesellschaftswissen (gesellschaftlicher
Wissensvorrat) steht. Sinn ist fiir Schiitz, wie schon gesehen,

»das Resultat meiner Auslegung vergangener Erlebnisse, die von einem aktuellen Jetzt
und von einem aktuell giiltigen Bezugsschema reflexiv in den Griff genommen wer-
den. Solange ich in meinen Erlebnissen befangen und auf die darin intendierten Ob-
jekte gerichtet bin, haben die Erlebnisse keinen Sinn fiir mich [...]. Die Erlebnisse wer-
den erst dann sinnvoll, wenn sie post hoc ausgelegt und mir als wohlumschriebene
Erfahrungen fasslich werden.« (Schiitz & Luckmann 1994: 38)

Mit Abels lisst sich dies wie folgt paraphrasieren: »Zunichst erleben wir die Welt ein-
fach, ohne dass wir dariiber nachdenken. Diese Erlebnisse lagern sich ab. Wenn eine
neue Situation auftaucht, in der das erste Erlebnis erinnert wird, beginnt Erfahrung.«
(Abels 2009: 56) Erst wenn die Erfahrung von etwas mit etwas anderem verglichen wer-
de, dem es dhnelt oder von dem es sich unterscheidet, »haben wir einen Sinn« (Knob-
lauch 2009: 304). Dabei wende sich laut Abels der Mensch zwar reflexiv den benannten
Vor-Erfahrungen zu, jedoch keinesfalls allen, sondern lediglich den als »typisch« abge-
speicherten. Wihrend wir also unsere Lebenswelt sinnvoll ordnen, d.h. sie wahrnehmen
und in ihr handeln, nehmen wir fortlaufend Typisierungen vor (vgl. Knoblauch 2014: 143)
und greifen gleichzeitig auf diese zuriick. Diese basierten nun wiederum auf grund-
legenderen Prozessen der Abstraktion,® der Idealisierung und der Gestalterkennung,
die sich weitestgehend automatisch, d.h. ohne aktives Nachdenken abspulen. Insofern

60  ZurUnterscheidung von subjektiven und gesellschaftlichem Wissensvorrat siehe Knoblauch 2014:
152.

61 Knoblauch zufolge ist mit Abstraktion und Idealisierung 1) das Absehen von »unbedeutenden«
Aspekten sowie 2) das Hervorheben von »wesentlichen« Eigenschaften gemeint (vgl. 2014: 143).

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

105


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Grauzonen des Alltagsrassismus

seien Typisierungen auch keine »bewusste[n] Klassifikationen«, mit denen jedes neue
Erlebnis gezielt abgeglichen wird. Vielmehr handelt es sich um hoch routinisierte Be-
wusstseinsvorginge. Was dem bzw. der Einzelnen nun als typische Erfahrung — und
damit als verfiigbarer Wissens-, Wahrnehmungs- und Deutungsrahmen - gilt, variiert
von Mensch zu Mensch. Abhingig ist dies vom »individuellen Hintergrund des Be-
wusstseins«, was sich also »im Individuum bis dahin abgelagert hat« (Abels 1999: 67)
und mithin in den subjektiven Wissensvorrat als persénliches Erfahrungswissen einge-
gangen ist.

Unterscheiden lasst sich dieses vom gesellschafilichen Wissensvorrat, demjenigen Wis-
sen also, welches das Individuum nicht persénlich erwirbt, sondern aus dem es Teile
tibernimmt bzw. das in Teilen an es vermittelt wird. Es handelt sich also um ein tra-
diertes, ansozialisiertes Wissen, das sozial abgeleitet ist (vgl. Schiitz 2003: 148). Dieses
sei weder als die Summe aller subjektiven Wissensvorrite zu verstehen noch als Ge-
samtheit alles potentiell Wissensbaren innerhalb eines Gesellschaft. Vielmehr zeigen
sich in ihm die Strukturen, »die die Verteilung des gesellschaftlichen Wissens aufweist«
(Knoblauch 2014: 152, Herv. d. Verf.). Jene Distributionsstrukturen orientieren sich nun
an verschiedenen sozialen, kulturellen sowie religiésen Dimensionen, etwa an Berufs-
gruppen und institutionellen Zugehorigkeiten, an Milieu-, Gender- und anderen Grup-
penidentititen sowie letztlich auch an spezifischen kulturellen Praxen (z.B. festliche
Riten, subkulturelle Verhaltenskodizes), mit denen Menschen im Laufe ihres Lebens
konfrontiert werden und das dazugehorige Spezialwissen erwerben.

Aufgrund des unterschiedlichen Zugangs zu jenen gesellschaftlichen Wissenskom-
plexen und der individuell verschiedenen subjektiven Wissensvorrite entstehen nun
auch variable soziale Wirklichkeiten. Mit anderen Worten ist die Lebenswelt jedes Men-
schen neben ihrem grundsitzlich intersubjektiven Charakter auch immer einzigar-
tig. Durch das (individuell) erworbene Wissen entwickelt sich lebensgeschichtlich »ein
subjektives Relevanzsystem« (Abels 1998: 67), das unserem Handeln und Wahrnehmen
strukturierend zugrunde liegt. Durch dieses werden wir einerseits geprigt, anderer-
seits erdffnet es uns die Moglichkeit, von unserem ganz individuellen Standpunkt aus
neues Wissen zu akkumulieren, bestehendes Wissen infrage zu stellen und zu modifi-
zieren und somit sowohl auf den subjektiven als auch den gesellschaftlichen Wissens-
vorrat zuriickzuwirken.

Wir fassen zusammen: Menschliche Wahrnehmung und Bedeutungsproduktionen
finden nicht kontextlos statt, vielmehr sind sie am subjektiven sowie gesellschaftli-
chen Wissensvorrat der Wahrnehmenden orientiert. Dieser Wissensvorrat beinhaltet
nicht nur das selbststindig erworbene Erfahrungswissen des Individuums, sondern
auch ein »sozial abgeleitetes«, gesellschaftlich verfiigbares Wissen, welches ihm iiber
Sozialisationsprozesse vermittelt wird. Auf Grundlage dieses Wissensvorrats kann
das Individuum seine soziale Umwelt sinnhaft erfahren, denn er enthilt typisierte
Vor-Erfahrungen, mit denen das aktuell Erlebte abgeglichen und gedeutet werden
kann. Dieser Fundus an Sinndeutungen bildet zudem die Grundlage der alltiglichen
Lebenswelt des Individuums, die es als »schlicht gegeben« erfihrt. Weil sich indivi-
duelle Lebenswelten iiberschneiden — sowohl hinsichtlich des in ihnen zirkulierenden
Wissens als auch durch die physische Prisenz anderer - sind sie immer auch inter-
subjektiv. Mithin ist mein lebensweltlich verankerter, subjektiver Wissensvorrat nicht

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

nur a) durch meine eigenen empirischen Erfahrungen und b) durch meine Sozia-
lisation geprigt, sondern immer auch ¢) durch das Zusammenleben mit anderen.
Wir sehen hier bereits erste Ankniipfungspunkte zu Erklirungsansitzen, die sich mit
individuellen Rickkopplungsméglichkeiten beschiftigen, also mit der Frage, inwiefern
ein hegemoniales rassistisches Gesellschaftswissen transformiert bzw. unterwandert
werden kann.

Bevor wir uns im zweiten Teil dieses Theoriekapitels mit eben diesen Moglichkei-
ten befassen, wollen wir zunichst eingehender beleuchten, wie sich die Beziehung von
subjektivern und gesellschaftlichem Wissen im Detail gestaltet. Aufschluss dariiber gibt
die stark an Schiitz angelehnte Wissenssoziologie Peter Bergers und Thomas Luck-
manns.®* Thr besonderes Interesse gilt dem Alltagswissen, das uns — eben, weil es Be-
standteil unserer unhinterfragten Lebenswelt ist — als die Wirklichkeit zweifellos ab-
bildend erscheint. Dabei ist es insbesondere der gesellschaftlich vermittelte, intersub-
jektiv geteilte Anteil dieses Wissens (also nicht das spezifische Wissen Einzelner), den
die beiden Autoren genauer betrachten. Wir wollen ihre Schlisselgedanken nachfol-
gend vorstellen und sie, wo es sich anbietet, direkt auf unseren Forschungsgegenstand
tiberfithren.

2.2.1.2 Die gesellschaftliche Konstruktion des >Anderenc

Berger und Luckmanns Arbeit Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit (2013)
zihlt zu den groflen Werken der Wissenssoziologie, nicht zuletzt, weil sie fir die Schule
des Sozialkonstruktivismus das Fundament bereitete (vgl. Knoblauch 2014: 153). Ihren
Anspruch, sich mit der Wirklichkeit als vom Menschen gemacht zu beschiftigen, weisen
sie direkt zu Beginn ihrer Werkes aus:

»Die entscheidenden Thesen dieses Buches stehen im Titel und Untertitel, ndmlich:
dass Wirklichkeit gesellschaftlich konstruiert ist—und —dass die Wissenssoziologie
die Prozesse zu untersuchen hat, in denen dies geschieht.« (Berger & Luckmann 2013: 1)

Von besonderer Bedeutung ist dabei das Wissens-Verstindnis der Autoren. Weil dieses
in Form eines gesellschaftlich verfiigbaren rassistischen Wissens auch im Fokus dieser
Arbeit steht, wollen wir es uns eingangs genauer anschauen: »Wissen« definieren wir
als die Gewissheit, dass Phinomene wirklich sind und bestimmte Eigenschaften haben«
(ebd.). Dabei spielt das Alltagswissen, mit dem wir in unserer uns fraglos scheinenden
alltdglichen Lebenswelt operieren, eine herausragende Rolle:

»Was im offenen Rahmen der Lebenswelt Wissen zu sein behauptet und den Anspruch
darauf plausibel findet, hat damit Recht auf dieses Wort und die in seinem Horizont in-
tendierte Sache. Mehr Recht, ein héheres Recht mit irgendeinem ontologischen Riick-
grat kann es freilich nicht geltend machen.« (Plessner 2013: XIV)

62  Knoblauch zufolge schlieften Berger und Luckmann »in ihrer gesellschaftlichen Konstruktion der
Wirklichkeit unmittelbar an Schiitz an, und zwar so unmittelbar, dass praktisch alles, was iber
Schiitz gesagt wurde, auch auf Berger und Luckmann zutrifft« (2014: 153, Herv.i.0.).

63  Erstmals erschienen 1969 in der Reihe Conditio Humana; Ergebnisse aus den Wissenschaften vom Men-
schen des Fischer Verlags.

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

107


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Grauzonen des Alltagsrassismus

Wissen ist zudem etwas, das iiber die individuelle Lebenswelt des bzw. der Einzelnen
hinausgeht. So lisst es sich auch als »den gesellschaftlich relevanten, gesellschaftlich
objektivierten und gesellschaftlich vermittelten Sinn bezeichnen« (Knoblauch 2014:155).
Wihrend Sinn dabei die »subjektive Grundstufe des Wissens« ausmache, werde er durch
die Transformation in Wissen quasi sozialisiert (vgl. Hitzler 1988: 65; Knoblauch 2014:
154). Wissen ist also intersubjektiv, nicht nur weil ich es de facto mit anderen teile, son-
dern auch weil ich stets implizit voraussetze, dass auch andere dariiber verfiigen.

Wie stellt sich diese Transformation von subjektivem Sinn in sozial verfugbares
Wissen konkret dar? Berger und Luckmann beschreiben dies anhand von drei Schliis-
selbegriffen: Institutionalisierung, Legitimierung und Internalisierung. Wihrend die ersten
beiden auf der Ebene des gesellschaftlichen Wissens operieren, vollzieht sich letztere
innerhalb der subjektiven Wirklichkeit (vgl. Fischer 2012: 97). Wir wollen die drei Be-
griffe nachfolgend niher betrachten.

Institutionalisierung

Institutionalisierung stellt neben Legitimierung und Internalisierung einen der Grund-
prozesse zur Strukturierung und Sicherung gesellschaftlichen Wissens dar. Mit ihr lasst
sich besonders gut veranschaulichen, wie es kommt, dass unsere Alltagswirklichkeit
als objektiv und uns duflerlich erscheint. Berger und Luckmann bezeichnen diesen An-
schein der Objektivitit von Welt im Kontext menschlicher Wahrnehmung als Verding-
lichung:

»Verdinglichung bedeutet, menschliche Phinomene aufzufassen, als ob sie Dinge wi-
ren, das heifdtals aufler- oder gar ibermenschlich. Man kann das auch so umschreiben:
Verdinglichungistdie Auffassungvon menschlichen Produkten, als wiren sie etwas an-
deres als menschliche Produkte: Naturgegebenheiten, Folgen kosmischer Gesetze [...].
Verdinglichung impliziert, dass der Mensch fihig ist, seine eigene Urheberschaft der
humanen Welt zu vergessen [..], dass die Dialektik zwischen dem menschlichen Pro-
duzenten und seinen Produkten fiir das Bewusstsein verloren geht.« (Berger & Luck-
mann 2013: 94f., Herv.i.0.)

Voraussetzung fir diese der natiirlichen Einstellung im Alltag entsprechenden Weltauf-
fassung ist die Tatsache, dass wir bestimmte Handlungsabliufe — jene, die wir stindig
wiederholen und die uns irgendwann zur Routine geworden sind - aus Griinden der
Effizienz institutionalisieren. Dabei handelt es sich v.a. um Handlungen, die sozial re-
levant sind, d.h. die »fiir die Handelnden wichtige Lebensprobleme >l6s[en]« (Luck-
mann 2002: 112).% Institutionalisierung heifit konkret, dass wir Handlungsabliufe in
bestimmten Situationen typisieren, also eine Art Handlungsmodell entwickeln, das sich
in dhnlichen Situationen zukiinftig anwenden lisst (vgl. Abels 1999: 99). Dieses Modell

64  Im Kontext dieser Interaktionssituation werden Luckmann zufolge »Handlungserwartungen und
Handlungsvollziige im Verlauf einer gemeinsamen Handlungsgeschichte in wechselseitig ver-
pflichtender Weise routinisiert« (2002: 112). Institutionalisierung meint hier also auch die Erwart-
barkeit einer bestimmten Handlung des anderen, die sich aus der Verpflichtung und der geteilten
Bedeutsamkeit der Handlungssituation ergibt.

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

ist dem Individuum nicht eigen, sondern in hohem Maf3e intersubjektiv. Es basiert so-
wohl aufindividuellen Aktionen als auch auf den (nunmehr antizipierbaren) Reaktionen
des Gegeniibers.® »Als Folge entstehen gemeinsame Regeln, Ordnungen und Abliufe,
die bindend fiir die beteiligten Akteure sind« und deren Zweck die psychologische Ent-
lastung ist, »so dass nicht immer neu ein Handlungsentwurf entworfen werden muss«
(Fischer 2012: 74; s.a. Berger & Luckmann 2013: 57).

Die Logik der Institutionalisierung lisst sich nun auch auf Wahrnehmungsprozes-
se tibertragen, die sich mit Schiitz als sinnstiftende Bewusstseinsvorginge und mithin
als Formen sozialen Handelns verstehen lassen. In die Wahrnehmung des smuslimi-
schen Anderencsind folglich ebenfalls sedimentierte Erfahrungen - eigene und tradier-
te — eingelassen, die nicht nur unsere Zuschreibungen an und Identifikation des Ge-
geniibers strukturieren und in gewisser Weise determinieren. Sie geben uns dariiber
hinaus ein Handlungswissen an die Hand, wie in Interaktionssituationen mit >ihm«um-
zugehen ist. So kann etwa eine Alltagsbegegnung zwischen einem >weifden< deutschen
Mitte-Angehdrigen®® und einer deutschen Person of Color®” dazu fithren, dass Ersterer
auf Grundlage der weit verbreiteten Vorstellung, dass Schwarze Menschen nichtdeut-
scher Nationalitit seien, sein Gegeniiber auf Englisch statt auf Deutsch anspricht. Um
eine institutionalisierte Handlung handelt es sich hierbei deshalb, weil eine typische
Erfahrung (die Vorstellung, der andere sei nicht Deutsch und mithin der deutschen
Sprache nicht michtig), mit einer zweiten typischen Erfahrung (Fremden« gegeniiber
kann man sich mit der Weltsprache Englisch verstindlich machen) korreliert und so zu
einem plausiblen Handlungsmodell wird, das auf die Alltagswirklichkeit angewendet
werden kann — und mithin nicht mehr reflexiv hinterfragt werden muss. Wir haben es
hier mit einem routinisierten, d.h. selbstverstindlich gewordenen Handlungsauftakt
zu tun, der jedoch spitestens dann zum Kollaps des antizipierten Handlungsablaufs
fithrt, wenn die angesprochene Person in akzentfreiem Deutsch antwortet. Eine Situa-
tion im Ubrigen, die, wie wir spiter noch sehen werden, aus rassismustheoretischer
Perspektive als Paradebeispiel fiir alltagsrassistische Interaktionen verstanden werden
kann (vgl. Kap. 2.2.2.1).

Institutionen umfassen nun jedoch nicht nur spezifische Handlungen und Hand-
lungsabliufe, sondern auch die Akteur*innen, die diese Handlungen ausfithren. Mehr
noch lisst sich von Institutionen eigentlich erst dann sprechen, wenn Handlungs- und
Akteurstypen wechselseitig aufeinander verweisen. So werden Operationen gemeinhin
nur von Chirurg*innen durchgefiihrt, zu deren typischem Handlungsrepertoire nun

65  Erstdie Tatsache, dass Handlungsabliufe intersubjektiv geteilt, also auch von anderen als typische
Erfahrungen abgespeichertund als solche gesellschaftlich anerkannt werden, verleihtihnen einen
»institutionalen Charakter« (vgl. Abels 1999: 101).

66  Dasim Rahmen dieser Arbeit angewandte Verstiandnis von »gesellschaftlicher Mitte«ldsst sichim
Methodenkapitel 3.1.1 nachlesen.

67  »Als Begriff beziehtsich>People of Color<aufalle rassifizierten Menschen, die in unterschiedlichen
Anteilen Uber afrikanische, asiatische, lateinamerikanische, arabische, jiidische, indigene oder pa-
zifische Herkiinfte oder Hintergriinde verfiigen. Er verbindet diejenigen, die durch die weifie Do-
minanzkultur marginalisiert sowie durch die Gewalt kolonialer Tradierungen und Priasenzen kol-
lektiv abgewertet werden.« (Ha 2013: 0.5.)

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

109


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Grauzonen des Alltagsrassismus

eben die Arbeit am OP-Tisch gehért. Berger und Luckmann sprechen in diesem Zu-
sammenhang von einer den Institutionen eigenen Reziprozitit.®® Jene Akteurstypiken
bezeichnen die Autoren unter Verweis auf George H. Mead als Rollen (vgl. Berger &
Luckmann 2013: 78). IThnen zufolge seien es jene Rollen, »mittels deren die Institutionen
der individuellen Erfahrung einverleibt werden. Die Rollen sind in ihrer sprachlichen
Vergegenstindlichung ein wesentlicher Bestandteil der objektiv fassbaren Welt einer
jeden Gesellschaft.« (Ebd.: 78) Mit anderen Worten vollzieht sich sowohl mit der Uber-
nahme bzw. Zuweisung einer Rolle und dem damit einhergehenden spezifischen Rol-
lenwissen als auch mit der sprachlichen Bezeichnung einer Rolle (»Chirurg«) der Ein-
gang institutionalisierten gesellschaftlichen Wissens in den subjektiven Wissensvorrat
des bzw. der Einzelnen. Gleichzeitig wird die Rolle erst dann sozial erfahrbar — und
damit zum wahrnehmbaren Bestandteil alltiglicher Lebenswelten — wenn sie von ei-
nem Individuum ausagiert wird. Hierin zeigt sich nun auch deutlich die Dialektik®
gesellschaftlicher Wissensproduktion, an der sowohl das Individuum als auch die ihn
umgebenden (institutionalisierten) Strukturen beteiligt sind.

Rollen beschrinken sich nun aber nicht nur auf klassische Berufsbilder. Auch ge-
sellschaftlich normierte Handlungszusammenhinge und soziale Beziehungen kénnen
hoch institutionalisiert sein (-die fursorgliche Mutter<, »der Mann als Beschiitzers,
>der rebellierende Teenager) — mit den entsprechenden Erwartungshaltungen und
Kontrollmechanismen, die damit einhergehen. Nicht schwer fillt zu sehen, dass
auch dem >Fremden« eine spezifische Rolle zugewiesen wird, und zwar abhingig von
der jeweiligen konkreten Gesellschaft, in der er sich aufhilt und die ihn als >fremds
markiert. Simmel etwa beschreibt den >Fremden< im Spannungsverhiltnis zwischen
verschiedenen »Rollen« (auch wenn er es selbst nicht so nennt): der des potentiellen
Wanderers, des Hindlers und des objektiven Richters (vgl. Simmel 1992 [1908]: 764ft.).
Potentiell gefihrlich ist der >Fremde« aus der Perspektive dieses Ansatzes insofern, als
er — aufgrund seines tatsichlichen oder nur zugeschriebenen Aufenseiterstatus - in
der Lage ist, die bestehenden gesellschaftlichen Verhiltnisse zu kritisieren und mithin
in Frage zu stellen (vgl. Nassehi 1995). Andererseits kann die von aufien zugeschriebene
Rolle des >Fremden«< (auch wenn er formell gar nicht nichtzugehorig ist wie im Bei-
spiel der Alltagsbegegnung) Handlungsmuster im Individuum auslésen, die mit den
antizipierenden Erwartungen korrelieren und diese riickwirkend bestitigen (wie etwa
der marginalisierte Jugendliche, der seinen Underdog-Status plakativ zelebriert). In
Rollen manifestieren sich mithin intersubjektiv erwartbare, d.h. lebensweltlich selbst-

68  Eine dervielzitierten Schliisselstellen in Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit ist in die-
sem Zusammenhang: »Institutionalisierung findet statt, sobald habitualisierte Handlungen durch
Typenvon Handelnden reziprok typisiert werden. Jede Typisierung, die auf diese Weise vorgenom-
men wird, ist eine Institution.« (Berger & Luckmann 2013: 58)

69  »In der Perspektive der institutionalen Ordnung erscheinen die Rollen als institutionelle Repra-
sentationen [..]. In der Perspektive der Rollen selbst hat jede einzelne Rolle ihr gesellschaftlich
festgelegtes Wissenszubehor. Beide Perspektiven weisen auf das eine umfassende Phanomen hin:
die fundamentale Dialektik der Gesellschaft. Von der ersten Perspektive her wire das Resiimee:
Gesellschaft ist nur, wo der Einzelne sich ihrer bewusst ist. Von der zweiten her wire es: Das indi-
viduelle Bewusstsein ist immer gesellschaftlich determiniert.« (Berger & Luckmann 2013: 83)

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

verstindliche Handlungs- und Wissenskomplexe, die auf das einzelne Individuum
durchaus machtvoll wirken kénnen.

SchlieRlich basiert auch Sprache auf Institutionalisierungen, nimlich in Form von
objektivier-ten Zeichen. In der Sprache werden »(analog zu Institutionen) Bedeutun-
genvon iiberindivi-dueller Relevanz abgelagert« (Knoblauch 2014:170). Sprache zeichne
sich dabei einerseits durch »Abstraktheit« aus, da sie es den Sprechenden erméglicht,
sich von konkreten Situationen zu lésen — etwa, wenn iiber Diskriminierung gespro-
chen wird, ohne dass diese in der Kommunikationssituation unmittelbar beobachtbar
ist. Andererseits ist sie durch »Geschichtlichkeit« geprigt: Sie »wird in historischen
Handlungsketten geschaffen, aufrechterhalten und weitergegeben« (ebd.: 171). Was un-
sere Vorginger®innen mithin erlebt und an Lésungen fiir spezifische Handlungsproble-
me entwickelt haben, hat sich in Form von objektiven Zeichen sprachlich manifestiert.

Sprache ist also von besonderer Bedeutung fiir die Konstruktion, die Stabilisierung,
aber auch fir die Transformation von gesellschaftlicher Wirklichkeit (sprachliche Mo-
difikationen zeigen sich etwa in den Konjunkturen der Jugendsprache oder sprachli-
chen Anachronismen). Sie beinhaltet jedoch nicht nur objektivierte Bedeutungen, son-
dern ist gleichzeitig auch das System, durch das sich gesellschaftliche Institutionen und
Strukturen an das Individuum vermitteln (wie werden den Prozess der Internalisierung
weiter unten beschreiben):

»Die Kultur und — vermittels der Kultur — die Gesellschaft, die dem Individuum als Ge-
fiige von mehr oder minder selbstverstandlichen Bedeutungszusammenhingen und
Verhaltensweisen erscheinen, sind ihm hauptséchlich in Sprachformen zugénglich.
Ein bestimmter Lebens-Stil< einer Gesellschaft, einer sozialen Schicht, einer Gruppe,
wird im Sozialisationsprozess sprachlich vermittelt und wird im Verlauf der Einzelbio-
graphie zum gewohnheitsmaRigen subjektiven>inner-sprachlichen< Denk- und Erfah-
rungsstil: zu einer Routine der handlungssteuernden Weltorientierung.« (Luckmann
1979: 2)

In der sozialen Funktion von Sprache zeigt sich letztlich auch die soziale Anbindung des
Individuums an die Gemeinschaft (vgl. Knoblauch 2014: 172). Die anderen und deren
subjektive Erfahrungswelten treten mir lebensweltlich in Erscheinung, gerade weil ich
mich mit ihnen verstindigen kann. Die »Normalwelten sozialer Gruppen, Klassen, Na-
tionen und ganzer Gesellschaften« und der damit einhergehende moralische Anspruch,
sich in diese Gemeinschaften zu integrieren, wird letztlich insbesondere tiber Sprache
legitimiert (vgl. ebd.). Etwa dann, wenn in Sprache kondensiert, was eine Gemeinschaft
fiir ihre Mitglieder an kollektiven Identititsmustern ausruft.

Legitimierung

Kommen wir zur Legitimierung gesellschaftlichen Wissens als zweiten wesentlichen
Strukturierungsprozess. Deren zentrale Aufgabe ist es, die gegebene soziale Ordnung
zu erkliren und zu rechtfertigen (vgl. Abels 1999: 104) — und zwar v.a. vor der nach-
wachsenden Generation, an die das Wissen tiber die bestehende Gesellschaftsordnung
zwecks Selbsterhalt weitergegeben werden soll. Nehmen wir uns zur Veranschauli-
chung erneut ein Beispiel: In einer sich stindig im Wandel befindlichen Gesellschaft
besteht fortwihrend die Notwendigkeit, das lebensweltlich selbstverstindliche, d.h.

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

m


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Grauzonen des Alltagsrassismus

sozial geteilte und anerkannte Wissen weiterzugeben. In diachroner Perspektive
ist dies notwendig, weil unsere Kinder und Enkel*innen bestimmte Erfahrungen
selbst nicht gemacht haben bzw. aufgrund anderer Lebensbedingungen, nicht ma-
chen werden (z.B. die Erfahrung einer hochpolitisierten Zivilgesellschaft, wie sie die
68er-Generation erlebt und geschaffen hat). Sollen nun Wissen und Wertvorstellun-
gen von einer engagierten biirgerlichen Streitkultur nicht verloren gehen, miissen
diese Erfahrungen in Erziehungsstilen und Bildungsinstitutionen weitergereicht
werden. Gleichzeitig stehen die heutigen, zunehmend pluralen Gesellschaften vor
der Aufgabe, ihr Erfahrungswissen auch in synchroner Perspektive weiterzureichen,
d.h. inter-/transkulturell’® sowohl innerhalb als auch zwischen nationalstaatlichen
Gebilden zu vermitteln. Dass beide Vermittlungslinien mit einem erheblichen Kon-
fliktpotential einhergehen, zeigt sich etwa an den anhaltenden Debatten um kollektive
Identititen (Wer oder was ist »Deutsch«?) oder genderbasierter Rollenzuschreibungen
(Gibt es mehr Geschlechtsidentititen als sMann«< und >Frau<? Welche Form des Begeh-
rens ist sozial erwiinscht und zulidssig?). Auch hier zeigt sich, dass die Tradierung
von Wissen kein storungsfreier, einseitiger Vorgang ist. In der grunddemokratischen
Frage »In welcher Gesellschaft moéchten wir leben?« tritt vielmehr der potentielle
Verinderungsspielraum des Individuums” an den bestehenden gesellschaftlichen
(Wissens-)Strukturen deutlich zutage.

Berger und Luckmann zufolge gibt es nun »vier aufsteigende Stufen der Legitimation:
eine sprachliche Objektivation, eine Stufe rudimentir »theoretischer«< Postulate, explizi-
te Legitimationstheorien sowie symbolische Sinnwelten« (Fischer 2012: 100, Herv.i.O.).
Die sprachliche Objektivation als niedrigste Stufe erfolgt dann, wenn einer Instituti-
on eine feste Bezeichnung zugewiesen wird. Wir haben das bereits oben am Beispiel
des Chirurgen nachvollzogen. Darauf folgen alltagstheoretische Postulate, wie etwa Le-
bensweisheiten oder Legenden, die noch sehr unmittelbar an das tigliche Handeln an-
kniipfen, mithin direkt und pragmatisch sind (vgl. Berger & Luckmann 2013: 101). Die
dritte Stufe der Legitimationstheorien bezeichnen explizite und formalisierte »Initia-
tionen von Institutionen, spezifische Wissensbestinde und Rituale (vgl. Fischer 2012:
100), die bestimmten Personen vorbehalten sind und einem strengen Ablauf folgen.
Denken wir z.B. an das Ritual der Heiligsprechung, das in der katholischen Kirche al-
lein der Papst vollzieht. Schlieflich haben wir die symbolische Sinnwelt, die als alle
Wirklichkeiten” umfassende sinngebende und ordnende Klammer zu verstehen ist.

»Die symbolische Sinnwelt ist als die Matrix aller gesellschaftlich objektivierten und
subjektiv wirklichen Sinnhaftigkeit zu verstehen. Die ganze Geschichte der Gesell-
schaft und das ganze Leben des Einzelnen sind Ereignisse innerhalb diese Sinnwelt.«
(Berger & Luckmann 2013: 103, Herv.i.O.)

70  »Transkulturalitit« verweist Hepp zufolge »auf den Umstand, dass heutige kulturelle Formen wie
Lebensstile iiber verschiedene saltes, >territoriale< Kulturen hinweg bestehen und entsprechend
jenseits der klassischen Kulturverfassung zu beschreiben sind« (2010: 280).

71 De facto sind grundlegende soziale Verianderungen in modernen, differenzierten Gesellschaften
nur dann moglich, wenn das Individuum in der Gemeinschaft mit anderen (Gleichgesinnten)
agiert, wie das etwa bei sozialen Bewegungen der Fall wiére (s.a. Rucht1994).

72 Hierim Sinne Schitz’ als Sinnprovinzen verwendet (vgl. Kap. 2, FuRnote 62).

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Diese allumfassende Sinnwelt verleiht uns die Sicherheit, dass die alltigliche Wirk-
lichkeit genauso ist, wie wir sie abseits von Traum, Phantasie und Wahn erfahren.”
In pluralen Gesellschaften tiberrascht es wenig, dass es neben vorherrschenden Wirk-
lichkeitsdeutungen alternative »Wirklichkeitskonstruktionen« gibt, wie sie sich etwa in
Subkulturen zeigen (vgl. Fischer 2012: 101). Fiir unsere Frage nach den Formen eines
kommunikativen Alltagsrassismus wird es von besonderem Interesse sein, iitber welche
sprachlichen Objektivationen, vortheoretischen Postulate und expliziten Theorien die
Interviewpartner*innen in Bezug auf »den Islam« und >Muslim*innen« verfiigen — und
welchen sozialen sowie kulturellen Stellenwert sie dem >smuslimischen Anderen< inner-
halb ihrer allumfassenden Sinnwelt zuweisen.

Internalisierung

Wie sich nun schon mehrfach angedeutet hat, bedarf es zur Realisierung gesellschaftli-
chen Wissens des Individuums, das dieses Wissen gleichsam ausagiert. Erst durch das
individuelle Handeln und Wirken kann Gesellschaft entstehen, um dann als objektivier-
te Wirklichkeit auf den Menschen zuriickzuwirken. Bestandteil dieses dialektischen
Verhiltnisses sind Prozesse der Internalisierung von gesellschaftlichem Wissen — also
dessen Eingehen in subjektive Wissensvorrite — die mit Fischer auch als »Aneignungs-
prozesse« bezeichnet werden konnen (vgl. 2012: 101). Die Internalisierung jenes Wis-
sens, das bereits vor uns bestand und das wir gewissermafien als Erb*innen empfangen,
vollzieht sich im Rahmen unserer Sozialisation. Wie bereits Mead (1934) beschrieben
hat — auf den sich auch Berger und Luckmann beziehen - ist es zunichst der »signifi-
kante Andere« (z.B. die Mutter), an dem wir uns orientieren, der die Welt fiir uns plau-
sibilisiert und in dessen Blick wir uns als »Selbst« erkennen (primire Sozialisation). Im
Verlauf des Heranwachsens (sekundire Sozialisation) werden wir mit zusitzlichen Wirk-
lichkeitsinterpretationen, »mit alternative[n] Muster[n] des Denkens und Handelns«
(Abels 1998: 107) konfrontiert. Wir stellen fest, dass es nicht nur die eine Bezugsper-
son gibt, sondern eine ganze Reihe unterschiedlicher »Anderer«, die mit verschiedenen
(Rollen)-Erwartungen an uns herantreten: Als Studentin erwartet »man« von mir Wiss-
begierde, als Patientin Geduld und als Freundin Loyalitit. Diese »mans, die sich in ei-
ner spezifischen Handlungssituation zu einem typischen Gegeniiber verdichten, nennt
Mead den »generalisierten Anderen«. Durch ihn werden uns nicht nur Handlungser-
wartungen bewusst — meine und die der anderen — sondern es erschlief3t sich uns der
Sinn sozialer Ordnung als Ganzes (vgl. ebd.: 110). Das gesellschaftliche Wissen, das die-
ser Ordnung zugrunde liegt, wird von uns also nicht zuletzt dadurch internalisiert, dass
wir uns am generalisierten Anderen orientieren. Es geht jedoch keinesfalls vollstindig
in unserem subjektiven Wissen auf. Gesellschaftlicher und subjektiver Wissensvorrat
sind niemals deckungsgleich. Grund dafiir ist die soziale bzw. kulturelle Spezifik des
gesellschaftlichen Wissens, wie wir oben bereits gesehen haben. Den subjektiven Wis-
sensvorriten liegen individuelle Relevanzsysteme zugrunde, welche sich einerseits aus
dem spezifischen sozialen Ort ergeben, von dem aus jede Person (inter)agiert und der

73 Dabei handelt es sich im Ubrigen auch um ein beliebtes Filmsujet: In Filmen wie MATRIX oder
DiE TRUMAN-SHOW missen die Protagonist*innen erfahren, dass sich »hinter« der vermeintlichen
Wirklichkeit eine zweite, eigentliche und ihnen bisher unzugangliche Sinnwelt verbirgt.

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

3


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Grauzonen des Alltagsrassismus

ihre »Portion« Gesellschaftswissen beeinflusst, und andererseits aus ihren eigenen em-
pirischen Erfahrungen, die sie im Laufe ihres Lebens sammelt.

Kurzzusammenfassung

Wir wollen die Hinweise, die uns die wissenssoziologischen Konzeptionen von Lebens-
welt, subjektivem und gesellschaftlichem Wissensvorrat liefern, hinsichtlich der Frage
zusammenfassen, was sie uns bislang tiber alltagskommunikative Bedeutungsproduk-
tionen {iber den >smuslimischen Anderen« sagen.

Alltagskommunikative Sinnstiftungen und Bedeutungsproduktionen sind Teil eines
héchst voraussetzungsreichen Prozesses, der von unserem Wissen iiber die Welt — mit-
hin dem, was wir von der Wirklichkeit wissen und wie wir sie erleben — eingerahmt
wird. Bestandteil unserer subjektiven Wissensvorrite ist neben eigenstindigen, d.h.
primir erworbenen Erfahrungen, auch ein »sozial abgeleitetes« Wissens, welches uns
im Rahmen unserer Sozialisation vermittelt wird und wurde und das wir internalisiert
haben. Beeinflusst von unserer sozialen Position (z.B. Milieu), unseren Handlungsfel-
dern (z.B. Beruf, Hobbies) und Gruppenzugehdrigkeiten (z.B. Gender, Religion) ist es
ein bestimmter Ausschnitt aus dem gesellschaftlichen Wissensvorrat, der an uns wei-
tergegeben wird. Zu diesem zihlen etwa auch Institutionen in Form von Rollen oder
Sprache sowie Legitimationen, die den Fortbestand des gesellschaftlichen Wissens si-
chern sollen.

Die in unseren subjektiven Wissensvorriten typisierten und sedimentierten (eige-
nen und sozial vermittelten) Erfahrungen beeinflussen nun auch das Bild, welches wir
uns vom anderen machen. Gleichzeitig ist dieses Wissen immer auch »anfillig« fiir Aus-
handlungen und Modifikationen, die etwa ein neues Erlebnis erforderlich macht. Ei-
ne Modifikation konnte etwa dann vorgenommen werden, wenn die Sinnzuschreibun-
gen unserer Wissensvorrite zur Interpretation des aktuell Erlebten nicht ausreichen.
Unser subjektives Wissen kann mithin aktualisiert bzw. modifiziert werden. Da es ei-
nen gewissen Spielraum zwischen der Ubernahme und der Umdeutung gesellschaftli-
chen Wissens gibt, wollen wir in diesem Zusammenhang von Aneignung sprechen (vgl.
Kap. 2.2.2.3). Dariiber hinaus kénnen wir — etwa tiber soziale Kommunikationsprozes-
se — auf den gesellschaftlichen Wissensvorrat riickwirken. Aufgrund der Tatsache, dass
unsere subjektive Lebenswelt immer auch eine intersubjektive Dimension hat, lisst sich
auch unser Wissen sozial weitergeben. Es ist mithin an den gesellschaftlichen Wissens-
vorrat angeschlossen und kann diesen potentiell verindern.

2.2.1.3 Alltagskommunikative Bedeutungsproduktionen als Bestandteil
sozialer Reprasentationen

Neben der Phinomenologie Schiitz’ und den wissenssoziologischen Uberlegungen von
Berger, Luckmann und Kolleg“innen liefert auch die Theorie der Sozialen Reprisenta-
tionen Erklirungsansitze fiir die Frage nach dem Entstehen bzw. der gesellschaftlichen
Herkunft rassistischer Wissenselemente. Als zusitzliche theoretische Perspektive bie-
tet sie sich uns aus mehreren Griinden an: Erstens und ganz grundlegend, weil sie am
Schnittfeld zwischen sozialpsychologischer und diskursanalytischer Forschung ansetzt,

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

indem sie subjektive Verstehens- und Sinnbildungsprozesse in den Blick nimmt, dabei
jedoch stets auch auf eine gesellschaftliche Bedeutungsebene verweist (vgl. Leiprecht
2001: 8). Dabei nimmt sie eine dezidiert sozialkonstruktivistische Perspektive auf ih-
re Gegenstinde ein (vgl. Wagner 1996: 95), was sie sowohl an Schiitz Lebenswelt-Kon-
zept als auch an die Uberlegungen Berger und Luckmanns zu gesellschaftlichen Kon-
struktionsprozessen anschlussfihig macht. Zweitens, weil sie sich fiir kommunikati-
onswissenschaftliche Fragestellungen anbietet, die insbesondere auf alltigliche Formen
der Kommunikation und Wissensproduktion ausgerichtet sind (vgl. Moscovici 1995:
306-310; Flick 1995). Drittens, weil sie — u.a. in theoretisch modifizierter Form — be-
reits anderen rassismusanalytischen Arbeiten als fruchtbares Konzept gedient hat (vgl.
Potter & Wetherell 1987: 138-157; Wetherell & Potter 1992; Leiprecht 2001) und daher
auch in den Aufmerksamkeitskegel der vorliegenden Untersuchung fillt.

Flick zufolge untersucht die Theorie der Sozialen Prisentation — in Abgrenzung zu
individualpsychologischen Ansitzen sozialer Kognition — »Wissen als soziales Wissen,
wobei sie sich weniger fiir Prozesse der Informationsverarbeitung interessiert, »son-
dern fiir die Inhalte des jeweiligen Wissens und dessen Bedeutung fiir die Individuen
und Gruppen, die untersucht werden« (1995: 12f., Herv.i.O.). Gleichzeitig beriicksichtige
sie die lokalen, sozialen, kulturellen und historischen Kontexte, in denen dieses Wis-
sens entstanden ist und in denen es verwendet werde. Moscovici, auf den die Theorie
der sozialen Reprisentation zuriickgeht, konkretisiert, was hier mit »Wissen« gemeint
ist. Es sind die sozialen Reprisentationen als »Modell[e] von Bildern, Glaubensinhalten
und symbolischen Verhaltensweisen« (1995: 310), in denen dieses Wissen gespeichert
ist. Dabei lassen sich jene Reprisentationen als mehr oder weniger statische Alltags-
theorien, gleichermafien aber auch als »dynamische Netzwerke« begreifen.

»Unter dem statischen Blickwinkel betrachtet, gleichen die Reprdsentationen den
Theorien, die eine bestimmte Menge von Aussagen zu einem Thema [..] ordnen und
die Dinge und Personen, deren Eigenschaften, Verhaltensweisen und dergleichen
mehr zu beschreiben und zu erklaren erlauben. [..] Unter dem dynamischen Blick-
winkel treten uns die sozialen Reprdsentationen als sNetzwerke< lose miteinander
verbundener Begriffe, Metaphern und Bilder entgegen, die nachgerade wegen der
losen Verbindung flieRender und beweglicher sind als wissenschaftliche Theorien.«
(Ebd.: 310f)).

Was Moscovici hier als Theorien bzw. als Alltagstheorien bezeichnet erinnert stark
an das von Berger und Luckmann beschriebene Konzept der Institutionalisierung,’*
das ebenfalls eine statische und eine dynamische Komponente beinhaltet. Einer-
seits bezeichnet es Gewohnheiten und menschliche Hervorbringungen - sogenannte
Objektivationen”™ -, die sozial geteilt, verallgemeinert und im Schiitzschen Sinne

74  Institutionalisierung beschreibt den Prozess, Uiber den spezifische Handlungen und Akteure in
eine Matrix aus typischen Handlungsweisen und Akteurs-Typen iiberfithrt werden —und somit zu
Institutionen werden (vgl. Berger & Luckmann 2013: 58).

75  Abels fasst den Begriff der Objektivation biindig zusammen und in Bezug zum Begriff der Insti-
tutionalisierung, von der er eine Teilphase bildet. »Am Anfang bringen sich Menschen in materi-
ellen oder ideellen Produkten zum Ausdruck. Berger und Luckmann nennen das Externalisierung.
Dadurch, dass auch andere diese Produktion wiederholen und davon wechselseitig Kenntnis neh-

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

115


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Grauzonen des Alltagsrassismus

lebensweltlich unhinterfragt sind. Andererseits verweisen sie mit der Betonung des
Prozesshaften darauf, »dass dieser Prozess nicht aufhort, denn Institutionen werden
sowohl immer wieder neu durch unser Handeln festgestellt als auch durch unser
anderes Handeln revidiert und anders festgestellt« (Abels 2009: 78). Entsprechend
lasst sich sagen, dass auch die Theorie der Sozialen Reprisentation eine Dynamik und
Veranderbarkeit der gespeicherten gesellschaftlichen Bedeutungen sowie ihrer Bezie-
hungen zueinander mitdenkt. Trotzdem es sich bei den sozialen Reprisentationen also
um ein kollektives Wissen handelt — Moscovici spricht davon, dass sie »interpersonal«
seien und »allen Menschen gehérten (1995: 311) — hat die einzelne Person dennoch die
Moglichkeit, es emanzipatorisch zu lesen, neu zu interpretieren und damit produktiv
auf es einzuwirken.

Soziale Reprisentationen ermdglichen Kommunikation. Sie liefern »bestimmte
Codes fiir den sozialen Austausch und zur Benennung und Klassifikation« (Leiprecht
2001: 7). Insofern lassen sie sich aus semiotisch-kommunikationswissenschaftlicher
Perspektive auch als sozial geteilte Landkarten verstehen, die aus bestimmten Inter-
pretations- und Kommunikationskonventionen bestehen. Hall bezeichnet diese als
»conceptual mapsc, die er in ein semiotisch-fundiertes Kulturkonzept integriert.

»[...] we are able to communicate because we share broadly the same conceptual maps
and thus make sense of or interpret the world in roughly similar ways. That is indeed
what it means when we say we >belong to the same culture«. Because we interpret the
world in roughly similar ways, we are able to build up a shared culture of meanings
and thus construct a social world which we inhabit together.« (Hall 2009a: 18)

Moscovici stellt ganz dhnliche Uberlegungen an, allerdings in einem eher problem-
zentrierten Zusammenhang. Thm zufolge dienen soziale Reprisentationen dazu,
die alltiglich gegebenen »sozialen und kulturellen Herausforderungen« sinnhaft
einzudeuten, drohende Kommunikationsunsicherheiten - intersubjektiv sowie inter-
gruppal — zu iiberwinden und dabei Fremdes in Vertrautes zu iberfithren (vgl. 1995:
307f.). Soziale Reprisentationen, itber die innerhalb einer Gruppe Konsens besteht,
bilden mit anderen Worten eine stabile Basis fiir Konversationen. Sobald dieser Kon-
sens jedoch in Frage steht, indem verschiedene Verstindnisse sozialer Phinomene
kollidieren, kann dies Missverstindnisse, Konflikte und Krisen auslosen (vgl. Potter
& Wetherell 1987: 140) — insbesondere auch in Bezug auf Fragen der Identitit und
der Zugehorigkeit. Diese Konflikte zeigen sich nicht selten in banalen Situationen
des Alltags, wenn etwa beim Weihnachtsdinner iber politische Themen gestritten
wird, weil einige Familienangehorige unter sozialer Gerechtigkeit die Verteilung von
Vermogen und andere die Privilegierung von Leistungstriger*innen verstehen.

Hier deutet sich an, was die Autor*innen als »intrinsische Verbindung« sozialer Re-
prasentationen zu Kommunikationsprozessen bezeichnen, und insbesondere zu »peop-
le’'s unstructered everyday talk: their gossip, chat, pub arguments and family discus-
sions« (ebd.). Diese Verbindung sei dergestalt, dass soziale Reprisentationen Formen

men, wird das entsprechende Wissen verallgemeinert und allmahlich fiir alle, die etwas Ahnliches
im Sinn haben, als Muster festgestellt. Das nennen Berger und Luckmann Objektivation.« (Abels
20009: 84, Herv.i.0.).

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

von Alltagskommunikation zwar einrahmen, indem sie Regeln vorgeben und Deutungs-
angebote machen. Letztlich sind es jedoch diese Interaktionen des Alltags, in denen
soziale Reprisentationen itberhaupt erst entstehen.

Auf welche Weise hingen soziale Reprisentationen, Alltagskommunikation und
Wissen nun miteinander zusammen? In Anlehnung an Schiitz verweist Flick auf einige
zentrale Eigenschaften des Alltagswissens, das er u.a. als »Medium der Organisation
von Alltagserfahrungen der Individuen wie der sozialen Gruppen« definiert, und
zudem als »ein Medium der sozialen Konstruktion von Wirklichkeit« (1995: 72). Zu
diesen Eigenschaften zihlen seine soziale Vermittlung und Konventionalisierung (d.h.
das Anpassen des individuellen an ein Gruppenwissen), seine Intersubjektivitit und
soziale Geteiltheit sowie die Verteilung von Wissen iiber verschiedene Individuen und
Gruppen hinweg (vgl. ebd.: 57f.). All das mache das Alltagswissen zu einer sozialen
Konstruktion.

Soziale Reprisentationen sind nun gewissermafen die symbolischen Elemente, aus
denen sich unser Alltagswissen zusammensetzt. Uber welche sozialen Reprisentatio-
nen wir verfiigen, hingt u.a. von unserer sozialen Position ab — in rassismustheore-
tischer Hinsicht spielt dabei insbesondere die Frage nach struktureller Privilegierung
bzw. Deprivilegierung eine Rolle — sowie von Informations- und Erfahrungsvermitt-
lungsprozessen, denen wir ausgesetzt sind und waren (vgl. Kap. 2.2.1.1). Insofern lisst
sich unter Riickgriff auf die Theorie sozialer Reprisentationen gewinnbringend auch
nach kommunikativen Formen von Alltagsrassismus fragen, wie dies die vorliegen-
de Arbeit anstrebt — und wie es bereits von anderen Forscher*innen getan wurde (vgl.
Leiprecht 2001; Wetherell & Potter 1992; vgl. Kap. 1.2.4). Aus einer wissenssoziologisch
fundierten rassismustheoretischen Perspektive, wie sie hier zum Einsatz kommt, er-
scheint der diskursanalytische Fokus von Moscovicis Theorie also itberaus sinnhaft, um
die alltagskommunikativen Konstruktionen von >Muslim*innenc in ihrer Beziehung zu
einem gesellschaftlich prasenten antimuslimischen Wissen in den Blick zu nehmen.
Um jene konzeptuelle Diskursorientierung noch etwas genauer zu betrachten, soll im
dritten theoretischen Teilkapitel der Begriff des Diskurses eine ausfiihrlichere Darstel-
lung und Diskussion erfahren.

Da sich die vorliegende Arbeit fiir die alltagskommunikative Aneignung eines an-
timuslimischen Wissens interessiert und mithin dafir, wie sich offentlich verfiigbare
rassistische Ideologeme im Alltagswissen der Interviewpartner*innen niederschlagen,
sollen in den folgenden theoretischen Ausfithrungen die beiden zentralen Begriffe des
Alltagswissens sowie des Alltagsrassismus eine genauere Beschreibung erhalten.

2.2.2 Alltagswissen und Alltagsrassismus

Bereits Elias machte in seiner theoretischen Zusammenschau zu den soziologischen
Verwendungen des Alltags-Begriffs deutlich, dass es sich bei diesem um einen ver-
meintlich simplen, in Wahrheit jedoch itberaus polysemen und schillernden Begriff
handelt (vgl. 1978: 22). Dessen Gebrauch finde mafigeblich innerhalb jener Theoriemo-
delle statt, die sich von der Uberbetonung sozialer Systeme und Funktionen befreien
und ihre Aufmerksamkeit stirker den mikrosoziologischen Prozessen sozialer Sinn-
stiftung zuwenden. Zu diesen zihlten phinomenologische sowie wissenssoziologische

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

1y


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Grauzonen des Alltagsrassismus

Perspektiven — jene also, die wir in fritheren Kapiteln zur gesellschaftlichen Konstruk-
tion von Wirklichkeit sowie zum Lebensweltmodell bereits eingefiithrt haben. In einer
komprimierten Zusammenfassung lisst sich nun auch eine Rekapitulation des Begriffs
Alltagswissen vornehmen.

Alltagswissen
Den phinomenologischen Ausfithrungen Schiitz’ (u.a. 1971; Schittz & Luckmann 1994)
folgend basiert Alltagswissen auf den kontinuierlichen Interpretations-, Selektions-
und Typisierungsleistungen des Menschen (vgl. Kap. 2.2.1). Diese oft routiniert und
quasi-automatisch ablaufenden Sinnproduktionen finden nicht kognitiv-isoliert statt,
sondern sind iiber Kommunikations- und Sozialisationsprozesse sowohl sozial als
auch historisch eingebettet. Aus wissenssoziologischer Perspektive wissen wir ferner,
dass jene Deutungs- und Wissensmuster, die uns im Rahmen alltiglicher Lebens-
welten meist fraglos und selbstverstindlich erscheinen, zwar urspriinglich auf der
bedeutungsstiftenden Arbeit des Individuums basieren. Alltagswissen ist letztlich
jedoch immer intersubjektiv und sozial, da es durch Priorisierungs-, Objektivations-
und Vermittlungsvorginge (vgl. Knoblauch 2014: 154) an gesellschaftliche Wissensbe-
stinde und die Alltagswirklichkeit angebunden ist. Die Prozesse der Strukturierung
und Sicherung gesellschaftlichen Wissens bezeichnen Berger und Luckmann (2013)
als Institutionalisierung, Legitimierung und Internalisierung (vgl. Kap. 2.2.1.2). Sie
erkliren u.a., warum uns Alltagswirklichkeit im alltiglichen Handeln und Denken als
objektiv und »einfach da« erscheint. Jene unmittelbare Erfahrung der gesellschaft-
lichen Wirklichkeit vollzieht sich jedoch keinesfalls im Wortsinne »unvermittelt,
vielmehr ist sie durch Denkvoraussetzungen geprigt, die »im gewdhnlichen tagtig-
lichen Lebensablauf der Gesellschaftsmitglieder geschopft, angewendet und dadurch
natiirlich auch fortlaufend verindert« wird (Matthes & Schiitze 1981: 11). Mit Flick
lasst sich in drei Schlagworten zusammenfassen, warum es sich beim Alltagswissen
um eine soziale Konstruktion handelt (vgl. 1995: 57f.):® Erstens basiere es auf sozia-
len Vermittlungen und zweitens auf symbolischen Konventionalisierungen, d.h., was die
einzelne Person in ihrer alltiglichen Lebenswelt wissen kann, werde wesentlich von
(z.T. stillschweigenden) Wissensiibereinkiinften bestimmt, die innerhalb der Grup-
pen bzw. der sozialen Kontexte vorherrschen, in denen sich das Individuum bewegt.
Drittens basiere Alltagswissen auf einer vielschichtigen sozialen Verteilung: Nicht nur
konnen Personen abhingig von ihren persénlichen und kollektiven Erfahrungshin-
tergriinden unterschiedliches Spezialwissen erwerben, sie entwickeln mitunter auch
stark variierende Perspektiven auf denselben srealen< Gegenstand. Die Existenz von
Laienwissen einerseits und Spezial- bzw. Sonderwissen andererseits lisst sich dabei
auf moderne Differenzierungsprozesse zuriickfithren: Wahrend das Laienwissen, trotz
klassenspezifischer und subkultureller Varianzen, prinzipiell jedem zuginglich sei, ist
der »Erwerb von Spezialwissen [..] an gesellschaftliche Voraussetzungen gekniipft: an
das Innehaben bestimmter Rollen und das Expertenwesen« (Wagner 1994: 52f.).

Aus dieser kondensierten Begriffsbestimmung sowie den bisherigen Erliuterun-
gen innerhalb des Teilkapitels lassen sich nun einige knappe Schlussfolgerungen ziehen,

76  Flick leitet seine Zusammenfassung aus den phinomenologischen Uberlegungen Schiitz’ ab.

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

an denen sich eine Forschung, welche die alltagskommunikativen Formen von Ras-
sismus in den Blick nehmen mochte, orientieren sollte. Wir schliefRen damit an die
methodischen Forderungen Flicks an (vgl. 1995: 59), die jener fiir die Alltagswissens-
forschung im Allgemeinen formuliert und tibertragen diese auf unseren Gegenstand:
1) sei es wichtig, fur die Besonderheiten der betrachteten Fille offen zu bleiben und
diese nicht zu stark der Funktionsweise eines vorab entworfenen Theoriemodells un-
terzuordnen. Im Kontext der vorliegenden Arbeit gilt dies insbesondere hinsichtlich
der inter- und transindividuellen Variabilitit alltagskommunikativer Diskurspraxen.
Entsprechend wird auf sie im Kapitel zu den diskursanalytischen Perspektiven auf ras-
sistische Alltagssprache noch einmal gesondert eingegangen. 2) sollte das analysierte
Alltagswissen stets als soziales Phinomen, d.h. in seiner zeitlichen und raumlichen Ver-
ortung, betrachtet werden. Indem die Aussagen unserer Interviewpartner*innen in ih-
re gesellschaftlichen Kontexte eingeordnet werden, ist dies sichergestellt. 3) gilt es, die
emotionalen Anteile des Alltagswissens nicht auszuklammern (wie dies etwa bei Theo-
rien der kognitiven Informationsverarbeitung oft der Fall ist). Entsprechend werden die
affektbezogenen Bekundungen und prosodischen Auffilligkeiten in der diskursanaly-
tischen Betrachtung der subjektiven Aneignungsmuster ausdriicklich mitberiicksich-
tigt. 4) und letztens sollte das durch die Interviewperson versprachlichte Alltagswissen
in seiner »inneren Strukturiertheit und Komplexitit« Beachtung finden und nicht auf
blof3e Kognitionen oder Informationen reduziert werden. Die Kodierung und Reflexion
unserer erhobenen Interviewdaten erfolgt im Rahmen einer ausfihrlichen Materialbe-
trachtung; die exemplarischen Textanalysen in den Auswertungskapiteln folgen zudem
dem Prinzip der Transparenz und Nachvollziehbarkeit — von einer steinbruchartigen
Fragmentenanalyse wird mithin abgesehen.

Die Natur unseres Untersuchungsgegenstands macht es erforderlich, nun auch den
Begriff des Alltagsrassismus zu definieren. In der englischsprachigen Forschung ist der
Begriff weithin mit den Arbeiten der niederlindischen Soziologin Philomena Essed
(1991, 1990) verbunden. Essed richtete ihre Forschung vornehmlich auf die Perspek-
tive rassistisch dominierter Schwarzer Menschen und ihre alltiglichen Diskriminie-
rungserfahrungen aus. IThre theoretischen Reflexionen werden — auch wenn diese Ar-
beit sich fur die lebensweltlichen Aneignungsmuster der rassistisch Dominierenden
interessiert — in die nachfolgende Begriffsdiskussion dennoch miteinflief3en.

Alltagsrassismus

Aufgrund der wissensoziologischen und ideologietheoretischen Fundierung unseres
Rassismuskonzeptes, wie wir sie insbesondere von Hall und Terkessidis iibernommen
haben, ist es zunichst nur plausibel, auch den Begriff des Alltagsrassismus entspre-
chend zu rahmen. Esseds Konzeptualisierung lisst dies ebenfalls sinnvoll erscheinen,
betont sie doch, dass im Alltagsrassismus »ideological dimensions of racism with daily
attitudes« verbunden werden (1991: 2). Fiir eine ideologietheoretische Einordnung des
Begriffs lohnt sich daher ein erneuter Blick in die Ausfithrungen Halls, der in seinem
Artikel iiber Die Konstruktion von >Rasse< in den Medien (1989b) nachzeichnet, wie ein »ras-
sistisches Alltagsbewusstsein« weite Teile der Gesellschaft durchdringt, wobei er sich
hier mafRgeblich auf das Beispiel GrofRbritanniens konzentriert. Wihrend wir uns der

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Grauzonen des Alltagsrassismus

speziellen Rolle der Medien im Prozess der Reproduktion gesellschaftlich verbreiteter
rassistischer Wissensbestinde bereits in Kapitel 1.2.3 ausfithrlich zugewandt haben und
in Kapitel 2.3.1.3 zuwenden werden, interessiert uns hier nun, wie Hall jenes rassisti-
sche Alltagsbewusstsein konzeptuell entwirft. Dabei gilt nachfolgend insbesondere zu
kliren, welches Verhiltnis dieses zu nichtalltiglichen, strukturellen und institutionel-
len Manifestationen von Rassismus hat und auf welche Weise sich in der Dimension des
Alltags speziell auch ideologische Phinomene abbilden, also jene mit Macht verflochte-
nen, Giiltigkeit beanspruchenden und in bestimmten Bevélkerungsbereichen weit ver-
breiteten mentalen Rahmen, Denkbilder, Konzepte, Kategorien usw. (vgl. Hall 2004a:
10). Hall liefert zu beiden Fragen erhellende Antworten.

Kommen wir zunichst zur zweiten Frage, also der Verbindung von alltiglich ge-
duferten Vorstellungen und ibergeordneten Ideologien. Bevor wir diese theoretisch-
abstrakt beleuchten, lohnt sich ein Blick auf deren konkrete Erscheinungsformen - wie
stellt sich Rassismus im Rahmen alltiglicher Kommunikation und Sprache eigentlich
dar? Biihl liefert uns hier verschiedene Beispiele aus seinen personlichen Lehrkontex-
ten: So beobachte er regelmiRig, dass Studierende mit Migrationserfahrungen nach
ihren Herkunftskontexten befragt oder kopftuchtragende Kommilitoninnen fir ihre
hervorragenden Deutschkompetenzen gelobt werden (vgl. 2017: 270). »Weiflsein«, so
Bithl, sei mithin selbst im Studienalltag »noch immer die gesetzte Norm und diese
wird im Sprechakt unbewusst reproduziert.« Wir finden in dieser Schlussfolgerung nun
drei Facetten von Alltagsrassismus, auf die auch Hall mit Blick auf das Funktionieren
von Ideologien genauer eingeht: erstens den Aspekt des Identifikatorischen (Weif3seind),
zweitens den Aspekt des Transindividuellen und Normhaften (die reproduzierte Norm)
und drittens den Aspekt des Unbewussten.

Betrachten wir zunichst den ersten Aspekt, so zihlt es zu den wesentlichen Funk-
tionen von Ideologien, dass sie den Subjekten, die sie benutzen, »Identifikations- und
Wissenspositionen« anbieten (Hall 1989b: 152). Hierbei geht es einmal darum, dass be-
stimmte ideologische Aussagen iiber die Welt als »Wahrheiten« gedacht und artiku-
liert werden konnen, welche den Sprechenden und ggf. auch den Hoérenden als au-
thentisch und originir gelten. Zum anderen erméglichen sie es den Subjekten, zu ei-
ner spezifischen Thematik — etwa der Frage, was eine wiinschenswerte Migrationspo-
litik wire — eine Haltung einzunehmen und dariiber auch ein Selbstbild und mégliche
Handlungsoptionen zu entwickeln. In Alltagsgesprichen itber Migrationsgesetze sind
es mithin rassistische Ideologien, derer sich die Diskutant*innen bedienen, wenn sie
auf Basis essentialisierender Argumente fir eine rigide Grenzpolitik votieren, weil sie
die eigene nationale Identitit als von Gefliichteten bedroht betrachten.

Der zweite Aspekte des Transindividuellen verweist auf den Umstand, dass ideolo-
gische Aussagen zwar von Individuen getroffen werden, jedoch »nicht von einem indivi-
duellen Bewusstsein oder individuellen Absichten« entstammen (ebd.: 151). Hall zufolge
ist es nur moglich, Absichten »innerhalb von Ideologien« zu formulieren, da sie den In-
dividuen vorausgehen und die gesellschaftlichen Verhiltnisse vorgeben, in denen jene
sich bewegen. Hiermit legt er ein spezielles Gewicht auf den Aspekt der Reproduktion
rassistischer Ideologien durch das Individuum. Auch Essed betont dies: Rassismus »as
a process [..] is routinely created and reinforced through everyday practices« (1991: 2).
Greifen in Biihls Beispiel die Studierenden gegeniiber einer Person of Color zur pro-

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

totypisch-alltagsrassistischen Frage nach dem Woherkommen, so ist dies — wie Arndt
(vgl. 2012: 148) zeigt — kein Zufall, sondern eine Markierung von Differenz innerhalb
eines gesellschaftlichen Machtgefiiges, das PoCs das Gefiihl selbstverstandlicher Zuge-
horigkeit strukturell verweigert. Es handelt sich zudem um eine alltagskommunikative
Reproduktion einer rassistischen Norm, die (stillschweigend) regelt, wie jemand hei-
Ren, aussehen oder glauben muss, damit er fraglos als deutsch gelten kann.

Damit kommen wir zum letzten Aspekt von Ideologien in Alltagskontexten, nimlich
ihrer zumeist unbewussten Gestalt. Hall zufolge sind Ideologien »dann am wirksams-
ten, wenn uns nicht bewusst ist, dass der Art, wie wir eine Aussage formulieren und
zusammenbauen, ideologische Primissen zugrunde liegen« (1989b: 152). Auch Biihl be-
tont diesen Aspekt:

»Der Alltagsrassismus ist hochgradig von internalisierten Normen gepragt, die als
selbstverstindlich wahrgenommen werden und in Kommunikationssituationen ange-
wendet werden. Der alltagliche Rassismus reproduziert stets aufs Neue die Spaltung
zwischen einem >Wir< und einem >lhr<. Alltagsrassistische Situationen zeichnen sich
dadurch aus, dass der rassistisch Dominante die konstruierte Dichotome verinnerlicht
hat, auf der Basis des bindren Codes handelt und zumeist unreflektiert die gesetzte
Norm exekutiert, die den rassistisch Dominierten die Machtigkeit seiner sozial kon-
struierten Nichtzugehorigkeit immer und immer wieder schmerzhaft erfahren ldsst.«
(2017: 269)

Auch wenn alltagsrassistische Auferungen oder Handlungen durchaus auch intendiert
sein konnen, etwa dann, wenn ein abschitziger Blick, ein ausweichendes Verhalten
oder eine offen-rassistische Argumentationsweise an den Tag gelegt werden (vgl. ebd.),
so macht rassistische Ideologien letztlich aus, dass sich die Welt in ihren Rahmen als
»natirlich so« prisentiert, das Wirken von Ideologien also gleichsam durch Ideologien
selbst verschleiert wird. Wenn in Richtung von Migrant*innen — oder vermeintlichen
Migrant*innen - im Alltagsgesprich also pauschal die Forderung gestellt wird, sich kul-
turell zu integrieren, so ist dies innerhalb des Integrationsdiskurses durchaus eine »na-
tirliche, d.h. plausible Forderung. Aus differenzpolitischer Perspektive stellt sich eine
derartige Anspruchshaltung jedoch als generalisierend, verandernd und (implizit) her-
absetzend dar. Ideologie im Integrationsdiskurs bewirket also, dass seine rassistischen
Primissen gemeinhin unerkannt bleiben.

Kommen wir nun zur zweiten Frage nach dem Verhiltnis von alltagsrassistischen
Phinomenen und den institutionellen und strukturellen Erscheinungsformen von Ras-
sismus. Auch hierzu liefert Hall weiterfithrende Einsichten. So macht er — in Uberein-
stimmung mit unserem theoretischen Kernkonzept — deutlich, dass Ideologien eng mit
bestimmten gesellschaftlichen Praxen verflochten sind. Er zeigt dies an einem Beispiel
aus dem britischen Kontext: »Die ideologische Konstruktion schwarzer Menschen als
ein >Bevolkerungsproblem« und die restriktive Polizeipraxis in schwarzen Gemeinden
forcieren und untermauern sich gegenseitig.« (Hall 1989b: 153) Hier wird deutlich, was
wir oben bereits am Beispiel des Auslinderrechts in Deutschland gesehen haben: die
strukturell abgesicherte Produktion von >Anderen<im Innern, denen durch eine spezifi-
sche institutionelle Praxis und gesellschaftliche (z.B. rechtliche) Strukturen die Gleich-
stellung mit autochthonen Bevolkerungsteilen verweigert wird. Auch Biihl liefert ein il-

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

121


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Grauzonen des Alltagsrassismus

lustratives Beispiel, das die enge Verbindung von Alltagsrassismus und institutionellem
Rassismus verdeutlicht: So seien Forderungen von Lehrer*innen auf Schulhéfen etwa in
Berlin nur Deutsch zu sprechen insofern alltagsrassistisch, als sie die bilingualen Kom-
petenzen der Schiiler*innen nicht als Bereicherung, sondern als Defizit betrachten und
dies dariiber hinaus mit unzureichenden Anstrengungspraxen verbunden ist, bilinguale
Sprachkompentenzen aufseiten der Lehrer*innen staatlich-strukturell zu férdern (vgl.
2017: 271).

Mit Leiprecht lisst sich abschliefRend erginzen, dass innerhalb alltagsrassistischer
Auflerungen »geschlossene« Welt- und Menschenbilder« weniger zu erwarten sind als
»ambivalente und widerspriichliche Aulerungen und Haltungen« (2001: 2). Den von
Essed bereits betonten Charakter des Routinehaften stellt auch Leiprecht heraus:

»Der Begriff Alltag verweist in seiner Verbindung mit Rassismus auf Artikulationen,
die an »allen Tagen< vorkommen und relativ verbreitet sind und von den Angehori-
gen der Mehrheitsgesellschaft haufig nicht als Rassismus identifiziert werden, sondern
als selbstverstandlich erscheinen und unhinterfragt hingenommen werden.« (Ebd.,
Herv.i.0.)

Insgesamt lasst sich festhalten, dass Alltagsrassismus v.a. die alltiglich-praktische Seite
von Rassismus umfasst, die trotz ihres vermeintlich unspektakulir-banalen Charak-
ters nicht minder eng an rassistische Ideologien angebunden und mithin gesellschaft-
lich folgenreich ist. Im Alltagsrassismus werden jene gesellschaftlich verbreiteten, oft
stillschweigend akzeptierten sozialen Normen und kollektiven Uberzeugungen im Klei-
nen ausagiert, die im Grof3en institutionelles Handeln und gesellschaftliche Strukturen
nach dem Prinzip der Uber- und Unterordnung (vgl. Rommelspacher 1995) regulieren.
Alltagsrassistisches Handeln hat seine Ursachen mithin auch nicht in individuellen Ko-
gnitionen oder gar Pathologien, sondern muss als Bestandteil gesellschaftlicher Herr-
schaftsverhiltnisse angesehen werden. Es ist in seinem Kern transindividuell - oder
wie Essed zusammenfasst: »The concept of everyday racism counters the view [...] that
racism is an individual problem, a question of >to be or not be a racist.« (1991: 3)

2.2.2.1 Erscheinungsformen von Alltagsrassismus

Alltagsrassismus hat neben seiner kommunikativen Gestalt noch andere Erscheinungs-
formen. Trotzdem uns insbesondere die alltagsrassistischen Diskurspraxen der Inter-
viewpersonen interessieren, sind weitere derartige Realisierungen v.a. deswegen inter-
essant, weil sie mitunter in den Interviews narrativ reproduziert werden. Um an die-
ser Stelle ein Beispiel vorwegzunehmen, berichtet die Interviewpartnerin Silvia Manck
davon, dass in einer benachbarten Grofdstadt im Raum Rhein-Ruhr regelmif3ig Kultur-
feste stattgefunden hitten, bei denen man einen Einblick in das vielfiltige Leben der
Stadt bekommen konnte:

SM: [..] Wir haben friiher [...] so ne Veranstaltungen gehabt, wo die sich vorgestellt
haben, wo die n bisschen Kultur gemacht haben. das fand ich immer spannend, al-
so da sind wir auch immer hingegangen () und das war schon, war schon gut. [...]
(Z1126-1131).

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Erkennen lisst sich hier, dass Manck in dieser knappen Nacherzihlung wie selbstver-
stindlich die eben beschriebene >Wir«>Sie-Dichotomie aufruft, wobei diese von ob-
jektivierenden (»n bisschen Kultur gemacht«) und exotisierenden (»fand ich immer
spannend«) Elementen getragen wird. Auch wenn Manck hier weder unterstellt wer-
den kann, dass sie diese latente Veranderung gezielt und bewusst vornimmt, noch dass
diese ihrer ganz personlichen Erfahrung entspringt, so zeigt sich in der von ihr rekon-
struierten Alltagserfahrung doch eindeutig eine rassistische Bedeutungslogik. Mit Hall
ldsst sich hier ein Sprechen innerhalb von rassistischen Ideologien feststellen. Gleich-
zeitig scheint jedoch auch das Ereignis selbst — die Kulturveranstaltung — eine derarti-
ge Betrachtungsweise nahezulegen.

Schauen wir in Bithls Ubersicht iiber verschiedene Formen alltagsrassistischer Er-
scheinungen, so finden sich neben kommunikativen Manifestationen auch folgende:
Fest- und Feierkultur, Symbole und Gesten, Werbung, mediale Unterhaltung und Kin-
dererziehung. Da wir auf die medienbezogenen Beispiele medialer Unterhaltung an an-
derer Stelle bereits eingegangen sind (vgl. Kap. 1.2.3), soll hier nun lediglich ein knappe
Ausfithrung zu den anderen drei Phinomenen erfolgen.

Als Beispiel fiir die alltigliche Verwendung rassistischer Symbole wihlt Biihl die
Flagge der »Konfoderierten Staaten von Amerika, die in den US-Siidstaaten wie Mis-
sissippi und South Carolina noch immer regelmiRig gehisst wird. Da sie historisch un-
trennbar mit einem Bekenntnis zur Sklaverei verbunden sei, ist sie als klar rassistisches
Symbol zu dechiffrieren. Neben ihrer Alltagsverwendung wird sie auch von Gruppen
eingesetzt, die sich klar der rechtsextremistischen Ideologie der White Supremacy zuord-
nen lassen (vgl. Bithl 2017: 272). Wihrend die Uberzeugung von der Uberlegenheit der
>weifden Rasse« in weiten Teilen der US-Bevolkerung im Anschluss an die Civil-Rights-
Bewegung zuriickgedringt wurde bzw. neue, verstecktere und widerspriichlichere For-
men annahm (vgl. Doane 2006: 258t.), lebt sie heute in 6konomischen Strukturen, der
Sozial- und Migrationspolitik Donald Trumps (vgl. Vials 2018) sowie in neonazistischen
Hassgruppen in besonders brutaler Form weiter.

Als weitere Form nennt Bithl die bereits angesprochene Fest- und Feierkultur, die
in Deutschland und anderen Lindern mitunter stark rassistische Ziige tragt (vgl. 2017:
273ff.). Besonders bekannte Beispiele sind etwa der niederlindische »Zwarte Piet, der
»schwarze Helfer« des weifien Nikolaus oder die historische Theaterpraxis des Black
Facing, die in den USA des 18. und 19. Jahrhunderts zur Maskierung >weifler< Schau-
spieler*innen in sogenannten Minstrel-Shows benutzt wurde. Letztere findet auch heute
noch Anwendung, etwa in entsprechender Mode, Othello-Darstellungen oder im Kon-
text kultureller Aneignungspraxen: Um auf den rassistischen Gehalt solcher Praxen
aufmerksam zu machen, startete die US-Studierendenorganisation Students Teaching
About Racism in Society (STARS) eine Plakataktion mit dem Slogan »We're culture, not a
costumex (vgl. STARS Ohio 2011). In Deutschland gehoren neben exotisierenden Kultur-
und Folklorefesten etwa auch sogenannte »Grenzgingex, bei denen Dorfgemeinden die
Ortsgrenzen abschreiten und mogliche Eindringlinge symbolisch abschrecken — nicht
selten in Gestalt eines M* —, zum Programm (vgl. Bithl 2017: 276f.).

In der Kindererziehung schliefllich wurde/wird verbreitet auf die Figur des
»schwarzen Mannes« zuriickgegriffen, der unartige Kinder wahlweise bestraft, entfithrt
oder verschlingt (vgl. ebd.: 281ff.). Heute treiben derlei rassistische »Kinderschreck«-

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Grauzonen des Alltagsrassismus

Gestalten, aber auch sympathische >Fremde« in manchen Kinderbiichern noch im-
mer ihr Unwesen, etwa in Geschichten von Hexen, in Wild-West-Abenteuerromanen
zwischen >Weiflen«< und >Indianern< oder in Kinderbuchklassikern wie Michael Endes
Jim Knopf oder Astrid Lindgrens Pippi Langstrumpf. Diese Beispiele zeigen, wie iiber
tradierte Mythen, Kinderbiicher oder -lieder rassistische Bilder in unterhaltenden bzw.
pidagogischen Kontexten vermittelt werden, die Gefahr laufen, als unhinterfragte
Wahrheiten internalisiert zu werden. Empirisch lisst sich dies anhand von Studien
substantialisieren, die rassistische Vorstellungen bereits bei Kindern jiingsten Alters
nachweisen konnten (vgl. Aboud 1988: 29—44).

Nach diesem Uberblick alltagsrassistischer Erscheinungsformen, der uns fiir die
anschlieRende Datenanalyse fiir etwaige narrative Rekonstruktionen und biographi-
sche Verweise der Interviewpartner*innen sensibilisiert, soll nun ein weiterer Aspekt
alltagsrassistischer Denk- und Verhaltensweisen vertieft werden, der sich in der etwas
polemischen Frage zusammenfassen lisst, welchen konkreten Nutzen >weifde« Men-
schen eigentlich (unbewusst) daraus ziehen, rassistische Institutionen und Strukturen
zu stiitzen, indem sie diese in ihrem alltiglichen Handeln reproduzieren. Wir wenden
uns damit dem Konzept der ideologischen Vergesellschaftung zu, wie es von Kalpaka und
Rithzel (2017: 62) in Anlehnung an das »Projekt Ideologietheorie« (PIT) (vgl. Rehmann
2008: 153f.), entwickelt wurde.

2.2.2.2 Ideologische Vergesellschaftung durch Rassismus

Die Rassismusforscherinnen Annita Kalpaka und Nora Rithzel fragen aus der Sicht die-
ses Konzeptes danach, welche Funktionen Rassismus fiir die »freiwillige Einordnung«
der Menschen in bestehende Herrschaftsverhiltnisse hat (vgl. ebd.: 52). Die Tatsache,
dass es sich bei Rassismus um ein gesellschaftliches Herrschaftsverhiltnis handelt, ha-
ben wir nun bereits ausfithrlich diskutiert. Allerdings wird in rassismustheoretischer
Perspektive dieses Verhiltnis als Konstruktion entlang biologischer, ethnischer, kultu-
reller oder religiéser Differenzlinien konzipiert. Kalpaka und Rithzel fragen nun grund-
satzlicher danach, wie es kommt, dass Menschen sich freiwillig in ein staatliches Ge-
fiige hineinbegeben, welches weite Teile des kollektiven, aber auch ihres persénlichen
Lebens, reguliert. Was bewegt sie dazu, ihre Kompetenzen zum selbstbestimmten ge-
sellschaftlichen Zusammenleben in wesentlichen Punkten an staatliche Instanzen ab-
zugeben (vgl. ebd.: 54f.)? Empirisch betrachtet ist in einer modernen, differenzierten
Gesellschaft nun natiirlich gar nichts anderes méglich. Der tigliche Gang in den Super-
markt, der Streit mit den Vermieter*innen, die Betreuung und Ausbildung der Kinder,
die Pflege der Eltern — all das regelt die bzw. der Einzelne hier nicht selbst, sondern es
sind 6ffentliche Einrichtungen, die die individuelle Existenz sowie den sozialen Zusam-
menhalt regeln. Kalpaka und Rithzel sprechen an dieser Stelle von »vertikaler Verge-
sellschaftung« und meinen damit Prozesse, in denen staatliche Akteure (Gesetzgebung,
Verwaltungsapparat, Sicherheitsbehorden, éffentliche Wohlfahrt etc.) die gesellschaft-
liche Integration des Individuums vornehmen, womit sie gleichzeitig dessen potentielle
Widerstandskraft gegeniiber jenen Strukturen kontrollieren und eindimmen. Sie tiber-
nehmen hier die Ideologie-Konzeption des PIT, das jene Prozesse als »entfremdete Ver-
gesellschaftung svon oben« bezeichnet, ohne dabei jedoch die ideologiekritisch-mar-

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

xistische Lesart eines falschen Bewusstseins zu iibernehmen (vgl. Rehmann 2008: 17).
Vielmehr geht es auch hier um das gesellschaftspraktische Funktionieren von Ideologie
durch hegemoniale zivilgesellschaftliche Institutionen - die von Gramsci so bezeichne-
ten »Hegemonieapparate, etwa Bildungseinrichtungen, Medien, Wissenschaften, Ver-
eine, Gewerkschaften, Familie, Religion etc. (vgl. Thomas 2015: 71) — ideologische Mich-
te und Praxisformen. Vergesellschaftung vollzieht sich in der Perspektive des PIT aber
auch durch horizontale Prozesse, die sogenannte »Selbstvergesellschaftung« (Rehmann
2008: 157f.), einer Determinierung des Individuums durch Steuerungsprozesse »von
oben« wird mithin widersprochen.

»In Opposition zum Vertikalismus des Ideologischen (d.h. die Ableitung aus >héchs-
tens, unhinterfragten Werten) stehen vielféltige >horizontale« Vergesellschaftungsfor-
men, in denen die Individuen ihr Zusammenleben ohne die Dazwischenkunft tiberge-
ordneter ideologischer Instanzen regeln und entsprechende soziale Erfahrungen und
Kompetenzen entwickeln.« (Ebd.: 158)

Fir die empirische Analyse ist es wichtig, die Prozesse vertikaler und horizontaler Ver-
gesellschaftung nicht als abgeschlossene, reine Bereiche zu verdinglichen, vielmehr
sollten sie als »Dimension[en] menschlicher Handlungsweisen« verstanden werden,
die in der sozialen Wirklichkeit in verschiedenen Mischungsverhiltnissen und wider-
spriichlichen Wechselbeziehungen auftreten. Fiir die Frage nach der »freiwilligen Ein-
ordnung« des Individuums sind sie zentral, da sie einen Moglichkeitsraum individu-
eller Widerstandigkeit theoretisch aufspannen. Wir werden zu den Moglichkeiten des
Widerstands gegeniiber rassistischen Ideologien bzw. Wissenselementen im nachfol-
genden Kapitel ausfithrlicher nachdenken.

Hier interessiert nun erst einmal, welche Rolle jene Gleichzeitigkeit von vertika-
len und horizontalen Vergesellschaftungsprozessen fiir die bzw. den Einzelnen bei der
(unterbewusster) Entscheidung spielen, den staatlichen Machtapparat mit seinen Rege-
lungen, Abliufen und GesetzmiRigkeiten weitestgehend zu akzeptieren. Kalpaka und
Rithzel finden darauf verschiedene einleuchtende Antworten (vgl. 2017: 55ft.), die al-
le auf der Primisse basieren, dass ein verstaatlichter Zusammenhalt dauerhaft nicht
durch Zwang, sondern nur durch die freiwillige Zustimmung der Gesellschaftsmitglie-
der gewihrleistet werden kann (vgl. ebd.: 61). Wie genau wird diese erzielt?

Zunichst einmal sorge der Staat dafiir, dass antagonistische soziale Krifteverhilt-
nisse durch verschiedene Regulierungspraxen moderiert und damit entschirft werden.
Dies fithrt dazu, dass Konflikte zwischen verschiedenen Gruppeninteressen — bei den
Autorinnen sind dies Klasseninteressen — von den Beteiligten als ein Streit auf Au-
genhohe betrachtet wird (auch wenn dies de facto nicht zutrifft). Ein Beispiel: Durch
die Streikgesetzgebung ist es den Arbeitnehmenden in einem kapitalistischen Gesell-
schaftssystem moglich, innerhalb eines gesetzlich geregelten Rahmens fiir ihre Inter-
essen zu kimpfen und sich dabei als gleichberechtigt zu erfahren — ohne dass damit je-
doch die asymmetrischen Kapitalverhiltnisse zwischen ihnen und den Unternehmens-
eigentiimer*innen berithrt werden. Die Fixierung in eine inferiore Position wird durch
ein Zugestindnis begrenzter Handlungsfreiheit augenscheinlich kompensiert.

Daran schliefdt die nichste Begriindung an, die die freiwillige Einordnung auf ei-
ne systemerhaltende Fokusverschiebung zuriickfiihrt, die durch ideologische Vergesell-

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Grauzonen des Alltagsrassismus

schaftungsprozesse svon oben« realisiert wird. Anstatt die Ursachen der ungleichen Ver-
mogensverhiltnisse zu thematisieren, werden »Lebenspraxen [organisiert], in denen
andere Gegensitze als diejenigen, deren Aufhebung systemsprengend wire, in den Vor-
dergrund riicken« (ebd.: 57). Die Verhandlung von Migration innerhalb eines Interpre-
tationsrahmens des 6konomischen Nullsummenspiels — »wenn die Arbeit haben, steigt
bei uns die Zahl der Arbeitslosen« — wire ein Beispiel fiir eine derartige thematische Fo-
kusverschiebung. Freiwillige Einordnung basiert mithin auch auf der 6ffentlichen Aus-
blendung systemimmanenter Uber- und Unterordnungen (vgl. Rommelspacher 1995).

Zusitzlich zeige sich ideologische Vergesellschaftung in der Verfugbarkeit von Wer-
ten bzw. allgemeinen Moralvorstellungen, die von allen Parteien angerufen werden kén-
nen — wie etwa der Wert der Gleichheit — ohne dabei jene herrschenden Machtstruk-
turen zu problematisieren, die wirklicher Gleichheit entgegenstehen. Indem Gleich-
heit als universelle Lebensbedingung innerhalb kapitalistischer Strukturen proklamiert
wird (etwa in Gestalt gesetzlicher Regelungen sowie unternehmerischer und gewerk-
schaftlicher Praxen), wird sie ihrer gesellschaftlichen Transformationskraft beraubrt, sie
wird zu einem »ideologischen Wert«. Kalpaka und Rithzel bezeichnen Vergesellschaf-
tung hier auch als die »Umartikulation von Interessen in nicht hinterfragbare Normenc
(ebd.: 59). Dieselben Werte konnen mithin in gegensitzlicher Weise ausgelegt und in
Anspruch genommen werden (vgl. Rehmann 2008: 161).

Hiermit haben wir zunichst lediglich Prozesse der Fremdvergesellschaftung be-
sprochen; an der Stabilisierung des Gesellschaftssystems haben aber auch Prozesse
der Selbstvergesellschaftung ihren Anteil — und zwar insofern, als diese in die ideo-
logischen Herrschaftsstrukturen integriert sind. Rehmann zufolge sind »[h]orizontal«
gerichtete Krifte und Formen sozialer Kohision [...] fortwihrend dem Zugriff der ideo-
logischen Michte ausgesetzt« (2008: 160). Andererseits konne ideologische Macht je-
doch auch durch einen Druck >von untenc hergestellt werden. Ein Beispiel fiir staatli-
che integrierte Formen der Selbstvergesellschaftung stellen etwa 6ffentlich finanzierte
Nachbarschaftsprojekte dar, mittels derer die Anwohner*innen sich zwar unmittelbar
Hilfestellung geben konnen, dies jedoch innerhalb einer staatlich geférderten Milieu-
segregation erfolgt.

Auch die Kultur stellt neben den beiden Vergesellschaftungsformen einen Bereich
dar, in den gesellschaftliche Herrschaftsverhiltnisse hineinragen. Verstanden als eine
Dimension von Lebenspraxen, in der es auch um die Ausprigung und Erhaltung einer
individuellen bzw. kollektiver Identitit geht (vgl. Kalpaka & Rithzel 2017: 59), ist in ihr
prinzipiell auch ein widerstindiges Moment angelegt. In der Verschmelzung von kultu-
rellen Lebenspraxen mit gesellschaftlichen Abhingigkeitsstrukturen wird sie jedoch als
Identifikations- und Legitimationsfundus in Stellung gebracht. Das Strafienfest einer
Subkultur wird etwa dann zu einem Spielfeld gesellschaftsweiter Herrschaftsverhilt-
nisse, wenn sie von kapitalistischen Kriften als Werbeplattform genutzt wird. Innerhalb
kultureller sowie selbstvergesellschaftender Praxen nehmen sich Individuen mithin ei-
nerseits als eigenstindig Handelnde wahr, worin stets auch Selbstermichtigungspoten-
tiale angelegt sind. Gleichzeitig werden diese Dimensionen aber auch von ideologischen
Michten s>von oben«< durchkreuzt, die bestrebt sind, jenes individuelle Freiheitsgefiihl
in die eigenen Strukturen systemstabilisierend einzubauen.

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Mit dieser knappen Darstellung ideologischer Vergesellschaftungsprozesse haben
wir zwei Zwecke verfolgt: Zum einen sollte ein theoretisches Konzept eingefiithrt werden,
dass das Alltagshandeln und insbesondere das Alltagssprechen von Personen auf ihre
systemintegrierende Dimension hin analysierbar macht. Vor dem Hintergrund der obi-
gen Ausfithrungen und in der Ubertragung auf den Untersuchungsgegenstand des anti-
muslimischen Rassismus, lsst sich mithin fragen, inwiefern die Interviewpartner*in-
nen sich diskursiver Ideologeme bedienen, die rassistische Institutionen und Praxen
(unbewusst) legitimieren und entsprechende Herrschaftsstrukturen mit stabilisieren.
Dies l4sst sich etwa durch Rekurse auf gesetzliche Regelungen zeigen, in denen ras-
sistisch begriindete Antagonismen erhalten bzw. verstirkt werden, in Aktualisierungen
von Alibidiskursen, die jene Antagonismen sekundieren bzw. verschleiern, im Aufrufen
von Werten, die anstatt Solidarisierungsprozesse anzuregen, sozial-trennende Eigen-
schaften haben (etwa, indem Normen und Anforderungen im Namen der Gleichheit an
>Muslim*innen« formuliert werden, wie dies nicht selten im Zusammenhang mit Ge-
schlechterfragen passiert) oder in evozierten kulturellen Selbst- und Fremdbildern, die
einen verandernden bzw. exkludierenden Effekt auf >Muslim*innen< haben (wie z.B. das
Selbstbild der sikularen >westlichen« Gesellschaft).

Der zweite Zweck der obigen Ausfithrungen betrifft den Aspekt moglicher Wi-
derstindigkeiten gegeniiber Prozessen ideologischer Vergesellschaftung. Kalpaka
und Rithzel weisen explizit darauf hin, dass horizontale und kulturelle Aspekte der
Vergesellschaftung immer zeitgleich zu vertikalen Vereinnahmungen existieren (vgl.
2017: 62); sie liegen mithin in widerspriichlichen Beziehungen vor. Das PIT dazu: »Die
Subjekte werden also nicht darauf reduziert, >Effekte« ideologischer Anrufungen zu
sein, ihr Alltagsbewusstsein wird mit Gramsci als widerspriichlich zusammengesetzt
begriffen.« (Rehmann 2008: 17) Hier lisst sich erkennen, dass in den alltagskommuni-
kativen Einlassungen der Interviewpartner*innen theoretisch immer auch Momente
des Widerstands und der Befreiung von rassistischen Herrschaftsstrukturen existie-
ren. Inwiefern sich dieses tatsichlich empirisch nachweisen lisst, wird Aufgabe der
Datenanalyse sein — entsprechende Beobachtungen finden sich im Ergebnisteil dieser
Arbeit. Aus theoretischer Perspektive wollen wir die Moglichkeiten eines individu-
ellen Widerstands gegen rassistische Ideologeme im nichsten Kapitel noch einmal
ausfithrlich diskutieren.

2.2.2.3 Maglichkeiten des Widerstands: Alltagshewusstsein nach Gramsci
und Halls Encoding-Decoding-Modell

Dazu wenden wir uns zunichst noch einmal Gramsci und seinem Begriff des Alltags-
bewusstseins zu. Wir greifen zu diesem Zweck u.a. auf die Diskussion Halls zuriick, in
der er den analytischen Mehrwert des Theoriegebiudes Gramscis hinsichtlich der Fra-
ge erdrtert, wie es rechtspopulistischen Ideologien gelingt, breite Teile der Bevolkerung
auch dann zu iiberzeugen, wenn deren politische Agenda nicht mit den Bediirfnissen
ihrer Wahlerschaft iibereinstimmt (vgl. Hall 1989c¢).

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

127


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Grauzonen des Alltagsrassismus

Alltagsbewusstsein nach Gramsci
Wesentlich fiir die Beantwortung dieser Frage ist ein Verstindnis von Alltagsbewusst-
sein, das jeglichen Essentialismus ablehnt. Gramscis Konzept tut genau das. Weder sei
das Alltagsverstindnis durch bestimmte Klassenpositionen determiniert noch lediglich
den (ideologischen) Einfliissen der aktuellen Zeit und Gesellschaftsstruktur ausgelie-
fert. Alltagsbewusstsein muss vielmehr als fliichtig, widerspriichlich und zusammen-
hanglos verstanden werden (vgl. Hall 1989c: 204). Das Subjekt, in dem jenes Alltagsbe-
wusstsein verortet ist, ist fiir Gramsci ebenfalls mehr als nur durch diskursive Formatio-
nen oder ideologische Anrufungen hervorgebracht, wie dies Foucaults frithe Diskurs-
theorie bzw. Althussers Ideologietheorie konzipiert (vgl. Thomas 2015: 72). Gramsci ging
vielmehr »von handlungsfihigen Akteurinnen und Akteuren aus; gerade weil er Inter-
essen nicht allein durch das Verfiigen/Nichtverfiigen iiber Produktionsmittel, sondern
als in geschichtlichen Prozessen geformt ansah« (Ebd.). Im Alltagsbewusstsein finden
verschiedene Erfahrungen und Weltansichten ihren Niederschlag, werden dort inter-
pretiert und verkniipft, reproduziert und in Frage gestellt. Es ist »ein Kampfplatz der
gegensitzlichsten Tendenzen« (Rehmann 2008: 87).

Dabei zeigt sich die historische Anbindung des Alltagsbewusstseins insbesondere
im Gegensatz »zwischen einem praktischen und einem verbalen Bewusstsein« (ebd.):
Gramsci zufolge sei der »aktive Mensch der Masse« einerseits mit einem Bewusstsein
ausgestattet, »das in seinem Wirken impliziert ist, das ihn auch wirklich mit all seinen
Mitarbeitern bei der praktischen Umgestaltung der Realitit verbindet« und einem an-
deren Bewusstsein, »das er von der Vergangenheit ererbt und ohne Kritik itbernommen
hat« (Gramsci 1994 [1975/77]: 1384). Hall zufolge wird hierin Gramscis Uberzeugung vom
»gesellschaftlichen« und zugleich fragmentarischen Charakter von Subjektivitit deut-
lich (vgl. 1989c: 204). Die Personlichkeit des bzw. der Einzelnen besteht stets aus einer
Vielzahl von Identititen gleichzeitig, die einander nicht selten vollstindig widerspre-
chen:

»es finden sich in ihr Elemente des Hohlenmenschen und Prinzipien der modernsten
und fortgeschrittensten Wissenschaft, Vorurteile aller vergangenen, lokal bornier-
ten geschichtlichen Phasen und Intuitionen einer kiinftigen Philosophie, wie sie
einem weltweit vereinten Menschengeschlecht zueigen sein wird« (Gramsci 1994
[1975/77]:1376).

Anstatt also einer dominanten Ideologie — etwa der des Rechtspopulismus oder Ras-
sismus — vollkommen ausgeliefert zu sein und diese lediglich zu reproduzieren, ste-
hen dem Alltagsbewusstsein verschiedene (tradierte) Sinnressourcen zur Verfiigung,
auf die es in seinem alltiglichen — unreflektierten und fliichtigen — Funktionieren zu-
riickgreift. Gerade hegemoniale Ideologien sind zwar bestrebt darin, das Denken der
»Massenmenschen« (s.0.) zu beeinflussen und iiber einen Konsens freiwillige Zustim-
mung der Gesellschaftsmitglieder zur den herrschenden Strukturen herzustellen (vgl.
Kap. 2.1.2.4). Auch aufgrund der Tatsache, dass Ideologien selbst aus verschiedenen
heutigen und fritheren Strémungen bestehen — mithin weder monolithisch-einheitlich
noch alternativlos sind — miissen die individuellen kommunikativen Hervorbringungen
des Alltagsverstandes, wie sie uns hier interessieren, jedoch stets als aktive (wenn auch
im Wesentlichen unreflektierte) Formen der Aneignung verstanden werden.

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

Den Begriff der Aneignung wollen wir im nachfolgenden Kapitel genauer erliutern.
Wir tun dies im Rahmen von Halls populirem Encoding-Decoding-Modell, das wir seinem
eigentlichen Zweck — den Prozess der Massenmedienkommunikation in einer Orientie-
rung auf die Rezipierenden und deren lebensweltliche Beziige zu erliutern — entlehnen
und auf unseren Forschungsgegenstand iibertragen wollen.

Stuart Halls Encoding-Decoding-Modell

Das Encoding-Decoding-Modell (2001) wurde von Stuart Hall urspriinglich entwickelt, um
linearen und transmissionsorientierten Kommunikationsmodellen einen Ansatz entge-
genzuhalten, der die zentralen Momente der Produktion, Distribution, Rezeption und
Reproduktion als Bestandteile eines sozial situierten, zirkuliren und aufeinander bezo-
genen Prozesses massenmedialer Sinnstiftung betrachtet. In Halls Konzeptualisierung
werden mediale Diskurse nicht lediglich vom Sender zum Empfinger transportiert,
sondern sie sind Teil umfassenderer gesellschaftlicher Vorginge zur Herstellung ge-
sellschaftlicher Wirklichkeit und sozialer Praxis (vgl. Krotz 2009: 217). Er arbeitet dabei
mit verschiedenen theoretischen Referenzen, fiir uns zentral sind dabei einerseits des-
sen semiotische Fundierung, anderseits seine neo-marxistische Orientierung. Bevor
wir diese nachfolgend erliutern, gilt es zunichst, den Begriff der Aneignung zu defi-
nieren, um ihn anschlieflend im Modell Halls verorten zu kénnen.

Aneignung stellt aus der Perspektive der Cultural Studies einen Prozess dar, durch
den sich die Rezipierenden einen Medieninhalt vor dem Hintergrund ihrer personli-
chen sowie kollektiv geteilten Lebenswelten zu eigen machen. Laut Hepp handelt es
sich genauer um einen

»Vermittlungsprozess, zwischen den in spezifischen Diskursen lokalisierten Medienin-
halten einerseits und den ebenfalls diskursiv vermittelten, alltagsweltlichen Lebens-
zusammenhangen der Nutzerinnen und Nutzer andererseits« (2010: 165).

Das Konzept betont mithin die diskursive Verortung sowohl der Medieninhalte als auch
der Alltagswirklichkeiten der Individuen, die in der kommunikativen Verbindung bei-
der selbst aktiv interpretierend ins Geschehen eingreifen. Beide sind fir Ideologien
durchlissig, die sich als Deutungssysteme in verschiedene Diskurse einschreiben. An-
eignung stellt folglich eine sozial situierte, an den Alltag der Leute angebundene Form
der (zumeist unbewussten) Auseinandersetzung mit Ideologien dar, die durch Medi-
endiskurse — im weiteren Sinne aber auch durch andere gesellschaftliche Diskurse und
Praxen — vermittelt werden. Im Konzept steckt ein erhebliches Potential zur Widerstin-
digkeit gegeniiber hegemonialen Deutungen, das sich aus den lebensweltlichen Zusam-
menhingen der Individuen speist. In Halls Modell wird dieses Potential im Begriff der
Lesarten theoretisch entfaltet.

Treten wir also vor diesem Hintergrund an Halls Encoding-Decoding-Modell her-
an, so wird mit ihm deutlich, wie sich das Konzept der Aneignung sowohl semiotisch
als auch neomarxistisch fundieren lisst. Beginnen wir mit Ersterem, so bestimmt Hall
zunichst das zentrale Objekt medialer Aneignungsprozesse: Dabei handelt es sich um
Zeichen als Triger kulturell festgelegter — d.h. nicht natiirlicher, sondern konventio-
neller — Bedeutungen. Diese Bedeutungskonventionen werden iiber sogenannte Codes
vermittelt, die die Polysemie sprachlicher Zeichen auf spezifische Lesarten eindimmen

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

129


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Grauzonen des Alltagsrassismus

(vgl. 2001: 91). Zeichen und Codes sind dabei den Regeln von Sprache unterworfen.
Es handelt sich beim Prozess der Medienaneignung mithin um ein durch und durch
diskursives Phinomen — Ereignisse miissen eine diskursive Form annehmen, um iiber
Medien vermittelt und damit letztlich gelesen, verstanden und angeeignet werden zu
konnen - eine Notwendigkeit, die auch Hepp (s.0.) bereits betont hat. Wir wollen das
Funktionieren von Zeichen an dieser Stelle nicht weiter vertiefen, tun dies erst etwas
spiter (vgl. Kap. 2.3.1.1). Wichtig ist hier zunichst die grundlegende Einsicht, dass Be-
deutungen — ob nun durch Medien, in interpersonalen Gesprachen oder durch andere
gesellschaftliche Institutionen vermittelt — stets von Interpretationsprozessen abhin-
gen, die sowohl aufseiten der Produzierenden/Sprechenden als auch aufseiten der Re-
zipierenden stattfinden. Diese werden zwar von kulturellen Konventionen eingerahmt
und oftmals dominiert, lassen jedoch Spielriume fiir abweichende Deutungen offen.

Dariiber hinaus — und nun kommen wir zur zweiten, neo-marxistischen Orientie-
rung seines Modells — macht Hall klar, dass Bedeutungsproduktionen ein zutiefst so-
zialer sowie konfliktirer Akt sind. Wie wir bereits von Schiitz’ Lebensweltmodell sowie
dessen wissenssoziologischen Nachfolgern wissen, wird Sinn in Alltagskontexten so-
wohl unter Berufung auf tradierte Erfahrungen als auch im steten Austausch und Ab-
gleich mit Zeitgenoss*innen hergestellt (vgl. Kap. 2.2.1.1). Sinn ist niemals eine isoliert-
individuelle Angelegenheit. Kommunikation findet dabei selbstverstindlich nicht nur
auf interpersonaler Ebene statt — innerhalb sozialer Netzwerke oder halboffentlicher
Encounters —, sondern ist heute v.a. medienvermittelt (vgl. Hall 1989b: 155). Hall macht
nun einerseits deutlich, dass diese Bedeutungen »can never be finally fixed« (2002: 23,
Herv.i.0.), dass sie sich also in einem stetigen Aushandlungsprozess befinden, wobei
sein Modell insbesondere die Ver- und Entschliisselungsprozesse (Encoding und Deco-
ding) zwischen der produzierenden und der rezipierenden Seite von Mediendiskursen
fokussiert. Andererseits erliutert er umfassend, dass jene Diskurse aus sinntragenden
Zeichen bestehen, die sich in einem gesellschaftlich situierten Kampf um Bedeutungen
befinden (vgl. Hall 2001: 97). Hierin wird seine neo-marxistische, linguistisch gewende-
te Perspektive deutlich, denn es ist v.a. auch die Ebene der Zeichen und des Diskurses,
auf der Ideologien als spezifische Denksysteme operieren. Krotz bringt dies in Bezug
auf den gesellschaftlichen Kontext von Bedeutungsproduktionen noch einmal auf den
Punkt:

»Es gibtin einer von Macht und Klassengegensatzen strukturierten Gesellschaft hege-
moniale und unterschiedliche Arten von antihegemonialen Deutungsweisen — Kom-
munikation ist also immer ein Kampf um Meinungen und Deutungshoheiten, ebenso,
wie Cesellschaft immer ein Kampf der Klassen und ldngs ihrer jeweiligen Interessen
strukturiert ist. Den objektiven Inhalt eines Kommunikats gibt es dementsprechend
nicht.« (Krotz 2009: 216)

Krotz spricht hier zwei Aspekte an, die fiir die theoretische Fundierung und spite-
re Analyse dieser Arbeit wesentlich sind. Zum einen weist er darauf hin, dass inner-
halb von Gesellschaften — und aufgrund globalisierter sozialer Verflechtungen auch ge-
sellschaftsiibergreifend — verschiedene Ideologien operieren. Es gibt mithin nicht nur
ein Set aus mentalen Rahmen, Konzepten und Denkbilder (vgl. Hall 2004a: 10), son-
dern verschiedene, mit unterschiedlicher gesellschaftlicher Strahlkraft und Dominanz

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

(Hegemonie) ausgestattete Ideologien. Diese konzeptionelle Pluralitit war Hall beson-
ders wichtig, da andernfalls eine Transformation der bzw. Befreiung von herrschenden
Denksystemen nicht moglich wire. Hall fithrt damit den Gedanken Gramscis weiter,
dass es unterschiedliche Ideologien sind, die im Alltagsbewusstsein — z.T. auf wider-
spriichliche Weise — arbeiten (s.o.). Fiir die vorliegende Arbeit ist die Idee der Gleich-
zeitigkeit diverser, gesellschaftlich wirksamer Ideologien ebenfalls grundlegend. In den
zu analysierenden diskursiven Umgangsweisen der Interviewpartner*innen mit anti-
muslimisch-rassistischen Ideologemen wiren ambivalente und widerstindige Positio-
nierungen (Diskurspraxen) nicht zu beobachten, wenn die theoretische Perspektive ein
totalitires bzw. ausschliefllich an Klassenzugehorigkeiten (und anderen sozialen Diffe-
renzierungskategorien wie >Rasse« oder Geschlecht) angebundenes Ideologieverstind-
nis einfithren wiirde. Halls Uberzeugung, dass »die >Logiken< unterschiedlicher Ideolo-
giegebiude [...] mehrstimmig« sind, dass sie »nicht unbegrenzt offen, aber grundsitz-
lich plural« sind (1989c: 188), findet hierin seinen Ausdruck.

Der zweite Aspekt schlieRt unmittelbar daran an und betrifft die Existenz verschie-
dener Sichtweisen auf Gesellschaft, wie sie sich in den konkreten Artikulationen der In-
dividuen zeigen konnen. Die gesellschaftliche Existenz verschiedener Ideologien bildet
dafiir die Voraussetzung, denn, wie Hall an anderer Stelle sagt, »ideologische Aussagen
werden vom Individuum getroffen — aber Ideologien entstammen nicht einem indivi-
duellen Bewusstsein oder individuellen Absichten« (1989b: 151). Und er fiithrt weiter aus:

»Vielmehr formulieren wir unsere Absichten innerhalb von Ideologien. Sie waren vor den
einzelnen Individuen da und bilden einen Teil der determinierenden gesellschaftli-
chen Formen und Verhiltnisse, in die die Individuen hineingeboren werden. Wir miis-
sen>durch«die Ideologien hindurch sprechen, die in unserer Gesellschaft wirksam sind,
und mit deren Hilfe wir uns auf die gesellschaftlichen Verhéltnisse und unseren Platz
darin>einen Reim machen«. Von daher ist die Transformation von Ideologien kein in-
dividueller, sondern ein kollektiver Vorgang bzw. eine kollektive Praxis. Diese Prozes-
se wirken (iberwiegend unbewusst, sie folgen kaum bewussten Zielsetzungen. Es sind
die Ideologien, die verschiedene gesellschaftliche Bewusstseinsformen produzieren,
nicht umgekehrt.« (Ebd.: 151f., Herv.i.0.)

Wir kénnen rassistische Ideologien mit anderen Worten durchaus transformieren, al-
lerdings entstehen entsprechende Widerstindigkeiten nicht im singuliren Bewusst-
sein, im einzelnen Individuum. Widerstand ist vielmehr eine Form, bestehende anti-
hegemoniale — antirassistische, solidarische — Ideologien im konkreten Sprechen auf-
zunehmen und situativ zu aktualisieren.

Die verschiedenen Deutungsmoglichkeiten von Gesellschaft finden sich in Halls En-
coding-Decoding-Modell nun in Gestalt von drei idealtypischen Positionierungen ge-
geniiber dem Medientext (vgl. 2001: 100-104): die dominant-hegemoniale Lesart, die
ausgehandelte Lesart sowie die oppositionelle Lesart. Hall denkt mit diesem Entwurf
seine semiotische Kernthese konsequent weiter, dass zwischen der Produktion eines
Medientextes und dessen Rezeption keine notwendige Symmetrie besteht, es im Gegen-
teil zu diversen Abweichungen und Verschiebungen kommen kann. Wihrend die do-
minant-hegemoniale Position nun eine Lesart beschreibt, in der die Rezipierenden die
in den Text enkodierte Priferenzdeutung ibernimmt — z.B. die Interpretation von see-

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

131


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Grauzonen des Alltagsrassismus

notrettenden Mafinahmen an Gefliichteten als Bestandteil illegalen Schleppertums —,
besteht die ausgehandelte Lesart sowohl aus adaptiven als auch aus oppositionellen Ele-
menten. Bezogen auf dasselbe Beispiel bedeutet das, dass die Deutung der Rettungsak-
tion als illegale Handlung im Sinne der europiischen Grenzpolitik als globale, iiberge-
ordnete Message zwar iitbernommen wird (innerhalb eines Diskurses um das »nationale
Interessex, sich vor Zuwanderung zu schiitzen), in diese Deutung jedoch Ausnahme-
regeln eingebaut werden, die mit situativen bzw. partikularen Logiken operieren: So
wiirde parallel dazu die (grundlegend widerspriichliche) Haltung eingenommen wer-
den, dass die universellen Menschenrechte es jeder Person gebieten, Ertrinkende vor
dem sicheren Tod zu retten. Hall dazu: »This negotiated version of the dominant ideol-
ogy is [...] shot through with contradictions, though these are only on certain occasions
brought to full visibility.« (2001: 103) In der dritten Lesart schliefilich ist es der rezi-
pierenden Person zwar moglich, den priferierten Code im Text zu erkennen. Sie nutzt
entsprechend enkodierte Zeichen, 16st sie jedoch aus ihren hegemonialen Deutungszu-
sammenhingen heraus und liest sie gegen den Strich. Ein Artikel, der Bilder von gefliich-
teten Menschen benutzt, die als Individuen unkenntlich gemacht wurden und lediglich
als bedrohliche >Masse« erscheinen, wird entsprechend als Medienbericht, der rassisti-
schen Reprisentationen Vorschub leistet, dekodiert. Das Potential von Aneignungspro-
zessen, in hegemoniale Deutungsweisen einzugreifen, sich diesen zu widersetzen und
sie umzudeuten, wird gerade am Beispiel der oppositionellen Lesart deutlich.

Wir haben mit Hall nun theoretisch vorgedacht, dass es Moglichkeiten des Wider-
stands gegeniiber hegemonialen Ideologien im Kontext medialer Aneignungsprozesse
geben kann. Die Frage wire nun, wie sich dies auf unseren Gegenstand des alltags-
kommunikativen Umgangs mit antimuslimischen Ideologemen tibertragen lisst. Wir
wollen hierzu noch einige kurze Uberlegungen anstellen, bevor wir dieses theoretische
Teilkapitel mit einer gegenstandsorientierten Zusammenfassung abschliefen wollen.

Der theoretische Schliissel fiir die Ubertragbarkeit des Encoding-Decoding-Modells
auf alltagskommunikative Zusammenhinge liegt in dessen sozialkonstruktivistischer
Ausrichtung. Hall geht davon aus, dass Bedeutungen in der Interaktion zwischen Pro-
duzierenden und Rezipierenden einem komplexen Interpretationsprozess ausgesetzt
sind. Sie sind kulturell fundiert und in zeitlich-rdumliche Kontexte eingelassen, inner-
halb derer sie jedoch nie final fixiert werden konnen. Trotzdem sie fiir Modifikatio-
nen empfinglich sind, ist deren Verinderungsfihigkeit durchaus begrenzt. Hier lassen
sich Halls Uberlegungen an unsere fritheren Ausarbeitungen im Kapitel zur Lebens-
welt sowie zur gesellschaftlichen Konstruktion von Wirklichkeit ankniipfen. Wie sowohl
Schiitz als auch Berger und Luckmann zeigen, ist gesellschaftliche Wirklichkeit, so wie
sie im Rahmen intersubjektiv geteilten Lebenswelten erfahren wird, immer schon »vor-
arrangiert« (Berger & Luckmann 2013: 24). Im Alltag erscheint sie dem bzw. der Ein-
zelnen als geordnet und »objektiv« — bestehend aus Objektivationen, die lange vor der
aktuellen Alltagserfahrung hervorgebracht wurden und ihr daher vorgelagert sind. In
alltagskommunikativen Zusammenhingen wird dabei auch eine Sprache verwendet,
deren Begriffe fraglos erscheinen (hier kommen die oben erwihnten Bedeutungskon-
ventionen wieder ins Spiel), eben weil sie entsprechend vermittelt (medial, sozialisa-
torisch) und in kommunikativen Interaktionen reproduziert und stabilisiert wird. Die
einzelne Person kann sie daher nicht einfach aus den Angeln heben. Sie braucht da-

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Theorie

fiir einen Zugang zu alternativen Deutungsmoglichkeiten, zu antihegemonialen Ideo-
logien. Trotz Transformationspotentialen gibt es mithin ein gewisses Ubergewicht der
existierenden Wirklichkeit — und damit auch der hegemonialen Diskurse tiber den >An-
derenc.

An diesem Punkt der relativen Interpretationsoffenheit geraten nun Halls verschie-
dene, idealtypisch gezeichnete Lesarten wieder in den Fokus. Mit ihnen wird der po-
tentiellen Verinderbarkeit von hegemonialen Ideologien theoretisch Rechnung getra-
gen — und dies eben nicht nur in medienvermittelten, sondern, wie wir oben gezeigt
haben, in allen Kommunikationssituationen. Mit Krotz gesprochen: In einer Gesell-
schaft, die vom Kampf um Meinungen und Deutungshoheiten geprigt ist, lassen sich
Sachverhalte auch anders »lesen. Dies ist keinesfalls auf mediale Aneignungskontexte
beschrinkt, sondern findet immer dann statt, wenn Kommunikationen sich entfalten.

2.2.3 Zusammenfassung

Ziel des zweiten Theoriekapitels war es, die epistemologische Perspektive der vorliegen-
den Arbeit zu kliren, wobei die Begriffe Lebenswelt, Wirklichkeit, Wissen und Alltag im
Zentrum standen. Lebenswelt wurde dabei als Ort subjektiver, dabei stets intersubjektiv
geteilter Bedeutungsaushandlungen definiert. Diese vollziehen sich in sozialer Hinsicht
am nachhaltigsten in der »Sinnprovinz« des Alltags, wo wir alltigliche Aufgaben und
Herausforderungen bestreiten, mit anderen interagieren sowie kleinere und gréfRere
Handlungsprobleme lésen. Den Begriff des Wissens haben wir dabei sowohl wissens-
soziologisch als auch ideologietheoretisch verortet, wobei dies fiir die Konzeptualisie-
rung widerstindiger Umgangsweisen aufseiten der Interviewpartner*innen folgende
Schliisse zuldsst: Erstens entstehen etwaige Modifikationen eines rassistischen Wissens
nicht im ideologiefreien Raum. Wie wir mit Hall sehen konnten, sind derlei Transfor-
mationen hegemonialer Deutungssysteme innerhalb alltagskommunikativer Kontexte
stets als Bestandteil gesellschaftlicher »struggles over meaning« zu verstehen. Individu-
en re-interpretieren hegemoniale Ideologien mithin nicht sozial isoliert, sondern sie tun
dies unter Anrufung alternativer — antihegemonialer — Deutungsressourcen, die ihnen
aufgrund spezifischer Erfahrungen und Wissensvermittlungen zuginglich sind. Eine
Um- bzw. Neudeutung rassifizierender Zuschreibungen findet dabei zwar innerhalb
lebensweltlicher Aneignungsprozesse statt, diese Aneignungen haben stets einen so-
zialen Charakter, weil sie mit Bedeutungsressourcen operieren, die immer auch mit
anderen geteilt werden. Bereits bei der Sprache selbst handelt es sich um eine derar-
tige institutionalisierte Objektivation. Zweitens miissen sich derartige »oppositionelle
Lesarten stets gegeniiber einem hegemonialen, auf symbolischen Konsensen basieren-
den Deutungssystemen behaupten. Aufgrund der Integrationsfunktionen gesellschaft-
lichen Wissens (ideologische Vergesellschaftung) bedeutet dies etwa, zu lebensweltlich-
selbstverstindlichen Konzepten eine kritische Distanz einzunehmen, sie in ihren Wirk-
lichkeitsdeutungen zu hinterfragen und sich — insofern diese dem Individuum symbo-
lisch zur Verftigung stehen — antihegemonialer Deutungsressourcen zu bedienen.

14.02.2026, 14:29:22. /de/s Access

133


https://doi.org/10.14361/9783839460535-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

