
Solidarität als soziale Schuld

Zur Aktualität des Solidarismus

in konzeptgeschichtlicher

und postkolonialer Perspektive

Rouven Symank

Einleitung

Im Vergleich zu philosophischen Grundbegriffen wie »Freiheit« und

»Gleichheit« bleibt »Solidarität« ein relativ wenig theoretisierter und

historisierter Begriff, trotz allgegenwärtiger Aufrufe zu solidarischem

Handeln in zeitgenössischen politischen Diskursen. Eine Möglichkeit

der konzeptgeschichtlichen Annährung besteht darin, jeneTheorieströ-

mungen und sozialpolitischen Bewegungen zu betrachten, in denen

»Solidarität« eine zentrale Rolle spielt. In der neueren Forschung –

vor allem der angloamerikanischen und französischen Literatur –

hat diesbezüglich neben verschiedenen Varianten des Nationalismus,

Katholizismus, und Sozialismus zunehmend der französische Solida-

rismus Beachtung gefunden (vgl. Béland 2009; Kohn 2019; Sangiovanni

2023; Symank 2023).

Insbesondere die sozialpolitischen Zielsetzungen und die theoreti-

sche Eingängigkeit des Solidarismus mit seinem kontraktualistischen

Solidaritätsbegriff als »soziale Schuld« sind als unverbrauchter Zugang

insofern vielversprechend, als diese Theorietradition als reformisti-

sche Alternative zum ökonomischen Liberalismus und Sozialismus des

19. Jahrhunderts weitgehend in Vergessenheit geraten ist. Dass eine

kontraktualistische Begründung von Solidarität für die politische Phi-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Umstrittene Solidarität

losophie heute überaus attraktiv ist – nachdem die letzten Jahrzehnte

im Bann von Rawls’ Gerechtigkeitstheorie standen – dürfte wohl kaum

überraschen, konzentrierte sich doch der liberale Egalitarismus auf

Gerechtigkeitsprinzipien und nicht auf jene Praktiken der Solidarität,

die überRawls’Differenzprinzip hinausgehen (vgl. Forrester 2019; Rawls

1990; Young 1990).

Aber demBegriff von Solidarität als soziale Schuld sind, so dieThese

des Beitrags, genau dann Grenzen aufgezeigt, wenn er in seinen kon-

zept- und kolonialhistorischen Kontext gestellt wird. Erstens birgt die

konzeptuelle Engführung von Solidarität und sozialer Schuld ihre eige-

nen Gefahren der proto-politischen Zugehörigkeit, und insbesondere

zur nationalstaatlich verfassten Schuldgemeinschaft. Zweitens bezie-

hen die einschlägigen ideen- und sozialgeschichtlichen Darstellungen

des Solidarismus (vgl. Blais 2007; Hayward 1959, 1961; Stjernø 2005)

nicht den kolonialhistorischen Kontext mit ein. Zwar war die program-

matische Agenda der Solidaristen primär eine sozialpolitische, und

insofern ist ihr Solidaritätsbegriff vor allem als Antwort auf die soziale

Frage des 19. Jahrhunderts zu lesen. Jedoch gehört zum historischen

Kontext ebenso der französische Imperialismus und die umstrittene

Kolonialpolitik der 1890er Jahre. Ein materialistisch gefasster Soli-

daritätsbegriff, der sich auf die Dimension historisch gewachsener

Schulden bezieht, kann kolonialgeschichtliche Ungerechtigkeiten kaum

ignorieren.

Der vorliegende Beitrag analysiert Solidarität als soziale Schuld un-

ter eben diesen beiden Aspekten: der konzeptgeschichtlichen Verbindung

derSolidarität zumBegriff derSchuldundderpostkolonialenEinordnung

undKritikdieser solidaristischenVerbindung.DassbeideAspekte inder

neueren Literatur kaum präsent sind, ist auch insoweit erstaunlich, als

»Schulden« (»debitum«) und »Solidarität« (»in solidum«) schon rechts-

historisch und etymologisch miteinander verbunden sind. Zudem wird

in zeitgenössischen Debatten »Solidarität« häufig ebenso verstanden –

geht es dochmeist darum,einander etwas schuldig zu sein und auf indi-

viduelle Interessenzuverzichten.Wasalsoheißt es,Solidarität als sozia-

le Schuld zu verstehen, undwelche historischen und kritischenGrenzen

sind diesem Verständnis gesetzt?

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rouven Symank: Solidarität als soziale Schuld 127

Im ersten Teil wird der Solidaritätsbegriff anhand der zentralen Fi-

gur des französischen Solidarismus, Léon Bourgeois, unter dem Aspekt

der sozialenSchuld begrifflichdargestellt und ideengeschichtlich einge-

ordnet. Im zweiten Teil folgt, darauf aufbauend, eine konzeptgeschicht-

licheKritik der solidaristischenEngführung von Schuld und Solidarität.

Der dritte Teil skizziert neuePerspektiven auf die derzeitigeDebatte, in-

dem Solidarität als »soziale Schuld« im historischen Kontext nicht der

Sozial- sondern der Kolonialpolitik verortet wird.

Der Beitrag trägt zum konzept- und kolonialhistorischen Verständ-

nis von Solidaritätsbegriffen bei, indem er den – in Deutschland nach

wie vor relativ unbekannten1 – französischen Solidarismus und seine

zentrale Doktrin der Solidarität als »soziale Schuld« kritisch einordnet.

Zum einen geht es um die historischen Ursprünge der Solidarität als

dezidiert theoretischem und politischem Begriff und der mit ihm be-

zeichneten sozialen Praktiken und sozialstaatlich geprägten Rechtsvor-

stellungen.Zumanderen stellt die vor allem inder angloamerikanischen

Politiktheorie einsetzende Rezeption dieser Solidaritätsdoktrin einen

sinnvollen kritischen Ausgangspunkt dar, um Solidarität als Begriff

und Praxis besser kontextualisieren und als gegenwartsdiagnostischen

Begriff nutzbar machen zu können. Auf der Suche nach wirkmächtigen

Alternativen zur Rawls’ Gerechtigkeitstheorie, als neo-republikani-

sche Antwort auf liberale und libertäre Politikvorstellungen, und als

sozialpolitische Orientierung für Verteilungsgerechtigkeit hat die kri-

tische Beschäftigung mit diesem Solidaritätsverständnis demnach eine

wissenschaftliche wie auch politische Relevanz.

1 Émile Durkheim und der mit seiner Soziologietradition verbundene Solidari-

tätsbegriff ist heute vermutlich die erste Assoziation, wenn der Begriff »Solida-

rität« im sozialwissenschaftlichen, philosophischen und historischen Kontext

fällt. Aberwährendbeispielsweise die vom institutionellen Siegeszugder Schu-

le Durkheims verdrängte Sozialtheorie Gabriel Tardes nicht zuletzt durch Bru-

no Latour erneute Aufmerksamkeit erfahren hat, ist Bourgeois’ Solidarismus

bis heute vergleichsweise unbekannt geblieben. So kommt Bourgeois weder in

den Standardwerken der politischen Philosophie noch der Sozialwissenschaf-

ten vor und Bourgeois’ einflussreiches Pamphlet Solidarité wurde erst im Jahr

2020 in die deutsche Sprache übersetzt (vgl. Bourgeois 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Umstrittene Solidarität

I. Solidarität als soziale Schuld

Die Solidaristen – neben Léon Bourgeois zählen zu dieser Tradition

auch Charles Gide, Alfred Fouillée und Celestin Bouglé – befassten sich

vor allem mit der Frage der sozialen Ungleichheit unter modernen

wirtschaftlichen Bedingungen. Als neuartige Sozialdoktrin war die

Solidarität als »soziale Schuld« eine Antwort auf die Herausforderun-

gen der sozialökonomischen Ungleichheiten im Zuge der modernen

Arbeitsteilung und Industrialisierung des 19. Jahrhunderts: Im Kontext

der Weltwirtschaftskrise von 1873 bis 1896, den hohen Arbeitslosenzah-

len sowie soziopolitischen Unruhen war die soziale Frage eine politische

geworden.

Zwischen den Sozialismus und den ökonomischen laissez-faire Li-

beralismus trat nun die neue Reformbewegung des Solidarismus, die

den Begriff der Solidarität als die wissenschaftlich-sozialtheoretische

Begründung für die Bekämpfung eben dieser spezifisch modernen Un-

gleichheiten propagierte. Im aufklärerischen Erbe der Französischen

Revolution und vertragstheoretischen Geist Rousseaus sollte nun der

Begriff der Solidarität an die Stelle der orientierungsstiftenden Doktrin

für dieDritte FranzösischeRepublik treten.Was dieMenschen einander

im Namen der Solidarität schuldeten, wurde nun explizit als »soziale

Schuld« aufgefasst und theoretisiert.

Diese Denkfigur ist bei niemandem so deutlich wie bei der Schlüs-

selfigur des Solidarismus, dem kurzzeitigen Premierminister, Frie-

densnobelpreisträger und einflussreichen Juristen, Léon Bourgeois.2

Dass Bourgeois im 20. Jahrhundert in Deutschland so gut wie völlig

in Vergessenheit geraten ist, und sich erst in den letzten Jahren einer

gewissen Aufmerksamkeit vor allem in der angloamerikanischen po-

litischen Theorie erfreut, macht eine ideengeschichtliche Einordnung

und neue Beschäftigung unter dem Aspekt der Schulden nur um so

zeitgemäßer. Gleichzeitig ist eine kritische Perspektive auch insofern

angebracht als sich die derzeitige Rezeption zum größten Teil affirma-

tiv auf den Solidarismus bezieht – ähnlich wie der Begriff »Solidarität«

2 Diese Darstellung folgt Symank 2023.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rouven Symank: Solidarität als soziale Schuld 129

selbst meist als positiv verstandener normativer Begriff verwendet

wird.

Léon Bourgeois’ zuerst 1896 veröffentliche Schrift Solidarité war

nicht nur politisch enorm einflussreich, sondern auch die zentrale

theoretische Fassung der Solidaritätsdoktrin als soziale Schuld (vgl.

Bourgeois 1902b). Bourgeois erweiterte diese Doktrin im Laufe der

Jahre, vor allem aber im Winter 1902–1903 in drei Vorlesungen an der

École desHautes Études Sociales (vgl. Bourgeois 1907, 1910).Die »solidarité«

sollte die traditionelle »fraternité« ersetzen und in Verbindung mit

»liberté« und »égalité« einenmodernisierten – jedoch den revolutionär-

aufklärerischen Idealen treuen – Begriffsdreiklang bilden: »Zuerst die

Solidarität, dann die Gleichheit oder Gerechtigkeit, was in Wahrheit

dasselbe ist, und schließlich die Freiheit« (Bourgeois 1902a: 192; alle

Übersetzungen R.S.). Bourgeois stellte eine ausdrückliche Verbindung

zur Ideengeschichte her: »So erscheint die Doktrin der Solidarität in der

Ideengeschichte als die Entwicklung der Philosophie des 18. Jahrhun-

derts und als die Vollendung der politischen und sozialenTheorie, deren

erste Formel die Französische Revolution unter den drei abstrakten

Begriffen Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit derWelt gegeben hatte«

(Bourgeois 1902b: 156; Herv. R.S.).

Der institutionelle Rahmen dieser »sozialisierenden« Solidaritäts-

doktrin war primär die nationalstaatliche Reformpolitik. Für Bourgeois

ergab sich deren kontraktualistische Formulierung schlichtweg aus

der wissenschaftlich begründeten Einsicht, dass jedes Mitglied einer

Gesellschaft eine »Schuld« nicht gegenüber sich selbst, sondern viel-

mehr gegenüber der Gesellschaft per se hat. Diese »dette de l’homme

envers la société« (Bourgeois 1902b: 137) ist nach Bourgeois dezidiert

wissenschaftlich begründet: Ebenso wie – nach Bourgeois – die neuen

naturwissenschaftlichen Erkenntnisse der Biologie und Chemie die In-

terdependenz allen Lebens und der Elemente aufzeigten, so seien auch

ökonomische und soziale Prozesse in einem rein faktischen Sinn inter-

dependent. Und ebenso wie die Gesetze der Naturwissenschaften habe

auch das »Gesetz der Solidarität« (Bourgeois 1902b: 50) – in quasi-orga-

nizistischer Analogie – universelle Gültigkeit (vgl. Bourgeois 1902b: 50).

Stark beeinflusst von den wissenschaftlichen Diskursen seiner Zeit –

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Umstrittene Solidarität

von der aufkommenden Soziologie, den Entwicklungen in der poli-

tischen Ökonomie, Zoologie, Biologie, sowie der Evolutionstheorie –

positionierte sich der Solidarismus kritisch zwischen individualisti-

schen Theorien – wie dem laissez-faire-›Ökonomismus‹ à la Herbert

Spencer – und revolutionär-sozialistischen Politikvorstellungen (vgl.

Symank 2023).

Bourgeois’ theoretische Innovation bestand nun darin, in diese

deskriptiv-empirische Solidarität die normative Solidarität mit einzu-

schließen, und zwar durch die Doktrin der sozialen Schuld und den

Quasi-Vertrag: Wir schulden demnach einander moralisch etwas, weil

wir in der modernen Weltordnung de facto voneinander abhängen.

Den institutionellen Mechanismus dieser Solidaritätsforderung sah

Bourgeois in sozialstaatlichenMaßnahmen und insbesondere der Steu-

er- undGesundheitspolitik sowie demVersicherungswesen.DieRisiken

des modernen Lebens sollten solidarisch aufgefangen werden und ih-

re staatlich-legalistische Institutionalisierung gleichsam moralisch

geboten sein.3

In Bourgeois’ Solidaritätsdoktrin wird eben diese Schuldenrelation

durch einenQuasi-Vertrag erfasst.Dieser stellt eine rechtlich anerkann-

te Fiktion dar, die sich auf eine Gruppe traditioneller privatrechtlicher

Verträge im römischen Zivilrecht bezieht.4 Der Vertrag ist insofern fik-

tiv als er Handlungen erlaubt, als ob ein Vertrag zwischen zwei Parteien

geschlossen wäre. Bourgeois übertrug diesen fiktiven Vertrag aus dem

privaten in den öffentlichen Bereich:Wir schulden einander eine soziale

Schuld, als hätten wir einen wechselseitigen Vertrag unterzeichnet.5

3 Bourgeois verstand diese wissenschaftliche Begründung der Solidarität aus-

drücklich als »moralische Revolution« (Bourgeois 1914: 58). Die beiden Kräfte

der moralischen Ideen und der wissenschaftlichen Methode konnten in diesem

Sinn–undobwohl sie sich,wieBourgeois betont, historisch gesehen »feindlich«

gegenüberstanden – im Begriff der Solidarität vereint werden (vgl. Bourgeois

1902b: 24–35).

4 Vgl. Bouglé 1904: 12–15; sowie Bourgeois 1902b, 1907, 1914. Als Beispiele ge-

nannt seien hier lediglich das negotiorum gestio und die solutio indebiti.

5 Der zentrale sozialphilosophische Einfluss auf diese Doktrin kam von Alfred

Fouillée, der Auguste Comtes dette sociale in eine sozialprogressive undpolitisch

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rouven Symank: Solidarität als soziale Schuld 131

Im kontraktualistischen Zentrum steht jedoch nicht etwa die Angst

vor Hobbes’ personalisiertem Einheitsbild des Leviathans, sondern ein

sozialpolitisch-institutionelles Arrangement: Der methodologische In-

dividualismus wird demnach ersetzt durch eine entschieden kollektive

Konzeption des Sozialen und der damit verbundenen Schuld. Die soli-

daristische Sozialontologie sieht den Menschen als immer schon sozial

eingebunden, den »isoliertenMenschen gibt es nicht« (Bourgeois 1902a:

137): »DieMenschen sind in der Gesellschaft.Das ist eine natürliche Tat-

sache, die ihrem Einverständnis vorausgeht und ihrem Willen überge-

ordnet ist. Der Mensch kann sich weder materiell noch moralisch der

menschlichen Vereinigung entziehen« (Bourgeois 1902a: 136–137).

Der Solidarismus verband also eine deskriptive Komponente (die

strukturelle Interdependenz zwischen den Menschen, resultierend

aus der modernen Arbeitsteilung) und eine normative Komponente

(den Anspruch, die aus der modernen Arbeitsteilung resultierenden

Ungleichheiten sozialpolitisch auszugleichen). Die Menschen können,

nach Bourgeois, nicht ohneeinander leben und haben deshalb soziale

Pflichten untereinander; die soziale Schuld ist die »Last der Freiheit«

(Bourgeois 1902b: 115, 161). In ihrer horizontalenDimension bezieht sich

die soziale Schuld auf den intragenerationellen Austausch von Dienst-

leistungen. In ihrer vertikalen Dimension dagegen bezieht sie sich

auf die intergenerationelle, zeitliche Ebene: Soziale Schuld ist sowohl

bezogen auf die Vergangenheit – den immensen Reichtum an Kultur,

Infrastruktur, und Wissen, von dem jeder Mensch von jenem Moment

an abhängt, in dem er dieseWelt betritt – als auch auf die Zukunft eben

dieser Welt, nämlich die Pflicht, ihren Fortschritt zu erhalten und zu

fördern (vgl. Bourgeois 1902b: 130).

radikale Idee umwandelte (vgl. Fouillée 1885: 369–378). Fouillée vertrat die Auf-

fassung, dass die Gesellschaft in Wirklichkeit ein »organisme contractuel« sei:

gleichsameinnatürlicherOrganismus, als auchdasResultat einesVertrags (vgl.

Fouillée 1885: 111–122; sowie Fouillée 1884: 129–153).

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Umstrittene Solidarität

II. Solidarität und Schuld
in konzeptgeschichtlicher Perspektive

Auch wenn der Solidarismus sich als eine neuartige Antwort auf die

soziale Frage des späten 19. Jahrhunderts inszenierte, hat die zentrale

Doktrin der Solidarität als quasi-vertragliche Schuld ältere Wurzeln.

Diese wiederum verweisen ebenfalls auf den Begriff der Schulden,

und zwar die Kollektivschuld im römischen Zivilrecht: das Prinzip des

»in solidum«.6 Etymologisch bedeutet »in solidum« eine Bindung als

Einheit, wie jene eines »soliden«, organischen Körpers. Rechtshisto-

risch bezieht sich diese Formulierung auf die Haftung einer Gruppe

oder Familie für jene Schulden, die ein einzelnes Mitglied gemacht

hat (vgl. Miller 2017: 64). So schwierig und ungenau rechtshistori-

sche Einordnungen auch sein mögen, die Rechtsfigur »in solidum«

stammt aus dem Rechtsbereich der kollektiven Verpflichtungen – wie

ein einziger »fester« Körper sind die Schuldner:innen somit als Einheit

gebunden. Auch wenn die Bezeichnung als »Solidarität« wahrschein-

lich erst in der Neuzeit retrospektiv von der Rechtswissenschaft auf

die Verpflichtungsform des römischen Rechts angewandt worden ist

(vgl. Burdick 2004: 417), so war die römisch-privatrechtliche Auslegung

des Begriffs »Solidarität« einflussreich in der modernen französischen

Rechtstradition (vgl. Stjernø 2005: 28). Diese juristische Dimension der

gemeinsamen Schuldhaftung ist im deutschen Alltagssprachgebrauch

von Solidarität zwar weitgehend verschwunden, aber noch bewahrt

im Begriff der »Solidarschuld« und dem weiter gefassten Begriff der

»Solidargemeinschaft«.

Das französische Recht des 16. Jahrhunderts verwendete den Begriff

»Solidarität« in diesem traditionellen Sinn einer kollektiven Haftung

für Schulden (vgl. Hayward 1959) und der Code Civil – beeinflusst von

6 Das Wort »Solidarität« kommt in den römischen Rechtsquellen nicht als sol-

ches vor, sondern ist von dem Rechtsprinzip »in solidum« abgeleitet, welches

später als »solidarité« in die französische Rechtstradition seinen Einzug fand

(vgl. Burdick 2004: 417). Vgl. Fiegle 2003 zumspezifisch »französisch-deutschen

Begriffstransfer« von der »solidarité« zur »Solidarität«.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rouven Symank: Solidarität als soziale Schuld 133

Justinians Kodifikation des römischen Rechts – integrierte das Prinzip

des »in solidum« als »solidarité« im Sinne von Schuld und Kredit (vgl.

Art. 1197, Art. 1200 und insbes. Art. 1202). Bourgeois kritisierte die »an-

tisolidarische Tendenz der napoleonischen Gesetzbücher« (Hayward

1959: 272)mit demBegriff der sozialenSchuld: geschuldetwurde sie nicht

dem Staat oder dem Einzelnen, sondern der Gesellschaft an sich.7 Auch

in diesem Sinn wandelte sich die Solidarität erst in der Belle Époche von

einem rechtlichen zu einem gesellschaftspolitischen Konzept – Bour-

geois’ Doktrin der »Solidarität« wurde gemeinhin, wie Célestin Bouglé

es formuliert hatte, zur »offiziellen Philosophie der Dritten Republik«

(Bouglé 1907: 1).

Der Einflussreichtum dieses Solidaritätsbegriffes ist auch auf Bour-

geois’ politische Positionen zurückzuführen. In einer steilen Karriere

wurde Bourgeois 1887 zum Oberkommissar der Pariser Polizei er-

nannt (Préfet de Police) und diente von November 1895 bis April 1896

als Premierminister (Président du Conseil). Er hatte nicht nur mehrere

Kabinettsposten inne, sondern wurde auch zum ersten Präsidenten des

Völkerbundes ernannt und erhielt 1920 den Friedensnobelpreis (vgl.

Hamburger 1932: 19ff.; 97f.; 167–212; sowie Blais 2007: 22ff.).

Bourgeois’ Ziel der Wahrung des sozialen Friedens im organischen

Staatsgefüge ist nicht der sozialistische Klassenkampf imSinne des his-

torischenMaterialismus,sondernvielmehr verbindet seineSolidaritäts-

doktrin private Initiativen und öffentliche Maßnahmen zur Lösung der

›sozialen Frage‹. Der Staat sollte ein Gegengewicht zu den Auswirkun-

gender liberalenWirtschaft bilden,ohne jedoch inautoritäreHerrschaft

zu verfallen. In diesem Sinne war der Solidarismus auch »ein Versuch,

Individualismus und Sozialismus zu verbinden« (Gide/Rist 1909: 615).

Bourgeois bezeichnete sich sogar selbst als »liberalenSozialisten« (Bour-

geois 1907: 34) und hier zeigt sich die teils ambivalente Position in Bezug

auf die individualistischen Tendenzen im Liberalismus des ausgehen-

den 19. Jahrhunderts: Der solidaristische Schuldbegriff ist nicht das Ge-

7 Bourgeois verweist insbesondere auf die Artikel 1370 und 1371 (vgl. Bourgeois

1902b: 133f.).

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Umstrittene Solidarität

genteil der Freiheit, sondern vielmehr ist die Rückzahlung der sozialen

Schuld ihre Bedingung (vgl. Bourgeois 1907: 31).

Wenn man die moderne Erzählung des freien, selbstbestimmten

Individuums vomSchuldbegriff ausgehend denkt, lässt sich in konzept-

geschichtlicher Perspektive eine Art Fortschrittsnarrativ konstruieren:

Diesem Narrativ zufolge stehen am Anfang die moralischen Schulden,

welche sich allgemein auf die menschlichen Bindungen beziehen – wie

jene der Religion, Familie, oder Gemeinschaft. Die spezifisch moderne

Befreiung von ihnen (die Auflösungder engenBande der Familie,Kirche

und traditionellen Gemeinschaftszusammenhänge) ist nun vertraglich

zu regeln und als Schulden bezifferbar. Heuristisch ist es hier hilf-

reich, folgende Schuldbegriffe zu differenzieren: Erstens der kausale

Schuldbegriff, der sich auf Ursache und Wirkung bezieht; zweitens der

moralische, welcher auf Handlungsbewertungen von falsch und richtig

verweist, und drittens der finanzielle oder monetäre Schuldbegriff,

welcher sich auf Praktiken des Gebens und Nehmens bezieht (vgl. Ma-

cho 2014: 19). Als Partizip Perfekt von »debere« – was mit »schulden«,

»schuldig sein« und »zu bezahlen haben«, aber auch mit »verpflichtet

sein« oder gar »sollen« übersetzt werden kann – schließt »debitum« auf

logischer Ebene immer eine Referenz auf Vergangenes ein, »a past act

of incurring the debt« (Collingwood 1947: 119), wie R. G. Collingwood es

in seinemNew Leviathan ausgedrückt hat.

Auch nach Émile Benveniste greifen die Begriffe einer weitgefass-

ten, allgemeinen Schuldigkeit und der spezifischen, materiellen Schul-

den ineinander:Materielle Schuldenhaben ihrenUrsprung imallgemei-

neren Begriff der Schuld (vgl. Benveniste 1993: 142–156). Eine im enge-

ren Sinnematerielle Bedeutung von »Schuld« ergibt sich im Iranischen,

Lateinischen, Gotischen und Griechischen erst durch spätere Differen-

zierungen. So setzt nach Benveniste das lateinische debere nicht voraus,

dass »schulden«mit einemAkt des Gebens und Empfangens einhergeht

(vgl. Benveniste 1993: 142). Der Begriff der »Schulden« hat sich in diesem

spezifischmateriellen Sinn – beispielsweise als verzinster Geldverleih –

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rouven Symank: Solidarität als soziale Schuld 135

demzufolge erst nach und nach vom Begriffsspektrum der Schuldigkeit

abgekoppelt.8

Für die Solidaristen schuldet der einzelne Mensch der Gesellschaft

genaudeshalb etwas,weil er von demkollektiven Produkt dermodernen

Arbeitsteilung profitiert undweil diese Schuld, in eine soziale übersetzt,

letztlich auch beziffert werden kann.Während sich die Idee der Erbsün-

de auf die allgemeine menschliche Form der Schuld gegenüber Gott be-

zieht, ist die soziale Schuld eine ursprüngliche Verpflichtung gegenüber

derGesellschaft an sich.Sie ist vorwiegendmateriell, kalkulierbarund sä-

kular gedacht.9

Liest man Bourgeois’ Solidaritätsdoktrin als Schulden gegenüber

der nationalen Gesellschaft, so ist die soziale Schuld im Sinne einer

proto-politischen Zugehörigkeit kritisierbar. In dieser kritischen Per-

spektive besteht somit die Gefahr der Reproduktion von identitären

Gruppierungen, werden doch die Zugehörigkeitsverhältnisse nicht

grundlegend hinterfragt. Sich gegenseitig etwas zu schulden, im po-

litikphilosophischen Bild der Familienbeziehung von Brüderlichkeit,

liegt in dieser Hinsicht im Kern der Idee einer Erweiterung der Fami-

lieneinheit auf jene des nationalen Gesellschaftskörpers. Tatsächlich

wies der französische Solidarismus keine grundsätzliche Kritik der

Schulden jenseits der nationalstaatlich verfassten Beziehungen auf,

8 Bekanntlich behauptet die Zweite Abhandlung von Nietzsches Genealogie

der Moral (1887) genau das Gegenteil: die moralische »Schuld« hat dem-

nach ihren Ursprung in der materialistischen Idee der »Schulden«. Diese

»Ideen-Verhäkelung« von Schuld und Leid, die Macht der Gleichsetzung von

Schaden und Schmerz entstamme »dem Vertragsverhältniss zwischen Gläubi-

ger und Schuldner, das so alt ist als es überhaupt ›Rechtssubjekte‹ giebt und sei-

nerseits wieder auf die Grundformen von Kauf, Verkauf, Tausch, Handel und

Wandel zurückweist« (GMII §4).

9 Im französischen Solidarismus blieb jedoch – und das kann als eine seiner weit-

reichendsten programmatischen Schwächen angesehenwerden –die Frage der

genauen Quantifizierung der sozialen Schulden vage und letztlich unbeant-

wortet. So hat der Solidarismus nicht den radikalen Wandel bewirkt, den er

hätte bewirken können: er scheiterte unter anderem am Anspruch der eigenen

sozialpolitischen Reformen und ihrer Finanzierung.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Umstrittene Solidarität

war er doch vor allem eine sozialpolitisch orientierte Reformbewegung

und kein radikaler Angriff auf die Besitzverhältnisse. So formte sich der

französische Solidarismus auch nicht von den Rändern der Gesellschaft

her, sondern in ihrer Mitte – es waren bürgerliche Akteure wie Léon

Bourgeois selbst, die die solidaristische Doktrin prägten und etablier-

ten. Bourgeois’ Solidaritätsbegriff ist zwar nicht auf logischer Ebene

zu einer vorpolitischen Formulierung der sozialen Schuld verpflich-

tet. Dennoch kann eine kritische Perspektive darauf verweisen, dass

dem sozialen ›Körper‹ nationale Grenzen gezogen wurden, ähnlich wie

Durkheims Arbeitsteilung, und dass diese Grenzen bestimmten, wer

überhaupt zur gemeinsamen Güterproduktion beiträgt, wer zur natio-

nalen Arbeitsteilung gehört und wer nicht, und wem folglich etwas im

Namen der Solidarität geschuldet wird und wem nicht. Dass identitäre

Solidaritätskonzepte ihre eigenen Ausschlussmechanismen reprodu-

zieren, wurde unter anderem von feministischer (vgl. hooks 2015: 15)

sowie queerer Theorie kritisiert (vgl. Butler 1990: 21). Aus postkolonia-

ler Perspektive ist in Bezug auf Solidarität als soziale Schuld jedoch

nicht nur die Gefahr von proto-politischen Gruppenzugehörigkeiten

angezeigt, sondern vielmehr deren kolonialpolitische Dimension.

III. Kolonialhistorische Einordnung und Kritik

Als Bourgeois sich seit der Jahrhundertwende zunehmend dem inter-

nationalen Recht und den internationalen Angelegenheiten zuwandte,

dehnte er seine Solidaritätslehre zwar auf den internationalen Bereich

aus, ohne jedoch transnationale Formen der Solidarität – wie beispiels-

weise jeneder antikolonialenBewegungen –explizitmit einzubeziehen.

In Erweiterung der solidaristischen Doktrin sah Bourgeois die Solidari-

tät als eine Beziehung nicht jenseits, sondern zwischenNationalstaaten;

nämlich als eine neuartige ›Gesellschaft der Nationen‹, wie er sie in Pour

La Société des Nations nannte (vgl. Bourgeois 1910).10 Unter der Annah-

10 Unter Bourgeois’ Einfluss wurde der Völkerbund zum Vorläufer der Vereinten

Nationen und ermöglichte eine Internationalisierung des Sozialschutzes und

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rouven Symank: Solidarität als soziale Schuld 137

me,dassdiese ›internationaleGesellschaft‹ vorrangigden Interessender

›fortschrittlichen‹ europäischen Staaten galt, ließe sich – in postkolo-

nialer Perspektive und über Bourgeois hinaus – argumentieren, dass im

Begriff der sozialen Schuld auch die zivilisatorische Differenz zwischen

nationalstaatlicher Metropole und ihren Kolonien angelegt ist.

Kurz vor Bourgeois’ Präsidentschaft hatte Frankreich Madagaskar

besetzt, was in vielerlei Hinsicht den Höhepunkt der umstrittenen Ko-

lonialpolitik der 1890er Jahre darstellte. Auch die antikoloniale Haltung

Bourgeois’ radikalen Kabinetts verhinderte nicht, dass Madagaskar

annektiert wurde: Der Senat hatte sich geweigert, dem notwendigen

Kredit zur Rückführung der französischen Truppen zuzustimmen,

die Chambre haute hatte Bourgeois’ Vorschlag einer solidaristischen

Einkommenssteuer abgelehnt – und in Folge dieser Rückschläge trat

Bourgeois am 27. April 1896 zurück (vgl. Hamburger 1932: 19ff., 97f.,

167–212). Bourgeois schrieb zwar zur Zeit des Höhepunkts des Euro-

päischen Imperialismus, aber seine Schriften zur Solidarität lassen

die französische Kolonialpolitik weitgehend aus.11 Solidarität war für

Bourgeois und den französischen Solidarismus vor allem soziale Soli-

darität, ging es doch primär um die mit der modernen Arbeitsteilung

einhergehenden Ungleichheiten und ein politisches Korrektiv für deren

Effekte. Diese Auslassung mag zwar aus heutiger Sicht problematisch

sein, bedeutet aber nicht zwangsläufig, dass die zentralen Konzepte

zwingend auf koloniale Komplizenschaft verweisen, oder in zeitgenös-

sisch-wohlwollenden Interpretationen nicht kritisch erweitert werden

der Arbeitsregulierung auf internationaler Ebene sowie die Gründung der In-

ternationalen Arbeitsorganisation im Oktober 1919. Bourgeois’ Arbeit als Mit-

gliedder französischenDelegationderHaagerKonventionen von 1899und 1907

führte zum Höhepunkt seiner Karriere im Jahr 1920, als er der ›geistige Vater‹

und erster Präsident des Rates des Völkerbundes sowie Präsident des französi-

schen Senats wurde und den Friedensnobelpreis erhielt (vgl. Bourgeois 1920).

11 Der klassische Gegensatz zwischen der antikolonialen Haltung der bürgerli-

chen ›Radikalen‹ und der ›Opportunisten‹ in den 1880er Jahren sah sich einer

neuenOpposition seitens der Sozialistengegenüber, die denRadikalenundOp-

portunisten vorwarfen, der ›sozialen Frage‹ auszuweichen (Mayeur 1984: 146f.,

164–168; vgl. auch Conklin 1997).

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Umstrittene Solidarität

könnten. Es ist diesbezüglich aufschlussreich in Bezug auf den Soli-

daritätsbegriff nach Geltung und Genesis zu fragen: Inwiefern begrenzt

der historische Kontext der Kolonialpolitik der 1890er Jahre Bourgeois’

Solidaritätsdoktrin der sozialen Schuld?

Eine postkoloniale Perspektive könnte darauf verweisen, dass die

nationalökonomischen Ungleichheiten untrennbar mit der Kolonial-

politik und kolonialen Formen ökonomischer Ausbeutung verbunden

waren.12 Das gilt insbesondere in einer materialistischen Perspektive,

die – wie Bourgeois’ oben dargestellter Solidaritätsbegriff – historisch

gewachsene Ungerechtigkeiten betont. Auf analytischer Ebene besteht

zwardie theoretischeMöglichkeit einerAusweitungdes solidaristischen

Schuldbegriffes auf die Kolonialgebiete, aber in kritischer Perspekti-

ve beschränkte Bourgeois letztlich seinen Solidaritätsbegriff auf die

nationalen und internationalen Interessen der europäischen National-

staaten. Demnach sind es für Bourgeois jene ›modernen‹ Bedingungen

des sozialen Lebens, die erst dieNotwendigkeit eines solidarischen Aus-

gleichs verlangen und sich insofern auch auf jene Staaten beschränken,

die diesen modernen Bedingungen unterliegen. Dass der Wohlstand

eben dieser Staaten in Teilen auch von kolonialer Ausbeutung abhing,

ist nicht expliziter Teil dieser materialistischen Schuldendoktrin. In

ihrer horizontalen Dimension bindet sie die sozioökonomischen Un-

gleichheiten in die faktische Interdependenz aller in der Gesellschaft

lebendenMenschen ein. In ihrer vertikalen Dimension stellt sie eine ge-

nerationenübergreifende Verbindung zwischen Individuen her, indem

sie die Vergangenheit mit der Gegenwart und der Zukunft verknüpft.

Aus kritischer Perspektive ist nun jedoch die sozialpolitische Institutio-

nalisierung dieser beiden Dimensionen primär auf die nationalen sozio-

ökonomischen, nicht aber auf die kolonialenUngleichheiten bezogen.

In gewisser Hinsicht hat die vertragstheoretische Formulierung

der Solidarität an dieser Stelle – bei allen inhaltlichen Differenzen –

ähnliche theoretische Einschränkungen wie Rawls’ Gerechtigkeitstheo-

rie: Die kontraktualistische Verfasstheit ist auch eine liberal-egalitäre

12 Jared Holley bringt dieses Argument in seiner Kritik an Andrea Sangiovannis

Bezug auf Léon Bourgeois vor (Holley 2023).

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rouven Symank: Solidarität als soziale Schuld 139

Abstraktion von historisch-materiellen Ungleichheiten.13 Demzufolge

müsste sie ebenso wie die Vertragstheorie der modernen politischen

Philosophie grundsätzlich in Bezug auf ihre race (vgl.Mills 1997) und gen-

der (vgl. Pateman 1988) Dimensionen hin untersucht werden. Während

jedoch die klassischen Gesellschaftsvertragstheorien des 17. Jahrhun-

derts – Hugo Grotius, Thomas Hobbes, Samuel von Pufendorf und

John Locke – sowie ihre Nachfolger im 18. Jahrhundert – Jean-Jacques

Rousseau und Immanuel Kant – das Individuum als methodologi-

schen Ausgangspunkt betrachten, beginnt Bourgeois’ Sozialontologie

mit der Gesellschaft und kulminiert im Individuum. Der französische

Solidarismus ist auch insofern ein politiktheoretischer Sonderfall als

er – zumindest nach dem Prinzip der wohlwollenden Interpretati-

on – nicht von realen Ungleichheiten abstrahiert, sondern historische

Zusammenhänge bewusst betont.

Inpostkolonialer Perspektivemagzweifelsohne jeglicherRückbezug

auf den französischen Solidarismus prinzipiell unter dem Verdacht der

eurozentristischen Geschichtsschreibung stehen und wäre demzufolge

ein wenig geeigneter Ausgangspunkt für die konzeptuelle Erfassung

de-kolonisierender Solidaritätspraktiken (vgl. Chakrabarty 2000; Hol-

ley 2023; Tuck/Yang 2012). Antikoloniale Solidaritätsbewegungen und

Antiglobalisierungsbewegungen spielen zudem nicht primär auf die

sozialstaatlichen Umverteilungsmechanismen innerhalb der national-

staatlich verfassten Bürgergesellschaft an. Vielmehr wäre aus dieser

Sicht der Rückgriff auf alternative antikoloniale Solidaritätskonzepte

besser geeignet als beispielsweise die Rechtsfigur der nationalen Selbst-

bestimmung in ihrer spezifisch europäischen Prägung (vgl. Getachew

2019). Transnationale und postkoloniale Solidaritätsbegriffe – wie sie

beispielsweise Chandra Talpade Mohanty (vgl. 2003: 7, 112, 167) im An-

schluss an Frantz Fanon (2005) vorschlägt – mögen nicht zwingend in

logischem Widerspruch zur Doktrin der sozialen Schuld stehen. Die

Zielsetzung eines derartigen Solidaritätskonzepts wäre dann jedoch

nicht lediglich die Bewältigung sozialpolitischer Ungleichheit, sondern

vielmehr kolonialgeschichtlicher Ungerechtigkeit.

13 Vgl. Forrester 2019 zur Historisierung von Rawls’ egalitärem Liberalismus.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Umstrittene Solidarität

Ausblick: Zur Aktualität des Solidarismus

Inwiefern ist der hier dargestellte, entschieden ›moderne‹ Solidaritäts-

begriff inBezug auf zeitgenössischeKrisen relevant? Zumeinen sind so-

ziale, ökonomische und intersektionale Ungleichheiten im 21. Jahrhun-

dert alles andere als verschwunden, sondern vielmehr von den Krisen

der letzten Jahre –vonSchuldenkrisenbis zurCovid-19-Pandemie –ver-

schärft worden. Insofern hat der Solidaritätsbegriff als soziale Schuld

durchaus politik- und sozialtheoretische Aktualität, als er sich auf die

materielle Dimension von Ungleichheiten beruft und die kollektive Ver-

fasstheit von menschlichen Beziehungen analytisch als Ausgangspunkt

nimmt. Durch diese Engführung von individuellem Leben und politi-

scher Ökonomie wird die Doktrin der sozialen Schuld sowohl mikroso-

ziologisch als auch makroökonomisch relevant. Sie verbindet das Kapi-

tal früherer Generationen mit dem Handeln der heutigen Gesellschaft

in Bezug auf den Erhalt ihrer politischen Zukunft (vgl. Bourgeois 1902b:

137). Eben diese intergenerationelle Dimension scheint heute aktueller

denn je, vor allem inBezug auf bestehendeEigentumsvorstellungenund

denmit ihnenverbundenenEinschränkungen sozialerMobilität (vgl.Pi-

ketty 2020).

Gleichsam sind zeitgenössische Rufe nach Solidarität – insbesonde-

re im postkolonialen Kontext – oftmals auf transnationale Zusammen-

hänge und Globalisierungsprozesse bezogen und zielen daher auf mehr

ab als nationalstaatlich regulierte Ungleichheitsreduktion. In Bezug auf

die politiktheoretische Konjunktur des Solidarismus verweist die hier

vorgelegte kritische Einordnung somit auch auf die Notwendigkeit ei-

ner historischenKontextualisierungund theoretischenErweiterungdes

Solidaritätskonzepts als soziale Schuld.

Die Aktualität des Schuldbegriffs für heutige Fragen der Solidarität

mag zudem auch auf die Popularität der Kritik an individualistischer

Interessenorientierung zurückzuführen sein. Im Frankreich des 19.

Jahrhunderts fand die post-revolutionäre Sorge um eine individua-

listische ›Atomisierung‹ der traditionellen Sozialzusammenhänge

verschiedene Ausdrücke – wie die Angst vor einem übermächtigen

Staat vis-à-vis der nun angeblich fragmentierten Gesellschaft oder die

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rouven Symank: Solidarität als soziale Schuld 141

sozialistische Kritik am Liberalismus, der die sozialen menschlichen

Zusammenhänge nicht begreife, sondern das Individualinteresse als

Maßstab aller Dinge sähe. Bourgeois’ Solidarität als soziale Schuld

war jedoch keine anti-liberale Polemik, sondern der Versuch, liberale

Politik so umzugestalten, dass sie die sozialistische Kritik aufnehmen

und politisch umsetzen konnte. Die materialistisch-kollektivistische

Orientierung dieser Solidaritätsdoktrin verleiht ihr auch eine gewisse

theoretische Versatilität und sie bietet insofern – zumindest bei der

hier vorgebrachten kritischen Vorsicht und Weiterentwicklung – eine

aufschlussreiche Perspektive auf die Grundfragen der Solidarität im 21.

Jahrhundert.

Literatur

Béland, Daniel (2009): Back to Bourgeois? French social policy and the

idea of solidarity, in: International Journal of Sociology and Social

Policy, 29(9/10), S. 445–456.

Benveniste,Émile (1993): Darlehen,Anleihe undSchuld, in: Zimmer,Ste-

fan (Hg.): Indoeuropäische Institutionen: Wortschatz, Geschichte,

Funktionen, Frankfurt a.M./NewYork/Paris: Campus/Editions de la

Maison des Sciences de l’Homme, S. 142–156.

Blais,Marie-Claude (2007): La Solidarité:HistoireD’une Idée,Paris:Gal-

limard.

Bouglé, Célestin Charles Alfred (1904): Solidarisme et Libéralisme.

Réflexions Sur LeMouvement Politique et l’ÉducationMorale, Paris:

Édouard Cornély.

Bouglé, Célestin Charles Alfred (1907): Le Solidarisme, Paris: Giard &

Brière.

Bourgeois, Léon (1902a): Extrait du compte rendu de la séance du Con-

grès d’ÉducationSociale du jeudi soir 27 septembre 1900, in: L.Bour-

geois (Hg.): Solidarité, Paris: Armand Colin, S. 189–219.

— (1902b): Solidarité, Paris: Armand Colin.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Umstrittene Solidarität

— (1907): Essai d’une philosophie de la Solidarité, in: Bourgeois, Léon/

Croiset, Alfred (Hg.): Essai d’une philosophie de la solidarité. Con-

férences et discussions, Paris: Félix Alcan Éditeurs, S. 1–119.

— (1910): Pour La Société des Nations, Paris: Editions Eugène Fasquelle.

— (1914): La politique de la prévoyance sociale. (Vol. I: La doctrine et la

méthode), Paris: Bibliothéque Charpentier.

— (1920):The Reasons for the League of Nations, https://www.nobelpriz

e.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom 10 October 2022.

—(2020): Solidarität.VondenGrundlagendauerhaftenFriedens,Berlin:

Suhrkamp.

Burdick,William (2004):ThePrinciples ofRomanLawandTheirRelation

to Modern Law, New Jersey: Lawbook Exchange.

Butler, Judith (1990): Gender Trouble: Feminism and the Subversion of

Identity, New York: Routledge.

Chakrabarty, Dipesh (2000): Provincializing Europe: Postcolonial

Thought andHistorical Difference, Princeton,New Jersey: Princeton

University Press.

Collingwood, Robin G. (1947): The New Leviathan: Or Man, Society, Civ-

ilization, and Barbarism, Oxford: Clarendon Press.

Conklin,Alice L. (1997): AMission toCivilize:TheRepublican Idea of Em-

pire in France and West Africa, 1895–1930, Stanford: Stanford Uni-

versity Press.

Fanon, Frantz (2005). The Wretched of the Earth, New York: Grove

Books.

Fiegle, Thomas (2003): Von der Solidarité zur Solidarität: ein franzö-

sisch-deutscher Begriffstransfer,Münster: LIT.

Forrester, Katrina (2019): In the Shadow of Justice: Postwar Liberalism

and the Remaking of Political Philosophy, Princeton: Princeton Uni-

versity Press.

Fouillée, Alfred (1884): La Propriété Sociale et La Démocratie, Paris: Li-

brairie Hachette.

Fouillée,Alfred (1885): La science sociale contemporaine,Paris:Hachette.

Getachew, Adom (2019): Worldmaking after Empire. The Rise and Fall

of Self-Determination, Princeton and Oxford: Princeton University

Press.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom
https://www.nobelprize.org/prizes/peace/1920/bourgeois/lecture/vom


Rouven Symank: Solidarität als soziale Schuld 143

Gide, Charles/Rist, Charles (1909): Histoire des doctrines économiques

depuis les physiocrates jusqu’à nos jours, Paris: L. Larose & L. Tenin.

Hamburger, Maurice (1932): Léon Bourgeois, 1851–1925, Paris: Marcel

Rivière.

Hayward, Jack Ernest Shalom (1959): Solidarity: The Social History of an

Idea inNineteenthCenturyFrance, in: InternationalReviewofSocial

History 4, H. 2, S. 261–284.

Hayward, Jack Ernest Shalom (1961):TheOfficial Social Philosophy of the

FrenchThird Republic: Léon Bourgeois and Solidarism, in: Interna-

tional Review of Social History 6, H. 1, S. 19–48.

Holley, Jared (2023): The (Anti)colonial Limits of Solidarity: History,

Theory, Practice, in: Sangiovanni, Andrea (Hg.): Solidarity: Nature,

Grounds, and Value. Andrea Sangiovanni in Dialogue, Manchester:

Manchester University Press.

hooks, bell (2015): Feminism Is for Everybody: Passionate Politics, Lon-

don: Routledge.

Kohn, Margaret (2019): Radical republicanism and solidarity, in: Euro-

pean Journal of Political Theory 21, H. 1, S. 25–46.

Macho,Thomas (2014): Bonds: Fesseln der Zeit, in:Macho,Thomas (Hg.):

Bonds: Schuld, Schulden und andere Verbindlichkeiten, München:

Fink, S. 11–26.

Mayeur, Jean-Marie (1984): La vie politique sous la TroisièmeRépublique

1870–1940, Paris: Seuil.

Miller, David (2017): Solidarity and Its Sources, in: Banting, Keith G./

Kymlicka, Will (Hg.): The Strains of Commitment: The Political

Sources of Solidarity in Diverse Societies,Oxford: Oxford University

Press, S. 61–79.

Mills, Charles Wade (1997): The Racial Contract, New York: Cornell Uni-

versity Press.

Mohanty, Chandra Talpade (2003): FeminismWithout Borders. Decolo-

nizingTheory, Practicing Solidarity,Durham/London: DukeUniver-

sity Press.

Nietzsche, Friedrich (1999): ZurGenealogie derMoral.Eine Streitschrift,

in:Colli,Giorgi/Mazziono,Montinari (Hg.): Jenseits vonGutundBö-

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Umstrittene Solidarität

se.ZurGenealogie derMoral.Kritische Studienausgabe,Berlin/New

York: de Gruyter.

Pateman,Carole (1988):The Sexual Contract, Stanford: StanfordUniver-

sity Press.

Piketty, Thomas (2020): Capital and Ideology, Cambridge, MA: Harvard

University Press.

Rawls, John (1990): ATheory of Justice, Cambridge,MA:HarvardUniver-

sity Press.

Sangiovanni, Andrea (2023): Solidarity: Nature,Grounds, and Value. An-

drea Sangiovanni in Dialogue, Manchester: Manchester University

Press.

Stjernø, Steinar (2005): Solidarity in Europe: The History of an Idea,

Cambridge: Cambridge University Press.

Symank, Rouven (2023). On Solidarity: Its Origins, Legacy, and Critique

in Social and PoliticalThought. PhDThesis, European University In-

stitute (EUI), Florence. https://hdl.handle.net/1814/75593.

Tuck, Eve/Yang,Wayne, K. (2012): Decolonization is not a Metaphor, in:

Decolonization: Indigeneity, Education and Society 1, H. 1, S. 1–40.

Young, Iris Marion (1990): Justice and the Politics of Difference, Prince-

ton: Princeton University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839464656-006 - am 13.02.2026, 21:35:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://doi.org/10.14361/9783839464656-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593
https://hdl.handle.net/1814/75593

