4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

4.3 »...und dann kam der Wessi«
Die Revolte der Subalternen

Vergiss nicht, wir sind in
Ostdeutschland, diese Ostdeutschen
haben eine Geschichte nicht weit weg
von Afrika.

Abilio Effiboley, Pflegehelfer, 48 Jahre

A: Die Mauer iiber gelungene Integration wird weg sein, wenn die Migranten unsere Arbeits-
weise erlernen und respektieren, dann hat keiner mehr Grund zu zweifeln.

A: Und wer hat es erkannt? Die Ossis.

A: Das stellt uns iiber die Wessis. |[...]

A: Die brauchen uns nichts erkliren, wie viele Rider ein Auto hat.

A: Na, der Ossi wird doch verstiimmelt dargestellt.

A: Der Ossi zu 80 % ist gemeint.

I: Wenn die Cefliichteten so arbeiten, wie wir im Osten, ist die Mauer weg?

A: JA! Das begreifen die Wessis aber nicht. [..]

I: Aber was hat das mit den Wessis und der Mauer zu tun?

A: Die Wessis denken nicht dariiber nach, wie es ist, was es bedeutet im neuen System klar-
zukommen...die Ossis SCHON. [...]

A: Deshalb ldsst sich der Ossi-Durchschnitt nicht mehr verarschen. [...]

A: Das getraut sich der Ossi dffentlich zu sagen, denn er hat ja schon mal 1990 geschwiegen!!!
Chat-Unterhaltung zwischen mir und Andreas Richter vom 02.01.2020

In der kurzen Chat-Unterhaltung mit mir nimmt Andreas Richter auch Akzentuierun-
gen vor, die zu einer machtkritischen Perspektivierung und Interpretation einladen. Er
thematisiert erneut das durch die »Wessis« ausgeloste Herabsetzungs- und Gewalterle-
ben der ostdeutschen Teilgesellschaft (»80 %«). Der >ostdeutsche Kollektivkorper< wurde
und wird, seiner Wahrnehmung nach, »verstiimmelt« reprasentiert. Fiir dieses lokale —
erneut als ungehort empfundene — Wissen (Spivak 2008: 123, 127) riumt er sich und an-
deren Ostdeutschen ein Privileg ein: ein Privileg des Wissens tiber die méglichen Tiicken,
die bei der beruflichen Systemintegration erwartet werden konnen, und damit iiber eine
a priori zweifelhafte berufliche Zukunft der Neuzugewanderten. »Die Mauer iiber gelun-
gene Integration wird weg sein, wenn die Migranten unsere Arbeitsweise erlernen und respektieren,
dann hat keiner mehr Grund zu zweifeln«. Hierbei gilt es Andreas Richters Erwahnung einer
sostdeutschen«< — »unsere[n]«— Arbeitsweise eingehender zu betrachten.

Diesbeziiglich hatte ich bereits in Kapitel 4.2 auf das gleichzeitige Wirken von als
rassistisch zu bewertenden Wissensbestinden hingewiesen (FN 19 und 31, Kapitel 4),
denen die Analyse in Kapitel 5 ihre Aufmerksamkeit widmen wird. In diesem Zusam-
menhang ist hier anzumerken, dass die durch die SED propagierten volkisch-nazisti-
schen Diskurse, damit Vorstellungen einer »biologistisch-kulturalistische[n] Uberlegen-
heit« (Wagner 2000: 4) und der »Appell an [...] nationale[...] Gefithle« (Poutrus/Behrends/
Kuck 2000: 6) in einigen Bevolkerungsteilen der DDR-Gesellschaft ungebrochen blie-
ben. Im Zuge der Etablierung eines >antifaschistischen Griitndungsmythos< und der In-
szenierung des DDR-Staates als »wahrhaft deutsche Regierung« (ebd.) — in Abgren-

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—

115


https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

zung zum Klassenfeind >Westen< und um »die Zumutungen der kommunistischen Herr-
schaft« (ebd.) zu iiberspielen — tradierten und verfestigten sich rassistische und natio-
nalsozialistische Praktiken durch einen Mangel an kritischer, 6ffentlich gefiihrter De-
batte. Insofern kann und sollte die Uberhéhung einer ostdeutschen< Arbeitsweise sowie
eine damit verwobene Ablehnung gefliichteter Menschen post 2015 auch als eine koloni-
alhistorische und faschistoide Kontinuitit, die der »national geprigte[...] Sozialismus«
(Wagner 2000: 4) auf neue Art in Wert setze, kritisiert werden.

In unser Klasse gab es 50 %, die rechts waren, [...] die die deutsche Geschichte verherrlicht
haben. [...] Es war in nazistische Zeichnungen zu machen in der Stunde. Ich meine, die hat man
auch immer belichelt, die das machen, [...] aber so von der Grundeinstellung war da schon eher
so ein Mitlduferldcheln dabei [..], also rechtsradikale Tendenzen gab es schon immer und die
waren friither noch viel schlimmer. Friiher hat sich nur niemand dafiir interessiert, da haben
die Medien auch nie dariiber berichtet, also ist es ein bisschen im Sande verlaufen. Andreas
Richter

Und so erinnert sich Andreas Richter selbst an eine kaum problematisierte Omniprasenz
nazistischen Erbes im Schulalltag und eine De-Thematisierung rassistischer und antise-
mitischer Vorfille in der staatlich gelenkten Medienberichterstattung der DDR.*

Diese Kontinuititen mitgedacht, mdochte ich an dieser Stelle den Fokus jedoch auf
andere von Andreas Richter er6ffnete Nexus lenken, die zu einer Aufschichtung aus-
schlussbefordernder Bedingungen im Kontext >Ostdeutschland« beigetragen haben. Je-
ne konnen als ein noch immer oder wieder schwelender >Kalter Krieg« zwischen den Sub-
jekten>Ossicund >Wessi« gefasst werden, die vor dem Hintergrund der bereits erwihnten
nach 1990 einsetzenden diskursiven Subalternisierung und den Missachtungserfahrun-
gen der ostdeutschen Gesellschaft (vgl. Kollmorgen 2011) zu verstehen sind.>*

So stellt sich mit Blick auf die Chatunterhaltung auch die Frage, warum sich das Be-
diirfnis, eine »ostdeutsche« Arbeitsweise zu itberhohen, derart explizit artikuliert. Und
wielassen sich die zynischen, das eigene Selbst aufwertenden AufRerungen wie »Das stellt
uns tiber die Wessis« und »Das begreifen die Wessis aber nicht« oder »Das getraut sich der Ossi f-
fentlich zu sagen, denn er hat ja schon mal 1990 geschwiegen!!!« kontextualisieren?

Zunichst, so wird deutlich, erfihrt seit dem neuralgischen Jahr 2015 eine Aufleh-
nung gegen eine diskursive, mediale Inszenierung als »dumme[r]« oder »verstiimmelte[r]«
»Ossi« starken Zuspruch — gegen »die hegemoniale Diskurslogik der Subalternisierung«
(Kollmorgen/Hans 2011:131) und so gegen eine im Kontext der Wende zugewiesene Plat-

33 Hierzu vgl. auch Mau (2019: 97-98); Langner (2020). Zu Rekonstruktionen rassialisierender Vor-
stellungen in DDR-Schulmaterialien vgl. Piesche (2002).

34  Hierzu siehe auch Studien im Kontext der Transformationsforschung, die auf die Notwendigkeit
hinweisen, die »Sozialisations-« (Fokus liegt auf dem Sozialisationsprozess innerhalb des DDR-
Staates und seinen Auswirkungen auf das einzelne Subjekt) und die »Situationshypothese« (Fokus
liegt auf der Transformationserfahrung, strukturellen Ungleichheiten zwischen Ost- und West-
deutschland und Abwertungserfahrungen post1990) fiir ein hybrides Verstehenostdeutscher Ein-
stellungen< gegentber Politik (etwa Grix 2000; Jacobs 2004) und des einsetzenden Rechtsrucks
post 2015 zusammenzudenken (vgl. Pickel/Pickel 2020).

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

zierung als soziale und politische Subjekte des Fremden/der Exotik, der Schwiche, der
Hilfebedirftigkeit und der Belastung (ebd.: 125-131).

Entgegen der diskursiven Norm iiberhoht Andreas Richter nun ein >Ostdeutschseins
und denunziert gleichsam die >westliche« Perspektive als unwissend und unfihig zur
Erfassung der Zusammenhinge. Das »unterworfene[...] Wissen« (Foucault 2016: 21) des
»>Ostens< mochte spitestens jetzt nicht linger beschwiegen werden. Auge in Auge mit den
>Gefliichteten« gilt es zu handeln, Macht zuriickzuerobern und wieder an die Relevanz
ostdeutscher Positionierungen zu glauben. SchliefRlich hatte man 1990 schon einmal an-
genommen, ein gelebtes Leben, den eigenen Habitus, Identitit wie eine alte Jacke able-
gen zu kdnnen, um einige Jahre spiter festzustellen, dass >doch nicht alles schlecht ge-
wesen sei, dass es Alternativen zur angestrebten>absoluten< Assimilation gegeben hitte.
Der Duldung einer Subalternisierung und einer Entwertung lokalen Wissens im gesamt-
deutschen Kontext soll nun angesichts der (un-)heimlichen Systemintegration gefliich-
teter >Anderer« ein Ende gesetzt werden.

A: (...) dh wie soll ich sagen, der Ossi wird doch neuerdings jetzt in den Medien so rechtsra-
dikal, verklirt und und der Welt fern, so wird er doch dargestellt, ja? In Wirklichkeit ist es
ja liberhaupt nicht so, dass ist ja das, was sie [der Westen] im Prinzip der Welt erzihlen wol-
len, weil sie sich ihrer Sache nie zu helfen wissen. [...] So, und das Schlimme ist, wenn du in
den Nachrichten siehst, wie GrofSunternehmen, Siemens, da bringen sie mal ein Beispiel, da
ist z.B. ein Syrer eingestellt, ein Inder ist dort eingestellt, der eine steht an der Drehbank als,
was weif3 ich, NC-Frdser und der Inder ist, was weif3 ich, Computer-IT-Experte und das ver-
kaufen sie uns als gelungene Integration. [...] Und dann ist das ja so, der Wessi [...] versteht
ja schon seit 1990, alles schonzureden [..] Und weeste, der Ossi ist jetzt gewohnt, die Fresse
aufzumachen, weil er schon mal verarscht wurde und das war Anfang der 90er. [...] [UInd das
ist dieser Krebsschaden. [...]

I: Ist es in Bezug auf die Gefliichteten so, dass der Osten das Gefiihl hat, dass der Westen ihm
schon wieder >Mist< verkaufen will?

A: JA. Nur das, es ist nur der Gedanke. [..] [D]ie Leute [Gefliichtete], die kdnnen gar nichts
dafiir, aber das ist diese Idee, alleine diese Idee, verarscht zu werden. Weeste? Und deswegen
wird der Ossi bissl als doof hingestellt, bissl so minderbetiidelt. So ist es aber nie. [...] Und du
glaubst ja gar nie, wie die uns damals teilweise verarscht haben und verarschen wollten, wo
die ganzen Spitzenmanager kamen von der Treuhand. [...] Und der Ossi hat halt so die Na-
se dafiir behalten, dass es jetzt wieder so dhnlich ist und dass wir uns, dass der Ossi sich nie
verarschen lassen will und das macht er halt dffentlich, er macht es, sagen wir mal, teilweise
auch blad, ich sag mal mit Pegida und Co. Wobei ich noch der Meinung bin, [...] ich weifs ganz
genau, dass bei den Anfingen von Pegida alles Leute aus der DDR mitmarschiert waren, die
kurz vor der Rente waren. [...] Da war iiberhaupt noch kein Politikum dahinter. Und schon gar
keine rechten Tendenzen und als dann aber so die ersten Vollidioten mitgelaufen sind, hier die-
ser, wie heif3t der? Ah, dieser Hicke, Hocke und Co, dann haben sie [die Medien, der Westen]
natiirlich gesagt: »Oh, das ist ein gefundenes Fressen.« Es sind ja alle rechtsradikal. Und an
diesen Stellen ist der Glaube an die Politik bei vielen Ossis verloren gegangen, weil sie schon
mal verarscht worden sind [...].

Andreas Richter

Alte Ost-West-Grabenkimpfe erfahren, solisst uns Andreas Richter wissen, post 2015 ei-
ne neue Dynamik. Er vergegenwirtigt sich, dass Elementen von 1990 in verstellter, perfi-

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—

1y


https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

der Art und Weise eine Wiederholung droht; hat doch »der Ossi«, wie er einschitzt, »so die
Nase dafiir behalten«. Deshalb nun die »Revolte« (Memmi 1994: 116), wie es Albert Memmi
aus postkolonialer Perspektive formuliert — ein »Aufstand der Unzufriedenen und Frus-
trierten« (Mau 2019: 17). Der Figur des*der Gefliichteten — »die Leute [Gefliichtete], die kin-
nen gar nichts dafiir« — wird dabei erneut eine randstindige Position zugewiesen: Das bei-
nahe Verdringte, die Ungerechtigkeitserfahrungen und die mit der Subalternisierung
verbundenen Affekte fordern erneut wirkmichtig Aufmerksamkeit ein, treiben die Men-
schen auf die Straf3e, lassen sie wieder 6ffentlich sprechen und werden gleichsam doch
auf die Figur des*der Gefliichteten als Ersatzgestalt projiziert. Allerdings stellt sich fir
die Menschen wiederkehrend nicht das Empfinden ein, gehért zu werden, abermals do-
minieren Gefithle von Diskreditierung und Herabsetzung zum rechtsradikalen, verklirten,
der Welt fernen und minderbetiidelten Ossi. Andreas Richter erkennt eine Reaktualisierung
und Inwertsetzung (»weil sie sich ihrer Sache nie zu helfen wissen«) alter Nachwende-Topoi
(vgl. Kollmorgen/Hans 2011) zur Konservierung einer subalternen Position und der Auf-
rechterhaltung asymmetrischer Machtverhiltnisse. Die hier thematisierte homogeni-
sierende — vor allem mediale — Reprisentation der Protestbewegung PEGIDA als rechts-
radikal kritisiert er scharf, da er dieses Aufbegehren zumindest anfinglich als nicht pri-
mir rassistisch motiviert versteht. Stattdessen reprisentiert es das lokale, »unterwor-
fene[...] Wissen« (Foucault 2016: 21) einiger Ostdeutscher — »Minderheitengeschichten«
(Chakrabarty 2010: 67). Die nun wiederkehrende Herabsetzung erinnert an den einst
verloren gegangenen Glauben an die westlichen Briider und Schwestern, an das politisch
nicht eingeholte Versprechen >blithender Landschaften< und erweist sich so schleichend
als Feigenblatt fiir den Schulterschluss mit Rechts.

Eine mediale Inszenierung von Leuchtturm-Projekten zur beruflichen Integrati-
on von >Migrant*innen< und die anfinglich protegierte >Wir schaffen das<-Euphorie
(abermaliges >Verarschtwerden<) bringen das Fass fiir Andreas Richter zum Uberlaufen.
Er versteht diese Praktiken — affektverklammert mit der eigenen Geschichte — als Af-
front gegen das eigene Ungerechtigkeitserleben und reagiert mit der Reproduktion
alter Nachwende-Topoi iiber den >Westen« vom >Schonredner« und >Besser-Wessi« (vgl.
Nolting/Schréder/Marotz 2011: 209; Kowalczuk 2019: 94; Brinkmann 2008). Aus eige-
ner Systemintegrationserfahrung meint er genau zu wissen, dass hinter der medialen
Inszenierung erfolgreich integrierter Gefliichteter eine gern beschwiegene, beruflich
sunintegrierte< oder eine zumindest um gleichberechtigte Teilhabe kimpfende Masse
steht bzw. stehen muss. Eine Ableitung, die als trostspendend und identititsstabilisie-
rend interpretiert werden kann, um nicht noch einmal >versagt« zu haben oder um nicht
aufPlatz drei< der imaginiren Zugehdrigkeitsskala zu rutschen. Fiir diese vorgebliche
Schénrednerei des sWestenss, eines nicht eingeldsten Gleichheitsversprechens und da-
mit die Nichtanerkennung der Wendeungerechtigkeiten verwendet Andreas Richter die
Metapher des zersetzenden »Krebsschadens«, der auf der ostdeutschen Teilgesellschaft
bzw. dem >Kollektivkorper< wuchere. Damit erinnert er erneut an die zuvor konturierte
organische Verbindung zwischen Gesellschaft, Leben, Arbeit und Wertegemeinschaft
im SED-gefithrten Staat; der einstige DDR->Kollektivkdrper< im Jahr 2020 (Zeitpunkt
des Gespriches), wenn auch im tibertragenen Sinne, noch immer eines schleichenden,
langwierigen Todes sterbend.

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

Sukzessive kristallisiert sich heraus, dass die Figur des*der Gefliichteten nicht nur
als eine Ersatzgestalt fiir ein abgelehntes »inneres Ausland« (Bohleber 2007: 229) in Form
einstiger Wiinsche, Traiume und Enttiuschungen verstanden werden kann, sondern dass
sie auch als Siindenbock und als Symbol fiir das >Uberstiilpen des Westenss, die Sub-
alternisierungserfahrung instrumentalisiert und in die 1990 begonnene Erzihlung ei-
ner innerdeutschen Ost-West-Dualitit eingeschrieben werden kann. So gelesen, spricht
aus Andreas Richter auch ein Unterdriickungserleben, das sich nach 2015 - nicht zu-
letzt als eine Folge der unheimlich heimlichen Ahnlichkeiten — ebenso gegen Gefliich-
tete mobilisieren kann: »Dieser Drang, den Platz des Kolonialherrn einzunehmen, be-
wirkt eine stindige Anspannung der Muskulatur. Bekanntlich verstirkt unter gegebe-
nen emotionalen Bedingungen die Anwesenheit eines Hindernisses die Tendenz zur Be-
wegung«, bemerkte bereits der Postkolonialisierungstheoretiker und Psychiater Frantz
Fanon (2008: 41).

So fithren hier die retraumatisierende Zuwanderungsbewegung und ein damit ein-
hergehendes — zumindest so empfundenes — Erwachen aus der Passivitit, dem jahre-
langen Erleiden und Erdulden zu einer Form von »ostdeutscher Revolte« gegen das Unter-
driickungserleben, zu einer Neo-Identifikation mit dem Vergangenen, zu einem Streben
nach Macht und Mitsprache und dem verzweifelten Bemiihen, die eigenen Geschichten
und Perspektiven in das gesamtdeutsche Narrativ einzuflechten. Eine Form von Revol-
te*, die mitunter in fragwiirdigen Allianzen (Zulauf zu PEGIDA und AfD) und einer reni-
tenten, puerilen Antihaltung (kollektives Dagegensein) gegeniiber politischen Entschei-
dungen sowie einer Uberhéhung oder Wiederentdeckung einer >ostdeutschen Identi-
titd® (>Wir sind das Volk!«) gipfelte. Dass so manche Ostdeutsche, gefangen in einer ver-
meintlichen Machtlosigkeit und subalternen Diskursposition, in der AfD und PEGIDA
einen rettenden Strohhalm sahen und sich im Netz rechter Diskurslogiken verfingen,
thematisiert auch Kowalczuk. Dieses Phinomen erkennt er in vielen Regionen weltweit
als wirksam;wer nicht anerkannt und missachtetist oder sich zumindest sowahrnimmt,
kann allzu leicht extremen politischen Randpositionen in die Hinde spielen (Kowalczuk
2021:36). Ein Nexus, den die Sprecher*innen angesichts der als traumatisch empfunde-
nen Wendeerfahrung selbst er6ffnen: »[I]ch hab ja schon immer gesagt, bei PEGIDA sind alle

35  Angesichts des mit demJahr 2015 zu beobachtenden AfD- und PEGIDA-Zulaufes spricht die Sozio-
login Ulrike Marz von einer»konformistischen«—d.h. ein Einverstandnis der>Eigengruppe«voraus-
setzenden bzw. unterstellenden — Revolte (Marz 2017: 250); eine Dynamik, die mit der »Feststel-
lung einer die eigene Existenz gefahrdenden wirtschaftliche Krise« (ebd.: 256) bzw. als »eine Reak-
tion auf die Krise warenproduzierender Gesellschaften« (ebd.: 250) einhergehe: »Als konformisti-
sche Revolte richten die rassistischen Subjekte Aggressionen, Leidensdruck und Ohnmacht als ty-
pische Produkte moderner Subjektkonstitution auf die als fremd oder nicht-deutsch wahrgenom-
menen Menschen und rassialisierte Gruppen, statt sie gegen die abstrakte Herrschaft zu richten«
(ebd.: 250). Der Druck entladt sich dann gegen die machtunterlegenen, bereits gesellschaftlich
diskreditierten Gefliichteten, da sich die Revolte nicht wirkungsvoll gegen eine abstraktere Herr-
schaft, wie den Staat — oder hier: den >Westen<—, der zugleich als schwach wahrgenommen wird
(ebd.: 256), richten kann. »Denn wenn ein als schwach wahrgenommener Staat anscheinend nicht
mehr die Interessen des>kleinen Mannes«vertritt, erhdht sich das Bestreben, seine Regierung kur-
zerhand gegen eine andere auszutauschen, der sich die Autoritiren dann wiederum unterwerfen
koénnen, insofern als diese Starke und Sicherheit verspricht« (ebd.: 264).

36 Hierzusiehe auch Foroutan/Kubiak (2018: 99) und Kubiak (2018).

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

die, die nach der Wende keinen FufS gefasst haben und hinten runtergefallen sind, die haben sich
jetzt denen zugewandt und auch der AfD«, berichtet Doris Jung. Die 87-jdhrige Isolde Kahl-
bach schlieft daran an und ist davon tiberzeugt, dass bei PEGIDA in besonderem Ma-
Re jene Menschen mitlaufen, die durch die Wiedervereinigung ein besonders schweres
berufliches Schicksal erlitten. Insofern versteht sie die Formation von PEGIDA als eine
sostdeutsche« Moglichkeit des Gehortwerdens oder zumindest des Widerstands gegen
erlittenes Leid (als eine »Lobby«), ein Aufstehen, ein Befreiungsansinnen aus 25 Jahren
Schweigen und Lihmung (ebd.).*” Wenn die Wut des Kolonisierten ausbricht, findet er
»sein verlorenes Selbstverstindnis wieder [...]. Sobald dieser Krieg ausbricht, ist er erbar-
mungslos. Man bleibt entweder terrorisiert oder wird selbst terroristisch« (Sartre 2008:
18), pointiert Jean Paul Sartre in Fanons »Die Verdammten dieser Erde«.

Indem das >Ostdeutschsein«< »zunehmend zu Merkmalen des >Anderssein« (Forou-
tan/Kubiak 2018: 99) und zu einer »Devianz als Abweichung von der gesetzten und selbst-
verstindlichen Norm des westdeutschen Modells« (Kollmorgen/Hans 2011: 137, Hervh.
im Orig.) avancierte, wurde es auch zu einer politischen Kategorie, »die mit einer neuen
Form der Identititspolitik« (Foroutan/Kubiak 2018: 99) einherging. Aus der permanen-
ten Anrufung als >Andere« resultiert »eine Subjektivierung, die auch als Selbstethnisie-
rung« (ebd.: 100) gelesen werden kann:

Menschen positionieren sich teilweise auch deshalb als [..] »Ossi«, um selbstbewusst,
trotzig oder widerstindig auf die beschriebene Anrufung zu reagieren. Das kann in
Form einer Identitatspolitik geschehen, die starker auf Sichtbarkeit und Reprisenta-
tion setzt und so auf Ungleichheit und fehlende Reprasentation aufmerksam macht.
(ebd.)

Bereits Fanon wies darauf hin, dass ein beherrschtes Volk dazu verdammt bleibt, sich
immer wieder die Frage nach dem »Wer bin ich eigentlich?« (Fanon 2008: 190) zu stel-
len und auch die Erziehungswissenschaftlerin Astrid Messerschmidt benennt — abgelei-
tet von Fanon — nationalistische Identititspolitiken als eine Folge von Beherrschung, da
ein stindiges Bedrohen der eigenen Identitit nach Formen der Absicherung ebenjener
suchen lasst (Messerschmidt 2009: 146). Auf die Missachtungserfahrung kann sodann
aufseiten der Beherrschten eine »kulturelle Selbstentfremdung« (Fanon 2008: 161) oder
das »Paradox einer ostdeutschen Kultur- und Identititserzeugung wie einer zeitgleichen De-
kulturalisierung und Identititsdiffusion« (Kollmorgen 2011: 337, Hervh. im Orig.; siehe auch
Kollmorgen 2008: 18) folgen.*® Messerschmidt versteht eine solche Identititssuche als
Bestandteil kolonialer Praxis und konzeptualisiert sie als »antikoloniale[n] Nationalis-
mus« (Messerschmidt 2019: 146), sodass dann in den Kolonisierten bzw. hier in dem sich

37  Der héchste AfD-Wihler*innenanteil findet sich dem kongruent in der Generation zwischen 45
und 59 Jahren (vgl. tagesschau.de 2019), so mehrheitlich bei Menschen, die schulisch und beruf-
lich in der DDR sozialisiert wurden, und die sich gegenwartig noch im Arbeitsleben befinden. Die
AfD erzielte beispielsweise bei der Bundestagswahl 2017 im strukturschwachen Raum bei Grof3-
dubrau 42,4 %. Bei GroRdubrau handelt es sich um eine Region, in der mit der Wende die fiir die
ostdeutsche Bevolkerung erfolgsversprechende Margarethenhiite (ilber 800 Arbeitsplitze) >iiber
Nacht< geschlossen wurde (Kopping 2018: 24—26).

38  Zudiesen Prozessen siehe auch Pollack (1998); Ahbe (2010).

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

als machtunterlegen wahrnehmenden Andreas Richter das weiterwirkt, was bekimpft
werden soll (Herabsetzung und Ausschluss schwicherer Gruppen). »[UInd diese ganze Ge-
schichte [Missachtungserfahrung] beruht NUR auf einem gewissen Gefiihl und wenn viele, viele
Leute dieses gemeinsame Gefiihl haben, kommt es halt zum AusgiefSen von dieser Kanne [etwa Pro-
test]«, erklirt er. So lisst sich verstehen, dass, obschon vordergriindig gegen Gefliichtete
als Siindenbock opponiert wird, weitere oder eigentliche Adressat*innen existieren; ein so
inszenierter — machtvollerer — Gegner kann also noch immer>Westdeutschland<heif3en,
dessen als unterdriickend, missachtend und ungleich empfundene Politik iiber Ersatz-
bildungen angesprochen und angeprangert wird.

Mit den postkolonialtheoretischen Ausfithrungen Mbembes und der beobachtba-
ren Renaissance eines >Ostdeutschseins« post 2015 kann so auch ein Wunsch der sich
als unterdriickt Empfindenden nach Gemeinschaft konturiert werden, der »dunk[el],
mysterids[...] und paradox« anmutet, weil er die Nostalgie und Melancholie »eines fir
immer verschwundenen Es«, einer fiir immer verschwundenen Gemeinschaft beinhaltet
(Mbembe 2019: 73). Die Berufung auf eine »Rasse« (ebd.: 74), das >Ostdeutschseins, kann
dann - im iibertragenen Sinne — als eine Verbriidderung und als die Herausbildung eines
Ortes, von dem aus man »angesichts einer langen Geschichte der Unterjochung« noch
»erhobenen Hauptes« (ebd.) stehen kann, gelesen werden. Als ursichlich fiir diese Beru-
fung versteht auch Mbembe das Gefiihl des Verlustes einer Gemeinschaft, die gespalten
und von Ausloschung bedroht ist (ebd.: 75). Aus dieser Perspektive stellt der Rekurs
auf eine >Rasses, eine spezifische, vermeintlich kollektive Identitit »ein[en] Weg [dar],
den geopferten, begrabenen und zerstiickelten Kérper der Blutsbande und Bindung [...]
wiederzubeleben« (ebd.), einen Selbsterhaltungstrieb und Wunsch, sich vor dem Ver-
schwinden zu schiitzen und mit den eigenen »Minderwertigkeitskomplex[en]« (Fanon
2016: 16) umzugehen: »[WJir machen unsere eigene Party und so hat es jetzt den Anscheine,
unterstreicht Andreas Richter. Eine ostdeutsche Erinnerungsgemeinschaft wendet sich
also — in ihrer so empfundenen Gestaltungsohnmacht — begeistert sich selbst zu, denn
es ist auch »der Kolonialismus, der den Patriotismus der Kolonisierten hervorbringt«
(Sartre 1994: 9-10). So zeigt sich in der sich etablierenden Salonfihigkeit eines >Ost-
deutschseins< oder der DDR-Sozialisation samt ihrer Wertegemeinschaft nicht nur eine
Suche der »Schiffbriichigen< nach dem rettenden FloR fiir den erodierten Kollektivkor-
per. Es offenbaren sich auch eine kollektive Selbsterhchung und ein Revival verstaubter
Solidarititen und nationaler Gefiihle einer vermeintlich integrierten Gruppe.

Der Rassismus- und Postkolonialititstheoretiker Memmi diskutierte die »Revolte«
(Memmi 1994: 116; das »AusgiefSen von dieser Kanne«) bereits als einen probaten (Aus-)Weg,
den Kolonisierte ergreifen konnen, um das Schweigen zu brechen, da sie ihrer Vergan-
genheit und alter Traditionen entrissen wurden und Hoffnungen auf eine einschlieRen-
de Gesellschaft sowie eine erfolgversprechende Zukunft geplatzt sind. Uberlegungen,
die auch Mbembe teilt; 16st doch jeder Rassismus auch den Wunsch nach Rache aus, wie
er schreibt (Mbembe 2019: 332). So entsteht die Darstellung Andreas Richters rezipierend
der Eindruck, als wiirde seit dem Jahr 2015 der Versuch unternommen, mit dem Erwar-
tungsdruck einer vollstindigen Assimilierung und Unterordnung endgiiltig zu brechen
und sich aus der Subalternitit zu befreien. Gleichzeitig kénnen mit dem Verweis auf
im dominanten Diskurs unerwiinschte rechte Positionen Rachegeliiste gegeniiber dem
>Westen« befriedigt werden. Letztlich wird durch das Wiedergewinnen einer verbinden-

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—

121


https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

den>ostdeutschen Identitit« der Versuch unternommen, ein wiirdevolles Selbst zuriick-
zuerobern und die »Kanne« — gefiillt mit Missachtungserleben und dem uneingel6sten
Gleichheitsversprechen — in Form von Protest, einer Revolte auszugiefSen.

Die zuvor etablierte Verneinung des eigenen Selbst, die in Ostdeutschland mit der
Tendenz zur absoluten Orientierung und der erwarteten Assimilation an dem >westdeut-
schen Vorbild« einherging — »Wir bringen nichts mit aufder unseren Erfahrungen, alles
andere lassen wir im Stall, den wir gemeinsam mit euch abbrennen« (Kowalczuk 2019:
94) — kann mit Memmi als ein unvermeidliches Vorspiel der Riickbesinnung auf'ein eige-
nes Selbst verstanden werden: »Nachdem er so lange vom Kolonisator verneint worden
ist, ist es an der Zeit, dafR der Kolonisierte den Kolonisator verneint« (Memmi 1994: 117).
Auf die Mystifizierung durch die Unterdriickenden folgt dann ein positiver, iibertriebe-
ner Gegenmythos, eine Selbstmystifikation, zur Bestitigung des eigenen Selbst und als
Protest gegen die Unterdriickenden. Mit Blick auf die Ausfithrungen von Andreas Rich-
ter erscheint es nun als bedeutsam, die reigene« Teilgesellschaft zu behaupten und ei-
nen alten Kollektivsinn wiederzubeleben bei gleichzeitiger Inkaufnahme einer Entsoli-
darisierung mit dem gesamtdeutschen Gefiige. Memmi konturiert solche Praktiken der
Selbstmystifikation oder Selbsterh6hung, wie die Abwertung der Kolonisierenden (»Das
begreifen die Wessis aber nicht«), als einen »Rassismus, dem man die Zihne gezogen hat« (Mem-
mi 1992: 113, Hervh. im Orig.), da eine bewusste Herabsetzung der Michtigen und Privi-
legierten durch die Unterdriickten lediglich eine Meinung bleibt, kaum die erwiinschten
Auswirkungen nach sich zieht und im eigentlichen Sinne nicht als Rassismus bezeichnet
werden kann. Ein solcher Rassismus bleibt als Folge der subalternen, inferioren Position
ohne grofiere Wirkung: eben zahnlos.

Wer aber kann dann - stellvertretend — fiir den eigenen (unverarbeiteten) Schmerz
und die aufkommende Wut zur Verantwortung gezogen werden, wenn der >Tritt nach
oben« doch wirkungslos bleibt? Nach Fanon kénnen Menschen danach trachten, die ei-
genen niederen Instanzen dem »Konto eines bosen Geistes« zuzuschreiben, sie brau-
chen einen Siindenbock, »[u]nd fiir die weile Gesellschaft — die sich auf den Mythos:
Fortschritt, Zivilisation, Liberalismus, Erziehung, Aufklirung, Feingefiihl griindet — ist
der Stindenbock die Kraft, die sich der Expansion, dem Sieg dieser Mythen entgegen-
stellt. Diese brutale, oppositionelle Kraft ist der Neger« (Fanon 2016: 163). Diesen Sin-
denbock fiir die eigenen niederen und unverarbeiteten Instanzen findet der hier spre-
chende Andreas Richter, so kann nun in Anlehnung an Fanon (ebd.) abgeleitet werden,
in den machtunterlegenen Gefliichteten, die als Ersatzgestalt fiir einen nicht-personi-
fizierten >Westen« fungieren; so praktiziert er im iibertragenen Sinne Memmis »Rassis-
mus der Verarmten« (Memmi 1992: 110) bzw. >Beherrschtens, der »Opferkonkurrenzen«
und »ethnische Hierarchien« (Foroutan/Kubiak 2018: 94) erzeugt und der eine Wendung
der »Verantwortungslogik« (ebd.) verhindert.

Der Rassismus ist folglich nicht nur eine erlebte, sondern auch eine gemeinsame Erfah-
rung (Memmi 1992: 38—39). Die >Stinde« wird auch von den >Opfern« begangen. Der Ras-
sismus nach unten wendet sich also gegen die vermeintlich schwichere Gruppe (hier: der
Geflichteten), wie es Memmi bildhaft mit der »Pyramide der kleinen Tyrannen« (ebd.:
197) zum Ausdruck bringt:

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

Jeder wird von einem Machtigeren gesellschaftlich unterdriickt und findet immer ei-
nen weniger Michtigeren, auf den er sich stiitzen und dem gegeniiber er selbst Ty-
rann sein kann. Welche Genugtuung und welcher Stolz fiir einen kleinen Schreiner,
der nicht kolonisiert ist, neben einem arabischen Hilfsarbeiter einherzugehen, der auf
dem Kopf eine Bretterdiele und ein paar Nagel tragt! Fir alle existiert zumindest jene
tiefe Befriedigung, im Schlechten besser dazustehen als der Kolonisierte [...]. (ebd.)

So lasst sich der >Rassismus« der Machtunterlegenen also auch als ein (hier: einseitiger)
Kampf zwischen zwei subalternen >Opfern« verstehen — »Ja, der Migrant ist ja, der Migrant
selber ist ja eigentlich Opfer von dem Ganzen«. Andreas Richter erkennt in den Gefliichteten
un/bewusst eine solch schwichere Opfergruppe — »noch unterhalb des Bodens, auf den
die einheimischen misérables verwiesen wurden« (Bauman 2018:19, Hervh. im Orig.), wie
es Bauman fiir die Ankunft gefliichteter Menschen in die franzgsische Gesellschaft be-
bildert —, gegen die sich nun die >Ost«-Wut vermeintlich »scharfzahniger« richten kann;
eine Verdrussentladung, die das eigene Schicksal ertriglicher machen soll und die hin-
sichtlich der als westlich empfundenen Politik wirkungslos blieb: »JA. JA. 100 Prozent [wird
die Politik im Westen gemacht] [...]. Der Osten, ah Thiiringen, Meck.-Vorpommern, Sachsen, Bran-
denburg [...] haben das Gefiihl, westlich regiert zu werden« (Andreas Richter).

[l]ch kenne ehrlich gesagt niemanden mehr in meinem Umfeld, der auch nur einen Hauch auf
Politiker setzt [...], weil es bringt am Ende nichts. [...] [F]riiher waren es bliihende Landschaf-
ten, heute sind es politische Verinderungen, es tut sich nichts und deshalb bin ich von vielen
Leuten umgeben, die in diesen Abgrund gleiten, wo sie sagen, [...] ich mach mein Ding. Andre-
as Richter

Auch der Protestspruch »Integriert doch erst mal uns!« (Kdpping 2018) steht sympto-
matisch fiir das hartnickige Empfinden, nicht gehért und nicht gefragt worden zu sein
und zugleich in diesem Prozess kaum tiber Gestaltungsmacht zu verfiigen und/oder die-
se ergreifen zu kénnen. Die Folge: Riickzug ins Apolitische und Politikverdruss.*® Wieso
sollten sich die Menschen fiir etwas interessieren, von dem sie beharrlich ausgeschlossen
werden bzw. sich als ausgeschlossen wahrnehmen, kann hierzu mit Memmi aus postko-
lonialer Perspektive gefragt werden (Memmi 1994: 93).

Wie bereits dokumentiert, verstehen die Sprecher*innen auch die ehemalige Uber-
nahme und den Verkauf der Kombinate in den Nachwendejahren von einem »Legitimie-
rungsdiskurs« begleitet, wie Maria do Mar Castro Varela und Nikita Dhawan fiir den
Kontext des historischen Kolonialismus feststellen (Castro Varela/Dhawan 2015: 34). Ein
Legitimierungsdiskurs, der — im {ibertragenen Sinne - die Ubernahme von Leitungspo-
sitionen in der ostdeutschen Wirtschaft und Verwaltung durch die Treuhand »als Zivi-
lisierungsmission prisentierte«, die den neuen Bundeslindern, in einer Form von >Pro-
tektorate, »schliellich >Reife« und >Freiheit« (ebd.: 34) bringen sollte. Das ostdeutsche

39  Siehe auch der héhere Anteil an Nichtwéhler*innen im Osten; V6lkl (2020). Zur Marginalisierung
und Exklusion von Ostdeutschen in bundesweiten Elitenpositionen siehe Kollmorgen (2015, 2017,
2020). Zu habitustheoretischen Perspektiven auf ein potenziell zu DDR-Zeiten ansozialisiertes
apolitisches (Nicht-)Handeln siehe Kapitel 4.4.

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Narrativ erzihlt, wie oben dargelegt, von Treuhandmitarbeiter*innen — nur vermeint-
lichen Aufbau-Ost-»Gliicksritter[n]« —, die sich im Osten Deutschlands niederliefSen, weil
sie selbstbezogen auf Karrierechancen hofften und materielle Vergiinstigungen erhiel-
ten. Auch diese Perspektiven erinnern an Memmis Ausfithrungen zu der Motivation des
Kolonisators, der eine gewisse »Nase fiirs Geld« (Memmi 1994: 55) habe: »Man begibt
sich in die Kolonie, weil die Situationen dort gesichert, die Gehilter hoher, die Karrieren
steiler und die Geschifte eintriglicher sind« (ebd.: 24). Dass die damals ausgeschiittete
Sonderzulage fiir ebenjene Beamte aus Westdeutschland im westdeutschen Narrativ da-
mit kongruent als >Buschzulage« betitelt wurde (Kopping 2018: 110; Kollmorgen 2011: 315;
Brinkmann 2008; Mau 2019: 177-185), wirft die Frage auf, inwiefern sich manche >West-
deutsche« selbst als >Kolonisator*innen« in einem »Karriereparadies« (Kowalczuk 2021:
42) bzw. als »Entwicklungshelfer« (ebd.: 43) inszenierten.

Viele Westdeutsche, die nun in den Osten zur Arbeit kamen, reden noch heute dar-
iiber wie koloniale Abenteuerschriftsteller in vergangenen Zeiten iiber ihnen fremde
Gesellschaft schrieben: neugierig, herablassend, patriarchalisch und vor allem immer
wieder aufs Neue verwundert dariiber, das »dort« alles anders sei als »hier«. [...] Und
nie wurde so getan, als ob das »andere« gleichberechtigt sei. (Kowalczuk 2021: 41)

Castro Varela und Paul Mecheril sprechen pointiert von einem »bornierten [..] West-
deutschismus« (Castro Varela/Mecheril 2016: 13). Die daran anschliefende und im ost-
deutschen Mythos noch immer prominente Metapher von der >dritten, vierten Garni-
tur< reproduziert kontinuierlich die von Memmi thematisierte »Beférderung der Mittel-
mifigen< (Memmi 1994: 56—58) aufseiten der Michtigen in kolonialen oder, im hiesi-
gen Fall, so empfundenen Unterdriickungsverhiltnissen. Auch die bereits angesproche-
ne bestindig reproduzierte Besetzung neuer Stellen mit Personen aus der eigenen Fa-
milie (aus den Reihen der >Unterdriickendens), selbst viele Jahre nach der Wiedervereini-
gung, schliefRt an die von Memmi beklagte »ungentigende...] Frischluftzufuhr«(ebd.:58)
in kolonialen Verhiltnissen an, auf die auch Andreas Richter verichtlich und frustriert
hinwies: »[H]aben sie lieber den Schwager aus dem Westen rangekarrt, der die Filhrungsposition
eingenommen hat.

Ebenso kénnen die bereits im Teilkapitel 4.2 analysierten Inszenierungen als Prakti-
ken >kolonisierter« bzw. sich als kolonisiert erfahrender Bevolkerungsgruppen gelesen
werden: Darunter fillt die Intention, im Ungarn-Urlaub (Margarethe Peters) oder bei
der Entgegennahme des BegriiBungsgeldes in Berlin (Andreas Richter) nicht als >Ossic
auffallen zu wollen. Dazu zihlt auch die Motivation, den »Feuerfrauen«-Habitus und da-
mit eine vorgebliche Riickschrittlichkeit und Weltfremdheit abzulegen. Schliefilich ist
in diesem Zusammenhang das Ziel zu nennen, sich hinsichtlich der Lebensweise und
der Sprache an die »zivilisatorischel...] Nation« (Fanon 2016: 16) anzugleichen. Es handelt
sich um imperfekte Nachahmungen — »Wirwaren [...] trotzdem [Ossi], komischerweise«, wun-
derte sich Andreas Richter. Mit dieser Aussage iibereinstimmend konturieren Kollmor-
gen und Kowalczuk die hegemoniale westliche Perspektive auf dieses »Nachahmungs-
verhalten«: So waren »Gegenstand des Spottes [...] nicht allein die hemdsarmlig proletari-
schen Fahrervorsintflutlicher Kraftfahrzeuge, die sich stundenlang fiir das BegriifSungs-

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

geld anstellten, sondern auch die \dummen DDRlers, die sich als politisch naive und nur
auf Wohlstandsgewinn fixierte Staatsbiirger entpuppten« (Kollmorgen 2011: 331).

In den frithen 1990er Jahren spielten Kleidung, Essen, Freizeit und Frisuren, man mag
es kaum glauben, dabei eine ganz zentrale Rolle. »Der« Ostdeutsche wurde genau
iber diese Merkmale immer und immer wieder karikiert— und gedemditigt. [...] Men-
schen in Stone-Washed-Hosen [sic!] und [...] wenn sie Fast Food und Biichsenbier in
sich hineinschiitteten, Yellow Press »lasen« und private Kanile einschalteten. (Kowal-
czuk 2019: 150-151)

In diesem Schauspiel kann gleichsam ein Phinomen des kolonialen Diskurses als wirk-
sam interpretiert werden, das Bbabha als »Mimikry« (Bhabha 2011: 125-136) konzeptua-
lisiert. Mimikry schlieft die Reprisentation einer Differenz ein, die aufseiten der Unter-
driickten einen Prozess der Verleugnung der eigenen Kultur in Gang setzen kann und
so Tarnung und Nachahmung im kolonialen Diskurs auslést (ebd.: 126-127). In diesem
Sinne nehmen die Kolonisierten das von den Kolonisierenden vorgegebene Leitbild an:
»[Sloverbirgt der Kolonisierte, der sich assimilieren will, seine Vergangenheit, seine Tra-
dition, kurz, all seine Wurzeln, die fiir ihn ehrenrithrig geworden sind« (Memmi 1994:
113). Dennoch geschieht dies »nicht ganz« (Bhabha 2011: 127, Hervh. im Orig.), nur »bei-
nahe«(ebd.). Die Mimikry kann als eine Strategie verstanden werden, die einen hybriden
Raum erdfnet; sie ist »das Zeichen einer doppelten Artikulation« (ebd.: 126). Einerseits
eignet sie sich den anderen an und schafft so die Moglichkeit zur Selbstermichtigung.
Anderseits symbolisiert sie eine Differenz, etwas »Un(an)geeignete[s]« (ebd.: 127). Diese
der Mimikry inhirente Ambivalenz erzeugt ein »Uberschieflen« (ebd.), die das koloniale
Subjekt in einer »unvollstindig[en]« oder »partielle[n]« (ebd.) Priasenz fixiert. Die Aneig-
nung der hegemonialen Identititsmuster wird damit gleichsam als Fiktion und Unmég-
lichkeit entlarvt. Eine solche Nachahmung der Maf3stibe der machtbesitzenden Gruppe
bei gleichzeitiger Leugnung der eigenen Herkunft reprisentiert vor allem die Ambitio-
nen jener>Unterdriicktens, die — so Memmi - sich noch nicht fiir die Revolte entschieden
haben (Memmi 1994: 17). Vor diesem Hintergrund kann die Schilderung der Nachwen-
deerfahrung von Andreas Richter als Beispiel fir das Phinomen der Mimikry gelesen
werden:

Dann habe ich [nach der Wende] im Westen gearbeitet, [...] wir haben dort Mittag gegessen.
Das Mikrowellenessen, das sie dort bereitet haben, war 2,20 Mark, da haben die alle [West-
deutsche] ihre Bemmen ausgepackt. Da haben wir [Ostdeutschen] gesagt: »2,20 Mark ist
ja nun wirklich nie viel.« Dann gab es dort einen Getrinkeautomaten, da gab es auch Bier
[..]. Da haben wir den Meister gefragt: »Diirfen wir in der Mittagspause auch mal ein Bier
trinken?«, da hat der gesagt: »)a, solange ihr noch geradeaus gehen konnt, ist alles gut.« Da
haben wir dort jeden Mittag ein Bier getrunken, da haben die Wessis schon geguckt: »Was
die machen? Was die machen?« (spittisch). Andreas Richter

[UInd selbst das Biergetrinke in der Mittagspause fiihrte dazu, dass der Getrinkeauf-

steller in der Mittagspause zu uns kam, sagt er: »Ich muss mal die kennenlernen, die den
Umsatz in die Hohe treiben« (lacht). Andreas Richter

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

So verblieb Andreas Richter trotz seines vollumfinglichen Nutzens der neuen Freihei-
ten und Moglichkeiten, des Kantinenessens — welches er spéttisch, >zahnlos« (vgl. Mem-
mi 1992: 113) als »Mikrowellenessen« bezeichnet —, des Biertrinkens in der Mittagspause
und seiner vermeintlichen Anpassung an die »zivilisatorischel...] Nation« (Fanon 2016:
16) als >Anderer< verhaftet, obschon die >Anpassung« »als erzwungener und erwiinschter
Vorgang« (Kowalczuk 2021: 41) das Schlagwort der Jahre seit 1990 bildete. Die Imitati-
on blieb imperfekt, da er zum >Uberschuss« tendierte (Bhabha 2011: 127). Dieses >Vorbei-
schiefRen<an der angestrebten unmarkierten westlichen Norm enttarnte seine Herkunft.
Der Versuch, eine westliche Kopie zu erzeugen, fithrte nicht zu der erhofften Anerken-
nung, sondern lud zum Spott der Privilegierten ein, die man eigentlich von der eigenen
Zeitgemif3heit und Anschlussfihigkeit iiberzeugen wollte — »Ich muss mal die kennenler-
nen, die den Umsatz in die Hohe treiben< (lacht)«:

Dem unausgesetzten Versuch des Kolonisierten, die Verachtung zu iiberwinden [..],
seiner bewundernden Unterwerfung, seinem eifrigen Bemiithen, mit dem Kolonisator
zu verschmelzen, sich wie er zu kleiden, zu sprechen und zu verhalten, bis zu seinen
Marotten und seiner Art, den Hof zu machen, all dem setzt der Kolonisator eine zwei-
te Verachtung entgegen: den Spott. Er erklart dem Kolonisierten, dafS diese Versuche
vergeblich sind, daf er damit lediglich eine zusitzliche Eigenschaft gewinnt, die La-
cherlichkeit. (Memmi 1994: 114, Hervh. im Orig.)

Jene Licherlichkeit und Subjektivierung zu vermeintlich >degenerierten Anderens, wie
von Fanon (2016) zum historischen Kolonialismus herausgestellt, spiirte Andreas Richter
noch viel deutlicher auf sich lasten, als er zum ersten Mal - in vorgeblich angemessener,
snachgeahmter« Kleidung — auf seine swestdeutschen« Kolleg*innen traf:

A: [..] 92 war ich ein halbes Jahr dort [in einer Stadt im Westen] arbeiten [...] mit sieben wei-
teren Kollegen [aus dem ostdeutschen Betrieb] [...]. Wir waren von oben bis unten neu einge-
kleidet und sind [...] in die Werkshalle einmarschiert, das waren 120 Leute [dort]. Es waren
davon [...] ungefihr 60 aus Frankreich, ja? Und 60 waren Deutsche. Und jetzt rate mal, mit
wem wir uns dort am besten verstanden haben.

I: Mit den Franzosen.

A: Genau. Und weifSt du warum? Weil die keine Vorurteile hatten gegeniiber uns, weil die ge-
sehen haben, dass wir nach 5 Tagen die Maschinen alleine bedient haben [...], aber ich sage dir,
Monique, den ersten Tag, als wir reinkamen in diese Halle, die Wessis haben uns angeguckt
wie in so einem Bimbo-Kifig: »Oah, jetzt kommen sie, die Ossis«.

Andreas Richter

Andreas Richter bemiiht hier ein groteskes, kolonialsprachliches Bild des »Bimbo-Ki-
figlsl«, um sein Empfinden und den Blick von aufien im westdeutschen Arbeitskontext
in den Nachwendejahren zu bebildern. Die Metaphorik ldsst darauf schliefien, dass er
sich als exotisiert (siehe Kollmorgen/Hans 2011: 130), als eine — sensationelle — andere
Spezies von Mensch mit einer primitiveren Entwicklungsstufe wahrgenommen erleb-
te. Topoi, denen er im Blick der — méglicherweise in den Wiedervereinigungsdiskurs
weniger verstrickten bzw. als weniger verstrickt interpretierten — »Franzosen« nicht be-

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

gegnete.*® Im >westdeutschen Blick« aber schien die Last des Mythos der Degeneration
reproduziert und festgeschrieben, womit abermals Parallelen — keine Gleichsetzung —
zu postkolonialer Theorie und dem ihn fixierenden, >weifen Blick< angestofRen werden:
»Ich fiihle, ich sehe in diesen weifen Blicken, dass nicht ein neuer Mensch Einzug hilt,
sondern ein neuer Typus von Mensch, eine neue Gattung. Eben ein Neger!« (Fanon 2016:
99).

Dabei handelt es sich um einen Blick, der, eingesponnen in eine >Kolonialitit der
Macht« - ein Konzept des Soziologen und Dekolonialititstheoretiker Anibal Quijano
(2016)* —, einem Nach- und Fortwirken eurozentrischer Denkmuster bzw. hier der
als kolonial empfundenen Verhiltnisse, nun in Zhnlicher Manier auf die Gefliichteten
post 2015 gerichtet wird. Diese werden mit Topoi der Riickschrittlichkeit und einer ver-
meintlichen Unfihigkeit fiir das hiesige System belegt (ausfiihrlich siehe Kapitel 5.3 bis
5.5). In diesem Sinne bietet sich abschlieRend eine fruchtbare Verstehensperspektive
fiir das Uberdauern der in einer kolonialen, hier als kolonial empfundenen Beziehung
generierten Machtverhiltnisse, die Persistenz von Rassismen sowie die (Re-)Produktion
unterschiedlicher sozialer Strukturierungen bis in die Gegenwart. So kénnen die eta-
blierten Machtstrukturen im deutsch-deutschen Gefiige auch als in einer >Kolonialitit
der Macht« (Quijano 2016), oder als in einer »koloniale[n] Matrix der Macht« (Mignolo
2019: 49), und damit in einem Teufelskreis gefangen verstanden werden, der »sowohl
die Kolonialisator_innen als auch die Kolonialisierten unterwirft« (ebd.: 66) und der das
Ergebnis und die Voraussetzung immer neuer >Kolonialisierungen< bzw. Subalternisie-
rungs- und AusschlieBungspraxen bilden kann. Im iibertragenen Sinne zeigen sich also
auch mit Blick auf Ostdeutschland eine »unheimliche Ahnlichkeit des Kolonisierten mit
dem Kolonisierenden« (Ha 2005: 89) und die bereits von Fanon und Memmi ausgewiese-
nen Ambivalenzen in Unterdriickungsverhiltnissen (vgl. Fanon 2008; Memmi 1994, 1992;

40 Esistbemerkenswert, dass die Einschatzung aus dem Jahr1992 —»mir war dort jeder Franzose lieber«
—im ostdeutschen Diskursraum bis heute geteilt wird. So erfuhr ich wihrend meiner Feldarbeit,
dass die etablierteren sAnderen<— die serwiinschteren< Migrant“innen (vor allem aus Osteuropa;
siehe Kapitel 5.3) — auf der affektiven Ebene als Kolleg“innen moglichen >Westdeutschen«vorge-
zogen werden konnen, da letztere im Vergleich zu den sich als nachbarschaftlich, solidarisch und
warmbherzig inszenierenden Ostdeutschen als sunterkithlt< wahrgenommen werden. Es zeigt sich
eine Art>Ostitude«<in Anlehnung an die essenzialistischen Mythen der>Négritude«als kritisch zu
hinterfragende Schwarze Identitat, der Zelebrierung einer »distinkte[n] Form srassisch-kulturel-
len<Seins« (Castro Varela/Dhawan 2015: 50; kritisch auch Fanon 2008: 162-163), die einer kolonia-
len Logik verhaftet bleibt. »Auf die westdeutschen Zuschreibungen als autoritar (unfrei), misstrau-
isch, passiv, provinziell und unbedarft — allesamt Verlierersyndrome —, reagieren die Ostdeutschen
mit der Betonung ihrer swarmen Kultur< (Wolfgang Schluchter), mit der positiven Orientierung
auf: Ordnung, Gemeinsinn, Gemeinschaft, Gerechtigkeit, Gleichheit und Solidaritat« (Kollmorgen
2011: 337, Hervh. im Orig.), bilanziert auch Kollmorgen.

41 Quijano verknipft die Herstellung von Rassekonstruktionen mit der Kontrolle der Produktion von
Wissen und Arbeit und versteht die Kolonialitat als einst geschaffen, »um ein globales Beherr-
schungsmodell des modernen/kapitalistischen Weltsystems, entstanden im europdischen Kolo-
nialismus Anfang des 16. Jahrhunderts« (Quintero 2013: 55) zu rechtfertigen. Rassifizierungen und
epistemische Gewalt werden dabei »nicht getrennt von der Kolonialitat der globalen kapitalisti-
schen Macht« (Quijano 2016: 38) bzw. von der »Kolonialitat der Kontrolle iiber den Faktor Arbeit«
(ebd.: 39) verstanden.

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—

127


https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

siehe auch Hall 2013): Vermeintlich starre Konstrukte von den Kolonisierenden und den
Kolonisierten in einem Herrschaft-Knechtschaft-Verhiltnis sind seit jeher briichig und
wirken in ihrer dichotomen Gegeniiberstellung wie ein Versuch, die asymmetrischen
Verhiltnisse zu stabilisieren.

Es kann geschlussfolgert werden, dass die >Kolonialitit der Macht« (Quijano 2016)
auch im vorliegenden Kontext auf denselben Ebenen (wirtschaftlich, epistemisch) fort-
wirkt, auf denen sie am eigenen Leib erfahren wurde. Die Fortsetzung wirkt hier als ein
Rassismus der primiren »Anwirter auf eine Assimilierung« (Memmi 1994: 30), aus der
Zwischenrolle des »kleine[n] Kolonisator[s]« (ebd.: 28), die — als Partizipierende »an ei-
ner iiberlegenen Welt« (ebd.: 30) — ihre relativen Privilegien (ebd.: 28—30) gegen die noch
weniger privilegierten Gefliichteten, gegen die »Vordringler in der Warteschlange« (Mau
2021b: 372) besonders erbittert verteidigen miissen.

Sowohl die Unterdriickenden als auch die einst Unterdriickten kénnen sich irgend-
wann in den Rassismus fliichten (Memmi 1994: 72; vgl. auch Messerschmidt 2009: 48);
einen Nexus, den auch die DDR-sozialisierte sichsische Staatsministerin Petra Kopping
hervorhebt:

Wie [die Ostdeutschen] damals behandelt wurden, behandeln sie selbst heute die
Fliichtlinge. Man konnte aber auch den Spief? umdrehen: Die Westdeutschen haben
damals uns Ostdeutsche so schibig behandelt wie manche Ostdeutsche heutige
Fliichtlinge. »Dunkeldeutschland« gibt es in Ost und West. Damals hatten viele West-
deutsche Angste, nicht den gerechten Anteil zu bekommen; sie hatten Angst, dass
ihnen etwas weggenommen wird und sich etwas in ihrem Leben dndert. (Képping
2018: 81)

Schlussendlich kann mit Fanon pointiert werden, dass es keinen Kolonisierten gibt, »der
nicht mindestens einmal am Tag davon triumt, sich auf dem Platz des Kolonialherrn
niederzulassen« (Fanon 2008: 30) — ein Rachebegehren, das auch Andreas Richter teilt:

Ja [die Situation der Gefliichteten heute dhnelt der der Ostdeutschen zu Wendezeiten], und
dann sage ich mir: »Mensch, Junge, beifd jetzt deine Arschbacken zusammen, mir ging es da-
mals genauso.« Und verstehst du, wenn dieses Arschbackenzusammenkneifen nie kommt [von
den Gefliichteten], hat er verloren aufgrund dieses Denkens, logisch. [...] [W]eil ja die Wes-
sis [..] genau dieselbe Meinung damals vertreten haben und auch noch vertreten: »Junge, du
musst erstmal was leistenx, [...] »Ihr miisst erst mal was leisten!«, solche Spriiche kamen [...],
weeste? [...] Und es hat uns niemand an die Hand genommen und hat gesagt: »Du pass mal
auf, so geht es.« Und es hat auch niemand gesagt: »Hier hast du hunderte von Euro, damit du
erst einmal die Zeit iiberbriickst« [..]. Andreas Richter

So sitzt die Enttiuschung iiber eine ausgebliebene oder eine als zu schwach empfundene
>helfende Hand« — affektverklammert in alten Binarismen und eingerichtet in der >Op-
ferrolle< — noch immer tief. Schwelende Wut und Rachegeliiste — »ein Blick geilen Nei-
des« (Fanon 2008: 30) — werden nun anderweitig ausagiert. Die am Firmament erschie-
nene Gruppe von als machtschwicher wahrgenommenen gefliichteten >Anderenc bietet
Gelegenheit fir ausgleichende Gerechtigkeit und setzt den Teufelskreis der >Kolonialitit
der Macht« (Quijano 2016) iiber den Faktor Arbeit in Gang: »Mensch, Junge, streng dich an,

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

mir ging es damals genauso.« Auch die Neuzugewanderten sollen sich nun die System- und
Arbeitsintegration ohne Andreas Richters Beistand, sein Erfahrungswissen oder >offene
Armec der Kollegschaft erarbeiten. Andererseits muss, pointiert formuliert, ihr Schick-
sal — so wie es viele Ostdeutsche nach 1990 ereilte — besiegelt sein. Welche Schmihung
nun, dass »die«— die >Westdeutschen« — »jetzt alle schweigen« (Andreas Richter) und von
>Willkommenskultur< reden: »Und rufen noch zur Toleranz auf; das ist der Gipfel der ganzen
Geschichte«. So gelesen, werden den >Gefliichteten« auch die verdringten oder verborge-
nen Seiten der Identitit (Kristeva 2016: 11) und ebenjenes Leid prophezeit, das man von
sich selbst nicht abwenden konnte. Eine gelungene Systemintegration muss als Option
abgewehrtwerden, wodurch ein beruflicher Ausschluss a priori, weil identititsstabilisie-
rend, antizipiert werden kann: »Denselben Weg, wie es der Ostdeutsche, [...] der sich um seine
sieben, acht Jobs, die er vielleicht seit der Wende machen musste, [...] so wie das bei uns gelaufen ist,
[...] es liuft jetzt auch wieder falsch, das kann nie gut gehen [mit den Gefliichteten]«, fiigt Andreas
Richter fatalistisch an.

Was bliebe von diesem ohnehin angeschlagenen Selbstwert noch iibrig, wenn sich
die >Gefliichteten« als fihig erwiesen? Im imaginierten — einseitigen — Kampf zwischen
Subalternen um gesamtdeutsches Gehor gilt es, die Vorrangstellung zu sichern. Das un-
eingeloste Gleichstellungsversprechen dringt nach einem Ventil, durch das »die ange-
staute Energie in Form von Aggressivitit abfliefen kann« (Fanon 2016: 125), nach einer
»kollektiven Katharsis« (ebd., Hervh. im Orig.), die man im Affekt der Rache als Maske der
Macht gefunden zu haben glaubt (Bhabha 2011: 66): »Schwarze Haut, Weifle Masken« (Fa-
non 2016). Was bleibt, ist zum einen die Gefangenschaft im Teufelskreis der >Kolonialitit
der Macht« (Quijano 2016):

Ich kann dir ja nochmal einen Grundgedanken sagen, [..] wenn es irgendwann [...] in einer
Generation dazu kommen sollte, dass der Ossi iiberall die Betriebsleiter stellt oder im Westen
die Zweigstellen erdffnet, [...] dann sage ich dir jetzt schon, dann haben die Wessis nichts mehr
zu lachen, weil diesen Stachel ziehst du nie raus. Andreas Richter

Zum anderen hilt sich der Traum von einem Rassismus, dem man nicht die Zihne gezogen
hat: »Europa hat seine Pfote auf unsere Erdteile gelegt, und wir miissen so lange auf sie
einstechen, bis es sie zuriickzieht« (Sartre 2008: 11). Aus der Perspektive Fanons heifdt es:
»[W]eil der Kolonialherr nie aufhort, der Feind, der Antagonist zu sein, mit einem Wort:
der Mann, den es zu t6ten gilt« (Fanon 2008: 39).

Obschon ich auf den vorangegangenen Seiten Parallelen zum Kolonisierten-Kolo-
nisieren-den-Verhaltnis iiber einen Dialog zwischen den Erfahrungswirklichkeiten von
Andreas Richter mit postkolonialen Perspektiven erffnet habe, muss an dieser Stelle ei-
ne Distanzierung von einer potenziell ableitbaren Bewertung des Transformationspro-
zesses der ehemaligen DDR als klassischer — d.h. im etablierten historischen Sinne — Ko-
lonialisierungsprozess erfolgen. Das im vorliegenden Kontext geduferte Ungerechtig-
keits- und Unterdriickungserleben steht raumzeitlich wie qualitativ aufRerhalb der - von
post- und dekolonialer Theorie originir adressierten — Erfahrungen des historischen Ko-
lonialismus durch die europiische Expansion. Eine Gleichsetzung von historischen Ko-
lonialisierungserfahrungen und dem Wendeungerechtigkeitserleben ostdeutscher Be-
volkerungsanteile wiirde das post- und dekoloniale Anliegen verkehren und ist weder

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—

129


https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

verhiltnismaflig noch zulissig, da erstere eine extreme physische und psychische kol-
lektive Gewalterfahrung und eine »systematische Negation« (Fanon 2008:190) einschlie-
Ren. >Ostdeutschlands ist in diesem Sinne keine Kolonie sWestdeutschlands.

Systematische Benachteiligungen und asymmetrische Machtverhiltnisse, die Be-
standteile des historischen Kolonialismus waren, konnen dennoch westliche Gesell-
schaften — sodann mit einer anderen historischen Spezifik — durchziehen. Im vorlie-
genden Kontext geschah dies, indem ein autoritir-repressiver Staatssozialismus in ein
kapitalistisch-liberales und idealtypisch demokratisches System transformiert wurde.
Unter gegebenen Bedingungen, als die in den Diskursraum eintretenden Gefliichteten
»plotzlich in Ostdeutschland die Debatten um die eigene Unsichtbarkeit« (Heft 2020:
426) neu rahmten, forderten die so empfundenen Benachteiligungen ihre Aufmerk-
samkeit wieder ein. So sind postkoloniale Perspektiven und ihre Konzepte auch fiir die
Analyse und das Verstehen anderer Ungleichheitsverhiltnisse anschlussfihig,** selbst
wenn die Ungleichheitserfahrungen der hier sprechenden, eben weifSen Ostdeutschen
nicht mit den rassistischen Erfahrungen von Migrant*innen und Gefliichteten und
schon gar nicht mit ehemals versklavten Menschen gleichgesetzt werden kénnen und
sollen.

Die vorausgegangenen Seiten haben andere, bemerkenswerte Erinnerungsnarrative
reprisentiert, die auf Verflochtenheiten, Hybriditit und Leerstellen im deutsch-deut-
schen Diskursraum verweisen. Postkoloniale Perspektiven haben hier den Blick fiir un-
terworfene und beziehungsstrukturierende Wissensbestinde geschirft, womit sie der
hegemonialen Metaerzihlung eine andere Geschichte, eine andere Erzihlperspektive
anbieten. Raja-Léon Hamann und Jan Daniel Schubert sprechen hierzu — in Anlehnung
an Walter D. Mignolo — von einem »semi-subalternen Status« der DDR als>imperiale An-
dere«in Relation zur BRD (Hamann/Schubert 2022: 133-134; vgl. Mignolo 2019: 127-132;
2007: 474); ein Beziehungsgeflecht im deutsch-deutschen Machtgefiige, fiir das sich,
folgen wir den Aussagen von Andreas Richter, kaum Verschiebungen ergeben haben.
Und so kann ein nagendes Kolonialisierungserleben eine auflergewohnlich wirkméichtige
Lebensrealitit im ostdeutschen Kontext abbilden, die zum Verstehen des kontempora-
ren Unbehagens gegeniiber gefliichteten Menschen beitrigt. Angesichts dessen — einer
»widespread perception that a process of colonization has taken place« (Cooke 2005: 11,
Hervh. im Orig.) — spricht Paul Cooke von einer »quasi colonial >subjugation« of the east
by the west« (ebd.: 2). Diese bezieht sich im Rahmen der Transformationserfahrung der
Sprecher*innen auf wirtschaftliche Momente und eine »epistemische Gewalt« (Spivak
2008: 42) der Diskurse iiber die >Anderens, was einen bis heute andauernden Kampf
um giiltiges und ungiiltiges Wissen (Foucault 2016: 21-23) oder um giiltige und un-

42 Zu weiteren Erprobungen in der Ubertragung postkolonialer Theorien auf den Kontext Ost-
deutschland vgl. z.B. Cooke (2005); Wilke (2016); Kubiak (2018 und 2019; thematisiert werden
Othering-Prozesse und eine >Orientalisierung« in Anlehnung an Said 2003); Heft (2019; spricht
von »Ossifizierung«); Matthaus (2021, thematisiert eine »Allochronisierung« —»negative Verzeitli-
chung der so erst hervorgebrachten Anderen« (ebd.: 468) —in Anlehnung an den Anthropologen
Johannes Fabian 1983). Zu einer Kritik am Beitritt der DDR zur BRD als Beginn eines >Kolonisie-
rungsprozesses< durch westliche Akteur*innen vgl. etwa die Beitrage in Vilmar (2000); Diimcke/
Vilmar (1995); Richter (1994).

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Von Angesicht zu Angesicht mit gefliichteten Menschen

giiltige Erinnerungen einschlief$t.* Doris Jung versprachlichte diese Zusammenhinge
bereits zu Beginn dieses Kapitels: »So und jetzt, das ist das [die >Zerstorungs, das >Ausblutenc
nach der Wende], was die Menschen auch jetzt [angesichts der Zuwanderungsbewegungen seit
2015 und der Politik] in ihrer Wut und dem Hass alles drin haben«. Damit verwies sie auf
ebenjene Hinterlassenschaften der empfundenen wirtschaftlichen und epistemischen
quasikolonialen Unterwerfung, fir die sich — auch ihrer Einschitzung nach - bis dato
nur unzureichende Transformationen ergeben haben und die nun in antikolonialen
oder antiwestlichen Widerstand miinden (kénnen). Dieser duflert sich gegenwirtig als
sostdeutsche Revolte« gegen Gefliichtete. Ihre Perspektiven und die der anderen weiflen
ostdeutschen Sprecher*innen kénnen also — analog zu Edward Saids >Orientalisierungs
(Said 2003: 7) — auch als Verandertes zum >Westen« gefasst werden, was sie jedoch als
westliche Subjekte und damit einhergehender struktureller Privilegien nicht von der
kolonialhistorischen Verantwortung Europas freispricht (Matthius 2021: 473).

Wenn der Rassismus nun, wie deutlich geworden ist, auch »ein Vergniigen [ist], das sich
jeder leisten kann« (Memmi 1992: 204, Hervh. im Orig.), darf dies im Umbkehrschluss nicht
bedeuten, heimlich und beschwiegen von quasipostkolonialen, machtasymmetrischen
Strukturen und damit einer grofRen Opfererzihlung zu profitieren (vgl. dazu Interview
mit Poutrus in Kahane/Bechtle/Balzer 2019). Das einzelne Subjekt bleibt fiir die (Re-)Pro-
duktion rassistischer Praktiken und die Errichtung einer »Opferrolle« verantwortlich.

Um dennoch in dieser Gemengelage Verschiebungen anzuregen, bedarf es einer ge-
samtgesellschaftlich gelebten Dekolonialitit der Macht bzw. einer »Entkoppelung von
der kolonialen Matrix der Macht und der Logik der Kolonialitit« (Mignolo 2019: 67) und
eines Strebens nach einem gesamtgesellschaftlichen Dialog, in dem »alle Erfahrungs-
rdume Platz finden« (Kowalczuk 2019: 214) — ein Dialog, in dem eine Kritik der Situati-
on méglich wird, die die faktische und erlebte epistemische Unterwerfung unter eine
westdeutsche Norm schuf. So ist eine Re-Thematisierung der unterworfenen Geschich-
ten indiziert, ohne sich dabei allzu sehr auf vergangene Identititen zu fixieren, diese
zu fetischisieren (Fanon 2008: 162-163) und sich in einer nostalgischen oder glorifizie-
renden Erinnerung an die DDR zu verlieren. Als fruchtbarer konnte es sich erweisen,
iiber vergangene Identititen hinauszugehen, um den Teufelskreis der >Kolonialitit der
Macht«(Quijano 2016) und damit Ausschlussbegehren gegeniiber gefliichteten >Anderenc

43 Dass sich Kolonialitit als ein Machtmuster der Moderne — oder »global coloniality« (Tlostanova
2012) — nicht nur Gber direkte Gewaltausiibung abbildet, sondern sich auch in impliziteren For-
men von Gewalt, in der »Gewalt gegenliber Wissensformen und der Herstellung von Subjektivi-
taten (epistemische Gewalt)« (Quintero/Garbe 2013: 10, Hervh. im Orig.) niederschlagen kann, be-
tonen die Dekolonialititstheoretiker Pablo Quintero und Sebastian Garbe mit Rekurs auf Quija-
no (2016). Zudem rekurrieren auch postsozialistische Arbeiten auf Konzepte postkolonialer Theo-
rie, um Abwertungsprozesse postsozialistischer Gesellschaftsteile zu untersuchen. Wie von Wolff
(1994), Chari/Verdery (2009), Cervinkova (2012), Tlostanova (2012) und Todorova (2009) thema-
tisiert, konnen der wissenschaftliche Diskurs um und die empirische Analyse postsozialistische/r
Verhiltnisse iiber den Dialog mit postkolonialen Perspektiven und deren Ubertragung auf »die Be-
dingungen so genanntersinterner Kolonien<innerhalb des Westens« (Castro Varela/Dhawan 2015:
15) eine Bereicherung und neue analytische Schirfe erfahren —auch und gerade, um ein Othering
postsozialistischer Regionen und deren Bevolkerungsteile abbilden zu kénnen.

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—

131


https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

zu brechen. Dazu werden die Anerkennung und das Héren ostdeutscher Stimmen not-
wendig werden, so ein Verlernen des privilegierten Wissens, »un-learning our privilege
as our loss« (Spivak 1990: 9), wie Gayatri C. Spivak akzentuiert oder ein >Provincializing:
Deutschlands, wie es Chakrabarty formulieren konnte (vgl. Chakrabarty 2010).

Ohne eine solch gesamtgesellschaftliche Aufarbeitung und Reflexion droht die An-
erkennung der Erinnerungsnarrative hierzulande asymmetrisch zu verbleiben. In An-
lehnung an Peter Burkes Differenzierung in >Geschichte schreiben< und >Geschichte er-
innern«< verbleiben die betroffenen Ostdeutschen einmal mehr darum bemiiht, das Ge-
schehene fortwihrend wiederzubeleben, nicht vergessen zu kénnen und in der unterge-
ordneten Rolle der »Besiegten, die lediglich Geschichte erinnern, zu verharren:

Schon oft hieR es, die Sieger hidtten die Geschichte geschrieben. Und doch kénnte man
auch sagen: Die Sieger haben die Geschichte vergessen. Sie konnen sich’s leisten, wah-
rend es den Verlierern unmoglich ist, das Geschehene hinzunehmen; diese sind dazu
verdammt, (iber das Geschehe nachzugriibeln, es wiederzubeleben und iiber Alterna-
tiven zu reflektieren. (Burke 1993: 297)

Eine mangelhafte Anerkennung subalterner Geschichtsschreibung liuft Gefahr, bei den
Unterlegenen nur Erinnerungen und die Verdringung des disqualifizierten Wissens
zuriickzulassen, »die sie als eine entrechtete und unterdriickte politische Opfergruppe
wach halten« (Assmann 2018: 71). Sie bleiben, was sie erlitten haben (Giglioli 2015: 9). Die
schmerzhafte »Verlierererinnerung bleibt eine inoffizielle und subversive« (Assmann
2018: 71) und harrt auf Anerkennung und Resonanz; denn »was nicht authért, wehzutun,
bleibt im Gedichtnis« (Nietzsche 1991: 51, Hervh. im Orig.), stellte bereits Friedrich
Nietzsche iiber eine der dltesten Mnemotechniken der Menschheit fest.

Nun tendieren sowohl das >Cultural Traumac (Alexander et al. 2004) der Wiederver-
einigung als auch die hier analysierte quasikoloniale Unterwerfung dazu, sich identi-
titsstabilisierend in einer habituellen >Opferrolle« niederzuschlagen und zu verfestigen,
die das Ausschlussbegehren und Unbehagen gegeniiber gefliichteten sAnderen< noch-
mals potenzieren kénnen. Diese Opferschemata sollen nun abschlieRend mit habitus-
theoretischen Perspektiven gerahmt werden. Die Chat-Unterhaltung zwischen Andreas
Richter und mir bildet erneut den Ausgangspunkt.

https://dol.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

