
4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 115

4.3 »…und dann kam der Wessi«
Die Revolte der Subalternen

Vergiss nicht, wir sind in

Ostdeutschland, diese Ostdeutschen

haben eine Geschichte nicht weit weg

von Afrika.

Abilio Effiboley, Pflegehelfer, 48 Jahre

A: Die Mauer über gelungene Integration wird weg sein, wenn die Migranten unsere Arbeits-

weise erlernen und respektieren, dann hat keiner mehr Grund zu zweifeln.

A: Und wer hat es erkannt? Die Ossis.

A: Das stellt uns über die Wessis. […]

A: Die brauchen uns nichts erklären, wie viele Räder ein Auto hat.

A: Na, der Ossi wird doch verstümmelt dargestellt.

A: Der Ossi zu 80 % ist gemeint.

I: Wenn die Geflüchteten so arbeiten, wie wir im Osten, ist die Mauer weg?

A: JA! Das begreifen die Wessis aber nicht. […]

I: Aber was hat das mit den Wessis und der Mauer zu tun?

A: Die Wessis denken nicht darüber nach, wie es ist, was es bedeutet im neuen System klar-

zukommen…die Ossis SCHON. […]

A: Deshalb lässt sich der Ossi-Durchschnitt nicht mehr verarschen. […]

A: Das getraut sich der Ossi öffentlich zu sagen, denn er hat ja schon mal 1990 geschwiegen!!!

Chat-Unterhaltung zwischen mir und Andreas Richter vom 02.01.2020

In der kurzen Chat-Unterhaltung mit mir nimmt Andreas Richter auch Akzentuierun-

gen vor, die zu einer machtkritischen Perspektivierung und Interpretation einladen. Er

thematisiert erneut das durch die »Wessis« ausgelöste Herabsetzungs- und Gewalterle-

ben der ostdeutschen Teilgesellschaft (»80 %«). Der ›ostdeutsche Kollektivkörper‹ wurde

und wird, seiner Wahrnehmung nach, »verstümmelt« repräsentiert. Für dieses lokale –

erneut als ungehört empfundene –Wissen (Spivak 2008: 123, 127) räumt er sich und an-

derenOstdeutscheneinPrivileg ein: einPrivilegdesWissensüberdiemöglichenTücken,

die bei der beruflichen Systemintegration erwartetwerden können,unddamit über eine

a priori zweifelhafte berufliche Zukunft der Neuzugewanderten. »Die Mauer über gelun-

gene Integrationwirdweg sein, wenn dieMigranten unsere Arbeitsweise erlernen und respektieren,

dann hat keinermehrGrund zu zweifeln«.Hierbei gilt es Andreas Richters Erwähnung einer

›ostdeutschen‹ – »unsere[n]« – Arbeitsweise eingehender zu betrachten.

Diesbezüglich hatte ich bereits in Kapitel 4.2 auf das gleichzeitige Wirken von als

rassistisch zu bewertenden Wissensbeständen hingewiesen (FN 19 und 31, Kapitel 4),

denen die Analyse in Kapitel 5 ihre Aufmerksamkeit widmen wird. In diesem Zusam-

menhang ist hier anzumerken, dass die durch die SED propagierten völkisch-nazisti-

schenDiskurse,damitVorstellungen einer »biologistisch-kulturalistische[n]Überlegen-

heit« (Wagner 2000: 4) und der »Appell an […] nationale[…] Gefühle« (Poutrus/Behrends/

Kuck 2000: 6) in einigen Bevölkerungsteilen der DDR-Gesellschaft ungebrochen blie-

ben. Im Zuge der Etablierung eines ›antifaschistischen Gründungsmythos‹ und der In-

szenierung des DDR-Staates als »›wahrhaft deutsche Regierung‹« (ebd.) – in Abgren-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

zung zumKlassenfeind ›Westen‹ undum»die Zumutungen der kommunistischenHerr-

schaft« (ebd.) zu überspielen – tradierten und verfestigten sich rassistische und natio-

nalsozialistische Praktiken durch einen Mangel an kritischer, öffentlich geführter De-

batte. Insofern kann und sollte die Überhöhung einer ›ostdeutschen‹ Arbeitsweise sowie

eine damit verwobene Ablehnung geflüchteterMenschen post 2015 auch als eine koloni-

alhistorische und faschistoide Kontinuität, die der »›national geprägte[…] Sozialismus‹«

(Wagner 2000: 4) auf neue Art inWert setze, kritisiert werden.

In unser Klasse gab es 50 %, die rechts waren, […] die die deutsche Geschichte verherrlicht

haben. […] Es war in nazistische Zeichnungen zumachen in der Stunde. Ich meine, die hat man

auch immer belächelt, die das machen, […] aber so von der Grundeinstellungwar da schon eher

so ein Mitläuferlächeln dabei […], also rechtsradikale Tendenzen gab es schon immer und die

waren früher noch viel schlimmer. Früher hat sich nur niemand dafür interessiert, da haben

die Medien auch nie darüber berichtet, also ist es ein bisschen im Sande verlaufen. Andreas

Richter

Und so erinnert sichAndreasRichter selbst an eine kaumproblematisierteOmnipräsenz

nazistischenErbes imSchulalltag und eineDe-Thematisierung rassistischer und antise-

mitischer Vorfälle in der staatlich gelenktenMedienberichterstattung der DDR.33

Diese Kontinuitäten mitgedacht, möchte ich an dieser Stelle den Fokus jedoch auf

andere von Andreas Richter eröffnete Nexus lenken, die zu einer Aufschichtung aus-

schlussbefördernder Bedingungen im Kontext ›Ostdeutschland‹ beigetragen haben. Je-

ne könnenals einnoch immeroderwieder schwelender ›KalterKrieg‹ zwischendenSub-

jekten ›Ossi‹ und ›Wessi‹ gefasstwerden,die vordemHintergrundderbereits erwähnten

nach 1990 einsetzenden diskursiven Subalternisierung und denMissachtungserfahrun-

gen der ostdeutschen Gesellschaft (vgl. Kollmorgen 2011) zu verstehen sind.34

So stellt sichmit Blick auf die Chatunterhaltung auch die Frage, warum sich das Be-

dürfnis, eine ›ostdeutsche‹ Arbeitsweise zu überhöhen, derart explizit artikuliert. Und

wie lassen sich die zynischen,das eigene Selbst aufwertendenÄußerungenwie »Das stellt

uns über dieWessis«und »Das begreifen dieWessis aber nicht« oder »Das getraut sich derOssi öf-

fentlich zu sagen, denn er hat ja schonmal 1990 geschwiegen!!!« kontextualisieren?

Zunächst, so wird deutlich, erfährt seit dem neuralgischen Jahr 2015 eine Aufleh-

nung gegen eine diskursive,mediale Inszenierung als »dumme[r]« oder »verstümmelte[r]«

›Ossi‹ starken Zuspruch – gegen »die hegemoniale Diskurslogik der Subalternisierung«

(Kollmorgen/Hans 2011: 131) und so gegen eine imKontext derWende zugewiesene Plat-

33 Hierzu vgl. auch Mau (2019: 97–98); Langner (2020). Zu Rekonstruktionen rassialisierender Vor-

stellungen in DDR-Schulmaterialien vgl. Piesche (2002).

34 Hierzu siehe auch Studien im Kontext der Transformationsforschung, die auf die Notwendigkeit

hinweisen, die »Sozialisations-« (Fokus liegt auf dem Sozialisationsprozess innerhalb des DDR-

Staates und seinen Auswirkungen auf das einzelne Subjekt) und die »Situationshypothese« (Fokus

liegt auf der Transformationserfahrung, strukturellen Ungleichheiten zwischen Ost- und West-

deutschlandundAbwertungserfahrungenpost 1990) für einhybridesVerstehen ›ostdeutscher Ein-

stellungen‹ gegenüber Politik (etwa Grix 2000; Jacobs 2004) und des einsetzenden Rechtsrucks

post 2015 zusammenzudenken (vgl. Pickel/Pickel 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 117

zierung als soziale und politische Subjekte des Fremden/der Exotik, der Schwäche, der

Hilfebedürftigkeit und der Belastung (ebd.: 125–131).

Entgegen der diskursivenNorm überhöht Andreas Richter nun ein ›Ostdeutschsein‹

und denunziert gleichsam die ›westliche‹ Perspektive als unwissend und unfähig zur

Erfassung der Zusammenhänge. Das »unterworfene[…] Wissen« (Foucault 2016: 21) des

›Ostens‹möchte spätestens jetzt nicht länger beschwiegenwerden.Auge inAugemit den

›Geflüchteten‹ gilt es zu handeln, Macht zurückzuerobern und wieder an die Relevanz

ostdeutscher Positionierungen zu glauben. Schließlich hatteman 1990 schon einmal an-

genommen, ein gelebtes Leben, den eigenen Habitus, Identität wie eine alte Jacke able-

gen zu können, um einige Jahre später festzustellen, dass ›doch nicht alles schlecht ge-

wesen sei‹,dass esAlternativenzur angestrebten ›absoluten‹Assimilationgegebenhätte.

DerDuldungeinerSubalternisierungundeinerEntwertung lokalenWissens imgesamt-

deutschen Kontext soll nun angesichts der (un-)heimlichen Systemintegration geflüch-

teter ›Anderer‹ ein Ende gesetzt werden.

A: (…) äh wie soll ich sagen, der Ossi wird doch neuerdings jetzt in den Medien so rechtsra-

dikal, verklärt und und der Welt fern, so wird er doch dargestellt, ja? In Wirklichkeit ist es

ja überhaupt nicht so, dass ist ja das, was sie [der Westen] im Prinzip der Welt erzählen wol-

len, weil sie sich ihrer Sache nie zu helfen wissen. […] So, und das Schlimme ist, wenn du in

den Nachrichten siehst, wie Großunternehmen, Siemens, da bringen sie mal ein Beispiel, da

ist z.B. ein Syrer eingestellt, ein Inder ist dort eingestellt, der eine steht an der Drehbank als,

was weiß ich, NC-Fräser und der Inder ist, was weiß ich, Computer-IT-Experte und das ver-

kaufen sie uns als gelungene Integration. […] Und dann ist das ja so, der Wessi […] versteht

ja schon seit 1990, alles schönzureden […] Und weeste, der Ossi ist jetzt gewohnt, die Fresse

aufzumachen, weil er schon mal verarscht wurde und das war Anfang der 90er. […] [U]nd das

ist dieser Krebsschaden. […]

I: Ist es in Bezug auf die Geflüchteten so, dass der Osten das Gefühl hat, dass der Westen ihm

schon wieder ›Mist‹ verkaufen will?

A: JA. Nur das, es ist nur der Gedanke. […] [D]ie Leute [Geflüchtete], die können gar nichts

dafür, aber das ist diese Idee, alleine diese Idee, verarscht zu werden. Weeste? Und deswegen

wird der Ossi bissl als doof hingestellt, bissl so minderbetüdelt. So ist es aber nie. […] Und du

glaubst ja gar nie, wie die uns damals teilweise verarscht haben und verarschen wollten, wo

die ganzen Spitzenmanager kamen von der Treuhand. […] Und der Ossi hat halt so die Na-

se dafür behalten, dass es jetzt wieder so ähnlich ist und dass wir uns, dass der Ossi sich nie

verarschen lassen will und das macht er halt öffentlich, er macht es, sagen wir mal, teilweise

auch blöd, ich sag mal mit Pegida und Co. Wobei ich noch der Meinung bin, […] ich weiß ganz

genau, dass bei den Anfängen von Pegida alles Leute aus der DDR mitmarschiert waren, die

kurz vor der Rente waren. […] Da war überhaupt noch kein Politikum dahinter. Und schon gar

keine rechten Tendenzen und als dann aber so die ersten Vollidioten mitgelaufen sind, hier die-

ser, wie heißt der? Äh, dieser Höcke, Höcke und Co, dann haben sie [die Medien, der Westen]

natürlich gesagt: »Oh, das ist ein gefundenes Fressen.« Es sind ja alle rechtsradikal. Und an

diesen Stellen ist der Glaube an die Politik bei vielen Ossis verloren gegangen, weil sie schon

mal verarscht worden sind […].

Andreas Richter

AlteOst-West-Grabenkämpfeerfahren,so lässtunsAndreasRichterwissen,post 2015 ei-

ne neueDynamik.Er vergegenwärtigt sich, dass Elementen von 1990 in verstellter, perfi-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

der Art undWeise eineWiederholung droht; hat doch »derOssi«,wie er einschätzt, »so die

Nase dafür behalten«.Deshalb nun die »Revolte« (Memmi 1994: 116), wie es Albert Memmi

aus postkolonialer Perspektive formuliert – ein »Aufstand der Unzufriedenen und Frus-

trierten« (Mau 2019: 17). Der Figur des*der Geflüchteten – »die Leute [Geflüchtete], die kön-

nen gar nichts dafür« –wird dabei erneut eine randständige Position zugewiesen: Das bei-

nahe Verdrängte, die Ungerechtigkeitserfahrungen und die mit der Subalternisierung

verbundenenAffekte fordern erneutwirkmächtigAufmerksamkeit ein, treibendieMen-

schen auf die Straße, lassen sie wieder öffentlich sprechen und werden gleichsam doch

auf die Figur des*der Geflüchteten als Ersatzgestalt projiziert. Allerdings stellt sich für

dieMenschenwiederkehrend nicht das Empfinden ein, gehört zu werden, abermals do-

minieren Gefühle vonDiskreditierung undHerabsetzung zum rechtsradikalen, verklärten,

der Welt fernen und minderbetüdelten Ossi. Andreas Richter erkennt eine Reaktualisierung

und Inwertsetzung (»weil sie sich ihrer Sache nie zu helfen wissen«) alter Nachwende-Topoi

(vgl. Kollmorgen/Hans 2011) zur Konservierung einer subalternen Position und der Auf-

rechterhaltung asymmetrischer Machtverhältnisse. Die hier thematisierte homogeni-

sierende – vor allemmediale –Repräsentation der ProtestbewegungPEGIDA als rechts-

radikal kritisiert er scharf, da er dieses Aufbegehren zumindest anfänglich als nicht pri-

mär rassistisch motiviert versteht. Stattdessen repräsentiert es das lokale, »unterwor-

fene[…] Wissen« (Foucault 2016: 21) einiger Ostdeutscher – »Minderheitengeschichten«

(Chakrabarty 2010: 67). Die nun wiederkehrende Herabsetzung erinnert an den einst

verloren gegangenen Glauben an die westlichen Brüder und Schwestern, an das politisch

nicht eingeholte Versprechen ›blühender Landschaften‹ und erweist sich so schleichend

als Feigenblatt für den Schulterschluss mit Rechts.

Eine mediale Inszenierung von Leuchtturm-Projekten zur beruflichen Integrati-

on von ›Migrant*innen‹ und die anfänglich protegierte ›Wir schaffen das‹-Euphorie

(abermaliges ›Verarschtwerden‹) bringen das Fass für Andreas Richter zum Überlaufen.

Er versteht diese Praktiken – affektverklammert mit der eigenen Geschichte – als Af-

front gegen das eigene Ungerechtigkeitserleben und reagiert mit der Reproduktion

alter Nachwende-Topoi über den ›Westen‹ vom ›Schönredner‹ und ›Besser-Wessi‹ (vgl.

Nölting/Schröder/Marotz 2011: 209; Kowalczuk 2019: 94; Brinkmann 2008). Aus eige-

ner Systemintegrationserfahrung meint er genau zu wissen, dass hinter der medialen

Inszenierung erfolgreich integrierter Geflüchteter eine gern beschwiegene, beruflich

›unintegrierte‹ oder eine zumindest um gleichberechtigte Teilhabe kämpfende Masse

steht bzw. stehen muss. Eine Ableitung, die als trostspendend und identitätsstabilisie-

rend interpretiert werden kann, um nicht noch einmal ›versagt‹ zu haben oder um nicht

auf ›Platz drei‹ der imaginären Zugehörigkeitsskala zu rutschen. Für diese vorgebliche

Schönrednerei des ›Westens‹, eines nicht eingelösten Gleichheitsversprechens und da-

mit die Nichtanerkennung derWendeungerechtigkeiten verwendet Andreas Richter die

Metapher des zersetzenden »Krebsschadens«, der auf der ostdeutschen Teilgesellschaft

bzw. dem ›Kollektivkörper‹ wuchere. Damit erinnert er erneut an die zuvor konturierte

organische Verbindung zwischen Gesellschaft, Leben, Arbeit und Wertegemeinschaft

im SED-geführten Staat; der einstige DDR-›Kollektivkörper‹ im Jahr 2020 (Zeitpunkt

des Gespräches), wenn auch im übertragenen Sinne, noch immer eines schleichenden,

langwierigen Todes sterbend.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 119

Sukzessive kristallisiert sich heraus, dass die Figur des*der Geflüchteten nicht nur

als eineErsatzgestalt für ein abgelehntes »inneres Ausland« (Bohleber 2007: 229) in Form

einstigerWünsche,TräumeundEnttäuschungenverstandenwerdenkann,sonderndass

sie auch als Sündenbock und als Symbol für das ›Überstülpen des Westens‹, die Sub-

alternisierungserfahrung instrumentalisiert und in die 1990 begonnene Erzählung ei-

ner innerdeutschenOst-West-Dualität eingeschriebenwerden kann.So gelesen, spricht

aus Andreas Richter auch ein Unterdrückungserleben, das sich nach 2015 – nicht zu-

letzt als eine Folge der unheimlich heimlichen Ähnlichkeiten – ebenso gegen Geflüch-

tete mobilisieren kann: »Dieser Drang, den Platz des Kolonialherrn einzunehmen, be-

wirkt eine ständige Anspannung der Muskulatur. Bekanntlich verstärkt unter gegebe-

nen emotionalen Bedingungen die Anwesenheit einesHindernisses die Tendenz zur Be-

wegung«, bemerkte bereits der Postkolonialisierungstheoretiker und Psychiater Frantz

Fanon (2008: 41).

So führen hier die retraumatisierende Zuwanderungsbewegung und ein damit ein-

hergehendes – zumindest so empfundenes – Erwachen aus der Passivität, dem jahre-

langenErleidenundErduldenzueiner Formvon ›ostdeutscherRevolte‹ gegendasUnter-

drückungserleben,zu einerNeo-Identifikationmit demVergangenen,zu einemStreben

nachMacht undMitsprache und dem verzweifelten Bemühen, die eigenen Geschichten

und Perspektiven in das gesamtdeutsche Narrativ einzuflechten. Eine Form von Revol-

te35,diemitunter in fragwürdigenAllianzen (Zulauf zuPEGIDAundAfD)undeiner reni-

tenten, puerilen Antihaltung (kollektives Dagegensein) gegenüber politischen Entschei-

dungen sowie einer Überhöhung oder Wiederentdeckung einer ›ostdeutschen Identi-

tät‹36 (»Wir sind dasVolk!«) gipfelte.Dass somancheOstdeutsche, gefangen in einer ver-

meintlichen Machtlosigkeit und subalternen Diskursposition, in der AfD und PEGIDA

einen rettenden Strohhalm sahen und sich im Netz rechter Diskurslogiken verfingen,

thematisiert auch Kowalczuk. Dieses Phänomen erkennt er in vielen Regionen weltweit

alswirksam;wernicht anerkanntundmissachtet ist oder sichzumindest sowahrnimmt,

kann allzu leicht extremen politischen Randpositionen in die Hände spielen (Kowalczuk

2021: 36). Ein Nexus, den die Sprecher*innen angesichts der als traumatisch empfunde-

nenWendeerfahrung selbst eröffnen: »[I]ch hab ja schon immer gesagt, bei PEGIDA sind alle

35 Angesichts desmit dem Jahr 2015 zu beobachtenden AfD- und PEGIDA-Zulaufes spricht die Sozio-

loginUlrikeMarz von einer »konformistischen« – d.h. ein Einverständnis der ›Eigengruppe‹ voraus-

setzenden bzw. unterstellenden – Revolte (Marz 2017: 250); eine Dynamik, die mit der »Feststel-

lung einer die eigene Existenz gefährdendenwirtschaftliche Krise« (ebd.: 256) bzw. als »eine Reak-

tion auf die Krise warenproduzierender Gesellschaften« (ebd.: 250) einhergehe: »Als konformisti-

sche Revolte richten die rassistischen Subjekte Aggressionen, Leidensdruck und Ohnmacht als ty-

pische Produktemoderner Subjektkonstitution auf die als fremd oder nicht-deutsch wahrgenom-

menen Menschen und rassialisierte Gruppen, statt sie gegen die abstrakte Herrschaft zu richten«

(ebd.: 250). Der Druck entlädt sich dann gegen die machtunterlegenen, bereits gesellschaftlich

diskreditierten Geflüchteten, da sich die Revolte nicht wirkungsvoll gegen eine abstraktere Herr-

schaft, wie den Staat – oder hier: den ›Westen‹ –, der zugleich als schwach wahrgenommen wird

(ebd.: 256), richten kann. »Denn wenn ein als schwach wahrgenommener Staat anscheinend nicht

mehr die Interessen des ›kleinenMannes‹ vertritt, erhöht sich das Bestreben, seine Regierung kur-

zerhand gegen eine andere auszutauschen, der sich die Autoritären dann wiederum unterwerfen

können, insofern als diese Stärke und Sicherheit verspricht« (ebd.: 264).

36 Hierzu siehe auch Foroutan/Kubiak (2018: 99) und Kubiak (2018).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

die, die nach der Wende keinen Fuß gefasst haben und hinten runtergefallen sind, die haben sich

jetzt denen zugewandt und auch der AfD«, berichtet Doris Jung. Die 87-jährige Isolde Kahl-

bach schließt daran an und ist davon überzeugt, dass bei PEGIDA in besonderem Ma-

ße jene Menschen mitlaufen, die durch die Wiedervereinigung ein besonders schweres

berufliches Schicksal erlitten. Insofern versteht sie die Formation von PEGIDA als eine

›ostdeutsche‹ Möglichkeit des Gehörtwerdens oder zumindest des Widerstands gegen

erlittenes Leid (als eine »Lobby«), ein Aufstehen, ein Befreiungsansinnen aus 25 Jahren

Schweigen und Lähmung (ebd.).37 Wenn die Wut des Kolonisierten ausbricht, findet er

»sein verlorenesSelbstverständniswieder […].SobalddieserKriegausbricht, ist er erbar-

mungslos.Man bleibt entweder terrorisiert oder wird selbst terroristisch« (Sartre 2008:

18), pointiert Jean Paul Sartre in Fanons »Die Verdammten dieser Erde«.

Indem das ›Ostdeutschsein‹ »zunehmend zu Merkmalen des ›Anderssein‹« (Forou-

tan/Kubiak 2018: 99) und zu einer »Devianz als Abweichung von der gesetzten und selbst-

verständlichen Norm des westdeutschen Modells« (Kollmorgen/Hans 2011: 137, Hervh.

imOrig.) avancierte, wurde es auch zu einer politischen Kategorie, »diemit einer neuen

Form der Identitätspolitik« (Foroutan/Kubiak 2018: 99) einherging. Aus der permanen-

ten Anrufung als ›Andere‹ resultiert »eine Subjektivierung, die auch als Selbstethnisie-

rung« (ebd.: 100) gelesen werden kann:

Menschen positionieren sich teilweise auch deshalb als […] »Ossi«, um selbstbewusst,

trotzig oder widerständig auf die beschriebene Anrufung zu reagieren. Das kann in

Form einer Identitätspolitik geschehen, die stärker auf Sichtbarkeit und Repräsenta-

tion setzt und so auf Ungleichheit und fehlende Repräsentation aufmerksam macht.

(ebd.)

Bereits Fanon wies darauf hin, dass ein beherrschtes Volk dazu verdammt bleibt, sich

immer wieder die Frage nach dem »Wer bin ich eigentlich?« (Fanon 2008: 190) zu stel-

len und auch die Erziehungswissenschaftlerin AstridMesserschmidt benennt – abgelei-

tet von Fanon – nationalistische Identitätspolitiken als eine Folge von Beherrschung, da

ein ständiges Bedrohen der eigenen Identität nach Formen der Absicherung ebenjener

suchen lässt (Messerschmidt 2009: 146). Auf die Missachtungserfahrung kann sodann

aufseiten der Beherrschten eine »kulturelle Selbstentfremdung« (Fanon 2008: 161) oder

das »Paradox einer ostdeutschen Kultur- und Identitätserzeugung wie einer zeitgleichen De-

kulturalisierung und Identitätsdiffusion« (Kollmorgen 2011: 337, Hervh. imOrig.; siehe auch

Kollmorgen 2008: 18) folgen.38 Messerschmidt versteht eine solche Identitätssuche als

Bestandteil kolonialer Praxis und konzeptualisiert sie als »antikoloniale[n] Nationalis-

mus« (Messerschmidt 2019: 146), sodass dann in den Kolonisierten bzw. hier in dem sich

37 Der höchste AfD-Wähler*innenanteil findet sich dem kongruent in der Generation zwischen 45

und 59 Jahren (vgl. tagesschau.de 2019), so mehrheitlich bei Menschen, die schulisch und beruf-

lich in der DDR sozialisiert wurden, und die sich gegenwärtig noch im Arbeitsleben befinden. Die

AfD erzielte beispielsweise bei der Bundestagswahl 2017 im strukturschwachen Raum bei Groß-

dubrau 42,4 %. Bei Großdubrau handelt es sich um eine Region, in der mit der Wende die für die

ostdeutsche Bevölkerung erfolgsversprechende Margarethenhüte (über 800 Arbeitsplätze) ›über

Nacht‹ geschlossen wurde (Köpping 2018: 24–26).

38 Zu diesen Prozessen siehe auch Pollack (1998); Ahbe (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 121

als machtunterlegen wahrnehmenden Andreas Richter das weiterwirkt, was bekämpft

werden soll (Herabsetzung und Ausschluss schwächerer Gruppen). »[U]nd diese ganze Ge-

schichte [Missachtungserfahrung] beruht NUR auf einem gewissen Gefühl und wenn viele, viele

Leute dieses gemeinsameGefühl haben, kommt es halt zumAusgießen von dieser Kanne [etwa Pro-

test]«, erklärt er. So lässt sich verstehen, dass, obschon vordergründig gegen Geflüchtete

als Sündenbockopponiertwird,weitere oder eigentlicheAdressat*innenexistieren; ein so

inszenierter –machtvollerer –Gegner kannalsonoch immer ›Westdeutschland‹ heißen,

dessen als unterdrückend, missachtend und ungleich empfundene Politik über Ersatz-

bildungen angesprochen und angeprangert wird.

Mit den postkolonialtheoretischen Ausführungen Mbembes und der beobachtba-

ren Renaissance eines ›Ostdeutschseins‹ post 2015 kann so auch ein Wunsch der sich

als unterdrückt Empfindenden nach Gemeinschaft konturiert werden, der »dunk[el],

mysteriös[…] und paradox« anmutet, weil er die Nostalgie und Melancholie »eines für

immer verschwundenenEs«, einer für immer verschwundenenGemeinschaft beinhaltet

(Mbembe 2019: 73). Die Berufung auf eine »Rasse« (ebd.: 74), das ›Ostdeutschsein‹, kann

dann – im übertragenen Sinne – als eine Verbrüderung und als dieHerausbildung eines

Ortes, von dem aus man »angesichts einer langen Geschichte der Unterjochung« noch

»erhobenenHauptes« (ebd.) stehen kann, gelesenwerden. Als ursächlich für diese Beru-

fung versteht auchMbembe das Gefühl des Verlustes einer Gemeinschaft, die gespalten

und von Auslöschung bedroht ist (ebd.: 75). Aus dieser Perspektive stellt der Rekurs

auf eine ›Rasse‹, eine spezifische, vermeintlich kollektive Identität »ein[en] Weg [dar],

den geopferten, begrabenen und zerstückelten Körper der Blutsbande und Bindung […]

wiederzubeleben« (ebd.), einen Selbsterhaltungstrieb und Wunsch, sich vor dem Ver-

schwinden zu schützen und mit den eigenen »Minderwertigkeitskomplex[en]« (Fanon

2016: 16) umzugehen: »[W]ir machen unsere eigene Party und so hat es jetzt den Anschein«,

unterstreicht Andreas Richter. Eine ostdeutsche Erinnerungsgemeinschaft wendet sich

also – in ihrer so empfundenen Gestaltungsohnmacht – begeistert sich selbst zu, denn

es ist auch »der Kolonialismus, der den Patriotismus der Kolonisierten hervorbringt«

(Sartre 1994: 9–10). So zeigt sich in der sich etablierenden Salonfähigkeit eines ›Ost-

deutschseins‹ oder der DDR-Sozialisation samt ihrerWertegemeinschaft nicht nur eine

Suche der ›Schiffbrüchigen‹ nach dem rettenden Floß für den erodierten Kollektivkör-

per. Es offenbaren sich auch eine kollektive Selbsterhöhung und ein Revival verstaubter

Solidaritäten und nationaler Gefühle einer vermeintlich integrierten Gruppe.

Der Rassismus- und Postkolonialitätstheoretiker Memmi diskutierte die »Revolte«

(Memmi 1994: 116; das »Ausgießen von dieser Kanne«) bereits als einen probaten (Aus-)Weg,

den Kolonisierte ergreifen können, um das Schweigen zu brechen, da sie ihrer Vergan-

genheit und alter Traditionen entrissen wurden undHoffnungen auf eine einschließen-

de Gesellschaft sowie eine erfolgversprechende Zukunft geplatzt sind. Überlegungen,

die auchMbembe teilt; löst doch jeder Rassismus auch denWunsch nach Rache aus,wie

er schreibt (Mbembe2019: 332).So entsteht dieDarstellungAndreasRichters rezipierend

der Eindruck, als würde seit dem Jahr 2015 der Versuch unternommen,mit dem Erwar-

tungsdruck einer vollständigen Assimilierung und Unterordnung endgültig zu brechen

und sich aus der Subalternität zu befreien. Gleichzeitig können mit dem Verweis auf

im dominanten Diskurs unerwünschte rechte Positionen Rachegelüste gegenüber dem

›Westen‹ befriedigt werden. Letztlich wird durch dasWiedergewinnen einer verbinden-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

den ›ostdeutschen Identität‹ der Versuch unternommen, ein würdevolles Selbst zurück-

zuerobern und die »Kanne« – gefüllt mit Missachtungserleben und dem uneingelösten

Gleichheitsversprechen – in Form von Protest, einer Revolte auszugießen.

Die zuvor etablierte Verneinung des eigenen Selbst, die in Ostdeutschland mit der

Tendenzzur absolutenOrientierungundder erwartetenAssimilationandem›westdeut-

schen Vorbild‹ einherging – »Wir bringen nichts mit außer unseren Erfahrungen, alles

andere lassen wir im Stall, den wir gemeinsam mit euch abbrennen« (Kowalczuk 2019:

94) –kannmitMemmi als ein unvermeidliches Vorspiel der Rückbesinnung auf ein eige-

nes Selbst verstanden werden: »Nachdem er so lange vom Kolonisator verneint worden

ist, ist es an der Zeit, daß der Kolonisierte den Kolonisator verneint« (Memmi 1994: 117).

Auf die Mystifizierung durch die Unterdrückenden folgt dann ein positiver, übertriebe-

ner Gegenmythos, eine Selbstmystifikation, zur Bestätigung des eigenen Selbst und als

Protest gegen die Unterdrückenden.Mit Blick auf die Ausführungen von Andreas Rich-

ter erscheint es nun als bedeutsam, die ›eigene‹ Teilgesellschaft zu behaupten und ei-

nen alten Kollektivsinn wiederzubeleben bei gleichzeitiger Inkaufnahme einer Entsoli-

darisierungmit dem gesamtdeutschen Gefüge.Memmi konturiert solche Praktiken der

Selbstmystifikation oder Selbsterhöhung, wie die Abwertung der Kolonisierenden (»Das

begreifen dieWessis aber nicht«), als einen »Rassismus, demman die Zähne gezogen hat« (Mem-

mi 1992: 113,Hervh. imOrig.), da eine bewusste Herabsetzung derMächtigen und Privi-

legierten durch dieUnterdrückten lediglich eineMeinung bleibt, kaumdie erwünschten

Auswirkungennach sich zieht und imeigentlichen Sinnenicht als Rassismus bezeichnet

werden kann.Ein solcher Rassismus bleibt als Folge der subalternen, inferioren Position

ohne größereWirkung: eben zahnlos.

Wer aber kann dann – stellvertretend – für den eigenen (unverarbeiteten) Schmerz

und die aufkommende Wut zur Verantwortung gezogen werden, wenn der ›Tritt nach

oben‹ doch wirkungslos bleibt? Nach Fanon können Menschen danach trachten, die ei-

genen niederen Instanzen dem »Konto eines bösen Geistes« zuzuschreiben, sie brau-

chen einen Sündenbock, »[u]nd für die weiße Gesellschaft – die sich auf den Mythos:

Fortschritt, Zivilisation, Liberalismus, Erziehung, Aufklärung, Feingefühl gründet – ist

der Sündenbock die Kraft, die sich der Expansion, dem Sieg dieser Mythen entgegen-

stellt. Diese brutale, oppositionelle Kraft ist der Neger« (Fanon 2016: 163). Diesen Sün-

denbock für die eigenen niederen und unverarbeiteten Instanzen findet der hier spre-

chende Andreas Richter, so kann nun in Anlehnung an Fanon (ebd.) abgeleitet werden,

in den machtunterlegenen Geflüchteten, die als Ersatzgestalt für einen nicht-personi-

fizierten ›Westen‹ fungieren; so praktiziert er im übertragenen Sinne Memmis »Rassis-

mus der Verarmten« (Memmi 1992: 110) bzw. ›Beherrschten‹, der »›Opferkonkurrenzen‹«

und »ethnischeHierarchien« (Foroutan/Kubiak 2018: 94) erzeugt und der eineWendung

der »Verantwortungslogik« (ebd.) verhindert.

DerRassismus ist folglichnichtnur eine erlebte, sondernaucheine gemeinsameErfah-

rung (Memmi 1992: 38–39). Die ›Sünde‹ wird auch von den ›Opfern‹ begangen. Der Ras-

sismus nach untenwendet sich also gegen die vermeintlich schwächere Gruppe (hier: der

Geflüchteten), wie es Memmi bildhaft mit der »Pyramide der kleinen Tyrannen« (ebd.:

197) zum Ausdruck bringt:

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 123

Jeder wird von einem Mächtigeren gesellschaftlich unterdrückt und findet immer ei-

nen weniger Mächtigeren, auf den er sich stützen und dem gegenüber er selbst Ty-

rann sein kann. Welche Genugtuung und welcher Stolz für einen kleinen Schreiner,

der nicht kolonisiert ist, neben einem arabischen Hilfsarbeiter einherzugehen, der auf

dem Kopf eine Bretterdiele und ein paar Nägel trägt! Für alle existiert zumindest jene

tiefe Befriedigung, im Schlechten besser dazustehen als der Kolonisierte […]. (ebd.)

So lässt sich der ›Rassismus‹ der Machtunterlegenen also auch als ein (hier: einseitiger)

Kampf zwischen zwei subalternen ›Opfern‹ verstehen – »Ja, derMigrant ist ja, derMigrant

selber ist ja eigentlich Opfer von demGanzen«. Andreas Richter erkennt in den Geflüchteten

un/bewusst eine solch schwächere Opfergruppe – »noch unterhalb des Bodens, auf den

die einheimischenmisérables verwiesenwurden« (Bauman2018: 19,Hervh. imOrig.),wie

es Bauman für die Ankunft geflüchteter Menschen in die französische Gesellschaft be-

bildert –, gegen die sich nun die ›Ost‹-Wut vermeintlich ›scharfzahniger‹ richten kann;

eine Verdrussentladung, die das eigene Schicksal erträglicher machen soll und die hin-

sichtlichder alswestlich empfundenenPolitikwirkungslos blieb: »JA. JA. 100Prozent [wird

die Politik imWesten gemacht] […].DerOsten, ähThüringen,Meck.-Vorpommern, Sachsen, Bran-

denburg […] haben das Gefühl, westlich regiert zu werden« (Andreas Richter).

[I]ch kenne ehrlich gesagt niemanden mehr in meinem Umfeld, der auch nur einen Hauch auf

Politiker setzt […], weil es bringt am Ende nichts. […] [F]rüher waren es blühende Landschaf-

ten, heute sind es politische Veränderungen, es tut sich nichts und deshalb bin ich von vielen

Leuten umgeben, die in diesen Abgrund gleiten, wo sie sagen, […] ich mach mein Ding. Andre-

as Richter

Auch der Protestspruch »Integriert doch erst mal uns!« (Köpping 2018) steht sympto-

matisch für das hartnäckige Empfinden, nicht gehört und nicht gefragt worden zu sein

und zugleich in diesemProzess kaumüberGestaltungsmacht zu verfügenund/oder die-

se ergreifen zu können. Die Folge: Rückzug ins Apolitische und Politikverdruss.39Wieso

sollten sichdieMenschen für etwas interessieren,vondemsiebeharrlich ausgeschlossen

werden bzw. sich als ausgeschlossenwahrnehmen, kann hierzumitMemmi aus postko-

lonialer Perspektive gefragt werden (Memmi 1994: 93).

Wie bereits dokumentiert, verstehen die Sprecher*innen auch die ehemalige Über-

nahme und den Verkauf der Kombinate in denNachwendejahren von einem »Legitimie-

rungsdiskurs« begleitet, wie María do Mar Castro Varela und Nikita Dhawan für den

Kontext des historischen Kolonialismus feststellen (Castro Varela/Dhawan 2015: 34). Ein

Legitimierungsdiskurs, der – imübertragenen Sinne –die Übernahme von Leitungspo-

sitionen in der ostdeutschen Wirtschaft und Verwaltung durch die Treuhand »als Zivi-

lisierungsmission präsentierte«, die den neuen Bundesländern, in einer Form von ›Pro-

tektorat‹, »schließlich ›Reife‹ und ›Freiheit‹« (ebd.: 34) bringen sollte. Das ostdeutsche

39 Siehe auch der höhere Anteil an Nichtwähler*innen im Osten; Völkl (2020). Zur Marginalisierung

und Exklusion von Ostdeutschen in bundesweiten Elitenpositionen siehe Kollmorgen (2015, 2017,

2020). Zu habitustheoretischen Perspektiven auf ein potenziell zu DDR-Zeiten ansozialisiertes

apolitisches (Nicht-)Handeln siehe Kapitel 4.4.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

Narrativ erzählt, wie oben dargelegt, von Treuhandmitarbeiter*innen – nur vermeint-

lichen Aufbau-Ost-»Glücksritter[n]« –, die sich imOsten Deutschlands niederließen, weil

sie selbstbezogen auf Karrierechancen hofften und materielle Vergünstigungen erhiel-

ten. Auch diese Perspektiven erinnern anMemmis Ausführungen zu derMotivation des

Kolonisators, der eine gewisse »Nase fürs Geld« (Memmi 1994: 55) habe: »Man begibt

sich in die Kolonie,weil die Situationen dort gesichert, die Gehälter höher, die Karrieren

steiler und die Geschäfte einträglicher sind« (ebd.: 24). Dass die damals ausgeschüttete

Sonderzulage für ebenjeneBeamte ausWestdeutschland imwestdeutschenNarrativ da-

mit kongruent als ›Buschzulage‹ betitelt wurde (Köpping 2018: 110; Kollmorgen 2011: 315;

Brinkmann 2008; Mau 2019: 177–185), wirft die Frage auf, inwiefern sich manche ›West-

deutsche‹ selbst als ›Kolonisator*innen‹ in einem »Karriereparadies« (Kowalczuk 2021:

42) bzw. als »Entwicklungshelfer« (ebd.: 43) inszenierten.

Viele Westdeutsche, die nun in den Osten zur Arbeit kamen, reden noch heute dar-

über wie koloniale Abenteuerschriftsteller in vergangenen Zeiten über ihnen fremde

Gesellschaft schrieben: neugierig, herablassend, patriarchalisch und vor allem immer

wieder aufs Neue verwundert darüber, das »dort« alles anders sei als »hier«. […] Und

nie wurde so getan, als ob das »andere« gleichberechtigt sei. (Kowalczuk 2021: 41)

Castro Varela und Paul Mecheril sprechen pointiert von einem »bornierten […] West-

deutschismus« (Castro Varela/Mecheril 2016: 13). Die daran anschließende und im ost-

deutschen Mythos noch immer prominente Metapher von der ›dritten, vierten Garni-

tur‹ reproduziert kontinuierlich die vonMemmi thematisierte ›Beförderung der Mittel-

mäßigen‹ (Memmi 1994: 56–58) aufseiten der Mächtigen in kolonialen oder, im hiesi-

gen Fall, so empfundenenUnterdrückungsverhältnissen. Auch die bereits angesproche-

ne beständig reproduzierte Besetzung neuer Stellen mit Personen aus der eigenen Fa-

milie (aus denReihen der ›Unterdrückenden‹), selbst viele Jahre nach derWiedervereini-

gung, schließt andie vonMemmibeklagte »ungenügende[…] Frischluftzufuhr« (ebd.: 58)

in kolonialen Verhältnissen an, auf die auch Andreas Richter verächtlich und frustriert

hinwies: »[H]aben sie lieber den Schwager aus demWesten rangekarrt, der die Führungsposition

eingenommen hat«.

Ebenso können die bereits im Teilkapitel 4.2 analysierten Inszenierungen als Prakti-

ken ›kolonisierter‹ bzw. sich als kolonisiert erfahrender Bevölkerungsgruppen gelesen

werden: Darunter fällt die Intention, im Ungarn-Urlaub (Margarethe Peters) oder bei

der Entgegennahme des Begrüßungsgeldes in Berlin (Andreas Richter) nicht als ›Ossi‹

auffallen zu wollen. Dazu zählt auch die Motivation, den »Feuerfrauen«-Habitus und da-

mit eine vorgebliche Rückschrittlichkeit und Weltfremdheit abzulegen. Schließlich ist

in diesem Zusammenhang das Ziel zu nennen, sich hinsichtlich der Lebensweise und

der Sprache andie »zivilisatorische[…]Nation« (Fanon2016: 16) anzugleichen.Eshandelt

sich um imperfekteNachahmungen – »Wirwaren […] trotzdem [Ossi], komischerweise«,wun-

derte sich Andreas Richter. Mit dieser Aussage übereinstimmend konturieren Kollmor-

gen und Kowalczuk die hegemoniale westliche Perspektive auf dieses ›Nachahmungs-

verhalten‹: Sowaren »GegenstanddesSpottes […]nicht alleindiehemdsärmligproletari-

schenFahrer vorsintflutlicherKraftfahrzeuge,die sich stundenlang fürdasBegrüßungs-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 125

geld anstellten, sondern auch die ›dummenDDRler‹, die sich als politisch naive und nur

aufWohlstandsgewinn fixierte Staatsbürger entpuppten« (Kollmorgen 2011: 331).

In den frühen 1990er Jahren spielten Kleidung, Essen, Freizeit und Frisuren, man mag

es kaum glauben, dabei eine ganz zentrale Rolle. »Der« Ostdeutsche wurde genau

über diese Merkmale immer und immer wieder karikiert – und gedemütigt. […] Men-

schen in Stone-Washed-Hosen [sic!] und […] wenn sie Fast Food und Büchsenbier in

sich hineinschütteten, Yellow Press »lasen« und private Kanäle einschalteten. (Kowal-

czuk 2019: 150–151)

In diesem Schauspiel kann gleichsam ein Phänomen des kolonialen Diskurses als wirk-

sam interpretiert werden, das Bbabha als »Mimikry« (Bhabha 2011: 125–136) konzeptua-

lisiert.Mimikry schließt die Repräsentation einer Differenz ein, die aufseiten der Unter-

drückten einen Prozess der Verleugnung der eigenen Kultur in Gang setzen kann und

so Tarnung und Nachahmung im kolonialen Diskurs auslöst (ebd.: 126–127). In diesem

Sinne nehmen die Kolonisierten das von den Kolonisierenden vorgegebene Leitbild an:

»[S]o verbirgtderKolonisierte,der sich assimilierenwill, seineVergangenheit, seineTra-

dition, kurz, all seine Wurzeln, die für ihn ehrenrührig geworden sind« (Memmi 1994:

113). Dennoch geschieht dies »nicht ganz« (Bhabha 2011: 127, Hervh. im Orig.), nur »bei-

nahe« (ebd.).DieMimikry kannals eineStrategie verstandenwerden,die einenhybriden

Raum eröffnet; sie ist »das Zeichen einer doppelten Artikulation« (ebd.: 126). Einerseits

eignet sie sich den anderen an und schafft so die Möglichkeit zur Selbstermächtigung.

Anderseits symbolisiert sie eine Differenz, etwas »Un(an)geeignete[s]« (ebd.: 127). Diese

derMimikry inhärente Ambivalenz erzeugt ein »Überschießen« (ebd.), die das koloniale

Subjekt in einer »unvollständig[en]« oder »partielle[n]« (ebd.) Präsenzfixiert.Die Aneig-

nung der hegemonialen Identitätsmusterwird damit gleichsamals Fiktion undUnmög-

lichkeit entlarvt. Eine solcheNachahmung derMaßstäbe dermachtbesitzendenGruppe

bei gleichzeitiger Leugnung der eigenen Herkunft repräsentiert vor allem die Ambitio-

nen jener ›Unterdrückten‹,die –soMemmi –sichnochnicht für dieRevolte entschieden

haben (Memmi 1994: 17). Vor diesem Hintergrund kann die Schilderung der Nachwen-

deerfahrung von Andreas Richter als Beispiel für das Phänomen der Mimikry gelesen

werden:

Dann habe ich [nach der Wende] im Westen gearbeitet, […] wir haben dort Mittag gegessen.

Das Mikrowellenessen, das sie dort bereitet haben, war 2,20 Mark, da haben die alle [West-

deutsche] ihre Bemmen ausgepackt. Da haben wir [Ostdeutschen] gesagt: »2,20 Mark ist

ja nun wirklich nie viel.« Dann gab es dort einen Getränkeautomaten, da gab es auch Bier

[…]. Da haben wir den Meister gefragt: »Dürfen wir in der Mittagspause auch mal ein Bier

trinken?«, da hat der gesagt: »Ja, solange ihr noch geradeaus gehen könnt, ist alles gut.« Da

haben wir dort jeden Mittag ein Bier getrunken, da haben die Wessis schon geguckt: »Was

die machen? Was die machen?« (spöttisch). Andreas Richter

[U]nd selbst das Biergetrinke in der Mittagspause führte dazu, dass der Getränkeauf-

steller in der Mittagspause zu uns kam, sagt er: »Ich muss mal die kennenlernen, die den

Umsatz in die Höhe treiben« (lacht). Andreas Richter

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

So verblieb Andreas Richter trotz seines vollumfänglichen Nutzens der neuen Freihei-

ten undMöglichkeiten, des Kantinenessens –welches er spöttisch, ›zahnlos‹ (vgl.Mem-

mi 1992: 113) als »Mikrowellenessen« bezeichnet –, des Biertrinkens in der Mittagspause

und seiner vermeintlichen Anpassung an die »zivilisatorische[…] Nation« (Fanon 2016:

16) als ›Anderer‹ verhaftet, obschon die ›Anpassung‹ »als erzwungener und erwünschter

Vorgang« (Kowalczuk 2021: 41) das Schlagwort der Jahre seit 1990 bildete. Die Imitati-

on blieb imperfekt, da er zum ›Überschuss‹ tendierte (Bhabha 2011: 127). Dieses ›Vorbei-

schießen‹ ander angestrebtenunmarkiertenwestlichenNormenttarnte seineHerkunft.

Der Versuch, eine westliche Kopie zu erzeugen, führte nicht zu der erhofften Anerken-

nung, sondern lud zum Spott der Privilegierten ein, die man eigentlich von der eigenen

Zeitgemäßheit und Anschlussfähigkeit überzeugen wollte – »›Ich muss mal die kennenler-

nen, die den Umsatz in die Höhe treiben‹ (lacht)«:

Dem unausgesetzten Versuch des Kolonisierten, die Verachtung zu überwinden […],

seiner bewundernden Unterwerfung, seinem eifrigen Bemühen, mit dem Kolonisator

zu verschmelzen, sich wie er zu kleiden, zu sprechen und zu verhalten, bis zu seinen

Marotten und seiner Art, den Hof zu machen, all dem setzt der Kolonisator eine zwei-

te Verachtung entgegen: den Spott. Er erklärt dem Kolonisierten, daß diese Versuche

vergeblich sind, daß er damit lediglich eine zusätzliche Eigenschaft gewinnt, die Lä-

cherlichkeit. (Memmi 1994: 114, Hervh. im Orig.)

Jene Lächerlichkeit und Subjektivierung zu vermeintlich ›degenerierten Anderen‹, wie

vonFanon (2016) zumhistorischenKolonialismusherausgestellt, spürte AndreasRichter

noch viel deutlicher auf sich lasten, als er zum erstenMal – in vorgeblich angemessener,

›nachgeahmter‹ Kleidung – auf seine ›westdeutschen‹ Kolleg*innen traf:

A: […] 92 war ich ein halbes Jahr dort [in einer Stadt im Westen] arbeiten […] mit sieben wei-

teren Kollegen [aus dem ostdeutschen Betrieb] […]. Wir waren von oben bis unten neu einge-

kleidet und sind […] in die Werkshalle einmarschiert, das waren 120 Leute [dort]. Es waren

davon […] ungefähr 60 aus Frankreich, ja? Und 60 waren Deutsche. Und jetzt rate mal, mit

wem wir uns dort am besten verstanden haben.

I: Mit den Franzosen.

A: Genau. Und weißt du warum? Weil die keine Vorurteile hatten gegenüber uns, weil die ge-

sehen haben, dass wir nach 5 Tagen die Maschinen alleine bedient haben […], aber ich sage dir,

Monique, den ersten Tag, als wir reinkamen in diese Halle, die Wessis haben uns angeguckt

wie in so einem Bimbo-Käfig: »Oah, jetzt kommen sie, die Ossis«.

Andreas Richter

Andreas Richter bemüht hier ein groteskes, kolonialsprachliches Bild des »Bimbo-Kä-

fig[s]«, um sein Empfinden und den Blick von außen im westdeutschen Arbeitskontext

in den Nachwendejahren zu bebildern. Die Metaphorik lässt darauf schließen, dass er

sich als exotisiert (siehe Kollmorgen/Hans 2011: 130), als eine – sensationelle – andere

Spezies von Mensch mit einer primitiveren Entwicklungsstufe wahrgenommen erleb-

te. Topoi, denen er im Blick der – möglicherweise in den Wiedervereinigungsdiskurs

weniger verstrickten bzw. als weniger verstrickt interpretierten – »Franzosen« nicht be-

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 127

gegnete.40 Im ›westdeutschen Blick‹ aber schien die Last des Mythos der Degeneration

reproduziert und festgeschrieben, womit abermals Parallelen – keine Gleichsetzung –

zu postkolonialer Theorie und dem ihn fixierenden, ›weißen Blick‹ angestoßen werden:

»Ich fühle, ich sehe in diesen weißen Blicken, dass nicht ein neuer Mensch Einzug hält,

sondern ein neuer Typus vonMensch, eine neue Gattung. Eben einNeger!« (Fanon 2016:

99).

Dabei handelt es sich um einen Blick, der, eingesponnen in eine ›Kolonialität der

Macht‹ – ein Konzept des Soziologen und Dekolonialitätstheoretiker Aníbal Quijano

(2016)41 –, einem Nach- und Fortwirken eurozentrischer Denkmuster bzw. hier der

als kolonial empfundenen Verhältnisse, nun in ähnlicher Manier auf die Geflüchteten

post 2015 gerichtet wird. Diese werden mit Topoi der Rückschrittlichkeit und einer ver-

meintlichen Unfähigkeit für das hiesige System belegt (ausführlich siehe Kapitel 5.3 bis

5.5). In diesem Sinne bietet sich abschließend eine fruchtbare Verstehensperspektive

für das Überdauern der in einer kolonialen, hier als kolonial empfundenen Beziehung

generiertenMachtverhältnisse, die Persistenz von Rassismen sowie die (Re-)Produktion

unterschiedlicher sozialer Strukturierungen bis in die Gegenwart. So können die eta-

blierten Machtstrukturen im deutsch-deutschen Gefüge auch als in einer ›Kolonialität

der Macht‹ (Quijano 2016), oder als in einer »koloniale[n] Matrix der Macht« (Mignolo

2019: 49), und damit in einem Teufelskreis gefangen verstanden werden, der »sowohl

die Kolonialisator_innen als auch die Kolonialisierten unterwirft« (ebd.: 66) und der das

Ergebnis und die Voraussetzung immer neuer ›Kolonialisierungen‹ bzw. Subalternisie-

rungs- und Ausschließungspraxen bilden kann. Im übertragenen Sinne zeigen sich also

auchmit Blick auf Ostdeutschland eine »unheimliche Ähnlichkeit des Kolonisiertenmit

demKolonisierenden« (Ha 2005: 89) und die bereits von Fanon undMemmi ausgewiese-

nenAmbivalenzen inUnterdrückungsverhältnissen (vgl. Fanon 2008;Memmi 1994, 1992;

40 Es ist bemerkenswert, dass die Einschätzung aus dem Jahr 1992 – »mirwar dort jeder Franzose lieber«

– im ostdeutschen Diskursraum bis heute geteilt wird. So erfuhr ich während meiner Feldarbeit,

dass die etablierteren ›Anderen‹ – die ›erwünschteren‹ Migrant*innen (vor allem aus Osteuropa;

siehe Kapitel 5.3) – auf der affektiven Ebene als Kolleg*innen möglichen ›Westdeutschen‹ vorge-

zogen werden können, da letztere im Vergleich zu den sich als nachbarschaftlich, solidarisch und

warmherzig inszenierenden Ostdeutschen als ›unterkühlt‹ wahrgenommen werden. Es zeigt sich

eine Art ›Ostitude‹ in Anlehnung an die essenzialistischen Mythen der ›Négritude‹ als kritisch zu

hinterfragende Schwarze Identität, der Zelebrierung einer »distinkte[n] Form ›rassisch-kulturel-

len‹ Seins« (Castro Varela/Dhawan 2015: 50; kritisch auch Fanon 2008: 162–163), die einer kolonia-

len Logik verhaftet bleibt. »Auf diewestdeutschen Zuschreibungen als autoritär (unfrei),misstrau-

isch, passiv, provinziell und unbedarft – allesamt Verlierersyndrome –, reagieren die Ostdeutschen

mit der Betonung ihrer ›warmen Kultur‹ (Wolfgang Schluchter), mit der positiven Orientierung

auf: Ordnung, Gemeinsinn, Gemeinschaft, Gerechtigkeit, Gleichheit und Solidarität« (Kollmorgen

2011: 337, Hervh. im Orig.), bilanziert auch Kollmorgen.

41 Quijano verknüpft die Herstellung von Rassekonstruktionenmit der Kontrolle der Produktion von

Wissen und Arbeit und versteht die Kolonialität als einst geschaffen, »um ein globales Beherr-

schungsmodell des modernen/kapitalistischen Weltsystems, entstanden im europäischen Kolo-

nialismus Anfang des 16. Jahrhunderts« (Quintero 2013: 55) zu rechtfertigen. Rassifizierungen und

epistemische Gewalt werden dabei »nicht getrennt von der Kolonialität der globalen kapitalisti-

schen Macht« (Quijano 2016: 38) bzw. von der »Kolonialität der Kontrolle über den Faktor Arbeit«

(ebd.: 39) verstanden.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

siehe auch Hall 2013): Vermeintlich starre Konstrukte von den Kolonisierenden und den

Kolonisierten in einem Herrschaft-Knechtschaft-Verhältnis sind seit jeher brüchig und

wirken in ihrer dichotomen Gegenüberstellung wie ein Versuch, die asymmetrischen

Verhältnisse zu stabilisieren.

Es kann geschlussfolgert werden, dass die ›Kolonialität der Macht‹ (Quijano 2016)

auch im vorliegenden Kontext auf denselben Ebenen (wirtschaftlich, epistemisch) fort-

wirkt, auf denen sie am eigenen Leib erfahren wurde. Die Fortsetzung wirkt hier als ein

Rassismus der primären »Anwärter auf eine Assimilierung« (Memmi 1994: 30), aus der

Zwischenrolle des »kleine[n] Kolonisator[s]« (ebd.: 28), die – als Partizipierende »an ei-

ner überlegenenWelt« (ebd.: 30) – ihre relativen Privilegien (ebd.: 28–30) gegen die noch

wenigerprivilegiertenGeflüchteten,gegendie »Vordrängler inderWarteschlange« (Mau

2021b: 372) besonders erbittert verteidigenmüssen.

Sowohl die Unterdrückenden als auch die einst Unterdrückten können sich irgend-

wann in den Rassismus flüchten (Memmi 1994: 72; vgl. auch Messerschmidt 2009: 48);

einenNexus, den auch dieDDR-sozialisierte sächsische Staatsministerin Petra Köpping

hervorhebt:

Wie [die Ostdeutschen] damals behandelt wurden, behandeln sie selbst heute die

Flüchtlinge. Man könnte aber auch den Spieß umdrehen: Die Westdeutschen haben

damals uns Ostdeutsche so schäbig behandelt wie manche Ostdeutsche heutige

Flüchtlinge. »Dunkeldeutschland« gibt es in Ost und West. Damals hatten viele West-

deutsche Ängste, nicht den gerechten Anteil zu bekommen; sie hatten Angst, dass

ihnen etwas weggenommen wird und sich etwas in ihrem Leben ändert. (Köpping

2018: 81)

Schlussendlich kannmit Fanon pointiert werden, dass es keinenKolonisierten gibt, »der

nicht mindestens einmal am Tag davon träumt, sich auf dem Platz des Kolonialherrn

niederzulassen« (Fanon 2008: 30) – ein Rachebegehren, das auch Andreas Richter teilt:

Ja [die Situation der Geflüchteten heute ähnelt der der Ostdeutschen zu Wendezeiten], und

dann sage ich mir: »Mensch, Junge, beiß jetzt deine Arschbacken zusammen, mir ging es da-

mals genauso.« Und verstehst du, wenn dieses Arschbackenzusammenkneifen nie kommt [von

den Geflüchteten], hat er verloren aufgrund dieses Denkens, logisch. […] [W]eil ja die Wes-

sis […] genau dieselbe Meinung damals vertreten haben und auch noch vertreten: »Junge, du

musst erstmal was leisten«, […] »Ihr müsst erst mal was leisten!«, solche Sprüche kamen […],

weeste? […] Und es hat uns niemand an die Hand genommen und hat gesagt: »Du pass mal

auf, so geht es.« Und es hat auch niemand gesagt: »Hier hast du hunderte von Euro, damit du

erst einmal die Zeit überbrückst« […]. Andreas Richter

So sitzt die Enttäuschungüber eine ausgebliebene oder eine als zu schwach empfundene

›helfende Hand‹ – affektverklammert in alten Binarismen und eingerichtet in der ›Op-

ferrolle‹ – noch immer tief. Schwelende Wut und Rachegelüste – »ein Blick geilen Nei-

des« (Fanon 2008: 30) – werden nun anderweitig ausagiert. Die am Firmament erschie-

nene Gruppe von als machtschwächer wahrgenommenen geflüchteten ›Anderen‹ bietet

Gelegenheit für ausgleichendeGerechtigkeit und setzt den Teufelskreis der ›Kolonialität

der Macht‹ (Quijano 2016) über den Faktor Arbeit in Gang: »Mensch, Junge, streng dich an,

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 129

mir ging es damals genauso.«Auch dieNeuzugewanderten sollen sich nun die System- und

Arbeitsintegration ohne Andreas Richters Beistand, sein Erfahrungswissen oder ›offene

Arme‹ der Kollegschaft erarbeiten. Andererseits muss, pointiert formuliert, ihr Schick-

sal – so wie es viele Ostdeutsche nach 1990 ereilte – besiegelt sein. Welche Schmähung

nun, dass »die« – die ›Westdeutschen‹ – »jetzt alle schweigen« (Andreas Richter) und von

›Willkommenskultur‹ reden: »Und rufen noch zur Toleranz auf, das ist der Gipfel der ganzen

Geschichte«. So gelesen, werden den ›Geflüchteten‹ auch die verdrängten oder verborge-

nen Seiten der Identität (Kristeva 2016: 11) und ebenjenes Leid prophezeit, das man von

sich selbst nicht abwenden konnte. Eine gelungene Systemintegration muss als Option

abgewehrtwerden,wodurcheinberuflicherAusschluss apriori,weil identitätsstabilisie-

rend, antizipiert werden kann: »Denselben Weg, wie es der Ostdeutsche, […] der sich um seine

sieben, acht Jobs, die er vielleicht seit derWendemachenmusste, […] so wie das bei uns gelaufen ist,

[…] es läuft jetzt auchwieder falsch, das kann nie gut gehen [mit denGeflüchteten]«, fügt Andreas

Richter fatalistisch an.

Was bliebe von diesem ohnehin angeschlagenen Selbstwert noch übrig, wenn sich

die ›Geflüchteten‹ als fähig erwiesen? Im imaginierten – einseitigen – Kampf zwischen

Subalternen umgesamtdeutsches Gehör gilt es, die Vorrangstellung zu sichern.Das un-

eingelöste Gleichstellungsversprechen drängt nach einem Ventil, durch das »die ange-

staute Energie in Form von Aggressivität abfließen kann« (Fanon 2016: 125), nach einer

»kollektivenKatharsis« (ebd.,Hervh. imOrig.), dieman imAffekt der Rache alsMaske der

Machtgefundenzuhabenglaubt (Bhabha2011: 66): »SchwarzeHaut,WeißeMasken« (Fa-

non 2016).Was bleibt, ist zumeinen dieGefangenschaft imTeufelskreis der ›Kolonialität

der Macht‹ (Quijano 2016):

Ich kann dir ja nochmal einen Grundgedanken sagen, […] wenn es irgendwann […] in einer

Generation dazu kommen sollte, dass der Ossi überall die Betriebsleiter stellt oder im Westen

die Zweigstellen eröffnet, […] dann sage ich dir jetzt schon, dann haben dieWessis nichts mehr

zu lachen, weil diesen Stachel ziehst du nie raus. Andreas Richter

Zum anderen hält sich der Traum von einem Rassismus, dem man nicht die Zähne gezogen

hat: »Europa hat seine Pfote auf unsere Erdteile gelegt, und wir müssen so lange auf sie

einstechen, bis es sie zurückzieht« (Sartre 2008: 11). Aus der Perspektive Fanons heißt es:

»[W]eil der Kolonialherr nie aufhört, der Feind, der Antagonist zu sein,mit einemWort:

der Mann, den es zu töten gilt« (Fanon 2008: 39).

Obschon ich auf den vorangegangenen Seiten Parallelen zum Kolonisierten-Kolo-

nisieren-den-Verhältnis über einen Dialog zwischen den Erfahrungswirklichkeiten von

Andreas Richtermit postkolonialen Perspektiven eröffnet habe,muss an dieser Stelle ei-

ne Distanzierung von einer potenziell ableitbaren Bewertung des Transformationspro-

zesses der ehemaligenDDR als klassischer – d.h. im etablierten historischen Sinne –Ko-

lonialisierungsprozess erfolgen. Das im vorliegenden Kontext geäußerte Ungerechtig-

keits- und Unterdrückungserleben steht raumzeitlich wie qualitativ außerhalb der – von

post-unddekolonialerTheorieoriginäradressierten –ErfahrungendeshistorischenKo-

lonialismus durch die europäische Expansion. Eine Gleichsetzung von historischen Ko-

lonialisierungserfahrungen und dem Wendeungerechtigkeitserleben ostdeutscher Be-

völkerungsanteile würde das post- und dekoloniale Anliegen verkehren und ist weder

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

verhältnismäßig noch zulässig, da erstere eine extreme physische und psychische kol-

lektiveGewalterfahrung und eine »systematischeNegation« (Fanon 2008: 190) einschlie-

ßen. ›Ostdeutschland‹ ist in diesem Sinne keine Kolonie ›Westdeutschlands‹.

Systematische Benachteiligungen und asymmetrische Machtverhältnisse, die Be-

standteile des historischen Kolonialismus waren, können dennoch westliche Gesell-

schaften – sodann mit einer anderen historischen Spezifik – durchziehen. Im vorlie-

genden Kontext geschah dies, indem ein autoritär-repressiver Staatssozialismus in ein

kapitalistisch-liberales und idealtypisch demokratisches System transformiert wurde.

Unter gegebenen Bedingungen, als die in den Diskursraum eintretenden Geflüchteten

»plötzlich in Ostdeutschland die Debatten um die eigene Unsichtbarkeit« (Heft 2020:

426) neu rahmten, forderten die so empfundenen Benachteiligungen ihre Aufmerk-

samkeit wieder ein. So sind postkoloniale Perspektiven und ihre Konzepte auch für die

Analyse und das Verstehen anderer Ungleichheitsverhältnisse anschlussfähig,42 selbst

wenn die Ungleichheitserfahrungen der hier sprechenden, eben weißen Ostdeutschen

nicht mit den rassistischen Erfahrungen von Migrant*innen und Geflüchteten und

schon gar nicht mit ehemals versklavten Menschen gleichgesetzt werden können und

sollen.

Die vorausgegangenen Seiten haben andere, bemerkenswerte Erinnerungsnarrative

repräsentiert, die auf Verflochtenheiten, Hybridität und Leerstellen im deutsch-deut-

schen Diskursraum verweisen. Postkoloniale Perspektiven haben hier den Blick für un-

terworfene und beziehungsstrukturierende Wissensbestände geschärft, womit sie der

hegemonialen Metaerzählung eine andere Geschichte, eine andere Erzählperspektive

anbieten. Raja-Léon Hamann und Jan Daniel Schubert sprechen hierzu – in Anlehnung

anWalterD.Mignolo –voneinem»semi-subalternenStatus«derDDRals ›imperialeAn-

dere‹ in Relation zur BRD (Hamann/Schubert 2022: 133–134; vgl. Mignolo 2019: 127–132;

2007: 474); ein Beziehungsgeflecht im deutsch-deutschen Machtgefüge, für das sich,

folgen wir den Aussagen von Andreas Richter, kaum Verschiebungen ergeben haben.

Und so kann ein nagendes Kolonialisierungserleben eine außergewöhnlich wirkmächtige

Lebensrealität im ostdeutschen Kontext abbilden, die zum Verstehen des kontemporä-

ren Unbehagens gegenüber geflüchteten Menschen beiträgt. Angesichts dessen – einer

»widespread perception that a process of colonization has taken place« (Cooke 2005: 11,

Hervh. im Orig.) – spricht Paul Cooke von einer »quasi colonial ›subjugation‹ of the east

by the west« (ebd.: 2). Diese bezieht sich im Rahmen der Transformationserfahrung der

Sprecher*innen auf wirtschaftliche Momente und eine »epistemische Gewalt« (Spivak

2008: 42) der Diskurse über die ›Anderen‹, was einen bis heute andauernden Kampf

um gültiges und ungültiges Wissen (Foucault 2016: 21–23) oder um gültige und un-

42 Zu weiteren Erprobungen in der Übertragung postkolonialer Theorien auf den Kontext Ost-

deutschland vgl. z.B. Cooke (2005); Wilke (2016); Kubiak (2018 und 2019; thematisiert werden

Othering-Prozesse und eine ›Orientalisierung‹ in Anlehnung an Said 2003); Heft (2019; spricht

von »Ossifizierung«); Matthäus (2021, thematisiert eine »Allochronisierung« – »negative Verzeitli-

chung der so erst hervorgebrachten Anderen« (ebd.: 468) – in Anlehnung an den Anthropologen

Johannes Fabian 1983). Zu einer Kritik am Beitritt der DDR zur BRD als Beginn eines ›Kolonisie-

rungsprozesses‹ durch westliche Akteur*innen vgl. etwa die Beiträge in Vilmar (2000); Dümcke/

Vilmar (1995); Richter (1994).

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Von Angesicht zu Angesicht mit geflüchteten Menschen 131

gültige Erinnerungen einschließt.43 Doris Jung versprachlichte diese Zusammenhänge

bereits zu Beginn dieses Kapitels: »So und jetzt, das ist das [die ›Zerstörung‹, das ›Ausbluten‹

nach der Wende], was die Menschen auch jetzt [angesichts der Zuwanderungsbewegungen seit

2015 und der Politik] in ihrer Wut und dem Hass alles drin haben«. Damit verwies sie auf

ebenjene Hinterlassenschaften der empfundenen wirtschaftlichen und epistemischen

quasikolonialen Unterwerfung, für die sich – auch ihrer Einschätzung nach – bis dato

nur unzureichende Transformationen ergeben haben und die nun in antikolonialen

oder antiwestlichen Widerstand münden (können). Dieser äußert sich gegenwärtig als

›ostdeutsche Revolte‹ gegen Geflüchtete. Ihre Perspektiven und die der anderen weißen

ostdeutschen Sprecher*innen können also – analog zu Edward Saids ›Orientalisierung‹

(Said 2003: 7) – auch als Verandertes zum ›Westen‹ gefasst werden, was sie jedoch als

westliche Subjekte und damit einhergehender struktureller Privilegien nicht von der

kolonialhistorischen Verantwortung Europas freispricht (Matthäus 2021: 473).

WennderRassismus nun,wie deutlich geworden ist, auch »einVergnügen [ist], das sich

jeder leisten kann« (Memmi 1992: 204,Hervh. imOrig.), darf dies imUmkehrschluss nicht

bedeuten, heimlich und beschwiegen von quasipostkolonialen, machtasymmetrischen

Strukturen und damit einer großen Opfererzählung zu profitieren (vgl. dazu Interview

mitPoutrus inKahane/Bechtle/Balzer 2019).Das einzelneSubjekt bleibt fürdie (Re-)Pro-

duktion rassistischer Praktiken und die Errichtung einer ›Opferrolle‹ verantwortlich.

Um dennoch in dieser Gemengelage Verschiebungen anzuregen, bedarf es einer ge-

samtgesellschaftlich gelebten Dekolonialität der Macht bzw. einer »Entkoppelung von

der kolonialen Matrix der Macht und der Logik der Kolonialität« (Mignolo 2019: 67) und

eines Strebens nach einem gesamtgesellschaftlichen Dialog, in dem »alle Erfahrungs-

räume Platz finden« (Kowalczuk 2019: 214) – ein Dialog, in dem eine Kritik der Situati-

on möglich wird, die die faktische und erlebte epistemische Unterwerfung unter eine

westdeutsche Norm schuf. So ist eine Re-Thematisierung der unterworfenen Geschich-

ten indiziert, ohne sich dabei allzu sehr auf vergangene Identitäten zu fixieren, diese

zu fetischisieren (Fanon 2008: 162–163) und sich in einer nostalgischen oder glorifizie-

renden Erinnerung an die DDR zu verlieren. Als fruchtbarer könnte es sich erweisen,

über vergangene Identitäten hinauszugehen, um den Teufelskreis der ›Kolonialität der

Macht‹ (Quijano 2016) unddamit Ausschlussbegehrengegenüber geflüchteten ›Anderen‹

43 Dass sich Kolonialität als ein Machtmuster der Moderne – oder »global coloniality« (Tlostanova

2012) – nicht nur über direkte Gewaltausübung abbildet, sondern sich auch in impliziteren For-

men von Gewalt, in der »Gewalt gegenüber Wissensformen und der Herstellung von Subjektivi-

täten (epistemische Gewalt)« (Quintero/Garbe 2013: 10, Hervh. im Orig.) niederschlagen kann, be-

tonen die Dekolonialitätstheoretiker Pablo Quintero und Sebastian Garbe mit Rekurs auf Quija-

no (2016). Zudem rekurrieren auch postsozialistische Arbeiten auf Konzepte postkolonialer Theo-

rie, um Abwertungsprozesse postsozialistischer Gesellschaftsteile zu untersuchen. Wie vonWolff

(1994), Chari/Verdery (2009), Cervinkova (2012), Tlostanova (2012) und Todorova (2009) thema-

tisiert, können der wissenschaftliche Diskurs um und die empirische Analyse postsozialistische/r

Verhältnisse über denDialogmit postkolonialen Perspektiven undderenÜbertragung auf »die Be-

dingungen so genannter ›interner Kolonien‹ innerhalb desWestens« (Castro Varela/Dhawan 2015:

15) eine Bereicherung und neue analytische Schärfe erfahren – auch und gerade, um ein Othering

postsozialistischer Regionen und deren Bevölkerungsteile abbilden zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Monique Ritter: Rassismus und Altenpflege in Ostdeutschland

zu brechen. Dazu werden die Anerkennung und das Hören ostdeutscher Stimmen not-

wendig werden, so ein Verlernen des privilegiertenWissens, »un-learning our privilege

as our loss« (Spivak 1990: 9), wie Gayatri C. Spivak akzentuiert oder ein ›Provincializing‹

Deutschlands, wie es Chakrabarty formulieren könnte (vgl. Chakrabarty 2010).

Ohne eine solch gesamtgesellschaftliche Aufarbeitung und Reflexion droht die An-

erkennung der Erinnerungsnarrative hierzulande asymmetrisch zu verbleiben. In An-

lehnung an Peter Burkes Differenzierung in ›Geschichte schreiben‹ und ›Geschichte er-

innern‹ verbleiben die betroffenen Ostdeutschen einmal mehr darum bemüht, das Ge-

schehene fortwährendwiederzubeleben, nicht vergessen zu können und in der unterge-

ordneten Rolle der ›Besiegten‹, die lediglich Geschichte erinnern, zu verharren:

Schon oft hieß es, die Sieger hätten die Geschichte geschrieben. Und doch könnteman

auch sagen: Die Sieger haben die Geschichte vergessen. Sie können sich’s leisten, wäh-

rend es den Verlierern unmöglich ist, das Geschehene hinzunehmen; diese sind dazu

verdammt, über das Geschehe nachzugrübeln, es wiederzubeleben und über Alterna-

tiven zu reflektieren. (Burke 1993: 297)

Einemangelhafte Anerkennung subalterner Geschichtsschreibung läuft Gefahr, bei den

Unterlegenen nur Erinnerungen und die Verdrängung des disqualifizierten Wissens

zurückzulassen, »die sie als eine entrechtete und unterdrückte politische Opfergruppe

wach halten« (Assmann 2018: 71). Sie bleiben,was sie erlitten haben (Giglioli 2015: 9). Die

schmerzhafte »Verlierererinnerung bleibt eine inoffizielle und subversive« (Assmann

2018: 71) und harrt auf Anerkennung und Resonanz; denn »was nicht aufhört,wehzutun,

bleibt im Gedächtnis« (Nietzsche 1991: 51, Hervh. im Orig.), stellte bereits Friedrich

Nietzsche über eine der ältestenMnemotechniken der Menschheit fest.

Nun tendieren sowohl das ›Cultural Trauma‹ (Alexander et al. 2004) der Wiederver-

einigung als auch die hier analysierte quasikoloniale Unterwerfung dazu, sich identi-

tätsstabilisierend in einer habituellen ›Opferrolle‹ niederzuschlagen und zu verfestigen,

die das Ausschlussbegehren und Unbehagen gegenüber geflüchteten ›Anderen‹ noch-

mals potenzieren können. Diese Opferschemata sollen nun abschließend mit habitus-

theoretischen Perspektiven gerahmt werden. Die Chat-Unterhaltung zwischen Andreas

Richter undmir bildet erneut den Ausgangspunkt.

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014 - am 13.02.2026, 13:04:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470633-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

