
49

3 Historisch-kritische Ontologie  
unserer selbst 

Analytik und Verfahren

In einer Diskussion Ende Mai 1973 über den Mythos des Ödipus sieht 
sich Foucault mit dem Beharren eines Psychoanalytikers konfrontiert, 
der in dem ödipalen kindlichen Begehren der Mutter eine »Grundstruk-
tur des menschlichen Daseins« erkennen möchte. Dem widerspricht 
Foucault entschieden. Der Dialog soll hier knapp wiedergegeben wer-
den, da die Entgegnungen Foucaults zum einen in nuce Grundannahmen 
seiner historisch-kritischen Ontologie unserer selbst enthalten, auf de-
nen aufbauend ich in diesem Kapitel Analytik und Verfahren einer his-
torisch-relationalen Soziologie des Problems Kind entwickeln und da-
mit der von Althusser skizzierten heuristisch-analytischen Relevanz von 
Kind und Kindheit für Praktiken der Vergesellschaftung begrifflich nach-
gehen werde; zum anderen, da das Kind in den Entgegnungen prominen-
tes Thema ist. Foucault widerspricht dem also entschieden und attestiert 
einer solchen Haltung – unter dem bleibenden Eindruck des nur ein Jahr 
zuvor erschienenen Anti-Ödipus von Deleuze und Guattari –, sie sei »[p]
ostfreudianisch, aber vordeleuzianisch«.1 Denn sie verkenne sowohl die 

1	  	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 770. Deleuze 
und Guattari hätten gezeigt, dass das ödipale Dreieck weder eine zeitlose 
noch eine historisch besonders tiefgründige Wahrheit über das menschliche 
Begehren sei; vgl. ebd., S. 687. Tatsächlich ist ihre Zurückweisung entschie-
den, hier beispielsweise im Quasidialog mit Foucault (die Zitate im Zitat 
stammen aus Wahnsinn und Gesellschaft): »In dem Maße nun, wie die Psy-
choanalyse den Wahnsinn in einen ›elterlichen Komplex‹ einbindet und in 
den Figuren der Selbstbestrafung, die sich aus Ödipus ergeben, das Geständ-
nis der Schuld wiedererkennt, bringt sie auf keinen Fall Neuerungen hervor, 
sondern vollendet, was die Psychiatrie des 19. Jahrhunderts in Angriff ge-
nommen hatte: einen familialen und moralisierenden Diskurs der Geistes-
krankheiten anzustrengen, den Wahnsinn an ›die halb reale halb imaginäre 
Dialektik der Familie‹ zu binden, darin ›den ständigen Anschlag auf den Va-
ter‹, ›das stumme Schlagen der Instinkte gegen die Festigkeit der Institution 
Familie und gegen ihre archaischsten Symbole‹ zu entziffern. Folglich, statt 
an der wirklichen Befreiung mitzuwirken, ist die Psychoanalyse Teil jenes 
allgemeinen bürgerlichen Werkes der Repression, das darin besteht, die eu-
ropäische Menschheit unter dem Joch von Papa-Mama zu belassen und nie 
mit diesem Problem zu brechen.« Gilles Deleuze/Félix Guattari: Anti-Ödi-
pus. Kapitalismus und Schizophrenie I, Frankfurt/Main 1974 [1972], S. 63 
(Herv. i. O.). Unterdessen geht es Foucault gar nicht um die Tragödie des 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Historizität der Szenerie als auch, dass es sich um eine refamiliarisieren-
de, politische Machtbeziehung zur Einhegung des Begehrens handele. 
Doch damit möchte sich der so Adressierte nicht zufriedengeben, schließ-
lich verfüge das Neugeborene nicht über plurale Begehrensobjekte wie 
Erwachsene, sondern qua »Grundstruktur des menschlichen Daseins« 
nur über ein einziges, ganz wesentliches Begehrensobjekt: »Wegen sei-
ner unvermeidlichen Abhängigkeit hat es [das Neugeborene] als erstes 
Objekt die Mutter, die gleichsam aufgrund eines biologischen Zwangs 
zum Urobjekt des Kindes wird.« Die wiederum darauf reagierende, dif-
ferenzierende Entgegnung Foucaults umfasst zentrale Grundannahmen 
seiner historisch-kritischen Ontologie unserer selbst, aus welcher sich die 
Analytik dieser Arbeit speist; Foucault entgegnet also:

»Hier müssen wir genau auf die Worte achten. Wenn Sie sagen, das Sys
tem des familiären Daseins, der Erziehung, der auf das Kind verwende-
ten Sorge bringe das Begehren des Kindes dazu, als erstes – als zeitlich 
erstes – Objekt die Mutter zu wählen, so kann ich Ihnen zustimmen. 
Denn dann sprechen wir über die geschichtliche Struktur der Familie, 
der Pädagogik, der auf das Kind verwandten Sorge. Wenn Sie aber sa-
gen, die Mutter sei das Urobjekt, das wesentliche Objekt, das fundamen-
tale Objekt, das ödipale Dreieck sei charakteristisch für die Grundstruk-
tur des menschlichen Daseins, dann sage ich nein.«2

Die ödipale Szenerie wird hier, erstens, als eine reale begriffen, als Wirk-
lichkeit, jedoch nicht als universale, sondern als historische, das heißt 
als kontingente und gewordene. Diese historische Wirklichkeit begrün-
det sich, zweitens, weder durch gegebene, vorkulturelle Seinsformen der 
Subjekte und Objekte noch durch eine Struktur überzeitlicher Gegeben-
heiten. Nicht eine Essenz des Menschlichen oder eine Natur der Dinge 
evoziert die Wirklichkeit (in) der Szenerie, sondern, drittens, das Gefü-
ge der beteiligten Elemente und ihre relational-reziproken Beziehungen. 
Es sind also das historische »System des familiären Daseins«, die Sub-
jekte/Objekte Kind, Vater, Mutter, Erzieher:in und Psychoanalytiker:in, 
zudem die familialen, erzieherischen und psychologischen Ordnungen 

Sophokles in der zum geflügelten Wort gewordenen Interpretation Freuds, 
sondern um eine historisierende Analyse von Wahrheitspraktiken; vgl. S. 61, 
Fn. 37. Zur Freundschaft zwischen Foucault und Deleuze vgl. Didier Eri-
bon: Michel Foucault. Eine Biographie, Frankfurt/Main 1993, S. 368–375.

2	  	M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen Formen«, S. 772–773. 
Foucault spricht diese Worte fast zehn Jahre vor der Selbstcharakterisierung 
seiner Philosophie als historisch-kritische Ontologie unserer selbst. Entge-
gen lange dominanten Deutungen und im Einklang mit der internationalen 
Foucault-Forschung gehe ich davon aus, dass seine Verschiebungen erkennt-
nisleitender Begriffe im Rahmen einer erkennbaren gemeinsamen Perspek-
tive erfolgten; so denn nötig, mögen diese Zeilen ein weiterer Beweis dafür 
sein; vgl. dazu auch S. 58, Fn. 27.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

sowie deren körperliche, räumliche, zeitliche und dingliche Materialisie-
rungen, die die Wirklichkeit dieses sorgenden, ängstlichen Beziehungs-
gefüges hervorbringen.

Die in den folgenden Abschnitten zu entwickelnde und zentralerweise 
von Foucault ausgehende Analytik versteht sich folglich als eine relatio-
nale und historische Soziologie, die weder von gegebenen, vorkulturellen 
Entitäten ausgeht, etwa Körpern, Räumen und Zeiten, noch von Dua-
lismen wie Natur/Kultur, Subjekt/Objekt, Mensch/Nicht-Mensch, Geist/
Materie, Ordnung/Unordnung oder Individuum/Gesellschaft. Stattdes-
sen folgt sie einem philosophischen und kulturtheoretischen Denken 
der »Mannigfaltigkeit«3 sozialer Immanenz. Auf einer entsprechend 
nicht-dialektischen, sondern problematisierenden Methodologie fußend, 
fragt die Analytik danach, wie Subjekte »fortschreitend, real und materi-
ell«4 in Beziehungsgefügen hervorgebracht werden. Dazu zielt die Analy-
tik auf die historisch-kulturellen Möglichkeitsbedingungen des Subjekts 
und von Subjektivität. Sie umfasst sowohl die Frage danach, wie »wir als 
moralische Subjekte unserer Handlungen konstituiert« werden, als auch 
nach den »Erfahrung[en], die wir von uns selbst« in Bezug auf uns und 
auf andere überhaupt machen können und zu machen geführt werden.5 
Begriffen werden die historisch-kulturellen Möglichkeitsbedingungen, 
die gegebenen Phänomene und Elemente solcher Beziehungsgefüge, als 
von und durch Praktiken hervorgebrachte. Dazu folgt die Analytik his-
torischen Problematisierungen, »in denen das Sein sich gibt als eines, das 
gedacht werden kann und muss«, sowie den Praktiken, »von denen aus 
sie sich bilden«.6 Um diese Wirklichkeiten erzeugenden Prozesse wiede-

3	  	Michel Foucault: »Theatrum philosophicum« [1970, Nr. 80], in: Schriften in 
vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 93–122, hier S. 112; siehe auch 
ders.: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Geschichte der Gouvernementa-
lität I. Vorlesung am Collège de France 1977–1978, Frankfurt/Main 2006, 
S. 28; dort heißt es: »Alles in allem können […] die Souveränität, die Diszi
plin wie gewiß auch die Sicherheit nur mit Mannigfaltigkeiten zu tun haben«. 
Zum fruchtbaren intellektuellen Austausch Foucaults mit Deleuze, von dem 
das Essay »Theatrum philosophicum« zu den Werken Différence et Repeti-
tion und Logique du sens (beide 1969) zeugt, und den philosophischen und 
bekannten Klassikerbezügen Nietzsche, Marx, der in den Schriften am häu-
figsten aufgeführte Name, Kant und Heidegger, lässt sich auch der Einfluss 
von Tarde auf Foucault nachzeichnen; vgl. dazu S. 80, Fn. 133. 

4	  	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 237.
5	  	Michel Foucault: »Was ist Aufklärung?« [1984, Nr. 339], in: Schriften in 

vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 687–707, hier S. 705–706.

6	  	Michel Foucault: Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit. Zwei-
ter Band, Frankfurt/Main 1986 [1984], S. 19.

ANALYTIK UND VERFAHREN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

rum zu verstehen, schließt die Analytik Praktiken entlang der drei Ach-
sen Wissen, Macht und Selbstverhältnisse auf, indem sie historisierend, 
in archäologischer und genealogischer Manier, deren kontingentes Ge-
worden-sein nachzeichnet. Dabei werden die drei Achsen, werden »das 
Problem der Wahrheit, das Problem der Macht und das Problem der in-
dividuellen Verhaltensführung«7 als Bereiche betrachtet, die »menschli-
che[] Vielfältigkeiten«8 ordnen und in ihrem heterogenen Zusammen-
spiel »Brennpunkte der Erfahrung«9 markieren, die nur im Verhältnis 
zueinander zu verstehen und analysieren sind (3.1). 

Innerhalb der letztlich ›grenzenlosen‹ Immanenz fasst der Begriff des 
Dispositivs sodann je konkrete Beziehungsgefüge als strategische En-
sembles und Kräfteverhältnisse, in denen sich Praktiken des Wissens, der 
Macht und des Selbst auf je spezifische Weise miteinander verschränken 
und historisch-gegenwärtige Ordnungen erzeugen; das heißt rhizoma-
tische Linien und Netze, Materialisierungen von Körpern und Dingen, 
Räumen und Zeiten, Weisen der Subjektivierung und Affizierung, die von 
konkreten, in der Analyse zu bestimmenden Problematisierungen ausge-
hen und Wirklichkeiten hervorbringen. In diesem Konzept wird das Ver-
hältnis von Kulturalität und Materialität, also von semiotisch-sinnhaf-
ten und räumlich-dinglichen Ordnungen, nicht dualistisch auf einseitige 
Kausalitäten und Konstitutionsverhältnisse reduziert, vielmehr bestehen 
Dispositive aus Strukturierungen und Vernetzungen, die von vornherein 
beides umfassen.10 Es folgt damit jener Einsicht der neuerlichen Debat-
ten ums Materielle und der Kritik des sozialtheoretischen Anthropozen-
trismus, denen zufolge Körper, Räume und Dinge weder als gegebene, 
vorsoziale noch bloß passive, stabile Entitäten zu begreifen sind.11 Diese 
müssen vielmehr als Dimensionen der Materialität und Materialisierung 

7	  	Michel Foucault: »Die Rückkehr der Moral« [1984, Nr. 354], in: Schriften 
in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 859–873, hier S. 860.

8	  	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 279.
9	  	Michel Foucault: Die Regierung des Selbst und der anderen. Vorlesung am 

Collège de France 1982–1983, Frankfurt/Main 2009, S. 15; auch ders.: Der 
Gebrauch der Lüste, S. 10.

10	 	Vgl. Andreas Reckwitz: »Kultur und Materialität«, in: Kreativität und so-
ziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheorie, Bielefeld 2016,  
S. 83–95, hier S. 93–94.

11	 	Für bündige Übersichten des Verhältnisses von Soziologie und Materiali-
tät(en) und der Bewegung hin zu symmetrischen Ansätzen vgl. Andreas Reck-
witz: »Der Ort des Materiellen in den Kulturtheorien. Von sozialen Struktu-
ren zu Artefakten«, in: Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, 
Bielefeld 2008, S. 131–156; Anna Henkel: »Soziologie«, in: Stefanie Samida 
et al. (Hg.), Handbuch Materielle Kultur. Bedeutungen, Konzepte, Diszipli-
nen, Stuttgart, Weimar 2014, S. 342–349.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

von beispielsweise Kindheit und Erwachsenheit verstanden werden, die 
in einem kontingenten Geflecht relational aufeinander bezogen sind und 
von diesem fortwährend erzeugt werden.12 Im Gegensatz aber zum eth-
nographisch-phänomenologischen Fokus vieler Studien aus dem Bereich 
des Neuen Materialismus auf »lokale Situationen«13, in dessen Folge 
Strukturen immer nur Strukturen des (›situationistisch‹) analysierten Fel-
des sind und weitergehende Fragen etwa nach Macht- und Herrschafts-
verhältnissen aus dem Blick zu geraten drohen,14 zielt eine dispositivana-

12	 	Vgl. z. B. Andreas Folkers: »Was ist neu am neuen Materialismus? – Von der 
Praxis zum Ereignis«, in: Tobias Goll et al. (Hg.), Critical Matter. Diskussi-
onen eines neuen Materialismus, Münster 2014, S. 16–33; Thomas Lemke: 
»Einführung zu ›Neue Materialismen‹«, in: Susanne Bauer et al. (Hg.), Science 
and Technology Studies. Klassische Positionen und aktuelle Perspektiven, Ber-
lin 2017, S. 551–573; Heiko Stoff: »Materialität«, in: Aenne Gottschalk et al. 
(Hg.), Doing Space while Doing Gender. Vernetzungen von Raum und Ge-
schlecht in Forschung und Politik, Bielefeld 2018, S. 77–92. 

		  Auch die neuere Kindheitssoziologie hat diese Hinwendung vollzogen. So 
plädiert beispielsweise Prout im Anschluss an Latour dafür, statt von Du-
alitäten wie Kindheit/Erwachsenheit von materialen Beziehungsgeflechten 
auszugehen, die verschiedene Kindheiten und Erwachsenheiten erst hervor-
bringen. Spyrou fragt im Anschluss an Barad nach einem »ontological turn« 
in den Childhood Studies, welcher das Kind dezentrieren und den Blick auf 
sein intra-aktives Werden im relationalen Zusammenspiel menschlicher und 
nichtmenschlicher Entitäten lenken soll. Und Murris zufolge ist das posthu-
manistische Kind nicht nur relational und materialisiert sich in Relationen, 
es sei überdies auch ontologisch wie epistemologisch gleich in Bezug auf an-
dere Arten und auf andere Mitglieder der gleichen Art; vgl. Alan Prout: The 
Future of Childhood. Towards the Interdisciplinary Study of Children, New 
York 2005, S. 81; Spyros Spyrou: »An Ontological Turn for Childhood Stu
dies?«, in: Children & Society 33 (2019), S. 316–323; Karin Murris: »The 
Posthuman Child: iii«, in: David Kennedy/Brock Bahler (Hg.), Philosophy of 
Childhood Today. Exploring the Boundaries, Lanham 2017, S. 185–197, hier 
S. 193; eine erste Kanonisierung findet sich bei Nicole Balzer/Christina Huf: 
»Kindheitsforschung und ›Neuer Materialismus‹«, in: Johannes Drerup/Gott-
fried Schweiger (Hg.), Handbuch Philosophie der Kindheit, Stuttgart 2019, 
S. 50–58.

13	 	Theodore R. Schatzki: »Praxistheorie als flache Ontologie«, in: Hilmar 
Schäfer (Hg.), Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bie-
lefeld 2016, S. 29–44, hier S. 34.

14	 	Vgl. dazu auch die Einschätzung von Anna Henkel/Gesa Lindemann: »Struk-
tur – Institution – Regelmäßigkeit: Welche Konsequenzen hat eine Einbe-
ziehung von Materialität für die Untersuchung ›des Sozialen‹?«, in: Anna 
Henkel/Gesa Lindemann (Hg.), Welche Konsequenzen hat eine Einbezie-
hung von Materialität für die Untersuchung »des Sozialen«?, Baden-Baden 
2017, S. 131–138, hier S. 131. Neben den Science and Technology Studies, 

ANALYTIK UND VERFAHREN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

lytische Perspektive auf die historische Genese von Wirklichkeits- und 
Möglichkeitsräumen, in denen die Körper, Räume und Dinge über-
haupt erst versammelt werden. Überdies ermöglicht sie, solch histo-
rische Prozesse der Subjektivierung und Affizierung weder einzig als 
diskontinuierlich noch als teleologisch oder sonst wie gerichtet zu den-
ken. Dabei wird dem Affektbegriff hier nicht der Vorzug gegenüber 
anderen Begriffen wie Emotion oder Gefühl gegeben, um ihn strikt 
von diesen abzugrenzen, er dient eher als »Allgemeinbegriff«15 für die-
se. Denn so wird bereits grundbegrifflich markiert, dass Emotionen, 
Gefühle, Wahrnehmungsweisen und Stimmungen nicht von der Indi-
vidualpsyche ausgehend zu denken sind, sondern – der relationalen 
Ontologie folgend – als sich materialisierende Effekte komplexer Af-
fizierungskonstellationen. Die Analyse von Subjektivierungsweisen ist 
daher um die Dimension der Affizierung zu ergänzen. So umfasst das 
Dispositiv als historisch-spezifisches, strategisches, heterogenes und 

den Ansätzen der Material-Culture-Forschung und den Debatten um (ei-
nen) Feministischen Materialismus, Felder sozial- und kulturwissenschaftli-
cher Forschung und Reflexion, die sich seit geraumer Zeit, empirisch gesät-
tigt und theoretisch informiert Fragen der Materialität zuwenden, hat vor 
allem Barads »Agentieller Realismus« und ihr Konzept der »Intra-Aktion« 
die erneute und (meist) fruchtbare wissenschaftliche Diskussion ausgelöst. 
Dazu beigetragen hat, neben dem Rezeptionsinteresse am eigentlichen Kon-
zept, zum einen ihr scharfer und verkürzender Angriff gegen diskursanaly-
tische Ansätze und namentlich gegen die poststrukturalistischen Theorien 
von Foucault und Butler, deren vermeintliche oder tatsächliche Versäum-
nisse Barad als Ausgangspunkt dienen. Zum anderen ist sicherlich auch ihr 
Gründungsgestus dafür nicht unwesentlich mitverantwortlich, der geisti-
ge Vorläufer:innen verschweigt und der über die etablierte wissenschaftli-
che Praxis des ›Pappkameraden‹ hinausreicht. Dieser Gestus des Neuen, der 
mit einer fehlerhaften Vergangenheit bricht und ein gänzlich neues Denken 
verspricht, ist derweil insbesondere Ausdruck davon, wie tief Barad dem li-
nearen Fortschrittsglauben der Moderne verhaftet ist. Diese beiden Aspek-
te laden zu Entgegnungen ein und provozieren Widerspruch, wie die Dis-
kussion zeigt. Vgl. Karen Barad: Meeting the Universe Halfway. Quantum 
Physics and the Entanglement of Matter and Meaning, Durham (NC) 2007,  
S. 132–185; und beispielhaft die Entgegnungen von Sara Ahmed: »Open 
Forum Imaginary Prohibitions. Some Preliminary Remarks on the Foun
ding Gestures of the ›New Materialism‹«, in: European Journal of Women’s 
Studies 15 (2008), S. 23–39; Thomas Lemke: »›Die Regierung der Dinge‹. 
Politik, Diskurs und Materialität«, in: Zeitschrift für Diskursforschung 2 
(2014), S. 250–267; Reiner Keller: »Neuer Materialismus und Neuer Spiri-
tualismus? Diskursforschung und die Herausforderung der Materialitäten«, 
in: Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 71 (2017), S. 5–31.

15	 	Robert Seyfert: Das Leben der Institutionen. Zu einer allgemeinen Theorie 
der Institutionalisierung, Weilerswist 2011, S. 69.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

materiales Ensemble körperliche, räumliche, zeitliche und dingliche 
Ordnungen, die die Möglichkeiten wechselseitigen Affizierens und Af-
fiziert-Werdens bedingen (3.2).

Im Zentrum dieser Arbeit stehen solche soziokulturellen Ordnungen, 
die von dem Problem Kind ausgehen, also die mannigfaltigen Verflech-
tungen, Beziehungsgefüge und Materialisierungen, die die frühneuzeitli-
chen und modernen Problematisierungen des Subjekts/Objekts als Kind 
evoziert haben und weiter evozieren. Diese Wahrheitsspiele, Machtbezie-
hungen und Subjektivierungen/Affizierungen, die am Kind, um das Kind 
und durch das Kind erzeugt wurden und werden, prägen und strukturie-
ren die Wirklichkeiten der Gesellschaften Europas und Nordamerikas in 
kaum zu überschätzendem Maße. Wie in der ödipalen Szenerie zu Beginn 
des Kapitels skizziert und im weiteren Verlauf der Studie zu zeigen sein 
wird, ist dieses Beziehungsgefüge von Beginn an und zentralerweise ein 
ängstliches, ein Angst evozierendes: Das vom Problem Kind ausgehende 
Dispositiv entwirft und strukturiert Subjekte, Objekte, Körper, Räume 
und Zeiten, die Kind und Gesellschaft als Gefahr und Glücksversprechen 
zueinander in ängstliche Beziehungen setzen. Da Angst wiederum ein in 
der Soziologie zwar häufig bemühter Terminus ist, die ihm zugewiese-
ne Erklärungslast sich aber umgekehrt proportional zu seiner weiteren 
theoretischen Durchdringung verhält, gilt es den Affekt Angst näher zu 
bestimmen. Dazu werden sechs seiner Charakteristika herausgearbeitet, 
der komplementäre Affekt Hoffnung hinzugezogen, Angst und Hoff-
nung als einer dispositiven Ordnung entspringende Erwartungsaffekte 
ausgewiesen und schließlich, unter Rückgriff auf den Prolog der Studie, 
Thesen zur Relevanz des Problems Kind für moderne Angst- und Hoff-
nungsgründe formuliert (3.3).

In der Haltung einer »permanente[n] Kritik unseres geschichtlichen 
Seins«16 leitet die Analytik »eine Arbeit der Problematisierung und der 
ständigen Reproblematisierung«17 an. In diagnostischer Absicht be-
fragt sie unsere gegenwärtige Aktualität,18 die Natürlichkeiten, Selbst-

16	 	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 699.
17	 	Michel Foucault: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die lau-

fende Arbeit« [1984, Nr. 344], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. 
Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/
Main 2005a, S. 747–776, hier S. 751.

18	 	Dies ist weniger im Sinne soziologischer Zeitdiagnostik zu verstehen denn 
als historisch-kritische Haltung der Genealogie, wie sie Foucault ausgehend 
von Nietzsche (Philosophie als diagnostische Arbeit) und Kant (Reflexion 
über unsere Aktualität) entwickelt: »Was sind wir heute? Was ist das für ein 
Heute, in dem wir leben? Zu dieser diagnostischen Tätigkeit gehörte für ihn 
[Nietzsche bzw. verallgemeinert den Genealogen] auch, unter seinen Füßen 
Ausgrabungen vorzunehmen, um zu klären, wie dieses ganze Universum 
des Denkens, des Diskurses und der Kultur, die sein Universum bildeten, 

ANALYTIK UND VERFAHREN

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

verständlichkeiten, Gewohnheiten, Handlungs- und Denkweisen, die 
»für unsere Kultur charakteristischen kulturellen Tatsachen«19, indem 
sie ihre verwickelten Herkünfte, ihre Partikularität und ihr Gewor-
den-sein aufspürt und sie auf diese Weise reproblematisiert.20 Mit dem 
Ziel, das gegenwärtig Selbstverständliche weniger selbstverständlich zu 
machen, es zu irritieren und zu erschüttern, ist die Analytik der histo-
risch-kritischen Ontologie unserer selbst die Arbeit einer zweifachen 
Problematisierung: Es ist eine Analyse historischer Problematisierun-
gen zum Zweck der Re-Problematisierung der Gegenwart. Sie ist im 
zweiten Fall dann nicht mehr Gegenstand der Analyse, sondern Absicht 
der kritischen Arbeit.21 Die Analytik folgt dabei in systematischer Les-
art Foucaults methodologischer Perspektive und deren Operationalisie-
rung auf den drei Achsen Wissen, Macht, Subjekt in einem dispositiv
analytischen Verfahren. Als empirischen Ausgangspunkt nimmt dieses 
Verfahren historische Problematisierungen und das Ziel ist eine Repro-
blematisierung gegenwärtiger soziokultureller Selbstverständlichkeiten 
durch die Analyse historischen sowie die Produktion »sperrigen Wis-
sens«22 – durch das analytisch strenge Nachzeichnen historischer Mög-
lichkeitsbedingungen von Erfahrung und das experimentelle Schaffen 
neuer (3.4).

entstanden war.« Michel Foucault: »›Wer sind Sie, Professor Foucault?‹« 
[1969, Nr. 50], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band I. 1954–
1969. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2001,  
S. 770–793, hier S. 784; in Bezug auf Kant vgl. z. B. ders.: »Was ist Aufklä-
rung?«, S. 689.

19	 	M. Foucault: »›Wer sind Sie, Professor Foucault?‹«, S. 776.
20	 	Vgl. auch Michel Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit« [1984, Nr. 350], 

in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 823–836, hier  
S. 834; ders.: »Ist es also wichtig, zu denken?« [1981, Nr. 296], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 219–223, hier  
S. 221–222.

21	 	Vgl. Thomas Lemke: »›Eine andere Vorgehensweise‹. Erfahrung und Kritik 
bei Foucault«, in: Oliver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und 
das Politische. Transdisziplinäre Impulse für die politische Theorie der Ge-
genwart, Wiesbaden 2019, S. 23–48, hier S. 33.

22	 	Vgl. Frieder Vogelmann: »Kritik als Emanzipation. Zur Produktion sperri-
gen Wissens«, in: Antje Langer et al. (Hg.), Diskursanalyse und Kritik, Wies-
baden 2019, S. 45–67, hier S. 60–64.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

3.1 Problematisierungen, Praktiken, Wirklichkeiten  
und drei Achsen der Analyse (Wissen, Macht,  

Selbst-/Weltverhältnisse)

Der hier verfolgte Ansatz einer relationalen, historischen Soziologie 
geht nicht von gegebenen Entitäten oder vorkulturellen Dualismen aus, 
sondern von der Mannigfaltigkeit und Vielfalt sozialer Immanenz, die 
»kein Außen, keine Transzendenz, keine Essenzen, mithin auch keine 
Tiefenstruktur jenseits gegebener Phänomene«23 behauptet. Die kon
stitutiven Kräfte eines Elements und dessen Ziele, Zwecke und Funk-
tionen respektive Strategien, Taktiken und Technologien befinden sich 
ebenso wie Subjekt und Objekt, Individuum und Gesellschaft, System 
und Umwelt auf derselben Immanenzebene.24 Dieses Denken ist ent-
schieden nicht-dialektisch, das heißt, nicht Widerspruch und Negation 
evozieren Sein und Werden, sondern das Problem und dessen zerstreu-
te Mannigfaltigkeit: 

Das Problem »lässt sich nicht durch die klare Unterscheidung der kar-
tesischen Idee lösen, weil es eine unterscheidbar-dunkle Idee ist; es ge-
horcht nicht dem Ernsthaften der Hegel’schen Negation, weil es man-
nigfaltige Affirmation ist; es ist nicht dem Widerspruch zwischen Sein 
und Nichtsein unterworfen, weil es Sein ist. Statt dialektisch zu fragen 
und zu antworten, müssen wir problematisch denken.«25

23	 	Robert Seyfert: Beziehungsweisen. Elemente einer relationalen Soziologie, 
Weilerswist 2019, S. 19; vgl. auch Martin Saar: Die Immanenz der Macht. 
Politische Theorie nach Spinoza, Berlin 2013, S. 9–10.

24	 	Diese Theoriefigur Spinozas (sowie u. a. auch die zuweilen vergleichba-
re, Leibniz verarbeitende Monadologie von Tarde) hat Deleuze in seiner 
Philosophie aufgegriffen und zu einer experimentellen Methodologie fort-
entwickelt, die gegenwärtige sozial- und kulturtheoretische Diskussionen 
maßgeblich beeinflusst. So sollte Foucault, der bekanntermaßen 1970 die 
Vermutung formulierte, dass »eines Tages […] das Jahrhundert vielleicht de-
leuzianisch sein« wird, sich lediglich im Jahrhundert geirrt haben. Die ge-
genwärtigen Entwicklungen der Sozial- und Kulturtheorie, die Akteur-Netz-
werk-Theorie, der Posthumanismus, der Neue Materialismus, die Soziologie 
des Affekts und – ggf. die bisher genannten integrierend – die neueren Kon-
zeptionen relationaler Soziologie fußen allesamt zentralerweise auf Deleuzes 
Philosophie; für das Zitat siehe M. Foucault: »Theatrum philosophicum«, 
S. 94.

25	 	Ebd., S. 112. Vgl. auch die knappe Skizze nicht-dialektischen Denkens in 
Michel Foucault: »Der Philosoph Foucault spricht. Denken Sie« [1973, Nr. 
124], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 527–529, hier 
S. 528–529. 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

In dieser nicht-dialektischen, problematisierenden Methodologie sozia-
ler Immanenz sind Kontingenz und Notwendigkeit, Struktur und Ereig-
nis, Trans-/Formation und Re-/Produktion folglich keine Gegensätze.26 
Dies wird im Folgenden noch verständlicher, sobald die weiteren Grund-
begriffe der Analytik geklärt sind, welche sich – unter der Prämisse einer 
erkennbaren gemeinsamen Perspektive27 – an die späten Selbstinterpre-

26	 	Dieses Denken der Problematisierung ist im französischen Kontext dieser 
Zeit durchaus vertraut, es nimmt seinen Ausgangspunkt, wie Stengers fest-
hält, in der Philosophie Bachelards. Es ist überdies eine zentrale Gemein-
samkeit und in der weiteren Ausarbeitung gemeinsame Errungenschaft von 
Deleuze und Foucault. Es findet sich beispielsweise auch bei Castoriadis; vgl. 
Isabelle Stengers: »Putting Problematization to the Test of Our Present«, in: 
Theory, Culture & Society 38 (2021), S. 71–92; insbesondere in Bezug auf 
die hier ausgesparte Diskussion von Deleuze vgl. Colin Koopman: »Critical 
Problematization in Foucault and Deleuze: The Force of Critique without 
Judgment«, in: Nicolae Morar et al. (Hg.), Between Deleuze and Foucault, 
Edinburgh 2016, S. 87–119; in Bezug auf Foucault vgl. z. B. M. Foucault: 
»Was ist Aufklärung?«, S. 699; ders.: »Gespräch mit Michel Foucault«,  
S. 192; ders.: »Strukturalismus und Poststrukturalismus« [1983, Nr. 330], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 521–555, hier 
S. 532 ff; ein Beispiel für die Verbreitung bei Cornelius Castoriadis: Ge-
sellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen Philosophie, 
Frankfurt/Main 1984 [1975], S. 230.

27	 	»Ich versuchte von Anfang an, den Prozeß der ›Problematisierung‹ zu ana-
lysieren – was heißt: Wie und warum bestimmte Dinge (Verhalten, Erschei-
nungen. Prozesse) zum Problem wurden.« Foucault erkennt in den 1980er 
Jahren in Problematisierung den »Grundbegriff« seiner analytischen Arbeit, 
gleichsam als Schlüssel zu seinem Werk, der »erst zu guter Letzt zum Vor-
schein« gekommen sei (was im Übrigen nicht im Widerspruch steht zur breit 
diskutierten Auskunft, das eigentliche Thema sei das Subjekt). Tatsächlich 
liegt die einheitliche methodologische Perspektive zu Beginn seines Schaf-
fens nicht vollentfaltet vor, sie wird zudem überfrachtet von wechselnder 
Terminologie ebenso wie von unzähligen empirischen, historischen Stim-
men, Bezügen und Andeutungen. Doch sollten das Verschieben und Erwei-
tern der analytisch-kritischen Perspektive sowie die fortwährende Arbeit 
an erkenntnisleitenden Begriffen und methodischen Verfahrensweisen kei-
nesfalls als Brüche oder »Wenden« verstanden werden denn als »kumula-
tive Korrekturen« (Saar), die allesamt Elemente einer mehrdimensionalen 
Genealogie des Subjekts enthalten; für das erste, längere Zitat siehe Michel 
Foucault: Diskurs und Wahrheit. Die Problematisierung der Parrhesia. Ber-
keley-Vorlesungen 1983, Berlin 1996, S. 178; für das zweite, kürzere ders.: 
»Die Sorge um die Wahrheit«, S. 825; und für die Einschätzung Martin Saar: 
Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche 
und Foucault (= Theorie und Gesellschaft, Band 59), Frankfurt/Main, New 
York 2007, S. 287. Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Gesamtschau 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

tationen und Systematisierungen Foucaults anlehnen. Dieser Perspektive 
zufolge ist von konkreten, historisch bestimmbaren Praktiken auszuge-
hen und den von ihnen geschaffenen Wirklichkeiten. Beginnend mit Fra-
gen nach Problematisierungen werden diese aufgeschlossen entlang der 
drei Achsen Wissen, Macht und Selbstverhältnisse.28 Gemein ist diesen 
drei analytischen Achsen, dass sie, erstens, normative Unterscheidungen 
unterlaufen, indem sie einen »Wertentzug« vollziehen.29 Sie sind, zwei-
tens, systematisch skeptisch gegenüber Universalien, insbesondere sol-
cher anthropologischer Couleur wie ›Autonomie‹ oder ›Freiheit‹, aber 

des Foucault’schen Werks von Raffnsøe, Gumand-Høyer und Thaning, in 
deren ersten Teil sie ausführlich einen »bekannten« Foucault der Brüche und 
Perioden mit einem »nicht so bekannten« der Übergänge und Entwicklun-
gen kontrastierend darstellen, wobei Foucaults Rastlosigkeit als Ausdruck 
einer konsequenten und auch zusammenhängenden Auffassung von Philo-
sophie demonstriert wird; Sverre Raffnsøe/Marius Gudmand-Høyer/Mor-
ten S. Thaning: Foucault. Studienhandbuch, München 2011, S. 23–84. Die 
These einer »Wende« in Foucaults Spätwerk hin zu einem freien, autono-
men Subjekt bar jeder Machtanalytik vertritt im deutschsprachigen Raum 
insbesondere Sarasin. Dieser wiederholt vorgetragenen These liegen indes 
eine arg selektive Auswahl an Belegstellen zugrunde sowie zurückzuwei-
sende Interpretationen; vgl. Philipp Sarasin: »Foucaults Wende«, in: Oli-
ver Marchart/Renate Martinsen (Hg.), Foucault und das Politische. Trans-
disziplinäre Impulse für die politische Theorie der Gegenwart, Wiesbaden 
2019, S. 9–22; auch bereits ders.: »Unternehmer seiner selbst [Buchkritik 
zu Foucaults Geschichte der Gouvernementalität, Bd. I u. II]«, in: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 55 (2007), S. 473–479; diesen Ausführungen 
wurde früh widersprochen (insbesondere in Hinblick auf die Interpretati-
on der Gouvernementalitätsvorlesungen im Werkkontext, das vermeintliche 
›Bekenntnis‹ Foucaults zum Liberalismus sowie die proklamierte, Foucault 
untergeschobene ›irreduzible Freiheit des Subjekts‹) von Swen Seebach/Ro-
bert Feustel: »Freiheit im Vollzug: Foucaults Vorlesungen von 1978/79. Eine 
Replik auf Philipp Sarasin«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 56 
(2008), S. 152–154; für eine Kritik am Subjektbegriff bar jeder Machtana-
lytik vgl. auch M. Saar: Genealogie als Kritik, S. 275–286. 

28	 	Vgl. M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 9–21; ders.: »Vorwort zu ›Se-
xualität und Wahrheit‹« [1984, Nr. 340], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main 2005, S. 707–715, hier S. 712–715; ders.: »Zur Genealo-
gie der Ethik: Ein Überblick über die laufende Arbeit« [1983, Nr. 326], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005b, S. 461–498, hier  
S. 474–475; ders.: Die Regierung des Selbst und der anderen, S. 15–18, 63–
65; in seinem letzten Interview spricht Foucault von drei großen »Problem-
typen«, ders.: »Die Rückkehr der Moral«, S. 860.

29	 	Vgl. Michel Foucault: Was ist Kritik?, Berlin 1992 [1978/1990], S. 30–34.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

auch solcher soziologischer, historischer Analysen wie ›Staat‹ oder ›Ak-
teur‹. Untersucht wird stattdessen das Produzieren und Hervorbringen 
solcher Universalien in und durch Praktiken,30 wobei, drittens, der his-
torische Wandel von Praktiken und insofern deren Kontingenz betont 
wird. Diese drei auf begrifflicher Ebene zu operationalisierenden nega-
tiven methodologischen Imperative bezeichnet Foucault als Nihilismus, 
Nominalismus und Historizismus.31

Auf der Analyseachse des Wissens werden diese methodologischen Im-
perative zuvorderst zur Anwendung gebracht durch die Unterscheidung 
von Wissen und Erkenntnis. Angeleitet wird die Analyse nicht von der 
Frage, ob eine Erkenntnis als wahr oder falsch beurteilt wird oder nach 
diesen oder jenen Kriterien zu beurteilen ist, gefragt wird vielmehr nach 
den Bedingungen wahrer Erkenntnisse. Erkenntnisse haben insofern ei-
nen Wahrheitswert, wohingegen Wissen die Existenzbedingungen von 
Erkenntnissen umfasst, die erlauben, Erkenntnissen Wahrheitswerte zu- 
oder abzusprechen – auf Ebene der Analyse findet ein Wertentzug statt. 
Wissen bezeichnet demnach die »Menge« von »unerläßlichen Elemen-
ten«32 an Konstitutions- und Existenzbedingungen wahrheitsfähiger Er-
kenntnisse. Wissen meint also nicht die bloße Summe wahrheitsfähiger 
Aussagen, sondern die vom wahren Diskurs regelmäßig gebildeten Ele-
mente, die bedingen, »wovon man in einer diskursiven Praxis sprechen 
kann«.33 Dabei sind Wissen und Erkenntnis/Wahrheit/Diskurs nicht ge-
trennte, dichotome Entitäten, sondern relational aufeinander bezogen: 
So wie es »kein Wissen ohne definierte diskursive Praxis« gibt, kann jede 
Praxis »durch das Wissen bestimmt werden, das sie formiert«.34 Wis-
sen umfasst mithin weder transzendentale noch universale, aber histori-
sche Möglichkeitsbedingungen. Sie werden in Praktiken hergestellt be-
ziehungsweise kommen in diesen zum Ausdruck und können durch die 
Analyse von Praktiken erschlossen werden. Wissen ist nicht bloß ideell, 
geistig oder mental, auch repräsentieren Wissen und Diskurse nicht ih-
nen vorausgehende Dinge, Sachverhalte oder Verhaltensweisen. Sie sind 

30	 	Vgl. Michel Foucault: »Foucault« [1984, Nr. 345], in: Schriften in vier Bän-
den. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/François 
Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 776–782, hier S. 780; ders.: Die Geburt der 
Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalität II. Vorlesung am Collège de 
France 1978–1979, Frankfurt/Main 2006, S. 14–16.

31	 	Vgl. für die Begriffswahl sowie die Charakterisierung als negative Methodo-
logie M. Foucault: Die Regierung des Selbst und der anderen, S. 19; sowie 
für die Passage insgesamt die klare Systematisierung der methodologischen 
Perspektive Foucaults von Frieder Vogelmann: Foucault lesen, Wiesbaden 
2017, S. 3–15. 

32	 	M. Foucault: Archäologie des Wissens, S. 259.
33	 	Ebd.
34	 	Ebd., S. 260.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

als Praktiken zu begreifen, »die systematisch die Gegenstände bilden, 
von denen sie sprechen«35, sodass sie als Effekt »immer auf der Ebene 
der Materialität wirksam«36 sind – sie formen das epistemologisch-ma-
teriale Feld, welches sowohl den Gegenstand als auch die entsprechen-
de Praktik konstituiert – zum Beispiel den erkenntnisleitenden Blick des 
Subjekts auf ein ausgemachtes und entsprechend hergestelltes Arrange-
ment aus menschlichen, nichtmenschlichen und materialen Körpern, ob 
nun Kinderzimmer oder Labor. Es wird also nicht ausgehend von einem 
mit Bewusstsein ausgestatteten Subjekt nach der Wahrheit von Erkennt-
nissen gefragt, sondern ausgehend von lokalen Praktiken nach den mate-
rialen Existenzbedingungen wahrheitsfähiger Erkenntnisse und entspre-
chender Erkenntnisobjekte wie -subjekte. Foucault bezeichnet diese als 
Veridiktionspraktiken, Praktiken des Wahrsprechens37 oder Wahrheits-
spiele,38 sie sind stets zu verstehen als »die Gesamtheit der Regeln, die 
in bezug auf einen gegebenen Diskurs die Bestimmung dessen gestatten, 
welches die Aussagen sind, die darin als wahr oder falsch charakterisiert 
werden können«.39 Die Analyse solcher Praktiken zielt demgemäß auf 
die (auch materialen und materialisierten) Bedingungen, die es Erkennt-
nissen und letztlich Subjektformen gestatten, »im Wahren«40 zu sein. 
Dieser Ansatz historisiert also Wahrheit, da sich die Existenzbedingun-
gen wahrer Aussagen verändern können. Dies darf jedoch weder damit 

35	 	Ebd., S. 74.
36	 	Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses. [Inauguralvorlesung am 

Collège de France, 2. Dezember 1970], Frankfurt/Main 2003, S. 37.
37	 	Anders als die das Kapitel einleitenden Nachfragen des Psychoanalyti-

kers suggerieren, geht es Foucault denn auch keinesfalls um den Mythos 
des Ödipus als Element einer »Geschichte des Begehrens« oder als mythi-
scher Ausdruck wesentlicher Grundstrukturen des Begehrens – von Inter-
esse ist die Tragödie von Sophokles im Zusammenhang einer »Geschichte 
der Wahrheit«, einer »vollkommen reale[n], historische[n] Geschichte der 
Wahrheit«, einer Wahrheit nämlich, die durch gerichtliche, prüfende Prak-
tiken erzeugt wird; vgl. M. Foucault: »Die Wahrheit und die juristischen 
Formen«, S. 773.

38	 	Auch in diesem zu Missverständnissen einladenden Begriff findet sich die 
Frage nach den Bedingungen wahrer Erkenntnisse: »Wenn ich von ›Spiel‹ 
spreche, dann spreche ich von einer Gesamtheit von Regeln zur Herstel-
lung der Wahrheit. Dies bedeutet nicht Spiel im Sinne von Nachahmung 
oder Schauspiel; es besteht in einer Gesamtheit von Verfahren, die zu einem 
bestimmten Resultat führen, das nach Maßgabe seiner Prinzipien und Ver-
fahrensregeln als gültig oder ungültig, als erfolgreich oder als erfolglos be-
trachtet werden kann.« M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Pra-
xis der Freiheit«, S. 897.

39	 	M. Foucault: Die Geburt der Biopolitik, S. 60.
40	 	M. Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 24.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

verwechselt werden, diese lapidar als beliebig zu begreifen noch sie als 
weniger real aufzufassen.41 

Wenn nun einerseits davon ausgegangen wird, dass sich in Praktiken 
die »fundamentalen Codes einer Kultur« finden, »die ihre Sprache, ihre 
Wahrnehmungsschemata, ihren Austausch, ihre Techniken, ihre Werte« 
beherrschen und die »gleich zu Anfang für jeden Menschen die empiri-
schen Ordnungen, mit denen er zu tun haben und in denen er sich wie-
derfinden wird«, bedingen, gilt es, andererseits zu betonen, dass diese 
kulturellen Wissensordnungen keinesfalls als homogen, überzeitlich sta-
bil und monolithisch zu begreifen sind.42 Sie sind vielmehr heterogen, po-
litisch und umkämpft.43 So lässt sich über die grundsätzliche analytische 
Unterscheidung zwischen Wissen und Erkenntnis hinausgehend noch die 
heuristische Annahme formulieren, dass die soziokulturellen, Wissens
elemente versammelnden Praktiken zur Produktion wahrheitsfähiger Er-
kenntnisse und Diskurse »zugleich kontrolliert, selektiert, organisiert 
und kanalisiert«44 werden. Die Existenzbedingungen wahrheitsfähiger 
Erkenntnisse werden in sozialen und kulturellen, wissenschaftlichen und 
politischen, mithin alltäglichen Kämpfen hergestellt – und es verbin-
det sich Wissen mit Macht. So gibt es »›unterworfenes Wissen‹«, loka-
le, hierarchisch untergeordnete Wissensformen, die als »Wissen unter-
halb des Niveaus der Erkenntnis« disqualifiziert werden entsprechend 

41	 	Vgl. M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, 
S. 898. Dem feuilletonistischen Vorwurf, poststrukturalistische Autor:innen 
wie Foucault hätten dem postfaktischen Zeitalter den Weg geebnet, ist ent-
schieden zu widersprechen. Dieser ist eine Verballhornung des Konstrukti-
onscharakters von Wahrheit, der im positivistischen Rückfall vom Gegen-
satz Realität und Konstruktion getragen wird (eine autoritär-positivistische, 
theorielose Haltung im Übrigen, die auch die ökologischen Bewegungen Fri-
days For Future und Scientists For Future bedenklich perpetuieren und die 
die Wissenschaftstheorie und -geschichte weitgehend ignoriert). Dass im 
postfaktischen Zeitalter bestehende kritische Theorien auf veränderte Wei-
se herausgefordert sind und womöglich ihr epistemologisches Feld erwei-
tern müssen – etwa in Form eines »kritischen Realismus« (Latour) –, sollte 
nicht mit der Aufgabe der historisch-kritischen Analyse des Zusammenhangs 
von historischem Erkenntnisfeld, Machtverhältnis und Subjektivitätsform 
erkauft werden, ja, gerade in Zeiten einer »Wahrheitskrise« ist solch eine 
Analyse unabdingbar; vgl. dazu auch Matthias Flatscher/Sergej Seitz: »La-
tour, Foucault und das Postfaktische. Zur Rolle und Funktion von Kritik im 
Zeitalter der ›Wahrheitskrise‹«, in: Le foucaldien 4 (2018), S. 1–30; Frieder 
Vogelmann: »Mit Unwahrheit kämpfen. Zur Aktualität von Vernunftkritik«, 
in: WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung 16 (2019), S. 25–46.

42	 	Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Human-
wissenschaften, Frankfurt/Main 1974 [1966], S. 22 (eigene Herv.).

43	 	Vgl. auch M. Foucault: Die Geburt der Biopolitik, S. 62.
44	 	M. Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 11.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

den herrschenden spezifischen Kriterien und Elementen.45 Dabei kommt 
den am Lebensbeginn ansetzenden beziehungsweise den »gleich zu An-
fang« versammelten Praktiken ein besonderer Stellenwert bei der Re-/
Produktion respektive Trans-/Formation einer kulturellen Ordnung und 
ihrer dominanten Wahrheitsspiele zu, da ein »[j]edes Erziehungssystem 
[…] eine politische Methode ist, die Aneignung des Diskurses mitsamt 
ihrem Wissen und ihrer Macht aufrechtzuerhalten oder zu verändern.«46

Bei den umkämpften Wahrheitsspielen und den Prozeduren der Auf-
rechterhaltung von Wahrheit kommt es demgemäß zu komplexen und 
im Einzelnen zu untersuchenden Verbindungen von Wissen und Macht. 
Diese schließen sich gerade nicht gegenseitig aus, sondern verschränken 
sich zu Beziehungsgefügen, welche sich mit Foucault als Macht/Wis-
sen-Komplexe fassen lassen.47 Damit soll weder markiert werden, dass 
jede Form der Wissensproduktion stets status- und standortgebunden ist 
(was sie ist), noch soll jene Sentenz veredelt werden, der zufolge ›Wis-
sen Macht ist‹, noch die andere, der gemäß Wissen bloß die ›Maske der 
Macht‹ sei, Sentenzen also, die auf die eine oder andere Art Macht und 
Wissen in eins fallen lassen.48 Macht/Wissen-Komplexe dienen gegen-
teilig als Instrument der Analyse, um ihre komplexen, immanenten Ver-
bindungen in den Blick zu nehmen und damit einerseits dem Umstand 
Rechnung zu tragen, dass »es keine Machtbeziehung gibt, ohne dass sich 
ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht 
gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert«49, und so 
andererseits auch die Heterogenität dieser Verschränkungen analytisch 
einfangen zu können. Denn gleichartige Machtformen können unter-
schiedliche Wissensarten hervorbringen wie auch gleichartige Wissens-
arten unterschiedliche Machtformen.50

45	 	Vgl. Michel Foucault: »Vorlesung vom 7. Januar 1976« [1977, Nr. 193], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 213–231, hier S. 218.

46	 	M. Foucault: Die Ordnung des Diskurses, S. 29.
47	 	Diese bekannte Analysefigur verwendet Foucault durchgehend seit den frü-

hen 1970er Jahren, vgl. z. B. Michel Foucault: »Theorien und Institutio-
nen des Strafvollzugs« [1972, Nr. 115], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main 2002, S. 486–490, hier S. 486; ders.: Überwachen und 
Strafen, S. 39; ders.: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit. Ers-
ter Band, Frankfurt/Main 1983 [1976], S. 98; ders.: Was ist Kritik?, S. 33; 
ders.: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, S. 887.

48	 	»Hätte ich gesagt oder hätte ich sagen wollen, dass Wissen Macht wäre, hät-
te ich es gesagt, und hätte ich es gesagt, hätte ich auch nichts mehr zu sagen 
gehabt […]«; M. Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit«, S. 833.

49	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 39.
50	 	Vgl. M. Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit«, S. 833.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Wie bezüglich des Wissens nicht die Frage leitend ist, ob es »wahr 
oder falsch, begründet oder nicht begründet, wirklich oder illusorisch, 
wissenschaftlich oder ideologisch« ist, treibt auch die Analyseachse der 
Macht nicht an, ob Macht »legitim oder missbräuchlich« ist.51 Die his-
torisierende, nihilistische und nominalistische Methodologie zeigt sich 
hier zentralerweise in der Zurückstellung von Fragen der Legitimität und 
Illegitimität zugunsten solcher, wie Macht ausgeübt wird.52 Macht ist 
weniger eine Essenz, die sich manifestiert, als ein Netz, das funktioniert 
beziehungsweise Funktionieren ermöglicht. Macht ist relational, stra-
tegisch und produktiv/hervorbringend.53 Sie kann weder wie Eigentum 
besessen noch auf einen Ort, eine Institution oder einen Staatsapparat 
reduziert werden, sie ist vielmehr aufzulösen in Machtbeziehungen und 
Machtverhältnisse, die nur in ihrem lokalen, diffusen Vollzug existieren 
und ihre (Herrschafts-)Wirkungen entfalten.54 Machtbeziehungen sind 
weder bloße Ableitungen eines Überbaus, welche Handlungen hemmen 
oder aufrechterhalten, noch folgen sie einer globalen, determinierenden 
oder bilden eine zusätzliche Struktur oberhalb oder unterhalb der Ge-
sellschaft, vielmehr »durchqueren, charakterisieren und konstituieren 
[sie] […] den Gesellschaftskörper«.55 Machtverhältnisse besitzen einen 
»strikt relationalen Charakter«56 und lassen sich als vielfältige Kräftever-
hältnisse verstehen, die allen anderen Arten von Verhältnissen, etwa öko-
nomischen, sozialen oder sexuellen, nicht äußerlich, sondern immanent 
sind. Als »Name, den man einer komplexen strategischen Situation in 
einer Gesellschaft gibt«,57 bezeichnen Machtbeziehungen also ein gleich-

51	 	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 31.
52	 	Vgl. M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 232 ff; ders.: »Sub-

jekt und Macht«, S. 281 ff.
53	 	Empirisch/historisch entwickelt, veranschaulicht und plausibilisiert Foucault 

seine Machtanalytik zentralerweise (und modernediagnostisch keinesfalls 
zufällig) am Phänomenbereich Kindheit/Familie, wie ich im 5. Kapitel zei-
ge. Für ein exegetisches Nachvollziehen der theoretischen Genese Foucaults 
Machtanalytik vgl. Thomas Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft. 
Foucaults Analyse der modernen Gouvernementalität (= Argument Sonder-
band 251), Hamburg 1997, S. 126–150; für eine systematisierende Darstel-
lung entlang der Begriffe Relationalität, Intentionalität und Produktivität 
vgl. M. Saar: Genealogie als Kritik, S. 204–224. 

54	 	Lokal meint, dass sie nicht global und monolithisch sind, weshalb Foucault 
auch zeitweilig und in Bezug auf das Führen und Lenken von Körpern und 
Gesten von einer Mikrophysik der Macht spricht; es meint indes nicht, dass 
sie an einem Ort lokalisierbar sind; vgl. dazu auch Gilles Deleuze: Foucault, 
Frankfurt/Main 1992 [1986], S. 41.

55	 	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 232.
56	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 96.
57	 	Ebd., S. 94.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

falls strukturierendes wie dynamisches Geschehen, strategische Verket-
tungen, die einem immanenten Netz »ständig gespannte[r] und tätige[r] 
Beziehungen«58 gleich funktionieren. Dass sie einen strategischen Cha-
rakter besitzen, verweist darauf, dass Machtverhältnisse stets von einem 
»Kalkül durchsetzt sind«, sie entfalten sich gemäß einer »Reihe von Ab-
sichten und Zielsetzungen«.59 Diese Strategien werden jedoch nicht von 
einzelnen Individuen, der herrschenden Klasse oder der ministeriellen 
Technokratie und Administration der Staatsapparate entworfen. Es ist 
vielmehr eine anonyme Strategie, die taktische Praktiken, oder besser, 
die die Taktik von Praktiken anleitet und koordiniert, die sich dann bei-
spielsweise in einem spezifischen Zusammenspiel »lokalisierter Körper, 
codierter Tätigkeiten und formierter Fähigkeiten«60 zu Gefügen/Appa-
raten materialisieren. Machtbeziehungen sind folglich »gleichzeitig in-
tentional und nicht-subjektiv«61 und es ist sodann Aufgabe der Analyse, 
ihre Logiken und Absichten zu entschlüsseln. 

Darüber hinaus sind Machtverhältnisse weder gewaltförmig noch kon-
sensual noch repressiv, sondern produktiv und hervorbringend (Gewalt, 
Konsens und Repression können jedoch zu ihren Instrumenten und Ef-
fekten gehören). Eine Machtbeziehung »bietet Anreize, verleitet, verführt, 
erleichtert oder erschwert«,62 sie evoziert und strukturiert das mögliche 
Wahrnehmungs-, Verhaltens- und Handlungsfeld anderer. Der Beziehungs-
typ von Machtverhältnissen folgt weniger Gewalt oder Kampf denn Regie-
rung und Führung. Gemeint ist damit sowohl die Gesamtheit der »Prak-
tiken, mittels deren man die Menschen lenkt, von der Verwaltung bis zur 
Erziehung«,63 also sämtliche Praktiken, um jemanden als Individuum oder 
als Gruppe zu führen, als auch die entsprechend evozierten Praktiken, sich 
selbst zu führen und sich der kulturellen Ordnung gemäß bar jeder Reflexi-
on angemessen aufzuführen.64 So interessieren in der Analyse insbesondere 
solche Techniken und Verfahren, die eingesetzt werden, um »menschliche[] 
Vielfältigkeiten«65 zu ordnen, um Individuen oder Gruppen hervorzubrin-
gen und auf diese einzuwirken, kurzum »um den Modus ihrer Verhaltens-
führung zu formen, zu lenken und zu verändern«.66 Dabei ist das Subjekt 
keinesfalls als dem Machtverhältnis vorgängig zu begreifen:67

58	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 38.
59	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 95.
60	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 216.
61	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 95.
62	 	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 286.
63	 	M. Foucault: »Gespräch mit Ducio Trombadori«, S. 116.
64	 	Vgl. M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 286.
65	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 279.
66	 	M. Foucault: »Foucault«, S. 781.
67	 	Die aus dem zusammengestückelten und insbesondere in den Sozialwissen-

schaften beliebten Aufsatz »Subjekt und Macht« stammende eingängige 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

»Die Macht muss […] als etwas analysiert werden, das zirkuliert, oder 
eher noch als etwas, das nur in einer Kette funktioniert; sie ist niemals 
lokalisiert hier oder da, sie ist niemals in den Händen einiger, sie ist nie-
mals angeeignet wie ein Reichtum oder ein Gut. Die Macht funktioniert, 
die Macht übt sich als Netz aus, und über dieses Netz zirkulieren die 
Individuen nicht nur, sondern sind auch stets in der Lage, diese Macht 
zu erleiden und auch sie auszuüben; sie sind niemals die träge oder zu-
stimmende Zielscheibe der Macht; sie sind stets deren Überträger. Mit 
anderen Worten, die Macht geht durch die Individuen hindurch, sie wird 
nicht auf sie angewandt. Man darf […] nicht das Individuum als eine 
Art Elementarkern, Uratom, vielfältige und stumme Materie begreifen, 
worauf alsdann die Macht angewendet bzw. wogegen die Macht zum 
Schlag ausholen würde, die Macht, welche die Individuen unterwerfen 
oder zerbrechen würde. In Wirklichkeit ist das, was bewirkt, dass ein 
Körper, dass Gesten, Diskurse und Begierden als Individuen identifiziert 
und konstituiert werden, genau eine der ersten Wirkungen der Macht; 
das heißt, dass das Individuum nicht das der Macht Gegenüberstehen-
de ist […]. Das Individuum ist eine Wirkung der Macht, und es ist zu-
gleich eben in dem Maße, wie es eine Wirkung ist, ein Überträger: Die 
Macht geht durch das Individuum hindurch, das sie konstituiert hat.«68

Der relationalen Ontologie folgend sind Subjekte, Körper, Gesten oder 
Begierden also nicht Essenzen, die in sich selbst gründen, sondern Wir-
kungen der Macht – jener »viele[n] einzelne[n], definierbare[n] und de-
finierte[n] Mechanismen […], die in der Lage scheinen, Verhalten oder 
Diskurse zu induzieren«.69 Dabei sind hier vor allem drei Bereiche von 
Relevanz, in denen Machtverhältnisse und -beziehungen »unmittelbar 
hervorbringend«70 wirken: Wissen und Wahrheitsspiele; Körper aller 
Art, also menschliche (Gesten, Handlungen, Körpertechniken), nicht-
menschliche und materiale (Verfahrensweisen, Artefakte, ganze Arte-
faktarrangements, gebaute Umwelten, »Steine«, die »gelehrig und er-
kennbar machen«71); sowie Subjekte/Objekte. Wie Machtbeziehungen 
konkret produktiv sind, wie sie was hervorbringen, welcher Strategie sie 
gehorchen und um welche Form der Machtbeziehung es sich handelt, ob 
juridisch, pastoral, disziplinär, regulierend oder anders, zeigt sich erst in 
der konkreten Analyse. Schematisch lassen sich Machtbeziehungen etwa 

Formulierung von Macht als »auf Handeln gerichtetes Handeln« darf nicht 
dazu verleiten, den handelnden Akteur als dem Machtverhältnis vorgängig 
zu begreifen, Foucaults Machtbegriff also handlungstheoretisch zu verkür-
zen und ihn so seines Analyse- und Kritikpotenzials zu berauben; für das 
Zitat siehe M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 286.

68	 	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 238.
69	 	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 32.
70	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 94.
71	 	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 222.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

dadurch unterscheiden, auf was sie zielen (Untertan, Individuum, See-
le, Körper, Bevölkerung), wie sie ausgeübt werden (kontinuierlich oder 
diskontinuierlich), welchen Bezug zur Realität sie herstellen (imaginär, 
komplementär, immanent) und welche Effekte sie zeitigen (kodifzieren, 
normieren, normalisieren).72

Die begrifflichen Weichenstellungen gemäß der methodologischen Im-
perative führen die Analyse weg von Fragen nach dem Was der Macht 
und hin zu solchen nach dem Wie. Nicht nach (Il-)Legitimität von Macht 
wird gefragt, sondern nach dem konkreten Vollzug der Machtausübung 
(Wertentzug).73 Durch den relationalen und historisierenden Ansatz 
bricht die Analytik zudem mit linearen Erzählungen, sei es der Befrei-
ung, Emanzipation oder Versklavung. So sind Widerstände der »eigent-
lichen Herrschaft« gegenüber keine Negativform, keine nur passive, un-
terlegene Seite, sondern sind »in den Machtbeziehungen die andere Seite, 
das nicht wegzudenkende Gegenüber«.74 Und wie Widerstand steht auch 
Freiheit nicht außerhalb des relationalen Gefüges. Machtbeziehungen 
werden nicht an einem vermeintlich universellen Begriff der Freiheit ge-
messen, vielmehr ist Freiheit selbst eine historische Größe, die in einem 
(agonistischen) Verhältnis zur Macht steht: »Wo die Bedingungen des 
Handelns vollständig determiniert sind, kann es keine Machtbeziehung 
geben.«75 Steuernde Machtbeziehungen etwa können »nur durch die 
Freiheit und auf die Freiheit eines jeden sich stützend sich vollziehen«.76 
Und so ist schließlich auch Herrschaft nicht außerhalb des relationalen 
Gefüges zu verorten als das der Macht Gegenüberstehende. Anstatt von 
einer sich gegenseitig ausschließenden Differenz zwischen Macht und 
Herrschaft oder von einer determinierenden, pauschalen Herrschaft des 
einen über andere oder einer Gruppe über andere ist von Herrschaftsver-
hältnissen auszugehen. In den Analysefokus geraten so die »vielfältigen 
Herrschaftsformen, die innerhalb einer Gesellschaft ausgeübt werden 
können«, also nicht eine zentrale Souveränität, herrschende Klasse oder 
ideologische Staatsapparate, »sondern Subjekte in ihren wechselseitigen 
Beziehungen«.77 Auch hier ist es eine Frage der Analyse, die (vor-)herr-
schenden, dominanten Formen der Machtbeziehungen »zwischen Regie-

72	 	Eine bündige, systematisierende Darstellung der drei für moderne Verge-
sellschaftungen zentralen Machtstrategien Recht, Disziplin und Sicherheit 
findet sich in M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 73–77, 
88–90.

73	 	Vgl. auch F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 10–11.
74	 	M. Foucault: Der Wille zum Wissen, S. 96; auch ders.: Sicherheit, Territori-

um, Bevölkerung, S. 282 ff.
75	 	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 287; vgl. auch ders.: Sicherheit, Ter-

ritorium, Bevölkerung, S. 77–79.
76	 	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 79.
77	 	M. Foucault: »Vorlesung vom 14. Januar 1976«, S. 235.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

renden und Regierten«78 zu bestimmen.79 Es wird also die Annahme einer 
pauschalen Herrschaft zurückgewiesen, aber dem grundsätzlich asym-
metrischen Charakter von Machtbeziehungen Rechnung getragen und 
überdies reflektiert, dass diese sich zu dominanten strategischen, in der 
Analyse auszumachenden herrschenden Formen verketten.80 Dabei ist 
der analytische Fokus nicht auf Institutionen der Macht (beispielswei-
se von Gruppen, Klassen, Identitäten) gerichtet, sondern auf Techniken 

78	 	M. Foucault: »Gespräch mit Ducio Trombadori«, S. 112.
79	 	Foucault unterscheidet in einem Interview zwischen »Machtbeziehungen als 

strategischen Spielen zwischen Freiheiten« und Herrschaftszuständen, in de-
nen Machtbeziehungen unumkehrbar »blockiert und erstarrt« seien. Zwi-
schen beiden gebe es »Regierungstechnologien«, denen in der Rezeption eine 
»Scharnierfunktion« (Lemke) zwischen Macht und Herrschaft zugesprochen 
wurde. Doch das Postulat der Un-/Umkehrbarkeit als Unterscheidungskrite-
rium ist sowohl in Bezug auf Machtbeziehungen als auch auf Herrschaftszu-
stände wenig plausibel. Im ersten Fall überbetont es eine vermeintliche Flui-
dität, im zweiten Fall eine ebensolche Rigorosität. Statt von einer Differenz, 
die Foucault in wenigen Interviewäußerungen wieder einzieht, ist gemäß der 
methodologischen Imperative von historischen Relationen auszugehen, von 
Herrschaftsbeziehungen »in ihrer Vielfalt, ihrer Differenz, ihrer Spezifik und 
ihrer Umkehrbarkeit«, und ist überdies auf grundbegrifflicher Ebene der me-
thodologische Nihilismus nicht vorschnell aufzugeben; für das erwähnte In-
terview und die Zitate daraus siehe M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um 
sich als Praxis der Freiheit«, S. 878, 890–891, 900; für das letzte Zitat siehe 
ders.: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 
1975–76, Frankfurt/Main 2001, S. 60; für die skizzierte Lesart der Rezep-
tion vgl. z. B. T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 309; sowie 
ebenfalls kritisch dazu F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 11.

80	 	»Trotz ihrer Komplexität und Vielfalt [beispielsweise der Macht des Fami-
lienvaters über Frau und Kinder, die Macht des Arztes über den Patienten, 
die Macht der Honoratioren, die Macht des Fabrikbesitzers über seine Ar-
beiter] ordnen diese Machtbeziehungen sich gleichsam zu einer Gesamtfigur. 
Man könnte sagen, diese Figur sei die Herrschaft der bürgerlichen Klasse 
oder einiger Teile der bürgerlichen Klasse über den Gesellschaftskörper. Ich 
glaube jedoch nicht, dass die bürgerliche Klasse oder Teile davon für sämt-
liche Machtbeziehungen verantwortlich sind. Ich denke eher, sie profitiert 
davon, sie nutzt die Machtbeziehungen, sie verändert sie zu ihren Gunsten, 
sie versucht, manche Machtbeziehungen zu verstärken und andere abzu
schwächen. Es gibt also kein einzelnes Zentrum, aus dem wie eine Emana-
tion all diese Machtbeziehungen hervorgingen, sondern ein Geflecht von 
Machtbeziehungen, das insgesamt die Herrschaft einer Klasse über eine an-
dere, einer Gruppe über eine andere ermöglicht.« Michel Foucault: »Die 
Macht, ein großes Tier« [1977, Nr. 212], in: Schriften in vier Bänden. Dits 
et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, 
Frankfurt/Main 2003, S. 477–495, hier S. 490–491.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

und Formen der Macht, die Menschen zu Subjekten machen (und die 
sich in Institutionen verdichten können). »Diese Machtform gilt dem 
unmittelbaren Alltagsleben, das die Individuen in Kategorien einteilt, 
ihnen ihre Individualität zuweist, sie an ihre Identität bindet und ihnen 
das Gesetz einer Wahrheit auferlegt, die sie in sich selbst und die ande-
ren in ihnen zu erkennen haben. Diese Machtform verwandelt Individu-
en in Subjekte.«81 Um beispielsweise den »gesamten Lernapparat in einer 
gegebenen Gesellschaft« zu betrachten, sollten die entsprechenden Ins-
titutionen weder »als globale Einheit« verstanden noch sollte versucht 
werden, sie von etwas anderem abzuleiten, etwa der staatlichen Einheit 
der Souveränität oder dem Staatsapparat, was zweifelsfrei stets möglich 
ist. Gleichwohl dieser »Lernapparat« die staatliche Herrschaft stützt, ist 
eine Analyse wirkungsvoller, die die lokalen Macht- und Herrschaftsbe-
ziehungen herauszuarbeiten versucht, die beschreibt, wie sie agieren und 
sich stützen, »wie dieser Apparat auf der Basis vielfältiger Unterwerfun-
gen eine bestimmte Menge globaler Strategien festlegt (des Kindes unter 
den Erwachsenen, der Nachkommen unter die Eltern, des Unwissenden 
unter den Gelehrten, des Lehrlings unter den Meister, der Familie unter 
die Verwaltung usw.).«82

Auf der Analyseachse der Selbstverhältnisse drücken sich die metho-
dologischen Imperative zuvorderst dadurch aus, jegliche anthropologi-
sche Universalie zurückzuweisen, nicht einen natürlichen, autonomen, 
vernünftigen oder sonst wie gearteten Kern des Menschen anzunehmen 
oder implizit mitzuführen, kein wahres Selbst, das entfaltet, entfremdet 
oder unterdrückt würde. Stattdessen wird das Subjekt samt seiner Sub-
jektivität als etwas Gemachtes und historisch Gewordenes und Werden-
des begriffen, das soziokulturellen Möglichkeitsbedingungen unterliegt, 
die ihm vorausgehen.83 Wie Althusser geht auch Foucault von der ele-
mentaren »Mehrdeutigkeit des Ausdrucks Subjekt«84 aus: »Es bezeich-
net das Subjekt, das der Herrschaft eines anderen unterworfen ist und in 
seiner Abhängigkeit steht, und es bezeichnet das Subjekt, das durch Ge-
wissen oder Selbsterkenntnis an seine eigene Identität gebunden ist«.85 In 
dieser Analytik aber werden zum einen wesentlich ausgeprägter als bei 

81	 	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 275.
82	 	M. Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, S. 60–61.
83	 	Vgl. M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«,  

S. 889.
84	 	Vgl. dazu Kapitel 2 sowie L. Althusser: »Ideologie und ideologische Staats-

apparate«, S. 148.
85	 	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 275; veränderte Übersetzung: Sowohl 

in der englischen Erstveröffentlichung als auch in den französischen Dits 
et Écrits ist von ›Gewissen‹ (›conscience‹) die Rede, nicht wie in den deut-
schen Schriften von ›Bewusstsein‹ (›consciousness‹), was für eine Bestim-
mung des Subjektbegriffs nicht unerheblich ist (überdies, jedoch weniger 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

Althusser die Historizität des Subjekts betont und deren historisch sich 
wandelnde Bestimmungskräfte fokussiert, zum anderen wird die Sub-
jektkonstitution nicht als eindimensionales, homogenes Bedingungsver-
hältnis begriffen, sondern als dreidimensionales, mehrebiges und hetero-
genes.86 So umfasst die bis hierhin dargestellte Analytik zwei wesentliche 
Achsen der Subjektivierung, die nun noch um eine dritte ergänzt werden. 
Während nämlich die Analyseachse des Wissens den Wahrheitsspielen 
möglicher Subjektpositionen nachgeht, Subjektivität also epistemisches 
Produkt von Wissensordnungen ist,87 und die Analyseachse der Macht 
die Techniken und Verfahren in den Blick nimmt, die Individuen, Kör-
per oder Gruppen hervorbringen und auf diese einwirken, Subjektivität 
also Erzeugnis von Machtregimen ist, zielt die Analyseachse der Selbst-
verhältnisse auf Praktiken, mit denen das Subjekt ein (reflexives) Verhält-
nis zu sich und zur Welt herzustellen geführt wird und selbst führt; hier 
ist Subjektivität Resultat von Selbstkonstitutionen. Diese Praktiken und 
Technologien des Selbst bezeichnen

»Verfahren zur Beherrschung oder Erkenntnis seiner selbst, mit denen 
der Einzelne seine Identität festlegen, aufrechterhalten oder im Blick 
auf bestimmte Ziele verändern kann und soll. Es geht darum, […] was 
man mit sich selbst tun, welche Arbeit man an sich verrichten und wie 
man ›Herrschaft über sich selbst‹ erlangen soll durch Aktivitäten, in de-
nen man selbst zugleich Ziel, Handlungsfeld, Mittel und handelndes 
Subjekt ist.«88 

Neben reflexiven Selbstpraktiken, die explizit zu einer Arbeit an sich auf-
fordern, wie sie sich in Komposita wie Selbstmanagement oder Selbst
sorge finden, in denen das Subjekt zugleich Objekt, Instrument und Ziel 
seiner eigenen Betätigung ist,89 umfassen Selbstpraktiken auch ganz all-
gemein die (unreflektierten) Selbst-/Weltverhältnisse, welche das Sub-
jekt entsprechend den »Schemata, die es in seiner Kultur vorfindet und 
die ihm vorgegeben«90 sind, ausbildet. Die Selbstpraktiken bezeichnen 

zentral, findet sich auch die Konjunktion ›und‹ anstelle von ›oder‹ nur in 
der deutschen Version).

86	 	Vgl. auch M. Saar: »Analytik der Subjektivierung«, S. 21–23.
87	 	Vgl. M. Foucault: Archäologie des Wissens, S. 82.
88	 	Michel Foucault: »Subjektivität und Wahrheit« [1981, Nr. 304], in: Schrif-

ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 258–264, hier S. 259; 
vgl. auch ders.: »Technologien des Selbst« [1984, Nr. 363], in: Schriften in 
vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel Defert/
François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 966–999, hier S. 968–969.

89	 	Vgl. dazu z. B. Stefan Rieger: »Arbeit an sich. Dispositive der Selbstsorge in 
der Moderne«, in: Ulrich Bröckling/Eva Horn (Hg.), Anthropologie der Ar-
beit, Tübingen 2002, S. 79–96.

90	 	M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, S. 889.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

gewissermaßen den aktiven Teil des Subjekts im Prozess der Subjekti-
vierung/ Subjektivation.91 Gemeint ist der Aspekt von Praktiken, wenn 
das Individuum einem Ziel gemäß auf sich selbst einwirkt, also Modi-
fikationen seines Verhaltens vornimmt durch »Operationen an seinem 
Körper oder seiner Seele, seinem Denken, seinem Verhalten und seiner 
Existenzweise.«92 Diese erlernten und trainierten Selbstführungen um-
fassen sowohl alltägliche und hochspezialisierte Fertigkeiten als auch 
politische, moralische und ökonomische Einstellungen, die das Subjekt 
entsprechend der Subjektivierungsweisen selbst ausbildet. Das Subjekt 
wird also konstruiert durch Wissensordnungen und Machtverhältnisse 
und konstituiert sich sogleich selbst entsprechend den Möglichkeitsbe-
dingungen durch Praktiken, mit denen es Selbstverhältnisse ausbildet. 
Dabei ist die Analyse auf die »›Grenzen des Notwendigen‹«93 hin aus-
gerichtet, sie fragt also danach, was jeweils für die Konstitution unse-
rer selbst unerlässlich ist, um zum vollwertigen und legitimen Subjekt 
einer Erkenntnis oder, allgemeiner, kulturellen Ordnung zu werden.94 
Und so wenig das Subjekt einen von Zeit und Raum enthobenen Iden-
titätskern besitzt, so ist es auch »weder vor allem noch durchgängig 
mit sich selbst identisch«.95 Es bildet vielmehr den verschiedenen kul-
turellen Kontexten folgend vom Lebensbeginn an Selbst-/Weltverhält-
nisse aus (familiale, sexuelle, private, politische, berufliche usw.),96 die 

91	 	Um sowohl dem Zusammenspiel aktiver und passiver Momente der Fremd- 
und Selbstkonstitution Rechnung zu tragen und begrifflich deutlich zu mar-
kieren, dass dies weder ein einseitiger, determinierender Prozess ist – ein Ver-
ständnis, wozu der Begriff Subjektivierung verleiten kann –, noch einer der 
geführten Entfaltung eines vorgängigen Subjekts – wie wiederum der Begriff 
Subjektwerdung nahelegen mag –, und um überdies konzeptueller Verwir-
rung mit arbeits- und organisationssoziologischen sowie wirtschaftswissen-
schaftlichen Diskursen vorzubeugen, in denen der Begriff Subjektivierung 
die Angleichung von Subjekt und Arbeit vor dem Hintergrund der Annah-
me eines gegebenen individuellen Subjekts meint – also eine poststruktura-
listischer Subjektivierungsanalytik diametral entgegengesetzte Grundannah-
me –, wird in der Forschung unter Rückgriff auf Butler mitunter der Begriff 
der Subjektivation bevorzugt. Sofern der Kontext dies nicht deutlich wer-
den lässt, werden die beiden Begriffe hier indes synonym verwendet; vgl.  
J. Butler: Psyche der Macht, S. 7.

92	 	M. Foucault: »Technologien des Selbst«, S. 968.
93	 	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 700.
94	 	Vgl. M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 700; ders.: »Foucault«, S. 777.
95	 	M. Foucault: »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, S. 888.
96	 	»Sie haben zu sich selbst nicht dieselbe Art von Verhältnis, wenn Sie sich als 

politisches Subjekt konstituieren, das zur Wahl geht oder das in einer Ver-
sammlung das Wort ergreift, als wenn Sie versuchen, Ihr Begehren in einer 
sexuellen Beziehung zu verwirklichen. Es gibt zweifellos Beziehungen und 
Interferenzen zwischen diesen verschiedenen Formen des Subjekts, aber man 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

interferieren und Zugang zur sowie Bewertung der Welt formen. Diese 
sind zwar historisch kontingent, aber keineswegs beliebig für jede:n je-
derzeit austauschbar.97

An dieser Stelle, also der Frage, wie Subjektivierungsweisen in Selbst-/
Weltverhältnisse übergehen, diese hervorbringen und strukturieren, wird 
in der Subjektivierungsforschung zuweilen mit Butler darauf verwiesen, 
dass Foucault »die gesamte Sphäre der Psyche«98 nicht beachtet habe. 
Diese Setzung aber steht in erheblichem Widerspruch zu den leitenden 
methodologischen Annahmen, da sie eine vorsoziale, universale, »Psy-
che« genannte Innerlichkeit des Subjekts behauptet und Butler damit ein 
wesentliches Wahrheitsspiel der Psy-Wissenschaften samt ihrer ahisto-
rischen Zugaben und individualisierenden Implikationen in den Stand 
eines methodologischen Grundbegriffs hebt. Gleiches gilt für ebenfalls 
in diesem Zusammenhang anzutreffende Übernahmen psychoanalyti-
scher Kategorien wie Mangel oder Begehren. Dabei lässt sich sehr wohl 
im Rahmen der hier vorgeschlagenen Analytik und im Einklang mit 
den methodologischen Imperativen ein Innen des Subjekts konzipieren. 
Zwei Möglichkeiten seien kurz genannt, eine im Rahmen der Subjekti-
vierungsforschung bekannte/gebräuchliche und eine (erstaunlicherwei-
se) eher unbekannte/ungebräuchliche. 

Zum einen lässt sich mit Deleuze das Innen des Subjekts »als Werk des 
Außen« verstehen, das Selbst und sein Inneres als »Faltung des Außen«.99 
Statt eine Psyche oder dergleichen vorauszusetzen, wird in der Analyse 
nach den Diskursen und Verfahrensweisen gefragt, die Menschen ver-
anlassen, ein bestimmtes inneres Selbstverhältnis aufzubauen, zum Bei-
spiel ein topographisches Verständnis ihres Innen als auszuleuchtenden 
Raum.100 Zum anderen lässt sich von hier aus gewinnbringend – das ist 
die unbekannte oder zumindest selten ernsthaft erprobte Möglichkeit – 
eine Brücke zu Bourdieus Habituskonzept schlagen.101 Als Begriff und 

steht nicht demselben Typus von Subjekt gegenüber. In jedem dieser Fälle 
spielt man mit verschiedenen Formen der Beziehung zu sich selbst oder bil-
det sie aus«; ebd.

97	 	Der Determinismusvorwurf basiert ebenso auf einem Missverständnis (oder, 
mit Althusser gesprochen, in der Ideologie der Ideologie des Individuums) 
wie die irrige Annahme eines anything goes; vgl. auch U. Bröckling: »Der 
Mensch ist das Maß aller Schneider«, S. 77.

98	 	 J. Butler: Psyche der Macht, S. 8.
99	 	G. Deleuze: Foucault, S. 135.
100	Vgl. auch U. Bröckling: Das unternehmerische Selbst, S. 34.
101	Erstaunlicherweise und vollkommen zu Unrecht spielt in der deutschspra-

chigen subjektivierungsanalytischen Forschung Bourdieu eine sehr stief-
mütterliche Rolle, was wiederum im Zusammenhang mit der auf Feld und 
Kapitalsorten sich kaprizierenden sowie die Meditationen, Bourdieus philo-
sophischem Spät- und Hauptwerk, kaum rezipierenden deutschsprachigen 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Werkzeug dient Habitus einer zweifachen Absetzbewegung, zum einen 
gegen einen deterministisch-mechanistischen Finalismus, demzufolge ur-
sächlich für alles Handeln dem Subjekt äußere Umstände sind, zum an-
deren gegen einen rational-autonomen Finalismus, der das Handeln des 
Agierenden als gänzlich frei und bewusst begreift. Also gegen Objekti-
vismus und Subjektivismus argumentierend – und sich im Übrigen an 
zentraler Stelle auf Deleuze stützend102 – beschreibt Bourdieu die Habi-
tusformation letztlich im Sinne der Subjektivation als relationalen Pro-
zess doppelter historischer Bedingtheit, als einerseits bedingt durch die 
»kollektive Geschichte« der sozialen und damit auch der Subjektord-
nung und andererseits bedingt durch die »individuelle Geschichte« kon-
kreter leibkörperlicher subjektivierter Subjekte.103 In Übereinstimmung 
mit der bis hierhin entwickelten Analytik, jedoch expliziter als Foucault, 
hat Bourdieu darüber hinaus festgehalten, dass das schiere Erfassen der 
Welt einer körperlichen, selbstverständlichen, unreflektierten Erkenntnis 
beziehungsweise Erfahrung bedarf, die das Subjekt relational und pro-
zessual durch die ihn umgebende und ausmachende Welt von Geburt an 
ausbildet.

»Die Welt ist erfaßbar, unmittelbar sinnerfüllt, weil der Körper, der dank 
seiner Sinne und seines Gehirns fähig ist, auch außerhalb seiner selbst 
in der Welt gegenwärtig zu sein, von ihr Eindrücke zu empfangen und 
sich durch sie dauerhaft verändern zu lassen, über lange Zeit hinweg 
(seit seinem Ursprung) ihrem regelmäßigen Einwirken ausgesetzt war. 
Infolgedessen hat er ein mit diesen Regelmäßigkeiten harmonisierendes 
System von Dispositionen erworben und ist geneigt und fähig, sie in 
Verhaltensweisen praktisch vorwegzunehmen, die eine ein praktisches 
Erfassen der Welt sichernde körperliche Erkenntnis einschließen – ein 
Erfassen, das von dem gewöhnlich mit der Vorstellung des Erfassens ver-
bundenen absichtlichen, bewußten Entziffern völlig verschieden ist. An-
ders gesagt, wenn der Akteur die ihm vertraute Welt unmittelbar erfaßt, 
so deswegen, weil die dabei verwendeten kognitiven Strukturen aus der 

Sozialwissenschaft zu sehen ist. Das Metzler-Handbuch zu Bourdieu kann 
hierfür als schlagendes Beispiel dienen, vgl. Gerhard Fröhlich/Boike Reh-
bein (Hg.): Bourdieu-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, Wei-
mar 2009. Dabei ist Bourdieu unbedingt (auch) der Subjektivierungsanaly-
tik zuzurechnen, vgl. dazu allgemein A. Reckwitz: Subjekt, Kap. II.2; sowie 
konkret den subjektanalytischen Entwurf von S. Matthäus: »(Il-)Legitim(es) 
Sein«.

102	Bourdieu schließt ausdrücklich an Deleuze an, um die einzige anthropolo-
gische Universalie seines Programms zu formulieren: Konditionierbarkeit 
als natürliche Fähigkeit, nicht natürliche, beliebige Fähigkeiten zu erwerben 
(die Bourdieu dann Dispositionen nennt); vgl. P. Bourdieu: Meditationen,  
S. 175.

103	Vgl. z. B. ebd., S. 188. Siehe auch S. Matthäus: »(Il-)Legitim(es) Sein«, S. 145.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Einverleibung der Strukturen der Welt resultieren, in der er handelt; weil 
die Konstruktionselemente, die er verwendet, um die Welt zu erkennen, 
von der Welt konstruiert wurden. Diese praktischen Prinzipien zur Or-
ganisation des Gegebenen werden ausgehend von der Erfahrung häu-
fig angetroffener Situationen konstruiert und können bei wiederholtem 
Scheitern überholt und verworfen werden.«104

Ausgangspunkte dieser historisch-kritischen Analytik sind also weder das 
Subjekt noch die Gesellschaft, sind weder das Individuum noch sein Kör-
per, sondern sind von und durch (problematisierende) Praktiken geschaffe-
ne Wirklichkeiten, die entlang der drei Achsen Wissen, Macht und Selbst-
verhältnisse analytisch aufgeschlossen werden. Praktiken werden dabei 
als sowohl Subjekt als auch Objekt vorausgehend verstanden, als »Hand-
lungs- und Denkweise, die eine Verstehbarkeit der wechselseitigen Konsti-
tution von Subjekt und Objekt eröffnen«105; sie sind den Erkenntnis- und 
Verhaltensbereichen immanent, durch welche Subjekt und Objekt zuvor-
derst konstituiert werden. Praktiken sind nicht an einer Rationalität zu 
messen, vielmehr verknüpfen sich in ihnen Weisen des Tuns, Sagens und 
Denkens mit auferlegten Regeln einerseits und Gründen, Projekten/Zielen 
und Evidenzen andererseits. In Praktiken schlagen sich so »Regime der 
Rationalität«106 nieder, denen es in der Analyse nachzugehen gilt.107 Prak-
tiken im Sinne Foucaults lassen sich daher als »Komplexe von Aktivitäts-
mustern«108 fassen, die die Subjekte samt ihrer als Handlung beschriebenen 

104	P. Bourdieu: Meditationen, S. 174 (eigene Herv.). Der späte Durkheim, der 
die Individuum/Gesellschaft-Dichotomie seiner früheren Arbeiten erheblich 
eingerissen hat, formuliert eine ähnliche Einsicht: »Die Eindrücke, die die 
physische Welt in uns hervorruft, können definitionsgemäß nichts enthal-
ten, was diese Welt übersteigt. Aus dem Sinnhaften kann man nur Sinnhaf-
tes hervorrufen; aus dem Ausgedehnten kann man nichts Unausgedehntes 
machen«; Émile Durkheim: Die elementaren Formen des religiösen Lebens, 
Frankfurt/Main 1994 [1912], S. 308. Überdies kann das Zitat Bourdieus 
(neben vielen anderen) auch als Kommentar zum wohl gepflegten Determi-
nismusvorwurf gelesen werden.

105	M. Foucault: »Foucault«, S. 781.
106	Michel Foucault: »Diskussion vom 20. Mai 1978« [1980, Nr. 278], in: 

Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von 
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 25–43, hier S. 33, 
siehe auch S. 28.

107	»[A]nstatt von Universalien auszugehen, um daraus konkrete Phänome-
ne abzuleiten, oder vielmehr von Universalien als notwendigem Raster für 
das Verstehen einer bestimmten Zahl von konkreten Praktiken auszugehen, 
möchte ich von diesen konkreten Praktiken ausgehen und gewissermaßen 
die Universalien in das Raster dieser Praktiken einordnen.« M. Foucault: 
Die Geburt der Biopolitik, S. 15. 

108	F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 13.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Aktivitäten sowie die Objekte erst hervorbringen. Dieser Praktikenbegriff 
geht weder von einer gegebenen noch von einer methodologisch-analy-
tischen Differenz zwischen diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken 
aus – eine Differenz, die in der soziologischen Einhegung zuweilen gesetzt 
wird, deren Existenz wiederum durch die Differenz selbst zu begründen 
und erklären versucht wird. Dies ist ein Zirkelschluss, der nur dann gelingt, 
wenn das Diskursive auf eine »geregelte[], institutionalisierte[] Redewei-
se«109 reduziert und die Analytik nicht als eine relationale, dreiachsige be-
griffen wird. Überdies steht dieser Begriff von Praktiken im Widerspruch 
zu vielen im Feld der soziologischen Praxistheorien gängigen Begriffen, al-
len voran zur weitverbreiteten Setzung Schatzkis, der zufolge Praktiken als 
»nexus of doings und sayings«110 zu begreifen seien; eine Begriffskonzepti-
on folglich, die ein tuendes und sprechendes Subjekt voraussetzt.111 Im hier 
vertretenen Verständnis gehen dagegen Subjekt und Objekt den Praktiken 
nicht voraus, vielmehr sind es Praktiken, die »erfahrbare und die Erfah-
rungen von Individuen prägende Wirklichkeiten«112 konstituieren. Letzte-
re verlieren auf diese Weise ihre vermeintliche Universalität, sie werden als 
historisch spezifische, objektive und zugleich durch Praktiken hergestellte 
Realitäten sichtbar. Insofern wird Wirklichkeiten in dieser methodologi-
schen Perspektive ein »besondere[r] ontologische[r] Status verliehen: Sie 
sind weder ahistorische, jenseits der sich wandelnden Praktiken fixierbare 
Entitäten[,] noch sind sie deshalb unwirklich oder unwahr.«113 Dabei ist 

109	Teile der deutschsprachigen Soziologie haben sich intensiv mit dieser Frage 
auseinandergesetzt. Es ist eine Problemrahmung, die Ausdruck einer gewis-
sen deutschen Leidenschaft für das methodologische Kleinklein ist, bei der 
zuweilen methodische Korrektheit Erkenntnisinteresse schlägt. Gerne wird 
darauf verwiesen, dass Foucault, als er mit dieser Frage konfrontiert wird, 
»ungehalten« reagiert. Dabei weist Foucault lediglich darauf hin, dass dies 
keine für seine Analytik zentrale Frage ist und schon gar nicht etwas, was 
im Vorfeld method(olog)isch zu klären sei. Vgl. für das Zitat, gleichwohl 
sich diese Positionen auch bei anderen finden, Andrea D. Bührmann/Werner 
Schneider: Vom Diskurs zum Dispositiv. Eine Einführung in die Dispositi-
vanalyse, Bielefeld 2008, S. 47; die »ungehaltene« Entgegnung findet sich 
in Michel Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault« [1977, Nr. 206], in: 
Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. Hrsg. von Da-
niel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, S. 391–429, hier S. 396.

110	Theodore R. Schatzki: Social Practices. A Wittgensteinian Approach to Hu-
man Activity and the Social, New York 1996, S. 89.

111	Vgl. für eine ausführliche philosophische Diskussion von Foucaults Prakti-
kenbegriff, auch in Hinblick auf ihre Divergenzen zu verbreiteten praxisthe-
oretischen Annahmen, Frieder Vogelmann: »Foucaults Praktiken«, in: Coin-
cidentia. Zeitschrift für europäische Geistesgeschichte 3 (2012), S. 275–299.

112	F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 13.
113	Ebd., S. 14. 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

der leicht misszuverstehende, in der Alltagssprache meist individualistisch 
konnotierte Begriff der Erfahrung gerade nicht auf ein »anonymes und all-
gemeines Subjekt der Geschichte«114 zu beziehen und nicht auf eine Indivi-
dualpsyche zu reduzieren, der eine vermeintlich ›unmittelbare Erfahrung‹ 
widerfährt.115 Das Subjekt ist keinesfalls die Bedingung der Möglichkeit 
einer Erfahrung, gegenteilig ist es »die Erfahrung, die die Rationalisie-
rung eines selbst vorläufigen Prozesses ist, der auf ein Subjekt oder viel-
mehr auf Subjekte hinausläuft«.116 Subjektivierung/Subjektivation bezeich-
net sodann das prozessual-relationale Geschehen, durch welches mensch 
»die Konstitution […] einer Subjektivität erwirkt, die offensichtlich nur 
eine der gegebenen Möglichkeiten zur Organisation eines Selbstbewusst-
seins ist«.117 Ein Prozess, der ohne rechten Anfang ist und der auch nie zu 
einem Ende kommen oder jemals ›den Menschen‹ zu Tage fördern wird. 
»Der Mensch ist ein Erfahrungstier: Er tritt ständig in einen Prozeß ein, 
der ihn als Objekt konstituiert und ihn dabei gleichzeitig verschiebt, ver-
formt, verwandelt – und der ihn als Subjekt umgestaltet.«118 Erfahrung 
ist demnach als vielschichtige »Korrelation«119 zu begreifen, die in einer 
Kultur zwischen Praktiken des Wissens, Praktiken der Macht und Prak-
tiken des Selbst besteht. Subjektivierung ist also ein mehrdimensionaler 
Prozess, in dem das Subjekt konstruiert wird und sich zugleich (selbst) 
konstituiert, der »gleichzeitig in den beiden Perspektiven und Wirkungs-
richtungen des Außen und des Innen zu verstehen«120 und der nicht auf 
eine der drei Achsen zu reduzieren ist. Die Analytik der historisch-kri-
tischen Ontologie unserer selbst zielt also auf diese als Möglichkeitsbe-

114	M. Foucault: Archäologie des Wissens, S. 29.
115	Bei Cassirer heißt es beispielsweise: »Denn nicht erst die Region der wissen-

schaftlichen, ›abstrakten‹ Begriffe, sondern bereits die ›gemeine‹ Erfahrung 
ist mit theoretischen Deutungen und Bedeutungen durchdrungen.« Ernst 
Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil: Phänomenolo-
gie der Erkenntnis (= Gesammelte Werke, Band 13), Hamburg 2002 [1929], 
S. 11–12.

116	M. Foucault: »Die Rückkehr der Moral«, S. 871.
117	Ebd.
118	Michel Foucault: Der Mensch ist ein Erfahrungstier. Gespräch mit Ducio 

Trombadori, Frankfurt/Main 1996 [1978], S. 85. Obwohl die monographi-
sche Ausgabe dieses zuerst auf Italienisch veröffentlichten Gesprächs als 
Quelle die französischen Schriften nennt, ist sie umfangreicher; die Auslas-
sungen in den Schriften, wie etwa das obige Zitat, sind indes nicht kennt-
lich gemacht; vgl. ders.: »Entretien avec Michel Foucault« [1980, n° 281], 
in: Dits et Écrits 1954–1988. Tome IV: 1980–1988, Paris 1994, S. 41–95, 
hier S. 75.

119	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 10; vgl. auch ders.: Die Regierung 
des Selbst und der anderen, S. 15.

120	M. Saar: »Analytik der Subjektivierung«, S. 22.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

dingungen historischer Formationen, die archäologisch-genealogisch zu 
erschließen sind.121

Es sollte mithin deutlich geworden sein, dass diese drei Achsen und 
die durch sie ermöglichten wie bedingten Erfahrungsfelder allesamt »his-
torische Gestalten«122 sind. Diese werden – und damit komme ich zum 
letzten Argumentationsschritt dieses Abschnitts und schlage zugleich 
den Bogen zu dessen Beginn – durch konkrete, in der Analyse zu er-
mittelnde Formen einer Problematisierung bestimmt. Problematisierun-
gen drücken nicht ein Problem aus oder zeigen es auf; gegen solch ein 
essenzialisierendes Verständnis wird hier davon ausgegangen, dass sie 
grundlegend »die Bedingungen heraus[arbeiten], unter denen mögliche 
Antworten gegeben werden können; sie definier[en] die Elemente, die 
das konstituieren werden, worauf die verschiedenen Lösungen sich zu 
antworten bemühen.«123 In dieser Konzeption verdichten sich so zum ei-
nen die drei negativen methodologischen Imperative des Nihilismus, No-
minalismus und Historizismus,124 insofern wertentziehend nach den his-
torischen Bedingungen von Praktiken des Wissens, der Macht und des 
Selbst gefragt wird, die als von Problematisierungen evoziert begriffen 
werden und die als relationale Beziehungsgefüge Universalien, Eviden-
zen, selbstverständliche Denk- und Handlungsweisen erzeugen und sozi-
ale Wirklichkeit bedingen. Zum anderen erlaubt diese problematisieren-
de Methodologie sozialer Immanenz, historisch-gegenwärtige Prozesse 
bar angenommener Gegensätze von Kontingenz und Notwendigkeit, 
Struktur und Ereignis, Trans-/Formation und Re-/Produktion zu denken.

»Problematisierung bedeutet nicht die Darstellung eines zuvor existie-
renden Objekts, genauso wenig aber auch die Erschaffung eines nicht 

121	Vgl. M. Foucault: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufen-
de Arbeit«, S. 759. Obwohl sich der Erfahrungsbegriff mehr oder weniger 
durch Foucaults Werk zieht und in der ›dritten Werkphase‹ in der dargestell-
ten dreigliedrigen Form hervorgehoben und konzeptuell konkretisiert wird, 
erfährt er insbesondere in der deutschsprachigen Rezeption im Vergleich zu 
anderen, viel besprochenen Werkzeugen wie Diskurs oder Macht erstaunlich 
wenig Aufmerksamkeit. Dabei kommt ihm nicht nur im Modus der Analyse, 
sondern auch im Modus der Kritik erhebliche Bedeutung zu; vgl. jedoch T. 
Lemke: »›Eine andere Vorgehensweise‹«; als exemplarische Nachweise der 
kaum vorhandenen Rezeption können das Lexikon sowie das Handbuch 
dienen, die beide keinen entsprechenden Eintrag verzeichnen; vgl. Michael 
Ruoff: Foucault-Lexikon. Entwicklung – Kernbegriffe – Zusammenhänge. 
4., aktualisierte u. erweiterte Aufl., Paderborn 2018; Clemens Kammler/Rolf 
Parr/Ulrich Johannes Schneider (Hg.): Foucault-Handbuch. Leben – Werk – 
Wirkung, Stuttgart, Weimar 2008.

122	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 706.
123	M. Foucault: »Polemik, Politik und Problematisierungen«, S. 733.
124	Vgl. M. Foucault: Die Regierung des Selbst und der anderen, S. 19. 

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

existierenden Objekts durch den Diskurs. Die Gesamtheit der diskursi-
ven oder nicht-diskursiven Praktiken lässt etwas in das Spiel des Wahren 
und des Falschen eintreten und konstituiert es als Objekt für das Denken 
(sei es in der Form der moralischen Reflexion, der wissenschaftlichen 
Erkenntnis, der politischen Analyse, usw.).«125

Es wurde bis hierhin herausgestellt, dass sich Praktiken in den relatio-
nalen Beziehungsgefügen verschränken und in ihrem Zusammenspiel 
historisch-kulturelle Möglichkeitsbedingungen von Subjektivität bezie-
hungsweise von Erfahrung/Wirklichkeit erzeugen. Diese sind jedoch we-
der homogen noch widerspruchsfrei, vielmehr ist anzunehmen – darauf 
verweist das Zitat –, dass Problematisierungen als Effekte relationaler 
Beziehungsgefüge zu begreifen sind, in denen ›etwas‹ zum Problem wur-
de beziehungsweise gemacht wurde, was zuvor in der Form gewisserma-
ßen nicht da war. Problematisierungen sind in dem Sinne »immer etwas 
Schöpferisches«, sie folgen nicht zwangsläufig aus einer gegebenen Situ-
ation, vielmehr verrät ihre Analyse, »warum diese Art von Antwort auf-
taucht als Erwiderung auf einige konkrete und spezifische Aspekte der 
Welt«.126 In der Folge führt die Problematisierung zu Verschiebungen der 
relationalen Beziehungsgefüge, zu veränderten Wahrheitsspielen, Macht-
beziehungen und Selbstverhältnissen. Diese Verschiebungen sind indes 
keineswegs als gegensätzlich zur Ordnung zu verstehen, eher als strate-
gisches und zunächst partielles Neuordnen, was durch ein problemati-
sierendes Ereignis auf einer der Achsen oder deren je historisch-spezifi-
schen Verschränkung ausgelöst wurde.127 Diese Konzeption unterläuft 
folglich die klassisch-soziologische Frage, wie soziale Ordnung möglich 
sei, der ja die schwer erklärbare (beziehungsweise politisch motivierte) 
Annahme von soziokultureller Unordnung oder Nichtordnung zugrun-
de liegt. Auch gibt es keinen historischen Nullpunkt, sondern stets Ord-
nungen in relationalen Beziehungsgefügen, die durch Problematisierun-
gen trans-/formiert werden.128 

125	M. Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit«, S. 826.
126	M. Foucault: Diskurs und Wahrheit. Die Problematisierung der Parrhesia, 

S. 180.
127	Vgl. auch Ulrike Klöppel: »Foucaults Konzept der Problematisierungsweise 

und die Analyse diskursiver Transformationen«, in: Achim Landwehr (Hg.), 
Diskursiver Wandel, Wiesbaden 2010, S. 255–263.

128	Insbesondere aufgrund des Befunds verschiedener, je dominanter und von-
einander abgrenzbarer respektive sich ablösender Wissensordnungen in 
Die Ordnung der Dinge, der in kritischer Absetzbewegung zur philoso-
phischen Ideengeschichte der 1960er erfolgten methodologischen Reflexi-
onen in der Archäologie des Wissens sowie des besonders für die ›mittle-
re Rezeptionsgeneration‹ wichtigen Aufsatzes »Nietzsche, die Genealogie, 
die Historie« gilt Foucault als Autor der Diskontinuität. Unter dem losen 
Dach des Poststrukturalismus hat dies zeitweilig zu einer affirmativen und 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Die Frage nach Problematisierungen bietet einen Zugang zur »Ge-
schichte der Wahrheit«129, der skeptisch gegenüber anthropologischen 
Universalien ist, der diese aber gleichfalls weder als bloße Trugbilder 
noch schlicht als historische Varianz abtut, sondern der nach den Bedin-
gungen sucht, die es den Regeln des Wahr- und Falschsagens folgend er-
lauben, ein Subjekt auf diese oder jene Art zu objektivieren oder es ein-
zurichten, dass ein Subjekt ein spezifisches Selbstverhältnis ausbildet. 
Ebenso geht die Analyse nicht davon aus, dass der Missbrauch einer 
Macht dort Subjekte/Objekte schafft, wo es zuvor nichts gab, sondern 
dass verschiedenartige, in der Analyse herauszuarbeitende Machtbe-
ziehungen respektive Regierungsformen der Individuen in differenten 
Objektivierungsmodi des Subjekts »bestimmend«130 waren/sind. Wenn 
Problematisierungen »Gegenstände, Handlungsregeln und Selbstbe-
ziehungsmodi«131 definieren, veränderte Wahrheitsspiele, Machtbezie-
hungen und Selbstverhältnisse, so werden diese nicht durch einen di-

überbetonenden Haltung gegenüber kultureller, zeichenhafter Instabilität 
und Fluidität geführt. In erster Linie sind dies jedoch philosophisch wie the-
oretisch begründete und historisch belegte Angriffe gegen Positionen, die mit 
einem ahistorischen Subjektkonzept arbeiten, die die Genese von Wissen 
und Wissenschaften als kontinuierliche Reifung begreifen und von linearen 
Verlaufskonzeptionen ausgehen: kontinuierliche Geschichte als unerlässli-
ches Korrelat für die Stifterfunktion des Subjekts. Anstatt sich jedoch allzu 
sehr auf das Diskontinuierliche zu versteifen, sollten Ereignis und Struktur 
nicht als gegensätzlich begriffen werden. Im Nietzsche-Aufsatz richtet sich 
Foucaults Beharren auf das Diskontinuierliche denn auch zuvorderst ge-
gen (geschichts-)philosophischen Finalismus, seine Gegenspieler sind The-
orien, die »die metahistorische Entfaltung idealer Bedeutungen und end-
loser Teleologien« behaupten. In der Analyse gilt es folglich, weder eine 
verborgene Kontinuität wiederfinden zu wollen noch diese schlicht durch 
Diskontiniuität zu ersetzen, sondern Problematisierungen aufzuspüren, die 
Transformationen ausgelöst haben. »Sie wissen sehr wohl«, so Foucault 
in einem Gespräch mit Historiker:innen, »dass es keinen größeren ›Konti-
nuisten‹ gibt als mich: Das Auffinden einer Diskontinuität ist nichts ande-
res als das Konstatieren eines zu lösenden Problems.« Für die Zitate siehe 
Michel Foucault: »Nietzsche, die Genealogie, die Historie« [1971, Nr. 84], 
in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band II. 1970–1975. Hrsg. von  
Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2002, S. 166–191, hier  
S. 167; und für das zweite ders.: »Diskussion vom 20. Mai 1978«, S. 29; für 
eine Diskussion der starken Betonung der Diskontinuität in Bezug auf Die 
Ordnung der Dinge sowie zum Zusammendenken von Struktur und Ereig-
nis vgl. ders.: »Gespräch mit Michel Foucault«, S. 189–193; ders.: Archäo-
logie des Wissens, z. B. S. 23.

129	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 19.
130	M. Foucault: »Foucault«, S. 782.
131	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 706.

PROBLEMATISIERUNGEN, PRAKTIKEN, WIRKLICHKEITEN UND DREI ACHSEN 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

alektischen Umschlag wirksam, folgen keiner plötzlichen Entdeckung 
und sind auch mitnichten sogleich »bestimmend«.132 Vielmehr leiten sie 
»eine Vielfalt von oft geringfügigen, verschiedenartigen und verstreu-
ten Prozessen [an], die sich überschneiden, wiederholen oder nachah-
men, sich aufeinander stützen, sich auf verschiedenen Gebieten durch-
setzen, miteinander konvergieren – bis sich allmählich die Umrisse einer 
allgemeinen Methode abzeichnen.«133 Erfindung/Geburt, Ausweitung/
Ausbreitung und Opposition/Widerstand sind daher als korrelierende 
und konstituierende Prozesse sozialer Organisation zu begreifen. Pro
blematisierungen verschieben das relationale Beziehungsgefüge der Prak-
tiken des Wissens, der Macht und des Selbst, ohne sofort durchschlagend 
erfolgreich zu sein. Um solch relationale Gefüge als historisch spezifi-
sche, zusammenhängende, strategische Verkettungen auszuweisen, die 
sich nach und nach ausbreiten, werden sie im folgenden Abschnitt heu-
ristisch als Dispositive gefasst. Als heterogene Ensemble umfassen die-
se Komplexe von Praktiken, die zu einem bestimmten historischen Au-
genblick akzeptiert werden konnten, »bis hin zu dem Punkt, dass sie als 
etwas ganz Natürliches, Evidentes und Unverzichtbares erscheinen«.134

3.2 Dispositiv und Affekt

Das Dispositiv dient als Instrument für das weitere Verfahren, um vor 
dem Hintergrund der soeben ausgebreiteten Methodologie und Analytik 
konkrete relationale Beziehungsgefüge als strategische Ensembles und 
Kräfteverhältnisse zu fassen, in denen sich Praktiken des Wissens, der 
Macht und des Selbst auf je spezifische und zu analysierende Weise mitei-
nander verschränken. So werden historisch-gegenwärtige, soziokulturel-
le Ordnungen erzeugt, die stets auch affektive sind.135 Dispositive werden 
daher begriffen als kulturelle, soziale, räumliche, zeitliche und materiale 
Arrangements, die die bloße Möglichkeit wechselseitigen Affizierens und 
Affiziert-Werdens bedingen. Wenn also Affekte, wie Butler schreibt, »von 

132	M. Foucault: »Foucault«, S. 782.
133	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 177. Hier sowie auch in Bezug 

auf die Konzeption der Mikrophysik der Macht zeigt sich Foucault als Le-
ser Tardes; vgl. dazu, wenn auch leider einzig mit Blick auf die Machtana-
lytik und folglich zentrale Elemente von Foucaults zusammenhängender 
Perspektive aussparend, Sergio Tonkonoff: From Tarde to Deleuze and 
Foucault. The Infinitesimal Revolution (= Palgrave Studies in Relational 
Sociology), Basingstoke 2017, S. 67–89.

134	M. Foucault: »Diskussion vom 20. Mai 1978«, S. 28.
135	Vgl. Andreas Reckwitz: »Praktiken und ihre Affekte«, in: Mittelweg 36 24 

(2015), S. 27–45, hier S. 35.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

Anfang an [...] von anderswoher vermittelt«136 werden, so wird hier dis
positivanalytisch danach gefragt, welche (überhaupt) möglichen Affek-
te ein historisches, soziokulturelles Ordnungsgeschehen, ein relationales, 
mehrdimensionales Beziehungsgefüge, hervorbringt.137 Dispositive wir-
ken dabei »transversal«138 zu differenten soziokulturellen Feldern, die in 
gesellschaftlichen Selbstbeschreibungen häufig sowie soziologischen Dif-
ferenzierungstheorien stets als getrennt vorausgesetzt (und zugleich als 
solche erst geschaffen) werden. Das Dispositiv dient also einerseits der 
Analyse konkreter, auch affektiver Beziehungsgefüge und ermöglicht zu-
dem sowohl historische Trans-/Formationsprozesse als auch ein nicht-re-
präsentationales Verständnis des Materiellen miteinzubeziehen. Anderer-
seits weist ein Dispositiv gewissermaßen auch immer über sich hinaus 
und ist insofern selbst Element »komplexer Gefüge«.139 Da dies jedoch 
in der Forschung in unterschiedlichem Maße eingelöst wird und die As-
pekte historischer Trans-/Formationen häufig ganz wegfallen, ist es dien-
lich zu den viel zitierten Gesprächspassagen des »unorthodoxe[n] Ma-
terialist[en]«140 Foucault ein weiteres Mal zurückzukehren, welche die 
wesentlichen Bestimmungen eines Dispositivs umreißen.141

136	Judith Butler: »Über Lebensbedingungen«, in: Krieg und Affekt. Hrsg. von 
Judith Mohrmann/Juliane Rebentisch/Eva von Redecker, Zürich, Berlin 
2009, S. 11–52, hier S. 35 (eigene Herv.).

137	Vgl. auch die ähnlichen Ansätze von Ben Anderson: »Affect and Biopower: 
Towards a Politics of Life«, in: Transactions of the Institute of British Geo-
graphers 37 (2012), S. 28–43; die machtsensible Affektdefinition von Otto 
Penz/Birgit Sauer: Affektives Kapital. Die Ökonomisierung der Gefühle im 
Arbeitsleben, Frankfurt/Main, New York 2016, S. 48–55; Jan Slaby: »Af-
fective Arrangement«, in: Jan Slaby/Christian v. Scheve (Hg.), Affective So-
cieties. Key Concepts, New York u. a. 2019, S. 109–118; sowie den sich bei 
Foucault anlehnenden und zugleich von ihm abgrenzenden Entwurf von 
Robert Seyfert: »Das Affektif. Zu einem neuen Paradigma der Sozial- und 
Kulturwissenschaften«, in: Martina Löw (Hg.), Vielfalt und Zusammenhalt. 
Verhandlungen des 36. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziolo-
gie, Frankfurt/Main, New York 2014, S. 797–804.

138	M. Foucault: »Subjekt und Macht«, S. 273; auch Andreas Reckwitz: Die Er-
findung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher Ästhetisierung, Ber-
lin 2012, S. 49.

139	M. Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung, S. 22.
140	Martin Saar: »Rezension von ›Roberto Nigro: Wahrheitsregime. Zürich, 

Berlin 2015‹«, in: Zeitschrift für philosophische Literatur 4 (2016), S. 1–10, 
hier S. 6.

141	Bei den zahlreichen und sich nicht selten widersprechenden sozial- und kul-
turwissenschaftlichen Operationalisierungen des Dispositivs lassen sich 
(auch hinsichtlich ihres Umgangs mit dem Materiellen) grob drei Zugän-
ge unterscheiden: Zum einen bestehen solche Ansätze, die am Primat des 
Diskursiven festhalten (Keller, Link). So sind für Keller Dispositive in erster 

DISPOSITIV UND AFFEKT

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Ein Dispositiv als historisch konkretes Zusammenspiel von Wahrheits-
spielen, strategischen Machtbeziehungen und Selbstpraktiken umfasst 
drei Dinge: Es ist erstens ein »entschieden heterogenes Ensemble«142, 
welches aus diversen Elementen besteht wie »Diskursen, Institutionen, 

Linie »Infrastrukturen eines Diskurses« und dementsprechend dem Diskurs 
untergeordnet. In diesem Sinne hat beispielsweise Andresen einen Vorschlag 
formuliert, Kindheit als Dispositiv zu begreifen, in dem die relationale und 
materiale Bezogenheit von Körpern, Räumen und Dingen und ihre rezipro-
ken Hervorbringungen folglich gänzlich unberücksichtigt bleiben. Zum 
Zweiten lassen sich solche Zugänge ausmachen, die mit dem Dispositiv 
vor allem das Zusammenspiel diskursiver und nicht-diskursiver Praktiken 
zu fassen versuchen und eben darin den ausschlaggebenden Vorteil sehen 
(Bührmann/Schneider, Jäger). Und schließlich existieren zum Dritten Ansät-
ze, die nicht von einer Differenz diskursiver und nicht-diskursiver Praktiken 
ausgehen, sondern als wesentliche Stärke dieser Konzeption betonen, dass 
das Verhältnis von Kulturalität und Materialität mit dieser nicht dualistisch, 
sondern symmetrisch gedacht wird (Reckwitz, Bröckling/Krasmann); vgl. 
Reiner Keller: »Diskurse und Dispositive analysieren. Die Wissenssoziologi-
sche Diskursanalyse als Beitrag zu einer wissensanalytischen Profilierung der 
Diskursforschung«, in: Forum Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualita-
tive Social Research 8 (2007), Art. 19 [46 Absätze]; auch in seiner Kritik an 
Barad hält Keller an der Infrastrukturmetapher fest, ders.: »Neuer Materi-
alismus und Neuer Spiritualismus?«, S. 25; Jürgen Link: »Dispositiv«, in: 
Clemens Kammler et al. (Hg.), Foucault-Handbuch. Leben – Werk – Wir-
kung, Stuttgart, Weimar 2008, S. 237–242; Sabine Andresen: »Kindheit als 
Dispositiv. Ein Zugang erziehungswissenschaftlicher und historischer Kind-
heitsforschung«, in: Ludwig A. Pongratz et al. (Hg.), Nach Foucault. Dis-
kurs- und machtanalytische Perspektiven der Pädagogik, Wiesbaden 2004, 
S. 158–175; A. D. Bührmann/W. Schneider: Vom Diskurs zum Dispositiv; 
Siegfried Jäger: »Diskurs und Wissen. Theoretische und methodische As-
pekte einer Kritischen Diskurs- und Dispositivanalyse«, in: Reiner Keller et 
al. (Hg.), Handbuch Sozialwissenschaftliche Diskursanalyse. Band I: The-
orien und Methoden, Opladen 2001, S. 81–112; A. Reckwitz: »Kultur und 
Materialität«, S. 93–94; Ulrich Bröckling/Susanne Krasmann: »Ni méthode, 
ni approche. Zur Forschungsperspektive der Gouvernementalitätsstudien – 
mit einem Seitenblick auf Konvergenzen und Divergenzen zur Diskursfor-
schung«, in: Johannes Angermüller/Silke van Dyk (Hg.), Diskursanalyse 
meets Gouvernementalitätsforschung. Perspektiven auf das Verhältnis von 
Subjekt, Sprache, Macht und Wissen, Frankfurt/Main, New York 2010,  
S. 23–42.

142	Michel Foucault: »Ein Spiel um die Psychoanalyse«, in: Dispositive der 
Macht. Über Sexualität, Wissen und Wahrheit, Berlin 1978, S. 118–175, 
hier S. 119. Die Übersetzungen dieses Gesprächs, die hier zitierte von Metz-
ger des Merve Verlags sowie die neuere von Gondek in den Schriften, wei-
chen an zentralen Stellen zum Teil erheblich voneinander ab; ich verwende 
jeweils die dem französischen Original am nächsten kommende.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

architektonischen Einrichtungen, reglementierenden Entscheidungen, 
Gesetzen, administrativen Maßnahmen, wissenschaftlichen Aussagen, 
philosophischen, moralischen und philanthropischen Lehrsätzen«, es 
umfasst »Gesagtes ebenso wie Ungesagtes«.143 Das Dispositiv ist nicht 
die bloße Vielfalt heterogener Elemente, sondern ist das »Netz«,144 das 
mensch zwischen all diesen möglichen Elementen in der und durch die 
Analyse herstellen kann. Zweitens ist ein Dispositiv »die Natur der Ver-
bindung, die zwischen diesen heterogenen Elementen bestehen kann«.145 
So dient beispielsweise ein und derselbe Diskurs dem einen Element als 
Programmatik, dem anderen als Rechtfertigung und noch einem anderen 
als Verschleierung, wobei es zwischen diesen diversen Elementen »Po-
sitionswechsel und Veränderungen in den Funktionen [gibt], die eben-
falls sehr unterschiedlich sein können«.146 Schließlich ist ein Dispositiv 
drittens eine Art »Formation, deren Hauptfunktion zu einem gegebenen 
historischen Zeitpunkt darin bestanden hat, auf einen Notstand (urgen-
ce) zu antworten«.147 Es hat daher »eine dominante strategische Funk-
tion«.148 Die Strukturierung und Verfasstheit eines Dispositivs folgt also 
auf der dritten Ebene einer (nicht individualistisch zu verkürzenden) In-
tention, wie sie oben in Bezug auf Machtbeziehungen dargestellt wurde. 
Die Einheit, durch welche die Formation eines Dispositivs gedacht ist, ist 
diejenige einer bestimmten Funktion, einen (ausgemachten) »Notstand« 
zu beheben – der der Problematisierung entspricht.

Ein Dispositiv als historisch-gegenwärtiger Strukturkomplex hetero-
gener Elemente umfasst also drei Ebenen. Darüber hinaus ist es noch 
durch zwei weitere wesentliche Eigenschaften charakterisiert, die seine 
Genese bedingen und die historische Prozesse weder einzig als diskonti-
nuierlich noch als teleologisch oder sonst wie gerichtet zu denken ermög-
lichen. Ausgangspunkt eines historischen Dispositivs ist die »Prävalenz 
eines strategischen Ziels«, erst daran anschließend konstituiert sich das 
eigentliche Dispositiv als »Ort eines doppelten Prozesses«.149 Foucault 
argumentiert, dass ein Dispositiv sich zum einen durch einen Prozess ei-
ner funktionalen Überdeterminierung auszeichnet, »da jeder positive wie 
negative, gewollte oder ungewollte Effekt mit allen anderen in Resonanz 
oder in Widerspruch treten wird und nach einer Wiederaufnahme, einer 

143	M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 392. Das »Ungesagte« ist 
keineswegs, wie manchmal zu lesen, das Verdrängte in einem irgendwie psy-
chologischen Sinne, es ist schlicht das Ungesagte, zum Beispiel das implizit 
Andere einer normierenden Praktik.

144	Ebd.
145	Ebd.
146	Ebd., S. 393.
147	M. Foucault: »Ein Spiel um die Psychoanalyse«, S. 120.
148	M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 393.
149	Ebd.

DISPOSITIV UND AFFEKT

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Wiederanpassung heterogener Elemente verlangt, die hier und da entste-
hen«.150 Diese überdeterminierenden Prozesse einer ›siegreichen Lösung‹, 
die ausgemachte Defizite beseitigen sollen, lösen also zudem nicht inten-
dierte reorganisierende und rearrangierende Effekte aus. Da ein Dispo-
sitiv jedoch nicht nur einem Prozess der Überdeterminierung, sondern 
gewissermaßen auch einem der Unterdeterminierung unterliegt, zeichnet 
es sich zum anderen durch einen Prozess einer ständigen strategischen 
Ausfüllung aus. Hubig veranschaulicht dies mit Wittgenstein am Beispiel 
einer jeden Regel, die nicht alle Praktiken zu erfassen und zu regulieren 
vermag, die unter ihr konzipiert werden können.151 Diese unwillkürli-
chen und zunächst negativen Auswirkungen werden dann – im Zuge ei-
nes Prozesses strategischer Ausfüllung – in etwas Positives transformiert 
und neuen positiven Verwendungsweisen zugeführt.152

Ausgehend von den drei Analyseachsen Wissen, Machtbeziehungen 
und Selbstverhältnisse, bezeichnet Dispositiv also heuristisch zum ei-
nen das Netz, das aus einem Ensemble heterogener Elemente besteht, 
zum Zweiten die inneren relationalen Strukturierungen sowie wandeln-
den Funktions- und Beziehungsbestimmungen dieser Elemente und zum 
Dritten eine »dominante strategische Funktion«153, welche einem Dis-
positiv eine strategisch gerichtete wie richtende Einheit stiftet und die 
Taktiken von Praktiken anleitet. Ausgangspunkt und dem eigentlichen 
Dispositiv vorausgehend sind ein (ausgemachter) Notstand sowie das 
strategische Ziel von dessen Behebung (Problematisierung). Angetrie-
ben wird es durch die beiden Prozesse einer funktionalen Überdetermi-
nierung einerseits und einer ständigen strategischen Ausfüllung ande-
rerseits. Auf diese Weise generieren Dispositive heterogene Ordnungen, 
wobei Ordnung in einem zweifachen Sinne zu verstehen ist: zum einen 
als Ordnungsmuster, die die Bedingungen der Möglichkeit strukturieren, 
dass etwas historisch-gegenwärtig tatsächlich erscheint, existiert, ist, und 
zum anderen als Ordnungsprozesse, als Praktiken, die zu- und veranlas-
sen, die an-ordnen und verwerfen. »Wirklichkeitsordnungen haben die-
ses Doppelgesicht, sowohl Tatsachenordnungen als auch normative Ord-
nungen zu sein. Sie sind sowohl ›konstitutiv‹ als auch selektiv.«154 Eine 
historisch-dispositive Ordnung ist daher nicht nur eine semiotisch-sinn-
hafte, sondern – sofern eine Differenz zwischen beiden besteht – auch 
eine sinnliche und affektive. In ihr kreuzen sich, wie Deleuze es aus-
drückt, Kurven und Linien des Sichtbaren und Sagbaren, sodass jede his-

150	Ebd.
151	Vgl. Christoph Hubig: »›Dispositiv‹ als Kategorie«, in: Internationale Zeit-

schrift für Philosophie 9 (2000), S. 34–47, hier S. 45.
152	Vgl. M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 393–394.
153	Ebd., S. 393.
154	Petra Gehring: Foucault – Die Philosophie im Archiv, Frankfurt/Main, New 

York 2004, S. 45.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

torische Epoche, »jede historische Formation eine Verteilung des Sicht-
baren und des Sagbaren auf sich selbst«155 ist. Ein Dispositiv generiert 
mithin Ordnungen, »um sehen zu machen oder sehen zu lassen, […] um 
sprechen zu machen oder sprechen zu lassen«.156 Diese schaffen histo-
rische Bedingungen, die »Wahrnehmung[en] veranlass[en] und ermög-
lich[en]«,157 sie bilden »[multisensorielle] Komplexe von Aktivität und 
Passivität, von Aktion und Reaktion«158 und sind als solche affektiv.

Der Begriff des Affekts erscheint als ein nicht klar zu bestimmender. 
Seine Konnotationen sind so zahlreich wie sich mitunter ausschließend 
und die Abgrenzungen zu Begriffen wie Emotion, Gefühl oder Stimmung 
stehen dieser Vieldeutigkeit in nichts nach.159 Doch anders als diese Be-
griffe, die ob ihrer philosophiehistorischen und alltagssprachlichen Ver-
wendung eine auf das Innere der Menschen bezogene Perspektive impli-
zieren, Gefühle dann beispielsweise tief im Subjekt angesiedelt erscheinen 
oder – ob nun unterstützend oder korrumpierend – dem Verstand gegen-
sätzlich, unterläuft ein relationaler Begriff des Affekts solche Dichotomi-
en.160 Das seit den 1990er Jahren sich entwickelnde interdisziplinäre Feld 
der Affect Studies, welches generell einem relationalen anstelle eines du-
alistischen Verständnisses folgt, ist zentralerweise inspiriert von Deleuze 
und mit ihm von der Philosophie Spinozas.161 Unter Affekt versteht dieser 

155	G. Deleuze: Foucault, S. 70. Die Analytik folgt also der Annahme, »daß jede 
historische Formation all das sieht und sichtbar macht, was sie gemäß ihren 
Bedingungen der Sichtbarkeit zu sehen vermag, so wie sie alles sagt, was sie 
gemäß ihren Aussagebedingungen sagen kann. Es gibt niemals ein Geheim-
nis, obgleich nichts unmittelbar sichtbar oder direkt lesbar ist;« ebd., S. 85. 

156	Gilles Deleuze: »Was ist ein Dispositiv?«, in: François Ewald/Bernhard Wal-
denfels (Hg.), Spiele der Wahrheit. Michel Foucaults Denken, Frankfurt/
Main 1991, S. 153–162, hier 154.

157	Eva Schürmann: Sehen als Praxis. Ethisch-ästhetische Studien zum Verhält-
nis von Sicht und Einsicht, Frankfurt/Main 2008, S. 142.

158	G. Deleuze: Foucault, S. 84.
159	Für historische Überblicke vgl. Michael Hoff: »Die Kultur der Affekte. Ein 

historischer Abriss«, in: Antje Krause-Wahl et al. (Hg.), Affekte. Analysen 
ästhetisch-medialer Prozesse, Bielefeld 2006, S. 20–35; Philipp Stoellger: 
»Orten statt Ordnen. Probleme der Ordnung und der Ortung der Affekte«, 
in: Hermeneutische Blätter 1/2 (2004), S. 23–35. 

160	Aus der Vielzahl an Literatur sei hier auf die lesenswerte Studie von Hastedt 
verwiesen, in welcher Gefühl als Oberbegriff fungiert, unter dem Leidenschaf-
ten, Emotionen und sinnliche Wahrnehmungen subsumiert werden. Aufgrund 
dieser Begriffswahl ist Hastedt gezwungen, sich Diskussionen etwa zur Ge-
fühl/Verstand-Dichotomie hinzugeben, die der Affektbegriff grundsätzlich un-
terläuft; vgl. Heiner Hastedt: Gefühle. Philosophische Bemerkungen, Stutt-
gart 2005, S. 11–46.

161	Im Kapitel 2 habe ich die diesbezügliche Relevanz von Althusser (als Leser 
Spinozas und Lehrer Braidottis) und Deleuze bereits betont, eine Geschichte 

DISPOSITIV UND AFFEKT

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

im dritten Teil seiner Ethik »Affektionen des Körpers, von denen die Wir-
kungsmacht der Körper vermehrt oder vermindert, gefördert oder ge-
hemmt wird, und zugleich die Idee dieser Affektionen«.162 Im Gegensatz 
zu Descartes’ Dualismus entwickelt Spinoza also einen Parallelismus, 
dem folgend menschliche Affekte stets beides sind: Sie sind eine körperli-
che und sogleich mentale Dynamik, sie sind gleichzeitig körperliche Rela-
tion und die Idee dieser Relation.163 Ein solcher Affektbegriff umfasst ein 
korrelierendes, dynamisches Zusammen- und Wechselspiel von Affizieren 
und Affiziert-Werden aller beteiligten Körper. Und da Affizieren und Af-
fiziert-Werden zwei Facetten des gleichen Ereignisses sind, wird eine Un-
terteilung in Subjekt und Objekt grundlegend unterlaufen.164

In dieser relationalen Bestimmung des nicht hintergehbaren Zusam-
menhangs von Affizieren und Affiziert-Werden unterläuft der Affektbe-
griff also eine jede Subjekt/Objekt-Dichotomie, weshalb er als Stimulus 
leib-körperlicher, habitueller, subjektivierter Stimmungen begriffen werden 
kann. Spinoza weiter folgend, verweisen Affekte auf Übergänge, Übertra-
gungen und Interaktionen, »die bei der Begegnung von Körpern emergie-
ren«165 und die sich im Prozess respektive Ereignis wechselseitigen Affizie-
rens und Affiziert-Werdens formieren, sodass mensch im Affekt »niemals 
alleine«166 ist. Dieses Ereignis kontrolliert einen Übergang, bei dem der 

der ›affektiven Wende‹ wüsste auch Massumis Arbeiten aus den 1990er Jah-
ren sowie dessen Übersetzungen einiger Texte von Deleuzes und Guattaris 
ins amerikanische Englisch zu würdigen. Zur weiteren Etablierung und Ver-
breitung in den Sozial- und Kulturwissenschaften haben dann sicher die fol-
genden beiden Sammelbände beigetragen: Patricia T. Clough (Hg.): The Af-
fective Turn. Theorizing the Social, Durham, London 2007; Melissa Gregg/
Gregory J. Seigworth (Hg.): The Affect Theory Reader, Durham (NC), Lon-
don 2010.

162	Baruch de Spinoza: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt Werke in 
drei Bänden, Bd. 1, hrsg. von Wolfgang Bartuschat, Hamburg 2006 [1677], 
S. 114.

163	Vgl. Gilles Deleuze: Spinoza. Praktische Philosophie, Berlin 1988, S. 64–68; 
Jan Slaby/Rainer Mühlhoff: »Affect«, in: Jan Slaby/Christian v. Scheve (Hg.), 
Affective Societies. Key Concepts, New York u. a. 2019, S. 27–41, hier S. 30 ff.

164	In einer frühen Erzählung von Amos Oz findet sich eine poetische Beschrei-
bung dieses omnipräsenten, in der Soziologie jedoch selten reflektierten Ge-
schehens: »Was ist der verborgene Faden zwischen Leblosem und Leben-
dem? […] Sinnliche Ströme pulsieren in ihm, die von Körper zu Körper 
springen, von Lebewesen zu Lebewesen, von Zittern zu Zittern.« Amos Oz: 
»Land der Schakale« [1963], in: Wo die Schakale heulen. Erzählungen, Ber-
lin 2018, S. 9–30, hier S. 17.

165	R. Seyfert: Das Leben der Institutionen, S. 69.
166	Brian Massumi: »Bewegungen navigieren. Brian Massumi im Interview mit 

Mary Zournazi«, in: Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Poli-
tischen, Berlin 2010, S. 25–68, hier S. 29.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Körper von einem Tätigkeitsvermögen zu einem vermehrten oder vermin-
derten Tätigkeitsvermögen übergeht – ein Übergang, der Massumi zufolge 
»gefühlt« wird,167 wobei Aktion und Reaktion beziehungsweise Spontane-
ität und Rezeptivität nicht als Gegenbild oder passivische Umkehrung zu 
begreifen sind, sondern als je »›irreduzibles Gegenüber‹«: »Anregen, ver-
anlassen, produzieren […] sind aktive Affekte, und angeregt werden, ver-
anlasst werden, zum Produzieren bestimmt werden und einen ›Nutzen‹ 
bewirken, sind reaktive Affekte«.168 Affekte sind also strukturierende Er-
fahrungen, die nicht figurativ, personal oder lokal von einem Punkt ausge-
hend emergieren, sondern von einem Netz heterogener Elemente mensch-
licher und jeglicher nichtmenschlicher Körper. Daher ist es für sozial- und 
kulturwissenschaftliche Analysen nicht gewinnbringend, überpersönliche 
Affekte kategorisch von persönlich-biographischen Emotionen zu trennen 
und auf diese Weise wieder eine Dichotomie zu errichten, die eigentlich 
überwunden werden sollte. Gleichfalls gilt aber auch, dass das Affektive 
nicht auf artikulierbare Gefühle zu reduzieren ist. Vielmehr wird davon 
ausgegangen, dass es keinen Moment gesellschaftlicher Wirklichkeit gibt, 
der nicht auch affektiv und in welchem das Selbst nicht affektiv gestimmt 
wäre. Auf Ebene des Subjekts bedeutet dies, dass das Erfassen der Welt 
eine erfasste Welt voraussetzt (Bourdieu), die das Verhältnis des Selbst zur 
Welt auch affektiv anleitet. In diesem Sinne sind Emotionen 

»nicht auf eine bestimmte Phänomenologie (Erlebnisqualität) [zu] re-
duzieren, sondern sind wesentlich intentional (auf etwas in der Welt ge-
richtet) und haben einen repräsentationalen Inhalt (stellen die Welt als 
in bestimmter Weise seiend dar). Dabei entspricht der repräsentationale 
Inhalt einer Emotion einer Bewertung des Repräsentierten.«169 

Diese ›intentional-wertende Repräsentationalität‹ der Wirklichkeit durch 
das Subjekt entspringt nicht einer tiefen Innerlichkeit des Subjekts, son-
dern dem relationalen Beziehungsgefüge, von dem es ein wesentliches 
Element ist. So ist es nicht plausibel, Affekte außerhalb kultureller Ord-
nungen (im obigen Sinne) zu verorten, denn bereits das Wahrnehmen 
von etwas setzt einen gewissen Grad der Vertrautheit mit diesem Etwas 
voraus.170 Warum und wie mensch sich von einem menschlichen oder 

167	Vgl. Brian Massumi: »Über Mikroperzeption und Mikropolitik. Interview 
mit Brian Massumi von Joel McKim«, in: Ontomacht. Kunst, Affekt und 
das Ereignis des Politischen, Berlin 2010, S. 69–103, hier S. 70.

168	G. Deleuze: Foucault, S. 100–101.
169	Sabine A. Döring: »Allgemeine Einleitung: Philosophie der Gefühle heute«, 

in: Sabine A. Döring (Hg.), Philosophie der Gefühle, Frankfurt/Main 2009, 
S. 12–65, hier S. 15.

170	Vgl. Bernhard Waldenfels: »Vom Rhythmus der Sinne«, in: Sinnesschwel-
len. Studien zur Phänomenologie des Fremden 3, Frankfurt/Main 1999,  
S. 53–85, hier S. 69.

DISPOSITIV UND AFFEKT

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

nichtmenschlichen, materialen Körper affizieren lässt oder ob überhaupt, 
ist also höchst verschieden und (sollte) Analysegegenstand der Soziolo-
gie (sein).171

Affekte entstehen demzufolge in je spezifischen historischen sowie kul-
turellen Formationen heterogener Elemente, was impliziert, dass affek-
tive Interaktionsketten nicht zu allen Zeiten und Orten dieselben sein 
können. Deleuze spricht in diesem Zusammenhang von »Gefüge[n] des 
Begehrens« als gewissermaßen »Mikro-Dispositive[n]«, die die Verhält-
nisse des Subjekts zu den menschlichen, nichtmenschlichen und materia-
len Körpern anleiten, ja funktionieren lassen, die niemals allein natürliche 
oder spontane Verhältnisse sind, sondern historische und soziale/kultu-
relle.172 Insofern hier grundsätzlich von einem relationalen Beziehungsge-
füge ausgegangen wird, lassen sich die in diesem wirkenden ›mächtigen‹ 
Kräfteverhältnisse mithilfe des Affektbegriffs begrifflich fassen. 

»Jede Kraft besitzt zugleich die Fähigkeit, (andere) Kräfte zu affizie-
ren und (von wiederum anderen) affiziert zu werden, so daß jede Kraft 
Machtbeziehungen impliziert und jedes Kräftefeld die Kräfte entspre-
chend dieser Beziehungen und ihrer Variationen verteilt. Spontaneität 
und Rezeptivität erhalten damit einen neuen Sinn: affizieren, affiziert 
werden.«173 

171	Diese Aufforderung habe ich erstmals formuliert in Christoph T. Burmeister: 
»Angst im Präventionsstaat. Das Regieren moderner Kindheit im Wandel«, in: 
Sigrid Betzelt/Ingo Bode (Hg.), Angst im neuen Wohlfahrtsstaat. Kritische Bli-
cke auf ein diffuses Phänomen, Baden-Baden 2018, S. 183–207, hier S. 187; 
vgl. auch Sandra Matthäus: »Towards the Role of Self, Worth, and Feelings 
in (Re-)Producing Social Dominance. Explicating Pierre Bourdieu’s Implicit 
Theory of Affect«, in: Historical Social Research 42 (2017), S. 75–92.

172	»Zum Beispiel ist das Feudalwesen ein Gefüge, das neue Verhältnisse zum 
Tier (dem Pferd), zur Erde, zur Deterritorialisierung (Ritter-Wettkämpfe, die 
Kreuzzüge), zu den Frauen (die ritterliche Liebe) … usw. aufbringt. Vollkom-
men verrückte, aber immer historisch bestimmbare Gefüge.« Gilles Deleuze: 
Lust und Begehren, Berlin 1996 [1977], S. 19–20. Es geht Deleuze, dessen 
Begehrensbegriff nicht psychologisch missverstanden werden sollte, an die-
ser Stelle auch um eine Differenz seiner Philosophie zu der Foucaults ent-
lang der Frage, wie die Macht begehrt werden könne. Der diesen Überle-
gungen zugrundeliegende Machtbegriffs Foucaults ist jedoch noch nicht der 
vollentfaltete, wie er oben dargestellt wurde. Dessen hervorbringende und 
anreizende Dimension betont Foucault auch deswegen so entschieden, um 
nicht auf psychoanalytische Episteme zurückgreifen zu müssen zur Erklä-
rung der aktiven Rolle des Subjekts in den Prozessen der Fremd-/Selbstkon-
stitution; vgl. dazu Michel Foucault: »Die Maschen der Macht« [1982, Nr. 
297], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. 
von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 224–244, hier 
S. 243.

173	G. Deleuze: Foucault, S. 101.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Im Anschluss an die neuere Affektsoziologie lässt sich davon ausgehen, 
dass affektive Interaktionsketten von der Affizierbarkeit beziehungswei-
se Rezeptivität der beteiligten Körper abhängen, was auf eine Art »Trai-
ning und Erziehung«174 der historisch, sozial und kulturell verschiedenen 
Formen der Rezeptivität verweist und was den Begriff des Dispositivs 
rechtfertigt, lassen sich mit diesem doch die versammelten Körper und 
Elemente spezifischer relationaler Beziehungsgefüge und insofern über-
haupt möglicher Affizierungskonstellationen bestimmen.175

3.3 Angst (und Hoffnung) als Affekte im Dispositiv 
– Angst (und Hoffnung) als Erwartungsaffekte 

gegenwärtiger Zukunft

Ein Affekt, der für die Analyse des Problems Kind von besonderer Rele-
vanz ist – wie sich vor allem im anschließenden vierten Kapitel »Glücks-
versprechen und Gefahrenkultur« zeigen wird – ist der Affekt der Angst. 
Moderne Kindheit ist unter anderem durch eine Differenz zwischen Kind 
und Erwachsenem charakterisiert, die das Kind durch einen Entwick-
lung genannten Prozess überbrückt und der zwingend der erzieherischen 
Fremd-/Selbstführung bedarf. Das heißt, Erziehungspraktiken sind stets 
auf eine Zukunft bezogen, die gegenwärtig imaginiert wird und inso-
fern mit Angst (und Hoffnung) verbunden ist. Aus diesem Grund gilt 
es hier den Affekt Angst (und Hoffnung) dispositivanalytisch zu fassen. 
So werde ich zunächst recht allgemein Angst für sozial- und kulturwis-
senschaftliche Analysen näher bestimmen, wozu Angst als Affekt ausge-
wiesen wird, zu dem, wie zu sehen sein wird, unweigerlich auch dessen 
Komplementäraffekt Hoffnung gehört. Im weiteren Gang der Argumen-
tation werden beide als Erwartungsaffekte um beziehungsweise auf eine 
zukünftige Gegenwart definiert, die je unterschiedlich in gegenwärtiger 
Zukunft evoziert und als solche wirksam werden. Abschließend werden 
zentrale moderne Spezifika der beiden Erwartungsaffekte skizziert, die 
angesichts des Auseinandertretens von Vergangenheit, Gegenwart und 

174	R. Seyfert: »Das Affektif«, S. 802.
175	In Teilen der neueren Affektsoziologie bzw. den Affect Studies wird auch das 

kulturelle Ordnungen irritierende, störende und überschreitende Potenzial 
von Affekten betont, als ein noch nicht eingehegtes Element. Ein solches Po-
tenzial des Affekts, wie es etwa Massumi betont, soll hier nicht in Abrede 
gestellt werden, doch liegt der Fokus auf den Praktiken der Trans-/Forma-
tion kultureller Ordnungen, die, das sollte deutlich geworden sein, auch af-
fektiv sind; vgl. J. Slaby/R. Mühlhoff: »Affect«, S. 37 ff; sowie z. B. B. Mas-
sumi: »Über Mikroperzeption und Mikropolitik«, S. 80.

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Zukunft und dem Gewahrwerden der Kontingenz aller Handlungen wie 
ihrer Grundlagen auf das Problem Kind hinauslaufen.176

Ob als phänomenologische Stimmung, existentielle Gestimmtheit oder 
aisthetische Wahrnehmung – deutlich wird stets, dass Angst etwas Leib-
körperliches, habituelle, subjektivierte wie subjektivierende Erfahrung 
ist. Sie ist weder auf eine Individualpsyche noch auf physiologische Re-
aktionen oder psychologische Pathologisierungen zu reduzieren, eher ist 
von einer ganzen Bandbreite verschieden skalierbarer individuell-kollek-
tiver Stimmungen und Gestimmtheiten auszugehen. Der Stimulus solch 
leibkörperlicher, habitueller Stimmungen sind Affekte und das sozio-
kulturelle, raumzeitliche, historisch-materiale Arrangement, aus dem sie 
hervorgehen, lässt sich, wie oben dargestellt, als Dispositiv fassen. Angst 
ist also ein Affekt, sie ist, wie der Mentalitätshistoriker Delumeau in sei-
ner klassischen Studie Angst im Abendland schreibt, »die schmerzhafte 
Erwartung einer Gefahr, die um so beunruhigender ist, als man sie nicht 
genau definieren kann: Sie ist ein Gefühl allgemeiner Unsicherheit.«177 
Und auch Bauman betont in Liquid Fear den Aspekt der Unsicherheit, 
der Ungewissheit, wenn er Angst als »diffuse, scattered, unclear, unat
tached, unanchored, free floating, with no clear address or cause«178 be-
schreibt. Ausgehend von diesen ersten Bestimmungen lassen sich sechs 
weitere Charakteristika von Angstaffekten zu heuristischen Zwecken 
systematisch unterscheiden und darstellen:

(1) Angst als Affekt, als habituelle, strukturierende Erfahrung ent-
springt immer kulturellen Ordnungen, die der Dispositivbegriff 

176	Eine Vorarbeit zu diesem Kapitel, auf die ich in Teilen zurückgreife, findet 
sich in Christoph T. Burmeister: »Der Affekt Angst und die (Soziologie der) 
Gegenwartsgesellschaft. Notizen über die Zukunft«, in: Susanne Martin/
Thomas Linpinsel (Hg.), Angst in Kultur und Politik der Gegenwart. Bei-
träge zu einer Gesellschaftswissenschaft der Angst, Wiesbaden 2020, S. 23–
42.

177	Jean Delumeau: Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Ängste im 
Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts. 2 Bände. Band 1, Reinbek bei Ham-
burg 1988, S. 29. Diese Studie kann sowohl in Hinblick auf die Erforschung 
frühneuzeitlicher Ängste als auch eines mentalitätsgeschichtlichen Ansatzes 
in der (Kultur-)Geschichtsschreibung als Klassiker gelten. So wegweisend 
diese Studie einerseits ist, so theoretisch unplausibel und empirisch unhalt-
bar ist andererseits ihre abschließende, an Elias anschließende These, der zu-
folge es in der Moderne zu einer Abnahme von Ängsten bzw. Angstgründen 
und einer zunehmenden Beherrschung von Angst kommen würde; vgl. für 
eine kontextualisierende Einordnung und bündige Darstellung der Rezepti-
on sowie der Korrekturen Andreas Bähr: Furcht und Furchtlosigkeit. Gött-
liche Gewalt und Selbstkonstitution im 17. Jahrhundert, Göttingen 2014, 
S. 23–33.

178	Zygmunt Bauman: Liquid Fear, Cambridge 2006, S. 2.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

aufzuschließen ermöglicht. Wenn beispielsweise mittelalterliche Bauern 
ihre von einer Folge unerklärlicher Missernten ausgelöste Angst mit Got-
tes (Un-)Gnade in Beziehung setzen oder Soldaten des Ersten Weltkrie-
ges ihre Ängste als Instinkte beschreiben oder der junge Wittgenstein an 
der Ostfront eben dieses Krieges moralische Angstqualen leidet nicht des 
Gemetzels, sondern seiner Selbstbefriedigung wegen179 oder spätmoder-
ne Eltern aus Angst vor diffusen Gefahren ihren Kindern U-Bahnfahr-
ten verbieten,180 dann sind diese Ängste immer in kulturelle Ordnungen 
eingebettet, denen sie entspringen. Angst ist daher intentional und pro-
positional: Denn gleich ob ungewisse Angst oder bestimmbare Furcht, 
stets ist es Angst oder Furcht vor etwas, wobei dieses Etwas zumeist ei-
nen Sachverhalt markiert, von dem eine unheilvolle und schädigende 
Wirkung vermutet wird.181 Und da das Kulturelle und das Materielle, 
wie oben dargestellt, keine Gegensätze bilden, sind auch die Dingarran-
gements relevant sowie die in einer kulturellen, dispositiven Ordnung 
vorherrschenden und ihr Struktur gebenden Kommunikationsmedien.182 
Kurzum: Wenn Angst durch die »schmerzhafte Erwartung einer Gefahr« 

179	Die Herkünfte dieser Angst wie auch insbesondere der Angst des Folgebei-
spiels versucht diese Studie zu ergründen; vgl. konkret zu Wittgenstein Tho-
mas W. Laqueur: Die einsame Lust. Eine Geschichte der Selbstbefriedigung, 
Berlin 2008, S. 416.

180	In einem Interview berichten die Beastie Boys Michael Diamond und Adam 
Horovitz von den Anfängen ihrer Band und dem Aufwachsen im New York 
der früher 1980er Jahre. »Ich konnte wegbleiben, solange ich wollte«, kon
statiert Diamond, »dabei war die U-Bahn damals nachts wirklich nicht si-
cher. Aber genau diese Freiheit war der Nährboden für unsere Band. […] 
Heute wären die Beastie Boys nicht mehr möglich. Ich zum Beispiel bin ein 
ängstlicher, besorgter Vater, der seinen Kindern nicht diese Freiräume lässt.« 
Mit dieser elterlichen Angst ist Diamond in Nordamerika und Europa nicht 
allein. Dass sie wiederum Ausdruck der herrschenden, hier aufblitzenden 
kulturellen Ordnung ist, zeigt sich beispielsweise spiegelbildlich in der enor-
men medialen Aufmerksamkeit, die der Kolumnistin Skenazy zuteil wur-
de, als diese darüber schrieb, warum sie ihren neunjährigen Sohn allein die 
New Yorker U-Bahn fahren lässt. Als »America’s Worst Mom« ist sie in die 
jüngere (Medien-)Geschichte der USA eingegangen; vgl. Christoph Dallach/
Michael Diamond/Adam Horovitz: »Beastie Boys. Ein Gespräch über wilde 
Zeiten, das Erwachsenwerden und ewige Freundschaft«, in: ZEITmagazin 
vom 22.11.2018, S. 20–27, hier S. 22; Lenore Skenazy: »›America’s Worst 
Mom?‹«, in: New York Sun vom 08.04.2008, https://www.nysun.com/ 
opinion/americas-worst-mom/74347/ vom 15.12.2019.

181	Vgl. Hinrich Fink-Eitel: »Angst und Freiheit. Überlegungen zur philosophi-
schen Anthropologie«, in: Hinrich Fink-Eitel/Georg Lohmann (Hg.), Zur 
Philosophie der Gefühle, Frankfurt/Main 1993, S. 57–88, hier S. 70.

182	Vgl. Dirk Baecker: »Kulturen der Furcht«, in: Thomas Kisser et al. (Hg.), 
Angst. Dimensionen eines Gefühls, München 2011, S. 47–58.

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

und das »Gefühl allgemeiner Unsicherheit« und »Ungewissheit« charak-
terisiert werden kann, bedarf es kultureller Ordnungen, bedarf es his-
torischer Möglichkeitsbedingungen, die diese oder jene Gefahren und 
Unsicherheiten erst hervorbringen und Angstaffekte evozieren. Dies be-
deutet wiederum auch, dass Angstaffekte zwar analytisch bestimmt und 
insofern isoliert werden können, sie aber stets als Elemente eines dy-
namischen Beziehungsgefüges zu begreifen sind, in dessen kontrastiven 
Rahmen sie erst verständlich werden. So gehört zum Affekt Angst der 
der Hoffnung, dass die schmerzhaft erwartete Gefahr nicht eintreten 
möge. Hoffnung lässt sich gewissermaßen als (zuweilen sehr impliziter) 
»Affektgrund« der Angst verstehen: »Auch wenn Hoffnung nicht zum 
unmittelbaren Erfahrungsgehalt der Angst vor … gehört, schwingt sie 
doch in der ihr vorausgesetzten Angst um … mit, und zwar als Hoff-
nung auf die Erfüllung dessen, worum die Angst sich ängstigt. Das ›Wo-
rauf‹ der Hoffnung und das ›Warum‹ der Angst fallen zusammen.«183 So 
bedingen sie sich gegenseitig: Wer hofft, der ängstigt sich (die Hoffnung 
könnte sich nicht erfüllen) und wer sich ängstigt, der hofft (die Angst 
war unbegründet). Die Affekte Angst und Hoffnung sind also komple-
mentär miteinander verschränkt, sie schließen weder einander aus noch 
sind sie entgegengesetzt, sondern ergänzen sich als jeweiliger Gegensinn, 
der stets ebenso anwesend ist. Eine Analyse von Affekten der Angst soll-
te also auch die komplementären Affekte der Hoffnung miteinbeziehen, 
weil beide nur in ihrem zugleich kontrastiven wie sich bedingenden Zu-
sammenspiel verständlich werden.

(2) Angst als gewissermaßen objektlos lässt sich von Furcht unter-
scheiden, die objektbezogen ist, gleichwohl beide intentional und pro-
positional sind. Diese Unterscheidung findet sich bereits im Alten Testa-
ment wie auch in der griechisch-römischen Antike und sie durchzieht in 
christlich-religiöser Prägung das mittelalterliche und frühneuzeitliche Eu-
ropa. Durch den Aufstieg der Humanwissenschaften ist diese Differenz 
jedoch entschieden vervielfältigt sowie systematisiert und Angst von eini-
gen Theoretikern der Moderne gar zum Existenzial erklärt worden.184 So 
hat bekanntlich Kierkegaard in diesem Sinne und folgenreich zwischen 
Angst und Furcht unterschieden.185 Auch bei Freud findet sich diese Dif-

183	H. Fink-Eitel: »Angst und Freiheit«, S. 87 (Herv. i. O.).
184	Vgl. Andreas Bähr: »Zu den kulturellen Funktionen von Furcht und Angst«, 

in: Hermann Kappelhoff et al. (Hg.), Emotionen. Ein interdisziplinäres Hand-
buch, Stuttgart, Weimar 2020, S. 155–159; Hartmut Böhme: »Vom phobos 
zur Angst. Zur Transformations- und Kulturgeschichte der Angst«, in: Martin 
Harbsmeier/Sebastian Möckel (Hg.), Pathos, Affekt, Emotion. Transformatio-
nen der Antike, Frankfurt/Main 2009, S. 154–184, hier S. 175, 183–184.

185	Vgl. Sören Kierkegaard: Der Begriff Angst. Eine simple psychologisch-hin-
weisende Erörterung in Richtung des dogmatischen Problems der Erbsün-
de, Hamburg 2002 [1844], S. 40.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

ferenz wieder, wenn er eine Realangst von neurotischen Ängsten son-
dert.186 Ohne sich in existenzphilosophische oder psychoanalytische Dis-
kussionen zu verstricken, lässt sich so eine ungewisse, objektlose Angst 
von einer objektbezogenen Furcht gewinnbringend trennen und kann als 
Angst/Furcht-Differenz für Analysezwecke dienlich sein. Keinesfalls soll 
so ›vernünftige Furcht‹ gegen ›irrationale Angst‹ ausgespielt werden, viel-
mehr sollte dieses Differentsetzen beziehungsweise Ins-Verhältnis-Setzen 
von Angst und Furcht selbst Bestandteil der Analyse sein, gerade auch 
weil die deutsche Alltagssprache dieser Differenz nicht folgt.187

(3) Die intentional-propositionale Struktur von Angst, Furcht und 
Hoffnung strukturiert Bedingungen möglicher Handlungen, die den Ein-
tritt des vermuteten Schadens verhindern respektive den des erhofften 
ermöglichen sollen. In Bezug auf die Handlungsbedingungen unterschei-
den sich Angst und Furcht voneinander, sie geraten in ein für die Analy-
se zentrales (Wechsel-)Verhältnis: Unter Rückgriff auf kulturgeschicht-
liche Studien lässt sich nämlich ein gewisser Angst/Furcht-Mechanismus 
ausmachen, durch den die Objektlosigkeit oder besser »Ungewissheit«188 
der Angst ein zu fürchtendes Objekt erhält, auf das Praktiken sich be-
ziehen können beziehungsweise das in Praktikenkomplexe eingebunden 
ist/wird. In Delumeaus untersuchtem mittelalterlichen »Land der Angst« 
etwa ist die Kirche jene intellektuelle Instanz, welche Ängste zu defi-
nieren und eine Liste ihrer Handlanger:innen – die mit Satan im Bun-
de sind – zu benennen weiß: Türk:innen, Jud:innen, Ketzer:innen und 
Frauen, insbesondere Hexen. »Eine globale Todesangst wurde auf die-
se Weise in verschiedene Ängste zerlegt, die zwar jede für sich furchtbar, 
aber doch benannt und erklärt waren, denn schließlich hatten sich die 
Kirchenmänner Gedanken darüber gemacht und sie in Einzelheiten er-
läutert.«189 Dieses Geschehen systematisierend, bezeichnet Kittsteiner es 
als Re-Personalisierung des Feindes.190 Demzufolge besteht Angstbewäl-
tigung zuallererst darin, eine passiv erfahrene Situation der Ohnmacht 
in eine aktive Handlungsmöglichkeit zu überführen. Damit das Handeln 
irgendwo ansetzen kann, muss der Unbestimmtheit der Angst entgegen-
getreten werden. Denn wenn Angst verbunden wird mit der Unmög-

186	Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse  
(= Gesammelte Werke, Elfter Band), Frankfurt/Main 1944 [1917], S. 407 ff.

187	Vgl. Henning Bergenholz: Das Wortfeld Angst. Eine lexikographische Un-
tersuchung, Stuttgart 1980.

188	Max Dehne: Soziologie der Angst. Konzeptuelle Grundlagen, soziale Bedin-
gungen und empirische Analysen, Wiesbaden 2017, S. 35.

189	J. Delumeau: Angst im Abendland, S. 39. Zu wesentlichen Teilen ist Delu-
meaus Studie einer Analyse dieser ›Suche nach den Schuldigen‹ gewidmet.

190	Vgl. Heinz D. Kittsteiner: »Die Angst in der Geschichte und die Re-Persona-
lisierung des Feindes«, in: Wir werden gelebt. Formprobleme der Moderne, 
Hamburg 2006, S. 103–128.

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

lichkeit zu handeln, dann scheint das Handeln am gefürchteten Objekt 
selbst gewissermaßen angstüberwindend zu sein, wobei etwas (schein-
bar) Unverfügbares in den Bereich des abwehrenden oder gar des vor-
greifenden Handelns überführt wird. Angetrieben wird es, so lässt sich 
ergänzen, von der Hoffnung, den vermuteten und ängstigenden Schaden 
dadurch abwenden zu können. Dieser Mechanismus ist indes weniger 
schematisch als problematisierend zu verstehen, denn das angstüberwin-
dende Handeln an einem ausgemachten gefürchteten Objekt kann Prak-
tiken anleiten, die wiederum problematisiert werden und neue Ängste 
und Hoffnungen evozieren.191

(4) Das Kommunizieren von Angst löst einen politisch-moralischen 
Aktivismus aus, der das Bestehende als potenziell gefährdet markiert 
und vorgibt, es zu verteidigen durch die Arbeit an entsprechend hervor-
gebrachten ›wahren‹ Furchtobjekten. So weist Luhmann darauf hin, dass 
das Kommunizieren von Angst »immer authentische Kommunikation 
[ist], da man sich selbst bescheinigen kann, Angst zu haben, ohne daß 
andere dies widerlegen können«. Angst lässt sich daher als »Prinzip« ver-
stehen, »was nicht versagt, wenn alle anderen Prinzipien versagen. Wer 
Angst hat, ist moralisch im Recht, besonders wenn er für andere Angst 
hat. Angst gewinnt so in der Kommunikation eine moralische Existenz. 
Sie macht es zur Pflicht, sich Sorgen zu machen und Maßnahmen zur Ab-
wehr von Gefahren zu fordern.«192 Das Postulat des moralischen Rechts 
ist dabei nicht normativ, sondern streng nominalistisch zu verstehen. 
Angstkommunikation birgt auf diese Weise Prozesse einer Re-Persona-
lisierung des Feindes und eines Ausmachens von Objekten der Furcht, 
wodurch eine vermeintlich passive Angststarre überführt wird in aktive 
Angstbewältigung. Das Kommunizieren von Angst löst daher stets einen 
gewissen Aktivismus aus, während die hoffende Position sich leicht dem 
Urteil des Naiven, Unwissenden ausgesetzt sieht, sie scheint trügerisch 
wie illusorisch und ihre Kommunikation zudem einen gewissen Passi-
vismus zu begünstigen (weshalb sowohl die antiken als auch die neu-
zeitlichen Philosophen ihr gegenüber eher reserviert sind und Nietzsche 
sie als »das übelste der Übel«193 bezeichnet). Dabei ist das durch akti-
vierende Angstkommunikation initiierte politische Differentsetzen etwa 
von ›problematisierten‹ und ›problematischen‹ Subjekten/Objekten so-

191	Vgl. Joanna Bourke: »Fear and Anxiety: Writing about Emotion in Modern 
History«, in: History Workshop Journal Nr. 55 (2003), S. 111–133, hier  
S. 126–129.

192	Niklas Luhmann: Ökologische Kommunikation. Kann die moderne Ge-
sellschaft sich auf ökologische Gefährdungen einstellen?, Wiesbaden 2008 
[1986], S. 107.

193	Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch für freie 
Geister. Erster Band (= Nietzsche’s Werke, Erste Abtheilung. Band II), Leip-
zig 1900, S. 85.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

wie von ›gefährdetem‹ und ›gefährlichem Leben‹ als Wahrheitsspiel zu 
fassen, mit dem Abgrenzungen und Grenzziehungen der herrschenden 
Ordnung einhergehen. Eine solche Politik der Angst postuliert einen ge-
sellschaftlichen Ist-Zustand, den zu verteidigen sie durch die Arbeit an 
ausgemachten, soziale Normen vermeintlich verletzenden Furchtobjek-
ten vorgibt. »If politics reproduces itself through defending ›what is‹ 
against the risk of injury or loss, then the ›truth‹ of politics is dependent 
on the reproduction of social norms, and their reification as ›life itself‹. 
To make truths is not only to make worlds, but also to make worlds in 
defence or fear that such worlds ›could be‹ unmade.«194

(5) Angst, Furcht und Hoffnung sind zentralerweise in gesellschaft-
liche Macht- und Herrschaftsverhältnisse eingebunden wie auch deren 
Ausdruck, dringt doch im »affektiven Austausch mit der gesellschaftli-
chen Umgebung […] die Gesellschaftsordnung in die Körper ein«195 und 
bringt diese sogleich hervor. So haben Individuen und soziale Gruppen 
klassen- und milieugebundene Kulturen der Angst und Hoffnung. Angst 
aber vermittelt ausgeprägter zwischen dem Subjekt und dem Sozialen, 
ihr kommt eine »funktionale Rolle für die Reproduktion gesellschaftli-
cher Verhältnisse«196 zu, etwa als Angst um den erhofften gesellschaft-
lichen ›Aufstieg‹ oder vor dem befürchteten ›Abstieg‹ (sei dieser kultu-
rell, sozial, ökonomisch, tatsächlich oder ›gefühlt‹). Angst als Element 
eines kulturellen Beziehungsgefüges stiftet Zusammenhalt und begrün-
det zugleich Ausgrenzung, sie kann soziale (Ungleichheits-)Strukturen 
reproduzieren, aber bisweilen auch unterlaufen und verändern. Angst 
als Affekt auszuweisen bedeutet also auch darauf zu insistieren, dass 
mit diesem eine Grenzziehung und Unterscheidung errichtet wird zwi-
schen den ›Gefährdeten‹ und den ›Gefährdern‹.197 Überdies ist nicht nur 
relevant, was gefürchtet wird, sondern auch von wem und von wem in 

194	Sara Ahmed: »The Politics of Fear in the Making of Worlds«, in: Qualita-
tive Studies in Education 16 (2003), S. 377–398, hier S. 379.

195	P. Bourdieu: Meditationen, S. 181.
196	Andreas Schmitz/Vincent Gengnagel: »Zur gesellschaftlichen Positioniert-

heit und Legitimität der Angst«, in: Sigrid Betzelt/Ingo Bode (Hg.), Angst 
im neuen Wohlfahrtsstaat. Kritische Blicke auf ein diffuses Phänomen, Ba-
den-Baden 2018, S. 55–74, hier S. 58.

197	Der ›Gefährder‹ bzw. die ›Gefährderin‹ ist hier zunächst als analytische Ka-
tegorie der Grenzziehung im Anschluss an Ahmed zu verstehen. Es ist je-
doch kein Zufall – und innerhalb der staatlich-präventiven Logik letztlich 
nur konsequent –, dass die Sozialfigur des ›Gefährders› im Diskurs innerer 
Sicherheit an Prominenz gewinnt, wo er Ausdruck einer spezifischen Rati-
onalität der Kriminalitätskontrolle ist: den Gefahrenvorgriff; auf den Vor-
griff wird in Kapitel 6 zurückzukommen sein. Vgl. für die Kategorie Sara 
Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, Edinburgh 2004, S. 72; und für 
die Sozialfigur Susanne Krasmann: »Der ›Gefährder‹ – kriminalpolitisch 

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Bezug auf wen oder was. Douglas und Wildavsky weisen in diesem Zu-
sammenhang darauf hin, dass gemeinsame Werte zu gemeinsamen Ängs-
ten führen und dass das Pathologisieren und Kriminalisieren bestimm-
ter Verhaltensweisen sozialer Gruppen durch andere den jeweils eigenen 
normativen Zusammenhalt stützen.198 Praktiken der Angst haben in die-
sem Sinne sowohl sozial-integrative als auch -exklusive Wirkungswei-
sen, sie fundieren Zusammenhalt und schließen aus.199 Ein besonders 
eindringliches Beispiel dafür liefert Orwell im zweiten, essayistisch-re-
flektierenden Teil seines Buches Der Weg nach Wigan Pier, dem eine So-
zialreportage über die Lebens-, Wohn- und Arbeitsbedingungen von Ar-
beiter:innen und Arbeitslosen nordenglischer Industriestädte der 1930er 
Jahre vorausgeht. Orwell schreibt, dass sich das »wirkliche […] Geheim-
nis der Klassenunterschiede im Westen« in »vier schrecklichen Worten« 
zusammenfassen ließe: »Die unteren Klassen stinken.«200 Er führt aus, 
wie er selbst in dem Glauben oder besser zu dem Glauben erzogen wur-
de, die unteren Klassen seien dreckig und würden verabscheuungswür-
dig riechen – und zwar von Natur aus –, und er betont weiter die enor-
me, soziale Klassen konstituierende Wirkkraft von Angstaffekten des 
»Gefallens oder Mißfallens«.201 Ängste sind also auch Ausdruck kultu-
reller Hegemonien und Herrschaftsverhältnisse, die historisch Körper 
und Sinne, kurz Affizierbarkeit, formen.202 Sie unterscheiden sich dabei 

und epistemologisch gelesen«, in: Lorenz Engell et al. (Hg.), Gefahrensinn, 
München 2009, S. 139–148.

198	Vgl. Mary Douglas/Aaron Wildavsky: Risk and Culture. An Essay on the 
Selection of Technological and Environmental Dangers, Berkeley, Los An-
geles u. a. 1983.

199	Vgl. Mary Douglas: »Risk and Blame«, in: Risk and Blame. Essays in Cul-
tural Theory, London, New York 1992, S. 3–21.

200	George Orwell: Der Weg nach Wigan Pier, Zürich 1982 [1937], S. 191.
201	Ebd., S. 192.
202	In dem Orwell-Beispiel blitzt eine ganze Kulturgeschichte der Hygiene und 

Geruchswahrnehmung auf, in der Reinheit und Ausgrenzung Hand in Hand 
gehen. Corbin beispielsweise kann durch die Hinwendung zum Geruchs-
sinn den Zusammenhang zeigen zwischen einerseits dem großen Traum der 
Desinfektion und andererseits neu entstehenden Formen der Intoleranz im 
18. und 19. Jahrhundert: »Spaltungen und Antagonismen sind verwurzelt 
in zwei Konzeptionen von der Luft, dem Dreck und der Scheiße; sie äußern 
sich in gegensätzlichen Maßstäben für die Rhythmen der Lust und die Düf-
te des Begehrens, sie verschwinden, wo sämtliche Gerüche zum Schweigen 
gebracht sind: in einer desodorisierten Umgebung – der unsrigen. Die […] 
dargelegte hundertjährige Episode der Geschichte des Ekels, der Affinitäten 
und der Reinigung hat zu einer Umwälzung der sozialen Vorstellungen und 
symbolischen Bezüge geführt. Ohne genaue Kenntnis dieser Vorgänge ist un-
möglich einzuschätzen, wie tief die sozialen Konflikte des 19. Jahrhunderts 
in die Eingeweide der Gesellschaft reichen; ohne sie ist auch die aktuelle 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

sowohl hinsichtlich ihrer gesellschaftlichen Legitimität oder Illegitimi-
tät als auch in Bezug auf ihre gesellschaftlich ungleich verteilten Po-
tenziale legitimierender und delegitimierender Effekte.203 Angstkulturen 
sind insofern Herrschaftsverhältnissen inhärent, doch verdeckt ein allzu 
pauschales Reden von Angst als mehr oder weniger bewusst eingesetz-
tes Herrschaftsinstrument mehr, als es zu erklären vermag.204 Massen-
medien beispielsweise können durch eine Art »Kollektivaffizierung«205 
der Rezipient:innen eine mediale Kultur der Angst evozieren, indem di-
chotome Hyperrealitäten geschaffen werden, die Realität darstellen als 
Konflikt zwischen den Kräften der ›Gefährdeten‹ und denen der ›Gefähr-
der:in‹ – und die zudem dazu auffordern, zu reagieren und sich für eine 
Seite zu entscheiden: »The text of fear is manufactured through the use 
of images and language in order to coerce people into a certain idea or 
action where they imagine themselves as members of a certain communi-
ty against another.«206 Auf diese Weise werden Angstaffekte evoziert und 

Prägung des ökologischen Traums nicht zu begreifen.« Alain Corbin: Pest-
hauch und Blütenduft. Eine Geschichte des Geruchs, Berlin 1984, S. 304.

203	Vgl. A. Schmitz/V. Gengnagel: »Zur gesellschaftlichen Positioniertheit und 
Legitimität der Angst«, S. 62.

204	Abgesehen davon, dass es auch Linke und Smith gelingt, einen konzeptuel-
len Rahmen zur Analyse von Angst/Furcht zu entwickeln, ohne ihren zen
tralen Begriff näher zu bestimmen, weisen sie zu Recht auf die globalen Di-
mensionen von Angstkulturen und ihre ausgrenzenden, marginalisierenden 
Mechanismen hin, die vom westlichen War on Terror ausgehen. Und doch 
entgehen ihnen sowohl Analyse- als auch Verständnismöglichkeiten (und 
damit in der Konsequenz Möglichkeiten der Kritik), weil sie Angstkulturen 
zuvorderst als »affective tools« der politisch Herrschenden und ihrer mili-
tärischen, politischen und administrativen Akteure begreifen, die diese nut-
zen (»use«) um Menschen zu überwachen und zu kontrollieren. Dem po-
litisch im Grunde vollkommen entgegenstehend und doch theoretisch wie 
analytisch ähnlich problematisch ist der Ansatz von Bergsdorf. Für ihn ist 
Angst eine »conditio humana«, die entweder als »Waffe« diktatorischer 
Herrschaft zur Unterdrückung der Bevölkerung fungiert oder eine Heraus-
forderung demokratischer Herrschaft darstellt ob der durch massenmedia-
le Manipulationen verängstigten Bevölkerung; vgl. Uli Linke/Danielle Taa-
na Smith: »Fear: A Conceptual Framework«, in: Uli Linke/Danielle Taana 
Smith (Hg.), Cultures of Fear. A Critical Reader, London, New York 2009, 
S. 1–17, hier S. 4–5; Wolfgang Bergsdorf: »Politik und Angst«, in: Franz 
Bosbach (Hg.), Angst und Politik in der europäischen Geschichte, Dettel-
bach 2000, S. 13–28.

205	Michaela Ott: Affizierung. Zu einer ästhetisch-epistemischen Figur, Mün-
chen 2010, S. 279.

206	Sandhya D. Nambiar: »Factoring Fear. Investigations into Media(ted) Fear«, 
in: Monica Narula et al. (Hg.), Sarai Reader 08: Fear, Delhi 2010, S. 182–
188, hier S. 184.

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

»social boundaries«207 der Exklusion auch affizierend erzeugt, denen es 
in der Analyse nachzugehen gilt und die nicht allein den bewusst-instru-
mentellen Intentionen einer herrschenden Klasse entspringen. Die (me-
dialen) Politiken der Angst greifen wesentlich diffuser und wirkmäch-
tiger, also ›existenzieller‹ auf das Alltagsleben über208 und strukturieren 
Wirklichkeit, indem sie die Dichotomisierung ›Wir‹ und ›die Anderen‹ 
provozieren. Sie manipulieren kein eigentlich aufgeklärtes Sein, sondern 
evozieren ein ängstliches.

(6) Angst, Furcht und Hoffnung sind also spezifische Temporalstruk-
turen inhärent, die sich durch einen negativen beziehungsweise einen 
positiven, mehr oder weniger produktiven Zukunftsbezug auszeichnen. 
Alle Affekte haben eine eigene Zeitlichkeit und im Grunde auch alle ei-
nen Bezug zur Zukunft. Doch nur Angst/Furcht und Hoffnung (sowie 
Glaube) gehen vollkommen in diesem auf und können daher mit Bloch 
als negative und positive Erwartungsaffekte bezeichnet werden: 

»Alle Affekte sind auf das eigentlich Zeithafte in der Zeit bezogen, näm-
lich auf den Modus der Zukunft, aber während die gefüllten Affek-
te [wie Neid, Habsucht, Verehrung] nur eine unechte Zukunft haben, 
nämlich eine solche, worin objektiv nichts Neues geschieht, implizieren 
die Erwartungsaffekte [wie Angst, Furcht, Hoffnung, Glaube] wesent-
lich eine echte Zukunft; eben die des Noch-Nicht, des objektiv so noch 
nicht Dagewesenen.«209 

Bereits Delumeaus oben zitierte Bestimmung der Angst als »schmerz-
hafte Erwartung einer Gefahr«210 verweist auf das gegenwärtig Zukünf-
tige. So bezieht sich Angst stets auf zu erwartende zukünftige Gefahren 
und Hoffnung auf Utopien, Wünsche und Versprechen, die sich jeweils 
»nicht in einem aktuellen Ereignis erschöpfen«.211 Der Angstaffekt be-
steht dabei gerade darin, durch seine körperliche, schmerzhafte Präsenz 

207	Brian Massumi: »Everywhere You Want to Be. Introduction to Fear«, in: 
ders. (Hg.), The Politics of Everyday Fear, Minneapolis, London 1993, S. 
3–37, hier S. 21.

208	Vgl. z. B. David L. Altheide: Terrorism and the Politics of Fear, New York, 
Oxford, u. a. 2006, S. 15 ff.

209	Ernst Bloch: Das Prinzip Hoffnung. Erster Band, Frankfurt/Main 1976 
[1959], S. 83. Ich übernehme hier die zitierte Setzung Blochs, folge aber we-
der im Einzelnen seinem Affektbegriff noch seiner Hierarchisierung der Af-
fekte, welche in der Hoffnung den »wichtigste[n] Erwartungsaffekt« sieht, 
weil dieser der »eigentlichste Sehnsuchts-, also Selbstaffekt« sei; mag dieser 
Einschätzung aus politisch-normativen Gründen auch zuzustimmen sein, 
bedeutet sie in der Analyse eine unnötige Engführung.

210	J. Delumeau: Angst im Abendland, S. 29 (eigene Herv.).
211	Sven Opitz: »Zur Soziologie der Affekte: Resonanzen epidemischer Angst«, 

in: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.), Kultursoziologie im 21. Jahr-
hundert, Wiesbaden 2014, S. 269–280, hier S. 277. Opitz geht es an dieser 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

und Intersubjektivität »der zukünftigen Bedrohung [...] zum gegenwärti-
gen Sein«212 zu verhelfen. Angstaffekte beziehen sich also auf die Gegen-
wart zukünftiger Gefahren, die so körperlich vergegenwärtigt werden. 
Sie sind nicht die Reaktion auf ein Ereignis, sondern auf die Vorstellung 
und Erwartung eines Ereignisses,213 wobei Vorstellungen und Erwar-
tungen nicht lediglich kognitiv zu verstehen sind, sondern leibkörper-
lich – eben als subjektivierte, körperlich-habituelle Vergegenwärtigung 
und Präsenz zukünftiger Gefahren. Angst und Furcht sind daher beides 
negative Erwartungsaffekte, die affektive Interaktionsketten initiieren, 
die einstweilen nicht verhindernd oder einen Status quo konservierend, 
sondern produktiv sozialen Wandel antreibend wirken.214 Angstaffekte 
sind folglich keinesfalls »dysfunktional«, sondern je spezifisch kulturell 
»funktional«.215 Ein sinnfälliges Beispiel für die gegenwärtige, körper-
liche Wirksamkeit zukünftiger Gefahren ist der Alarm.216 Jene Technik, 
mithilfe derer Autoritäten Gefahren insofern begegnen, als sie deren Ef-
fekte zu leiten beabsichtigen, in der Hoffnung, den vermuteten Schaden 
dadurch abwehren oder zumindest abmildern zu können – und mit dem 
die unheilvolle Zukunft zur körperlichen Gegenwart gemacht, Gefahr 
signalisiert und Angst evoziert wird.217 

Stelle ausschließlich um Angst; diese Bestimmung lässt sich jedoch auch auf 
Hoffnung ausweiten.

212	Ebd.
213	Vgl. J. M. Barbalet: Emotion, Social Theory, and Social Structure. A Macro-

sociological Approach, Cambridge (UK), New York 1998, S. 155. Barbalets 
Emotionssoziologie hat jedoch die Tendenz, im Gegensatz zu der hier ver-
tretenen Konzeption Vorstellungen und Erwartungen lediglich kognitiv zu 
verstehen.

214	Vgl. ebd., S. 149 ff.
215	Das ist nicht als wertend zu verstehen; vgl. allgemein dazu Andreas Schmitz: 

»Angstverhältnisse – Angstfunktionen. Angst im Kontext symbolischer 
Herrschaft und symbolischer Ordnung«, in: Christiane Lübke/Jan Delhey 
(Hg.), Diagnose Angstgesellschaft? Was wir wirklich über die Gefühlslage 
der Menschen wissen, Bielefeld 2019, S. 77–104.

216	Dies ist ein bekanntes, eingängiges Beispiel von Massumi, ähnlich gelagert 
ist das der Farbskala für Terrorwarnstufen; vgl. Brian Massumi: »The Fu-
ture Birth of the Affective Fact«, in: Conference Proceedings: Genealogies 
of Biopolitics Oct. (2005), S. 1–12; ders.: »Angst (sagte die Farbskala)«, in: 
Ontomacht. Kunst, Affekt und das Ereignis des Politischen, Berlin 2010,  
S. 105–129.

217	Nach den Ereignissen 1999 im US-amerikanischen Littleton und 2002 im 
thüringischen Erfurt wurden beispielsweise neue Alarmpläne und auditi-
ve Alarmsignale »Amok« in deutschen Grundschulen implementiert. Ins-
besondere im Kontrast zum differierenden Alarmplan und -signal »Feuer« 
zeigt sich hier, wie Verhalten und (Selbst-)Führungen durch (präventive) 
Machttechnologien affektiv strukturiert werden. Denn beide auditiven 

ANGST (UND HOFFNUNG)

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

Es wurde oben herausgestellt, dass Angst/Furcht und Hoffnung kom-
plementäre, sich gegenseitig ergänzende Affekte sind, mit der zentralen 
Differenz, dass das imaginierte Objekt der Hoffnung eintreten möge, 
das der Angst nicht, weshalb Angst die Hoffnung und Hoffnung die 
Angst begleitet. Beide zeichnen sich, so lässt sich nun ergänzen, durch 
ihren Zukunftsbezug aus, genauer: durch gegensätzliche und zugleich 
sich bedingende, imaginierte Zukünfte, Zukunft also im Plural. In bei-
den Fällen besteht eine Ungewissheit und Unsicherheit über die künf-
tige Verwirklichung des Vorgestellten. Angst und Hoffnung sind also 
als komplementäre Affekte zu verstehen, denen eine spezifische Tempo-
ralstruktur inhärent ist, welche im Fall der Angst Unsicherheiten und 
Ungewissheiten aufgrund erwarteter, zukünftiger Gefahren zum gegen-
wärtigen Sein verhilft, sodass Angstaffekte gegenwärtig emergieren und 
wirksam werden. 

Temporalstrukturen erscheinen derweil in einem Maße als gegeben und 
natürlich, dass allzu häufig unreflektiert bleibt, dass die Institution der 
Zeit eine soziokulturelle ist, die, wie Elias schreibt, einer »Selbstzwangap-
paratur« gleich internalisiert und so zur »zweiten Natur«218 wird. Es ist 
ein Leben wesentlich formendes, »ganz alltägliches Geheimnis«, an dem 
alle Menschen teilhaben, »jeder kennt es, aber die wenigsten denken je 
darüber nach«.219 Kulturelle Zeitstrukturen als Produkte von Subjektivie-
rungsweisen haben einen zugleich kognitiven und normativ verbindlichen 
sowie naturalisierten Charakter, der das Subjekt zentralerweise struktu-
riert und der einen »hohe[n] Grad an sozialer Normierung« mit einem 
»niedrige[n] Grad an moralisch-autoritativen Codes«220 verbindet. Auch 
wenn die Uhr unaufhaltsam tickt, sind Temporalstrukturen dabei weder 
per se chronologisch noch einheitlich und weder in Objektivismus (Zeit 
als objektive Gegebenheit natürlicher Schöpfung) noch in Subjektivismus 
(Zeit als jeglicher menschlicher Erfahrung a priori vorausgehend) aufzu-
lösen.221 Zeit lässt sich vielmehr mit Luhmann sozialtheoretisch fassen als 

Warnsignale sollen zu gänzlich anderen Verhaltensweisen führen, für die 
das (kindliche) Subjekt trainiert werden muss. Dieses Beispiel demonstriert 
mithin auch die grundlegend affektive Dimension einer jeden herrschen-
den kulturellen Ordnung (vgl. z. B. Grundschule Plockhorst: Sicherheits-
konzept 2013).

218	Norbert Elias: Über die Zeit. Arbeiten zur Wissenssoziologie II, Frankfurt/
Main 1987, S. xviii, xiii.

219	Michael Ende: Momo. Oder Die seltsame Geschichte von den Zeit-Dieben 
und von dem Kind, das den Menschen die gestohlene Zeit zurückbrachte. 
Ein Märchen-Roman, Stuttgart 2013 [1973], S. 57.

220	Hartmut Rosa: Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der 
Moderne, Frankfurt/Main 2005, S. 29.

221	Dabei gehen diese beiden, z. B. mit Newton und Kant verbundenen, sich dia-
metral gegenüberstehenden Positionen von einer zentralen Gemeinsamkeit 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

»Relation von Vergangenheit und Zukunft«222, die zuvorderst durch die 
je historisch-vorherrschenden, geläufigen Auffassungen und Materialisie-
rungen von Vergangenheit und Zukunft konstituiert wird. Vergangen-
heit und Zukunft werden dadurch einerseits in der Gegenwart vermittelt, 
wobei es andererseits eben diese Gegenwart ist, die jene als gegenwärtige 
»Zeithorizonte« erst hervorbringt. Vergangenheit und Zukunft als Zeit-
horizonte der Gegenwart zu definieren verweist darauf, dass sie (als Ho-
rizonte) niemals berührt, erreicht oder überschritten werden können, sie 
»aber dennoch zur Definition der [gegenwärtigen] Situation«223 wesent-
lich beitragen. Zeit ist folglich als Grundbedingung sozialer Praxis zum 
einen selbst historisch – siehe die tickende Uhr, die als Mittel linear-chro-
nologischer Zeitbestimmung eine komplexe Synthese zum Zweck der 
Orientierung, Standardisierung und Regulierung und als solche Element 
des modernen Zeitregimes ist.224 Zum anderen bilden Praktiken eigene 
Zeitlichkeiten aus:225 Gleichwohl Angst und Hoffnung beides auf Zukünf-

in ihren Grundannahmen aus: dass Zeit eine Naturtatsache sei; vgl. auch N. 
Elias: Über die Zeit, S. x–xii. 

222	Niklas Luhmann: »Die Zukunft kann nicht beginnen: Temporalstrukturen 
der modernen Gesellschaft«, in: Peter Sloterdijk (Hg.), Vor der Jahrtausend-
wende: Berichte zur Lage der Zukunft. Erster Band, Frankfurt/Main 1990, 
S. 119–150, hier S. 125.

223	Ebd., S. 128–129.
224	Vgl. z. B. N. Elias: Über die Zeit, S. vii, xvii–xviii. En passant formuliert 

Elias noch ein »Grundproblem der Soziologie«, welches sich am Beispiel 
von Zeit und Uhr gut illustrieren ließe, dass nämlich aus menschlichen In-
terdependenzen etwas hervorgehe, was sie selbst nicht verstünden. So sei es 
auch beim vom Menschen empfundenen Geheimnis der Zeit: Dass Uhren 
technische, menschengemachte Instrumente sind, würde weithin nicht be-
zweifelt, dass die Zeit selbst aber auch instrumentellen Charakter hat, fiele 
den Menschen indes schwer zu akzeptieren; vgl. ebd., S. x.

225	Vgl. auch Andreas Reckwitz: »Zukunftspraktiken. Die Zeitlichkeit des So-
zialen und die Krise der modernen Rationalisierungen der Zukunft«, in: 
Kreativität und soziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheo-
rie, Bielefeld 2016, S. 115–135; und Hannes Krämer: »Zukunftspraktiken. 
Praxeologische Formanalysen des Kommenden«, in: Thomas Alkemeyer et 
al. (Hg.), Gegenwartsdiagnosen. Kulturelle Formen gesellschaftlicher Selbst-
problematisierung in der Moderne, Bielefeld 2019, S. 81–102. Reckwitz und 
Krämer unterscheiden noch eine dritte Kategorie, »Zeitpraktiken im engeren 
Sinne«, worunter Reckwitz solche Praktiken versteht, die auf das Organisie-
ren von Zeit spezialisiert und vornehmlich auf Vergangenheit und Zukunft 
hin ausgerichtet sind (wie Tagebuchschreiben oder Planung) und worunter 
Krämer »Zukunftspraktiken« fasst. Mit diesem Analysebegriff sollen Prak-
tiken identifiziert und beschrieben werden, die Einfluss auf Zukünftiges zu 
nehmen versuchen und die diese Zukunft zugleich mit hervorbringen. An 
diese Einsichten schließen meine Überlegungen an. Da aber genauso diese 

ANGST (UND HOFFNUNG) 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

tiges bezogene Affekte sind, ist ihre je gegenwärtige Zeitlichkeit verschie-
den. Aufgrund der voneinander abweichenden imaginierten zukünftigen 
Gegenwärtigkeiten prozessieren die Erwartungsaffekte Angst und Hoff-
nung unterschiedliche gegenwärtige Zukünfte. Praktiken als Elemente re-
lationaler Beziehungsgefüge imaginieren und prozessieren also intendiert 
wie auch unintendiert gegenwärtige heterogene Zukünfte. Angst ist inso-
fern nicht Ursache, sondern Effekt von (politischen) Praktiken intensivier-
ter Gefahren,226 die zunehmend unsichere Zukünfte imaginieren, welche 
Hoffnungen wie Ängste (sich) potenzieren lassen.

Zusammenfassend lässt sich festhalten: Angst und Hoffnung sind 
komplementäre Affekte, die durch Interaktionen menschlicher wie jeg-
licher nichtmenschlicher Körper emergieren und auf diese Weise struk-
turierende Erfahrungen hervorbringen. Die bloße Möglichkeit der Affi-
zierbarkeit und des wechselseitigen Affizierens und Affiziert-Werdens ist 
abhängig von kulturellen Ordnungen, die als Dispositiv erschlossen wer-
den können. Ein solches historisches Dispositiv, bestehend aus Diskur-
sen, Körpern, Materialien, Institutionen, Raum-, Zeit- und Dingarrange-
ments, ermöglicht und verhindert Affizierungen, wodurch das Affektive 
»als natürlich-soziale Tatsache das gesellschaftliche Feld vorstrukturiert 
und die Art der Subjektivierungen mitprägt«227 – und wodurch Ängs-
te, Sorgen und Hoffnungen angeleitet werden. In diesem Sinne lässt sich 
Angst als Affekt im Dispositiv als von Hoffnungen begleitet oder aus-
gelöst beschreiben. Weiter zeichnet sie sich durch Unsicherheit und Un-
gewissheit aus, im Gegensatz zur Furcht ist sie diffuser und gewisser-
maßen objektlos. Gemein haben Angst, Furcht und Hoffnung, dass sie 
intentional und propositional strukturiert sind als Angst um und Furcht 
vor sowie Hoffnung auf etwas, wobei, um dies nochmals zu betonen, 
es kultureller Ordnungen bedarf, die sowohl diffuse Unsicherheiten und 
konkrete Furchtobjekte als auch Hoffnungen, Wünsche und Versprechen 
auf Zukünftiges erst hervorbringen. Insofern strukturiert diese intentio-
nal-propositionale Struktur von Angst/Furcht und Hoffnung auch die 

Praktiken, wie auch Reckwitz und Krämer betonen, als Elemente eines Be-
ziehungsgefüges zu begreifen sind und Vergangenheits- wie Zukunftsimagi-
nationen erst aus dem Zusammenspiel der Elemente hervorgehen und gegen-
wärtig Gestalt annehmen (das gegenwärtige Planen der Zukunft also nicht 
in der geplanten Zukunft aufgeht) und zudem ebenso solche Praktiken Zu-
künfte generieren, deren Absicht dies vordergründig gar nicht ist, soll diese 
Differenzierung hier vernachlässigt werden; auf die Zukunft ausgerichtete 
gegenwärtige Praktiken sind indes für die Studie zentral, zeichnet sich doch 
beispielsweise Erziehung (auch) dadurch aus und speisen sich aus der Dop-
pelbestimmung, zugleich gegenwärtig und zukünftig strukturiert zu sein, we-
sentliche Paradoxien erzieherisch-pädagogischer Praktiken.

226	Vgl. S. Ahmed: The Cultural Politics of Emotion, S. 72.
227	M. Ott: Affizierung, S. 18.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Bedingungen möglicher Handlungen, die durch sie beziehungsweise in 
Bezug auf sie ausgelöst werden (können). Zudem und ganz zentral sind 
Angst/Furcht und Hoffnung eingebunden in kulturelle Macht- und Herr-
schaftsverhältnisse. Bereits eine Angstursache ist kultur- und damit auch 
klassen- und milieuspezifisch, das heißt: Sowohl Angstquelle (was wen 
warum ängstigt) und Furchtobjekt (welche Praktiken von wem an/ge-
gen/für was ausgelöst werden) als auch Hoffnungsgrund (was wer war-
um sich für die Zukunft wünscht/verspricht/erhofft) sind soziokulturell, 
sozialräumlich und sozialstrukturell bedingt. Auf diese Weise begründet 
Angst sowohl sozialen Zusammenhalt als auch soziale Ausschließung.228 
Sie ist Ausdruck kultureller Hegemonie, die zum einen über Legitimität 
und Illegitimität von Angst und Furcht richtet und die zum anderen durch 
(mediale) Politiken wie Kulturen der Angst Grenzen errichtet zwischen 
›Wir‹ und den ›Anderen‹, zwischen ›gefährdetem Leben‹ und ›gefährden-
dem Leben‹. Es gibt folglich legitime, illegitime und marginalisierte Ängs-
te und Hoffnungen mit ungleich verteilten Effekten. Und schließlich sind 
Angst und Hoffnung spezifische Temporalstrukturen inhärent, nämlich 
ein gleichfalls negativer wie produktiver beziehungsweise ein positiver 
und anders-produktiver Zukunftsbezug. Angst und Furcht sind negative 
und Hoffnungen positive Erwartungsaffekte, die sozialen Wandel antrei-
ben, affektive Interaktionsketten initiieren und Unsicherheiten/Ungewiss-
heiten ob zukünftiger Gefahren beziehungsweise noch nicht realisierter 
Hoffnungen gegenwärtig körperlich wirksam werden lassen und Hand-
lungen anregen wie bedingen. Wie in den folgenden Kapiteln zu sehen 
sein wird, ist Kindheit ein wesentlicher Effekt frühneuzeitlicher und mo-
derner Kontingenzerfahrungen, in der futurisierende und defuturisieren-
de Praktiken kulminieren, Erstere zielen auf eine zunehmende, Letztere 
auf eine abnehmende Offenheit einer gegenwärtigen Zukunft.229

3.4 Analytik, Verfahren und Kritik einer  
historisch-relationalen Soziologie des Problems Kind. 

Zusammenfassung

In diesem letzten Teil gilt es, den abgeschrittenen Weg zusammenzufassen 
und die einzelnen Abschnitte miteinander zu verknüpfen, um Analytik 
und Verfahren des Problems Kind für die folgende Analyse zu bündeln 

228	Vgl. auch Marcus Balzereit: Kritik der Angst. Zur Bedeutung von Konzep-
ten der Angst für eine reflexive Soziale Arbeit (= Perspektiven kritischer So-
zialer Arbeit, Band 6), Wiesbaden 2010, S. 41 ff.

229	Vgl. N. Luhmann: »Die Zukunft kann nicht beginnen: Temporalstrukturen 
der modernen Gesellschaft«, S. 130; H. Krämer: »Zukunftspraktiken«, S. 92.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

und den Modus der Kritik zu profilieren. Die hier entwickelte relatio-
nale und historische Soziologie geht von einer prinzipiellen Mannigfal-
tigkeit und Vielfalt sozialer Immanenz aus, sie denkt nicht dialektisch, 
sondern problematisch und fragt nach den historisch-kulturellen Mög-
lichkeitsbedingungen von Wirklichkeiten respektive von Erfahrungen, 
die Subjektivierungen/Subjektivationen hervorbringen und anleiten.230 
Sie versteht sich im Anschluss an Foucault als eine historisch-kritische 
Ontologie unserer selbst, das heißt, sie weist universale und essenzi-
alisierende Annahmen über Subjekte und Objekte, Körper und Din-
ge, Individuum und Gesellschaft von sich und rückt zugleich Fragen 
nach deren historisch-kulturellen, relationalen Bedingungen und Prak-
tiken wie Techniken ihres Hervorbringens ins Zentrum der Analyse. Sie 
geht dabei nicht von freizulegenden Tiefenstrukturen aus, nimmt kei-
nen Rekurs auf wie auch immer geartete ahistorische Grundlagen oder 
eigentliche Wesenheiten, sondern versucht Subjekte/Objekte als »reine 
Singularitäten« eines herauszuarbeitenden »Kausalnetz[es]«231 einsich-

230	Die hier vertretende relationale Soziologie weist Konvergenzen, aber auch er-
hebliche Divergenzen zu einer gleichnamigen Soziologie auf, wie sie im Rah-
men der Netzwerkforschung nach der kulturellen Wende verhandelt wird. 
Eine angemessene Diskussion der Gemeinsamkeiten wie der Unterschiede zu 
dieser einst vom US-amerikanischen Strukturalismus ausgehenden und prin-
zipiell an H. White anschließenden Soziologie, die als eine grundlagenorien-
tierte, sozial-/kulturtheoretische Diskussion zu gestalten und als solche auch 
um weitere klassische Ansätze (etwa von Tarde, Simmel, Elias) und neuere 
Konzeptionen (etwa von Deleuze, Bourdieu, Haraway und Dépelteau) zu er-
weitern ist, würde wegführen vom Problem Kind und ist daher an anderer 
Stelle wieder aufzunehmen. Denn während die Netzwerkforschung zwar ei-
nen relationalen Ansatz für sich reklamiert, lassen sich verschiedene Spielar-
ten relationalen Denkens in der Soziologie ausmachen und ist überdies ge-
nerell die Frage nach dem Stellenwert des Relationalen in den Traditionen 
soziologischer Theoriebildungen aufzuwerfen; vgl. Daniel Witte/Andreas 
Schmitz/Christian Schmidt-Wellenburg: »Geordnete Verhältnisse? Vielfalt 
und Einheit relationalen Denkens in der Soziologie«, in: Berliner Journal 
für Soziologie 27 (2017), S. 347–376; André Armbruster: »Relationale So-
ziologie in statu nascendi. Perspektiven auf eine Soziologie im Entstehen«, 
in: Soziologische Revue 42 (2019), S. 615–624; sowie für die Netzwerkfor-
schung Sophie Mützel/Jan Fuhse: »Einleitung: Zur relationalen Soziologie. 
Grundgedanken, Entwicklungslinien und transatlantische Brückenschläge«, 
in: dies. (Hg.), Relationale Soziologie. Zur kulturellen Wende der Netzwerk-
forschung, Wiesbaden 2010, S. 7–35.

231	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 36 und 37. Dieser Begriff der Singularität 
ist bei Deleuze und hier insbesondere bei Foucault entlehnt, wo er als Ge-
genbegriff zu Vorstellungen von Identität und, wie unten in Kapitel 5.2 zu 
sehen sein wird, zum Begriff des Individuums dient. Es ist damit ein ande-
res Begriffsverständnis als das in der Gesellschaftstheorie von Reckwitz. In 

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

tig zu machen. Dazu nimmt sie ihren empirischen Ausgangspunkt bei 
historischen Problematisierungen, die jene Elemente definieren, »die das 
konstituieren werden, worauf die verschiedenen Lösungen sich zu ant-
worten bemühen«.232 Sie ist ausgerichtet auf die »›Grenzen des Notwen-
digen‹«,233 sie interessiert sich also dafür, was jeweils für die Fremd-/
Selbstkonstitutionen unerlässlich ist, um zum vollwertigen und legiti-
men Subjekt/Objekt einer kulturellen Ordnung zu werden. Die histori-
schen und kulturellen Möglichkeitsbedingungen werden als relationale 
Beziehungsgefüge heterogener Elemente begriffen, die von Praktiken er-
zeugt und gestützt werden. Die Analytik verschiebt gewissermaßen den 
Fokus von Objekten zu Praktiken, um die »Objektivierung der Objek-
tivitäten«234 im »Ordnen menschlicher Vielfältigkeiten«235 in den Blick 
zu nehmen. Praktiken gehen in diesem Sinne dem Subjekt voraus, sie 
sind Erkenntnis- und Verhaltensbereichen immanent236 und lassen sich 
als »Komplexe von Aktivitätsmustern«237 verstehen, die Subjekte und 
Objekte konstituieren, die Körper, Gesten, Handlungs- und Denkwei-
sen ebenso wie räumliche, zeitliche und materiale Arrangements her-
vorbringen.

Um diese Wirklichkeiten erzeugenden Prozesse zu verstehen und un-
tersuchbar zu machen, schließt die Analytik sie entlang der drei Achsen 
Wissen, Macht und Selbstverhältnisse auf. Auf diesen kommt eine nihi-
listische, nominalistische und historisierende Methodologie zur Anwen-
dung, das heißt, die Begriffe der Analyse vollziehen einen Wertentzug, 
unterlaufen normative Entscheidungen und fragen dezentrierend sowie 
historisierend nach dem Geworden-sein von Subjekten/Objekten oder 
allgemeiner: den zu einem spezifischen historischen Zeitpunkt versam-
melten Elementen eines relationalen Beziehungsgefüges, ihren Verkettun-
gen und Kausalitäten. So wird die Analyse des Wissens nicht angetrie-
ben vom Aufspüren von Unwahrheit, Irrtum oder Ideologie, sondern von 
der Frage nach den Bedingungen von Wahrheit. Entsprechend sind die 
Wissenselemente herauszuarbeiten, die einer gegebenen Kultur erlauben, 
eine Erkenntnis als wahr oder falsch zu deklarieren, ebenso wie auch die 
Wahrheitsspiele, die legitime Subjektpositionen generieren. Gefragt wird 

dieser Studie kommen beide Begriffe zur Anwendung, dabei wird aus dem 
Kontext stets deutlich werden, welcher gemeint ist; vgl. auch A. Reckwitz: 
Die Gesellschaft der Singularitäten, S. 47–51.

232	M. Foucault: »Polemik, Politik und Problematisierungen«, S. 733.
233	M. Foucault: »Was ist Aufklärung?«, S. 700; vgl. auch ders.: »Foucault«,  

S. 777.
234	M. Foucault: »Diskussion vom 20. Mai 1978«, S. 43; vgl. auch T. Lemke: 

»›Eine andere Vorgehensweise‹«, S. 30–31.
235	M. Foucault: Überwachen und Strafen, S. 279.
236	Vgl. M. Foucault: »Foucault«, S. 781.
237	F. Vogelmann: Foucault lesen, S. 13.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

in diesem Sinne etwa nach Praktiken der Veridiktion, des Wahrsprechens 
und der Objektivierung. Ebenso ist in Bezug auf Macht nicht leitend, 
ob sie legitim oder illegitim ist, sondern wie sie ausgeübt wird. Macht 
ist keine Essenz, die besessen oder verortet werden könnte, sie existiert 
vielmehr nur in ihrem lokalen, diffusen Vollzug und ist insofern aufzulö-
sen in Machtverhältnisse und Machtbeziehungen. Diese sind relational, 
strategisch und produktiv/hervorbringend. Ihr Beziehungstyp ist nicht 
Gewalt, Kampf oder Konsens, sondern Regierung und Führung, womit 
sämtliche Praktiken gemeint sind, die die Modi der Verhaltensführung 
von Individuen oder Gruppen formen, lenken und verändern. Die Ach-
se der Selbstverhältnisse schließlich geht nicht von anthropologischen 
Universalien aus, von Zeit und Raum enthobenen Annahmen über des 
Menschen Wesen, sondern davon, dass Subjekt und Subjektivität etwas 
Gemachtes und historisch Gewordenes und Werdendes sind. Ihre Ana-
lyse zielt auf jene Praktiken, mit denen das Subjekt/Selbst dazu geführt 
wird, ein Verhältnis zu sich und zur Welt herzustellen beziehungsweise 
auf dieses gemäß einem Ziel (selbst) einzuwirken. Diese Selbstpraktiken 
umfassen sowohl solche, die explizit (reflexive) ›Arbeiten an sich‹ anlei-
ten, als auch ganz allgemein die (unreflektierten) Selbst-/Weltverhältnis-
se, die das Subjekt entsprechend den ihm vorausgehenden kulturellen 
Schemata ausbildet. Diese drei Achsen sind »irreduzible Dimensionen« 
wirklicher Beziehungsgefüge, die zugleich jedoch »in einem konstanten 
Implikationsverhältnis«238 zueinander stehen und in ihrem komplexen 
Zusammenspiel »Brennpunkte der Erfahrung«239 markieren. Subjekti-
vierung beziehungsweise Subjektivation ist also ein mehrdimensiona-
les Geschehen, in dem das Subjekt durch Praktiken der Wahrheitsspie-
le und Machtverhältnisse konstruiert wird und sich mit entsprechenden 
Selbstpraktiken selbst konstituiert. Ein solches relationales Geschehen 
ist zudem stets auch ein affektives, wobei Affekte, in ihrer relationalen 
Bestimmung im Sinne eines nicht hintergehbaren Zusammenhangs von 
Affizieren und Affiziert-Werden, als strukturierende Erfahrungen ange-
sehen werden, welche in Form von Stimuli leibkörperlicher, habitueller, 
subjektivierter Stimmungen und Emotionen die Selbst-/Weltverhältnis-
se des Subjekts anleiten.

Als Instrument der Analyse konkreter relationaler Beziehungsgefü-
ge und Verschränkungen von Praktiken des Wissens, der Macht und 
des Selbst dient das Konzept des Dispositivs, welches als Analyseheu-
ristik Möglichkeitsräume von Wirklichkeiten/Erfahrungen erschließt, 
ohne Kulturalität und Materialität dualistisch auf einseitige Kausali-
täten und Konstitutionsverhältnisse zu reduzieren. Als kulturelle, so-
ziale, räumliche, zeitliche und materiale Arrangements erzeugen sie 

238	G. Deleuze: Foucault, S. 160.
239	M. Foucault: Die Regierung des Selbst und der anderen, S. 15.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

historisch-gegenwärtige Ordnungen, die Subjektivierungen/Objektivie-
rungen hervorbringen, Selbst-/Weltverhältnisse strukturieren und die 
bloße Möglichkeit wechselseitigen Affizierens und Affiziert-Werdens 
bedingen. Ein Dispositiv ist zum einen das »Netz« eines Ensembles he-
terogener Elemente, es bezeichnet zum Zweiten die »Natur« der inneren 
relationalen Strukturierungen und wandelnden Funktions- respektive 
Beziehungsbestimmungen dieser Elemente und es folgt zum Dritten einer 
»dominante[n] strategischen Funktion«, die einer dispositiven Ordnung 
eine strategisch-intentionale Einheit stiftet.240 Dem eigentlichen Dispo-
sitiv vorausgehend ist ein ausgemachter »Notstand«, der sich als Pro
blematisierung im oben beschriebenen Sinn fassen lässt, welchem gemäß 
also »das Sein sich gibt als eines, das gedacht werden kann und muss«.241 
Es wird sodann angetrieben durch die beiden Prozesse einer funktiona-
len Überdeterminierung einerseits und einer strategischen Ausfüllung an-
dererseits, wodurch heterogene Ordnungen ›in permanenter Bewegung‹ 
generiert werden. Ein Dispositiv ist so gewissermaßen die Verbindung 
verschiedenster Linien, solche, die sedimentieren, die verbinden und ver-
dichten, andere, die trennen und selektieren, weshalb Deleuze zu Recht 
davon spricht, dass mensch zur Analyse eines Dispositivs, zum Entwir-
ren seiner Linien, »eine Karte anfertigen« muss: Mensch »muss karto-
graphieren, unbekannte Länder ausmessen«.242 

Die Frage, wo ein Dispositiv beginnt und wo es endet, kann dabei nur 
die konkrete Analyse beantworten. Denn aufgrund seiner »strategischen 
Beschaffenheit« handelt es sich stets »um eine bestimmte Manipulati-
on von Kräfteverhältnissen […], um einen rationalen und abgestimmten 
Eingriff in diese Kräfteverhältnisse«, die einem Dispositiv vorausgehen 
und in welche es eingreift, »um sie in irgendeine Richtung zu entwickeln, 
um sie zu blockieren oder um sie zu stabilisieren, sie zu verwenden«.243 
Es handelt sich stets um Ordnungen in relationalen Beziehungsgefügen, 
die durch Problematisierungen trans-/formiert werden. Wie es also nicht 
das ›eine‹ Dispositiv gibt, gibt es auch nicht den ›einen‹ kausalen Auslö-
ser und ebenso wenig ein klar benennbares Ende oder den einen privi-
legierten Zugang zu deren Analyse. Aus diesem Grund spricht Deleuze 
von einer Karte, die in der Analyse zu erstellen ist, wobei so eine Karte 
nicht nur verschiedene Auflösungen und Zugänge haben kann, auch hat 
sie – zumindest im Schreibprozess – einen letztlich abrupten Rand, da 
sie ansonsten ein Darstellungsproblem bekommt. So verbindet sich in 
dieser Studie eine Detailanalyse eines Dispositivs, das von Rousseau im 
Émile geschaffen wird, mit der Analyse von Dispositivgefügen; Praktiken 

240	M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 392–393.
241	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 19.
242	G. Deleuze: »Was ist ein Dispositiv?«, S. 153.
243	M. Foucault: »Das Spiel des Michel Foucault«, S. 394.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

und Techniken sind die leitenden Begriffe und die Karte ist das Prob-
lem Kind. Eine solche Karte umfasst nicht nur die drei Dimensionen 
des Euklidischen Raums, sondern viele Dimensionen, von räumlichen 
Koordinaten, verschiedenen Zeitlichkeiten, sozialen Verhältnissen und 
körperlichen Aktivitäten bis zu Affekten und Begehrensstrukturen. Die-
se mehrdimensionale Raummetapher ist überdies dienlich, um das Ver-
hältnis verschiedener, ja nicht zwingend gleichrangiger Dispositive zuei
nander zu konzipieren, ohne in die Falle eines schlichten Top-down- oder 
kausalen Abhängigkeitsverhältnisses zu geraten. Auch gehorchen Dispo-
sitive keinesfalls sämtlich der gleichen Form der Machtbeziehungen; es 
wird zu sehen sein, dass sowohl für das Entstehen der modernen Dis-
ziplinargesellschaft als auch für ihr Funktionieren es ganz unerlässlich 
ist, dass souveräne, pastorale, disziplinäre und regulierende Techniken 
der Macht in einem Beziehungsgeflecht bestehen; was sich indes trans-
formiert, ist die je dominante Form. Und das entscheidende Moment al-
ler dieser Transformationen ist, wie die Studie zu zeigen versucht, das 
Problem Kind.

Das Dispositiv respektive Dispositivgefüge als ein flexibles, heuristi-
sches Analyseinstrument dient indes nicht nur dazu, »unbekannte Län-
der« zu kartographieren, sondern auch und vor allem – um im Bild von 
Deleuze zu bleiben – bekannte Länder unbekannt zu machen, »genau 
das sichtbar zu machen, was sichtbar ist, d. h. das erscheinen zu las-
sen, was so nahe, so unmittelbar, so eng mit uns selbst verbunden ist, 
dass wir es aufgrund dessen nicht wahrnehmen«.244 Es gilt, das Selbst-
verständliche weniger selbstverständlich zu machen, Natürlichkeiten 
und Gewohnheiten zu problematisieren, genauer: zu re-problematisie-
ren. »Warum«, so Foucault beispielhaft eine weithin akzeptierte Selbst-
verständlichkeit hinterfragend, »lehrt man in den Schulen nicht nur Le-
sen, sondern zwingt die Schüler auch, sich zu waschen?«245 Ausgehend 
von der gegebenen Aktualität und der Frage, was ich denn nun eigent-
lich bin, »der ich zu dieser Menschheit gehöre, zu dieser Franse, zu die-
sem Moment, zu diesem Augenblick von Menschheit«, ist in kritischer 

244	Michel Foucault: »Die analytische Philosophie der Politik« [1978, Nr. 
232], in: Schriften in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band III. 1976–1979. 
Hrsg. von Daniel Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2003, 675–695, 
hier S. 682.

245	Alle folgenden Kapitel widmen sich gewissermaßen dieser Frage, ihren viel-
zähligen Bedingungen und ihrer enormen Tragweite. Die formale Antwort 
Foucaults nach Darstellung und Interpretation empirischen Materials, wel-
che im Kapitel 5 nachvollzogen werden, lautet: weil mit der beginnenden 
Moderne die »Kontrolle des Daseins einen polymorphen, polyvalenten, in-
diskreten, nichtdiskreten, synkretistischen Charakter besitzt«, für die das 
Subjekt/Objekt Kind einigermaßen zentral ist; M. Foucault: »Die Wahrheit 
und die juristischen Formen«, S. 761.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

Absicht »die Wahrheit auf ihre Machteffekte hin zu befragen und die 
Macht auf ihre Wahrheitsdiskurse«.246 Das Dispositiv leitet dabei die 
Untersuchung nach verwickelten Zusammenhängen und ursächlichen 
Verkettungen an, ohne auf ein souveränes, planendes Subjekt, eine ein 
›Interesse‹ durchsetzende Trägerschicht oder die Vorstellung einer alles 
leitenden Gesetzmäßigkeit zu verweisen. Mit dem kritischen Ziel heraus-
zufinden, »auf welchen Erkenntnissen, Gewohnheiten und erworbenen, 
aber nicht reflektierten Denkweisen die akzeptierte Praxis beruht«,247 
nimmt die Analytik historische Problematisierungen in den Blick und er-
möglicht dadurch einen veränderten Zugang zur Geschichte der Wahr-
heit. Letztgenannte wird weder hinsichtlich ihres Wahrheitsgehalts noch 
etwaiger Widersprüchlichkeiten befragt und auch nicht im eigentlichen 
Sinne dekonstruiert, sofern darunter das Freilegen einer Tiefenstruktur 
verstanden wird. Stattdessen werden die historisch variablen Praktiken 
eines Ensembles heterogener Elemente untersucht, die das hervorbrin-
gen und zugleich regulieren, was zu einem bestimmten Zeitpunkt in ei-
ner bestimmten Gesellschaft als wahr gilt. Die archäologische Dimensi-
on der Analytik verfolgt dabei »Formen der Problematisierung«,248 sie 
geht vom bloßen lokalen »Faktum der Akzeptiertheit« einer Wahrheit 
aus und arbeitet das »System der Aktzeptabilität«249 heraus; ihre genea-
logische Dimension fokussiert die »Formierung der Problematisierungen 
ausgehend von den Praktiken und deren Veränderungen«,250 zum Her-
ausarbeiten der »Aktzeptabilitätsbedingungen eines Systems« tritt so das 
Verfolgen der »Bruchlinien seines Auftauchens«.251 Es werden in diag-
nostischer Absicht unter unseren »Füßen Ausgrabungen«252 vorgenom-
men und die Voraussetzungen, Bedingungen, Singularitäten und Partiku-
laritäten der ›Länder des Selbstverständlichen‹ herausgearbeitet, indem 
sie im dispositivanalytischen Verfahren (wieder) zum Ereignis gemacht 
werden. Diese Arbeit des »Zum-Ereignis-Machens« verfolgt das Ziel, 
»die Zusammenhänge, die Zusammentreffen, Unterstützungen, Blocka-

246	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 27 und 15.
247	M. Foucault: »Ist es also wichtig, zu denken?«, S. 221. »Kritik […] zeigt, 

dass die Dinge nicht so selbstverständlich sind, wie man meint, damit sie 
nicht mehr so selbstverständlich hingenommen werden. Kritik heißt, Dinge, 
die allzu leicht von der Hand gehen, ein wenig schwerer zu machen«; ebd., 
S. 222. Vgl. auch ders.: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die 
laufende Arbeit«, S. 751.

248	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 19.
249	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 34.
250	M. Foucault: Der Gebrauch der Lüste, S. 19.
251	M. Foucault: Was ist Kritik?, S. 35.
252	M. Foucault: »›Wer sind Sie, Professor Foucault?‹«, S. 784. Dies betrifft 

selbstredend auch die sozial- und kulturwissenschaftliche Analyse, ihre lei-
tenden Annahmen, analytischen Kategorien und Wirklichkeitsvorstellungen.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

den, Kraftspiele, Strategien usw. wiederzufinden, die zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt dasjenige formierten, das anschließend als Evidenz, Uni-
versalität oder Notwendigkeit fungieren sollte«.253

Die genealogische Arbeit der historisch-kritischen Ontologie unserer 
selbst ist folglich nicht um eine »Geschichte der Lösungen« bemüht, 
sondern um eine Arbeit »der Problematisierung und der ständigen Re-
problematisierung«.254 Die Genealogie geht von einer »gegenwärtigen 
Frage«, einer »aktuellen Situation«255 aus, der gegenüber sie sich in skep-
tische Distanz begibt und in historisierender Perspektive ihren Bedin-
gungen nachspürt. Sie begreift weder das Vergangene als zwangsläufi-
ge Vorgeschichte des Gegenwärtigen noch das Gegenwärtige per se als 
»besser oder entwickelter oder erleuchteter«256 als das Vergangene. Die 
»Geschichte der Gegenwart« im Sinne Foucaults zu betreiben meint das 
Herausarbeiten und analytische Rekonstruieren der historischen Mög-
lichkeitsbedingungen des gegenwärtig Selbstverständlichen, in dem sich 
nicht eine Essenz entfaltet oder eine Wahrheit zunehmend ›reift‹. Das 
Vergangene interessiert als »Raum der historischen Fragmente, die zwar 
den aktuellen Zustand zu erklären helfen, aber durch das Aufzeigen der 
Willkürlichkeit seiner Entstehung die Zerbrechlichkeit des Bodens be-
legen, auf dem sich die Zeitgenossen bewegen.«257 Wie Gesellschaft als 
kategorische Totalität denunziert und sie stattdessen als Effekt histori-
scher Praktiken analysiert wird – was etwas ganz anderes ist als die Be-
hauptung, Foucault habe den Raum des Gesellschaftlichen vergessen 
–,258 wird grundsätzlich das kulturell Selbstverständliche und auch das 
selbstverständlich Umkämpfte als historische Immanenz von Kultur/Ge-
sellschaft verstanden, in der sich die Elemente in einem historischen Pro-
zess unlösbarer Symbiose wechselseitig hervorbringen. Auf diese Weise 
werden ihre Kontingenzen und Bruchlinien aufgezeigt, das Selbstver-

253	M. Foucault: »Diskussion vom 20. Mai 1978«, S. 30.
254	M. Foucault: »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufende 

Arbeit«, S. 751.
255	M. Foucault: »Die Sorge um die Wahrheit«, S. 831 und 832.
256	Michel Foucault: »Räderwerke des Überwachens und Strafens. Ein Ge-

spräch mit J.-J. Brochier« [1975], in: Mikrophysik der Macht. Über Straf-
justiz, Psychiatrie und Medizin, Berlin 1976, S. 31–53, hier S. 43.

257	U. Brieler: »›Erfahrungstiere‹ und ›Industriesoldaten‹: Marx und Foucault 
über das historische Denken, das Subjekt und die Geschichte der Gegen-
wart«, S. 71.

258	Dass diese (irrige) Annahme in Teilen der Sozial- und Kulturwissenschaften 
als gesetzt gilt, zeigt sich gut daran, wie beiläufig sie zuweilen vorgetragen 
wird, und dies durchaus auch in positiven Anschlüssen an Foucault; vgl. z. B. 
Sven Lewandowski: »Sexualität – und Wahrheit? Über Michel Foucaults 
Willen zum Wissen«, in: Zeitschrift für Sexualforschung 29 (2016), S. 344–
347, hier S. 347.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

ständliche reproblematisiert und veränderte Erfahrungsräume ermög-
licht. Diese genealogische Perspektive negiert dabei keineswegs ein prin-
zipielles Fortschreiten des Gesellschaftlichen, eine gewisse Kontinuität 
der soziokulturellen Wirklichkeiten, sie verwahrt sich aber dagegen, die-
se Prozesse von vornherein als Frage nach Fortschritt und Emanzipa-
tion beziehungsweise Niedergang und Versklavung zu stellen, um un-
gleich grundlegender zu fragen, wie das eigentlich vor sich geht, »wenn 
etwas geschieht«.259 So versteht sich die historisch-relationale Soziolo-
gie als eine Gesellschaftsanalyse, die ihren Antrieb gerade daraus zieht, 
dass nichts »fundamental« ist, es keine »fundamentalen Phänomene« 
gibt, sondern »nur reziproke Beziehungen und ständige Verschiebungen 
zwischen ihnen«.260

In diesem umfassenden Sinne widmet sich die Studie dem Problem 
Kind. Sie analysiert historische Problematisierungen des Subjekts/Ob-
jekts als Kind sowie Problematisierungen, die am Kind, um das Kind und 
durch das Kind vollzogen wurden und werden und Gesellschaft hervor-
bringen. Ausgehend von den im zweiten Kapitel angestellten Interpre-
tationen von Althussers Ideologieaufsatz geht sie davon aus, dass Kind 
und Kindheit in den modernen Prozessen kultureller Trans-/Formationen 
und Vergesellschaftungen eine grundlegende und daher herauszuhebende 
Doppelrolle einnehmen: zum einen heuristisch-analytisch, weil für kul-
turelle Trans-/Formationen die am Lebensbeginn ansetzenden, perma-
nenten und fortwährenden rituellen Objektivierungen und Subjektivie-
rungen elementar sind. Die hier entwickelte, auf Foucault aufbauende 
Analytik bestätigt auf theoriesystematischer Ebene diese zentrale Funk-
tion des Kindes respektive der »gleich zu Anfang«261 einsetzenden Erzie-
hung des Subjekts. Zum anderen historisch-empirisch, weil seit Beginn 
der Frühen Neuzeit Kind und Kindheit, die von ihnen ausgehenden und 
auf sie verweisenden Wahrheitsspiele, Machtbeziehungen und Selbstver-
hältnisse funktional dominant sind für trans-/formierende, re-/produk-
tive Subjektivierungsweisen soziokultureller Ordnungen der westlichen 
Moderne. Überdies sind sie für die moderne Erfahrung biographischer 
Identität wesentlich, wie auch das folgende Kapitel zeigen wird. Das Weg-
brechen transzendentaler Gewissheiten und das Auftauchen der genera-
tionalen Kategorie Kindheit im Laufe der Frühen Neuzeit sind im Grun-
de zwei Seiten derselben Medaille. Das Kontingenzbewusstsein, welches 

259	M. Foucault: »Räderwerke des Überwachens und Strafens«, S. 43.
260	Michel Foucault: »Raum, Wissen und Macht« [1982, Nr. 310], in: Schrif-

ten in vier Bänden. Dits et Ecrits. Band IV. 1980–1988. Hrsg. von Daniel 
Defert/François Ewald, Frankfurt/Main 2005, S. 324–341, hier S. 332 (kor-
rigierte Übersetzung).

261	M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, S. 22.

ANALYTIK, VERFAHREN UND KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

für Foucault ein wesentliches Kennzeichen der Moderne ausmacht, muss 
also als zentrales Merkmal kindlicher Erziehung angesehen werden.

Dabei zeichnen sich diese auf Kind und Kindheit bezogenen Subjek-
tivierungsmodi, so die Althusser folgende Annahme, durch vier Spezifi-
ka aus: eine enorme institutionelle Dauer, eine besondere Intensität und 
Dichte, den Zusammenhang von produzierten Fähigkeiten und Prakti-
ken sozialer Differenzierung sowie einen doppelten, Kind und Gesell-
schaft umfassenden Zukunftsbezug. Unter Rückgriff auf die im vorigen 
Abschnitt erarbeiteten affektsoziologischen Überlegungen zu Angst und 
Hoffnung und damit auch zu Zukunft als gegenwärtigem Zeithorizont, 
der in der Frühen Neuzeit zu einem kontingenten und offenen wird, 
lässt sich dieser letzte Punkt nun noch weiter fassen: Durch den indivi-
duell-gesellschaftlichen Zukunftsbezug generiert und evoziert das rela-
tionale Beziehungsgefüge der am, um und durch das Kind versammelten 
Elemente und Praktiken strukturell sowie klassen- und milieuspezifisch 
Erwartungsaffekte der Angst und Hoffnung. Sie zeigen sich beispiels-
weise in der »auf das Kind verwandten Sorge« der das Kapitel einleiten-
den ödipalen Szenerie und sind, wie nun das folgende Kapitel aufweist, 
charakteristisch für die vom Problem Kind ausgehenden Wirklichkei-
ten – und als solche für moderne Gesellschaften. In diesem untersuche 
ich anhand von Rousseaus Émile, zweifelsohne ein Klassiker moder-
ner Kindheitskonstruktionen, das Dispositiv Kindheit und veranschauli-
che, wie ausgehend vom Problem Kind sich ein zugleich ängstliches und 
hoffnungsvolles Beziehungsgeflecht entspinnt, welches eine Vielzahl von 
für moderne Gesellschaften typischen Ordnungen von Subjekten, Gene-
rationen, Geschlechtern und Klassen anleitet. Anschließend arbeite ich 
durch eine systematische Relektüre von Foucaults Werk die ungeheure 
Relevanz heraus, die dem Problem Kind in den Praktiken und Techniken 
neuzeitlicher und moderner Formen der Vergesellschaftung zukommt. 
Dabei wird deutlich, dass die Rede von einem Dispositiv Kindheit die 
Bedeutung des Problems Kind unterminiert, weshalb es dienlich ist, von 
einer Karte im Sinne Deleuzes auszugehen. Die genealogische Analyse 
des modernen Entwicklungsdenkens mit einem besonderen Fokus auf 
die Spätmoderne ist schließlich Gegenstand des letzten Kapitels.

HISTORISCH-KRITISCHE ONTOLOGIE UNSERER SELBST

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49 - am 24.01.2026, 10:51:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913481-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1  Problematisierungen, Praktiken, Wirklichkeiten und drei Achsen der Analyse (Wissen, Macht, Selbst-/Weltverhältnisse)
	3.2  Dispositiv und Affekt
	3.3  Angst (und Hoffnung) als Affekte im Dispositiv – Angst (und Hoffnung) als Erwartungsaffekte gegenwärtiger Zukunft
	3.4  Analytik, Verfahren und Kritik einer historisch-relationalen Soziologie des Problems Kind. Zusammenfassung

