N
@)
S
S
©

igionen aktuell

REll

Katharina Limacher

Doing mandir, doing kovil

Eine empirische Rekonstruktion
hinduistischer Tempelpraktiken
in der Schweiz und in Osterreich



https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionen aktuell

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religionen aktuell
Herausgegeben von Bertram Schmitz

Band 32

Doing mandir, doing kovil

Eine empirische Rekonstruktion
hinduistischer Tempelpraktiken
in der Schweiz und in Osterreich

von

Katharina Limacher

Tectum Verlag

{} Nomos



https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Publikation ist die Dissertationsschrift der Autorin, fiir die ihr 2018 an der Kultur-
und Sozialwissenschaftlichen Fakultét der Universitdt Luzern der Doktortitel verliehen
wurde. Die Dissertation ist im Rahmen des vom Schweizerischen Nationalfonds (SNF)
geforderten Projektes , Biirgerschaftliches Engagement in religivsen Immigrant*innen-
vereinen im Kontext gesellschaftlicher Inkorporationsbedingungen” entstanden.
Erstgutachter: Prof. Dr. Martin Baumann (Universitdt Luzern),

Zweitgutachter: Prof. Dr. Rafael Walthert (Universitét Ziirich).

Publiziert mit Unterstiitzung des Schweizerischen
Nationalfonds zur Forderung der wissenschaftlichen Schweizerischer
Forschung. Nationalfonds

© Katharina Limacher

Doing mandir, doing kovil
Eine empirische Rekonstruktion hinduistischer Tempelpraktiken
in der Schweiz und in Osterreich

Religionen aktuell; Band 32

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http:/ /dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2021

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung einer Fotografie
von Katharina Limacher

Publiziert von

Tectum - ein Verlag in der

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestrase 3-5 | 76530 Baden-Baden
www.tectum-verlag.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
Waldseestraie 3-5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-8288-4683-8
ISBN (ePDF):  978-3-8288-7766-5
ISSN: 1867-7487

DO https:/ /doi.org/10.5771/ 9783828877665

Q0

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
- Nicht kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Doing mandir - Tempel machen. Was zunichst wie Neudeutsch klingt,
trifft das Thema der Untersuchung von Katharina Limacher genau:
Anhand religioser Orte in Osterreich und der Schweiz, die mehrheit-
lich von hinduistischen Migrantinnen und Migranten besucht wer-
den, legt Limacher ebenso anschaulich wie detailliert dar, wie sich
Hindus fern von Sri Lanka oder Indien ihren Zempel machen. Thr Tem-
pel-Machen gelingt ihnen mitunter so sehr, dass ihr Tempel ihnen
zu einem ,Heimatli“ wird, zu einem echten Stiick Heimat in der
Schweiz, in dem sie sozial und religiés von ganzem Herzen zu Hau-
se sind.

An realen Beispielen zeigt Limacher in hervorragender Weise,
was notig ist, um ,Tempel zu machen.” Sie untersucht die einzelnen
Bestandteile, Bedingungen und Zusammenhinge, durch die ein ver-
lassenes Gebiude in der Schweiz oder in Osterreich zu einem Tem-
pel wird. Dabei liegt ihr Hauptaugenmerk nicht so sehr auf den ein-
zelnen Protagonistinnen und Protagonisten, die zweifelsohne an der
Hervorbringung des Tempels beteiligt sind, als vielmehr auf der Re-
konstruktion von Praktiken, in denen und durch die Hindutempel
den Besucherinnen und Besuchern als fraglos gegeben entgegentreten.

Damit bedient sich Katharina Limacher einer analytischen Pers-
pektive aus dem Feld der Praxistheorien, die in der Religionswissen-
schaft bislang eher spirlich rezipiert wurde. Der Fokus auf soziale
Praktiken, also auf Verhaltensroutinen, in denen die Handlungsnor-
malitit des Hindutempels begriindet liegt, begiinstigt eine Analyse,
die sich dem selbstverstindlichen Tun im und um den Tempel an-
nimmt.

So braucht es zunichst Personen, die sich als Gemeinschaft zu-
sammenfinden und sich fur das ,Tempelmachen® verantwortlich
verstehen. Zumindest einige von ihnen missen wissen, wie entspre-

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

chende Hindu-Rituale vollzogen werden und sie sollten die Befihi-
gung sowie die Intention haben, diese zu zelebrieren. Die Autorin
nimmt dabei die Situation der Hindus und deren biographischen
Hintergrund ebenso in den Blick wie die nationalstaatlichen Rah-
menbedingungen ihrer Leben in der Schweiz oder in Osterreich. Da-
bei sind Migrationsfragen und Aufenthaltsbedingungen zu kliren.
Die Lebensumstinde derjenigen, die aufgrund ihrer qualifizierten
Ausbildung ihren Beruf in dem Aufnahmeland selbst gesucht ha-
ben, wie dies zumeist bei den Nordindern in Osterreich der Fall ist,
bieten dabei eine grundlegend andere Basis als die Voraussetzungen
bei denen, die vielfach kriegsbedingt ihre Heimat in Sri Lanka ver-
lassen mussten und nun in der Schweiz schauen, wie sie Bleiberecht
erlangen.

Die sozialen und 6konomischen Hintergriinde werden in der
Darstellung beachtet, wenn die Hindus nach ihrer Religionsaus-
iibung befragt werden und besonders wie sie durch ihr Wirken eine
ausgediente Fabrikhalle oder einen anderen funktionalen Raum zu
einem Tempel werden lassen. In einem solchen Raum werden dann
nicht nur feierlich Rituale zur Verehrung von Gottheiten vollzogen
und Lieder zu deren Ehre gesungen; es muss ebenso Mitglieder ge-
ben, die bereit sind zu kochen, denn die der Gottheit dargereichte
und dann von den Anwesenden verzehrte Speise muss rituell pripa-
riert werden. Weiterhin sollte bei besonderen Treffen eine Mahlzeit
fur alle Anwesenden zur Verfiigung stehen, die diese als Verbindung
zur Gemeinschaft miteinander essen. Auf der elementaren Ebene gilt
es dariiber hinaus, den Raum zu schmiicken, zu priparieren und vor
allem zu putzten. Dieses alles ist im weiteren Sinn Gottesdienst.

Darin liegt ein besonderes Augenmerk in der vorliegenden Un-
tersuchung: erst alle diese Titigkeiten wie auch die Gemeinschaft
und die Gegenstinde zusammen machen einen Raum zum Hin-
dutempel. Das bestindige Putzen nach dem Vollzug von Zeremo-
nien oder nach Speisungen ist damit integraler Bestandteil des Wir-
kens im Tempel insgesamt. Ohne diese Titigkeiten findet sich nur
ein Raum vor, aber noch kein Tempel. Dabei muss der Raum fernab
von Sri Lanka oder Indien zu einem Tempel gemacht werden, ohne
dass er bereits quasi von sich aus die entsprechenden Bedingungen
erfullt und sein Verstindnis als Tempel selbsterklirend ist, — sei es,
dass der Eingang durch einen erhabenen Turm (gopuram) bezeich-

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

net wird oder seine rot-weifd gestreiften Winde ihn schon von Ferne
in seiner religiésen Bedeutung markieren.

In diesem Zusammenhang legt die Verfasserin ebenso abstrakt
wie konkret die Bedingungen eines solchen heiligen Raums fiir den
Hindutempel dar: Sie zeigt, wie es der Gemeinschaft zunichst ge-
lingt, den zu einem Tempel gemachten Raum von der Auflenwelt ab-
zugrenzen, die noch nicht Tempel ist. Daraufhin wird ein Ubergang
als Schwelle markiert, der wie durch eine Transformation auf den
Tempel vorbereitet, nicht zuletzt dadurch, dass Kleidungsstiicke, ins-
besondere die Schuhe, abgelegt werden. Schlie8lich wird mit Hilfe
der Innenraumgestaltung von Teppichen bis hin zur zentralen Got-
terstatue so wie durch Personen in ihren Handlungen mit ihrem Kor-
per und anhand von Gegenstinden Tempel ,,gemacht®.

In Bezug auf das Tempel-Machen zeigt Limacher Grenzlinien
und verdeutlicht durch diese Linien, inwiefern Diesseits, also aufder-
halb der Grenzen noch nicht Hindutempel ist, es dann einen Uber-
gang gibt, und sich innerhalb dieser Linien durch Gegenstinde, Per-
sonen und Handlungen Tempel befindet. Auf diese Weise gelingt es
ihr, fiir einen Hindutempel zu zeigen, wie durch die entsprechenden
Akteure im Ritual von der Verehrung bis zum Putzen des Raumes
aus einer priparierten Halle ein Tempel gemacht wird, dessen Be-
deutung so weit geht, dass er den Partizipierenden als Gemeinschaft
zu ihrer sozialen und spirituellen Heimat werden kann. Unter dieser
Voraussetzung fithrt die religiose Aktion zu einem Erlebnis, in dem
sich fur die Teilnehmenden die Begegnung mit der tiberrdumlichen
und tberzeitlichen Gegenwart der Transzendenz hier und in diesem
Augenblick rituell ereignen kann.

Gewiss ist das religiose Ritual dabei auf den Hohepunkt zent-
riert, - dem Gotterbild gegeniiber zu stehen, ithm in die Augen zu
schauen und sich in dieser Atmosphire durch die Handlung der Spe-
zialisten und dem eigenen, einstimmenden Gesang in Anrufung und
Hingabe mit der nun voll anwesenden Gottheit in Begegnung zu
wissen. Doch erst die vielfiltigen einzelnen Umstinde ermoglichen
ein solches Erlebnis und bestitigen damit das Gefiihl der inneren
Heimat.

Es ist ein besonderer Vorzug von Limachers Werk, dass sie diesen
Gesamtkomplex in allen erwihnten Einzelheiten auf sozialer, wie
ritualtheoretischer als auch im engeren Sinne religionsdeskriptiver

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Ebene prisentiert, die von Analysen ebenso wie von teilnehmender
Beobachtung getragen wird. Viele der genannten Elemente hindu-
istischer Verehrung hitten auch anhand von Tempeln in Sri Lanka
oder Indien selbst beschrieben werden konnen. Ein besonderes Ele-
ment liegt in dieser Arbeit gerade darin zu zeigen, dass Hindutempel
in der Schweiz oder in Osterreich nicht wie in den genannten Lin-
dern selbstverstindlich und einfach da sind, sondern erst gemacht
werden miissen. So gesehen ist die Untersuchung elementarer als sie
es fur die genannten Linder wire, denn sie zeigt zugleich wie und
unter welchen Bedingungen Tempel entstehen ohne auf eine indige-
ne Tradition und Selbstverstindlichkeit zuriickgreifen konnen. Li-
macher betont weiterhin, dass es fir die genannten Bereiche und
Aufgaben fortlaufend engagierter Personen und entsprechende Um-
stinde bedarf, dass ein Tempel bleibt. Der Tempel muss erhalten,
unterhalten und in diesem Sinne bestindig ,,gemacht® werden, sonst
verschwindet er wieder.

In diesem Sinn zeigt Katharina Limacher in ihren Ausfihrun-
gen nicht nur explizit in sozial-, bzw. religionswissenschaftlicher
Weise, wie Tempel gemacht wird, also auf Hindi-Englisch ,,doing
mandir®, oder Tamil-Englisch: ,,doing kovil®, sondern sie fiithrt im-
plizit in gewisser Weise auch ontisch philosophisch aus, was ein Hin-
dutempel ist.

Professor Dr. Dr. Bertram Schmitz Jena, 2021

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Abbildungsverzeichnis . .......... ... .o oo, 13
1 Einleitung .......... ..o, 15
1.1  Forschungsfrage . ........ ...t ... 17
1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand . .......... 17
1.3 AufbauderArbeit ............ ... ... ... ... 22
1.4 Transliteration .......... ... i, 23
2 Analytische Konzepte . . ...............oou... 25
2.1 Praxistheorie............. ... 25
2.1.1 Praxis und Praktiken und ihre Ontologie . . .. . ... 28
2.1.2 Praktisches Wissen ..............ccovuieun... 32
2.1.3 Materialitdt . . .. ..o it 34
2.1.4 Zeitlichkeit und Kontextualitit sozialer
Praktiken.......... ..o 39
2.1.5 Routine und Kreativitit sozialer Praktiken . ... ... 41
2.1.6  Das Potenzial der Praxistheorie fur die
Religionswissenschaft . ...................... 42
2.2 Migrationsgesellschaft .......................... 46
23 Hinduismus ........ ... . 49
24 Religion ...t 52
3 Methodologie und Methode. .................. 61
3.1 Die ethnomethodologische Einstellung............. 62

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

3.2

3.3
3.4

4.1

4.2

43

5.1

10

Datenerhebung und -auswertung. . ................ 65
3.2.1 Ethnografische Strategie und teilnehmende
Beobachtung. ........... ... ... ... ... ... 66
3.2.2 Interviews und Gespriche.................... 71
3.2.3 Dichte Beschreibung — Rekonstruktion von
Situationen und ihren Praktiken............... 78
Giitekriterien qualitativer Forschung ............... 79
Die Rolle der Forscherin. . ............ ... ... .. 81
Hindutempel in Ziirich und Wien.............. 85
Hindus in der Schweiz........... ... . ... .. 90
4.1.1 Kontext: Schweizer Migrations- und
Religionspolitiken. .. ....................... 96
4.1.2 Hindutempel in Zirich. . ................... 107
4.1.2.1 Der Arulmigu Sivan Kovil......cccovcvvvenirnnnnn. 110
4.1.2.2 Der Sri-Sivasubramaniar-Tempel................ 113
Hindus in Osterreich . ......................... 116
4.2.1 Kontext: Osterreichische Migrations- und
Religionspolitiken. . ........... . ... ... 120
4.2.2 Hindutempel in Wien. . .................... 133
4.2.2.1 Der Hindutempel im Afroasiatischen
Institut (AAT) e 135
4.2.2.2 Der Tempel der Hindu Mandir-Gesellschaft/
Hindu Mandir Association (HMA)................... 140
4.2.2.3 Der Sanatan Dharam Mandir Sidh Jogi Baba
Balaknath .....ccocoeveiiiiiicceecee 143
4.2.2.4 VEICINC.c.ctrnieriiirieiceeeieeeenenee et eees 148
Schweiz und Osterreich im Vergleich.............. 149
Tempelpraktiken in Ziirich und Wien.......... 157
Ordnungspraktiken . ...... ... ... ... .o ... 158
51.1 Diegelbe Tir .......coiviiiiiiinn... 158
5.1.2 Den Tempel betreten ...................... 161

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

5.3

5.4

5.5

6.1
6.2

5.1.3 PutzenundOrdnen ....................... 166

5.1.4 Kochenund Essen ........................ 175
Religiose Praktiken . .......... ... ... ... ... .. 188
5.2.1 Religitse Praktik als sensuelles Engagement:
Bhajanssingen. . ....... ... .. . o .. 189
5.2.2 Stabilisierte Wiederholung: Jubelrufe.......... 199
5.2.3 Die Bedeutung von Artefakten und die
Entstehung von Gemeinschaft: Arati . ......... 201
5.2.4 Die Affektstruktur von Praktiken: Pigja. ... ... .. 211

5.2.5 Grenzenlose Praxisteilnahme: Durgapija . . . . . . . 216
Zeitpraktiken ........ ... L 224
5.3.1 Praktiken der Zukunft...................... 227
5.3.2 Praktiken der Vergangenheit................. 238
5.3.3  Doing Past, Doing Future . ................... 249
Materialitit und Korperlichkeit .................. 251
5.4.1 SivanTV: Filmen und Feiern im Tempel. ....... 255
5.4.2 Totenrituale: Kontinuitit und Adaption. ....... 262
5.4.3 Korperlichkeit und Subjektivierung:

Befihigung religioser Experten............... 269
Zusammenfassung . ... ... ... 280
Fazit.......cooiiiiiiiiii i 285
Rickblick . ... 285
Diskussion der Ergebnisse ....................... 287
6.2.1 Sitzen, arbeiten, putzen, beten: doing mandir,

dommgkovil . ....... ... .. . . . . 287
6.2.2  Schaffung, Erhalt, Zerstorung: doing mandir

im Zeichen der Trimarti. . ................... 291

6.2.2.1 Wie kommt hinduistische Tempelpraxis

ZUSEANAE? .. 292
6.2.2.2 Wie erhilt sich Tempelpraxis iiber Zeit
und Raum? ... 293

18.01.2026, 12:08:01.

11


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

12

6.2.2.3 Wie verindert sich Tempelpraxis, bricht ab

oder hort auf? c.c.cvevevevevereeeieeieeieeeeee e 297

6.2.2.4 Grenzen praxistheoretischer Analyse................. 300

6.3  Praxistheorie und Religionswissenschaft. ........... 303
6.4 Ausblick.......... ... 304
Literatur. .. .ovvviienen ettt it ieeeeeeennns 307
Verzeichnis der Internetquellen.................... 339
Liste der Interviews. . ......ovviiiiinennenennnnnn. 347
Liste der Beobachtungsprotokolle .. ................ 349

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildungsverzeichnis

Abbildung 4.1:
Abbildung 4.2:
Abbildung 4.3:

Abbildung 4.4:

Abbildung 4.5:

Abbildung 5.1:
Abbildung 5.2:
Abbildung 5.3:
Abbildung 5.4:
Abbildung 5.5:

Abbildung 5.6:

Der Arulmigu Sivan Kovil 2013 ...............

Der festliche geschmiickte Tempelmast
des Sri-Sivasubramaniar-Tempels in
Adliswil anlisslich des Tempelfestes 2014

Der Tempelraum im Afroasiatischen

Institut 2013 oo

Der Tempel der Hindu Mandir
Association anlisslich des Holi-Festes

Die Sivaratri-Feier 2014 im Sanatan
Dharam Mandir Sidh Jogi Baba

Balaknath ...cooeveeeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee.

Eingangstiir des Tempelraums der HMA

1N Wien, 2013 oo

Die gleiche Tir mit neuem Anstrich,

2016 e

Eine Frau wischt an Sivaratri den

Der Tempel in der Herbststrafle wihrend

der Vorbereitungsarbeiten............cceuuenee.

Scan des bhajans ,,om jaya jagadisha

RaTT™ e

Tempelkalender des Siva-Tempels in

Glattbrugg fiir Januar 2017 ....c.ccoovvvvvruneee

18.01.2026, 12:08:01.

13


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abbildungsverzeichnis

14

Abbildung 5.7:
Abbildung 5.8:
Abbildung 5.9:
Abbildung 5.10:
Abbildung 5.11:

Abbildung 5.12:

Uberblickskalender des Siva-Tempels
in Glattbrugg fur das Jahr 2013 .................... 232

Offnungszeiten des Sanatan-Dharam-
Tempels in Wien fiir die zweite

Jahreshalfte 2014 ....c.coovveeiiiiieeeeee, 233
Diwali-Mela 2013 in der Lugner City ............ 249
Ein Team von SivanTV beim

Wagenfest 2013....c.cevireinireireereceeeenes 258
Der Priester bei der Pjavorbereitung,

Stwaratri 2015.....c.ccvevevniiininceeee 259
Kamera und Licht als Teil der Piga................. 261

© der Fotografien: Katharina Limacher

Trotz aller Bemithungen konnten leider nicht alle Rechteinhaber er-
mittelt und erreicht werden. Wir bitten sie oder deren Rechtsnachfol-
ger, sich tiber den Verlag mit der Autorin in Verbindung zu setzen, so-
dass berechtigte Anspriiche abgegolten werden konnen.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

sWenn es einen Tempel gibt, dann kann ich einfach dort hinge-
hen und eine Stunde dort sitzenbleiben, arbeiten oder putzen
und beten.“!

Die vorliegende Publikation befasst sich mit hinduistischen Tempel-
praktiken in der Schweiz und in Osterreich. Sie analysiert also das, was
im obenstehenden Zitat, aber auch im Titel der Arbeit anklingt: die-
jenigen Titigkeiten, die im Tempel einfach so geschehen, das selbst-
verstindliche doing. Sie positioniert sich damit einerseits im schnell
wachsenden Bereich derjenigen religionswissenschaftlichen Arbeiten,
die sich mit Migration befassen. Die Religionswissenschaft interessiert
sich schon linger fiir die in Europa entstehenden Praktiken und Ge-
meinschaften nichtchristlicher Religionen, die im Zuge von Migrati-
on und Globalisierung in Europa zunehmend an Sichtbarkeit gewin-
nen. Sowohl die Schweiz als auch Osterreich blicken bereits auf eine
rund 40-jdhrige Geschichte hinduistischer Tempel zuriick. Die Mehr-
zahl der Hindus in der Schweiz stammt aus Sri Lanka. Ab Beginn
der 1980er-Jahre kamen die Tamilinnen und Tamilen aus Sri Lan-
ka als Fluchtlinge des Biirgerkrieges in die Schweiz. Dagegen stam-
men die Hindus in Osterreich in erster Generation grofitenteils aus
Nordindien und Bangladesch und sind, bei deutlich geringerer An-
zahl, eine ethnisch und sprachlich heterogenere Gruppe. Sie sind ab
den 1960er-Jahren in unterschiedlichen Etappen nach Osterreich ge-
kommen und haben sich mehrheitlich in Wien und Umgebung nie-
dergelassen. Thre Migrationsgeschichten lassen sich daher nicht wie

1 Das Zitat stammt aus dem Interview mit Garima Sadhu, einer Osterreiche-
rin, die gemeinsam mit anderen Frauen und ihren Familien in Wien jedes
Jahr die Feierlichkeiten zur durgapija ausrichtet.

18.01.2026, 12:08:01.

15


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

16

bei den Tamilinnen und Tamilen aus Sri Lanka entlang eines einzel-
nen Groflereignisses systematisieren.

In beiden Lindern haben sich ab den 1980er-Jahren Tempel-
rdume zur Ausiibung gemeinschaftlicher religitser Praxis etabliert.
Diese Orte zeichnen sich entsprechend durch eine beachtliche Kon-
tinuitit aus. Das ist nicht selbstverstindlich, da der Unterhalt von
Tempelriumen mit groflem finanziellem und personellem Engage-
ment verbunden ist. Gerade fiir kleinere Gruppen stellt dies eine be-
achtliche Herausforderung dar. Gleichzeitig sind Tempelgeschichten
geprigt durch substantielle Verinderungen, im Zuge deren mehrfach
neue Riume gesucht, Grundstiicke gekauft oder Gebaude baulich er-
weitert werden, personelle Wechsel verkraftet werden miissen oder
Tempel wieder verschwinden.

Das Interesse der vorliegenden Studie? liegt gleichermaflen in
den Routinen dieses Tempelalltags wie auch in ihrer Verinderung.
Sie rekonstruiert daher Tempelpraktiken und damit das, was im
Tempel einfach so geschieht. Um sich Hindutempeln als sozialen
(und religitsen) Phinomenen anzunihern, hat die Studie ihr zweites
Standbein andererseits in der Tradition praxistheoretischer Arbeiten,
wie sie seit Anfang 2000 insbesondere in der deutschsprachigen So-
ziologie an Popularitit gewinnt. Der Fokus auf Praktiken meint da-
bei im weitesten Sinne eine Konzentration auf routinierte Formen
des Verhaltens, das grundlegend als Verbalten von mit implizitem Wis-
sen ausgestatieten Korpern im Umgang mit Dingen gedacht werden muss.
Die Praxistheorie hat den Anspruch, ausgehend vom Praxisbegriff ei-
nen neuen Blick auf das Soziale zu entwickeln, wobei das Potenzi-
al dieses Perspektivenwechsels in der vorliegenden Forschungsarbeit
fur die Religionswissenschaft fruchtbar gemacht werden soll.

2 Die Dissertation geht als eine von zwei Qualifikationsarbeiten aus dem
vom Schweizerischen Nationalfonds gefdrderten Projekt ,Biirgerschaftli-
ches Engagement in religiosen Immigrantenvereinen: Muslimische, hin-
duistische und buddhistische Vereine in der Schweiz und in Osterreich am
Beispiel Ziirichs und Wiens“ hervor, das von Juli 2012 bis Dezember 2016
am Religionswissenschaftlichen Seminar der Universitit Luzern angesiedelt
war und von Prof. Dr. Martin Baumann geleitet wurde.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand

1.1 Forschungsfrage

Die beiden Aspekte, also die Erforschung von Hindutempeln in Eu-
ropa sowie die Frage nach ihrer Beschaffenheit als soziale Phinome-
ne, finden in der folgenden Forschungsfrage zusammen: Wie konsti-
tuieren sich Hindutempel in der Schweiz und in Osterreich im praktischen
Vollzug?

Diese tibergeordnete Fragestellung wird in mehreren Unterfra-
gen prézisiert: Was ist der Kontext der Migration siidasiatischer Hin-
dus in die Schweiz und nach Osterreich? Wie schligt sich der Um-
gang mit Migrantinnen und Migranten® und ihren Religionen in
nationalstaatlichen Regelungen zu Migration, Integration und Re-
ligion nieder? Welche Hindutempel haben sich in Zirich und Wien
etabliert und welche Geschichte haben sie? Welche Praktiken lassen
sich als konstitutiv fir Hindutempel ausmachen?

1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand

Mit dem Hindutempel in Europa stellt die vorliegende Untersuchung
ein Phinomen in den Mittelpunkt, dem bereits einige Forschungs-
arbeiten gewidmet wurden. Der Tempel wurde dabei bislang haupt-
sachlich auf die Bedeutung fiir seine Besucherinnen und Besucher
in Riickbindung an ihre Migrationsgeschichten untersucht. Im Zuge
dessen wurde der Tempel als ,Brennpunkt religidsen und sozialen
Lebens“ (Back 2007, S. 137), ,Heimat in der Fremde® (Amend und
Yetgin 2006) oder als ,place[s] of belonging” (Fibiger 2012, S. 34)
konzipiert.

Diese Riickbindung an die Migrationsgeschichte ist zweifels-
ohne wichtig, da die Entstehung von Hindutempeln in Europa nur
vor dem Hintergrund von Migrations- und Globalisierungsprozes-
sen verstanden werden kann. Allerdings kritisiert Nagel (2013, S. 17;

3 Ich verwende in dieser Untersuchung eine geschlechtergerechte Sprache. Es
werden daher geschlechtsneutrale Bezeichnungen oder die weibliche und
die minnliche Sprachform verwendet. Bei lingeren Aufzihlungen wech-
seln sich minnliche und weibliche Formen ab. Auf das generische Maskuli-
num wird so gut wie moglich verzichtet.

17

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

18

2010, S. 22), dass in Forschungsarbeiten zu Religion und Migrati-
on eine Dominanz substantialistischer, normativ gefirbter Zugin-
ge auszumachen sei. Entsprechende Arbeiten verstinden — so Nagels
Argumentation - die religidse Identitit, genauso wie religiose Or-
ganisationen von Menschen mit Migrationshintergrund, entweder
als Ressource oder Hindernis fir deren Teilhabe an Gesellschaft.*
In der vorliegenden Forschungsarbeit wird versucht, dieser Norma-
tivititsproblematik beizukommen, indem Migration als Konstituens
gegenwirtiger Gesellschaften verstanden wird. Auflerdem wird mit
dem praxistheoretischen Zugang der Fokus der Analyse verschoben.
Im Mittelpunkt des Interesses stehen demnach eher die Situationen
und ihre Menschen als die Menschen und ihre Situationen, um ein
bekanntes Zitat von Goffman (Goffman, Bergstrisser und Riemer
1986, S. 9) zu paraphrasieren. Mit dem Fokus auf doing mandir re-
spektive doing kovil wird entsprechend sprachlich fixiert, was auch
analytisch gilt: wer oder was feiernd ist - Tempelbesucherinnen und
-besucher, Gottinnen und Gotter, ihre Abbildungen oder symboli-
schen Reprisentationen —, ist von der Tatsache, dass Feierndes ge-
schieht und beobachtbar ist, weitgehend losgelost. Das soll allerdings
nicht zum Umbkehrschluss verleiten, dass die Menschen nicht zent-
raler Teil sowohl des Forschungsprozesses als auch der Analyse wi-
ren (vgl. Kapitel 3).

Eine Bestandsaufnahme empirischer Arbeiten in der Religionswis-
senschafi der letzten Jahre zeigt, dass insbesondere religiose Gruppen,
Organisationen und Gemeinschaften zunehmend in den Blick der
Forschung geraten. Fiir dieses Interesse an religiosen Gemeinschaf-
ten sind hauptsichlich zwei Faktoren verantwortlich: erstens die Er-
kenntnis, dass die Gesellschaft religios vielfiltiger ist, als die Do-
minanz von Sikularisierungsthesen tiber lange Zeit vermuten lief3.
So zeichnen sich europiische Gesellschaften ab den 1960er-Jahren

4 LFur den Zusammenhang von Religion und Migration sind bisher in der

Soziologie und der Religionswissenschaft gleichermaflen eher substan-
tialistische Zuginge dominant: Religion wird auf der Ebene der Akteure
entweder optimistisch als Identititsressource oder pessimistisch als Inte-
grationshindernis verhandelt. Entsprechend wird der Aufbau religioser In-
stitutionen und Organisationen entweder als Akt der Beheimatung begrif3t
oder als ,Ubergangslésung® auf dem Weg zur Akkulturation skeptisch be-
dugt” (Nagel 2010, S. 222).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand

durch eine zunehmende und zunehmend sichtbare religiose Vielfalt
aus (Stolz und M. Baumann 2007, Vilaca et al. 2014, Pace 2018). Die-
se Vielfalt wird in den meisten Lindern, so auch in Osterreich und
der Schweiz, mit Migrationsprozessen seit dem Zweiten Weltkrieg er-
klart (vgl. Kapitel 4). Die religiosen Gruppen von Migrantinnen und
Migranten geraten aber, zweilens, erst in den Blick, als sich die Religi-
onswissenschaft im Zuge einer innerfachlichen Auseinandersetzung
zu ihren sozialwissenschaftlichen Wurzeln bekennt (Fithrding 2013).
Neue Impulse aus der empirischen Sozialforschung sind mitverant-
wortlich, dass sich den bislang eher historisch und philologisch ar-
beitenden Forschenden auch methodisch ein neues Forschungsfeld
eroffnet, das quasi ,vor ihrer Haustiir zu finden ist. In der Folge in-
teressiert sich die religionswissenschaftliche Forschung immer mehr
fir die gegriindeten religidsen Vereine, Gruppen und Gemeinschaf-
ten von Migrantinnen und Migranten sowie die neu entstehenden
Orte ihrer religitsen Praxis.’

Ab den 1980er-Jahren geraten daher auch die sakralen Orte hin-
duistischer Gruppen und Gemeinschaften in den Blick der For-
schung. In England entstehen erste ethnografische Arbeiten zu Hin-
dutempeln zndischer Hindus bereits in den 1980er- und 1990er-Jahren
(Knott 1986, Nye 1995). Fiir die USA findet sich besonders mit der
Forschungsarbeit von Michele M. Verma (2008) ein einflussreicher
ethnomethodologischer Blick auf Hindutempel. Im restlichen euro-
pédischen Raum sind es dagegen Untersuchungen zu sri-lankisch ta-
milischen Hindus, durch die Hindus und ihre Tempel zunehmend
in den Blick der Forschung riicken (M. Baumann, Luchesi und Wil-
ke 2003; Jacobsen und Kumar 2004; Trouillet 2015; Lourengo 2015).
Neuere Arbeiten zu tamilischen als auch indischen Hindutempeln

5 Ein Teil dieser ab den 1990er-Jahren entstehenden Untersuchungen wid-
met sich der Grundlagenforschung: Wissensliicken in Bezug auf die Vielfalt
und die Grofe religioser Gemeinschaften sowie die Geschichte ihrer Insti-
tutionalisierung in unterschiedlichen Staaten werden geschlossen, z. B. im
Rahmen der National Congregations Study Switzerland NCSS (Stolz, Cha-
ves et al. 2011). Auch das Thema der Sichtbarkeit religioser Pluralitit ist ein
wichtiges Anliegen, wie bspw. das Pluralism Project fiir Amerika (http://
pluralism.org/, zuletzt gepriift am 16.02.18) oder ein Uberblick iiber die
zahlreichen religidsen Kartographieprojekte in Europa belegen: https://re
mid.de/projekte_lokal_orte/, zuletzt geprift am 16.02.18.

19

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

20

befassen sich einerseits mit Tempelbauprojekten und bilden auf der
Ebene der Forschung diejenigen Institutionalisierungsprozesse ab,
die Hindus in Europa durchlaufen, wenn sie von Provisorien in ei-
gene, neugebaute Riumlichkeiten tibersiedeln (Waghorne 2004,
Back 2007, Nguteren 2009a, M. Baumann und Tunger-Zanetti 2014,
Monnot 2016, Eulberg 2017).6 Andererseits richten sie den Blick zu-
nehmend auch auf die konkrete Tempelpraxis (Nesbitt 2006, Da-
vid 2009, Di Morelli 2010). Dennoch gilt, was Eulberg (2017, S. 37)
fur tamilische Hindus feststellt, auch ganz generell fir Hindutem-
pel in Europa: Religionswissenschaftliche Detailstudien zu speziel-
len Praktiken fehlen bislang fast vollkommen. Diese Forschungslii-
cke bearbeitet die vorliegende Studie.

Die Auseinandersetzung mit Sozialformen der Religion i reli-
gionssoziologischer Perspektive hat Tradition.” Allerdings befassten sich
bisherige Arbeiten weitaus hiufiger mit Phinomenen auf der soge-
nannten Mikro- und Makroebene denn auf der Mesoebene (vgl. Hei-
ser und Ludwig 2014; Nagel 2013; Krech, Schlamelcher und Hero
2013). Darum steht einer eher kleinen Zahl an systematischen Ar-
beiten zu religiosen Organisationen, Gemeinschaften oder Instituti-
onen bislang eine grofle Anzahl an Arbeiten zu gesamtgesellschaftli-
chen Phinomenen oder Aspekten individuellen Handelns gegeniiber.
Auch das lisst sich im Hinblick auf die Sikularisierungsthese erkli-
ren, die den Blick fiir gesamtgesellschaftliche Bestandsaufnahmen
und Analysen schirfte, aber fiir andere Phinomene verstellte (Wilke
2013b, Wolf und Konig 2013). Zwar kann in den letzten beiden Jah-
renzehnten im deutschsprachigen Raum ein steigendes Interesse fiir
die Analyse der Diversitit von Sozialformen der Religion festgestellt
werden, das Hand in Hand geht mit der Wiederbelegung der deut-
schen Religionssoziologie nach einer Phase der Stagnation bis in die
1990er-Jahre (bspw. Gabriel, Gebhardt und Kriiggeler 1999; Knob-

6 Jones (2016) schaut sich zudem exemplarisch an, was passiert, wenn sich
keine Tempel in erreichbarer Distanz etablieren.

7 Man braucht sich dazu blof die langanhaltende Wirkung der Arbeiten von
Weber (2016) und Troeltsch (Troeltsch 1912) zur Typologie von Kirche und
Sekte vor Augen zu fithren, denen jedes religionssoziologische Lehrbuch
ein Kapitel widmet, wie es Petzke und Tyrell (2012, S. 277) formulieren.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand

lauch 2009a; Liddeckens und Walthert 2010; Krech, Schlamelcher
und Hero 2013; Pollack et al. 2018).

Allerdings bleibt die Analyse von ,Sozialformen des Religiosen
unter den Bedingungen der Moderne® laut Krech, Schlamelcher und
Hero (2013, S. 52) ein Forschungsdesiderat. Insbesondere da die Mo-
derne die kongregationalen Zuginge zu Religion durch Prozesse der
De- und Reterritorialisierung religioser Praktiken herausfordert, wie
Vasquez das formuliert (vgl. 2011, S. 282).8 Hier will die vorliegen-
de Studie ansetzen, indem sie Praktiken fokussiert, in und durch
die Hindutempel als soziale Phinomene emergieren. Damit wird ein
Weg eingeschlagen, der aus Sicht der Religionswissenschaft relativ
neu ist, denn wihrend sich in der Soziologie in den letzten zehn Jah-
ren eine Fiille an empirischen und theoretischen Arbeiten entwickel-
te, die einen explizit praxistheoretischen Zugang rezipieren,” nimmt
die Arbeit mit solchen Positionen in der deutschsprachigen Religi-
onswissenschaft gerade Fahrt auf (vgl. u. a. Cress 2019, Limacher und
Walthert 2021,Walthert 2020, Zeugin 2020).

Die vorliegende Untersuchung ist darum als empirische, reli-
gionswissenschaftliche Studie konzipiert, deren Ziel es zum einen
ist, bestehende Wissensliicken tiber Hindus und ihre Tempel in der
Schweiz und Osterreich zu schlieflen, indem sie Migrations- und
Tempelgeschichten erforscht. Sie will zum anderen einen analyti-
schen Beitrag leisten, indem sie rekonstruiert, welche Praktiken kon-
stitutiv sind fiir das, was uns sicht- und erkennbar als Hindutempel
entgegentritt. Damit positioniert sie sich an der Schnittstelle zwi-
schen empirischer, religionswissenschaftlicher Forschung und reli-
gionssoziologischer Analyse und leistet so einen Beitrag zur Etablie-
rung einer religionswissenschaftlichen Praxisforschung.

8 »These ubiquitous, fluid, and polymorphous networks challenge the vener-
able congregational approach to religion, since this approach still assumes
that lived and popular religions are, for the most part, circumscribed to
the territorialized space of a congregation, itself anchored around the ,axis
mundi‘of the temple, mosque, or synagogue” (Vasquez 2011, S. 282).

9 Eine gute Ubersicht findet sich beispielsweise bei Hilmar Schifer (2016a,
S. 15).

21

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

22

1.3 Aufbau der Arbeit

In Kapitel 2 werden die in der Untersuchung verwendeten Theori-
en und Konzepte erortert. Nebst einer Darlegung praxistheoretischer
Konzepte aus der deutschsprachigen Soziologie werden Arbeitsdefini-
tionen der Begrifte Migrationsgesellschafi, Hinduismus und Religion pri-
sentiert. Die Begriffe sind als ,,sensitizing concepts” zu verstehen und
explizieren wichtige Ideen und Konzepte im Hintergrund des For-
schungsvorhabens (Glaser und Strauss 1967, S. 38f.).

In Kapitel 3 wird die methodische Konzeption der Untersu-
chung dargelegt. Dies beinhaltet in einem ersten Schritt Ausfithrun-
gen zu den ethnomethodologischen Grundlagen der Erhebung. Im
zweiten Schritt wird der Prozess der Datenerhebung und -auswer-
tung erldutert. Dabei wird die ethnografische Forschungsstrategie er-
klirt und die so gewonnenen Datenarten (Beobachtungsprotokolle,
Interviewtranskripte, Feldnotizen, Scans etc.) und ihre Auswertungs-
prozesse beschrieben. In einem letzten Schritt befasse ich mich in
Kapitel 3 zudem mit meiner Rolle als Forscherin im Feld und reflek-
tiere forschungsethische Fragen.

Kapitel 4 umreifit das thematisierte Forschungsfeld, indem zu-
erst die beiden nationalstaatlichen Kontexte der Erhebung, die
Schweiz und Osterreich, sowie historische und gesellschaftspoliti-
sche Entwicklungen rund um Migration, Integration und Religion
auf nationaler Ebene erldutert werden. Nachfolgend werden die be-
suchten Tempel und ihre Entstehungsgeschichten portritiert. Dieses
Kapitel schliefit insbesondere fiir Osterreich eine Forschungsliicke,
da den Orten religidser Praxis siidasiatischer Migrantinnen und Mi-
granten, mit Ausnahme der Arbeiten von Hutter (2001, 2010, 2015),
bisher wenig Aufmerksamkeit zuteil wurde. Das Kapitel 4 schliefit
mit einem Vergleich der beiden Erhebungskontexte.

In Kapitel 5 wird die Analyse prisentiert. In vier Teilkapiteln
werden unterschiedliche Praktiken rekonstruiert, die den Hindutem-
pel als soziales Phinomen konstituieren. Sie werden grob unterteilt
in Ordnungspraktiken, religiose Praktiken und Zeitpraktiken und
umfassen einen Grofiteil alltdglicher Aktivititen im Tempel. Ein wei-
teres Teilkapitel der Analyse widmet sich der Bedeutung von Materi-
alitit und Korperlichkeit im Kontext von doing mandir.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.4 Transliteration

In Kapitel 6, dem Fazit der Arbeit, werden die Ergebnisse der
Analyse in Abgleich mit den Ausfihrungen zu Theorie und For-
schungsfeld diskutiert. Es werden zentrale Fragen der Praxistheorie
nach Konstitutierung, Erhalt und Verinderung von Sozialitit mit
Blick auf das Phinomen hinduistischer Tempelpraxis diskutiert. Die
Ergebnisse werden sodann in einen grofleren Kontext gesetzt, wobei
erortert wird, welche Impulse von praxistheoretischen Importen in
die Religionswissenschaft ausgehen kdnnen.

1.4 Transliteration

Schon der Titel der Forschungsarbeit — mandir ist das Hindi-Wort,
kovil eine tamilische Schreibweise fiir den Begriff Tempel — verweist
auf die sprachliche Vielfalt im Forschungsfeld. Nebst der Ritualspra-
che Sanskrit waren die hiufigsten Umgangssprachen in den besuch-
ten Tempeln Tamil, Hindi, Bengali, Panjabi, Englisch, Deutsch und
Schweizerdeutsch. Dass ich diese sprachliche Vielfalt selbst nur be-
schrinkt abbilden kann, schrinkt auch die situationsadiquate Ver-
wendung von Begrifflichkeiten ein. Im Falle religioser Begriffe und
Bezeichnungen verwende ich in der Regel im gesamten Text die Sans-
kritbegriffe in der I.A.S.T.-Transliteration mit lateinischen Buchsta-
ben. Zugunsten der Einheitlichkeit verzichte ich weitgehend darauf,
die Begriffe zusitzlich in ihrer tamilischen Entsprechung zu erfas-
sen, wohlwissend, dass damit die emische Perspektive der tamilischen
Hindus in der Schweiz nur ungeniigend abgebildet wird. Eine Aus-
nahme bilden Tempelnamen, spezifische Feste oder andere emische
Begriffe, die sprachspezifisch im Forschungsfeld auftauchen. In diesen
Fillen wird die entsprechende Ausgangssprache transliteriert.

23

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

2.1 Praxistheorie

In der deutschen Sozialwissenschaft hat sich in den letzten Jahren ein
theoretisches Vokabular entwickelt, das auch fir die Religionswissen-
schaft interessante Impulse liefern kann: die Praxistheorie. Die aktuel-
le Fille an einfithrenden und systematisierenden Publikationen' ldsst
vermuten, dass der sogenannte ,practice turn® (Schatzki 2001) gera-
de dabei ist, den Weg in den Mainstream sozial- und geisteswissen-
schaftlicher Theoriediskussion zu finden oder, je nach Einschitzung
(vgl. Alkemeyer, Schiirmann und Volbers 2015), bereits dort ange-
kommen ist. Ob es sich, wie Reckwitz (2016¢, S. 11f.) behauptet, tat-
sachlich um einen zeitgemifleren Stil theoretischen Arbeitens han-
delt, der einer eher losen Verbindung heuristischer Begriffe gegentiber
einem abgeschlossenen theoretischen System den Vorzug gibt, oder
ob dies letztlich Geschmackssache ist, bleibt einstweilen abzuwarten.
Die Praxistheorie, von der hier die Rede ist, ist eher eine Theoriebe-
wegung denn ein abgeschlossener Theorieentwurf.? Wie Hillebrandt
(2009), Horning (2004) respektive Schifer (2012) skizzieren, finden
sich die konzeptuellen Urspriinge der Praxistheorie unter anderem im
marxistischen Praxisbegriff, im amerikanischen Pragmatismus und in
Wittgensteins sprachanalytischer Philosophie. Als ,Zentrum der pra-

1 So gibt es Einfithrungen, Studienbiicher und Methodenreflexionen, vgl.
Hoérning und Reuter (2004), Hillebrandt (2014b), Schmidt (2012), Schifer,
Daniel und Hillebrandt (2015b) sowie Jonas, Littig und Wroblewski (2017).

2 Aus Griinden der Verstindlichkeit wird hier vor allem der Singular ,,Pra-
xistheorie® verwendet, wodurch aber nicht die Vielfiltigkeit praxistheoreti-
scher Arbeiten verneint werden soll.

18.01.2026, 12:08:01.

25


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

26

xeologischen Debatte” nennt Schifer (2016a) die Arbeiten von Bour-
dieu (1979) und Giddens (1984). Beide befassen sich im Anschluss an
die ,Krise des Funktionalismus® auf ihre je spezifische Art mit dem,
was sie als Kluft zwischen einer subjektivistischen und einer objek-
tivistischen Perspektive bzw. zwischen agency und structure wahrneh-
men. Aber auch eine Reihe weiterer Theorieentwiirfe werden der The-
oriebewegung der Praxistheorie zugerechnet. Krimer (2014, S. 113)
bezeichnet etwa Garfinkels Ethnomethodologie (1967) oder Goff-
mans Interaktionsstudien (1959) oder Latours Artefakttheorie (2005)
als dem Kreis praxistheoretischer Arbeiten zugehorig. Und Reckwitz
(2004) rezipiert nebst Bourdieus Praxistheorie (1979) auch Butlers
Theorie der Performativitit (2003). Diese knappen Hinweise zeigen,
wie weitldufig, interdisziplindr und unabgeschlossen das Feld praxis-
theoretischer Beziige gedacht werden muss.

Wofir aber interessiert sich eine Theorie, die den Begriff der
Praktiken bzw. der Praxis (verstanden als Biindelung von Einzel-
praktiken) ins Zentrum stellt? Sie interessiert sich fur die Textur der
sozialen Welt, wobei sie davon ausgeht, dass sich diese im prakti-
schen Vollzug zeigt, also im ,,Tun, Sprechen, Fithlen und Denken,
das wir notwendigerweise mit anderen teilen” (Schifer 2016a, S. 12).
Die von der Praxistheorie geforderte Erneuerung des sozialwissen-
schaftlichen Blicks stellt also das ,Vollzugsgeschehen® ins Zentrum
(Schmidt 2012, S. 24). Dieses alltigliche Vollzugsgeschehen lisst
sich in unterschiedlichsten Situationen beobachten: von der Bus-
fahrt bis zum Konzertbesuch, von einer christlichen Taufe bis zur
Meditationsgruppe — iberall ldsst sich von Praktiken sprechen.’ Da-
bei sind sowohl die Intentionen der Individuen als auch allfillige
soziale Strukturen erstmal zweitrangig, denn die Praxistheorie so-
ziologischer Provenienz will eben gerade nicht ,vorab festlegen, aus
welchen Struktureigenschaften oder Handlungsintentionen die So-
zialitdt emergiert” (Hillebrandt 2014b, S. 11). Bei einem derart brei-
ten Zugang ist es wichtig zu betonen, dass nicht jedes Tun, automa-
tisch schon Praxis ist.

3 Diese Beispiele entstammen den Texten von Hillebrandt (2014a, b) und
Schmidt (2012) und zeigen, wie breit das Feld praxistheoretischer Anwen-
dung sein kann.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

»Nicht jede Hantierung, nicht jedes Tun ist schon Praxis. Erst
durch hiufiges und regelmissiges Miteinandertun bilden sich ge-
meinsame Handlungsgepflogenheiten heraus, die soziale Prakti-
ken ausmachen. Soziologisch interessant ist jenes gemeinsame In-
gangsetzen und Ausfithren von Handlungsweisen, die in relativ
routinisierten Formen verlaufen und eine bestimmte Handlungs-
normalitit im Alltag begrinden® (H6érning und Reuter 2004,
S. 12).

Mit dieser Einschrinkung distanzieren sich Horning und Reuter zu-
dem von einem Performanzbegriff, also einem Fokus auf inszenieren-
des Auffithren, der unvermeidlich anklingt, wenn der Vollzug bzw.
das doing in den Mittelpunkt gestellt wird. Thnen geht es in erster Li-
nie um das Tun. Dass dieses Tun auch performativ sein kann, etwa in
Ritualkontexten, wird dabei nicht ausgeschlossen, allerdings steht es
nicht im Vordergrund.

Reckwitz (2004, S.42f) sieht den Profilgewinn von Praxis-
theorien vor allem in der Abgrenzung von anderen sozialkonst-
ruktivistischen, kulturtheoretischen Theorien in einem grofleren
theoriehistorischen Kontext.* Folglich unterteilt er das Feld der kul-
turtheoretischen Sozialtheorien® in zwei grundlegende Kategorien,
und zwar danach, wo sie Wissen verorten. So grenzt er sich einerseits
von Theorietraditionen ab, die er als ,,mentalistisch“bezeichnet, da in
ihnen ,[d]er Ort der kulturellen Symbolsysteme [...] der menschliche
Geist [ist]“ (Reckwitz 2003, S. 288). Theorien, die dieser Richtung
zugeordnet werden konnen, gehen dann davon aus, dass das Wis-
sen, das soziale Ordnung generiert, in der Form von Ideen oder kog-

4 Die kulturtheoretischen Sozialtheorien identifiziert er als eine Version von
Theorien, die ein bestimmtes Basisvokabular verwenden (Reckwitz 2003,
S. 286f.). Unter den drei anderen Basisvokabularen, die das Feld der Sozial-
theorien strukturieren, nennt er strukturtheoretische Ansitze, konomisch-
individualistische Ansitze sowie normativistische Ansitze. Eine detaillierte
Abgrenzung findet sich bei Reckwitz (2000).

5 Was kulturtheoretische Sozialtheorien ausmacht, ist, ,das Problem der so-
zialen Ordnung nicht mehr in einem Handlungskoordinationsproblem zu
sehen, das tiber normative Regeln 16sbar erscheint, sondern darin, was Ak-
teure iiberhaupt dazu bringt, die Welt als geordnet anzunehmen und somit
handlungsfihig zu werden® (Reckwitz 2003, S. 287f.).

27

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

28

nitiven Schemata, oder, wie im Fall von Lévi-Strauss, als unbewuss-
tes Regelsystem (ebd., S. 288) analysierbar ist. Unter dem Stichwort
des Textualismus sieht Reckwitz dagegen diejenigen Theorietraditi-
onen versammelt, die Kultur und damit Wissensordnungen auf3er-
halb des Geistes verorten, etwa in Diskursen, in Texten und Symbo-
len oder in Kommunikation, wie er dies fiir die Arbeiten von Geertz
oder Luhmann feststellt (ebd., S. 289). Die Kritik an beiden Positio-
nen lduft folglich tber ihren Wissensbegriff. Reckwitz sieht das Pro-
blem in einem ,konzeptuellen Intellektualismus® (ebd., S. 289) und
betont, dass Praxistheorien mit ihrem, am praktischen Kénnen aus-
gerichteten Wissensbegriff eine konzeptuelle Alternative zur Analy-
se der sozialen Welt darstellen. Gerade weil sie sich anstatt fiir expli-
zites fiir implizites Wissen im Sinne eines Know-how interessieren,
ist die soziale Welt dort analysierbar, wo sie in routinisiertem Ver-
halten, also % und durch Praktiken, emergiert. Eine praxistheoreti-
sche Perspektive, und das ist eine letzte einordnende Vorbemerkung,
stellt die Empirie ins Zentrum. Ein vordergrindig selbstverstindli-
ches Phinomen wie der Hindutempel wird rekonstruiert, indem un-
terschiedliche Tempelpraktiken in ihrem Ablauf beobachtet und
durch methodische Verfahren sichtbar gemacht werden. Auch wenn
ich der Praxistheorie keine Empiriefixiertheit attestiere, wie das Kri-
mer (2014, S. 116) tut, so kann doch nicht vernachlissigt werden,
dass sich die Mehrheit der Forschungsarbeiten, die sich praxistheo-
retischer Konzepte bedienen, durch eine enge Verbindung mit empi-
rischen, insbesondere qualitativen Forschungsarbeiten auszeichnen
(Schmidt 2012, S. 28).

2.1.1 Praxis und Praktiken und ihre Ontologie

Wenn sich auch bislang keine einzelne Definition durchgesetzt hat,
werden Praktiken® in der Literatur dhnlich bestimmt: man bestimmt
sie als ,Verhaltensweisen, Routinen und Gebrauchspraktiken® (ebd.,
S. 23), ,materielle Ereignisse® (Hillebrandt 2014b, S. 58), ,,fraglose An-

6 Nicolini (2013, S. 227) weist darauf hin, dass jede Praktik per definitionem
eine soziale Praktik ist. Der Begriff der ,sozialen Praktik® ist daher streng ge-
nommen ein Pleonasmus.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

wendungen von bereits bestehenden Moglichkeiten® (Hérning 2004,
S. 33), als ,a set of doings and sayings“ (Schatzki 2002, S. 73) oder als
sknow-how abhingige und von einem praktischen Verstehen zusam-
mengehaltene Verhaltensroutinen® (Reckwitz 2003, S. 289). Da in je-
der dieser Bestimmungen bereits die Schwerpunktsetzungen der ent-
sprechenden Theoretikerinnen und Theoretiker mitschwingt, scheint
die weitere Ausarbeitung entlang einer einzelnen Position sinnvoll.
In der Darlegung des praxistheoretischen Programms stiitze ich mich,
wie vermutlich bereits deutlich wurde, mehrheitlich auf die Arbeiten
von Reckwitz, mit dessen Aufsatz ,,Grundelemente einer Theorie so-
zialer Praktiken aus dem Jahr 2003, so scheint es, die Debatte in der
deutschsprachigen Soziologie Fahrt aufnimmt. Im Folgenden disku-
tiere ich daher die Schwerpunkte seiner Position.? In Reckwitz’ Defi-
nition von Praktiken als ,know-how abhingige und von einem prak-
tischen Verstehen zusammengehaltene Verhaltensroutinen® (ebd.,
S. 289) klingt bereits an, welche Aspekte ihn besonders beschiftigen.
Da sind einerseits das Know-how und das praktische Verstehen, de-
nen in Reckwitz’ Position die Funktion zukommt, die Entstehung
und Repetitivitit sozialer Praktiken zu sichern. Andererseits wird mit
dem Begriff der Verhaltensroutinen bereits auf die materielle Veranke-
rung von Praktiken in Kérpern hingewiesen, da sowohl Verhalten als
auch Routiniertheit konzeptuell eng mit einer Form von Koérperlich-
keit verbunden gedacht werden missen.

Das bereits Gesagte verleitet dazu, praxistheoretischen Zugingen
eine Kompetenz fur den Kleinstbereich des Sozialen, die sogenann-
te Mikroebene, zu attestieren. Schatzki (2016) hilt dieser Vorstellung
eine flache Ontologie der Praxistheorien, also die grundlegende Ver-
fasstheit des sozialen auf nur einer Ebene, entgegen:

,Die Orte des Sozialen bestehen aus Biindeln von Praktiken und
materiellen Arrangements. Damit meine ich, dass soziales Leben,
d. h. menschliche Koexistenz (der Zusammen-Hang menschli-
cher Leben) sich inhirent in solcherart Biindel ereignet. Die Ge-

7 Eine dhnliche Version erschien auf Englisch bereits 2002 von Reckwitz.

8 Ich prisentiere hier die Grundkonzepte eines Praxistheorieverstindnisses in
Anlehnung an Reckwitz und werde im Verlauf der Untersuchung weitere
theoretische Aspekte nach Bedarf aufgreifen.

29

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

30

samtheit dieser Biindel bildet dabei das Plenum, in dem sich alle
sozialen Phinomene ereignen. Ich verwende den Begriff des Ple-
nums fiir die Gesamtheit aller Bindel, um zu verdeutlichen, dass
die elementaren Bestandteile aller sozialen Phinomene von der-

selben Art sind“ (ebd., S. 33).

Damit erstrecken sich also alle sozialen Phinomene auf einer einzi-
gen Ebene (dem Plenum) und Makrophinomene konnen nicht als
aus Mikrophinomenen hervorgehend gedacht werden. Organisa-
tionen und Institutionen betrachtet Schatzki stattdessen als unter-
schiedlich komplexe Biindel aus Praktiken und Arrangements oder
als Ausschnitte dieser Biindel. Folglich haben alle vermeintlich tiber-
geordneten, globalen sozialen Phinomene den gleichen Aufbau wie
Mikrophinomene (ebd., S. 34).

Die Konzeption der Ontologie der Praxistheorie auf einer einzi-
gen Ebene hat eine wichtige Konsequenz: Das Soziale ldsst sich im
Anschluss daran schwerlich in Mikro- bzw. Makrophinomene unter-
teilen, auch wenn zahlreiche Konzepte — sowohl in der Migrations-
als auch in der Religionsforschung — auf die eindeutige Umsetzung
dieser Unterscheidung ausgelegt sind. Die Vorstellung einer globa-
len Gesellschaft, das Konzept der Nationalstaaten oder nur schon
die Idee einer religiosen Organisation setzen allesamt unterschied-
liche und unterscheidbare Ebenen des Sozialen voraus und sugge-
rieren — so der Vorwurf - eine Stabilitit und Abtrennbarkeit, die sie
nicht einlésen kénnen. Die globale Gesellschaft zeichnet sich nim-
lich durch ebenso zahlreiche lokale Beziige aus, nationalstaatliche
Grenzregime sind nicht so eindeutig umsetzbar und religiose Orga-
nisationen etablieren nicht zwingend einen Mitgliederstatus.

Die Moglichkeit, im Kontext praxeologischer Untersuchungen
»das Plenum von Praktiken und Arrangements anzuerkennen, seine
Subsummierung unter iibliche und vielleicht vertrautere Kategorien
zurlickzuweisen und Konzepte zu entwickeln, die Eigenschaften und
Prozesse dieses Plenums erfassen konnen“ (ebd., S. 43), schafft dann
die Ausgangslage fur die Erforschung von Tempelpraktiken jenseits
der Riickbindung an Organisations- oder Gemeinschaftsbegriffe.’

9 Einen Vorschlag, wie das methodisch umgesetzt werden kann, prisentiert
Nicolini (2013, S. 213ff.). Mit den Schritten des zooming in and zooming out,

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

Das heifdt nun nicht, dass keine Praktiken identifiziert werden
konnen, die typische Praktiken von Organisationen sind, wie bei-
spielsweise die Suche und Auswahl ihrer Mitglieder. Allerdings un-
terscheiden sich die Praktiken durch die raumzeitliche Ausdehnung
der von Schatzki als Biindel bezeichneten Konfigurationen von Pra-
xisarrangements. So kann die Analyse einer Verkaufssituation in ei-
ner Bickerei'® zeigen, dass sie durch unterschiedliche Relationen mit
umfassenderen 6konomischen Praktiken verbunden ist: etwa durch
das materielle Setting der Ladeneinrichtung, das bei einer Bickerei-
kette in jeder einzelnen Filiale hnlich angelegt ist, um den Verkauf
insgesamt zu maximieren; oder durch die Verwendung von Kredit-
kartenstationen, die von einem entsprechenden Unternehmen zur
Verfuigung gestellt werden. Damit ist die Verkaufssituation nattirlich
durch die Transaktion von Ware gegen Bezahlung so angelegt, dass
auch die Materialitit der Ware in einem groferen Kontext verstan-
den werden muss. Das Mehl fur die Produktion der Backwaren wur-
de beispielsweise von einem Grofilieferanten an eine Zentrale gelie-
fert und dort in Brotchen umgearbeitet, die ihrerseits in die Filialen
geliefert wurden. Und schlieflich ist die Kundin nicht nur Kundin
der Bickerei, sondern einer Vielzahl anderer Unternehmen. Der
Kauf eines einzelnen Brotchens ist daher Teil anderer Konsumatio-
nen und Kiufe in anderen Geschiften und Lokalititen. An diesem
kurzen Beispiel wird deutlich, wie eine flache Ontologie der Prak-
tiken die Unterscheidung von Mikro- und Makrophinomenen so
konzipiert, dass Mikrophdnomene nicht Bestandteil eines Makro-
phinomens sein miissen, sondern dass diese Groflen Produkte von
Praktiken sind. Die Verbindungen zwischen riumlich und zeitlich
ausgedehnten Bindeln wie dem Brotchenkauf und dem 6konomi-
schen System konnen dann deutlich kontingenter konzipiert werden,
als es eine Unterteilung in unterschiedliche Ebenen des Sozialen zu-
lassen wiirde (Schatzki 2016, S. 39). Laut Schatzki sind unterschied-
liche Groflenverhiltnisse immer relativ zu verstehen, da ein gegebe-

bei dem erst der konkrete, situative Vollzug und anschliefend das weitere
Netzwerk bzw. die ,evolving texture of dependencies and references” (ebd.,
S. 229) in den Blick genommen wird.

10 Schatzki arbeitet das am Beispiel des Hamburgers in einem Fastfood-Re-
staurant heraus (vgl. Schatzki 2016, S. 39).

31

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

32

nes Phinomen, so auch der Hindutempel, ,stets grofler oder kleiner
[ist] als Myriaden anderer Phinomene“ (ebd., S. 40).

2.1.2 Praktisches Wissen

Die Definition praktischen Wissens in praxistheoretischen Ansitzen
kann mit Fug und Recht als zentrales Feld theoretischer Auseinander-
setzung angesehen werden. Denn obwohl mit Begriffen wie prakti-
schem Wissen oder praktischem Verstehen, inkorporiertem Wissen,
implizitem Wissen, Know-how u. A. deutlich zutage tritt, dass eine
praxistheoretische Perspektive Wissen immer an Korperlichkeit riick-
bindet, indem sie es im Bereich der Routine und des Selbstverstind-
lichen verortet, heifdt das nicht, dass die Art und Weise, wie das kon-
zeptuell zu geschehen hat, eindeutig geklart ist. Dies hat vermutlich
mit der konzeptuellen Nihe und begrifflichen Verwandtschaft von
Verstehen, Wissen, Kénnen und Praxis zu tun, durch die sich die pra-
xeologische Perspektive auszeichnet (Schifer 2013, S. 20).

Ganz allgemein hilt Reckwitz fest, dass in Praktiken immer ein
praktisches Wissen, ,ein Kénnen im Sinne eines ,knowhow (2003,
S.292) zum Ausdruck kommt. Das praktische Wissen hat in die-
ser Perspektive also die Funktion, Praktiken diberhaupt erst zu ermaigli-
chen, indem es sie anleitet. Diese Anleitung darf aber keinesfalls als
zeitlich vorgreifend verstanden werden. Genauso wenig wie ich vor
dem Anheben der Kaffeetasse dariiber nachdenke, wozu eine Tas-
se gut ist, wie ich sie zu halten habe und wie ich schlussendlich da-
raus trinken kann, darf man sich praktisches Wissen als eine Fille
von Konzepten vorstellen, die ich konsultiere, bevor ich Kaffee trin-
ken kann. Im Gegenteil, erst im Moment, in dem ich Kaffee trinke,
kommt zum Ausdruck, dass ich tiber das implizite Know-how verfi-
ge, was eine Tasse ist, was Kaffee ist, wie ich ihn zubereite, wie und
zu welcher Gelegenheit er getrunken wird usw. Ein weiteres, sehr an-
schauliches Beispiel in diesem Bereich ist die Darstellung von Ge-
schlecht. Hirschauer (2004, S. 78) bringt pointiert zum Ausdruck,
wie praktisches Wissen hier wirkt: Die Akteure verfiigen tiber ei-
nen sozialisierten Korper, der sie vom ,mentalen Wissen iiber das
Frau- oder Mannsein entlastet, das bei der mithelosen Durchfiih-
rung von Darstellungen hinderlich wire. Sie miissen wissen, wie et-

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

was zu tun ist, aber ohne gleichzeitig zu wissen, wie sie es tun“ (ebd.,
S. 78). Nebst der Funktion, Praktiken im Moment der Durchfithrung
zu ermdglichen, ist das praktische Wissen auch dafiir verantwort-
lich, die Durchfithrung von Praktiken tiber zeitliche und rdumliche
Grenzen hinweg zu stabilisieren. Das Wissen, das bei der Praktik
des Kaffeetrinkens zum Ausdruck kommt, kann zeitlich und raum-
lich in ganz unterschiedlichen Kontexten immer wieder stattfinden.
Einem globalen, vergleichenden Beobachter der Praktik des Kaffee-
trinkens wiirden dann nebst der Verbreitung praktischer Wissens-
formen um das Trinken koffeinhaltiger Fliissigkeit aus handlichen
Gefiflen durchaus die Unterschiede in Zubereitung (Filter, Kolben,
kalt, warm, stark, schwach, mit Milch, ohne Milch etc.) und Zeit-
punkt (nur morgens, nur mittags, nur abends, auf keinen Fall abends,
immer) ins Auge stechen, so dass er nebst Ahnlichkeiten Nuancen
im praktischen Wissen ausmachen konnte.

Dieses Wissen, das in Praktiken wie beispielsweise im Kaffee-
trinken zum Ausdruck kommt, versteht die Praxistheorie nicht als
Eigenschaft von Personen, sondern als Eigenschaft von Praktiken
(Reckwitz 2003, S.292). Der Fokus dieser Forschungsarbeit liegt
demnach in der Beschreibung und Analyse von Praktiken und dem
ihnen zugrunde liegenden praktischen Wissen. Das bedeutet nun
nicht, dass bei der Analyse von Praktiken und praktischem Wissen
nicht Riickschliisse auf Personen als Triger von Praktiken gezogen
werden konnen. Als Erforschende der Praktiken des Kaffeetrinkens
kann mir dann durchaus auffallen, dass das Kaffeetrinken im Se-
niorenkrinzchen anderen Regeln folgt als in einem Cafe, das aus-
schliefflich von Studenten frequentiert wird."

In einem weiteren Schritt soll der Frage nach der Entstehung
dieses praktischen Wissens nachgegangen werden. Denn wihrend

11 Dazu gibt Hillebrandt (2014b, S. 68) einen wichtigen Hinweis, wenn er
meint, dass der Habitus der Akteure nicht direkt zu beobachten sei, son-
dern nur durch die ,Beobachtungen der praktischen Sinnproduktion, die
von Akteuren ausgeht und die sich durch Praktiken in kulturellen und sym-
bolischen Formen verdichtet” (ebd., S. 68). Damit ich die beiden Gruppen
der Kaffeetrinkenden als Studierende oder Senioren identifizieren kann,
werde ich also darauf zu achten haben, in welchem Café die beiden Grup-
pen verkehren, welches ihre Gesprichsthemen sind, wie sie sich kleiden
und sprechen.

33

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

34

die Frage nach seiner Funktion mit dem Verweis auf die Ermogli-
chung der Praxis zumindest teilweise beantwortet ist, wird damit
noch nicht ersichtlich, wie praktisches Wissen entsteht und sich ver-
indert; oder, um auf das Beispiel des Kaffeetrinkens zurtickzukom-
men, wie sich das Wissen um die Kaffeezubereitung, das Trinken aus
der Tasse und die selbstverstindliche Bereitstellung des Getrinks zu
bestimmten Zeitpunkten als praktisches Wissen festgesetzt hat. Dies
ist relevant, weil in der Beschreibung, wie praktisches Wissen zustan-
de kommt, immer auch der Ansatzpunkt enthalten ist, wie prakti-
sches Wissen und damit Praktiken selbst auf Verinderungen reagie-
ren. Da Praktiken, wie oben bereits angedeutet, wesentlich durch
ihren Bezug zu Materialitit bestimmt sind, ist auch das praktische
Wissen in seiner Entstehung in Bezug zu dieser Materialitit zu den-
ken. Praktisches Wissen entsteht dann im Prozess des Ubens, des im-
mer erneuten Wiederholens und wird so inkorporiert. Dadurch dass
ein Kind durch stindige Wiederholung lernt, eine Tasse zu halten,
wird das praktische Wissen ,Tasse halten” (ebenso wie das Konzept
»Tasse” selbst) irgendwann Bestandteil eines selbstverstindlichen Re-
pertoires an Know-how. Damit, so Reckwitz (2004, S. 45), ist prak-
tisches Wissen relativ beharrlich (die Tasse wird vermutlich immer
ihnlich als temporire Aufbewahrung fiir Flussigkeiten verwendet),
aber auch offen fiir Verinderung (in einem bestimmten Kontext ist
es gang und gibe, die Tasse nur mit Unterteller zu halten).

2.1.3 Materialitit

Der Aspekt der Materialitit hat einen wichtigen Anteil an der Inno-
vationskraft praxistheoretischer Konzepte. Hier tritt der Einfluss kul-
turwissenschaftlicher Arbeiten zutage, die sich schon linger mit der
Bedeutung von Materialitit befassen (vgl. Buchli 2002). In Anleh-
nung an Reckwitz (2003) wird von einer doppelten Form der Ma-
terialitit gesprochen. Einerseits sind damit Kérper gemeint, anderer-
seits Dinge, im Sinne von Gegenstinden, die die Korper verwenden,
von denen sie aber auch beschrinkt oder befihigt werden. Gerade
der Hindutempel ist ein Hort von Materialitit. Sie umfasst dabei so-
wohl alltigliche Gegenstinde wie bspw. Geschirr oder Mébel, Han-
dys, Computer und andere technologische Dinge, aber auch religio-

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

se Gegenstinde wie die Mirtis und Ritualgegenstinde, die man fir
eine Pija braucht, wie bspw. das Pzja-Tablett mit der Glocke, der Ol-
oder Kampferflamme, einem Gefif§ fur frisches Wasser und den Blu-
men, die man den Gottern im Verlaufe der Pizja darbringt. Gegenstin-
de sollen hier aber auch Riume und architektonische Gegebenheiten
umfassen. So sind Tempelriume gerade in der Situation der Hindus
in der Schweiz und in Osterreich, wo es sich bei den Riumlichkeiten
hiufig um Provisorien oder Ubergangslésungen handelt, mit beson-
deren Herausforderungen verbunden, die die Praktiken unterschied-
lich stark beeinflussen konne, wie etwa der fehlende Platz, groRere
Feste zu feiern.

Den Aspekt der Materialitit, wie er iiber den menschlichen Kor-
per Eingang in Praktiken findet, ist unmittelbar einleuchtend. Wenn
Praktiken als Verhaltensroutinen verstanden werden, sind sie schluss-
endlich als Bewegungen der Kérper im Umgang mit Dingen oder
anderen Korpern zu denken. Eine Definition, die ,jedoch weder im
Sinne des Behaviorismus noch eines Technizismus zu verstehen ist”
(ebd., S. 290).

Diesen Sonderstatus hat der Kérper dem Umstand zu verdan-
ken, dass die Praxistheorie ihn in ihrer Konzeption gleichzeitig
als Quelle und Produkt von Sozialitit fasst. Dadurch, dass er eine (je-
doch nicht die einzige) Bedingung von Praktiken ist, hilft er mit,
Praktiken zu ermoglichen; auf der anderen Seite wirken Praktiken
auf den Korper zuriick, ,weil sich Praktiken in den Korper materi-
ell einschreiben” (Hillebrandt 2014b, S. 63). Dies leuchtet ein, wenn
man sich vor Augen fiihrt, wie das regelmiflige Trainieren einer be-
stimmten Sportart wie etwa Ballett sich in den Korper einschreibt
und ihn auf eine Art und Weise formt, wie das bspw. Krafttraining
nicht machen wird. Gerade am Beispiel des Sportes wird der doppel-
te Aspekt von Korperlichkeit zwischen ,,Inkorporiertheit” und ,,Per-
formativitidt“ sehr deutlich (Reckwitz 2003, S. 290): Einen Tanz zu
beherrschen bedeutet einerseits, ithn jenseits der unmittelbaren Ex-
plizierbarkeit seiner einzelnen Schritte inkorporiert zu haben und
ihn daher zu einer bestimmten Musik selbstverstindlich tanzen zu
koénnen. Andererseits muss dieses praktische Wissen fiir das Umfeld
in einem bestimmten Kontext als Tanz erkannt werden. Bei einem
Paartanz muss also bspw. der Partner erkennen, dass ich die gleichen
Tanzschritte beherrsche wie er.

35

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

36

Bei der Analyse der Rolle des Korpers in praxistheoretischen An-
sitzen sollte dennoch vermieden werden, ithn phinomenologisch zu
thematisieren, ihn also als Ansatzpunkt zu nehmen, um das Sozia-
le zu erkliren (Hirschauer 2004, S. 75). Vielmehr erfolgt die Thema-
tisierung des Korpers immer ber Praktiken, denn dort, im Vollzug
der Praktik, ist er zu verorten: ,Der Korper ist also nicht aprioris-
tisch vorauszusetzen, er ist aber auch nicht bloss als Resultat von Dis-
kursen und Praktiken zu verorten, er steckt vielmehr 7z den Prakti-
ken“ (ebd., S. 75 H. i. O.). Der Korper entsteht also im Moment der
Praktik mit. Erst in dem Moment, in dem ich mich an den Tisch set-
ze und die Kaffeetasse anhebe, um daraus zu trinken, ist mein Kor-
per Teil der Praktik des Kaffeetrinkens. Das ist theoretisch interes-
sant, da die Praxistheorie den Korper damit nicht in die Umwelt
sozialer Systeme auslagert, wie das z. B. ein systemtheoretischer Zu-
griff tun wiirde. Anstatt dass der Korper als Thema der Kommu-
nikation in die Analyse miteinbezogen wird, wird er als der Praktik
inhdrent konzipiert und kann daher in ganz unterschiedlichen Situ-
ationen in den Blick genommen werden: etwa bei der Performanz
von Geschlecht im Alltag, beim Fahrstuhlfahren oder im Operati-
onssaal (ebd., S. 89).

Spricht man von Korpern, stellt sich die Frage danach, wie sich
die Konzeption des menschlichen Korpers zu Vorstellungen von
Akteuren respektive Intentionalitit verhilt. Wie Hirschauer (ebd.,
S. 75) betont, handelt es sich beim doing, das in der Praxistheorie
im Zentrum des Interesses steht, um eine infinite Verbform, die also
nicht darauf angewiesen ist, in Bezug auf Person oder Anzahl ni-
her bestimmt zu werden. Auch treten praxistheoretische Konzepte
in eine Distanz zu Konzepten der Intentionalitit, denn, so Hilleb-
randt (2014b, S. 15), die Annahme, dass Akteure nach bestimmba-
ren Intentionen handeln, sei ,deutlich zu voraussetzungsvoll, um
die Praxis angemessen zu erfassen” (ebd., S. 15).1? Das ist einerseits

12 Entsprechend gehen auch Alkemeyer und Buschmann von der Unbe-
stimmtheit und Unvollstindigkeit jeder ,Subjektwerdung® aus und set-
zen Subjektivitit weder pripraktisch voraus noch begreifen sie sie blof als
Effekt laufender Praktiken. Vielmehr verstehen sie ,Subjektwerdung und
Selbstbildung [...] immer trans-situativ in der reflexiven Bewiltigung der
in disparaten Praktiken sich ergebenden, durchaus widerspriichlichen (und
kritisierbaren) Erfordernissen und der damit verbundenen Reibungen und

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

so, weil ein praxistheoretisches Verstindnis davon ausgeht, dass sich
Intentionen erst im Zuge der Praxis bilden und darum analytisch
nicht als Voraussetzung derselben gefasst werden kénnen, anderer-
seits will die Praxistheorie die ,,Nicht-Bewusstheit und Korperlich-
keit“ (Schafer 2013, S. 20) betonen, also den Umstand, dass etwas
einfach geschieht und in dieser Situationalitit rekonstruiert werden
kann. Hirschauer (2004) spricht daher auch von Praxisteilnehmen-
den oder Partizipanden und betont, dass es erst die Abwendung von
einem intentional handelnden Akteur ist, die die Konzeption sozi-
aler Prozesse fiir andere Entititen wie Artefakte, Dinge oder Objek-
te Offnete (ebd., S. 74). Die Korperlichkeit umfasst in praxistheore-
tischen Konzepten darum sowohl die Performativitit des Handelns
als auch die Inkorporierung von Wissen. Erlernen wir eine Praktik
neu, lernen wir, ,auf eine bestimmte Art und Weise Korper zu sein®
(Reckwitz 2003, S. 290): Wir inkorporieren also das praktische Wis-
sen, etwas auf eine bestimmte Art und Weise zu tun (etwa den Kaffee
zuzubereiten). Gleichzeitig konnen wir Praktiken vor anderen kom-
petent aus- und auffithren und das wiederum ist, in ethnomethodo-
logischer Sicht, ein Teil davon, sie accountable zu machen.

Dem zweiten Aspekt der Materialitit — den Dingen'® - nihert
man sich am einfachsten an, wenn man sie erstmal dhnlich konzi-
piert wie den Korper. Genau wie der Kérper und das darin enthaltene
praktische Wissen, sind Dinge Objekte der Ermoglichung aber auch
Begrenzung sozialer Praktiken, ihre sinnhafte Handhabung biswei-
len die Praktik selbst. Eine Kaffeetasse kann dann zum Kaffee-, Tee-
oder Weintrinken verwendet werden, es wird aber schwierig, sie als
Zahlungsmittel einzusetzen. Dabei scheint die Unterscheidung zwi-
schen Korpern und Dingen am sinnvollsten daran festzumachen,
dass es fiir die Hervorbringung von Praktiken immer einer Form von
Korperlichkeit bedarf, wohingegen die Dinglichkeit nur meistens ein
Kriterium fiir die Hervorbringung von Praktiken ist.

Schwierigkeiten, so dass ihr Resultat immer nur vorldufig sein kann®“ (Alke-
meyer und Buschmann 2016, S. 133). Vgl. auch Kapitel 5.4.

13 Die Begriffe Dinge, Artefakte und Objekte werden im Folgenden synonym
verwendet. Und auch Riumen wird die Qualitit der ,Dinghaftigkeit” zuge-
sprochen (vgl. Gobel 2016).

37

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

38

Generell kann die Inkludierung von Dingen, Objekten und Ar-
tefakten in eine Praxistheorie als zentrale Neuerung gegeniber ei-
ner tendenziell ,sachvergessenen” Soziologie (Wieser 2004, S. 92f.)
verstanden werden. Die Rolle von Dingen bei der Entstehung, Sta-
bilisierung und Reproduktion von Sozialitit tritt auch erst im Zuge
der jiingeren Technik- und Wissenschaftsforschung oder der neueren
Konsumforschung wieder vermehrt in den Fokus der Aufmerksam-
keit (ebd., S. 92f.). Ein wichtiger Vertreter im Umgang mit Dingen als
Teil der Hervorbringung sozialer Ordnung ist Latour (2005, 2008).
Seine Symmetriethese, die er in seiner Akteur-Netzwerk-Theorie for-
muliert und die besagt, dass menschliche wie auch nichtmenschli-
che Aktanten in gleicher Weise als aktive Partizipanden in Praktiken
zu verstehen seien, wird allerdings von vielen Praxistheoretikern als
zu radikal zurtickgewiesen. Schmidt (2012, S. 68) kritisiert etwa, dass
damit die wichtige Frage nach dem spezifischen Zusammenwirken
einzelner Praxisbestandteile mit je unterschiedlichen Eigenschaften
aus dem Blick gerit. Die unterschiedlichen ,Beitrige von Korpern
und Dingen sind dann analytisch nicht mehr klar trennbar. Aufler-
dem werde dem Umstand nicht Rechnung getragen, dass Artefakte
ihre Beteiligung an Praktiken nicht artikulieren, ganz im Gegensatz
zu Korpern, denen diese Moglichkeit gegeben ist: ,, Non-humans sind
keine Triger impliziten Wissens, sie leisten keinen eigenstindigen
Beitrag zur sinnhaften Integration und Intelligibilitdt von Praktiken
- solche Beitrige bleiben den teilnehmenden humans vorbethalten®
(ebd., S. 69, H. i. O.). Wieser (2004) bringt anhand eines Vergleichs
der Positionen von Horning und Latour auf den Punkt, dass bei Ers-
terem die ,Praktiken m:f den Dingen® im Vordergrund stehen, wih-
rend Letzterer sich fiir die ,Praktiken der Dinge“ interessiere (ebd.,
S. 96). Und auch Reckwitz geht, dhnlich wie Hérning, bei der Be-
stimmung ihrer Bedeutung fiir Praktiken davon aus, dass Artefakte
qua ihrer Verwendung durch Korper und nicht von selbst Teil von
Praktiken werden:

»Die Artefakte erscheinen [...] als Gegenstinde, deren sinnhaf-
ter Gebrauch, deren praktische Verwendung Bestandsteil einer so-
zialen Praktik oder die soziale Praktik selbst darstellt“ (Reckwitz
2003, S. 291).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

Materialitit, so wird deutlich, meint hier also sowohl diejenige des
Korpers als auch der Dinge (und in der Konsequenz auch der Riume,
vgl. Gobel 2016), ohne einem vollstindigen Symmetrieverstindnis
der beiden Materialititsarten nachzugehen. Der Blick auf die Mate-
rialitdt verharrt in der vorliegenden Einstellung, also in ihrer ,huma-
nistischen® Variante, und unterscheidet weiterhin zwischen Subjekten
und Objekten, auch wenn sich in unterschiedlichen Akzenten durch-
aus ,post-humanistische Konnotationen ausmachen lassen (vgl.
Reckwitz 2003, S. 297).

2.1.4 Zeitlichkeit und Kontextualitit sozialer Praktiken

Die praxistheoretische Perspektive interessiert sich fiir das Geschehen
im Vollzug, denn aus praxistheoretischer Perspektive ist das Leben ein
Strom an Aktivititen: ,,Ongoing life is, at it’s core, a current of ac-
tivity, whatever else is true of it“ (Schatzki 2006, S. 156). Das heif3t
auch, dass diese im Vollzug analysiert werden miissen (Schmidt 2012,
S. 51f.). Die Zeitlichkeit ist also konstitutive Dimension von Sozia-
litdt. Die Temporalitit von Praktiken bedeutet, dass zum Zeitpunkt
der Ausfiihrung einer Praktik die Zukunft unklar ist, es also nicht si-
cher ist, ob die Praktik fortgesetzt werden kann. Denn obwohl die
praxistheoretische Perspektive die Bedeutung des Routinehandelns,
des regelmifligen doings betont, kann sie nichts daran dndern, ,dass
der Vollzug der Praxis aus der Sicht des Akteurs in der Sequenz der
Zeit stattfindet und in jedem Moment — wie routinisiert auch immer
- erneut hervorgebracht werden muss“ (Reckwitz 2003, S. 295). Da-
bei ist eine Wiederholung einer Praktik in den seltensten Fillen iden-
tisch moglich. So bilden die beiden Pole - die Routine und Stabilitit
(iber Zeit und Raum hinweg) bei gleichzeitiger Zukunftsungewissheit
— die kontingente Situation, von der aus Praktiken variieren und sich
verindern. Nebst der Zeitlichkeit ist auch die Kontextualitit ein ent-
scheidendes Charakteristikum der Praxistheorie. Dies deshalb, weil es
der Kontext ist, in dem soziale Praktiken stattfinden, der essentiell da-
ruber entscheidet, ob und wie eine Praxis fiir uns nachvollziehbar ist:

»»oinn‘ ergibt eine Praxis fiir uns wie fiir andere Teilnehmer/innen
unserer Kultur nur, weil ein Verhiltnis besteht zwischen dem As-

39

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

40

pekt ihres Vorkommens, ihrer Verteilung und ihrer Erfahrbarkeit
und dem Aspekt ihrer Aneignung, Ausfithrung und Erfahrung®
(Schifer 20164, S. 13).

Hier klingen zwei Aspekte der Kontextualitdt an: einerseits die Situ-
ativitit des Vollzuges, wie sie die Ethnomethodologie betont, in de-
ren Perspektive es nicht um die Rekonstruktion einer wie auch im-
mer gearteten ,objektiven Wirklichkeit geht, sondern lediglich um
diejenigen Techniken und Verfahren, die die Akteure in einer Situati-
on einsetzen, um ihre Handlungen noch wihrend ihrer Ausfithrung
beschreib- und nachvollziehbar bzw. accountable zu machen."* Offen-
sichtlich ist es ein Unterschied, ob eine Tempelbesucherin den Bo-
den wischt oder ein religitser Experte eine Marti rituell reinigt — bei-
de sind Bestandteil von Tempelpraktiken, aber wihrend Praktiken des
Putzens in vielen Alltagssituationen beobachtbar sind, werden rituelle
Reinigungspraktiken aufgrund ihrer spezifischen Einbettung im Ab-
lauf einer Paja als solche beobachtbar. Praktiken miissen daher relati-
onal verstanden werden. Es ist nicht moglich, sie isoliert zu betrach-
ten. Praktiken zu bestimmen, ist daher nur im Verhiltnis zu anderen
Praktiken moglich und nur im Abgleich mit dem sozialen Kontext, in
dem sie stattfinden. Gerade Schatzki betont dies, wenn er von einem
Nexus, also einem Zusammenhang oder einer Verkntipfung spricht:
»LThe field of practices is the total nexus of interconnected human
practices” (Schatzki 2001, S. 2).

Andererseits klingt im Zitat von Schifer auch die Bedeutung der
Kontextualitit und Relationalitdt des praktischen Wissens tiber Zeit
und Raum hinweg an, das in Zeiten der Globalisierung mit Wider-
spriichen konfrontiert wird, ,die aus den unterschiedlichen Anfor-
derungen und Zumutungen grosser, tiberlokaler, gesellschaftsiiber-
greifender Transformationen resultieren® (Horning 2004, S. 34). Die
Praxistheorie verfugt damit also tiber eine Moglichkeit, kulturellen
und gesellschaftlichen Transformationen auf die Spur zu kommen.

14 Wie wichtig der Kontext ist, wird auch daran deutlich, dass sich die metho-
dische Herangehensweise zu seiner Erforschung, gerade in kultursoziologi-
scher Perspektive, stark auf die Verfremdung des Vertrauten und Bana-
len bzw. die ,Befremdung der eigenen Kultur abstiitzt (Reckwitz 2016a,
S. 24f.; Amann und Hirschauer 1997b).

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

2.1.5 Routine und Kreativitit sozialer Praktiken

Ein weiterer Aspekt der Definition von Praktiken ist die Routinisiert-
heit von Praktiken und ihr konzeptueller Gegenpol, ihre Unberechen-
barkeit bzw. Innovation.'® Dabei geht es um nichts weniger als die
praxistheoretische Losung fiir das Problem der sozialen Ordnung,
also um die Beantwortung der Frage, wie Sozialitit in praxeologischer
Perspektive gleichzeitig stabil und wandelbar gedacht werden kann,
wie also Tempelpraxis in der Zeit besteht und sich dennoch dndert.
Oder, um es anders zu formulieren: Wie sind Routine und Struktur
denkbar in einem Theorievorschlag, der statische Strukturbegriffe zu-
rickweist und Sozialitdt im Vollzug der Praxis auf der Grundlage prak-
tischen Wissens verortet und ihre Offenheit sowie ihr Kreativititspo-
tenzial betont?

Schafft die Praxistheorie die Integration der beiden Aspekte
nicht, muss der ihr vorauseilende Ruf als Alternative zu klassischen
Handlungstheorien uneingelost verhallen. Nun gibt es selbstredend
unterschiedliche Moglichkeiten, mit diesem Problem umzugehen.
Schifer etwa arbeitet theorievergleichend die Figur paradoxer Wie-
derholung aus, in der Praktiken ,als sich wiederholende, als wieder-
holte und als wiederholbare Formationen® (Schifer 2013, S. 323)
verstanden werden, in denen Verinderung und Wiederholung mitei-
nander verschrinkt sind. Reckwitz dagegen verortet die Routinisiert-
heit von Praktiken in den bereits ausgefithrten Aspekten des impli-
ziten Wissens und in der Materialitit.' Er sieht den Umstand, dass
Praktiken auf Dauer gestellt werden einerseits damit begriindet, dass
das implizite Wissen in der Form von inkorporiertem ,,Know-how*
dazu tendiert, von Akteuren immer wieder eingesetzt zu werden,
und dass daraus das ,repetitive Muster der Praxis“ entsteht (Reck-
witz 2003, S. 294). Die Artefakte spielen dabei ebenso eine Rolle, da
sich in ihnen ,,Praktiken tiber Zeit und Raum hinweg verankern las-
sen” (ebd., S. 291). Thre Unberechenbarkeit bzw. ihre Unbestimmt-

15 Das sind die Begrifflichkeiten von Reckwitz (2003, S. 294). Das damit be-
zeichnet Problem ist aber auch unter den Begriffspaaren Stabilitit/Instabi-
litdt, Statik/ Dynamik oder Reproduktion/Transformation fassbar.

16  Das Thema der Routine und Kreativitit wird in Kapitel 6.2.2.2 nochmals
ausfithrlich besprochen und daher hier kiirzer gehalten.

41

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

42

heit und damit einhergehend die Moglichkeit ihrer Verinderung und
Innovation bestimmt Reckwitz in Anlehnung an Bourdieu als die
notwendige andere Seite der ,Logik der Praxis“’” und damit als wei-
tere Eigenschaft der sozialen Praktiken selbst. Die vier Quellen von
Verinderung und Innovationspotenzial ortet Reckwitz in den Uber-
raschungen des Kontextes, in der Zeitlichkeit sozialer Praktiken, in
der losen Koppelung von Komplexen und in der Uberschneidung
unterschiedlicher Wissensformen in den Subjekten (ebd., S. 294ff.).
Die Uberraschung des Kontextes und die Zeitlichkeit kénnen beide
Ausloser von Verdnderung sein, weil durch sie die Wiederholung von
Praktiken in gleicher Art und Weise herausgefordert wird. Wihrend
der Kontext auch Ausldser fiir prompte Verinderungen sein kann,
ist die Verdnderung tiber Zeit hinweg eher als schleichende Veridnde-
rung rekonstruierbar. Des Weiteren sind Praktiken offen fiir Innova-
tion, da sie in einer losen Koppelung zu anderen Praktiken stehen,
in denen unterschiedliche soziale Logiken zueinander in Konkur-
renz treten konnen (ebd., S. 295). Und zuletzt ortet Reckwitz das Po-
tenzial fir die Unberechenbarkeit der Praktiken in der gleichzeitigen
Prisenz und teilweisen Uberschneidung unterschiedlicher Wissens-
formen im Subjekt. In der potenziellen Inkommensurabilitit dieser
Wissensformen sieht Reckwitz dann das Potenzial fiir die Transfor-
mation der Praxis (ebd., S. 296).

2.1.6 Das Potenzial der Praxistheorie fiir die
Religionswissenschaft

Das Potenzial der Praxistheorie fiir die Religionswissenschaft und
dabei besonders die empirische Religionsforschung ist vielverspre-
chend.'® Die Praxistheorie interessiert sich fur den materiellen Vollzug

17 ,Diese beiden Aspekte [Routinisiertheit und Unberechenbarkeit, K. L.]
(die allerdings bei verschiedenen praxeologischen Autoren in unterschied-
licher Weise betont werden) markieren keinen Widerspruch, sondern zwei
Seiten der ,Logik der Praxis‘. Beide sind gegen eine rationalititstheoretische
Interpretation des sozialen Lebens, insbesondere in der Moderne, gerich-
tet (ebd., S. 294).

18  Zwar wurden praxissoziologische Zuginge in der Religionswissenschaft bis-
lang nicht flichendeckend rezipiert, es gibt aber durchaus einzelne Positio-

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

der Praxis und damit fir die Verhaltensroutinen, die doings und say-
ings, die durch Know-how angeleitet werden. Sie differenziert nicht zwi-
schen Mikro- und Makorebene des Sozialen, sondern geht stattdessen
von einer ,flachen Ontologie® aus. Sie interessiert sich fiir den Kozn-
text, in welchem diese Praktiken stattfinden, und sie interessiert sich
far Routine und Kreativitit von Praktiken, wihrend sie sich gleichzeitig
von Strukturbegriffen distanziert.

Damit fordert eine soziologische Praxistheorie die Formulierung
von Fragen und Anliegen, die fiir die Religionswissenschaft auch im
Zuge der Kritik aus poststrukturalistischer Perspektive von Interes-
se sind, wie ein Blick auf die aktuelle empirische Forschung zeigt.
Aktuelle Arbeiten schlieffen an unterschiedliche Theoretikerinnen
und Theoretiker im Feld der Praxistheorien an, sie lassen sich aber
alle zu einer spezifischen Heuristik sozialer Praktiken verdichten. Ei-
nem postkolonialen Kulturverstindnis verpflichtet, ist die Analyse
des religionssoziologischen Diskurses von Anna Daniel (2016) ge-
pragt von einem Kultur- und Religionsverstindnis, das Hybriditdt
und eine vieldimensionale Eingebundenheit religioser und kultu-
reller Praktiken in den Vordergrund stellt. [hre Thematisierung von
Kontext und Reflexivitit in der Auseinandersetzung mit Religions-
soziologie ldsst sich gut mit dem praxistheoretischen Anspruch der
Anerkennung von Situativitit und der Erkenntnis, dass auch wissen-
schaftliches Arbeiten als Praxis reflexiv thematisiert wird, verbinden.
Torsten Cress (2019) interessiert sich in seinen Einzelstudien an aus-
gesuchten christlichen Pilgerstitten insbesondere fiir die materielle
Dimension religioser Praktiken. Den Arbeiten von Theodore Schatz-
ki folgend und mit Impulsen aus den material culture studies stellt er
die doppelte Frage nach der Ermoglichung und Stabilisierung von
Praktiken durch Materialitit und umgekehrt nach der Wirkung von
Praktiken auf Materialitit. Ausgehend von Emile Durkheim prisen-

nen, die den analytischen Wert der Praxistheorie fiir die Religionswissen-
schaft diskutieren, sowie ein Interesse aus der praxissoziologischen Ecke am
Phinomen der Religion (Hillebrandt 2012). Der Entwurf von Hillebrandt
erliutert zwar detailliert die Vorziige einer praxissoziologischen Analyseein-
stellung, wie Hillebrandt sie v. a. im Anschluss an Marx” Materialismus und
Wittgensteins Sprachphilosophie ausarbeitet, allerdings wird Religion eher
beispielhaft verwendet, auf Beziige zu religionserforschenden Disziplinen
wird weitgehend verzichtet.

43

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

44

tiert Rafael Walthert (2020) unter Einbezug der praxistheoretischen
Positionen von Wittgenstein, Marx und Bourdieu eine Verhiltnis-
bestimmung der Beziehung zwischen (religiésen) Ritualen und sozi-
aler Ordnung. Mit der Bestimmung von Ritualen anhand formaler
Merkmale als ritualisierte Praxis und einer davon unabhingigen dis-
kursiven Deutung dieser Praxis als potenziell religios entflicht Walt-
hert einige der Probleme, die sich bei der religionswissenschaftlichen
Auseinandersetzung mit Ritualen stellen. Barbara Zeugin (2020) er-
forscht in ihrer Ethnografie alternativ-religiose Praktiken in der Pal-
liativpflege. Mit Bezug auf Bourdieu und Reckwitz skizziert sie eine
Heuristik sozialer Praktiken, die unterschiedliche Handlungsfor-
men und die ithnen entsprechenden Rationalisierungen ins Zentrum
der Analyse stellt. Damit zeichnet sie ein Bild alternativer Formen
der Gestaltung des Lebensendes und ihrer Rationalisierung, bei der
»hdufig nicht zwischen medizinischer und religiéser Begleitung un-
terschieden wird“ (ebd., S. 231). Dieser Uberblick verdeutlicht, was
die Arbeiten mit Praxistheorien auch in anderen Disziplinen aus-
zeichnet: dass die Alternative zu sogenannten subjektivistischen und
objektivistischen Positionen vom Versprechen begleitet wird, sozia-
les Handeln adiquat erfassen zu koénnen, ohne dabei der Allmacht
des Subjektes oder einer Uberdetermination sozialer Strukturen als
bestimmenden Elementen in der Erklirung von Sozialitit anheim
zu fallen. Limacher und Walthert (2021) schliefllich versammeln pra-
xistheoretische Arbeiten aus der deutschsprachigen Religionswissen-
schaft, um unterschiedliche Perspektiven dieser Entwicklung auch
Studierenden zuginglich zu machen.

Die vorliegende Studie reiht sich in die praxistheoretisch ori-
entierte Religionsforschung ein und geht der Frage nach, wie Hin-
dutempel im praktischen Vollzug entstehen. Dabei ist die Materi-
alitit von Praktiken essentiell fiir das Verstindnis dieses Vollzugs.
Wihrend die klassische Soziologie lange Mithe bekundete, so un-
terschiedliche Aspekte wie Korper, materiale Artefakte und symbo-
lische Formen zusammenzubringen (Hillebrandt 2012, S. 50), inte-
ressiert sich auch die Religionswissenschaft erst seit Kiirzerem fiir
Materialitit und Religion bzw. Materialitit in siidasiatischen Traditi-
onen. (z.B. Briunlein 2017, S.27ff.,Vasquez 2011, Prohl 2012, Pintch-
man und Dempsey 2016). Gerade die drei wichtigsten Zuginge zu
Materialitit, die Hazard (2013) in der Religionsforschung identifi-

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.1 Praxistheorie

ziert — den Symbolismus, die material culture studies und die Phino-
menologie -, stellen allesamt die menschliche Erfahrung ins Zen-
trum und interessieren sich fiir Materialitit nur, insofern sie neue
Einblicke in dieser anthropozentrischen Einstellung ermoglichen:
»Religionists tend to care about material things only in so far as they
bear an anthropocentric reference, that is, as they offer, insight into
human experience, thought, culture or subjectivity” (ebd., S. 64).

Hier kann die Praxistheorie eine gute Alternative bieten. Sie geht
zwar, in der hier prisentierten Version, nicht so weit, die Asymmet-
rie zwischen Subjekt und Objekt aufzuheben und einen posthuma-
nistischen new materialism auszurufen, allerdings hat die Materialitdt
einen konstitutiven Platz im Theoriegebiude, ohne phinomenolo-
gisch reduziert zu werden. Die Analyse von Praktiken und ihrer Ma-
terialitit verspricht damit einen neuen Blick auf die Dinge zu werfen,
die im Tempel ,einfach so geschehen® und auf die Art und Weise,
wie Artefakte in das Geschehen involviert sind, es mit hervorbringen
oder beschrinken.

Nach den Ausfithrungen in der Einleitung, in der das Interesse
der Religionswissenschaft fiir Phinomene der Mesoebene skizziert
wurde, kann mithilfe der flachen Ontologie der Praxis der Blick jus-
tiert werden. Zwar ist es korrekt, dass sich der Blick der Religionsfor-
schung zunehmend auf Gruppen oder Gemeinschaften richtet. Die
praxistheoretische Anlage hilt aber das Potenzial bereit, Praktiken
uber eine klar umrissene Ebenenunterscheidung des Sozialen hin-
aus zu analysieren. Gerade fur Tempelpraktiken in der Migrations-
gesellschaft diirfte dies eine vielversprechende Moglichkeit sein, um
einen Umgang zwischen rdumlich weit ausgebildeten Biindelungen
von Praktiken, wie etwa den transnationalen Wegen der Materialitit,
und solchen, die riumlich weniger weit ausgedehnt sind, wie etwa
die lokale Art, ein Fest zu feiern, zu finden. Und zwar ohne dass die
kontingenten Verhiltnisse zwischen diesen Biindelungen zum Prob-
lem werden.

Die Betonung der Kontextualitit ist ein weiterer Aspekt, der fiir
die vorliegende Forschungsarbeit wesentlich ist. Dabel ist einerseits
der Kontext des situativen Vollzuges gemeint. Es ist aber auch die
Kontextualitit des praktischen Wissens angesprochen, das gerade in
Bezug auf Religion und religiose Orte sehr spezifisch ist. Die wenigs-
ten Nichthindus wissen beispielsweise einfach so um die unausge-

45

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

46

sprochenen Regeln eines Tempelbesuchs Bescheid. Gerade fiir hin-
duistische Traditionen in Europa trifft also zu, was Horning und
Reuter (2004, S. 10) formulieren, dass praktisches Wissen mit den
teils widerspriichlichen Wissensarten im Zuge der Globalisierung
konfrontiert ist. Im Umgang mit dieser Kontextualitit tut in einem
ndchsten Schritt die Explizierung des analytischen Umgangs mit
dem Thema der Migration Not.

2.2 Migrationsgesellschaft

Migration ist aufgrund der Wahl des Forschungsgegenstandes von Be-
ginn an Bestandteil dieser Untersuchung. Dies spiegelt einen Trend in
der Religionswissenschaft wider, in der das Interesse fir Forschung an
der Schnittstelle der Themen Religion und Migration seit den 1980er-
Jahren - nicht zuletzt beeinflusst durch eine politisch zunehmend
polemische Debatte — bestindig steigt (Saunders, Fiddian-Qasmiyeh
und Snyder 2016, Bava 2011). Gegenstand religionswissenschaftlicher
Untersuchungen ist dann etwa die zunehmende religitse Diversitit
nationalstaatlicher Gesellschaften (Stolz und M. Baumann 2007, Vila-
¢a et al. 2014), transnationale religiose Praktiken (Julia Koch 2016),
die Entstehung transnationaler religios-ethnischer Gemeinschaften
(Pries und Sezgin 2010), die Entwicklung und Verinderung von Dia-
spora (M. Baumann 2000, Vertovec 2000) oder die Rolle von Religi-
on in der Identititsbildung von Migrantinnen und Migranten (Arens
et al. 2017), um nur einige wenige Beispiele zu nennen. Auch die vor-
liegende Forschungsarbeit positioniert sich an der Schnittstelle dieser
beiden Themenkomplexe. Das hier vertretene Verstindnis von Mig-
ration orientiert sich nun, wie bereits mit der Begriffswahl im Titel
deutlich wird, an den Arbeiten des Bildungswissenschaftlers Mecheril
(Mecheril et al. 2013, Reuter und Mecheril 2015, Lingen-Ali und Me-
cheril 2016). Mecheril ist bei Weitem nicht der Einzige, der Migration
als Erfahrung betrachtet, die die Gegenwartsgesellschaft tiber ein sub-
stantialistisches Verstindnis — Migration als Hindernis oder Ressour-
ce — hinaus prigt. Ein Blick in die in den letzten Jahren entstandene
Migrationsforschung gentigt, um der Vielschichtigkeit und Komplexi-
tit des Themas gewahr zu werden. Wichtig ist nun, zu explizieren, wie
diesem Phinomen im Zuge der Forschung begegnet wird. Schliefilich

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.2 Migrationsgesellschaft

ist gerade das wissenschaftliche Schreiben tiber Migration ein essenti-
eller Beitrag zu dessen Konstruktion, ganz egal, wie sehr sich die For-
schende um Differenzierung bemithen mag. Die Position zwischen
einem kritischen Blick auf Migration auf der einen Seite und dem be-
grundbaren Interesse an der Erforschung von Phinomenen, die im
Zusammenhang mit Migration stehen, auf der anderen Seite zeichnet
auch die vorliegende Studie aus. Dabei kann diese Position im bes-
ten Fall als ambivalent bezeichnet werden. Der Weg, den die Autorin-
nen und Autoren um Mecheril einschlagen, scheint geeignet, um die-
ser Ambivalenz zu begegnen. Hier wird das Thema der Migration zu
einem Konstituens der Gegenwartsgesellschaft:

»Die Gegenwart kann also mit guten Griinden unter der Perspek-
tive Migrationsgesellschaft untersucht und diskutiert werden, da
Phinomenen der Uberschreitung kulturell, juristisch, lingual und
(geo-)politisch signifikanter Grenzen unter Bedingungen der Ge-
genwart weltweit (gewiss jedoch in unterschiedlicher Weise) sehr
grofle Bedeutung zukommt. Migrationsphinomene und die sich
um sie rankenden politischen, kulturellen und wissenschaftlichen
Auseinandersetzungen stellen die Funktionalitit und Legitimitit
gesellschaftlicher Realitdt auf den Priifstand, stirken sie und un-
terziehen sie Wandlungsprozessen® (Mecheril et al. 2013, S. 8).

Mit dieser Beschreibung der Gesellschaft als Migrationsgesellschaft
wird versucht, konzeptuell den Ubergang von der Behandlung des
ySonderfalls Migration® im Zuge der Entstehung der Forschungsar-
beiten, die Mecheril et al. als ,,Auslinderforschung® (ebd., S. 16) be-
zeichnen, zu einer neuen Form der Auseinandersetzung mit dem The-
ma nachzuvollziehen. Neu wird ein Verstindnis von Migration als
gesellschaftlicher Normalitit postuliert, die das Ergebnis unterschied-
licher politischer, kultureller, rechtlicher und nicht zuletzt religioser
Praktiken ist (vgl. Limacher, Mattes und Novak 2019). Damit soll ver-
mieden werden, Migration deterministisch — lediglich als Objekt ei-
nes nationalstaatlichen Grenzregimes — und Migrierte essentialistisch
— also als homogene und ausschlie8lich aufgrund ihrer Migrationser-
fahrung handelnde Personen - zu verstehen. In der Forschung, die
sich dieser Perspekive verpflichtet, kommt daher ,die wechselseitig
konstitutive Dynamik von Grenzformationen und Zugehorigkeits-

47

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

48

ordnungen in den Blick” (Lingen-Ali und Mecheril 2016, S. 18, Anm.
8). Damit werden Individuen und ihre Migrationserfahrungen bis zu
einem gewissen Grad entlastet, da sie nicht das Zentrum der Auf-
merksamkeit bilden. Dies ist ein Grund, wieso der Fokus auf hindu-
istische Tempelpraktiken — und erstmal nicht auf die Menschen, die
daran beteiligt sind - gewinnbringend sein kann. Wichtig ist dabeti,
zu betonen, dass die Konsequenzen, die sich aus den unterschiedli-
chen Verhiltnissen von Individuen zu ,natio-ethno-kulturellen® Zu-
gehorigkeitsordnungen' ergeben, sehr wohl mitgedacht werden miis-
sen. Gerade hier manifestieren sich ndmlich die konkreten Folgen
dieser Zugehorigkeitsordnungen fiir die einzelnen Menschen im For-
schungsfeld. Aus diesem Grund wird in Kapitel 4 der aktuelle poli-
tisch-rechtliche Kontext und seine Geschichte erarbeitet, in dem sich
Tempelpraktiken in der Schweiz und Osterreich im Verlauf der letz-
ten 40 Jahre etablierten.

Ein weiterer Grund, wieso hier das Konzept der Migrationsge-
sellschaft und nicht beispielsweise ein Konzept von Diaspora (Verto-
vec 1997, M. Baumann 2000, Mayer 2005) zum Zug kommt, liegt an
der Beschaffenheit des Forschungsfeldes. Wihrend die sri-lankisch
tamilischen Hindus in der Schweiz aufgrund der Geschichte ihrer
Flucht, aber auch aufgrund ihrer starken, ethnonationalistischen ge-
fiarbten Positionierung gut iiber das Konzept einer ethnischen und/
oder religiosen Diaspora untersucht werden konnen (vgl. Eulberg
2017), ist dieser Rahmen fiir die indischen Hindus in Osterreich we-
nig gewinnbringend. Die Geschichten und Motive ihrer Migration
sowie ihre regionale Herkunft sind vielfiltig. Von der Bildung ei-
ner religiosen oder ethnischen Diaspora-Community zu sprechen,
ist daher nur schwer moglich. Auch deshalb wird der Begriff der Mi-
grationsgesellschaft favorisiert. Er bringt zum Ausdruck, dass die Ge-
genwartsgesellschaft durch unterschiedliche Arten der Grenziiber-
schreitung geprigt ist und dass dieses Uberschreiten von Grenzen
einen Normalfall kontemporirer Gesellschaften darstellt und nicht
die Ausnahme.

19 Mecheril et al. sehen in der Verinderung des Verhiltnisses von Individu-
en zu Zugehorigkeitsordnungen die ,Grundkategorie der Migrationsfor-
schung® (Mecheril et al. 2013, S. 22f.).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.3 Hinduismus

2.3 Hinduismus

Eine Untersuchung, die sich vornehmlich Hindutempel anschaut,
muss sich auch mit dem Begriff des Hinduismus befassen. Der wissen-
schaftliche Umgang mit Hinduismus bzw. der indischen Kultur allge-
mein ist das Kind einer spezifischen Epoche der europiischen Geistes-
geschichte (vgl. Inden 2000, Stietencron 2015). Die Begriffsschopfung
SHinduismus “ist nur das offensichtlichste Beispiel der normativen Be-
strebungen, nichtchristliche religiose Praktiken in eurozentristischer
Manier zu inventarisieren.?’ Der Wortursprung liegt zudem im Per-
sischen und bezeichnet zuallererst eine Region rund um den Indus-
Fluss, ein Gewisser auf dem Staatsgebiet des heutigen Pakistan.?! Der
daraus abgeleitete Begriff Hinduismus setzt sich als Fremdbezeich-
nung - zusammen mit einer Vorstellung von Religion als instituti-
onalisiertem Glaubenssystem, das von anderen gesellschaftlichen
Teilbereichen getrennt ist — erst im 19. Jahrhundert im Zuge der Kolo-
nialherrschaft des British Empire Gber Indien durch (Kippenberg und
Stuckrad 2003, S. 37). Bereits lange davor existieren in Indien diverse
Selbstbezeichnungen, die aber nicht unbedingt dem europiischen Re-
ligionsbegriff, der im Begriff Hinduismus durchdringt, gleichgesetzt
werden konnen (Schlieter 2010, S. 257).

Der Begriff Hinduismus sagt erstmal wenig tiber den bezeich-
neten Sachverhalt aus. Eine Person Hindu zu nennen, verrit we-
der, ob sie sich als Vaisnava versteht, noch ob sie einer bestimm-
ten sampradaya angehort, die Bhagavadgita liest, die Veden fir heilig
hilt, (k)einen Tempel besucht, die samskaras vollzieht — kurzum, er
verrit nichts iber Zugehorigkeiten, Praktiken und Glaubenssysteme
der so Bezeichneten. Und dennoch findet der Begriff weiterhin Ver-
wendung — selbst wenn inzwischen jeder Einfithrungsband auf die

20  Eine postkoloniale Kritik einzelner indologischer Arbeiten findet sich
bei Sugirtharajah (2003), eine historische Abhandlung macht Gottschalk
(2012).

21 ,The term ,Hindoo® is the Persian variant of the Sanskrit sindhu, referring
to the Indus river, and as such was used by the Persians to denote the peo-
ple of that region. Al-Hind, therefore, is a term denoting the people of a
particular geographical area“ (King 1999, S. 98).

49

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

50

Entstehung des Begriffs als europiische Fremdbezeichnung? und die
daraus resultierenden Probleme suggerierter religioser Einheitlichkeit
hinweist (vgl. etwa Knott 2000, Malinar 2009, Nehring 2012).

Vor diesem Hintergrund ist es wichtig, bei der Erforschung von
Hindutempeln in Europa der vielgestaltigen Geschichte des Begriffs
Hinduismus Rechnung zu tragen. So kann nur vor dem historischen
Hintergrund seiner Entstehung die Selbstbeschreibung und Iden-
titdtskonstruktion vieler Hindus kontextualisiert werden. Gerade
auch die oft vorgebrachte (Selbst-)Beschreibung hinduistischer Tra-
ditionen als ,offen®, ,spirituell® oder ,ganzheitlich®?® muss als Re-
sultat der Aneignung eines westlichen Hinduismuskonstruktes ver-
standen werden (King 1999, S. 92). In diesem Konstrukt existieren
unterschiedliche Notionen nebeneinander. Hinduismus trigt dann
sowohl die Spuren einer evolutionistischen Entwicklung, das dem
aufgeklirten Europa das Bild eines unaufgeklirten Indiens gegen-
uberstellt (Auffarth 2002, S. 5), als auch die orientalistische Vorstel-
lung, die Indien und die von dort stammenden religiésen Traditio-
nen mit einem vermeintlich rationalen, europidischen Kulturraum
kontrastiert und sie als besonders spirituell und mystisch versteht
(King 1999, S. 90).

Der Umstand, dass die Menschen im Forschungsfeld mir gegen-
tber viel ofter von Hinduismus, Hindu-Religion oder Hindu-Sein
sprechen, als etwa von sandatanadbarma oder dbarma®, unterstreicht

22 Dabei darf nicht vergessen gehen, dass sich sowohl indigene Eliten, Re-
formbewegungen als auch nationalistische Bestrebungen orientalistische
Ideen rund um hinduistische Spiritualitit und ,Hinduismus® fiir ihre Zwek-
ke zu eigen gemacht haben (ebd., S. 86ft.). Hinduismus lediglich als euro-
paische Konstruktion zu bezeichnen, wire folglich reduktionistisch (Neh-
ring 2012, S. 116).

23 Hier handelt es sich um einige der Begriffe, die mir meine Gesprichspartne-
rinnen und -partner genannt haben.

24 Der Sanskritbegriff sanatanadharma wird unter anderem mit dem Begriff
»Religion® oder ,ewige Religion“ iibersetzt und ist eine Selbstbezeichnung,
die im Zuge der Auseinandersetzung mit Fremdbezeichnungen durch Ko-
lonialherren und Indologen und deren Fokus auf die Identifikation eines
separaten gesellschaftlichen Teilbereichs der Religion an Popularitit gewann
(Gottschalk 2012, S. 104). Dagegen streicht Sherma (2008, S. 11ff.) heraus,
dass dbarma viel stirker als praktische Hermeneutik zur Erlangung einer
inneren Erkenntnis letzter Wahrheiten verstanden werden muss. In dieser

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.3 Hinduismus

Kings Aussage, wonach das westliche Bild indischer Religionen auch
in der Gegenwart die Identitit von Hindus prigt — umso mehr ver-
mutlich, wenn sie in einem mehrheitlich nichthinduistischen Um-
feld leben. Der Blick auf die Geschichte des Hinduismus-Begriffs
zeigt also, dass es keine Option ist, in einem wissenschaftlichen Kon-
text auf ihn zu verzichten. Damit wiirde ein wichtiger Teil imperia-
listischer, kolonialistischer Geschichte ausgeblendet und ein Aspekt
der Selbstbeschreibung gliubiger Menschen ignoriert (Malinar 2009,
S. 23). Beide Aspekte sind aber wichtig fir das Verstindnis hinduisti-
scher Gldubiger und ihrer Tempel in Europa. Und sie zeigen: Hindu-
ismus ist in erster Linie eine dynamische Kategorie (Reddy und Zavos
2009, S. 242). Die Tradition der Sasvas, also Verehrende des Gottes
Siva als hochster Gott, und in meinem Forschungsfeld zumeist Ta-
milinnen und Tamilen aus Sri Lanka, z3hlt genauso zum Hinduis-
mus wie etwa religidse Traditionen von Menschen aus Bangladesch
und West-Bengal, fiir die die Gottin Durga im Zentrum ihrer religi-
Osen Praxis steht. Aber auch die Verehrung von Baba Balaknath, der
in Osterreich — in einem der wenigen europiischen Tempel aufler-
halb Englands - als Teil des $ivaitischen Pantheons (hauptsichlich
von Menschen aus dem Punjab) verehrt wird, wird den hinduisti-
schen Traditionen zugerechnet. Nebst dieser Vielfalt an theistischen
Ausrichtungen zeichnet sich die Begriffsverwendung in der vorlie-
genden Forschungsarbeit auch dadurch aus, dass der Begriff Hindu-
ismus sowohl von Experten angeleitete Rituale, etwa in Form einer
Pija oder der sogenannten Samskaras, als auch religiose Praktiken,
die ohne Experten auskommen, umfasst. Genauso wie gemeinschaft-
liche religitse Praktiken in Form gemeinsamen Bhajan-Singens und
Arati-Feierns umfasst der Begriff die personliche bhakti, wie sie in
privaten Ritualen zum Ausdruck kommt. Und schliefflich wird auch
das offentliche Feiern von Festen und Prozessionen unter dem Be-
grift Hinduismus gefasst.

Unter Hinduismus wird in dieser Untersuchung zudem eine
nichtexklusive religiose Praxis verstanden, wie sie im indischen Kon-
text durchaus tiblich ist. Die Verehrung von Guru Nanak Dev oder

Funktion wird seine Bedeutung eher in der Nihe der Idee der Verpflich-
tung positioniert, verstanden als verpflichtende respektive als zu vermei-
dende Handlung.

51

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

52

der christlichen Maria sowie der Besuch von Gurdwaras oder Kir-
chen gehoren hier genauso dazu wie das Gebet zu Ganesa oder Siva
am Hausaltar, der Besuch einer interkonfessionellen Meditations-
gruppe oder der Gang in den Tempel.?® Allerdings findet die priva-
te religidse Praxis, etwa in der Form von Heim-P#ja oder religiosem
Fasten, aufgrund des Fokus der Forschungsfrage wenig Erwihnung.?
Der Fokus auf einen ,Tempel-Hinduismus“ ist folglich eine Verzer-
rung, die bewusst in Kauf genommen wird, die aber keinesfalls repri-
sentativ fir Gesamtheit der Hindupraktiken ist, in die die Menschen
im Forschungsfeld involviert sind.”

Die weitere Verwendung des Begriffs Hinduismus orientiert sich
daher an seiner Verwendung als Selbst- wie auch als Fremdbezeich-
nung, die in einem spezifisch historischen Kontext entstanden ist
und vielfiltige religiose Traditionen bezeichnet, die ihren Ursprung
in Indien haben, die aber in der Migrationsgesellschaft genauso au-
Rerhalb Siidasiens, etwa in der Schweiz und in Osterreich, beheima-
tet sind.

2.4 Religion

Es scheint naheliegend, dass in der Rekonstruktion von Tempelprak-
tiken Religion eine Rolle spielt. Der Hindu-Tempel wird — zumindest
in seiner Anlage?® — schliefilich explizit als sakraler Raum in Abgren-
zung zu dem ihn umgebenden, nichtsakralen Raum und als Ort fiir

25  Nihere Ausfithrungen zu den konkreten Traditionen im Forschungsfeld
finden sich in Kapitel 4.

26 Obwohl meine Gesprichspartnerinnen und -partner durchaus von ihrer
privaten religidsen Praxis erzihlen, etwa Garvit Raaz, der sehr ausfiihrlich
tber die beiden tiglichen Pijas am Hausaltar spricht, die er und seine Frau
sich aufteilen (vgl. IGR, Z67-85).

27  Gerade wenn man spezifische Gesundheitspraktiken dazu zihlt, die mir
etwa das Ehepaar Narasimhan in einem Gesprich als wichtigen Bestandteil
ihres Verstindnisses von Hinduismus darlegen, diirfte der Tempelbesuch
im Endeffekt einen relativ kleinen Teil der alltiglichen Hindupraktiken aus-
machen.

28  Orr (2009, S. 497) verweist darauf, dass es nicht so sehr das Innere des
Schreins ist, das als heilig angesehen wird, sondern vielmehr die Stitte, auf
der ein Tempel erbaut wurde.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Religion

Rituale verstanden. Zudem ist der Hindutempel zumindest zeitwei-
se ein Ort rituellen Geschehens. ,Religion tendiert in Teilen dazu,
sich durch solcherart Rituale auszudriicken, durch Anbetung, Gebete,
Opfergaben und dergleichen mehr* (Smart 1969, S. 5 zit. n. Schlie-
ter 2010, S. 215).

Ahnlich wie Kulturwissenschaft oder Politikwissenschaft zeich-
net sich die Religionswissenschaft aber durch eine fehlende Stabilitdt
ihrer namensgebenden Kategorie aus. Folglich sind die Bemithungen
um die Bestimmung des Begriffes Religion eng verwoben mit der Ent-
stehung des Faches Religionswissenschaft (Briick 2013, Zinser 2010).
Diese Entstehung wiederum - auch das ein Teil des wissenschaftli-
chen common sense — wurzelt in einer spezifischen historisch-politi-
schen Konstellation: in der Zeit, als ein imperialistisches Europa da-
mit beschiftigt ist, die eigenen kolonialistischen Bestrebungen durch
die Ausarbeitung binirer Oppositionen wie Ost und West zu legiti-
mieren, aus denen der Osten und alles, was mit ihm assoziiert wird,
als Zerrbild des Westens hervorgeht, wie die Ausfithrungen zum
Hinduismus aufzeigen konnten.?” Die Begriffsgeschichte und die in-
haltliche Bestimmung von Religion ist daher alles andere als einfach.
Weder findet sich eine allgemeine Definition, die alle Ausprigungen
von Religion beriicksichtigen wiirde, ohne vollkommen konturlos zu
sein, noch sind Religionen etwas Statisches (Stausberg und Gardiner
2016). Sie sind, im Gegenteil, einem steten Wandel unterworfen. Der
hier verfolgte Umgang mit einem Religionsbegriffs als sensitizing con-
cept bewegt sich folglich in einem Spannungsfeld zwischen den Dis-
kursen der religionserforschenden Disziplinen einerseits und der hier
verfolgten Fragestellung andererseits, die den Fokus auf die Rekonst-
ruktion von Praktiken legt.

Erstmal stellt sich die Frage, wie ein Religionsbegriff zu bestim-
men sei. Schliefflich tragen gingige Definitionsstrategien in der
Religionswissenschaft ihre Kritik immer schon mit sich. An einer
substantiellen Begriffsbestimmung wird kritisiert, dass der Fokus auf
charakteristische Wesensmerkmale von Religion immer eine kul-
turhistorische Engfithrung zur Folge hat (z. B. Bochinger, Engel-
brecht und Gebhardt 2009, S. 4). Die Bestimmung des Religionsbe-
griffs gemifd dieser Strategie lduft folglich der Anforderung an eine

29  Wichtiger Impulsgeber dieser Debatte ist etwa Said (1978).

53

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

54

kontextsensitive Begriffsbestimmung zuwider, denn sobald Wesens-
merkmale von Religion bestimmt werden, wird - so der Vorwurf -
eine bestimmte religiose Tradition, der diese Merkmale zwingender-
weise entstammen, gegeniiber anderen priferiert. Dagegen miissen
sich Vertretende eines funktionalen Religionsbegriffs den Vorwurf ge-
fallen lassen, dass sich die Konzeption von Religion entlang spezifi-
scher Funktionen in der Gesellschaft gerade fiir empirische Zuginge
nur bedingt eigne; zum Beispiel dann, wenn herausgearbeitet werden
soll, was denn genau die spezifische Funktion von Religion sei und
wie sie sich plausibel in der Abgrenzung zu anderen gesellschaftli-
chen Teilbereichen, wie etwa Politik, identifizieren lasse (z. B. Schlie-
ter 2009, S. 26).

Des Weiteren sieht sich die Religionswissenschaft mit der Fra-
ge konfrontiert, ob es sinnvoll ist, z#berbanpt einen Religionsbegriff
zu bestimmen. So wurde im Zuge postkolonialer Arbeiten zuneh-
mend Kritik an einem universell angelegten Religionsbegriff laut.
Als ein prominenter Kritiker duffert Asad, ,that there cannot be an
universal definition of religion, not only because its constituent ele-
ments and relationships are historically specific, but because that de-
finition is itself the historical product of a discursive process” (Asad
1993, S. 29). Die kritischen Stimmen weisen zurecht darauf hin, dass
die Verwendung des Religionsbegriffs als westliches, akademisches
Konstrukt, das unter dem Einfluss der Moderne entstanden ist, ein
Werkzeug ist, mit dem Machtstrukturen und Deutungshoheiten in
Bezug auf Identititen von Individuen und Gruppen legitimiert und
aufrechterhalten werden (McCutcheon 2001).3° Auf Grundlage die-
ser Uberlegungen schlagen neuere Arbeiten in der Religionswissen-
schaft einen radikalen Perspektivenwechsel vor, weg vom Phinomen
der Religion(en) hin zur Erforschung disziplindrer Klassifikations-
versuche der Religionswissenschaft selbst. Diese Idee, dass ,nicht
die Phinomene als solche, ihre Beschreibung oder Erklirung [...]
im Fokus des Interesses [stehen], sondern die Erforschung der Kon-

30  In diesem Sinne kann sich auch die vorliegende Arbeit nicht dem Vorwurf
entziehen, Bestandteil dessen zu sein, was Mecheril et al. (2013, S. 45) als
religidses othering bezeichnen, da ein Fokus auf hinduistische Migrantinnen
und Migranten diese Gruppe durch ,Essentialisierung, Attribuierung und
Reprisentation® erst hervorbringt.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Religion

zepte oder klassifikatorischen Kategorien, mit denen die uns umge-
bende Welt benannt wird, sowie die Auswirkungen dieser Klassifika-
tionsakte” (Fiihrding 2015, S. 17) ist ansprechend. Nicht zuletzt im
Lichte der Diskussionen um das Selbstverstindnis der Religionswis-
senschaft verspricht der ,Riickzug” auf diese Metaebene nebst inter-
essanten Forschungsperspektiven auch eine gewisse Entlastung.

Fir religionsethnografisch arbeitende Forscherinnen und For-
scher ist dies nun kein gangbarer Weg, denn im wissenschaftlichen
Alltagsgeschift dringen sich ganz pragmatische Fragen auf: ,How
does one study the doing of religion? [...] Is looking at religioning
any different from looking at other aspects of culture?, fragt etwa
Nye (2000a, S. 231). Wie also muss im Kontext ethnografischer For-
schung mit Religion umgegangen werden? Und wie kénnen bei der
Rekonstruktion von Praktiken religiése Praktiken identifiziert und
von anderen, eventuell kulturellen oder politischen unterschieden
werden? Nye fordert mit einem Blick auf die kritische Selbstreflexi-
on der Kulturwissenschaften im Zuge des Postkolonialismus ein Be-
kenntnis bzw. ein Zeichen der Anerkennung dieser Entwicklungen®!
in der Religionswissenschaft und schligt vor, Religion als Praxis zu
verstehen, also als etwas, was getan wird (er prigt dafiir den Aus-
druck religioning; Nye 2000b, S. 476).

Zu einem dhnlichen Ergebnis kommt Daniel (2016). Inspiriert
von der Auseinandersetzung mit postkolonialen Arbeiten und deren
Votum fiir eine gegenstandsnahe, kontextsensitive Betrachtung sozi-
aler Phinomene konstatiert sie fiir den religionssoziologischen Dis-
kurs einen verengten Blick auf die vielfiltige religitse Praxis. Diese
Engfuhrung sieht sie in den fachlichen Bestrebungen begriindet, ei-
nen allgemeinen Religionsbegriff formulieren zu wollen. Sie schligt
daher vor, im Zuge einer Analyse herauszuarbeiten, wie Praxis sich
selbst als religiose Praxis ausweist:

sindem nicht danach gefragt wird, was Religion ist, sondern
vielmehr analysiert wird, wie sich die Praxis ereignet, die sich
selbst als religiose Praxis ausweist, ermoglicht es eine solche Sicht-

31  Nye bezieht sich dabei auf die Entwicklungen der Kulturwissenschaften,
der postcolonial studies, des Poststrukturalismus und der Ethnologie (Nye
2000b, S. 476).

55

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

56

weise, die Konstitution religioser Praktiken durch ihre Einge-
bundenheit in breitere globalgeschichtliche Zusammenhinge zu
beriicksichtigen® (ebd., S. 303).

Dabei arbeitet Daniel relevante Aspekte einer solchen multidimen-
sionalen Rekonstruktion aus. Ihrer Ansicht nach umfassen sie nebst
einer erhohten Sensibilitit fir die Verflechtung jeglicher kulturel-
ler Praktiken auch die Materialitit der Praxis in der Form von Kor-
pern, Dingen, Symbolen, Architektur u. v. m. (ebd., S. 279ft.). Religi-
Ose Symbole, beispielsweise das Om-Zeichen im Tempel, die bildliche
Darstellung von religiosen Epen oder die Mirtis selbst, finden damit
genauso analytische Beachtung wie Diskurse tiber die ,richtige” Tem-
pelfihrung oder die ,echte” Ritualpraxis in der Erzihlung der Gliu-
bigen. Sie stehen auf Augenhohe mit Dingen und Koérpern. Diese
analytische Einbettung von Dingen und Kérpern und damit die Un-
tersuchung des komplexen Verhiltnisses zwischen sich vollziehenden
Praktiken und ihren materialen Voraussetzungen ist auch fiir den vor-
liegenden Kontext zentral. Daniels Perspektive ist fiir das vorliegen-
de Vorhaben also Einiges abzugewinnen. Schliefflich kann eine Ar-
beit, die sich fiir die Rekonstruktion von Tempelpraktiken interessiert,
nicht plotzlich von der Perspektive der Praxistheorie zuriicktreten,
welche Kategorien ganz generell — und so auch Religion - gleichzei-
tig als Ergebnis und Voraussetzung wiederkehrender Praktiken ver-
steht (Schmidt 2017, S. 5f.). Dabei kann aber auch Daniel nicht ne-
gieren, dass es bei der Analyse religidser Praktiken immer schon ein
Vorwissen gibt:

»Auch wenn hier fir die Unvoreingenommenheit des Analyse-
zugangs plidiert wird, wire es naiv anzunehmen, das Vorwis-
sen fiir dasjenige, was gegenwirtig als Religion verstanden wird,
im Forschungsprozess komplett ausschalten zu konnen® (Dani-
el 2016, S. 296).

Im Anschluss an diesen Hinweis und im Sinne eines sensitizing con-
cept soll expliziert werden, welche Vorstellung von Religion im Laufe
der Erhebung erkenntnisleitend war, bevor in der Auswertung analy-
siert werden kann, wie sich die nach dieser Weise beobachtete Pra-
xis selbst als religios ausweist. Das Vorwissen der Erhebung orientier-

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Religion

te sich demgemifS an einer funktionalen Religionsdefinition, die dem
Bereich der immanenten Alltagswelt die Erfahrung einer Transzen-
denz gegeniuiberstellt, wie dies Luckmann (1991, S. 85f.) tut:

»Es deckt sich mit einer elementaren Bedeutungsschicht des Re-
ligiosen, wenn man das Transzendieren der biologischen Natur
durch den menschlichen Organismus ein religidses Phinomen
nennt.*

Religion kann sich folglich iberall dort zeigen, wo Menschen ihre
biologische Natur tiberschreiten bzw. transzendieren. Sie hat dann die
Funktion, diese Transzendenzerlebnisse sinnhaft zu deuten bzw. ,all-
tigliche Erfahrungen mit einer ,transzendenten‘ Wirklichkeitsschicht
in Beziehung [zu] setzen® (ebd., S. 80). Luckmann unterscheidet drei
Arten von Transzendenzen. Die sogenannte (1) kleine Transzendenz
ist dadurch gekennzeichnet, dass ,das in der gegenwirtigen Erfahrung
angezeigte Nicht-Erfahrene grundsitzlich genauso erfahrbar ist wie
das gegenwirtig Erfahrene® (ebd., S. 167). Ein Beispiel dafiir ist die
Erinnerung: Erlebnisse der Vergangenheit, an die ich mich heute er-
innere, iiberschreiten die unmittelbare Erfahrung z. B. in zeitlicher
und rdumlicher Hinsicht. Unter (2) mittleren Transzendenzen ver-
steht Luckmann die mittelbare Erfahrung alltiglicher Grenzen (ebd.,
S. 168), also beispielsweise die Situation der Zwischenmenschlichkeit,
in der mir das Bewusstsein meines Gegentibers, so gut ich es auch zu
kennen meine, nie unmittelbar zuginglich ist, sondern blof§ durch
die Interpretation seiner Aussagen, seiner Gestik und Mimik mittel-
bar verstindlich wird. Als (3) gro8e Transzendenzen werden schlief-
lich Verweise auf eine aufleralltdgliche, nichterfahrbare Wirklichkeit
verstanden. In ihnen wird die Alltagswirklichkeit tiberschritten, wie
bspw. im Rahmen religioser Erfahrungen, aber auch in anderen For-
men z. B. in der Ekstase oder im Traum. Knoblauch (1998, S. 155f.)
schligt vor, den Begriff des Religiosen auf die grofien Transzenden-
zen zu beschrinken, da dieser Begriff eine ,,groflere Trennschirfe® er-
laube. Dies, weil damit explizit nur Transzendenzen gefasst sind, die
sich durch ihre Aufleralltiglichkeit auszeichnen (ebd., S. 155f.). Gera-
de fiir eine Analyse, die an der Unterscheidung religiéser von ande-
ren, nichtreligitsen Praktiken interessiert ist, bietet es sich an, diesem
Vorschlag zu folgen. Fiir die Verwendung von Luckmanns Religions-

57

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Analytische Konzepte

58

begriff als Ausgangslage spricht weiter sein Interesse fiir neue Sozial-
formen der Religion.

Die Idee, dass Religion auch unabhingig von offiziell reprisen-
tierenden Institutionen — Luckmanns Kritik richtet sich insbeson-
dere gegen die christlichen Kirchen - gelebt wird, gehort heute zum
Courant normal religionserforschender Disziplinen. An dieses Inte-
resse fiir Sozialformen der Religion, wie es Luckmanns ,,Unsichtba-
re Religion® (1991) portritiert, will die vorliegende Forschungsarbeit
anschlieffen. Erreicht wird dies durch die Fundierung in Praktiken
und der damit gegebenen Moglichkeit des Wechselns zwischen un-
terschiedlichen ,Grolenordnungen® sozialer Formen der Religion.
Als religiose Praktiken konnen dann gleichermaflen personliche Ge-
bete, Pijas und Tempelfeste in den Blick treten.

Wihrend er anfinglich stark anthropologisch argumentiert,
formt Luckmann seinen Transzendenzbegriff spiter als die Uber-
schreitung der unmittelbaren Evidenz lebensweltlicher Erfabrung. In dieser
»Erfahrungstranszendenz® (Knoblauch 1991, S. 14) sieht Knoblauch
das phinomenologische Potenzial verortet, das eben nicht kognitiv
verkiirzt ist, sondern sich auf einen breiten Wissensbegriff stiitzt, wie
er auch fiir Praxistheorien relevant ist:

#Wissen® umfasst auch Grundbefindlichkeiten, korperliche Fer-
tigkeiten und eingeschliffene Verhaltensgewohnheiten, und so
sind Formen religioser Erfahrung, leiblicher Zustinde und be-
sonderer ,Zustinde‘ durchaus Gegenstand einer so verstandenen
religionssoziologischen Forschung® (ebd., S. 14).

Fiir den vorliegenden Kontext ist dies interessant, da die Konzeption
von Praktiken sich an einer Idee von Wissen orientiert, die sich mit
seingeschliffenen Verhaltensgewohnheiten bzw. einem ,Knowing-
how beschreiben ldsst. Ein Religionsbegriff, der einen breiten Wis-
sensbegriff als Grundlage nimmt, lisst zu, dass die Uberschreitung der
unmittelbaren Evidenz lebensweltlicher Erfahrung etwas ist, was auch
eine korperliche Dimension hat (vergleichbar mit Luckmanns Beispiel
des Traums, der zwar eine primir kognitive Erfahrung ist, der aber ei-
nen spezifisch korperlichen Zustand voraussetzt).

Religion wird darum im Folgenden als (durchaus korperliche)
Erfahrung einer Uberschreitung der unmittelbaren Evidenz alltig-

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.4 Religion

lich erfahrbarer Wirklichkeit verstanden. Religiose Praktiken sind
folglich solche, in denen eine Erfahrungstranszendenz nachvollzieh-
bar bzw. accountable gemacht wird.

59

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode
praxeologischer Forschung

Als ,,a conversation between rigor and imagination® beschreibt Abott
(2004, S. 3) den Forschungsprozess. Dass Genauigkeit eine wichtige
Kompetenz einer empirischen Religionsforscherin ist, verrit ein Blick
in ein beliebiges Methodenlehrbuch. Dort findet sich in der Regel
eine Fiille unterschiedlichen Rezeptwissens, das den Forschungspro-
zess von der Forschungsfrage bis zur Auswertung der Daten abdeckt.
Dass es ebenso wichtig ist, fantasievoll vorzugehen, bewahrheitet sich
spitestens dann, wenn man in der Auseinandersetzung mit metho-
dischem Rezeptwissen an die Grenzen dessen stofit, was sich Inter-
essantes aus regulativ gewonnenen Daten rekonstruieren lisst.! Als
Forscherin ist man daher gut beraten, nebst der fundierten Auseinan-
dersetzung mit Methodologien und Methoden den Blick auf die Em-
pirie nicht zu vernachlissigen. Pointiert formuliert dies Hirschauer in
einer Kritik an der Begrenzung der Erhebungsstrategien der empiri-
schen Sozialforschung: ,Wenn Methoden Gegenstinde konstruieren,
dann hat ein Grossteil der empirischen Sozialforschung seine Gesell-
schaft offenbar als Telefonauskunft entworfen: Die Gesellschaft be-
steht aus Anschlissen zur Erteilung von Auskiinften. Soziologische
Fragen? Anruf geniigt!” (Hirschauer 2008, S. 976).

Was hier mit leichtem Augenzwinkern formuliert wird, ist letzt-
lich eine Kritik, die es gerade fur Forschungsunterfangen, die sich
einem praxistheoretischen Programm zuordnen, ernst zu nehmen

1 Dazu schreibt Geertz (1983, S. 26).: ,Nichts hat meiner Meinung nach
mehr zur Diskreditierung von Kulturanalysen beigetragen als die Erstellung
einwandfreier Abbildungen von formalen Ordnungen, an deren Existenz
niemand so recht glauben kann.”

18.01.2026, 12:08:01.

61


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

62

gilt.? Um zu erforschen, wie Hindutempel im Vollzug entstehen, ge-
ntigt der sprichwortliche Anruf in der Tat nicht. Nimmt man den
praxistheoretischen Anspruch, die Korperlichkeit und Materialitdt
des Sozialen zu beriicksichtigen, ernst, ist es angezeigt, dies auch im
methodischen Vorgehen abzubilden, * da selbst das lingste und de-
taillierteste Interview nicht zu vermitteln vermag, auf welche Art Ma-
terialitit und Korperlichkeit in sozialen Praktiken relevant wird. Soll
die Rekonstruktion einer spezifischen Praxis im Fokus stehen, muss
folglich herausgearbeitet werden, wze diese Praxis zustande kommt.

3.1 Die ethnomethodologische Einstellung

Ein passender methodologischer Referenzpunkt eines so konzipier-
ten Forschungsunterfangens ist die Ethnomethdologie in der Prigung
von Garfinkel (1967). Sie zeichnet sich dadurch aus, dass sie die Er-
forschung von ,,common sense knowledge of social structures” (ebd.,
S.77) ins Zentrum riickt. Damit erklirt die Ethnomethodologie die
Strukturen des Alltagshandelns und den in ithnen prisenten Sinn zu
threm zentralen Gegenstand und interessiert sich dafiir, wie soziale
Wirklichkeit - verstanden als Vollzugswirklichkeit — permanent her-
gestellt wird:

»Ethnomethodological studies analyze everyday activities as
members’ methods for making those same activities visibly-ratio-
nal-and-reportable-for-all-pracitcal-purposes, i.e., ,accountable,

2 Die Ausfiihrlichkeit der folgenden Ausfithrungen zu Methode und Metho-
dologie ist einerseits dem Anspruch praxistheoretischer Arbeiten geschul-
det, ihren Untersuchungsgegenstand angemessen erforschen zu wollen,
wie das Schifer, Daniel und Hillebrandt (2015a) skizzieren. Andererseits
will die Arbeit damit auch den Anforderungen an eine professionalisierte
Methodendebatte in der Religionswissenschaft gentigen, wie sie Fihrding
(2013) ausmacht.

3 Der Sammelband von Schifer, Daniel und Hillebrandt (2015b) tritt gar mit
der Diagnose an, dass es bislang an addquaten Methoden der empirischen
Praxisforschung fehle und will dieses Manko beheben, ,um dem theoreti-
schen Anspruch der Soziologie der Praxis gerecht zu werden, ihren Unter-
suchungsgegenstand, nimlich das, was praktisch geschieht, angemessen er-
forschen zu konnen® (ebd., S. 8).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.1 Die ethnomethodologische Einstellung

as organizations of commonplace everyday activities“ (ebd.,
S. vii).

Um diese Definition zu verorten, hilft es, sich vor Augen zu fith-
ren, dass die soziale Wirklichkeit in hochstem Masse unwahrschein-
lich und daher erklirungsbediirftig ist, da es ,keinerlei festen Grund
fiur den Sinn des Alltagslebens gibt“ (Esser 2001, S. 174). Dies wird
in amusanter Art und Weise deutlich, wenn man sich die von Gar-
finkel (1967, 42ft.) erdachten ,Krisenexperimente® in alltiglichen In-
teraktionssettings ansieht, in denen ein Gesprichspartner absichtlich
die Explikation alltiglicher Sinnbeziige einfordert und damit deut-
lich macht, dass soziale Situationen darauf beruhen, dass sie bestin-
dig intersubjektiv als fraglos gegeben angezeigt werden. Dabei kann
diese andauernde Hervorbringung sozialer Situationen nur gelingen,
wenn sie als accountable oder, wie Keller schreibt, ,stimmig* erfah-
ren werden; wenn also die Handelnden sich gegenseitig die Ordnung
dieser Situationen anzeigen und versichern (Keller 2012, S. 267). In
dieser situationalen Verortung der Entstehung sozialer Ordnung sind
Reflexivitit und Indexikalitit zentrale Charakteristika (Knoblauch
2009b, S. 309). Reflexivitit bedeutet, dass Handelnde die Ordnung
ithrer Handlungen sich und anderen sichtbar machen. Indexikalitdt
benennt den Umstand, dass die Bedeutung der Handlungen auf refle-
xive Weise in den Handlungen selbst erzeugt wird (ebd., S. 309). Ge-
rade mit der Ethnomethodologie kann daher untersucht werden, was
oftmals als gegeben angeschaut wird — das was im Hindutempel ein-
fach so passiert.

Soziale Ordnung entsteht Garfinkel zufolge nimlich, wenn Teil-
nehmende dieser Ordnung sie hervorbringen, indem sie soziale Situ-
ationen interpretieren und ihre Interpretation fiir andere erkennbar
machen. Forschenden ist es folglich moglich, genauso wie anderen
Teilnehmenden, qua Teilnahme (und nicht zuletzt im Erleben eini-
ger Fauxpas), dasjenige Wissen zu erwerben und diejenigen Regeln
zu erlernen, die man beherrschen muss, damit die eigenen Handlun-
gen von den anderen Praxisteilnehmenden in der jeweiligen Situati-
on als normal oder alltiglich verstanden werden. Die Ethnometho-
dologie, wie die Wortkonstruktion es bereits andeutet, setzt also
auf die Erforschung der ,Art und Weise, wie wir unsere gemeinsa-

63

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

64

me Welt und unser Handeln darin interpretieren und strukturieren®
(Abels 2009, S. 87).

Es gibt aber noch weitere gute Griinde, die Ethnomethodolo-
gie als methodologische Referenz praxistheoretisch inspirierter For-
schung zu nehmen. Meyer (2015, S. 115f,) argumentiert etwa, dass
die Praxistheorie und die Forschungspraxis der Ethnomethodologie
konsistent seien, da beide das Erlernen der impliziten Regeln einer
spezifischen sozialen Umgebung gegentiber allen anderen methodi-
schen Groflen, wie etwa Theorien und Vorannahmen oder sprachli-
chen Reprisentationen, priferieren. Und gerade im Zug der Weiter-
entwicklung der Ethnomethodologie in den studies of work Mitte der
1970er-Jahre, wird die bisherige (implizite) Unterteilung in Beschrei-
bung respektive Erklirung einerseits und Objekte und Sachverhalte
andererseits verworfen. Neu - und fir praxistheoretische Forschung
einfacher anschliebar — wird die Produktion sozialer Ordnung da-
her in verkdrperten Praktiken verortet (Bergmann 2012, S. 131).

Selbstverstindlich existieren auch kritische Stimmen. So ist eine
viel zitierte Kritik an der Ethnomethodologie diejeniger an ihrem si-
tuationistischen Fokus, der den ,Blick auf die Dauerhaftigkeit der
Vollzugs-Form und ihr Ubertritt in andere Situationen und andere
soziale Felder erschwert” (Lengersdorf 2015, S. 179). Dem kann be-
gegnet werden, indem man das Phinomen, also die Empirie, in den
Mittelpunkt des Vorgehens stellt (Hirschauer 2004, S. 89). Das hat
zur Folge, dass im Verlauf des Forschungsprozesses stirker danach
gefragt werden muss, welche Methoden der Erforschung spezifischer
Praktiken angezeigt sind bzw. welche Methoden Praktiken selbst als
geeignet fir ihre Erforschung anzeigen (Lengersdorf 2015, S. 183).*

4 Wie Hirschauer festhilt, verschiebt sich in einer praxeologischen For-
schungseinstellung folglich das Verhiltnis zwischen Theorie und Praxis:
Eine Theorie der Praktiken muss sich auf andere Weise ins Verhiltnis zu
ihrem Gegenstand setzen als Formen soziologischer Theorie, die sich empi-
rischem Stress entziehen und ihre Vokabularien als maximal deklinations-
fihig behaupten - bis hin zum grammatischen Unsinn. Theorien der Pra-
xis konnen gelassen auf ihre empirische Relativierung eingestellt sein. Sie
geben damit etwas von dem preis, was ,Theorie® in der Soziologie bedeute-
te, aber sie gewinnen dafiir etwas anderes: dass sie iberhaupt Schritt halten
kénnen mit der Raffinesse und dem Reichtum an Varianz, mit der kulturel-
le Praktiken unseren Gegenstand erfinden® (Hirschauer 2004, S. 89).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Datenerhebung und -auswertung

Und diese werden dann etwa fiir Gespriche und Rituale unterschied-
lich ausfallen.

3.2 Datenerhebung und -auswertung

Um die Untersuchung nicht im Sinne des anfinglich erwihnten Tele-
fonanrufes zu konzipieren und dem soeben geforderten Fokus auf die
Empirie Rechnung zu tragen, wurde die Datenerhebung und -auswer-
tung entlang einer ethnografischen Forschungsstrategie konzipiert. So
wurden zwar durchaus halbstandardisierte, episodische Interviews mit
Besucherinnen und Besuchern der besuchten Tempel in Ziirich und
Wien sowie mit Expertinnen und Experten gefithrt und im Weiteren
diese Interviews entlang der Leitlinien der dokumentarischen Metho-
de ausgewertet. Deutlich mehr Zeit wurde allerdings fiir die teilneh-
mende Beobachtung in den Tempeln aufgewendet. Dennoch ist es im
Kontext der vorliegenden Forschung wenig sinnvoll, von einer voll-
stindigen Ethnografie zu sprechen. Die Zeitriume der teilnehmen-
den Beobachtung sind dafiir zu kurz (je rund sechs Monate mit an-
schlieffenden punktuellen Besuchen), die Zahl der besuchten Orte zu
divers, als dass sich tiberall vertrauensvolle Beziehungen hitten etab-
lieren konnen. Dennoch hat sich das Vorgehen der Datenerhebung an
den Maximen ethnografischen Arbeitens orientiert: die Besuche von
Tempeln und religidsen Feiern waren der offenen und explorativen
Datengewinnung verpflichtet.> Essentiell war zudem der Aspekt der
Teilnahme, tiber den versucht wurde, die korperlich-praktischen Wis-
sensformen des Tempelgeschehens zu erschlieffen und zu rekonstruie-
ren. Methodisch reiht sich das Vorgehen trotzdem nicht in diejenigen
Arbeiten ein, die teilnehmende Beobachtung als gold standard praxeo-
logischer Forschung betrachten. Stattdessen orientiere ich mich an ei-
ner Sicht auf Datengewinnung, die sich fiir eine Kombination mehre-
rer Methoden ausspricht, in der nicht davon ausgegangen wird, dass
eine Methode validere Daten produziert als die andere (vgl. Halkier
2017, S. 197ff)

5 Dieser Offenheit ist es geschuldet, dass auch andere Besuche, wie etwa der
einer ,Miss Tamil Switzerland“-Wahl oder der Besuch eines Salzburger
Tempels, stattfanden und dokumentiert wurden.

65

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

66

3.2.1 Ethnografische Strategie und teilnehmende Beobachtung

Ein zentraler Teil des Datenkorpus kam durch teilnehmende Beob-
achtung zustande. Den Ausgang der teilnehmenden Beobachtung bil-
det dabei eine verhiltnismiflig triviale Frage: Was geht hier eigentlich
vor sich? Um diese Frage zu beantworten, werden gerade nicht regu-
lative, sondern mimetische Formen empirischer Sozialforschung ver-
wendet, wie Amann und Hirschauer (1997a) erkliren. Das bedeutet,
dass eine ethnografische Forschungsstrategie davon ausgeht, dass je-
des Feld, welches die Ethnografin betritt, erstens durch eine ihm in-
hirente Soziologik gekennzeichnet ist und dieses Wissen im Zuge der
teilnehmenden Beobachtung mobilisiert werden kann (ebd., S. 20).
Durch die Teilnahme am Tempelgeschehen wurde Wissen darum
nicht nur kognitiv rekonstruiert, sondern zu einem guten Teil auch als
Erfahrungswissen respektive praktisches Wissen mobilisiert, wie das
fiir praxistheoretische Forschungen essentiell ist (Lengersdorf 2015,
S. 186). So war beispielsweise die Teilnahme an Vorbereitungsarbeiten
im Tempel wichtig, um zu einem Verstindnis unterschiedlicher Prak-
tiken zu gelangen. Gerade durch die Uberginge lief sich leichter er-
schliefSen, wie bestimmte Praktiken etwa als Vorbereitungs- oder Ritu-
alpraktiken ausgewiesen wurden.

Grundsitzlich gilt, dass es sich bei der Ethnografie nicht um
eine einzelne Methode handelt. Adidquater ist die Bestimmung der
Ethnografie als ,historisch gewachsene[r] kulturwissenschaftliche|r]
Erkenntnishaltung® (Breidenstein u. a. 2015, S. 31). Das Besondere
an dieser Erkenntnishaltung ist, dass sie entlang der Unterscheidung
von Fremdem und Vertrautem organisiert ist. Ethnografisches Arbei-
ten ist also immer damit beschiftigt, etwas Fremdes in etwas Vertrau-
tes zu Uibersetzen, respektive Vertrautes zu verfremden (ebd., S. 31).

Die teilnehmende Beobachtung kann dabei verstanden werden
als ,methodisch kontrolliertes Fremdverstehen [...], das die Sinn-
strukturen der Feldsubjekte situativ erschlieflen soll* (Franke und
Maske 2011, S. 107). Die Forscherin versucht also, an alltiglichen
Praktiken teilzuhaben und die Situation, in die sie sich begibt, zu be-
obachten. Methodisch kontrolliert muss das Fremdverstehen ange-
legt sein, da es nebst der Teilnahme immer auch eine Form der Di-
stanzierung braucht. Ohne diese Distanzierung oder Verfremdung
unterscheidet sich die Forscherin nicht von ihrem Feld, ist also le-

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Datenerhebung und -auswertung

diglich Tempelbesucherin. Franke und Maske (ebd.) vermuten, dass
es ethnografische Zuginge in der Religionswissenschaft bisher nicht
leicht hatten, weil die phinomenologische Vergangenheit des Faches
dazu fihrt, dass einer Erhebung von Innenperspektiven tendenziell
kritisch begegnet wird (ebd., S. 108). Auf einen weiteren Aspekt ver-
weist Knoblauch (2006, S. 971f.), wenn er schreibt, dass die Akzep-
tanz eines interpretativen Paradigmas einen unmittelbaren Einfluss
auf den Religionsbegriff hat. Folgt man den Primissen ethnografi-
scher Forschung - also der Aufforderung, die Sinnstrukturen des Fel-
des situativ zu erschlieflen - kann eine Definition von Religion und
religiosen Praktiken nur aus diesem Feld heraus geschehen. Nebst der
Verwendung von sensitizing concepts, wie sie in Kapitel 2 prisentiert
wurden, wird daher im Zuge der Auswertung zu rekonstruieren sein,
wie der Transzendenzbezug im Kontext von doing mandir zustande
kommt, wie sich also religidse Praktiken selbst, als solche ausweisen.

Die Aufmerksamkeit der Forscherin als beobachtende Teilneh-
merin gilt, wie bereits an anderer Stelle vermerkt, (sprachlichen und
nichtsprachlichen) Praktiken genauso wie beispielsweise der Verwen-
dung von Materialien und Medien im Zuge dieser Praktiken, dem
Ablauf von Ritualen und vielem mehr - in ihnen allen kommen
wichtige Aspekte des Feldes zum Ausdruck. Begibt sich die Forsche-
rin also in ein bestimmtes Feld, wird sie dort — sofern sie nicht einem
positivistischen Bild der Genese sozialer Wirklichkeit anhaftet — auf
ein vielgestaltiges Phinomen treffen, das tiber eine Eigenlogik ver-
figt, die es zu erleben, beschreiben und analysieren gilt. Ethnografi-
sche Forschungsstrategien zeichnen sich dabei durch vier Charakte-
ristika aus (Breidenstein et al. 2015, S. 31ff.): Sie interessieren sich fiir
die Beschreibung von (1) sozialen Praktiken bzw. das ihnen zugrunde-
liegende praktische Wissen; sie betonen die Bedeutung der (2) #nmit-
telbaren Erfahrung des Feldes in der Form der teilnehmenden Beob-
achtung; sie sprechen sich fur einen (3) integrativen Forschungsansatz
aus, im Zuge dessen unterschiedliche Datentypen gesammelt und
analysiert werden, und sie unterstreichen die sozialwissenschaftliche
(4) Versprachlichung der gemachten Beobachtungen. Gemif$ dieser
Charakterisierung wurden in Zirich und Wien regelmiflig Tempel
besucht und die meisten dieser Besuche protokolliert. Der Zugang
zu den einzelnen Tempeln kam, wo moglich, tiber Anfragen via E-
Mail oder Telefon zustande. Gab es keine offizielle Kontaktmog-

67

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

68

lichkeit oder keine Antwort auf Kontaktversuche, bin ich zu den re-
guliren Tempeloffnungszeiten hingegangen, habe meine Vorhaben
bei Nachfrage vorgestellt und erklirt, dass ich gedenke, den Tempel
wiederholt zu besuchen, um das Vorhaben meiner kiinftigen Anwe-
senheit zu verbreiten. Nicht blof§ aus Eigenntitzigkeit, sondern auch
um mogliche Verzerrungen zu vermeiden, habe ich versucht, Fra-
gen nach meinem Forschungsvorhaben wahrheitsgemify zu beant-
worten, ohne mein gesamtes Forschungsvorhaben en detail darzule-
gen (ebd., S. 56). In Wien gelang der Erstkontakt iber das Ehepaar
Ranga, das den Hindutempel im Afroasiatischen Institut lange Jahre
geleitet hat. Dank ithnen kamen wichtige Kontakte zu weiteren Perso-
nen, insbesondere zu den bengalischen Vereinen, die in wechselnden
Lokalen die Durgapaja ausrichten, zustande. Thr langjihriges Engage-
ment fiir Hindus in Osterreich erleichterte den Zugang, da die meis-
ten Menschen sie als Pioniere hinduistischen Lebens in Osterreich
betrachten und ihnen gegeniiber eine gewisse Form der Verpflich-
tung verspiiren. In einigen Tempeln wurde mir von sogenannten
Galekeepern, meist Minnern in einer Leistungsrolle, Kontaktperso-
nen zur Seite gestellt; in der Regel junge, gut ausgebildete Frauen.
Einmal im Feld, versuchte ich das Geschehen zu verfolgen,
gleichzeitig aber auch aktiv mitzumachen. Dabei stand die unmit-
telbare Erfahrung genauso im Zentrum des Interesses wie die zahl-
reichen Praktiken, die sich in der Situation beobachten lieflen. Dazu
zdhlten nebst dem religiosen Ritual etwa das zeitlich versetzte Ein-
treffen der Gldubigen, die Vor- und Nachbereitungen des Rituals,
informelle Gespriche mit anderen Tempelbesucherinnen und -be-
suchern beim gemeinsamen Essen sowie die Handhabung und Pri-
sentation unterschiedlicher Materialien und Medien. Entsprechend
habe ich nicht nur religiése Rituale mitgemacht, sondern im Verlau-
fe der Zeit auch Bhajans singen gelernt, geputzt, aufgeriumt, gebas-
telt und gekocht. Diese Form der Teilnahme war in keiner Weise fiir
alle Tempel gleich moglich. So war gerade in den gréfleren Tempeln
die Teilnahme stark davon abhingig, wann ich sie besuchte und zu
welcher Zeit ich eintraf. Kam ich an einem Festtag vor der Pija, so
bestand die Moglichkeit, in Aufgaben eingebunden zu werden; eine
Gelegenheit, die ich hin und wieder absichtlich, manchmal unab-
sichtlich wahrnahm. Erschien ich an einem Tag unter der Woche,
waren weniger Leute anwesend und die Moglichkeit, mit Einzelnen

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Datenerhebung und -auswertung

ins Gespriach zu kommen, war hoher. Auch war die Reaktion auf
meine Anwesenheit sehr unterschiedlich. In einem kleineren Tempel
in Wien hat mir eine der Mitorganisatorinnen nach einiger Zeit re-
gelmifiger Besuche einen roten Sari geschenkt und mir erklirt, dass
er ein Geschenk der groflen Géttin sei, die sie angewiesen habe, ihn
mir zu iiberreichen. Dieses Geschenk empfand ich als Moment der
Akzeptanz meiner Anwesenheit in diesem spezifischen Tempel. Es
kontrastiert aber mit der Situation in anderen, vor allem grofleren
Tempeln, in denen ich Kontakte meist proaktiver herstellen musste.

Die Struktur der Besuche habe ich meist direkt im Anschluss -
bei besonders langen Besuchen, etwa den Tempelfesten, auch schon
mal zwischendurch - in Feldnotizen erfasst und anschliefend zu
Protokollen verarbeitet (Breidenstein et al. 2015, S. 85f). Dabei
kommt den Protokollen die Funktion eines ,externen Speichers von
Erinnerungen® zu, auf deren Basis weitere Analysen gemacht und
weitere Aspekte beobachtet werden (Schindler 2016, S. 275). Dabei
habe ich gerade zu Beginn der Feldforschung jeden Besuch protokol-
liert, gegen Ende die Besuche nur mehr auszugsweise, in handschrift-
lichen Notizen oder als Sprachmemos festgehalten.

Die gewihlte Protokollart kann am ehesten der sequentiellen
Form (Streck, Unterkofler und Reinecke-Terner 2013) zugeordnet
werden, bei der Gespriche und Handlungen chronologisch wieder-
gegeben werden. Je nach Situation riickten unterschiedliche Aspek-
te ins Zentrum. So ist die folgende Sequenz, die ein Gesprich mit
mehreren jungen Frauen zusammenfasst, nicht mit Fokus auf die Art
des Sprechens wiedergegeben, sondern es stehen die Gesprichsinhal-
te und die damit verbundenen Referenzen (Gewohnheiten, Gefiihle,
Materialien) im Zentrum.

slch frage danach, ob sie regelmiflig herkommen. Sie antworten
mit ja, es handle sich um ein vertrautes Umfeld von Kindes-
beinen an, wie eine Familie (dieser Punkt wird von mehreren
bekriftigt). Auflerdem sei es ein guter Grund, sich rauszuputzen
und die schénen indischen Kleider anzuziehen. Ich frage, ob sie
auch andere Tempel besuchen, sie verweisen auf den Hare-Krish-
na-Tempel, den sie sehr schon finden® (W07, Z58-62).

69

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

70

In einem anderen Auszug aus dem gleichen Protokoll liegt der Fokus
hingegen auf den unterschiedlichen individuellen und gemeinschaft-
lichen nichtsprachlichen Praktiken einzelner Personen im Tempel (die
der Forscherin eingeschlossen):

»Der junge Mann, dem ich beim Ausbreiten der Teppiche ge-
holfen habe, bringt Tee und ich sitze bei den Frauen und trinke
ithn. Als ich damit fertig bin, gehe ich zum Eingang und wasche
mein Glas (zum ersten Mal) selber ab und setze mich wieder auf
meinen angestammten Platz hinter dem Kucheneingang. Die Er-
fahrung vom letzten Mal - dass der vordere Platz mit den Kissen
fiir die Sdngerinnen vorgesehen ist — und ich eigentlich nicht zu-
riickrutschen will, bringt mich dazu. Der Priester lduft mit einem
Riucherutensil im Tempel umbher, das er in der Andeutung eines
Kreises vor den Miirtis und den Bildern an der Wand schwenkt.
Die Frauen und der Priester beginnen zu singen (fiir einmal hort
der Singer/Pianospieler nur zu) und der Tempel fullt sich lang-
sam“ (W07, Z25-32).

Einem integrativen Forschungsansatz folgend habe ich nebst Beob-
achtungsprotokollen und halbstandardisierten Interviews auch ande-
re Datenarten gesammelt: So gehoren etwa Flyer, Ankiindigungen,
Poster, Kalender und Liedtexte der Tempel - auch in digitaler Form -,
Vereinsregisterausziige, Screenshots von Facebook-Seiten, Broschii-
ren, Fotos® sowie Archivmaterialien zum Datenkorpus.

Die Auswertung der Beobachtungsprotokolle orientierte sich
an der Methode der Grounded Theory. In einem ersten Schritt wur-
den die Beobachtungsprotokolle offen codiert, um die Themenviel-
falt herauszuarbeiten (Strauss und Corbin 1996, S. 43ff). Mit der

6 Obwohl ich versucht habe, gewisse Aspekte wie z. B. die leeren Tempelriu-
me oder als intensiv erlebte Momente wihrend eines Festes auch durch Fo-
tographien festzuhalten, hat sich dies nicht durchwegs als geeignete Vorge-
hensweise erwiesen. Gerade im Kontext der Intimitit kleiner Tempelrdume
und den Feierlichkeiten einer kleinen Gruppe von Menschen wollte ich es
vermeiden, das Bewusstsein flir die Situation des ,Beforschtwerdens per-
manent zu aktualisieren. Unproblematisch erschien mir dagegen die Ver-
wendung von Fotoapparat oder Smartphone-Kamera, wenn auch die ande-
ren Besucherinnen und Besucher Fotos machten.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Datenerhebung und -auswertung

anschlieffenden Ordnung, Vereinheitlichung und Verdichtung der
Codes wurde vom unmittelbaren Datum, dem jeweiligen Protokoll,
abstrahiert, erste analytische Themen definiert und zueinander in
Beziehung gesetzt. In Zusammenschau mit den Auswertungen der
Interviews und den anderen Datenarten wurden so einzelne Situa-
tionen der Tempelpraxis rekonstruiert, anhand derer schlussendlich
Bedingungen, Strukturen oder Konstellationen des Forschungsfel-
des sichtbar gemacht wurden.” Diese Situationen sollten auf eine Art
und Weise fiir das Feld stehen (Breidenstein et al. 2015, S. 139ff.). Sie
sollten im Kontext des Feldes sehr typisch sein. Natirlich ist auch
die Qualitit der Daten, die dem Fall zugrunde liegen, ein Kriterium,
das die Auswahl lenkt (ebd., S. 139ff)).

Da die Rekonstruktion der Situation(en) nicht nur aus der Aus-
wertung der Beobachtungsprotokolle entstanden, sondern auch das
Material der Interviews inkludierten, soll in einem nichsten Schritt
die Datenerhebung mittels halbstandardisierter, episodischer Inter-
views dargelegt werden.

3.2.2 Interviews und Gespriche

Im Verlaufe meiner Erhebungsphasen habe ich unterschiedliche For-
men von Interviews und Gesprichen gefithrt, aufgenommen und
transkribiert. Insgesamt sind 15 halbstandardisierte, episodische In-
terviews zustande gekommen, fiinf Experteninterviews sowie funf Ge-
spriche, die sich teils aufgrund ihres Inhaltes, teils durch die Wahl des
Gesprichspartners von den beiden anderen Interviewarten unterschei-
den, jedoch trotzdem als Teil der Datengesamtheit behandelt wurden.
Die drei Gesprichsarten und auch die unterschiedlichen Gesprichs-
partner wurden aufgrund der Strategie des theoretical oder purposeful
samplings ausgewihlt (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2010, S. 1811f.).2

7 Breidenstein et al. (2015, S. 139) sprechen anstelle von Situationen von
Fallanalysen. Ich verwende dagegen der Begriff der Situation, da er die Ana-
lyseeinheit der Ethnomethodologie bezeichnet.

8 Interessanterweise hat das Schneeballprinzip, also die Vermittlung weiterer
Interviewpartner iiber bereits Interviewte, eigentlich nur in einem Fall funk-
tioniert, obwohl ich mir gerade fiir den Einstieg ins Feld Erfolge von dieser
Strategie erhofft hatte (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2010, S. 184).

71

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

72

Ausgehend vom Forschungsinteresse habe ich erste potenzielle
Interviewpartnerinnen und -partner angesprochen, denen ich zuvor
wiederholt im Tempel begegnet bin. Nebst der Regelmifligkeit der
Besuche als Ausweis fir die aktuelle Vertrautheit der Gldubigen mit
dem Tempel sollte das Sample Frauen ebenso umfassen wie Min-
ner, Laien und Priester oder Funktionstriger der Vereine, jingere ge-
nauso wie dltere Menschen. Damit wurde einerseits dem Umstand
Rechnung getragen, dass die Auswertung erster Interviews die Not-
wendigkeit fir komplementidre Sichtweisen erdffnet hat,” anderer-
seits wird mit der Strategie des theoretical sampling auch die Ebene
der Beobachtung reflektiert, wonach der Tempel ein Ort ist, an dem
sehr viele verschiedene Menschen (Familien mit kleinen Kindern,
junge Erwachsene, iltere Menschen) zusammenkommen. Die Struk-
tur der halbstandardisierten, episodischen Interviews (Misoch 2015,
S. 57ff)) bestand aus einem erzdhlgenerierenden Stimulus!® und an-
schlieflenden Nachfragen. Nach Misoch zeichnet sich das halbstan-
dardisierte, episodische Interview dadurch aus, dass es unterschied-
liche Formen von Wissen abbilden will: ,Das episodische Interview
stiitzt sich auf (1) erzdhlte Erinnerungen (als Teilnarrationen) und
auf (2) argumentativ-theoretische Darstellungen, die ihrerseits auf
das episodischnarrative Wissen (bei 1) und auf semantisch-begriffli-
ches Wissen (bei 2) rekurrieren” (ebd., S. 59). Demgemif! wurde in
einer ersten Sequenz der Fokus auf die Erzihlung der Geschichte des
Tempels aus der Perspektive des Befragten gelegt. Diese Frage zielte
auf die Erhebung subjektiver Wissensbestinde, lieff den Interviewten
aber geniigend Freiraum fiir die Strukturierung und Schwerpunktset-
zung der Erzihlung entlang eigener Erfahrungen und Relevanzen.
Anschlieflend wurde in Nachfragen die Ausarbeitung des episodi-

9 Die ersten Interviews fanden in der Regel mit jungen Frauen statt, also mit
jenen Kontakten, die mir von offizieller Seite zur Seite gestellt wurden. Die
Auswertung dieser Interviews hat die Notwendigkeit weiterer Perspektiven,
insbesondere auch ilterer Leute eroffnet, um bspw. die Geschichte der Tem-
pel vollstindiger rekonstruieren zu kénnen.

10 Der Erzihlstimulus lautete: ,Bitte erzihlen Sie mir die Geschichte des Tem-
pels (und des Tempelvereins) in XY. Am besten fangen Sie bei dem Zeit-
punkt an, als Sie zum ersten Mal zu diesem Tempel gegangen sind und er-
zihlen mir die ganze Geschichte des Tempels bis heute, so wie sie sie erlebt
haben. Erzihlen Sie mir bitte alles, was Ihnen dazu einfillt.“

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Datenerhebung und -auswertung

schen, aber auch des semantisch-begrifflichen Wissens angeregt, in-
dem bspw. nach schwierigen Momenten in der Geschichte des Tem-
pels gefragt oder eine Einschitzung der Bedeutung des Tempels fiir
andere Besucherinnen und Besucher erbeten wurde. Der Interview-
leitfaden wurde in einem intersubjektiven Verfahren erstellt. Einem
Vorschlag von Helfferich (2011, S. 182ff)) folgend, wurde das soge-
nannte SPSS-Verfahren angewandt, das einerseits dabei helfen soll,
aus der Fiille an moglichen Fragen, in Abgleich mit der Forschungs-
frage, die sinnvollen herauszufiltern und zu sortieren, und das ande-
rerseits dazu dient, das eigene Vorwissen zu explizieren — ein Vorge-
hen, das auch Misoch (2015, S. 602) empfiehlt. Dabei wurden das
Projekt sowie das Forschungsinteresse in einem ersten Schritt den
Kolleginnen kurz skizziert, anschliefend wurden auf Kirtchen in
einem gemeinsamen, offenen Brainstorming mdéglichst viele Fragen
gesammelt (S). Diese Fragekirtchen wurden geprift (P) und nicht
geeignete, weil z. B. geschlossen formulierte Fragen, wurden aus-
sortiert. Schlieflich wurde die Sortierung (S) der Fragen nach The-
menfelder im Gesprich erarbeitet. Diese Zusammenstellung wurde
in einem letzten, individuellen Arbeitsschritt in den Interviewleitfa-
den subsumiert (S). Die Interviews wurden mit dem Einverstindnis
der Interviewten und mit Zusicherung ihrer Anonymitit aufgezeich-
net und dauerten in der Regel zwischen einer halben und eineinhalb
Stunden. Gab es nennenswerte Gesprichsanteile off the record, wur-
de ein entsprechendes Protokoll angefertigt. Die episodischen Inter-
views wurden vollstindig transkribiert, die Experteninterviews und
Gespriche nur partiell.!!

11 An dieser Stelle tut ein kurzer Exkurs Not: Es ist wichtig festzuhalten, dass
die Interviews alle in Schweizerdeutsch, Deutsch oder Englisch gefiihrt
(und in Deutsch oder Englisch transkribiert) wurden. Die Interviewten ant-
worteten in diesen Sprachen, teils erginzt durch Begriffe ihrer Mutterspra-
chen oder Sanskritbegriffe. Fiir fast alle Interviewpartnerinnen und -partner
war die Interviewsprache folglich nicht die Muttersprache respektive nicht
die erste Muttersprache, jedoch in den allermeisten Fillen die Sprache ih-
res Arbeits- und Ausbildungsalltags. Aus dem Umstand, dass die Forscherin
die sprachliche Fiille des Forschungsfeldes selbst nicht reprisentieren konn-
te, ergaben sich einige Probleme: Einerseits verstirkte die Sprachbarriere
die Asymmetrie in der Position zwischen Interviewerin und Interviewten.
Dieser Asymmetrie wurde mit dem Aufbau vertrauensvoller Beziehungen
durch wiederholte Tempelbesuche vor der Interviewanfrage zu begegnen

73

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

74

Die Auswertung der Interviews geschah in mehreren Schritten:
Nach der Transkription wurden die Datengesamtheit gelesen und -
gemeinsam mit den Beobachtungsprotokollen — offen codiert. Dabei
stand nicht so sehr die Weiterentwicklung der Codes zu Kategorien
im Vordergrund, wie dies etwa das Vorgehen gemifl der Ground-
ed Theory empfiehlt (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2010, S. 2091t.).
Vielmehr ging es darum, zu Beginn den Blick auf die Gesamtheit der
Daten - Interviews und Protokolle — zu legen und auf der Grundla-
ge dieser Gesamtlektiire erste Zusammenhinge zu konzeptualisieren
und Themen zu rekonstruieren, die in der Zusammenschau von Be-
obachtungen und Interviews relevant waren.

Die weitere Analyse der Interviews folgte den Vorgaben der do-
kumentarischen Methode (Bohnsack 1989, 2010, 2013). Bohnsack
hat die dokumentarische Methode Ende der 1980er-Jahre als Verfah-
ren der rekonstruktiven Sozialforschung vor allem zur Analyse von
Gruppendiskussionen etabliert (Bohnsack 1989). Sein zentraler An-
spruch ist es, die qualitative Sozialforschung an der Produktion the-
oretischer Aussagen zu beteiligen, ohne dabei die Analyse einzel-
ner Fille aus den Augen zu verlieren (Nohl 2013, S. 7). Dabei geht
es gerade nicht darum, mit der methodischen Arbeit aufzuhoren, so-
bald die Frage beantwortet ist, was denn die gesellschaftliche Reali-
tit ausmacht, die sich den Akteuren prisentiert. Vielmehr soll eine
Antwort auf die Frage gefunden werden, wie diese gesellschaftliche
Realitit hergestellt wird (vgl. Bohnsack 2013, S. 13). Nimmt man die-
sen Rekonstruktionsprozess methodisch ernst, trifft man gleichsam
Vorkehrungen, erst gar nicht in die von Hirschauer skizzierte Situ-
ation zwischen positivistischer Skylla und fabulierender Charybdis

versucht, um die Hemmschwelle eines formellen Interviewsettings zu sen-
ken. Zudem durften sich die zu interviewenden Personen Ort und Zeit-
punkt des Interviews aussuchen. Andererseits erforderte die Situation der
Sprachunterschiede eine spezifische Vorbereitung. So musste der Fingangs-
stimulus teilweise ad hoc vereinfacht werden und es war wichtig, die Ge-
sprichsfithrung entlang der Sprachkompetenz des Gegeniibers flexibel zu
gestalten und je nach Situation das Gesprich stirker zu strukturieren. Auch
fir den Auswertungsprozess hatte die Sprachwahl Konsequenzen. So war es
nicht in allen Fillen moglich, Ausschnitte lediglich entlang der Transkripti-
on zu analysieren, sondern es war stellenweise notwendig, auch im Auswer-
tungsprozess mit der Aufnahme zu arbeiten.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Datenerhebung und -auswertung

zu gelangen: ,Wer meint, er finde soziale Wirklichkeit, iiberschitzt
seine Wahrnehmung, wer meint, er erfinde sie, seine Imagination”
(Hirschauer 2008, S. 175).

Folglich wurden die Interviews in einem zweiten Schritt einer
formulierenden Interpretation unterzogen. Zu diesem Zweck wur-
den Passagen aus den episodischen Interviews ausgewihlt und die
darin angesprochenen Themen mit Oberbegriffen versehen.!? Ziel
war es, die thematische Gliederung zentraler Passagen zu erfassen
und allgemein verstindlich zu paraphrasieren. Dabei wurde von je-
dem Interview die Anfangspassage iibernommen, um zu gewihrleis-
ten, dass feldspezifische Relevanzen, die idealerweise als Antwort
auf den Erzdhlstimulus zu Beginn des Interviews prisentiert werden,
in der Analyse erfasst wurden (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2010,
S. 292). Zusitzliche Passagen wurden danach ausgewihlt, ob sie fiir
die Fragestellung von Relevanz sind bzw. ob sie auffillige formale
Eigenheiten aufwiesen (ebd., S. 293). Bohnsack (2010, S. 124) spricht
in diesem Zusammenhang von Fokussierungsmetaphern. Damit be-
zeichnet er Interviewpassagen, die sich durch besondere metaphori-
sche Dichte auszeichnen, durch erhohtes Erzdhltempo oder detail-
lierte Beschreibungen hervorstechen — also Passagen, die auf die eine
oder andere Art besonders prignant oder elaboriert sind. Sie werden
in diesem zweiten Interpretationsschritt paraphrasiert, da die Rekon-
struktion dessen, was gesagt wird im Zentrum steht.

Schliellich wurden die gewihlten Passagen einer reflektierenden
Interpretation unterzogen (ebd., S. 135f)). In diesem Auswertungs-
schritt wird versucht, den Rahmen zu rekonstruieren in welchem ein

12 Die halbstandardisierten, episodischen Interviews, die Experteninterviews
und die informellen Gespriche wurden nicht der gleichen Auswertung un-
terzogen. Informelle Gespriche dienten vielmehr der Rahmung oder zu-
sitzlichen Kontextualisierung von Situationen bzw. Fillen in der Analy-
se. Vielfach lieferten sie auch zusitzliche Informationen iiber bestimmte
Aspekte des Forschungsfeldes. Ebenso wurden die Experteninterviews fir
die Darstellung bestimmter Aspekte des Forschungsfeldes verwendet. Da-
bei wurde bei den befragten Experten darauf vertraut, dass die von ihnen
geduflerten Beschreibungen (z. B. Berechnungsvorschlige) mit Riickbezug
auf dhnliche Verweise aus der Literatur als Expertenwissen ibernommen
werden kann, wihrend Einschitzungen oder andere Aussagen in der Regel
auch auf ihre dokumentarische Interpretation hin analysiert wurden.

75

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

76

bestimmtes Thema abgehandelt wird, um so den dokumentarischen
Sinngehalt zu explizieren. Um bei der Analyse sprachlicher Daten
aus Interviews oder Beobachtungsprotokollen Muster oder Regeln
zu erkennen und den konjunktiven Erfahrungsraum zu rekonstruie-
ren, muss davon ausgegangen werden, dass sprachliche Selektionen
bedeutsam sind. Die Ausdrucksweise der Interviewten, etwas genan
in dieser Weise und nicht anders zu formulieren, ist folglich als Hin-
weis (Dokument) auf ein Muster zu verstehen. Im Prozess der Ana-
lyse soll es durch kontinuierliches Vergleichen unterschiedlicher Pas-
sagen innerhalb eines Interviews respektive Falles moglich werden,
aus sehr verschiedenen Realisierungen von Sinn in Sprache, nach
und nach einen konsistenten Sinn hinter dem Sinn herauszuarbeiten,
also zu zeigen, wie sich der Sinn einer sprachlichen Handlung do-
kumentiert. Es soll folglich expliziert werden, wie etwas gesagt wird.
Dieser Interpretationsschritt zielt nicht auf kommunikativ-generali-
siertes Wissen, wie beispielsweise das Wissen um religidse Mythen
oder die Kenntnis bestimmter Mantren, sondern auf das dahinter-
stehende, implizit-theoretische Wissen, dass dazu fithrt, dass sich
eine Person religiose Geschichten erst merkt oder Mantren aneignet
- Wissen also, das handlungsanleitend wirkt. So kann beispielswei-
se das Erlernen religidser Inhalte in Verbindung mit einer familidren
Tradition stehen, der man seit frithester Kindheit folgt, oder durch
ein biographisch wichtiges Ereignis ausgelost worden sein, wie bei-
spielsweise den Tod eines nahen Verwandten oder eine Migrationser-
fahrung. Um sich dieses Wissen zu erschlieflen, ist es entsprechend
wichtig, dass die Forscherin mit der Handlungspraxis des Milieus,
aus dem die zu analysierenden Daten stammen, vertraut ist.

Im Prozess der reflektierenden Interpretation kénnen unter-
schiedliche heuristische Strategien und Hilfsmittel zur Anwendung
kommen (Abott 2004, S. 110ff; Kruse 2014, S. 472; Przyborski und
Wohlrab-Sahr 2010, S. 299f)). So lohnt es sich etwa, unterschiedliche
Fragen an ausgewihlte Textpassagen zu richten, um den dokumenta-
rischen Sinngehalt zu explizieren. Diese Fragen sollen dabei helfen,
Vergleichshorizonte zu erdffnen und den dokumentarischen Sinnge-
halt abzusichern. So etwa, wenn sich die Forscherin bei der Lektii-
re einer Passage fragt, welche alternativen Moglichkeiten der Darstel-
lung ebenfalls denkbar gewesen wiren, aber vom Interviewten nicht
genutzt wurden. Oder welche Darstellungsmoglichkeiten durch die

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.2 Datenerhebung und -auswertung

gewihlte Formulierung ausgeschlossen oder negiert werden. Auch
kann es interessant sein, zu fragen, wie die gegenteilige Formulierung
der ausgewihlten Passage lauten wiirde. Fiir diesen zweiten Auswer-
tungsschritt stellt Bohnsack (2010, S. 135) den Begriff der Proposition
ins Zentrum. Damit bezeichnet er spezifische semantische Gehalte,
durch die (kollektive) Orientierungsrahmen oder -muster rekonstru-
iert werden konnen. Diese Orientierungsrahmen oder -muster sind
es, in denen sich der konjunktive Erfahrungsraum, also etwa die Er-
fahrung der Migration, dokumentiert.

Ein anschauliches Beispiel sind die ersten drei Sitze aus dem
Interview mit Nitnam Chana®, einer jungen Tempelbesucherin in
Wien:

»OKk, also wie ich gesagt habe, ja, ich wollt**/(...) ich hab mein
Land sehr gerne, ich mag Indien sehr und ich wollte nicht weg da-
von. Also es ist** (...) als wir hier neu gekommen sind dann ha-
ben wir** dann hat mein Vater uns im Tempel vorgestellt.

Und fiir mich war**/also ganz am Anfang/bin ich nur deshalb ge-
kommen. Ich wollte meine Leute sehen. Also das war nicht wirk-
lich aus religitsen Sichten® (INC, Z41-44).14

Hier zeigt sich, dass die Interviewpartnerin auf den Erzihlstimulus'
mit der Erinnerung an ihr Herkunftsland reagiert und dem Widerwil-
len, dieses zu verlassen, Ausdruck verleiht. Aus informellen Gespri-
chen mit ihr und ihrem Vater wurde klar, dass die Familie in Etap-
pen migriert ist: Frau und Kinder sind dem Vater erst nachgereist, als

13 Dadie Tempel im Vordergrund standen und die vorliegende Untersuchung
nicht verdeckt gefithrt wurde, ist es angebracht, die jeweiligen Tempelbe-
zeichnungen nicht verfremdet wiederzugeben. Allerdings wurden alle Per-
sonen, die ich interviewt oder mit denen ich Gespriche gefiihrt habe, an-
onymisiert. Ausnahmen bilden die befragten Expertinnen und Experten,
die hier namentlich auftreten.

14 Im Verlaufe der Arbeit werden die Interviews mit dem Kiirzel I und den
Anfangsbuchstaben der anonymisierten Namen der Interviewten, in die-
sem Falle NC, zitiert. Z verweist auf die Zeilenzahlen. Die Beobachtungs-
protokolle werden mit W fiir Wien und Z fir Ziirich abgekiirzt und mit ei-
ner Nummer erginzt, also W03, Z12 etc. Auch hier wird die iibernommene
Textstelle mit Zeilennummerierung versehen.

15 Vgl. Funote 10 in diesem Kapitel.

77

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

78

dieser sich beruflich bereits etabliert und eine Wohnung in Wien ge-
funden hatte. Der Vater ist es dann, der seine Familie kurz nach ihrer
Migration im Tempel einfithrt. Die Moglichkeit, dadurch im Tempel
mit Leuten zusammenzutreffen, die ebenfalls aus Indien stammen -
deutlich zum Ausdruck gebracht mit dem Possessivpronomen ,mei-
ne Leute” —, war die Motivation von Nitnam, den Tempel zu besu-
chen. Explizit grenzt sie sich zudem von religiosen Motiven fir den
Tempelbesuch ab. Sie waren, zumindest am Anfang, nicht relevant.

Eine reflektierende Interpretation setzt hier an und vermag zu
zeigen, dass der Orientierungsrahmen, der fiir das Verstindnis des
Tempels als Ort in Nitnams Leben relevant ist, gezwungenermafien
die Geschichte einer unfreiwilligen Migrationserfahrung einer Ju-
gendlichen darstellt. Diese Migrationserfahrung steht am Anfang ih-
rer Tempelbesuche in der Herbststrafle. Ein weiterer Orientierungs-
rahmen ist die Rolle des Vaters, der sie und den Rest der Familie im
Tempel einfithrt. Hieran wird deutlich, dass der Tempelbesuch eine
familidre Tradition ist und nicht etwas, was Nitnam aus Eigenini-
tiative entwickelt hat. Diese zwei Orientierungsrahmen lassen bei-
de ein Muster erkennen: eine fehlende Handlungsfihigkeit. Sowohl
die Migration nach Osterreich als auch die Einfithrung im Tempel
liegen nicht im Einflussbereich der eigenen Handlungsfihigkeit der
Erzdhlerin. Schliefillich werden die interpretierten Passagen mit Pas-
sagen innerhalb des gleichen Transkriptes verglichen, um den einzel-
nen Fall zu rekonstruieren und in falliibergreifender Vergleichsarbeit
Regelmifligkeiten — Mannheims homologe Muster — auszumachen.
So wird etwa im weiteren Verlauf der Analyse von Nitnams Interview
klar werden, dass die anfinglich fehlende Handlungsfihigkeit ledig-
lich die Ausgangslage fiir die Entwicklung einer eigenen Beziehung
zum Tempel und einer Reflexion und Aneignung der eigenen religi-
Osen Praxis ist.

3.2.3 Dichte Beschreibung - Rekonstruktion von Situationen
und ihren Praktiken

In einem letzten Arbeitsschritt wurden die verschiedenen Auswer-
tungsschritte und Datenarten sowie die so erarbeiteten Themen und
Muster zueinander in Beziehung gesetzt und verschiedene Typen von

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.3 Giitekriterien qualitativer Forschung

Praktiken und die daran beteiligten Korper und Artefakte rekonst-
ruiert. Daraus resultiert eine Art dichter Beschreibung (Geertz 1983,
S. 15) einzelner Aspekte des doing mandir, wie sie in Kapitel 5 zu le-
sen ist. Von dichter Beschreibung wid gesprochen, weil es sich um
eine Textgattung handelt, die Geertz’ Anspruch an Theoriebildung er-
fullen soll, die eben ,nicht darin besteht, abstrakte Regelmissigkeiten
festzuschreiben, sondern darin, dichte Beschreibung zu ermdglichen®
(Geertz 1983, S. 37).

Auch dieser letzte Schritt wurde wiederholt im Rahmen einer
Analysegruppe kommunikativ validiert. Das hatte einerseits den
Vorteil, dass man sich der Validitit in Bezug auf das Verstehen von
Sinn versichern konnte (Reichertz 2013, S. 12). Andererseits hat der
Kontext der Gruppe es ermoglicht, zuvor allein erstellte Beschrei-
bungen und die darin erarbeitete analytische Lesart zur Diskussion
zu stellen oder auch gemeinsam unterschiedliche Analyseheuristi-
ken am Material auszuprobieren.'®

3.3 Giitekriterien qualitativer Forschung

Unmittelbar mit dem Prozess der Datenerhebung und -auswertung
ist die Frage nach dem Geltungsanspruch qualitativer Forschungser-
gebnisse verbunden. Hierbei ist es wenig sinnvoll, sich die Glitekrite-
rien quantitativer Verfahren - Validitit, Reliabilitit und Objektivitit
- vorzunehmen, da die Entstehung quantitativer Forschungsergebnis-
se auf einer anderen methodologischen Grundlage fuflt (Froschauer
und Lueger 2009, S. 200f.). Entsprechend ist es notwendig, Giitekri-
terien qualitativer Forschung zu formulieren, wobei die Giitekriteri-
en quantitativer Forschung hierzu als Ausganspunkte dienen kénnen
(vgl. Kruse 2014, S. 54ft.)".

16  An dieser Stelle bedanke ich mich herzlich bei Kris Decker, Anne Julie
Gottschalk, Carla Kiiffner und Veronika Riickamp fur die intensiven Dis-
kussionen.

17 Selbstredend handelt es sich hier nicht um eine abschliefende Ausfithrung
zu Qualititskriterien qualitativer Forschung. Ausfiihrliche Darstellungen
zu Qualititskriterien qualitativer Forschung finden sich bspw. bei Steinke
(1999) oder Helfferich (2011). Dabei darf nicht vergessen gehen, dass gerade
ethnografische Forschungstraditionen derlei Qualititsbemithungen kritisch

79

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

80

Ahnlich wie Steinke (2012) vertreten auch Froschauer und Lue-
ger (2009, S. 201) die Sicht, dass es sich bei den Strategien zur Qua-
litdtssicherung um Kriterien handeln muss, die an unterschiedlichen
Stellen des Forschungsprozesses ansetzen. Anstelle der (externen) Va-
liditdt und Reprisentativitit im Prozess der quantitativen Forschung
tritt im Prozess der qualitativen Forschung die Frage der Reprisentati-
on. Wihrend in quantitativen Erhebungen die Validitit dartiber Aus-
kunft geben soll, inwiefern Ergebnisse einer Erhebung generalisiert
werden konnen, definiert die qualitative Forschung die umfassende
Repriisentation eines Falls und anschliefende Generalisierungen im
Sinne bereits bestehender Arbeiten als Qualititsmerkmal (vgl. Przy-
borski und Wohlrab-Sahr 2010, S. 335f.).

Wie Froschauer und Lueger (2009, S. 200) herausstreichen, kann
die Prufung der Reliabilitit der erhobenen Daten, also der Mess-
genauigkeit und Reproduzierbarkeit eines bestimmten Verfahrens,
nicht vorgenommen werden, ,weil Hermeneutik nichts misst®. Fiir
den Kontext der qualitativen Forschung kann aber das Anliegen der
Reliabilititspriifung in eine Prifung der Konsistenz der Auswertung
umgewandelt werden (Kruse 2014, S. 56f.). Im Prozess der Analyse
herausgearbeitete Sinnstrukturen sollen also nicht blof§ an einer ein-
zigen Stelle festgemacht werden, sondern sich im gesamten Material
nachweisen lassen - eine Anforderung, der mit Bohnsacks Schritten
der formulierenden und reflektierenden Interpretation gut Folge ge-
leistet werden kann.!® Hinweise Steinkes (2012, S. 328) auf die empi-
rische Verankerung der Aussagen der Forscherin konnen als Ergin-
zung der formulierten Konsistenzregel gelesen werden. Und selbst
wenn man nicht einer ,Messinstrumentengliubigkeit® (Reichertz
2000) anhingt, so ist doch das Explizieren des methodischen Vorge-
hens ein weiteres Kriterium, mit dessen Hilfe die Qualitit qualitati-
ver Daten sichergestellt wird.

gegeniiberstehen, da sie zu Recht darauf verweisen, ,dass die Kontrollier-
barkeit sowohl der Datengewinnung als auch der Interpretation zu weiten
Teilen eine Fiktion darstellt“ (Breidenstein et al. 2015, S. 185).

18  Damit ist selbstverstindlich nicht gesagt, dass es im Material keine Wider-
spriche oder Ambivalenzen haben darf. Im Gegenteil, gerade Anomali-
en und Belanglosigkeiten eignen sich laut Froschauer und Lueger (2009,
S. 202) dazu, die Argumentationslogik zu tiberpriifen.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.4 Die Rolle der Forscherin

Ein letzter wichtiger Aspekt der Validitdt wurde bereits kurz an-
gesprochen: Es handelt sich um die intersubjektive Nachvollzieh-
barkeit des Erkenntnisprozesses, also die Arbeit an Daten in einer
Gruppe. Wenn auch die rekonstruktive Sozialforschung nicht den
Anspruch erhebt, der ,wirklichen Beschaffenheit® von Phinome-
nen auf die Spur zu kommen, so scheint ein funktionales Aquivalent
zum Kriterium der Objektivitit im Kontext quantitativer Verfah-
ren sinnvoll. Hierbei liegt der Fokus nicht auf der Unabhingigkeit
der Ergebnisse von der Person der Forscherin als vielmehr auf der
Nachvollziehbarkeit der Analysen durch mehrere Forschende und
der Uberwindung einer einzelnen Perspektive. Vor allem die Not-
wendigkeit, gewihlte Lesarten einer Passage explizieren und gegen-
iiber anderen Forschenden argumentativ vertreten zu miissen, soll
dafiir sorgen, dass die Analyse wissenschaftlichen Standards gentigt
— also die Interpretationskompetenz intersubjektiv erweitert wird -
und nicht bloff opportunistische Klischees produziert.

3.4 Die Rolle der Forscherin

Als wichtiger Aspekt des Methodenkapitels verdienen schliefflich die
Position und die Rolle(n) der Forscherin in Zusammenschau mit den
Charakteristika des Forschungsfeldes eine kurze Betrachtung. Vorab
gilt es festzuhalten, dass das hier zugrunde liegende Verstindnis von
Wissenschaft und Wissensproduktion ein reflexives ist. In dieser Per-
spektive ist die Produktion wissenschaftlichen Wissens niemals neu-
tral. Gerade in den Themenbereichen Religion und Migration ist die
Produktion von Wissen an der Reproduktion spezifischer Differenz-
kategorien und symbolischer Grenzen beteiligt, die tiber den Kontext
der Wissenschaft hinaus Wirkung entfalten. Dass die vorliegende Ar-
beit den Fokus auf Praktiken und erst in zweiter Instanz auf die dar-
an Teilnehmenden legt, hingt zumindest teilweise mit der Hoffnung
zusammen, auf diese Art und Weise weniger stark auf die Produkti-
on von Reprisentationen der Menschen im Forschungsfeld angewie-
sen zu sein. Ein Versuch, diesem Problem zu begegnen, ist es etwa,
als Autorin explizit im Text aufzutreten, wie ich das wiederholt ma-
che (Breidenstein u. a. 2015, S. 19). Dass in dieser Arbeit dennoch
spezifische Reprisentationen und Differenzkategorien (re)produziert

81

18.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung

82

werden, ist leider unumginglich. Schliefflich habe ich als weifle For-
schende mit Schweizer Staatsbiirgerschaft im Forschungsfeld eine spe-
zifische, mit unterschiedlichen Privilegien ausgestattete Position ein-
genommen. Umso wichtiger war mir die Auseinandersetzung mit der
eigenen Position im Verlaufe des Forschungsprozesses. Drei Anhalts-
punkte dieser Auseinandersetzung mochte ich hier kurz skizzieren.

Der erste Aspekt ist die Berticksichtigung einer rassismuskriti-
schen Perspektive im Forschungsprozess. Gerade religionserforschen-
de Disziplinen laufen Gefahr, sich an der Hervorbringung sozialer
Gruppen durch spezifische Formen der Reprisentation, Essentiali-
sierung sowie Attribuierung zu beteiligen — ein Umstand der im he-
gemonialen Diskurs tiber den Islam allzu deutlich zutage tritt: ,Die
Wahrnehmungen, Zuschreibungen und diskursiven Konstruktionen
von MuslimInnen folgen binidren und hegemonialen Strukturen und
produzieren in diesem Kontext ein ,religidses Othering®: Subjekte
werden so einem bestimmten religiosen Kollektiv (dem Islam) zuge-
ordnet, sie werden als homogene Gruppe konstruiert, die als grund-
sdtzlich anders als die eigene Gruppe wahrgenommen wird” (Lingen-
Ali und Mecheril 2016, S. 19).

Obwohl Hindus in Europa nicht die gleiche Aufmerksambkeit
erhalten wie Musliminnen und Muslime, lisst sich an der media-
len Berichterstattung hiufig eine Form der Exotisierung ablesen, die
auch von einigen Hindus, in Abgrenzung zu der als potenziell pro-
blematisch konstruierten Gruppe der Muslime, aufgenommen wird.
Eine rassismuskritische Perspektive ermoglicht es, unterschiedliche
Differenzpraktiken zu erkennen und zu reflektieren. Zudem schafft
sie eine Sensibilitdt fur die Rassismuserfahrungen der Menschen im
Forschungsfeld, denen diese weiterhin ausgesetzt sind.

Wihrend ich mich, zweitens, an grundlegenden forschungsethi-
schen Empfehlungen' orientierte, habe ich im Forschungsprozess
versucht, wenn moglich, Formen der Reziprozitit herzustellen (Brei-
denstein et al. 2015, S. 69). So habe ich mir auch abseits vom Inter-
viewkontext personliche Geschichten und Erlebnisse angehort oder
Hilfestellungen angeboten. Durch die Entscheidung, offen ins Feld

19 Siche etwa den Ethikkodex der deutschen Gesellschaft fir Soziologie:
http://www.soziologie.de/de/die-dgs/ethik/ethik-kodex.html, zuletzt ge-
prift am 12.12.2016.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.4 Die Rolle der Forscherin

zu gehen, habe ich versucht, Fragen nach meinem Aufenthalt mit
dem Hinweis auf eine institutionelle Zugehorigkeit (bspw. legitimiert
in der Form von Visitenkarten) zu beantworten.

Im Forschungsfeld war ich, und dies ist der dritte Aspekt, fast
immer und meist sehr sichtbar eine Auflenseiterin, Kontakte zu
kntipfen war daher nicht immer einfach. Allerdings bot die Rolle der
Auflenseiterin auch einige Vorziige: Einerseits konnte ich mich in
vielen Situationen darauf verlassen, dass meine Auflenseiterrolle al-
len klar ist und deshalb sehr leicht Explikationen einfordern. Ande-
rerseits war es scheinbar gerade fiir jingere Gesprichspartnerinnen
und -partner einfacher, mir gegentiber Kritik am Tempel, der Tem-
pelleitung oder den Besuchenden zu dufern, was mir einen Einblick
in problematische Themen im Forschungsfeld, wie etwa die soziale
Regulierung der Geschlechterbeziehungen, ermoglicht hat. Die Rol-
le der Auflenseiterin ging aber auch mit Formen der direkten oder in-
direkten Zuriickweisung einher. Das zeigte sich insbesondere dann,
wenn die Initiation von Gesprichen fehlschlug, Menschen genervt
oder gar nicht auf Anfragen reagierten oder wenn auch in beengten
Verhiltnissen der Platz neben mir am Lingsten leer blieb. Wihrend
es fuir das Verstindnis der Rolle der Forscherin wichtig ist, diese As-
pekte zu formulieren, ist gerade fir eine ethnomethodologische For-
schungshaltung die Unterscheidung zwischen Insider und Outsider
nicht sehr produktiv, da soziale Interaktion situational und dyna-
misch verstanden wird und diese Unterscheidung folglich eine Sache
der Perspektive in der jeweiligen Situation ist (Mostowlansky 2016).

Diese drei Aspekte machen deutlich, dass die Rolle der Forsche-
rin im Feld keinesfalls eine statische ist, sondern sich immer wieder
verindert, mal mehrdeutig oder schwer zu fassen ist, und dass die Re-
flexion dieser Rolle den gesamten Forschungsprozess begleitet.

83

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in
Ziirich und Wien

Das Forschungsfeld der vorliegenden Untersuchung sind die teils
ephemeren Orte hinduistischer Praxis von Migrantinnen und Mig-
ranten im urbanen Raum in Ziirich und Wien. Diese hinduistischen
Tempelorte sind, bis auf wenige Ausnahmen, fiir nicht Eingeweihte
nach wie vor praktisch unsichtbar. Zwar gibt es die Tendenz, dass Hin-
dugemeinschaften in Europa durch den Bau von Tempeln nach indi-
schem Vorbild zunehmend an die Offentlichkeit treten.!

So sind in der Schweiz seit 2010 einige Tempel neu eroffnet oder
baulich vergroflert worden, etwa der nach dravidischer Architektur
erbaute Tempel in Trimbach im Jahr 2013 (vgl. Baumann und Tun-
ger-Zanetti 2014) oder der Hindutempel im Haus der Religionen in
Bern, der im Jahr 2014 erdffnet wurde. In Osterreich hat die Hin-
du-Mandir-Gesellschaft allerdings erst 2016 anlisslich ihres 25. Di-
wali-Mela als erster Verein in Wien den Kauf eines eigenen Grund-
stiicks fur einen Tempelbau verkiindet. Diese baulichen Anzeichen
fir die Konsolidierung hinduistischer Religionspraxis im offent-
lichen Raum dirfen aber nicht dartiber hinwegtiuschen, dass ein
Grofiteil der gemeinschaftlichen Religionsausiitbung von Hindus in
der Schweiz und in Osterreich nach wie vor in Kellern, Privatwoh-
nungen und umgenutzten Industriegebduden, teils unter beengten
und provisorischen Bedingungen stattfindet.?

1 Vgl. Nguteren 2009b, S. 72; Back 2007, S. 55f.; Luchesi 2004, S. 120; Jacob-
sen 2004, S. 144; C. P. Baumann 2003; Wilke 2020.

2 Dies zeigt sich besonders deutlich in Osterreich, wo lediglich der Radha
Govinda Gaudiya Math seit 2016 {iber einen eigenen, neu gebauten Tempel
verfligt, wihrend die anderen hinduistischen Vereine nach wie vor in Provi-

19.01.2026, 12:08:01,

85


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

86

Eine Erklirung dafiir kann in der Symbolkraft sichtbarer Religi-
onsbauten und den damit zusammenhingenden Konflikten tiber die
Deutungshoheit ihrer Prisenz im 6ffentlichen Raum gesehen wer-
den (Baumann und Neubert 2011, M. Baumann 2012). Nicht sel-
ten ldsst sich zudem beobachten, dass diese baulichen Symbole fiir
Prisenz und Niederlassung den jeweiligen Religionsgemeinschaften
als Andeutungen von Abgrenzung oder gar als eine Form von Ext-
remismus ausgelegt werden (Walthert 2013, S. 401), was insbesonde-
re Debatten tiber Moschee- und Minarettbauten verdeutlichen. Und
schliefilich ist es nicht zuletzt eine Frage der Finanzierung, die tiber
ein Bauvorhaben oder die Miete adidquater Riumlichkeiten entschei-
det. Dass die ersten Hindutempel in der Schweiz und Osterreich in
Stidten oder in Stadtnihe entstanden sind, ist kein Zufall. Schlief-
lich ist Migration in Stddten historische Normalitdt und nicht Aus-
nahme (Yildiz 2016, S. 25). Das Forschungsfeld konzentriert sich da-
her auf die beiden urbanen Riume Ziirich und Wien. Obwohl die
Stidte bei Weitem nicht gleich sind, etwa ihre Grofle betreffend,
handelt es sich doch bei beiden um urbane Riume, deren Geschich-
te durch das Ankommen, Niederlassen, Verweilen und Weitergehen
ihrer Bewohnerinnen und Bewohner geprigt ist:

»Eine Vielzahl lokaler und globaler Phinomene, kultureller Ele-
mente, Milieus und religioser Konfessionen treffen in urbanen
Riumen aufeinander und verdichten sich dort zu lokalen Struk-
turen” (ebd.).

Diese Orte, an denen sich hinduistische Migrantinnen und Migranten
fur gemeinsame Rituale treffen, und die sich um sie entspannenden
Routinen und Praktiken in der Schweiz und in Osterreich bilden das
Forschungsfeld fur die vorliegende Untersuchung. Dabei gilt fur die
Migrantinnen und Migranten in beiden Lindern, dass sie die Struk-
turen fiir gemeinschaftliche Religionsaustibung im Laufe der letzten
40 Jahren mehr oder weniger von Grund auf erschaffen haben. We-
der die Schweiz noch Osterreich blicken auf markante Zuwanderun-

sorien ihrer religidsen Praxis nachgehen. Vgl. https://radha-govinda.at/, zu-
letzt geprift am 28.07.2016.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

gen von Menschen aus Stidasien vor den 1980er-Jahren zuriick, ganz
anders, als dies etwa in Grof3britannien der Fall ist (Visram 2002).3
Aufgrund dieser relativ jungen Geschichte und der nach wie vor
iiberschaubaren Zahl von Forschungsarbeiten in diesem Gebiet er-
laubt sich das vorliegende Kapitel eine etwas umfangreichere Kon-
textualisierung dieser Orte religidser Praxis. Ausschlaggebend fiir
dieses Vorgehen ist die Uberzeugung, dass das Eingebettetsein auf
lokaler, staatlicher sowie transnationaler Ebene die religitse Praxis

pragt:

»Nicht zuletzt aufgrund der Kolonialgeschichte und der Hybri-
ditit kultureller Zusammenhinge, sondern auch durch das ka-
pitalistische Wirtschaftssystem ist die Welt in vielfiltiger Weise
miteinander vernetzt und die religiose Praxis ist dadurch auf un-
terschiedliche Weise geprigt” (Daniel et al. 2012, S. 301).

Da diese Kontextualisierung nicht liickenlos erarbeitet werden kann,
werden in der folgenden Darstellung drei Aspekte fokussiert. Dazu
gehort neben erstens der Geschichte und Zusammensetzung der Mi-
gration hinduistischer Gliubiger in die Schweiz und nach Osterreich
zweitens eine ausfithrliche Analyse des gesellschaftlichen Rezeptions-
kontextes in den jeweiligen Lindern. Dieser Rezeptionskontext setzt
sich zusammen aus einer Darlegung der Politiken, die Zuwanderung
und Integration regeln, sowie den unterschiedlichen Regelungen des
Verhiltnisses von Staat und Religion.

Das Thema der Migration prigte die Bedingungen der Arbeit der
Forscherin als auch die gewonnenen Erkenntnisse. So leitet das Phi-
nomen der Migration etwa die Bestimmung der Grenzen des For-
schungsfeldes an: Der Fokus liegt auf Tempeln, die mehrheitlich von
Menschen mit Migrationshintergrund gegriindet, unterhalten und

3 Anders scheint es in Osterreich vor dem Zweiten Weltkrieg gewesen zu sein.
So berichtet der aus Wien stammende Leopold Fischer und spitere Monch
Swami Agehnanda Bharati in seiner Autobiographie von einer indischen
Studentenverbindung an der Universitit Wien mit dem Namen Hindustan
Academic Association (Bharati 1961, S. 35). Diese soll Ende des 19. Jahr-
hunderts durch indische Medizinstudenten gegriindet worden sein. Zudem
erwihnt er einen Indian Club, dem er mit 13 beigetreten sei (ebd., S. 30).
Beide Vereinigungen existieren heute nicht mehr.

87

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

88

besucht werden. Migration taucht im Forschungsfeld dabei nicht
nur als lineares Mobilititsprojekt von Menschen aus Sri Lanka, In-
dien oder Bangladesch nach Europa auf, sondern zeigt sich als weit
grundlegendere, grenziiberschreitende Orientierung unterschied-
lichster, auch religioser Praktiken. So finden beispielsweise Heirats-
praktiken ebenso wie die Pflege von Verwandtschaftsnetzwerken und
die Organisation von Sprachschulen oder von religiosen Feierlichkei-
ten transnational statt.*

Wihrend Verwandtschaft iiber nationalstaatliche Grenzen hin-
weg gepflegt wird und die Teilnahme - sowohl von Laien als auch
von religidsen Spezialisten — an religiosen Feierlichkeiten in ande-
ren Lindern die alltdgliche religiose Praxis prigt, stellt der nationale
Kontext mit seinen — zumindest in der Schweiz sogar lokal verschie-
denen - rechtlichen Bedingungen eine kleinrdumige, starre Kont-
rastfolie zu den transnational orientierten Leben von immer mehr
Menschen dar. Die daraus erwachsende Spannung in der Wechsel-
wirkung zwischen transnationalen Riumen und den staatlichen An-
spriichen an Kontrolle und Territorialitit, die sich gleichermafen
in Politiken rund um Integration und in den Praktiken der Migran-
tinnen und Migranten selbst niederschlagen, ist fiir das Verstindnis
des Forschungsfeldes zentral.®> Der Einfluss auf die alltdgliche religio-
se Praxis zeigt sich etwa durch die Prisenz transnationaler Netzwer-

4 Letztlich gilt dies nicht nur fir individuelle Praktiken, sondern kann auch
fir Organisationen und Vereine beobachtet werden (vgl. etwa Pries und
Sezgin 2010).

5 So schreiben etwa Casas-Cortes et al. (2015, S. 62) zu den Entwicklungen
der Migration und ihrem Einfluss auf Konzepte von Integration: ,More-
over, migration has become ,turbulent’, leading to a multiplication of sta-
tuses, subjective positions and experiences within citizenship regimes and
labour markets. This has occasioned the ,explosion® of established models
of ,integration® in many parts of the world.“

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

ke in der Organisation religioser Feste® oder durch die rechtlich defi-
nierten Moglichkeiten des Aufenthaltes an einem bestimmten Ort.”
An dieser Stelle tut ein Blick auf die vielfiltigen Verbindungen
von Migration und Religion Not. Tatsichlich ist es kein Zufall, dass
das Interesse fur die Religionszugehorigkeit von Migrantinnen und
Migranten sowie umgekehrt fiir den Migrationshintergrund religi-
Oser Menschen sowohl im politischen Diskurs als auch in der aka-
demischen Forschung anhilt. Die Konjunktur dieses Interesses 10st
ein Sikularisierungsparadigma ab, welches den Stellenwert von Reli-
gion in Gesellschaften Europas lange Zeit fiir im Verschwinden be-
griffen hielt. Die Entwicklung, vor allem die Verbindung von Religi-
on und Migration, zu fokussieren, kann als Folge einer Politisierung
v. a. des Islam gelesen werden, wie es Amir-Moazami (2018) darlegt.
Die Skepsis gegentiber dem Islam sowie gegeniiber Musliminnen und
Muslimen hat auch einen Einfluss darauf, wie akademisches Wissen
uber sie produziert wird. Vor diesem Hintergrund ist es wichtig, For-
schung im Schnittbereich von Migration und Religion ganz generell
einer kritischen Reflexion zu unterziehen, da sich auch auflerhalb
der Islamforschung die Frage stellt, wie ,o6ffentliche Reprisentatio-
nen [...] an tiefersitzende Wissensregime gekniipft sind und welche
Regierungstechniken sie hervorbringen® (ebd., S. 10). Gerade aktuel-
le Arbeiten, die Wissen iiber Hinduismus in Europa systematisieren,
befassen sich nur marginal mit den Bedingungen ihrer Produktion.
Der dritte und letzte Aspekt der hier verfolgten Kontextualisie-
rung fokussiert schliefflich ganz konkret die einzelnen Tempel und
Tempelvereine und ihre Geschichte. Der Blick auf das institutionelle
Gefiige bereitet den Boden fiir die anschliefende Analyse von Tem-

6 Nicht nur Priester und Glaubige sind in ein grenziiberschreitendes Netz-
werk eingebunden, auch die Beschaffung einer Vielzahl von Materialien,
die die religiose Praxis verlangt, folgt einem eigenen Migrationspfad. Etwa
die Mirtis, die aus Indien bestellt werden und eine eigene Migrationsge-
schichte haben, die vielen Menschen bekannt ist und auch ihnlich erzihlt
wird. So beispielsweise die Geschichte einer Mizrti der Durga, die auf ihrem
Weg nach Wien kaputt ging und rituell korrekt - in der Donau - entsorgt
werden musste.

7 Konkret ist hier die Moglichkeit gemeint, je nach Einreisegrund und Her-
kunftsland eine Aufenthaltsbewilligung zu erhalten und seinen Aufenthalt
lingerfristig planen zu kénnen.

89

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

90

pelpraktiken und zeigt die Vielfalt und Wandlungsfihigkeit institu-
tioneller Strukturen in einem wenig beachteten Bereich. Die Dar-
stellung der Geschichte einzelner Tempelvereine trigt zudem dem
Umstand Rechnung, dass Tempel in Europa unabhingige, eigenstin-
dige Organisationen sind, in denen sich die Pluralitit der Hindut-
raditionen und ihrer unterschiedlichen regionalen und nationalen
Hintergriinde spiegelt, wie Jacobsen (2020) anfiihrt.

Die Wahl von Ziirich und Wien als Orte der Datenerhebung
entsteht einerseits aus der Beobachtung, dass die beiden Stidte in
der Religionsforschung bislang wenig im Fokus stehen. Wihrend
sich empirische Forschung zu Hinduismen und Religion generell auf
einzelne nationale Kontexte oder den gesamten deutschsprachigen
Raum konzentriert, wird in vergleichender Perspektive sowohl fiir
die Schweiz als auch fiir Osterreich eher Deutschland als Vergleichs-
fall herangezogen. Die Wahl des Forschungsfeldes in den beiden
Stidten Ziirich und Wien erlaubt die Auslotung einer Reihe von Un-
terschieden und Gemeinsamkeiten, die einer dichten Beschreibung

von Tempelpraktiken Kontur geben: Da es sich bei der Schweiz und
Osterreich um Linder mit einer hnlichen Bevolkerungsanzahl und
bei den Stidten Zirich und Wien um vergleichbare, von Diversitit
gekennzeichnete, urbane Rdume handelt, tritt der Einfluss kontextu-
eller Faktoren wie unterschiedliche Migrationsregime oder historisch
gewachsene Religion-Staat-Beziehungen ebenso zutage wie innerre-
ligiése Differenzierungen aufgrund von Ethnizitit und Sprache, die
im Folgenden genauer betrachtet werden.

4.1 Hindus in der Schweiz

Als ich im Sommer 2014 auf dem Weg zum Tempel in Adliswil bin,
um am jihrlichen Tempelfest teilzunehmen, begegnet mir zwischen
Zughaltestelle und Tempel eine (nichttamilische) Mutter mit zwei
Kindern. Als ich an ihnen vorbeigehe, hore ich, wie eines der Kinder
fragt, was ,dort driiben” beim Tempel vor sich gehe. Die Mutter er-
klirt, es handle sich um ein Tamilenfest. Diese Begebenheit verdeut-
licht, wie tamilische Hindus in der Schweiz wahrgenommen werden:
primir als Tamilinnen und Tamilen, also als Zugehorige zu einer be-
stimmten ethnischen und weniger einer religiosen Gruppe. Tatsich-

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

lich bilden Tamilinnen und Tamilen aus Sri Lanka aktuell die grofite
Gruppe siidasiatischer Migrantinnen und Migranten in der Schweiz.?

Verlissliche Zahlen zur Religionszugehorigkeit religioser Min-
derheiten sind in der Schweiz, gerade im Vergleich zu Osterreich, re-
lativ gut zuginglich. Fragen zu Religion und religitser Zugehorig-
keit sind seit 2010 Teil der jahrlich durchgefithrten Strukturerhebung
und werden seit 2014 alle fiinf Jahre durch Daten der Erhebung zu
Sprache, Religion und Kultur (ESRK) erginzt. Laut den Daten von
2014 rechnen sich 0,5 Prozent der Gesamtbevolkerung einer hin-
duistischen Religion zu.’ Natiirlich ist eine weitere Differenzierung
nicht moglich. Weder lisst sich aufgrund dieser Zahlen nachvollzie-
hen, welchen hinduistischen Stromungen sich eine Person zugeho-
rig fuhlt, noch wie ihre konkrete religidse Praxis aussieht. So ist etwa
keine Differenzierung hinduistischer und neohinduistischer Traditi-
onen moglich. Die Strukturerhebung bereitet die Religionszugeho-
rigkeit zwar nach Migrationsstatus auf (Flaugergues 2016, S. 7), aller-
dings werden gerade die Hindus mit jiidischen, buddhistischen und
anderen Religionsbekenntnissen zusammengefasst. In dieser Grup-
pe hat die Mehrheit einen Migrationshintergrund und fast zwei Drit-

8 So lebten 2014 bspw. rund 12.868 Menschen mit indischer Staatsangeho-
rigkeit in der Schweiz, wohingegen aus anderen siidasiatischen Lindern
mit starker hinduistischer Prigung fast gar keine Migration in die Schweiz
stattgefunden hat, anders als beispielsweise aus Afghanistan: 6.427 Perso-
nen der stindigen Schweizer Wohnbevolkerung stammen 2014 von dort
(vgl. Schweizer Bundesamt fur Statistik BFS, Stindige auslindische Wohn-
bevolkerung nach Staatsangehorigkeit, Stand 2014, https://www.bfs.ad
min.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung.html, zuletzt gepriift am
17.03.2016).

9 Bei der Erhebung zu Sprache, Religion und Kultur, die im Zuge der Um-
stellung auf die neue Volkszihlung 2010 eingefithrt wurde und alle 5 Jah-
re durchgefiihrt wird, handelt es sich um eine Stichprobenerhebung, deren
Genauigkeit mit einem Vertrauensintervall von +/- 3,2 Prozent angegeben
wird, ein Wert der deutlich grofer, sprich ungenauer ausfillt als fir die Er-
hebung der Zugehorigkeit zu groflen christlichen Konfessionen. 2018 se-
hen wir einen Anstieg von Hindus um 0,1 auf insgesamt 0,6 Prozent. Vgl.
dazu: https:// www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelkerung/
erthebungen/estk.html, zuletzt gepriift am 05.01.2021 sowie Flaugergues
(2016).

91

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

tel verfiigen iiber die schweizerische Staatsbiirgerschaft, rund 15 Pro-
zent sind sri-lankische Staatsangehorige.

Der grofte Teil der Tamilinnen und Tamilen lebt in der Deutsch-
schweiz, viele von ihnen in stidtischen Agglomerationen. Im Kan-
ton Zirich, dem bevolkerungsreichsten Kanton der Schweiz, leb-
ten 2007 rund 23 Prozent der tamilischen Bevolkerung der Schweiz.
Dies erkldrt auch, wie sich hier seit Mitte der 1980er-Jahre vier im-
mer noch florierende Tempel etablieren konnten. Von diesen Tem-
peln befinden sich drei in der Agglomeration oder in Ziirich selbst.
Ein Tempel liegt seit seinem Umzug 2012 nicht mehr im unmittelba-
ren Einzugsgebiet der Stadt, sondern etwa 35 Kilometer von Ziirich
entfernt in der Gemeinde Diirnten.

In der Schweiz zihlt das Schweizer Bundesamt fur Statistik
(BES) fur das Jahr 2014 zudem rund 12.868 Menschen mit Geburts-
ort oder Migrationshintergrund in Indien, tiber deren Religionszu-
gehorigkeit allerdings nur spekuliert werden kann und die bislang
auch keine eigenen Tempel unterhalten (vgl. Fuinote 8).1° Zwar gibt
es gerade in Ziirich mit der Indian Association of Greater Zurich"
und der Indian Student Association of Zurich'? zwei groffe und ak-
tive Vereine, jedoch organisieren beide eher soziale Aktivititen fiir
ihre Mitglieder. Religiose Festtage wie beispielsweise Dipavali wer-
den etwa mit einem groflen Dinner und kulturellen Darbietungen
gefeiert. Auch sonst unterscheidet sich die Gruppe der indischstim-
migen Migrantinnen und Migranten von den Tamilinnen und Ta-
milen. Der Grund der Zuwanderung ist bei den meisten Inderinnen
und Indern die Arbeit.”® So sind indische Migrantinnen und Migran-
ten in der Regel sehr gut ausgebildet und viele von ihnen sehen die

10 Jacobsen (2004, S. 134) weist darauf hin, dass sich tamilische und indische
Hindus aufgrund der unterschiedlichen Migrationsgeschichte auch nicht
der gleichen Diaspora zugehorig fuihlen.

11 http://iagz.ch/, zuletzt gepriift am 03.02.2018.

12 http://www.insaz.ethz.ch/index.php, zuletzt gepriift am 03.02.2018

13 Laut Baster und Bischof (2008, S.7) kam im Jahr 2007 die zweitgrofite
Gruppe Neuzuziehender in der Stadt Ziirich aus Indien. Und mit rund 77
Prozent Erwerbstitigen wies diese Gruppe, gemeinsam mit den Deutschen,
die hochste Erwerbsquote auf. Aulerdem zeichnete sich die Gruppe der
Inderinnen und Inder mit 49,2 Prozent durch eine iiberdurchschnittliche
hohe Akademikerquote aus (ebd., S. 15).

92

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

Schweiz als eine Station auf ihrem internationalen Berufsweg. Ent-
sprechend kurz ist auch die durchschnittliche Aufenthaltsdauer in
der Schweiz (Baster und Bischof 2008, S. 28). Das kann mit als Erkla-
rung dienen, wieso sich bislang keine bleibenden religidsen Struktu-
ren etabliert haben: Der Aufenthalt ist eher kurzfristig angelegt, die
Motivation, Strukturen zu etablieren, ist gering. Religion wird eher
in privaten Riumen gelebt oder es werden die bestehenden Angebo-
te der tamilischen Hindus genutzt."*

Die Migrationsgeschichte und der Aufenthalt tamilischer Hin-
dus in der Schweiz sind vor dem Hintergrund des Buirgerkrieges in
Sri Lanka zu lesen.” So gilt in der neueren Geschichte Sri Lankas
das Jahr 1983 als Zisur, da es im Juli des Jahres 1983 in der Stadt Co-
lombo zu einem Progrom gegen Tamilen und tamilische Geschifte
kam, an deren Ende von tiber 3.000 Toten und noch viel mehr Ver-
triebenen die Rede war (Ratnapalan 2014, S. 281). In der Folge es-
kalierte der lang schwelende Konflikt zwischen der singhalesischen
Regierung, vertreten durch das Militdr Sri Lankas, und den unter-
schiedlichen bewaffneten tamilischen Widerstandsbewegungen, von
denen die Liberation Tigers of Tamil Eelam (LTTE; deutsch ,,Befrei-
ungstiger) bald eine Monopolstellung innehatten. Gegrindet 1976
als eine Widerstandsbewegung unter vielen, gelang den LTTE im
Verlauf des Konfliktes der Aufbau einer Organisation, die tiber die
militdrische, politische und administrative Kontrolle im Norden Sri
Lankas verfuigte und faktisch einen Staat im Staat aufrecht erhielt
(Natali 2008, S. 287).

Die LTTE leisteten aber nicht nur erstaunlich effiziente Arbeit
beim Aufbau paralleler Staatsstrukturen, sondern erarbeiteten sich
im Verlaufe des Konfliktes auch einen Ruf als gewaltbereite Extremis-
tenorganisation (DeVotta 2009, S. 1021). Die Finanzierung der LTTE
lief dabei zu signifikanten Teilen tiber die Tamilinnen und Tamilen
in der Diaspora und dort unter anderem iiber die Tempel. Gliubige

14 Ich bin bei meinen Tempelbesuchen wiederholt — wenn auch in kleiner
Zahl - nichttamilischen Hindus im Tempel begegnet.

15  Die erste umfassende Studie zur tamilischen Diaspora in der Schweiz wur-
de bereits 1996 von McDowell (1996) publiziert und die meisten Folgear-
beiten, so auch die vorliegende, beziehen sich zumindest in Teilen auf die-
se Grundlagenforschung.

93

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

94

wurden unter Druck gesetzt, fir die Finanzierung der LTTE zu spen-
den. Die finanzielle Unterstiitzung der LTTE im Kampf gegen die
Unterdriickung der tamilischen Bevolkerung vor Ort sowie das Leid,
das die Zuriickgebliebenen im Laufe des Krieges erfahren haben,
sind fur das Verstindnis der Geschichte der Tamilinnen und Tami-
len im Kontext der Migration wichtig. Beide sind sie Anhaltspunkte
fuir ein Bewusstsein der eigenen, als unrechtmiflig erlebten Diaspo-
rasituation und einer starken nationalistischen Projektion, insbeson-
dere der ersten Generation (Fuglerud 2001, S. 205).1¢

Die Geschichte des Biuirgerkrieges beginnt aber nicht erst 1983
und so wird in unterschiedlichen Arbeiten darauf hingewiesen, dass
es auch nach der Unabhingigkeit Sri Lankas von der britischen Ko-
lonialmacht 1948 zwar rund 30 Jahre mehr oder minder friedlicher
multiethnischer und multireligioser Koexistenz in Sri Lanka gab, be-
vor der Krieg zwischen den LTTE und der singhalesischen Regierung
Sri Lankas ausbrach. Bevor der Konflikt mit dem Progrom gegen Ta-
milinnen und Tamilen, dem ,,Black July®, 1983 eskalierte, waren die
Tamilinnen und Tamilen aber ab den 1950er-Jahren zunehmender
Diskriminierung von staatlicher Seite ausgesetzt.

Die singhalesische Regierung arbeitete mit unterschiedlichen
Mafinahmen auf die Etablierung eines singhalesischen Einheits-
staates hin, beispielsweise in dem Singhalesisch 1956 zur alleinigen
Staatssprache erhoben wurde. Das Progrom im Juli 1983 in Colom-
bo markierte schlieflich den Beginn des Biirgerkriegs und damit den
Auftakt einer bedeutenden Emigration von Tamilinnen und Tami-
len. Sie gelangten vornehmlich nach Siidindien, Kanada, England,
Neuseeland, Dinemark, Norwegen und der Schweiz (Goreau-Pon-
ceaud 2012, S. 38), so dass am vorldufigen Endpunkt im Jahr 2009
rund 800.000 Tamilen auflerhalb Sri Lankas leben (Eulberg 2014,
S. 113).

Die Migration, die nach Ausbruch des Biirgerkrieges einsetzt,
ist folglich nicht der Anfangspunkt der Migrationsgeschichte der Ta-
milinnen und Tamilen aus Sri Lanka. Vielmehr konstatiert Goreau-
Ponceaud (2012) bereits fiir die Zeit zwischen 1970 und 1980 eine

16 ~ Zum Ausdruck kommt diese nationalistische Projektion auch in der Bil-
dung einer Exilregierung im Mai 2010 nach dem Ende des Biirgerkriegs
(vgl. http://www.tgte-us.or g/index.asp, zuletzt gepriift am 22.07.2016).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

erste tamilische Emigration aus Sri Lanka, die den in dieser Zeit zu-
nehmenden Spannungen zuzuschreiben ist. Dabei betont er, dass in
der ersten Periode vor allem Mitglieder der hoheren Kasten (Brahma-
nen und Vellalar, also Landbesitzende) emigrierten (vgl. dazu auch
Moret, Efionayi und Stants 2007, S. 90f.). Die Emigration nach 1990
bestand hingegen hauptsichlich aus Mitgliedern der Karaiyar (also
hauptsichlich Fischer) und anderen niedriger gestellten und in der
Folge hiufig auch drmeren Kasten (Goreau-Ponceaud 2012, S. 29)."
Die Geschichte des Biirgerkrieges und die damit verbundenen Um-
stinde der Migration haben die Situation der Tamilinnen und Ta-
milen in der Schweiz auf unterschiedliche Art und Weise beein-
flusst. Einerseits war die Zahl der Menschen, die in der Schweiz um
Asyl angesucht haben, geprigt durch die Entwicklungen der einzel-
nen Kriegsphasen. Andererseits hatte die Situation in Sri Lanka im-
mer auch Einfluss auf die Moglichkeit, in der Schweiz Asyl zu er-
langen. So wurde es beispielsweise nach dem offiziellen Kriegsende
2009 deutlich schwieriger, als Tamilin aus Sri Lanka in der Schweiz
Asyl zu erhalten. Dabei hatten die Schweizer Behorden die Situati-
on in Sri Lanka fiir Tamilinnen und Tamilen zwischenzeitlich zu
Unrecht als sicher eingestuft, wie ein Rechtsgutachten aus dem Jahr
2014 zeigt."®

17 C. P. Baumann (2003) hilt fest, dass gerade die Kaste der Vellalar eine so-
ziale Eigenheit Sri Lankas darstellt und als Illustration daftir dienen kann,
wie regionale Unterschiede und Entwicklungen das Kastenwesen beeinflus-
sen. Dies ist schliefilich auch ein Beleg daftir, dass das Kastenwesen flexibler
ist, als dies hiufig kolportiert wird (ein Eindruck, der sich tibrigens bestitigt,
wenn man bei Goreau-Ponceaud liest, dass er die Vellalar ohne weitere Er-
klirung zu den ,hautes castes” zihlt (Goreau-Ponceaud 2012, S. 29)). Die
Brahmanen, gemeinhin die hochste Kaste, stellen in Sri Lanka nur gera-
de 1 Prozent der Bevdlkerung, wihrend es sich bei den Vellalar, urspriing-
lich Landbesitzern, um eine grofle Gruppe handelt, die hohes soziales An-
sehen genief3t: ,Die Vellalar geniessen in Sri Lanka hohes Prestige, wihrend
sie nach den Standards der normativen klassischen Sanskrittexte zum Stand
der Sudras geh6ren und am unteren Ende der Sozialhierarchie stehen wiir-
de” (C. P. Baumann 2003, S. 7).

18  Zu diesem Schluss kommt das Rechtsgutachten vom 23. Februar 2014 von
Walther Kilin zuhanden des Bundesamtes fiir Migration BFM (vgl. https://
www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/news/2014/2014-05-26/res-kae
lin-d.pdf, zuletzt gepriift am 29.07.2016)

95

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

96

Schlielich ist der Buirgerkrieg auch ein wichtiger Bestandteil der
kollektiven Erinnerung der Tamilinnen und Tamilen in der Schweiz!
und ein Referenzrahmen fiir aktuelles politisches Engagement. So
ist etwa das Tamil Coordinating Comitee Switzerland TCCS Teil
des 1.-Mai-Komitees in Ziirich und nimmt jedes Jahr am Demonst-
rationszug durch die Stadt teil.?’ Wie Marla-Kisters (2015, S. 39ft.)
fur Nordrhein-Westfalen zeigt, haben auch die Tamilinnen und Ta-
milen der zweiten Generation teil an dieser kollektiven Erinnerung.
Marla-Kisters (ebd., S. 45) spricht in diesem Zusammenhang vom
Tiger Spirit, der ,diasporaspezifischen Kultivierung des Nachlasses
der LTTE® (ebd., S. 45). In der Schweiz geschieht dies beispielswei-
se durch die Tamil Youth Organization Switzerland, die nebst der
Organisation von Sportveranstaltungen fiir Jugendliche eine duflerst
aktive Facebook-Seite betreibt, auf der die Erinnerung an die ,,Hel-
den des tamilischen Volkes” zelebriert und politisches Bewusstsein
auch im Rahmen religioser Anlisse betont wird. %

4.1.1 Kontext: Schweizer Migrations- und Religionspolitiken

Fir die Darstellung des Forschungsfelds bedarf es nebst der Migra-
tionsgeschichte tamilischer Hindus auch eines Blickes auf den Kon-
text der Rezeption. Es werden drei relevante Teilbereiche skizziert, die
den Hintergrund bilden, vor dem sich Tempelpraktiken etablieren: (1)
die Entwicklungen der Schweizer Migrationspolitik der letzten Jah-
re, (2) die Besonderheiten des schweizerischen foderalistischen Sys-
tems sowie (3) die Regelung der Beziehung von Staat und Religion.
Da sich der empirische Teil mit der Rekonstruktion konkreter Prak-
tiken im und um den Tempel befasst, ist es an der Stelle wichtig zu
zeigen, dass diese Praktiken nicht in einem neutralen Raum stattfin-
den, sondern in einem Raum, der durch spezifische Regelungen von

19 Eulberg (2017, S. 390ft.) fasst diese kollektive Erinnerung an den Biirger-
krieg, zusammen mit anderen Aspekten, unter dem Begriff der Tamilness
und damit als Reprisentationsmoment eines kollektiven Selbstverstindnis-
ses.

20  https://www.lmai.ch/uber-das-komitee/mitglieder/, zuletzt geprift am
15.09.2016.

21 https://www.facebook.com/SwissTYO/, zuletzt gepriift am 25.01.2018.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

und Diskurse tiber Religion und Migration geprégt ist. Der Blick auf
den Kontext ermoglicht es aulerdem, staatliche sowie kantonale und
kommunale Strukturen als aktiv gestalteten Raum zu betrachten, in
welchem Migrantinnen und Migranten ebenso wie andere Gruppen
Anspriiche formulieren oder an Aushandlungsprozessen teilnehmen.
Damit wird unterstrichen, dass sich Migrantinnen und Migranten in
der Schweiz unterschiedlichen rechtlichen Rahmenbedingungen ge-
geniibersehen, die nicht so sehr ein kompaktes nationalstaatliches Ge-
fiige bilden. Vielmehr trigt das foderalistische System dazu bei, dass
es nebst nationalen Politiken ebenso kantonale und kommunale Be-
stimmungen gibt, die die Grenzen und Méglichkeiten religidser Pra-
xis tangieren. Genauso wie es also unsinnig ist, von ,,dem Migranten®
oder ,,der Migrantin“ zu sprechen, ergibt es wenig Sinn, ,den Staat“
als homogenes Gebilde darzustellen. Zusammen mit den Tendenzen
zunehmender Urbanisierung und transnationaler Vernetzung? pri-
sentiert sich fur die meisten Menschen — mit und ohne Migrations-
hintergrund - zudem eine Lebenssituation, deren primire Referenz-
punkte den nationalstaatlichen Rahmen tiberscheiten und die durch
transnationale Orientierung geprigt ist, in welcher bestimmte religi-
ose Praktiken sehr klar durch lokale Gegebenheiten determiniert wer-
den oder gar erst entstehen.”

Eine Analyse der Entwicklung der Schweizer Migrationspolitik
zeigt, dass sich die Regelungen und Konzepte rund um den Auf-
enthalt von Menschen ohne Schweizer Staatsbiirgerschaft in der
Schweiz im Verlauf der letzten Jahre verindert haben. Die Policy-
Analyse von Ruedin, Alberti und D’Amato (2015) stellt dabei in den
Vordergrund, dass sich die grundsitzliche Vorstellung der Immigra-

22 Vgl Geisen, Riegel und Yildiz 2016

23 Ein Beispiel fur eine religidse Praktik, die erst aufgrund rechtlicher Be-
schrinkungen entsteht oder zumindest mafigeblich dadurch geformt wird,
ist die unterschiedliche Art, Rituale rund um Tod und Sterben im Kon-
text der Migration durchfiihren zu konnen. So kommt es nebst Aushand-
lung mit und Anpassung an lokale Gegebenheiten (vgl. http://www.stadt
luzern.ch/de/aktuelles/aktuellesinformationen/?action=showinfo&info
1d=176797, zuletzt gepriift am 15.06.2015) auch zu Neuentwicklungen wie
bspw. dem Entstehen transnationaler visueller Praktiken, wenn die Asche
in Indien beigesetzt und dieses Ritual fiir die Verwandten in Europa foto-
grafisch dokumentiert wird (vgl. Limacher 2016).

97

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

98

tion gewandelt hat und, in deren Zug, die Migrationspolitik. So do-
miniert heute nicht mehr eine Vorstellung saisonaler Arbeiter, die
nach getaner Arbeit in ihr Herkunftsland zurtickkehren, wie dies zu
Zeiten 6konomischen Wachstums ab den 1950er-Jahren der Fall war,
sondern es setzte sich nach und nach die Erkenntnis durch, dass
der Aufenthalt von Migrantinnen und Migranten in der Schweiz auf
Dauer angelegt ist.

»The changes in policies [...] are a reflection of a fundamental
shift in Swiss immigration and integration policy: from accepting
and inviting immigrants as workers (but trying to prevent them
from staying) to accepting the fact that immigrants are likely to
stay (and the view that they should therefore become part of so-
ciety)“ (ebd., S. 13).

Dasselbe gilt auch fur viele Menschen, die nicht im Zuge der Arbeits-
migration in die Schweiz kommen, sondern aufgrund von Verfolgung
oder Krieg als Schutzsuchende in die Schweiz einreisen. Obwohl das
Schweizer Asylgesetz, das 1981 erlassen wurde,* in der Zeit seines Be-
stehens diverse verschirfende Revisionen erfahren hat,”® haben auch
Asylsuchende, wenn sich die Lage im Herkunftsland nicht dndert
(trotz rechtlicher Unsicherheit), eine lingerfristige Aufenthaltspers-
pektive in der Schweiz.?® Dass die gesellschaftliche Perzeption von
Migration hochgradig umstritten ist, zeigt die Moglichkeit der politi-
sche Partizipation in der Schweiz deutlich: Ruedin et al. listen fur die
Zeit zwischen 1974 und 2014 19 Volksinitiativen und 3 Referenden,

24 So kam es, dass die Tamilinnen und Tamilen mit die ersten waren, auf die
der Aufenthaltstitel ,,Asylsuchende” angewandt wurde (vgl. Eulberg 2017,
S. 117).

25 Vgl dazu bspw. das Positionspapier der Caritas , https://www.caritas.ch/
fileadmin /media/caritas/ Dokumente/Positionspapiere/PPAsylpolitikDIn
ternet.pdf, zuletzt gepriift am 20.06.2016.

26  Die Revision des Asylgesetzes, die von der Schweizer Stimmbevolkerung
am 06.05.2016 angenommen wurde, sieht vor, dass die Asylverfahren ver-
kiirzt werden, damit — so die Argumentation des EJPD - die Asylsuchen-
den sich rascher auf einen lingeren Aufenthalt in der Schweiz und da-
mit auf die Integration oder aber auf die Riickkehr einstellen konnen (vgl.
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/gesetzgebung/aend
asylgneustruktur/vn-ber-d.pdf, zuletzt gepriift am 20.06.2016).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

die sich mit der Verschirfung der Zuwanderungsbedingungen befas-
sen und diese limitieren wollen (Ruedin, Alberti und D’Amato 2015,
S.9).7

Dabei sind vor allem die Verinderungen seit den 1990er-Jahren
interessant. Nachdem die Schweizer Wirtschaft nach dem Zweiten
Weltkrieg die Nachfrage nach Arbeitskriften®® lediglich mit Hilfe
von Migrantinnen und Migranten befriedigen konnte,” kommt es
im Zuge der Olkrise in den 1970er-Jahren zu einer Reihe von For-
derungen von Seiten der Bevolkerung, wonach die Zulassung zum
Schweizer Arbeitsmarkt sowie die Moglichkeiten des Aufenthaltes
fir auslindische Biirgerinnen und Biirger zu beschrinken seien. Die
erste Reaktion darauf war in den 1970er-Jahren die Einfithrung von
Quoten zur Beschrinkung und Steuerung der Zuwanderung (Becker,
Liebig und Sousa-Poza 2008, S. 83). Im Rahmen der Quotenrege-
lung wurden unterschiedliche Typen der Aufenthaltsgenehmigung
und Aufenthaltssicherheit definiert, alle in Verbindung mit dem Be-
schiftigungsstatus einer Person. Auflerdem wurden Hochstzahlen
fur die jeweiligen Aufenthaltsgenehmigungen erlassen. So beispiels-
weise das Saisonnierstatut, das bereits 1931 erlassen worden war und
bis zu seiner Abschaffung im Jahr 2002 eine Kontingentierungsmog-
lichkeit darstellte, die mit hoher Unsicherheit fur die jeweiligen Ar-
beiterinnen und Arbeiter verkniipft war, da der Aufenthalt an die
Anstellung gekoppelt war und lange keine Form der Sozialversiche-
rung vorsah. Auflerdem wurde die Kontingentierung alle zwolf Mo-
nate angepasst, so dass der Auslinderanteil an der Schweizer Bevol-
kerung konstant gehalten werden konnte.

27 So besehen ist die Multikulturalitit, die hiufig als ein Grundstein des
schweizerischen Selbstverstindnisses dargestellt wird, sehr exklusiv in Be-
zug auf die territorial-sprachliche Zusammensetzung der Schweiz und nicht
auf die Zuwanderung zu verstehen (Miiller 2013, S. 31).

28  Die Nachfrage nach Arbeitskriften konzentrierte sich anfinglich vor allem
auf wenig qualifizierte Arbeiten. So zeigen Becker, Liebig und Sousa-Poza
(2008), dass die Schweizer Migrationspolitik vor 1990 v. a. auf die Akquise
von Arbeitskriften fiir wenig qualifizierte Arbeiten abzielte, was sich als we-
nig favorabel fur die Entwicklung der Schweizer Wirtschaft zeigte, als sich
die Nachfrage nach Arbeitskriften im Zuge der Konjunkturschwiche der
1990er-Jahre verinderte.

29  Bereits 1948 entsteht ein erstes Rekrutierungsabkommen mit Italien.

99

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

100

In den 1990er-Jahren kam es aufgrund der sich verindernden
Anforderungen auf dem Arbeitsmarkt und der Entwicklung der
Zuwanderung schliefflich zu einer neuen Ausrichtung der staatli-
chen Migrationspolitik. In seinem Bericht tiber die Auslinder- und
Fliichtlingspolitik hilt der Bundesrat 1991 fest, dass er drei Kreise fiir
die Rekrutierung von Arbeitskriften fiir den Schweizer Arbeitsmarkt
definiert.*® Grundlage einer Einschitzung der Linder, die diesen drei
Kreisen zugeordnet werden sollten, war die Einhaltung der Men-
schenrechte, die Zugehorigkeit zum gleichen Kulturkreis, bereits
bewihrte Wirtschaftsbeziehungen und Bediirfnisse der Wirtschaft
nach linderspezifischem Know-how?!. Dabei war fiir den innersten
Kreis - die Mitgliedsstaaten der kiinftigen Europiischen Union (EU)
sowie der Europidische Freihandelsassoziation (EFTA) - Personen-
freiztigigkeit vorgesehen. Aus dem zweiten Kreis, quasi der geogra-
phischen und kulturellen Mitteldistanz (USA, Kanada, Australien,
Neuseeland, evtl. Mittel- und Osteuropa), sollte eine kontingentierte
Zahl an Arbeitskriften rekrutiert werden kénnen und Personen aus
dem dritten Kreis wiirden, aufer in begriindeten Ausnahmen, nicht
auf dem Schweizer Arbeitsmarkt zugelassen. Diese Anderung der
Schweizer Fliuchtlingspolitik war nicht zuletzt auch eine Reaktion
auf die weltweite Rezession der frithen 1990er-Jahre (ebd., S. 84). Da
die Arbeitslosigkeit erstmals anstieg und damit die Integration®? qua

30  Die Definition der drei Kreise war Gegenstand von Kritik. So etwa durch
die Eidgendssische Kommission gegen Rassismus EKR in Form einer Stel-
lungnahme vom 6. Mai 1996, die die ,ethnozentrischen Primissen® und
ihre ,diskriminierende Wirkung® kritisiert (EKR, Stellungnahme 1996, S. 8,
vgl. http://www.ekr.admin.ch/pdf/960506stellungnah me3-kreise-modelld
e5cd4.pdf, zuletzt gepriift am 28.07.2016).

31  Vgl. Schweizerischer Bundesrat (1991, S. 302f.).

32 Selbstredend ist Integration ein hochst umstrittenes Konzept. Der Begriff
wird hier verwendet, weil er nach wie vor die gingige (Selbst-)Bezeichnung
von staatlichen und lokalen Gesetzen, politischen Mafinahmen und Prak-
tiken rund um Migration und Asyl in der Schweiz als auch in Osterreich
ist. Wenn der Begriff hier verwendet wird, geht es also in erster Linie dar-
um, aufzuzeigen, welche Forderungsstrukturen sich entwickelt haben und
wie diese eine konkrete Wirkung im Leben von Migrantinnen und Migran-
ten entfalten. Problematisch ist der Begriff der Integration, weil seine Kon-
junktur in vielen Lindern Europas ab den 1990er-Jahren auf die Wiederbe-
lebung eines essentialisierenden Kulturbegriffs verweist, in dessen Kontext

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

Arbeitsmarkt nicht mehr gesichert schien, wurde Integration als neu-
es Ziel in die Legislaturplanung aufgenommen (D’Amato und Suter
2012, S. 328). Die Verinderungen wurden laut D’Amato und Suter
(ebd.) in der Schweiz entscheidend von den Stidten mitgetragen, da
diese sich im globalen Wettbewerb vorteilhaft positionieren wollten
und dabei zur Konjunktur des Konzeptes von Integration und damit
einhergehenden Mafinahmen beitrugen. Rechtlich tauchte der Be-
griff Integration erstmals 1999 in der damaligen Version des Bundes-
gesetzes iber Aufenthalt und Niederlassung der Auslinder (ANAG)
auf und bezeichnete hauptsichlich die Moglichkeiten des Bundes,
die Aufgabe der sozialen Integration der Kantone finanziell zu un-
terstiitzen und darauf Einfluss zu nehmen (Flubacher 2014, S. 135).
Im Zuge des Freiziigigkeitsabkommens mit der EU im Jahr 2002
kam es zu einer Offnung des Schweizer Arbeitsmarktes fiir die Biir-
gerinnen und Biirger der EU. Dies stellte eine Zisur fiir die Schwei-
zer Migrationspolitik dar: Fiir die Bestimmung der relevanten Auf-
enthaltsbestimmungen gab es ab diesem Zeitpunkt nur noch zwei
Kreise. Die erleichterten Aufenthaltsbestimmungen galten nun fiir
alle EU/EFTA-Mitgliedsstaaten. Gleichzeitig wurden fiir die Ange-
horigen sogenannter Drittstaaten restriktivere Bestimmungen durch
das neue Bundesgesetz tiber Auslinderinnen und Auslinder (AuG)
erlassen. Das neue Gesetz, welches 2005 vom Parlament beschlossen
wurde und 2008 in Kraft trat, enthielt dagegen bereits bei der Defini-
tion seines Gegenstandes einen Hinweis auf die Férderung der Inte-
gration (Art. 1, AuG) und einen eigenen Artikel (Art. 4, AuG) zu de-
ren Definition. Dabei wird Integration zwar nicht explizit definiert,
aber es wird sehr wohl auf ihre Zielsetzung verwiesen: Ziel der Inte-

sich vermeintlich homogene Kollektive von ,Aufnahmegesellschaft” und
yEinwandernden® gegentiberstehen (Hess, Binder und Moser 2009, S. 13)
und wo Migrantinnen und Migranten aufgefordert werden, sich einzupas-
sen. Integration als ,,Bringschuld® oder ,Imperativ® ist aber nicht nur aus
einer hegemoniekritischen Perspektive problematisch, sondern vernachlis-
sigt auch die konzeptuellen Entwicklungen nach der Kritik des methodo-
logischen Nationalismus (z. B. Glick Schiller 2010). So geht etwa verges-
sen, dass die zunehmende Prekarisierung von Aufenthaltsberechtigungen
mitverantwortlich daftir ist, dass Migrantinnen und Migranten sich in ih-
ren Praktiken zunehmend transnational orientieren (Hess, Binder und Mo-
ser 2009, S. 21).

101

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

102

gration soll das ,Zusammenleben der einheimischen und auslindi-
schen Wohnbevolkerung® (Art. 4, Abs. 1 AuG) und die Moglichkeit
fur Auslinderinnen und Auslinder sein, ,am wirtschaftlichen, so-
zialen und kulturellen Leben der Gesellschaft teilzuhaben® (Art. 4,
Abs. 2 AuG).

D’Amato und Suter sehen dabei v. a. die Verinderung des Be-
griffsgebrauchs respektive seiner Definition problematisch:

»What remains impressive is the semantic shift away from inte-
gration as a concept that included emancipation in the 1990s, to
a term that now empbhasises coercion and repression® (D’Amato
und Suter 2012, S. 331).

Diese Verinderung wird besonders deutlich, wenn man sich in einem
nichsten Schritt den Besonderheiten des foderalistischen Systems der
Schweiz widmet und die Integrationspraxis auf kantonaler Ebene be-
trachtet.

Wihrend der Bund seit 2001 Gelder fiir Integrationsprojekte zur
Verfiigung stellt, werden die Definition von Integration und die da-
raus folgenden Handlungsmuster den Kantonen und Gemeinden
iiberlassen. Fur den Kanton Ziirich bedeutet dies, dass es ein kan-
tonales Integrationsprogramm gibt, das im Zeitraum von 2014 bis
2017 jahrlich mit maximal 6,5 Millionen Franken aus dem Budget
des Bundes gefordert wird, sofern Kanton und Gemeinden gleiche
finanzielle Mittel von ihrer Seite investieren.’® Integration wird im
Kanton Ziirich als ,wirtschaftliche, soziale und kulturelle Einbin-
dung” (Morais 2013a, S. 6) verstanden und im Rahmen des kanto-
nalen Integrationsprogramms KIP — zumindest theoretisch — umge-
setzt.’* Die Gemeinden und Stidte sind die umsetzenden Instanzen
und haben relativ freie Hand in der Gestaltung und Umsetzung der
Integrationsanforderungen.

Das erkldrt auch, wie es moglich ist, dass es — je nach Kanton
- unterschiedliche Kriterien gibt, die Migrantinnen und Migranten

33 Vgl. http://www.integration.zh.ch/internet/justizinneres/integration/de/
integratio nspolitik/kip.html, zuletzt geprift am 22.07.16.

34 http://www.integration.zh.ch/internet/justizinneres/integration/de/inte-
grationspoli tik/kip.html, zuletzt gepriift am 25.07.16.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

erfillen missen, um bspw. eine Aufenthaltsbewilligung oder eine
Verlingerung derselben zu erhalten. Eine Studie im Auftrag der eid-
genodssischen Kommission fiir Migrationsfragen EKM aus dem Jahr
2011 kommt zum Schluss, dass vor allem der unterschiedliche Ur-
banitdtsgrad dartiber entscheidet, wie strikt das jeweilige Verstind-
nis von Integration umgesetzt wird (Wichmann et al. 2011, S. 5).
Wihrend gewisse Unterschiede standortbedingt erklirt werden kon-
nen (so beispielsweise die unterschiedlichen 6konomischen Anfor-
derungen bei Familiennachzug), sind andere nicht zu erkliren (un-
terschiedliche Anforderungen an das Sprachniveau fir die Erteilung
einer Niederlassungsbewilligung) und stellen eine Ungleichbehand-
lung dar (ebd., S. 106).

Was fur die Kantone punkto Anwendung unterschiedlicher Kri-
terien gilt, gilt auch auf kommunaler Ebene. Die Stadt Ziirich und
die angrenzenden Gemeinden bilden, nebst dem Raum Genf, den
wichtigsten urbanen Grofiraum der Schweiz. Und obwohl dieser ur-
bane Raum lingst iiber die Stadtgrenzen hinausreicht und die Agglo-
merationsgemeinden miterfasst, ist die Handhabung von Integration
in den Gemeinden sehr unterschiedlich. Diese Autonomie wird mit
der Entwicklung eigener Integrationsprogramme gefordert (Morais
2013b, S. 48f). Die unterschiedlichen Aspekte des foderalistischen
Systems der Schweiz haben qua Aufenthaltsmoglichkeit und -frist
Einfluss auf die religiose Praxis, beispielsweise dann, wenn es darum
geht, religidse Experten aus dem Ausland zu rekrutieren, da es gera-
de fur Angehorige von Nicht-EU-Staaten nicht einfach ist, eine dau-
erhafte Aufenthaltsbewilligung zu bekommen.

Der dritte Aspekt, der ebenfalls foderalistisch geregelt ist, entfal-
tet dagegen unmittelbaren Einfluss auf die religiése Praxis: die Rege-
lung der Beziehung von Staat und Religion. Wihrend die Schweizer
Bundesverfassung grundsitzlich Glaubens- und Gewissensfreiheit
gewihrt, ist fur die Regelung des Verhiltnisses von Staat und Reli-
gion der Kanton zustindig. Folglich findet sich in der Schweiz eine
Fille unterschiedlicher Staat-Religion-Verhiltnisse: ,Die kantona-
len Staatskirchenrechte enthalten von der institutionellen Einheit
bis hin zur partnerschaftlichen Trennung praktisch simtliche Mo-
delle des Verhiltnisses von Kirche und Staat” (Loretan 2011, S. 427).

In den meisten Kantonen sind im Sinne der positiven Religions-
freiheit die romisch-katholische, die evangelisch-reformierte und die

103

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

104

christkatholische Kirche als Landeskirchen 6ffentlich-rechtlich aner-
kannt. Es ist vor allem historischen Gegebenheiten geschuldet, wel-
che Kantone in Bezug auf das Staat-Kirche-Verhiltnis eher katho-
lisch, reformatorisch oder parititisch organisiert sind (Loretan 2007,
S. 166). In den Kantonen Genf und Neuenburg spiegelt sich der Ein-
fluss des laizistischen Frankreichs, Kirche und Staat sind strikt ge-
trennt. Die Kirchen sind in diesen beiden Kantonen Institutionen
offentlichen Interesses. Im Kanton Ziirich sowie in weiteren fiinf
Kantonen sind nebst den genannten Kirchen auch die judischen Ge-
meinschaften offentlich-rechtlich anerkannt. Zudem gewihrt der
Kanton Basel-Stadt seit 2012 zwei alevitischen Gemeinschaften eine
symbolische Form der Anerkennung.® Die 6ffentlich-rechtliche An-
erkennung er6ffnet den Zugang zu bestimmten Privilegien: So ver-
figen die anerkannten Kirchen in der Schweiz qua ihrer Rechtsform
als juristische Personen des offentlichen Rechts tiber die Moglich-
keit, ihre Mitglieder zu besteuern. Auflerdem kénnen sie die Insti-
tutionen der kantonalen Verwaltung dazu verwenden, Forderungen
nach diesen Steuergeldern durchzusetzen. Wichtig ist auch, dass die
offentlich-rechtlich anerkannten Religionsgemeinschaften an den
offentlichen Schulen Religionsunterricht erteilen diirfen. In Zusam-
menarbeit mit dem Staat konnen sie auf theologische Fakultiten an
den Universititen Einfluss nehmen. Diese Rechte vergibt der Kan-
ton aber nur unter bestimmten Bedingungen: So miissen die anzuer-
kennenden Gemeinschaften demokratisch verfasst sein, um Steuern
erheben zu konnen. Im Falle der rémisch-katholischen Kirche stellt
der Kanton der Kirche daher eine demokratisch verfasste Korper-
schaft des offentlichen Rechts zur Seite (ebd., S. 164).

Die historisch gewachsene Situation unterschiedlicher Staat-Re-
ligion-Verhiltnisse spiegelt sich auch im Grad der Pluralisierung re-
ligiéser Zugehorigkeit. Die Swiss Metadatabase of Religious Affilia-
tion in Europe (SMRE) teilt die Schweiz der Gruppe pluralisierter
Linder zu.** Nebst Lindern mit fragmentierter bzw. einer dominie-
renden religiosen Affiliation zeichnen sich pluralisierte Linder da-

35  Vgl. dazu http://www.grosserrat.bs.ch/dokumente/100374/000000374495.

pdf, zuletzt geprift am 01.08.2016.
36  https://www.smre-data.ch/en/data_exploring/pluralisation#/period/2010/
dataset/1562/presentation/map, zuletzt gepriift am 15.08.2016.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

durch aus, dass der Grad der Pluralisierung, gemessen an der Zahl der
Menschen, die der grofiten Religion oder Denomination angehéren,
zwischen 35 und 60 Prozent der Gesamtbevolkerung liegt.

Ein weiterer Aspekt der Beziehung zwischen Kirche und Staat
in der Schweiz ist die Vereinbarung zwischen der Schweizerischen
Radio- und Fernsehgesellschaft SRG und den drei Landeskirchen.?”
Diese Vereinbarung sieht fiir die drei anerkannten Kirchen Sendefor-
mate vor, die eine ,religiose Thematik® haben, die also beispielswei-
se Gottesdienste in Funk und Fernsehen iibertragen oder, wie etwa in
der Fernsehsendung ,Wort zum Sonntag®, ,,Fragen und Probleme des
Glaubens, der Gesellschaft und der Lebensgestaltung aus christlicher
Sicht® (vgl. Fufinote 37, Vereinbarung, S. 6) prisentieren. Wihrend
alle anderen Sendegefifle Giber Religion politisch und konfessionell
neutral zu sein versprechen und auch die religiés plurale Schweiz
in unterschiedlichen Sendungen abgebildet wird, gibt es lediglich
fur die drei Landeskirchen eine mediale Plattform konfessioneller
Selbstprisentation.®® Was sich also in der Beziehung von Staat und
Religion in der Schweiz deutlich zeigt, ist die Priorisierung und Pri-
vilegierung der christlichen und jiidischen Konfessionen. Dies diirf-
te mit Blick auf die zunehmende religiose Vielfalt bzw. die Stagnati-
on der Mitgliederzahlen der anerkannten Kirchen (Flaugergues 2016,
S. 6f.) ein je linger, desto weniger iiberzeugender Ausdruck positiver
Religionsfreiheit sein (Pahud de Mortanges R. 2010, S. 207 zit. n. Lo-
retan, Weber und Morawa 2014, S. 7).

37  Vgl. https://www.kath.ch/mediendienst/upload/20120410151427.pdf, zu-
letzt geprift am 15.08.2016.

38  Auf lokaler Ebene zeigen Initiativen, wie die Ausstellung ,Hinduistisches
Ziirich® aus dem Jahr 2004, dass es durchaus ein Bewusstsein und Interesse
fir hinduistisches Leben in der Region Zirich gibt: https://www.stadt-zuer-
ich.ch/kultur/de/index/institutionen/ausstellungenstadthaus/archiv/2004/
hinduistischeszuerich-eineentdeckungsreise22104-26205.html, zuletzt ge-
pruft am 28.04.2016.

39  Ein weiteres Indiz fiir die zunehmende Bedeutung nichtchristlicher Ge-
meinschaften liefert ein Blick nach Hamm, wo der grofite Hindutempel
auf dem europdischen Festland steht, der 2017 von Nordrhein-Westfalen
den christlichen Gemeinschaften gleichgestellt wurde: https://www1.wdr.
de/nachrichten/ruhrgebiet/hindu-gemeinde-anerkannt-100.ht ml, zuletzt
gepriift am 08.02.2018.

105

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

106

Die meisten Religionsgemeinschaften, denen die offentlich-
rechtliche Anerkennung verwehrt ist, sind als privatrechtliche Ver-
eine nach Artikel 60ff. des Zivilgesetzbuches (ZGB) organisiert. So
konstituieren sich auch die Hindutempel in Ziirich auf der Grundla-
ge der Vereinsverfasstheit. Das bringt einige Vorteile, weil der in der
Regel erste Schritt zu einer gemeinsamen religiésen Praxis — die Mie-
te oder der Kauf eines Tempelraums - nicht von der Haftung einer
Einzelperson abhingig gemacht werden muss, sondern vom Verein
als Ganzem getragen werden kann. Des Weiteren ist es deutlich ein-
facher, religiése Spezialistinnen und Spezialisten oder andere Perso-
nen Uber eine Vereinsstruktur anzustellen oder Sonderbewilligun-
gen, etwa fiir Tempelfeste, einzuholen.

Die Griindung als Verein bedeutet aber nicht nur, dass es einer Sat-
zung bedarf (ZGB Art. 69). Vielmehr braucht es Einiges an Personal,
um das Funktionieren nach demokratischen Gesichtspunkten sicher-
zustellen. So setzt sich jeder Verein zwingend aus Mitgliedern und ei-
nem Vorstand zusammen. Je nachdem miissen weitere Amter — bspw.
ein Kassier, wenn der Verein tiber Spenden oder Mitgliederbeitrige fi-
nanziert wird — in der Satzung definiert und mit Personen bestiickt
werden. Dazu kommt die Organisation von Mitgliederversammlun-
gen, um die entsprechenden Funktionen zu besetzen und das Budget
zu genehmigen. Nebst dem Umstand, dass es nicht so einfach ist, die
notwendigen finanziellen Mittel fiir einen dauerhaften Tempelbetrieb
zu organisieren, setzt also der rechtliche Rahmen gewisse personelle
Anforderungen an die Struktur der Tempelverwaltung, die mitunter
schwierig zu erfiillen sind - sei es, weil Leute fehlen oder das entspre-
chende Wissen nicht leicht zuginglich ist. Dass es zudem nicht ein-
fach ist, sich in einem biirokratischen System mit einer anderen Spra-
che zurechtzufinden, ist als Faktor gerade fiir die erste Generation von
Migrantinnen und Migranten nicht zu unterschitzen.

Vor diesem Hintergrund ist es auch verstindlich, dass von Ver-
tretenden der ersten Generation*® wiederholt die Sorge um die Zu-
kunft der Tempel artikuliert wird. Sie sehen die geleistete Aufbau-
arbeit als wichtigen Beitrag zum religiosen Leben von Tamilinnen

40  Auch Fachpersonen stufen diesen Generationenwechsel als grofle Heraus-
forderung fiir die Vereine ein, vgl. etwa das Interview mit Julia Morais (IJM,
781-94).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

und Tamilen in der Schweiz und méchten diese Errungenschaft ent-
sprechend auch fiir nachfolgende Generationen bewahren. Und auch
Vertretende der zweiten Generation duflern sich besorgt zum anste-
henden Generationenwechsel. So meint etwa die 23-jihrige Jahnavi
Karunanithi:

»lch meine, was ist, wenn es die erste Generation nicht mehr gibt?
Und wie lduft es nachher weiter? Wie lduft es nachher mit dem
Tempel weiter? Wie lduft es danach mit der Sprache weiter?

Wie lduft es nachher mit der Religion weiter? Ich meine/ich habe
wirklich Megaangst / dass meine Kinder dann spiter meine Spra-
che nicht mehr kénnen/oder nicht schreiben kénnen. Oder auch /
die Religion nicht praktizieren kénnen, oder so. Vor dem habe
ich schon Angst” (JK, Z731-736).

In dieser Aussage von Jahnavi Karunaniti kommen zwei Aspek-
te zum Ausdruck, die fiir das Verstindnis der Situation der Hindus
in der Schweiz zentral sind: einerseits natiirlich der Wunsch, dass
ein Tempel, der allein auf dem konstanten Engagement Einzelner
fuflt und etwa bei der Organisation der Finanzierung nicht auf staat-
liche Unterstiitzung zdhlen kann, auch langfristig Bestand hat; an-
dererseits der Umstand, dass der Tempel fur die eigene Identitatsstif-
tung ein wichtiger Ort ist, weil dort diejenige Sprache und Religion
gepflegt und tradiert wird, die Teil der Identitit der Sprecherin ist.
Bevor nun aber analytisch herausgearbeitet werden kann, wie Tem-
pel im Vollzug hervorgebracht werden, bedarf es in einem nichs-
ten Schritt der niheren Beschreibung der untersuchten Hindutem-
pel in Ziirich.

4.1.2 Hindutempel in Ziirich
Laut einem Abgleich von bereits existierenden Systematisierungen

(Bovay und Broquet 2004, Humbert 2004, Eulberg 2008) mit den
Daten des National Congregations Survey Switzerland*! gab es 2008

41  Im Rahmen des Nationalen Forschungsprogramms 58 haben Forschende
der Universitit Lausanne den National Congregations Survey Switzerland

107

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

108

im Kanton Zirich rund 29 hinduistische Gemeinschaften. Die Aus-
richtung der vorliegenden Untersuchung reduziert die Zahl der rele-
vanten Erhebungsorte nun auf lediglich zwei: den Arulmigu Sivan
Kovil in Glattbrugg und den Sri Civacuppiramaniyar-Tempel in Ad-
liswil.*? Diese drastische Reduktion ist die Folge konzeptueller wie
auch forschungspragmatischer Entscheidungen. Einerseits fokussiert
die Arbeit den urbanen Raum. Damit trigt sie dem Umstand Rech-
nung, dass der grofite Teil tamilischer Hindus in der Stadt oder der
Agglomeration wohnen und die Geschichte der Tempel auch in die-
sen (Stadt-)Rdumen beginnt. Andererseits verzichtet die Arbeit auf
den Einbezug neohinduistischer Gruppierungen. Dass eine strik-
te Unterteilung in neohinduistische und hinduistische Gruppierun-
gen mindestens diskussionswiirdig ist, zeigt sich immer dann, wenn
im Forschungsfeld religiose Mehrfachaffiliationen und Verbindungen
auftauchen, wie sie im siidasiatischen Kontext durchaus tiblich sind.
Nebst der unterschiedlichen Zusammensetzung der Glaubigen ist es
vor allem auch die Form der Institutionalisierung, die sich unterschei-
det. Wie Monnot (2016, S. 21) fiir die Schweiz aufzeigt, findet die In-
stitutionalisierung von Hindus mit Migrationshintergrund hiufig in
der Form von Tempelgriindungen statt, wihrend sich neohinduisti-
sche Gruppierungen eher in losen Netzwerken organisieren.

Beide der von mir besuchten Tempel konnen der Traditions-
linie des Shaivismus zugeordnet werden, die sich im 11. Jahrhun-

durchgefiihrt. Auf Nachfrage bei Christophe Monnot durfte ich freund-
licherweise auf den Datensatz des NCS zugreifen (vgl. den Abschlussbe-
richt zuhanden des Schweizerischen Nationalfonds von Stolz, Chaves et al.
(2011) sowie Monnot (2013)).

42 Im Kanton Zirich gibt es zwei weitere Tempelorte, die von tamilischen
Hindus besucht werden: der ehemals in Adliswil angesiedelten Sri-Vish-
nu-Thurkkai-Amman-Tempel, der jetzt in Diirnten beheimatet ist, und der
Hare-Krsna-Tempel am Zirichberg, der seit den 1990er-Jahren auch von
Tamilinnen und Tamilen frequentiert wird (M. Baumann 2007, S.231;
Eulberg 2008, S. 14). Jedoch liegt Ersterer rund 30 Kilometer vom Stadt-
zentrum entfernt und gehort daher nicht mehr zum Groffraum Ziirich, wih-
rend Letzterer zwar als einziger Hindutempel tatsichlich auf Stadtgebiet
steht, sein Entstehen aber mit der Geschichte der Hare-Krsna-Bewegung
der Schweiz verkniipft ist — auch wenn er in den 1980er-Jahren eine bedeu-
tende Kontaktzone fir tamilische Hindus war, wie Eulberg (2014, S. 118)
zeigt.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

dert v. u. Z. in Stdindien entwickelte (Flood 2003, S. 217ff)). Die-
ser Traditionslinie gehort der Grofiteil der tamilischen Hindus in der
Schweiz an (Eulberg 2008, S. 16). Im Zentrum ihrer religiésen Pra-
xis steht die Verehrung des Gottes Siva und der Mitglieder seiner Fa-
milie (Parvati, Gane$a, Murukan - tamilisch). Bei der Entstehung
dieser spezifischen Form des Shaivismus spielt die Verbindung der
urspriinglich in Nordindien entwickelten Tradition mit der tamili-
schen Kultur des Siiddens eine entscheidende Rolle: ,,Saivism took
on a distinctive flavor and the Sanskritic ritualism and theology of
the northern tradition combined with Tamil poetry and devotion to
produce a distinctively southern Saiva religious imaginaire® (Flood
2003, S. 217). So ist der siidindische Shaivismus und in der Folge
auch jener aus Sri Lanka durch eine Nihe zu klassischen Bhakti-Be-
wegungen geprigt.”® Zentrale Elemente sind die Ausrichtung der re-
ligivsen Praxis auf die liebende Hingabe zu Gott Siva einerseits und
die Orientierung an formalen brahmanischen Ritualtraditionen an-
dererseits:

»While Tamil Saivism is strongly associated with royal power and
the upholding of orthoprax values, [...], it simultaneously under-
mines those values through its emphasis on popular devotion®
(ebd., S. 218). Diese Polaritit zwischen populdrer Religiositit in der
Form von Bhakti, also der personlichen, liebenden Beziehung zum
Gott Siva, und Orthopraxie in der Form sanskritisierter Ritualprax-
is findet sich auch im Forschungsfeld in der Schweiz. Sie zeigt sich
besonders eindriicklich am groflen Spektrum der unterschiedli-
chen Rollen, die es beim Tempelfest gibt, die von hoher rituel-
ler Komplexitit und Koordination der religidsen Spezialisten hin

43 Eine Definition von Bhakti liefert Nancy M. Martin: ,,Bhaj - the root of
the word bhakti — carries multiple meanings, including to apportion, to
share, to bestow, to enjoy, to possess, to experience, to practice, to cultivate,
to choose, to serve, to honor, to adore, and to love [...]. Though translat-
ed as devotion,,bhakti‘ implies a complex and multidimensional relationship
between human and divine, including adoration but also partaking of ev-
ery form of love possible between human beings, from parental love to that
of lovers. This love is mediated through the body, experienced through the
senses, with devotees employing metaphors of sight, sound, taste, smell,
and touch® (Martin 2003, S. 184).

109

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

110

zur Beteiligung der Gliubigen in unterschiedlichen Ausformungen
korperlicher Opferpraktiken, beispielsweise dem kavati attam (ta-
milisch), dem Tanz mit dem kavaii-Bogen, reichen.

4.1.2.1 Der Arulmigu Sivan Kovil

Die Anfinge des Siva-Tempels in Glattbrugg reichen zuriick in die
1990er-Jahre. 1994 versammelten sich erstmals Tamilinnen und Ta-
milen in einem gemieteten Raum an der Wehntalerstrasse 293 in Zii-
rich-Affoltern zur gemeinsamen Pija. Zu Beginn gab es anstelle von
figurativen Mirtis lediglich bildliche Darstellungen von Siva, die heu-
te an der hinteren Wand des Tempels hingen und an diese Anfangs-
zeit erinnern. Der Tempel fand immer mehr Zulauf und schliefilich
suchte und fand der Verein Shaiva Tamil Sangam 2003 neue Rium-
lichkeiten in dem ehemaligen Industriebau in Glattbrugg, in der Zir-
cher Gemeinde Opfikon. Zuerst war der Verein lediglich zur Miete
im Erdgeschoss eingemietet. Im oberen Stock ist ein Dianetik-Zent-
rum von Scientology eingemietet und in Teilen des Souterrains gibt
es eine Bar. Seit 2014 ist der Tempelverein Eigentiimer des zweistocki-
gen Gebiudes an der Industriestrasse 34 und hat den Tempelraum in
dieser Zeit baulich erweitert. Dennoch koénnte der Kontrast zwischen
auflen und innen grofler nicht sein: Wiahrend sich das unauffillige In-
dustriegebiude von auflen nicht von seiner Umgebung unterscheidet,
befindet sich innen ein grofiztigiger Tempelraum, der in unterschied-
lichen Farben ausgestaltet ist und zu Spitzenzeiten an die 300 Leu-
te fasst. In der Mitte des Raumes steht der Sakralraum von Siva, der
Hauptgottheit, die dem Tempel den Namen gibt.* Im Uhrzeigersinn
ist dieser umgeben von kleineren Schreinen der Gottheiten Ganesa,
Murukan (tamilisch) und seinen Ehefrauen, dem Schrein der Nava-
graha, den neun Planetengottern, sowie in der hinteren linken Ecke
einem Schrein mit einem Siva-Lingam. In der hinteren rechten Ecke
findet sich ein kleiner Raum, der durch eine Tiir und eine Theke mit
dem Tempelraum verbunden ist und in dem die Beigaben fur per-
sonliche Rituale zusammengestellt und verkauft werden. Diese tragen

44 Fuller (1993, S. 169) iibersetzt das tamilische Adjektiv arulmigu als ,grace-
bestowing®, deutsch ,,Gnade erweisend® oder ,gnadenvoll®.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

Abbildung 4.1: Der Arulmigu Sivan Kovil 2013

zur Finanzierung des Tempels bei und bilden insbesondere an spezi-
ellen Festtagen wie dem jihrlichen Tempelfest eine wichtige Einnah-
mequelle. Ansonsten finanziert sich der Tempel {iber private Spen-
den, Mitgliedschaftsbeitrige oder tiber Cateringdienste fiir tamilische
Feste. An die 1.000 Mitgliederfamilien hat der Tempelverein in Glatt-
brugg laut dem Vorstand (IUU, Z193). Ein Priester ist angestellt, alle
anderen Aufgaben werden von Freiwilligen tibernommen. Zu den ak-
tuell genutzten Riumlichkeiten gehdren ein Biiro und gleichzeitiger
Aufenthaltsraum des Priesters, eine Kiiche, Waschriume und Riume
im Souterrain, die der Aufbewahrung unterschiedlicher Gegenstinde
dienen und auch mal von den Jugendlichen als Riickzugsort wihrend
dem Tempelfest genutzt werden (vgl. Z08, Z34ft.). Auflerdem stehen
auf dem Platz, der an den Tempel grenzt, gut verpackt die Tempelwa-
gen fur das Jahresfest.

Der Tempel ist tiglich von 11:30 bis 13 Uhr und von 18:30 bis 20
Uhr geoffnet, am Freitag bis 21:30 Uhr. Die meisten Gliubigen ver-
sammeln sich jeweils am Freitagabend zu Piz7a und anschliefendem
prasada. Daneben fithrt der Tempel einen Festtagsalmanach, in dem
alle Feiertage fiir das Jahr zusammen mit prizisen Pija-Zeiten aufge-

111

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

112

listet sind. Dieser Almanach wird im Gang vor dem Tempelraum zur
Mitnahme ausgelegt und hingt auch aus.

Der Tempelverein demonstriert auf unterschiedliche Art und
Weise seine Solidaritit mit den Opfern des Biirgerkrieges in Sri Lan-
ka und unterstiitzt verschiedene Bereiche des Wiederaufbaus mit
Spenden, wie ein Poster auflerhalb des Tempels verrit. Die Anbin-
dung an Sri Lanka und die Erinnerung an den Biirgerkrieg wird aber
auch in anderer Weise zelebriert. So gibt es beispielsweise in der
Nacht, in der Sivaratri gefeiert wird, eine Schweigeminute fiir die ta-
milischen Mirtyrer, die im Krieg gestorben sind (vgl. Z15).* Nebst
dem Unterhalt des Tempels investiert der Siva-Tempel in Glattbrugg
viel Energie in eine Onlineprisenz.* Es wird nicht nur ein Radiosen-
der betrieben, der in einem 24-h-Programm Siva-Bhajans, also religi-
ose Lieder iiber und zu Ehren Sivas, sendet, sondern es gibt auch ei-
nen TV-Sender, der die wichtigsten Feierlichkeiten des Tempels live
tbertrigt und in einer Mediathek zur Wiedergabe bereitstellt.” Da-
bei werden manchmal auch Tempelfeste aus anderen Tempeln tiber-

45  Ob der Tempel wihrend des Krieges einer jener Orte war, an dem die LTTE
Geld eingetrieben haben, lasst sich an dieser Stelle nicht rekonstruieren und
ist auch nicht Ziel des Forschungsunterfangens. Dass die tamilische Diaspora
in der Schweiz von unterschiedlichen illegalen Geldbeschaffungsmethoden
betroffen war, zeigen aktuell eroffnete Gerichtsverfahren (vgl. https://www.
admin.ch/gov/de/start/dokumentation/medienmitteilungen.msg-id-62777.
html, zuletzt gepriift am 09.08.2016). Interessant ist in diesem Zusammen-
hang, dass es auf der Tempelseite eine Linksammlung gibt, in der unter ande-
rem auf die Wohltitigkeitsorganisation White Pigeon verwiesen wird (http://
www.sivankovil.ch/?pn=links, zuletzt geprift am 09.08.2016). Die Organi-
sation White Pigeon wurde immer mal wieder verdichtigt, als ,front chari-
ty“ fiir die LTTE zu fungieren, obwohl es dafiir keine Beweise gab (vgl. z. B.
http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/england/london/6669165.stm, zuletzt
gepriift am 09.08.2016).

46  Interessanterweise gibt es seit Frithjahr 2016 fiir die drei tamilischen Hindu-
tempel um Ziirich englische Wikipedia-Seiten, jedoch keine deutsche Ver-
sion: https://en.wikipedia.org/wiki/Sri_Sivasubramaniar_Temple, https://
en.wikipedia.org/wiki/Arulmihu_Sivan_Temple, https://en.wikipedia.org/
wiki/Sri_Vishnu_Thurkkai Amman_Temple, alle zuletzt gepruft am
09.04.2016.

47 http://sivantv.com/, respektive http://sivantv.com/new/radio/, zuletzt ge-
prift am 10.08.2016.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

tragen, die Hauptaufmerksamkeit gilt jedoch den Feierlichkeiten des
Siva-Tempels in Glattbrugg.

4.1.2.2 Der Sri-Sivasubramaniar-Tempel

Der Sri-Sivasubramaniar-Tempel in Adliswil blickt auf eine dhnlich lan-
ge Geschichte zuriick wie der Tempel in Glattbrugg. Der erste Tempel-
raum in Adliswil wurde 1994 in dem Industriegebdude in der Weberei-
strafle gegriindet, wo er auch heute noch zu finden ist. Die deutsche
Version der tempeleigenen Website thematisiert die Unterstiitzung bei
der Grindung: ,Es entwickelte sich rasch eine schone Zusammenar-
beit zwischen einer tamilischen Gruppe, der Ziircher Stadtverwaltung
wie auch kirchlichen Kreisen, die schliesslich 1994 zur Er6ffnung des
Sri-Sivasubramaniar-Tempels in Adliswil fihrte*®. Zunichst wurde der
Tempeldienst Piga nur einmal pro Woche am Freitagabend durchge-
fuhrt. Seit dem Jahr 2000 werden jeden Tag Pijas gefeiert, am Diens-
tag und Freitag sogar mehrfach und der Tempel ist jeden Tag ge6ftnet.
Eine Zeitlang gab es in Adliswil im Soodring zudem einen zweiten
Hindutempel, der Sri-Visnu-Thurkkai-Amman-Tempel, der 2010 nach
Diirnten verlagert wurde. Das Gebdude des Sri-Sivasubramaniar-Tem-
pels ist Teil eines ehemaligen Industriekomplexes, der neben der Sihl
liegt. Der Tempel ist gut sichtbar, da der Eingang, zumindest wihrend
des Tempelfestes, mit einem kulisseartigen kopuram (tamilisch), also der
bemalten Holzkulisse eines Turms iiber dem Eingang gekennzeichnet
ist. Tritt man ein, befindet man sich im Vorraum, den sich der Tempel
mit einem Topferatelier teilt. Links geht es durch eine Doppeltir in
den Tempelraum, davor gibt es auf der linken Seite Nasszellen, rechts
befindet sich ein weiterer Raum, der als Aufenthaltsraum oder Speise-
raum gebraucht wird. Daneben liegt eine kleine Kiiche. Auch in die-
sem Tempel ist ein Priester aus Sri Lanka angestellt, der aufgrund seiner
umfassenden religidsen und rituellen Qualifikationen ausgewihlt wur-
de, wie Pakalon Rubadaarshan, ein ehemaliges Mitglied des Tempelvor-
stands, betont (IPR, Z171f.). Betritt man den Tempelraum, nihert man

48  http://murugantempel.ch/de/news-details/, zuletzt gepriift am 11.08.2016.

113

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

114

sich dem zentralen Schrein von Murukan®, dargestellt mit den Mrtis
seiner Ehefrauen Valli und Deivayanai, von rechts hinten. Dieser unge-
wohnliche Zutritt — nicht wie gewohnt von vorne Richtung Sanctum®
blickend - ist dem Umstand geschuldet, dass es sich hier, wie bei vielen
Tempeln in Europa, um eine provisorische bzw. nicht zu diesem Zweck
gebaute Lokalitit handelt. Entsprechend wurde die korrekte Art, den
Tempel zu betreten, zugunsten der bestmoglichen Anordnung der ein-
zelnen Schreine geopfert.

Der Tempelraum ist gelb-rot ausgestrichen, aufwindig beleuch-
tet und geschmiickt; an den Winden finden sich Bilder, die Stati-
onen des Lebens der Hauptgottheit Murukan darstellen. Der Sri-
Sivasubramaniar-Tempel ist zwar dem Gott Murukan gewidmet,
beherbergt aber auch noch einige andere Schreine. Nebst Mirtis aus
Stein von Ganesa, Siva und Durga, finden sich hier die zwolf Plane-
tengotter und zahlreiche Miriis aus Metall.

Baumann und Neubert (2011) weisen darauf hin, dass es sich beim
Tempel in Adliswil um den grofiten Tempel in der Schweiz handelt.
Tatsichlich zihlt der Verein, der den Tempel betreibt, rund 900 Mit-
gliederfamilien und das jdhrliche Tempelfest mit dem spektakuliren
Bad Murukans in der Sihl wird von sehr vielen Glaubigen frequentiert.
Diese reisen teils extra aus Deutschland oder Frankreich an, wie mir
eine meiner Interviewpartnerinnen verrit. Allerdings trifft das im glei-
chen Mafle auf das Tempelfest in Glattbrugg zu. Zudem verfiigt der
Siva-Tempel in Glattbrugg seit 2014 iiber einen deutlich groferen Tem-
pelraum als der Sri-Sivasubramanyiar-Tempel in Adliswil und hat mit
SivanTV auch eine deutlich aktivere Internetprisenz.

49  Subrahmanyiam ist eine andere Bezeichnung fiir Murukan oder Karttikeya,
den Gott, der in der indischen Kosmologie spitestens ab den Skanda
Puranas als Sohn von Siva und Parvati verehrt wird.

50  Die Sanskritbezeichnung fiir das innerste Heiligtum bzw. den Hauptschrein
eines Tempels lautet garbhagrha (tamilisch srikovil) und bedeutet wortlich
Schoffraum oder Gebdrmutter (Malinar 2009, S. 154). Die Bezeichnung
Schrein vom lateinischen scrinium (= zylinderformiger Behilter) vermag
die Bedeutung dieses Sakralraumes nicht ganz adidquat wiederzugeben bzw.
evoziert eine etwas andere Funktion (Aufbewahrung von etwas Wertvollem
vs. Sitz oder Entstehungsort neuen Lebens), findet aber in vielen religions-
wissenschaftlichen Texten — so auch hier - Verwendung.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.1 Hindus in der Schweiz

Abbildung 4.2: Der festliche geschmiickte Tempelmast des Sri-
Stvasubramaniar-Tempels in Adliswil anliss-
lich des Tempelfestes 2014

Auch der Tempel in Adliswil verftigt iiber eine Internetprisenz. Die
Sprachenvielfalt (Tamil, Deutsch, Englisch) der Website ist weiter aus-
gebaut als beim Tempel in Glattbrugg. Zwar gibt es erst seit 2017 eine
Mediendatenbank mit Filmaufnahmen der eigenen Feste,’! dhnlich
wie sie der Tempel in Glattbrugg unterhilt, dafiir weist aber die Web-
site ausfiihrliche Erlduterungen zur ,Hindu-Religion® auf, deren Ver-
fasser, Gregor Vonarburg, sich lange Jahre im Umfeld des Hare-Krsna-
Tempels am Zirichberg engagiert hat (vgl. IGvA). Die politische

51  http://www.murugan.tv/, zuletzt geprift am 15.12.2017.

115

19.01,2026, 12:08:01, -


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

116

Stellungnahme fiir Sri Lanka zeigt sich im Sri-Sivasubramanyiar-Tem-
pel weniger deutlich. So fehlen hier Poster oder andere Abbildungen
mit Hinweisen auf Sri Lanka, den Biirgerkrieg oder entsprechende
Hilfsorganisationen fast vollkommen, wihrend das Thema in Glatt-
brugg zwar in fast keinem, auch informellen Gesprich gestreift wird,
jedoch im Kontext der Tempelpraxis prisent ist.

4.2 Hindus in Osterreich

Bilden Hindus in der Schweiz bereits eine kleine Minderheit gemes-
sen an der Gesamtbevolkerung, so gilt das fiir Osterreich erst recht,
obwohl es nicht ganz einfach ist, verldssliche Zahlen beizuziehen. In
Osterreich wurde die Religionszugehorigkeit das letzte Mal im Rah-
men der Volkszdhlung im Jahr 2000 erhoben. Grund dafur ist das
Registerzihlungsgesetz Osterreichs,”? welches die Erhebung der Re-
ligionszugehorigkeit im Rahmen der Volkszihlung nur leistet, wenn
eine entsprechende Verordnung vom zustindigen Bundesminister
beschlossen wird, wenn also die Kenntnis der Religionszugehorig-
keit fir die Ausfithrung von Bundesaufgaben als unerlisslich ange-
sehen wird. Damals haben sich Osterreichweit 3.629 Personen, also
rund 0,04 Prozent der Gesamtbevolkerung als Hindus deklariert. Al-
lerdings muss davon ausgegangen werden, dass ein Teil der befragten
Hindus sich keinem religiosen Bekenntnis zuordnet, da ihre religio-
se Praxis entweder flexibel ist, sie sich nur privat und nicht 6ffentlich
zu ihrer religiosen Praxis bekennen oder sie sich nicht als religids be-
zeichnen wiirden.”

52 Vgl. dazu § 1, Abs. 3 des Bundesgesetzes tiber die Durchftihrung von
Volks-, Arbeitsstitten-, Gebiude- und Wohnungszihlungen (Registerzih-
lungsgesetz): https://www.ris.bka.gv.at/GeltendeFassung.wxe?Abfrage=Bun
desnormen&Gesetzesnummer=20004583, zuletzt gepriift am 25.04.2016.

53 Das hingt sicherlich auch mit der Erhebungsmethode der Volkszihlung
2000 zusammen. So gab es zwar die Mdglichkeit, ein anderes Religions-
bekenntnis als die verschiedenen christlichen, das islamische und das is-
raelitische handschriftlich zu erfassen, allerdings wurde im Leitfaden expli-
zit von der ,rechtlichen Zugehorigkeit” gesprochen. Das diirfte zu einigen
Missverstindnissen oder Verunsicherungen gefithrt haben. Vgl. dazu das
Benutzerhandbuch der Volkszihlung 2000. http://www.statistik.at/web_

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

Auch die Zahlen in Forschungsarbeiten zu Hindus in Osterreich
(insbesondere Hutter 2001, 2010, 2015) sind eher solide Schitzungen
als verlissliche Statistiken. So bezieht sich gerade Hutter (2015, S. 91)
in seiner letzten Publikation zu Hindus in Osterreich auf eine Schit-
zung eines ehemaligen Prisidenten der Hindu Mandir Association,
die in einer Ausgabe der Zeitschrift ,Hinduism Today“ (Himalayan
Academy 2014, S. 23) erschienen ist und von rund 10.000 bis 12.000
Hindus in Osterreich spricht. Wihrend die Zahl der Menschen mit
Migrationshintergrund in einem vorwiegend hinduistischen Land
tatsdchlich grofler ist als die 3.629 Hindus, ist ein Riickschluss auf
das religiose Bekenntnis nicht zulissig. So gibt es in Osterreich zum
einen eine duferst aktive und grofle Sikh-Community mit mehreren
Gurdwaras, deren Mitglieder ebenfalls mehrheitlich aus Indien bzw.
dem indischen Teil Punjabs stammen. Zudem existiert eine Ravidas-
Gemeinschaft, deren Mitglieder ebenfalls aus Nordindien stammen
und die durch ein auf ihren Guru veriibtes Attentat im Mai 2005
traurige Berithmtheit erlangte (Hutter 2010).>* Die Zahl der Hindus
in Osterreich ist im Jahr 2014, dem Referenzjahr der Datenerhebung,
zwar bestimmt hoher als die im Jahr 2000 gezdhlten 3.629 Personen,
aufgrund fehlender Statistiken sowie anderer Religionen, deren Mit-
glieder einen Migrationshintergrund in Stidasien haben, bleibt un-
klar, wieviele Hindus es aktuell in Osterreich gibt.

Die Migration der vornehmlich aus Indien stammenden Hin-
dus, aber auch ganz generell aus Siidasien, ist, dhnlich wie in der
Schweiz, marginal im Vergleich mit der européischen Zuwanderung.

de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bevoelkerung/volkszaehlun
gen_registerzaehlungen_abgestimmte_erwerbsstatistik/index.html, zuletzt
gepriift am 26.04.2016.

54  Zu den in Osterreich lebenden Sikhs gibt beispielsweise die Medienser-
vicestelle Neue Osterreicherinnen ausfiihrlich Auskunft: http://medienser
vicestelle.at/migration_bewegt/2015/04/13/bis-zu-10-000-sikhs-in-oester
reich/, zuletzt geprift am 26.04.2016. Allerdings beruhen auch hier die
Schitzungen auf Angaben eines Gemeinschaftsvertreters, decken sich aber
ungefihr mit offiziellen Schitzungen, wie sie der Vertreter des Magistrat-
samtes 17 duflert.

55  Auch die hiufig zitierten drei demographischen Szenarien fiir Religions-
zugehorigkeit in Osterreich, die Goujon, Jurasszovich und Potancokova
(2017) berechnet haben, liefern keine Indizien, da Hindus nicht als eigene
Religionsgemeinschaft behandelt werden.

117

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

118

In Osterreich lisst sich aber die Migrationsgeschichte der Hindus,
anders als diejenige der tamilischen Hindus in der Schweiz, nicht
anhand eines Grof3ereignisses erkliren.”® Vielmehr sind es mehrere
Einzelsituationen, die die siidasiatische Migration nach Osterreich
erkliren. Wie Hintermann (1997) hervorhebt, handelt es sich bei der
Migration aus Siidasien um ein eher junges und heterogenes Phino-
men in der Geschichte der dsterreichischen Zuwanderung und es ist
daher schwierig, strukturelle Merkmale zu nennen, die fur die ganze
Gruppe dieser Migrantinnen und Migranten zutreffend wire.”’

Die Geschichte der Zweiten Republik erlebte vor allem in den
1960er-Jahren eine starke Arbeitsmigration im Rahmen sogenann-
ter Anwerbevertrige — dhnlich wie in der Schweiz. Deren Ziel war
es, fur einen begrenzten Zeitraum und gesteuert durch Kontingen-
tierung gezielt billige Arbeitskrifte vor allem aus dem ehemaligen
Jugoslawien und der Turkei zu rekrutieren (Payer 2004). Die Mig-
ration aus Indien setzte rund zehn Jahre spiter ein und zwar einer-
seits mit indischen Studierenden, meist jungen Minnern, die fiirs
Studium nach Osterreich kamen und nach dem Abschluss blieben,
andererseits durch das Netzwerk der katholischen Kirche, wodurch
(zumeist christliche) Pflegefachfrauen aus Kerala fiir die Arbeit in ka-
tholischen Spitilern und Kliniken rekrutiert wurden (Hintermann
1997, S. 194).%® Insgesamt stellt Hintermann fir die beginnende Mi-
gration aus Indien eine religiose Diversitit fest:

56  Wihrend die Schweiz im Verlauf des Biirgerkriegs in Sri Lanka vielen Asyl-
antrigen von Tamilinnen und Tamilen stattgegeben hat, favorisierte Oster-
reichs Fliichtlingspolitik in diesem Zeitraum Zuwanderung aus dem Iran
und aus Vietnam (Hutter 2010, S. 3). Die Zahl der Sri-Lanker in Oster-
reich ist somit ziemlich klein. Zwar gibt es in Osterreich eine sri-lankische
Community, sie scheint jedoch nicht hauptsichlich aus tamilischen Hindus
zu bestehen, wie ein Zeitungsbericht vermuten lasst: http://www.wiener
zeitung.at/themen_ channel/integration/gesellschaft/?em_cnt=502373, zu-
letzt gepruft am 02.08.2016.

57  Da ein Teil der von mir konsultierten Publikationen die Inderinnen und
Inder nicht gesondert, sondern in Zusammenschau mit Zuziehenden aus
Bangladesch, Pakistan und Sri Lanka behandelt, ist in diesem Absatz von
stidasiatischen Migrantinnen und Migranten die Rede.

58  Hintermann (1997, S. 193f)) nennt zudem die Aufnahme von 50 indischen
Fliichtlingsfamilien, die im August 1972 aus Uganda ausgewiesen wurden
und in Osterreich Aufnahme fanden.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

»Die [...] Heterogenitit, die sich herauskristallisierte besteht in
der Religionszugehorigkeit und - damit in engem Zusammen-
hang stehend - in den Herkunftsgebieten. Katholiken aus Kerala
und Sikhs aus dem Punjab sind zu jener Zeit ebenso vertreten wie
Hindus aus West-Bengalen oder Delhi* (ebd.).”

Entsprechend traf ich unter anderem Hindus aus Bangladesch und
West-Bengal, dem indischen Teil Punjabs, Tamil Nadu, Kerala und
Nepal. Auch hinsichtlich des Zugangs zum Arbeitsmarkt zeichnet
sich die Gruppe der Inderinnen und Inder durch interne Diversi-
tit aus. Nebst den Beschiftigten im Gesundheitswesen arbeitet eine
Gruppe hochqualifizierter Inderinnen und Inder in Osterreich bei in-
ternationalen Organisationen oder multinationalen Konzernen (ebd.,
S.199). Sie kamen u. a. mit der Er6ffnung der UNO-City und der
zunehmenden internationalen Migration Anfang der 1980er-Jahre
nach Wien (Gebesmair et al. 2009, S. 43). Weitere wichtige Beschif-
tigungssektoren siidasiatischer Migrantinnen und Migranten identifi-
ziert Fuchs (1995, 2007): Marktfahrer, Zeitungskolporteure und Ange-
stellte in der Gastronomie. In Osterreich sind Leute, die Marktstinde
fir Gemtise oder Kleider betreiben, Zeitungen verteilen oder auf der
Strafle oder in U-Bahnstationen verkaufen de iure selbststindig er-
werbend. Faktisch sind jedoch die allermeisten unter ihnen aufgrund
ithrer Aufenthaltsbewilligung von den Vertrigen mit den Groffhind-
lern respektive Zeitungsverlagen abhingig (Fuchs 1995, S. 183). Ge-
lingt es ihnen, eine Aufenthaltsbewilligung zu erhalten, die nicht von
einem Vertrag mit einem Zeitungsverlag abhingt, arbeiten sie nicht
selten in der Gastronomie oder als Taxifahrer (Gebesmair et al. 2009,
S. 27). Wie Fuchs (2007, S. 283) argumentiert, handelt es sich bei der
Gastronomie um eine Form der Nischendkonomie, in der Ethnizi-
tit als Strategie angewandt wird, um dem schwierigen Zugang zum
Arbeitsmarkt etwas entgegenzusetzen, etwa durch die Er6ffnung von
indischen Restaurants. Das dndert jedoch nichts daran, dass sich die

59  Deutlich wird diese religiose Diversitit auch auf der Seite der indischen
Botschaft, die von indischen Migrantinnen und Migranten unterhaltene
Vereine und Institutionen unterschiedlichster religioser Zugehorigkeit auf-
listet: http://www.indianembassy.at/pages.php?id=77, zuletzt gepriift am
23.08.2016.

119

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

120

Arbeits- und Lebenssituation von stidasiatischen Migrantinnen und
Migranten insbesondere der ersten Generation hiufig durch sozia-
le und rechtliche Marginalisierung auszeichnet (Hintermann 1997,
S.211.).

Der Migrationsprozess aus Stidasien ist in der Regel geprigt
durch ,,Beziehungen zu den Einwanderungskolonien®, die bereits vor
Ort sind, wie es Gebesmair et al. (2009, S. 27) formulieren. Das be-
deutet, dass sich die meisten Menschen, die aus stidasiatischen Lin-
dern nach Osterreich kommen, viel stirker auf informelle Kontakte
und Hilfeleistungen verlassen als dies bspw. fiir Migrantinnen und
Migranten der Fall ist, die in den 1960er-Jahren von der 6sterreichi-
schen Bundeswirtschaftskammer angeworben wurden. Dass dieses
Netzwerk informeller Anlaufstellen wichtig ist, hat sich auch im Ver-
lauf der Feldforschung bestitigt. Die Einblicke in ihre Migrationsge-
schichte, die meine Gesprichspartnerinnen und -partner in person-
lichen Unterhaltungen gewihrten, enthielten hiufig den Verweis auf
verwandtschaftliche Hilfestellungen im Rahmen des Migrationspro-
zesses und der Niederlassung in Osterreich. Diese Hilfestellungen
reichen von Informationen zu Wohnungsbeschaffung, Aufenthalts-
genehmigung und Arbeitsmoglichkeiten tiber Dolmetscherdiens-
te im Falle von medizinischen Konsultationen bis zu Hausaufga-
benhilfe fiir Kinder. Dass die Einbindung in diese Netzwerke nicht
nur vorteilhaft ist, zeigt das Beispiel einer Interviewpartnerin (ISN,
795ft), die im Gastronomiebetrieb ihrer Verwandten jahrelang un-
ter ausbeuterischen Bedingungen arbeitete, ohne viel dagegen unter-
nehmen zu kénnen.®

4.2.1 Kontext: Osterreichische Migrations- und
Religionspolitiken

Um den Einfluss informeller Netzwerke im Kontext der indischen Mi-
gration nach Osterreich besser einzuordnen, ist ein Blick auf den 6s-
terreichischen Rezeptionskontext angezeigt. Wie bereits bei den Erldu-
terungen zur Situation in der Schweiz werden dabei zuerst die neuere

60  Das Thema der Ausbeutung in der Gastronomie nennt auch Fuchs (2007,
S. 281).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

Migrationsgeschichte und -politik in den Blick genommen. Dabei wird
auch hier die Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg fokussiert. Anschlieflend
werden die Besonderheiten des 6sterreichischen Foderalismus und Kor-
poratismus dargestellt und im Weiteren auf die Beziehung von Staat
und Religion eingegangen. Die Geschichte der Zweiten Republik - und
damit die neuere Migrationsgeschichte Osterreichs — beginnt 1955 mit
dem Staatsvertrag von Wien und dem Ende der zehnjihrigen Besat-
zung Osterreichs durch die Alliierten. Natiirlich fand aber bereits davor
Migration von und nach Osterreich statt: Geprigt durch die Vergan-
genheit im Vielvolkerreich der Donaumonarchie kannte das Gebiet des
heutigen Osterreich schon vor dem Zweiten Weltkrieg signifikante Mi-
grationsbewegungen (vgl. Hahn 2007). Aufgrund der Kriegswirren be-
fanden sich kurz nach dem Zweiten Weltkrieg 1,6 Millionen Menschen
in Osterreich, die nicht die &sterreichische Staatsbiirgerschaft besas-
sen, darunter auch ehemalige KZ-Insassen sowie Kriegsgefangene.®' Bis
1950 wurde ein Grofiteil dieser Menschen repatriiert oder — nach eini-
ger Zeit — eingebiirgert (Volf 1995, S. 418). Hahn (2007, S. 182f.) spricht
fur die Zeit zwischen dem Ende des Zweiten Weltkrieges und 1955 von
einer zusitzlichen Million Vertriebener, die nach Osterreich kamen,
weist aber auch darauf hin, dass Osterreich — und im Speziellen die
durch den Krieg 6konomisch geschwichten ostlichen Bundeslidnder -
in den 1950er-Jahren eher durch Abwanderung geprigt war. Osterreich
war Ziel der Anwerbungsbemithungen um Arbeitskrifte durch Kanada
und Australien, obwohl das der Politik der osterreichischen Bundesre-
gierung entgegenstand, die die Arbeitskrifte fiir den Wiederaufbau be-
halten wollte (ebd., S. 183). Selbstredend migrierten Osterreicherinnen
und Osterreicher in den 1950er-Jahren auch in europiische Nachbar-
linder, insbesondere nach Deutschland und in die Schweiz (ebd.). In
der Folge des wirtschaftlichen Aufschwungs der 1960er-Jahre verinder-
te sich die Lage und Osterreich verzeichnete vermehrt Zuwanderung.
So kam es zwischen 1961 und 1973 zu einem Anstieg der auslindischen
Wohnbevolkerung um rund 3 Prozent (ebd., S. 184). Dafiir verantwort-
lich waren, dhnlich wie in der Schweiz, die mit der Tiirkei und dem
damaligen Jugoslawien abgeschlossenen Anwerbevertrige im Zuge des
wirtschaftlichen Aufschwungs. Allerdings wurden diese Vertrige Mitte

61  Diese Zahlen stammen von Hahn (2007, S. 182), wobei sich die meisten
Schitzungen in diesem Bereich bewegen (vgl. dazu Volf 1995, S. 418).

121

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

122

der 1960er-Jahre und damit im europdischen Vergleich relativ spit ab-
geschlossen. Von der groffen Zahl politischer Fliichtlinge aus Ungarn
(1956/57), der Tschechoslowakei (1968/69) und Polen (1981/82) blie-
ben schlussendlich nur knapp 5 bis 10 Prozent tatsichlich in Osterreich
(ebd.). Hahn (ebd.) weist zudem darauf hin, dass wihrend der Zeit des
Kalten Krieges rund 250.000 russisch-jiidische Migrantinnen und Mi-
granten iiber Osterreich nach Israel, Europa oder in die USA emigrier-
ten. Als 1989 der Eiserne Vorhang fiel, wurde Osterreich Transit- und
Zielland fur die Migration von Osteuropa und Russland nach Westen.

Vernachlissigt man die aktuellsten Migrationsereignisse rund um
die Fluchtzuwanderung im Jahr 2015, ist die Migration nach Oster-
reich nach dem Zweiten Weltkrieg hauptsichlich durch zwei Phasen
gekennzeichnet: die sogenannte Gastarbeitermigration der 1960er-
und 1970er-Jahre und der darauffolgende Familiennachzug sowie die
Migration in Folge der Balkankriege in den 1990er-Jahren (Mourio-
Permoser und Rosenberger 2012, S. 41).6> Wichtig fiir die Migration
nach Osterreich ist die Bedeutung der Stadt Wien, wie Kraler und Rei-
chel (2012, S. 45) betonen. Mit rund zwei Millionen Einwohnerinnen
und Einwohner ist Wien nicht nur die Heimat eines Viertels der ge-
samten Bevolkerung Osterreichs, sondern ebenso ein wichtiger Anzie-
hungspunkt fiir Migrantinnen und Migranten: Etwas mehr als 40 Pro-
zent der Wienerinnen und Wiener hat einen Migrationshintergrund.®®
Osterreich hat die Migration seit dem Zweiten Weltkrieg auf unter-
schiedliche Art und Weise zu steuern versucht. Wie in den anderen eu-
ropdischen Staaten geschah dies anfinglich vor allem tiber die Regu-
lierung des Arbeitsmarktes. So galt nach dem Zweiten Weltkrieg und
bis zum wirtschaftlichen Aufschwung Mitte der 1960er-Jahre der so-
genannte ,Inlinderschutz®, der sich in unterschiedlicher Gestalt ma-
nifestierte. So schloss etwa das neue Betriebsratsgesetz, das 1947 in

62 Kraler und Reichel (2012, S. 44) sprechen dagegen von vier Phasen der Mi-
gration in Osterreich zwischen 1950 und 2012 und beriicksichtigen zusitz-
lich die Zeit ab 2004, also die Zeit der EU-Osterweiterung, als separate Pha-
se. Die Ereignisse rund um die Krise des EU-Grenzregimes im Jahr 2015
diirften wohl in neueren Publikationen den Beginn einer weiteren Phase
festlegen.

63 http://www.statistik.at/web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/be
voelkerung/bevoelkerungsstruktur/bevoelkerung_nach_migrationshinter
grund/033241.html, zuletzt gepriift am 05.02.2018.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

Kraft trat, die auslindischen Arbeitnehmerinnen und Arbeitnehmer
vom aktiven und passiven Wahlrecht aus und machte aus ihnen fak-
tisch Angestellte zweiter Klasse (Perchinig 2010, S. 143f.). Bereits ange-
sprochen wurden die Anwerbevertrige, die Mitte der 1960er-Jahre ge-
schlossen wurden, um Gastarbeiter aus unterschiedlichen Lindern als
Arbeitskrifte nach Osterreich zu holen. Ahnlich wie in der Schweiz
wurde auch in Osterreich davon ausgegangen, dass die Gastarbeiter
shach getaner Arbeit” in ihr Heimatland zurtickkehren sollten. Ent-
sprechend wollte sich Osterreich explizit nicht als Einwanderungs-
land verstanden wissen. Osterreichs Politik sah entsprechend ein — am
Schweizer Saisonnierstatut orientiertes (Perchinig 2010, S. 144f)) - Ro-
tationsprinzip vor, wonach (die meist mdnnlichen) Arbeitenden in ihr
Ursprungsland zuriickkehren und bei Bedarf durch neue Arbeitskrif-
te ersetzt werden sollten. Die Idee des Rotationsprinzips scheiterte,
da die Arbeitnehmer, dhnlich wie in anderen europiischen Lindern,
nicht blof8 fiir die Dauer einer Saison blieben. Die Arbeitgeber, die die
einmal angelernten Arbeitskrifte nicht verlieren wollten, unterstiitz-
ten den langfristigen Aufenthalt. Entsprechend lieen sich viele der
sogenannten Gastarbeiter dauerhaft nieder und holten ihre Familien
nach Osterreich. 1975 wurde, unter dem Einfluss der Wirtschaftskrise
und der daraus resultierenden politischen Diskussion um den Inlin-
dervorrang auf dem Arbeitsmarkt, das Auslinderbeschiftigungsgesetz
(AusIBG)** eingefithrt (Horvath 2014, S. 186). Damit war ein Instru-
ment zur Hand, mit dem ,,die Folgen des Wirtschaftsabschwungs und
[...] [ein] Grossteil der Arbeitslosigkeit” (ebd., S. 194) exportiert wer-
den konnten. Dabei sah das Gesetz keine explizite Schlechterstellung
auslindischer Arbeitnehmer im Arbeitsverhiltnis vor. Stattdessen
setzte sich eine Praktik fort, die bereits davor erfolgreich angewendet
worden war: Ausldndische Arbeitnehmende wurden lediglich fiir nied-
rig bezahlte Titigkeiten angeworben (ebd., S. 194). Zudem konnten
sie ,erst nach acht Jahren ununterbrochener Beschiftigung [...] einen
auf zwei Jahre befristeten [...] Befreiungsschein beantragen, der ihnen
erlaubte, sich selbst neue Arbeit zu suchen” (Baubock 1997, S. 683).
Dass diese Praxis eine ethnische Segmentierung des Arbeitsmarktes —
in schlecht bezahlte, nicht qualifizierte Tatigkeiten fiir Migrantinnen

64  https://www.ris.bka.gv.at/GeltendeFassung.wxe? Abfrage=Bundesnormen
&Gesetzesnummer=10008365, zuletzt gepriift am 29.07.2015.

123

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

124

und Migranten und gut bezahlte, qualifizierende Titigkeiten fiir 6s-
terreichische Staatsbiirger — weiter verschirfte, liegt auf der Hand. Die-
se Praxis durfte langfristig auch fur die Etablierung ,ethnischer Ni-
schendkonomien® verantwortlich sein, die z. B. Fuchs (2007) fur die
Partizipation stidasiatischer Migrantinnen und Migranten am Wiener
Arbeitsmarkt feststellt, die er jedoch einseitig als Strategie von Migran-
tinnen und Migranten analysiert und nicht als Reaktion auf struktu-
rell bedingte Prekaritit. Dasselbe gilt natiirlich fir die oben erwihn-
ten Netzwerke. Sie sind letztlich eine der wenigen Moglichkeiten fiir
Angehorige aus Drittstaaten, auf dem Osterreichischen Arbeitsmarkt
Fuf§ zu fassen.

Lange Zeit wurde die Osterreichische Migration durch Erlasse im
Bereich des Arbeitsmarktes gesteuert. Des Weiteren hatten und ha-
ben die Asylgesetzgebung, die Aufenthaltsgesetze sowie die Bestim-
mungen zur Erlangung der Staatsbiirgerschaft einen wesentlichen
Einfluss auf die Steuerung der Migration. Gerade in diesen Bereichen
beobachtet Stern (2010, S. 201) ab den 1980er-Jahren einen expo-
nentiellen Anstieg an Gesetzesinderungen. Horvath (2014, S. 198f.)
zeigt im Weiteren, dass relevante gesetzliche Novellen im Kontext
der Migrationspolitik einerseits das neue Staatsbiirgerschaftsgesetz
von 1983, welches die staatsbiirgerrechtliche Gleichstellung der Frau-
en mit sich brachte,* sowie die Anderung im Fremdenpolizeigesetz
1987% und schliefflich 1988¢ die Verinderung des Auslinderbeschif-
tigungsgesetzes umfassten. Mit dem Fall des Eisernen Vorhangs und
dem Zerfall des ehemaligen Jugoslawiens im Zuge der Balkankrie-
ge kam es Anfang der 1990er-Jahre zu einem starken Anstieg der
Zuwanderung. Mit dem EU-Beitritt Osterreichs 1995 geriet der In-
lindervorrang ins Wanken. Perchinig spricht in diesem Zusammen-
hang vom ,,Ende des Paradigmas vom Arbeitsmarkt als 6ffentlichem
Gut fur Staatsbiirger/innen” (Perchinig 2010, S. 150). Schlie8lich ver-
langte die EU nebst dem freien Zugang zum Arbeitsmarkt aller EU-

65  Davor war die Ubertragung der Staatsbiirgerschaft matrilinear nicht mog-
lich gewesen (vgl. Perchinig 2010, S. 147).

66  Gegenstand der Verinderung war u. a. die Verbesserung der Rechtssicher-
heit von langfristig in Osterreich lebenden Personen ohne &sterreichische
Staatsbiirgerschaft (Horvath 2014, S. 198).

67  Gegenstand war unter anderem eine geringfligige Erleichterung beim Zu-
gang zum sogenannten Befreiungsschein (ebd., S. 198).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

Biirgerinnen und -Biirger die rechtliche Gleichstellung langansissi-
ger Nicht-EU-Biirgerinnen und -Biirger. Die Reaktion darauf war,
wie in vielen europiischen Lindern in den 1990ern, eine Verschir-
fung der politischen Debatte um Zuwanderung. Als 2002 die Reform
des Fremdenrechts in Kraft trat, festigte dies die Moglichkeit der Sai-
sonarbeit (Mourdo-Permoser und Rosenberger 2012, S. 42). Zudem
wurde die Segmentierung des Arbeitsmarktes entlang bereits etab-
lierter Linien beibehalten: Auf der einen Seite standen jetzt die siche-
ren Anstellungsverhiltnisse fiir Arbeitnehmende aus der EU und Os-
terreich, auf der anderen Seite die prekir beschiftigten Angehorigen
aus Drittstaaten, wie bspw. die mehrheitlich aus Stidasien stammen-
den Zeitungskolporteure, von denen Fuchs (1995) spricht.

Die 1990er-Jahre waren auch die Zeit, als das Konzept der Integra-
tion bzw. — wie Mourdo-Permoser und Rosenberger (2012, S. 46) pri-
zisieren — dessen Scheitern in die politische Debatte Einzug hielt. An-
fangs wurde Integration zwar auch in Osterreich als eine Moglichkeit
rechtlicher Gleichstellung und damit als Anforderung an die Gesamt-
gesellschaft verstanden. Bald aber verschob sich auch hier die Debat-
te hin zu einer Bringschuld der Neuankommenden (Perchinig 2010,
S. 152). Dieses Integrationsverstindnis wurde als Rechtfertigung fiir
die Verschirfung der Gesetzgebung verwendet. Das zeigte sich ins-
besondere in der Reform des Fremdenrechts 2002 unter der Koaliti-
onsregierung der Osterreichischen Volkspartei (OVP) mit der Frei-
heitlichen Partei Osterreichs (FPO), das nebst dem Abschluss eines
Integrationsvertrags einen verpflichtenden Besuch des Deutschkurses
vorsah (Perchinig 2010, S. 151; Kraler und Reichel 2012, S. 49). In der
Folge wurden die Anforderungen an die Deutschkenntnisse fir An-
gehorige von Drittstaaten, die seit 1998 in Osterreich leben, Schritt
fir Schritt erhoht.®® Seit 2011 ist fir den lingerfristigen Aufenthalt
das Sprachniveau Bl erforderlich (Mourio-Permoser und Rosenberger
2012, S. 48). Wie Mourio-Permoser und Rosenberger (ebd.) hervorhe-
ben, sind sowohl EU-Biirgerinnen und EU-Biirger als auch hochquali-
fizierte Migrantinnen und Migranten von diesen Maffnahmen ausge-

68  Integrationsangebote richten sich aber explizit nur an Migrantinnen und
Migranten mit einer Aufenthaltsgenehmigung; alle anderen - also bei-
spielsweise auch Asylsuchende — haben keinen Zugang zu Integrationsakti-
vititen (Mourdo-Permoser und Rosenberger 2012, S. 50).

125

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

126

nommen. Ahnlich wie bei der Politik der zwei Kreise in der Schweiz
scheinen auch hier bestimmte ethnische Beurteilungen von Fremdheit
und nicht zuletzt ein 6konomischer Diskurs die Vorstellung der kul-
turellen Integration anzuleiten. Gruber, Mattes und Stadlmaier (2016,
S. 68) identifizieren mit der Einrichtung des Staatssekretariates fiir In-
tegration im Jahr 2011 einen Moment, in dem ,ein meritokratischer
Ansatz schliefflich zum expliziten Leitgesichtspunkt der Integrations-
politik auf Regierungsebene” wird.

Die Folgen dieser osterreichischen Migrations- und Integrations-
politik zeigen sich in meinem Forschungsfeld besonders deutlich.
Gerade Migrantinnen und Migranten aus Siidasien lassen sich mehr-
heitlich einer von zwei Gruppen zurechnen: Entweder die Migran-
tinnen und Migranten reisen als hochqualifizierte Fachkrifte ein
oder sie kommen ohne in Osterreich formal anerkannte Qualifika-
tionen und werden als ,Ungelernte” oder ,Unqualifizierte” einge-
stuft. So gibt es unter meinen Interviewpartnerinnen und -partnern
Manager, Informatikerinnen, Krankenpfleger, Naturwissenschaftler
oder Studierende. Kommen die Migrantinnen und Migranten hin-
gegen iber familidre Beziehungen und personliche Netzwerke nach
Osterreich, finden sie sich hier in der Regel in den von Fuchs be-
schriebenen ,,6konomischen Nischen wieder, ein problematischer
Terminus, da er die diskriminierende Struktur des Arbeitsmarktes
weitgehend ausblendet. Diese Anstellungsverhiltnisse z. B. als Zei-
tungskolporteure, Marktfahrer, Taxifahrer, Kiichenhilfen oder Putz-
personal zeichnen sich in der Regel durch Prekaritit aus. Fir Migran-
tinnen und Migranten aus Stidasien scheinen Titigkeiten in einem
Bereich mittlerer Qualifikation eher selten.

Interessant ist nun, dass sich diese Segmentierung im For-
schungsfeld abzeichnet. Es gibt mehrere Hinweise darauf, dass das
Publikum der einzelnen Tempel und Vereine entlang sozio6konomi-
scher Kategorien segregiert ist. So wird ein Tempel mehrheitlich von
finanziell gut gestellten, teils hochqualifizierten Personen besucht,
deren Deutsch- oder Englischkenntnisse in aller Regel tiberdurch-
schnittlich sind. Ein anderer Tempel wird dagegen mehrheitlich von
Menschen besucht, die in der Regel fast kein Deutsch oder Englisch
sprechen und in teils, so verraten informelle Unterhaltungen, sehr
prekiren Situationen leben und arbeiten. Die Integrationsanforde-
rungen, die der Osterreichische Staat an Migrantinnen und Migran-

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

ten stellt, betreffen die Menschen in der hinduistischen Community
in Wien also sehr unterschiedlich.

Um die politischen Konzepte von Integration in Osterreich zu
verstehen, lohnt es sich, die zwei Besonderheiten des Osterreichi-
schen politischen Systems, den Fdderalismus und den Korporatis-
mus, in den Blick zu nehmen. Gerade in Bezug auf die Entwicklung
von Integrationsbemithungen zeigen sich auf lokaler Ebene deutli-
che Unterschiede. Wihrend der politische Diskurs um Migration auf
nationaler Ebene erst in den 1990er-Jahren Fahrt aufnahm und die
Entstehung entsprechender Politiken beeinflusste, wurde in Wien
bereits 1972 ein Zuwandererfonds ins Leben gerufen, der Migrantin-
nen und Migranten Rechts- und Sozialberatungen anbot (Mourdo-
Permoser und Rosenberger 2012, S. 49). Damit legte die Stadt resp.
das Bundesland Wien einen frithen Grundstein fir die Integrations-
politik auf Niveau der Bundeslinder, die schlieflich 2004 in einem
eigenen Bereich der Stadtverwaltung, dem Magistratsamt 17 fur In-
tegration und Diversitit, miindete (vgl. Interview mit Almir Ibric).

Anfangs der 2000er-Jahre fingen dann auch andere Bundeslinder
und Stiddte damit an, sich Integration als Thema anzueignen, wie das
vermehrte Auftauchen des Begriffs in Leitbildern nahelegt (ebd., S. 49).
Kraler und Reichel (2012, S. 48) weisen aber darauf hin, dass Oster-
reich durch eine eher schwache Form des Foderalismus gekennzeich-
net sei und die legislative Hauptkompetenz in diesem Bereich nach
wie vor auf gesamtstaatlicher Ebene liege. Anders als in der Schweiz
werden Gesetze die Integration betreffend fast ausschliefllich auf nati-
onaler Ebene erlassen und auf der Ebene der Linder und Gemeinden
ausgefithrt (Aydt und Bischof 2012, S. 306). So zielt auch der 2010 ver-
abschiedete Aktionsplan Integration darauf ab, die bereits existieren-
den Maflnahmen zu biindeln und die landesweite ,,Zusammenarbeit
aller beteiligten Verantwortungstrager®” zu optimieren. Seit 2002 ge-
schieht ein Grofiteil der operativen Arbeiten durch den &sterreichische
Integrationsfonds OIF,” der unter anderem fiir die Umsetzung der In-
tegrationsvereinbarungen zustindig ist. Diese Organisation, vormals
dem Bundesministerium des Innern zugeordnet, hat seit 2002 zuneh-

69  https://www.bmela.gv.at/integration/nationaler-aktionsplan/, zuletzt ge-
prift am 03.02.2018.
70  www.integrationsfonds.at, zuletzt gepriift am 03.02.2018.

127

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

128

mend an Bedeutung gewonnen (ebd., S. 306). Dafiir verantwortlich ist
auch der Umstand, dass der Integrationsfonds seit 2014 iiber das Au-
Renministerium bzw. das Bundesministerium fiir europdische und in-
ternationale Angelegenheiten finanziert wird. Diese Neuangliederung
erfolgte nach der Ernennung eines Staatssekretirs fiir Integration 2011
(als Teil des Bundesministeriums des Innern), der die Aufgabe der Inte-
gration nach seiner Ernennung zum Auflenminister 2013 kurzerhand
zur Ministerialaufgabe des Auflenministeriums erklirte. Damit wur-
de die Situation der vormaligen Mehrfachzustindigkeit auf ministe-
rieller Ebene gebiindelt und das Thema der Integration von den eher
unattraktiven Themen Migration und Asyl strikt getrennt.”” Wie Ro-
senberger (2012) zeigt, kann das absurde Folgen haben: Es ist so, dass
Asylbewerberinnen und -bewerber von Integrationsmafinahmen fiir
die Dauer ihrer Verfahren ausgeschlossen sind, fir den Erhalt einer
Niederlassungsbewilligung miissen sie allerdings trotzdem den Nach-
weis erfolgreicher Integration — bspw. in der Form von Sprachkennt-
nissen — erbringen.

In die gleiche Periode fillt auch der Beginn einer Entwicklung,
die Astrid Mattes (2021a) als institutionelle Verkniipfung von Reli-
gions- und Integrationspolitik bezeichnet. Insbesondere die Einrich-
tung des Staatssekretariates fur Integration ab 2011 fithrte dazu, dass
Religion und insbesondere der Islam von Anfang an als Referenzthe-
ma fir den Prozess der Integration thematisiert wird. Orientierte sich
die Art der Thematisierung anfinglich noch am Duktus der koope-
rativen Staat-Religion-Beziehungen der osterreichischen Religions-
politik, stellten die Verhandlungen um die Novellierung des Islamge-
setzes 2015 einen deutlichen Bruch dieser kooperativen Beziehungen
dar. Nebst rechtlichen Mingeln in Bezug auf Gleichbehandlung aller
Religionen wird auch das Gesetzgebungsverfahren selbst als Teil ei-
ner neuen Form der Politik kritisiert, die mit der Tradition des Kon-
senses breche (Dautovic und Hafez 2019, Mattes 2021b).

Nebst den Eigenheiten des dsterreichischen Foderalismus ist ins-
besondere der Korporatismus ein wichtiges Kennzeichen des oster-

71  Eine Evaluation dieser Neuorganisation wurde von der politikwissenschaftli-
chen Forschungsgruppe INEX der Universitit Wien vorgenommen: http://
www.governing-integration.at/fileadmin/user_upload/Kurzbericht_-_Inte-
grationspolitik_in_Bewegung.pdf, zuletzt gepriift am 01.09.2016.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

reichischen politischen Systems. Der Korporatismus in Osterreich,
also die Beteiligung bestimmter gesellschaftlicher Gruppen an politi-
schen Prozessen in Form von Interessensvertretungen, prigte gerade
die Migrationspolitik entscheidend mit (Perchinig 2010, S. 143). Ein
spezifischer Teil dieses Korporatismus war und ist die dsterreichische
Wirtschafts- und Sozialpartnerschaft. In ihr arbeiten die grofiten In-
teressenvertreter der Arbeitgeber- und Arbeitnehmerseite im Prozess
des policy-making mit der Regierung zusammen. Obwohl nicht Be-
standteil der Verfassung, hatte die Sozialpartnerschaft in Osterreich
bei der Auseinandersetzung um den Grad der politischen Steuerung
des Arbeitsmarktes und damit der Steuerung der Migrationspolitik
weitreichenden Einfluss. Krings (2013, S. 267) spricht von den So-
zialpartnern sogar als den ,dominanten Akteure[n]“ in der Migra-
tionspolitik und fithrt als Beispiel die Kontingentierung im Zuge
der Anwerbeabkommen der 1960er-Jahre an. Tatsichlich wurden
die Kontingentvereinbarungen von den Sozialpartnern beschlossen
(ebd.). Die gegenwirtige Migrationspolitik steht ebenfalls unter dem
Einfluss der Sozialpartnerschaft, wie Krings am Beispiel der Einfiih-
rung der Rot-Weif3-Rot-Karte zeigt (ebd., S. 2691ft.): Auf Vorschlag
der Sozialpartner hin wurde mit der Anderung des Fremdenrechts
2011 ein Punktesystem eingefithrt, mit welchem hochqualifizierte
Arbeitskrifte aus Drittstaaten je nach Qualifikation und Bedarf ei-
nen erleichterten Zugang zu einem Aufenthaltstitel — der Rot-Weif-
Rot-Karte - in Osterreich haben.

Ein letzter wichtiger Aspekt, der notwendig ist, um das For-
schungsfeld zu portritieren, ist die Beziehung zwischen Staat und
Religion. Anders als in der Schweiz ist die Beziehung von Staat und
Religion in Osterreich, auch jenseits des Grundrechtskatalogs, auf na-
tionaler Ebene geregelt. Ahnlich wie in den katholischen Kantonen
der Schweiz zeichnet sich Osterreich auf nationaler Ebene durch die
rechtliche (und politische) Sonderstellung der rémisch-katholischen
Kirche aus.” Diese Position ist stark geprigt durch die historische Be-

72 Die Swiss Metadatabase of Religious Affiliation in Europe (SMRE) teilt
Osterreich, anders als die Schweiz, der Gruppe jener Linder zu, in denen
die Religionslandschaft durch eine einzelne, dominante Religion gekenn-
zeichnet ist, der mindestens 60 Prozent der Bevolkerung oder mehr ange-
héren. Auch wenn die Zugeharigkeit zur katholischen Kirche in Osterreich

129

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

130

ziehung zwischen der Kirche und der ehemaligen Donaumonarchie in
der Form von drei sukzessive abgeschlossenen Konkordatsvertrigen,
wovon der erste 1448 unterzeichnet wurde. Potz und Schinkele (2005,
S. 146) sprechen in diesem Zusammenhang vom ,,,besonderen Reli-
gionsrecht® der katholischen Kirche in Osterreich®. Diese Sonderstel-
lung der katholischen Kirche zeigt sich in den Konkordatsvertrigen,
die der katholischen Kirche nebst der 6ffentlich-rechtlichen Anerken-
nung eine zusitzliche Rechtssicherheit gewihren (ebd.). Der osterrei-
chische Staat fithrt in seinem Grundrechtskatalog, wie alle anderen
europdischen Staaten, die generelle Religions- und Weltanschauungs-
freiheit (Art. 14 des Staatsgrundgesetzes StGG™). Die Anerkennung
von religidsen Gemeinschaften kennt dabei drei unterschiedliche,
nach Rechten und Pflichten abgestufte Modi: die Anerkennung als
staatlich anerkannte Kirche und Religionsgesellschaft™, die eingetra-
gene Bekenntnisgemeinschaft und die Vereinsverfasstheit.

Das Anerkennungsgesetz” sowie das Bekenntnisgesetz’® setzen
dieses Grundrecht als Gruppenrecht um. Dabei umfasst die 6ffent-
lich-rechtliche Anerkennung das Recht der gemeinsamen offentli-
chen Religionsausiibung, der selbststindigen Verwaltung der inneren
Angelegenheiten sowie der Moglichkeit, Religionsunterricht in 6f-
fentlichen Schulen abzuhalten (Gartner 2011, S. 213). Die 6ffentlich-
rechtliche Anerkennung als Religionsgesellschaft und Kirche exis-
tiert bereits seit dem Ende des 19. Jahrhunderts (Potz und Schinkele
2005, S. 45). Dabei sind die Anerkennungsmodalititen je nach religi-
oser Gemeinschaft unterschiedlich. Da das Anerkennungsgesetz erst
1998 in Kraft trat, wurden die Gesetze der zu diesem Zeitpunkt be-

ca. um 2015 erstmals unter 60 Prozent fillt, bilden Katholiken nach wie vor
die grofite Religionsgruppe.

73 https://www.ris.bka.gv.at/NormDokument.wxe?Abfrage=Bundesnormen
&Gesetzesnummer=10000006&FassungVom=2016-09-16&Artikel=148Pa
ragraf=8&Anlage=&Uebergangsrecht, zuletzt gepriift am 28.08.2016.

74 Der Begriff der ,Religionsgesellschaft” wird nur fiir anerkannte, nichtchrist-
liche Religionsgemeinschaften gefiithrt. Die Bezeichnung ,Religionsgemein-
schaft” wird dagegen fiir diejenigen Gemeinschaften gewihlt, die nicht tiber
eine Anerkennung gemif Anerkennungsgesetz verfligen.

75  https://www.ris.bka.gv.at/GeltendeFassung.wxe? Abfrage=Bundesnormen
&Gesetzesnummer=10009173, zuletzt gepriift am 28.08.2016.

76  https://www.ris.bka.gv.at/GeltendeFassung.wxe? Abfrage=Bundesnormen
&Gesetzesnummer=10010098, zuletzt geprift am 19.09.2016.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

reits anerkannten Kirchen und Religionsgesellschaften, die aufgrund
besonderer Regelungen nicht einfach durch das Anerkennungsgesetz
ersetzt werden konnten, als Sondergesetze beibehalten. Das betrifft
etwa die orthodoxe Kirche, die evangelische Kirche und die muslimi-
schen Verbinde. Das Islamgesetz, das bereits 1912 beschlossen und
2015 novelliert wurde (ebd., S. 185f), ist eine Besonderheit der oster-
reichischen Staat-Religion-Beziehung im Vergleich etwa zur Schweiz
oder anderen Lindern Europas: Durch die Einfithrung des Islamge-
setzes avancierte Osterreich — im Zuge des Erbes der Donaumonar-
chie — zu einem der ersten Linder Westeuropas, das eine rechtliche
Gleichstellung des Islam mit christlichen Traditionen schuf.”’

Die zweite Rechtsform, die Anerkennung als eingetragene Be-
kenntnisgemeinschaft, kann als kleine Anerkennung bezeichnet wer-
den. Die aus ihr erwachsenden Privilegien umfassen die Erlaubnis
der offentlichen Religionsaustibung und die Moglichkeit, die Religi-
onszugehorigkeit auf Schulzeugnissen zu vermerken. Zwar besitzen
anerkannte Religionsgemeinschaften Rechtspersonlichkeit, sie sind
aber keine Korperschaften offentlichen Rechts (ebd., S. 49). Diese
Form der Anerkennung - die auch der hinduistischen Religionsge-
sellschaft in Osterreich (HRO) zugestanden wird - ist, genauso wie
die 6ffentliche Anerkennung, mit der Erfiilllung gewisser (wenn auch
deutlich weniger) Voraussetzungen verbunden. Dazu gehoren Statu-
ten, die dem Grundgesetz entsprechen, sowie eine Mindestanzahl
von 300 Mitgliedern mit Wohnsitz in Osterreich, die nicht Mitglie-
der einer anderen eingetragenen Bekenntnisgemeinschaft oder ei-
ner gesetzlich anerkannten Kirche oder Religionsgesellschaft sind.
Nach 20 Jahren als staatlich eingetragene religiose Bekenntnisge-
meinschaft ist es zudem unter bestimmten Voraussetzungen mog-
lich, eine gesetzliche Anerkennung zu beantragen.

77 Das Gesetz ist des Weiteren besonders, weil es eine eigene Anerkennung
formuliert, in der die rechtliche Gliederung den Organisationsstrukturen
Rechnung trigt, die sich von christlichen Gemeindestrukturen unterschei-
den (Potz und Schinkele 2005, S. 186). Die Uberarbeitung des Gesetzes im
Jahr 2015 fiihrte vor allem in der muslimischen Bevolkerung Osterreichs
zu kritischen Diskussionen, da unter anderem ein explizites Bekenntnis zu
Staat und Verfassung als Anforderung in den Gesetzestext aufgenommen
wurde, wie es in anderen religionsrechtlichen Regelungen nirgends auf-
taucht (Oktem 2015).

131

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

132

Die dritte Form eines Gruppenrechtes ist die Vereinsverfasstheit.
Sie umfasst die Moglichkeit einer Religionsgemeinschaft, sich als
Verein mit religiosem Teilzweck zu konstituieren und dadurch eine
juristische Person privaten Rechts im Sinne des Vereinsgesetzes” zu
werden (ebd., S. 54).

Fiir das Forschungsfeld in Osterreich sind nun vor allem die letz-
ten beiden Gruppenrechte relevant. Wie bereits erwihnt, verfiigen
die Hindus in Osterreich seit 1998 mit der HRO iiber die ,kleine®
Anerkennung als eingetragene Bekenntnisgemeinschaft. Diese aus
dem Verein Hindu-Mandir-Gesellschaft (HMA) hervorgegangene
Bekenntnisgemeinschaft nennt als passive Mitglieder alle Hindus in
Osterreich. Laut ihren Statuten ist jede physische Person Hindu, ,,die
von der Familientradition her Hindu ist oder aufgrund von diksa
(Zeremonie, Einweihung) in eine sampradaya aufgenommen wurde
bzw. durch Uberzeugung Hindu geworden ist* (HRO-Verfassung, §
3.17). Mit dieser offenen Definition sind sowohl die (iberwiegend
konvertierten) Mitglieder neohinduistischer Gruppierungen mitein-
bezogen als auch die (iberwiegend als Hindu geborenen) Mitglieder
von Gruppen, die sich hauptsichlich aus Migrantinnen und Migran-
ten zusammensetzen (Hutter 2015, S. 91). Auf der alltidglichen Ebe-
ne der Religionspraxis spiegelt sich diese integrierende Definition
jedoch nicht unbedingt wider, wie die Ausfithrungen zu Hindutem-
peln in Wien weiter unten zeigen. Ein Grund dafir dirfte sein, dass
nicht jede Person, die Mitglied eines Vereins ist, automatisch ordent-
liches Mitglied der HRO ist, sondern sich gesondert darum bemii-
hen miisste. Auch sind lingst nicht alle Hindus in Osterreich ein-
heitlich organisiert. Im Gegenteil, das Umfeld der Hindutempel in
Osterreich und besonders in Wien ist stark fragmentiert. Entspre-
chend gibt es nebst der HRO einige eingetragene Vereine, die eigen-
stindig Tempel unterhalten oder religiose Feiern unabhingig von ei-
ner Tempelstruktur organisieren, wie es auch Gruppen gibt, die ohne
rechtliche Struktur religiése Feiern bzw. den Unterhalt eines Tem-
pels organisieren. Ahnlich wie in der Schweiz sind es personelle Eng-

78  https://www.ris.bka.gv.at/GeltendeFassung.wxe? Abfrage=Bundesnormen
&Gesetzesnummer=20001917, zuletzt gepruft am 19.09.2016.

79 http://www.hroe.at/pix/upload/verfassung-67.pdf, zuletzt geprift am
19.09.2016.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

pisse, das Fehlen religioser Spezialisten und die biirokratische Ar-
beit, die fiir die Vereine eine Herausforderung darstellen. Manchmal
ist es auch schlicht der Unwille, sich dem Vereinsgesetz zu unterstel-
len, der dazu fithrt, dass sich Gliubige regelmiflig zu gemeinschaftli-
cher religiéser Praxis zusammenfinden, auch ohne dass sie ihrer Ge-
meinschaftsform einen definierten rechtlichen Status geben.

Ein weiterer Aspekt der Beziehung von Staat und Religion ist
die Berticksichtigung der anerkannten Kirchen und Religionsgesell-
schaften respektive der nichtanerkannten Religionsgemeinschaften
in der medialen Berichterstattung im 6ffentlich-rechtlichen Rund-
funk. Der Programmauftrag® des Osterreichischen Rundfunks um-
fasst die angemessene Berticksichtigung der anerkannten Kirchen
und Religionsgesellschaften (§ 4) und ihrer Glaubensinhalte (Potz
und Schinkele 2005, S. 72f)). So gibt es nebst Gottesdienstiibertra-
gungen in Funk und Fernsehen auch andere konfessionell geprig-
te Sendeformate. Zudem sind die evangelische und die romisch-ka-
tholische Kirche im Publikumsrat des ORF mit je einem Mitglied
vertreten (ebd., S. 72f)). Zumindest im Vergleich mit der Religions-
berichterstattung in der Schweiz scheint gerade die rdmisch-katholi-
sche Kirche im offentlich-rechtlichen Rundfunk in Osterreich eine
grof3e Plattform zu erhalten.®! Die Berichterstattung nimmt sich aber
auch anderer Religionsgemeinschaften an und berichtet tiber wichti-
ge religiose Feste oder Ereignisse. Zudem widmet sich das ,,Lexikon
der Religionen ausfiihrlich den Hindus in Osterreich.?2

80  http://www.bka.gv.at/Docs/2007/8/6/OREF-G.pdf, zuletzt geprift am
21.09.2016.

81  Dies bemingeln gleich mehrere religionskritische Vereinigungen: http://
www.religion-i st-privatsache.at/orf/, http://www.kirchen-privilegien.at/kir
chen-privilegien/weitere-pri vilegien/orf-und-medien-2/, zuletzt gepriift am
21.09.2016.

82  http://religion.orf.at/lexikon/stories/2644607/, zuletzt gepruft am
21.09.2016.

133

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

134

4.2.2 Hindutempel in Wien

Die Daten eines Kartographieprojektes der Universitit Wien,® eine Er-
hebung aller religiosen Gruppierungen auf dem Stadtgebiet, die von
2011 bis 2013 von Studierenden der Religionswissenschaft der Uni-
versitit Wien angefertigt wurde, fithrt unter dem Stichwort Hindu-
Traditionen 13 Eintrige, darunter auch einige Yoga- und Meditations-
gruppen. Ausgehend von dieser Erhebung und bestehender Literatur
(Winter 2020; Hutter 2001, 2010 und 2015) sowie Gesprichen mit zen-
tralen Ansprechpersonen der Hindus in Osterreich zeigte sich, dass es
in Wien3 zum Zeitpunkt der Erhebung vier respektive drei stindige
Hindutempel gab: In der Turkenstrafle 3 im 9. Wiener Gemeindebe-
zirk befindet sich der Hindutempel im Afroasiatischen Institut. Eben-
falls im 9. Bezirk, in einem Kellerlokal in der Lammgasse 1, ist der Tem-
pel der Hindu Mandir Association zu finden. Schliefflich gibt es im 16.
Bezirk den Sanatan Dharma Temple, der in einem ehemaligen Laden-
lokal untergebracht ist, sowie im 12. Bezirk den Sri Sri Rhada Govin-
da Gaudiya Math. Letzterer wird hauptsichlich von osterreichischen
Visnuiten besucht, da er von einem konvertierten Osterreicher geleitet
wird. Hutter (2015) weist zu Recht daraufthin, dass der Tempel ein An-
ziehungspunkt ist, weil sich die ISKCON-Bewegung in Wien nicht hal-
ten konnte. Tatsichlich ist der Gaudiya Math personell aus dem oster-
reichischen Zweig der International Society for Krishna Conciousness,
kurz ISKCON, hervorgegangen (vgl. IDH). Aufgrund teils aggressiver
Missionierungsbestrebungen der ehemaligen ISKCON-Vereinigung di-
stanzieren sich die Mitglieder des Sri Sri Rhada Govinda Gaudiya Math
aber deutlich von ISKCON (vgl. IDH, Z80). Von 2001 bis 2015 wa-
ren die Riumlichkeiten des Tempels mit angehidngtem Ashram in ei-
nem Haus im 12. Bezirk untergebracht. Obwohl erst 1998 gegriindet,
gelang es dem Verein als bisher einzigem, zwischen 2014 und 2015 auf
einem Stiick Land in Traiskirchen, siidlich von Wien, einen Tempel-

83  http://kartrel.univie.ac.at/karte/, zuletzt gepriift am 11.08.16. Da das religi-

onswissenschaftliche Seminar der Universitit Wien ein Kooperationspart-
ner des Forschungsprojektes war, in dem die vorliegende Promotion ent-
stand, durfte ich freundlicherweise auch auf die detaillierten Daten seiner
Erhebung zugreifen.

84  Nebst Wien gibt es in Osterreich nur noch in Salzburg Hindutempel, vgl.
W10.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

neubau zu errichten. Zwar wird der Tempel auch von Hindus aus Indi-
en besucht, die meisten Glaubigen, besonders auch diejenigen, die im
dazugehorigen Ashram leben und regelmifig durch die Straflen von
Wien ziehen, sind jedoch minnliche Konvertiten® aus dem deutsch-
sprachigen Raum. Wichtig scheint die Funktion, die der Ashram bei
der spirituellen Pflege der gliubigen Vaisnavas iiber Osterreich hinaus
entwickelt. Wie bereits die dreisprachige Internetseite®® deutlich macht,
ist der Gaudiya Math auch fiir Leute in Tschechien sowie englischspra-
chige Gldubige Anziehungspunkt. Zudem erklirte mir ein Mitglied bei
einem Besuch, dass viele Texte von den Glaubigen in Wien ins Tsche-
chische Gibersetzt wiirden.®” Genauso wie der Hare-Krsna-Tempel in Zii-
rich ist der Gaudyia Math nicht unmittelbarer Bestandteil meiner Un-
tersuchung, spielt aber fir das Verstindnis des Forschungsfeldes eine
Rolle, etwa weil auch Hindus mit Migrationshintergrund teilweise dort
an der Pija teilnehmen oder spezielle religidse Dienstleistungen in An-
spruch nehmen. So beschreibt beispielsweise Eulberg (2017, S. 176) den
[SKCON-Tempel in Zirich als Kontaktzone zwischen den tamilischen
Hindus und Schweizer ISKCON-Mitgliedern.

4.2.2.1 Der Hindutempel im Afroasiatischen Institut AAI

Die Einweihung des Hindutempels im Afroasiatischen Institut am 8.
November 1980 markiert den Beginn einer gemeinschaftlichen hin-
duistischen Praxis in Wien.® Die Geschichte seiner Entstehung be-

85  Tatsichlich gibt es auch zwei Frauen, die im Ashram wohnen. Die sehr kon-
servative Rollenteilung zwischen den Geschlechtern, die die Vertreter des
Gaudiya Math im Gesprich streifen, diirfte aber fur viele Frauen schlicht
nicht attraktiv sein.

86  https://radha-govinda.at/, zuletzt gepriift am 01.05.2016.

87  Eine Erklirung dafiir dirfte die Phase des Kommunismus in Osteuropa
sein und der Umstand, dass gemeinschaftliche religidse Praxis unter dem
kommunistischen Regime so gut wie unmoglich war. So gesehen kam der
Fall des Eisernen Vorhangs fiir die Osterreichischen Vaisnava also einer
enormen Erweiterung des spirituellen Marktes gleich (Fujda 2011).

88  Mit der Schliefung der Bildungsangebote des Afroasiatischen Institu-
tes Ende 2015 und zunehmenden gesundheitlichen Beeintrichtigungen
hat das Ehepaar Ranga Ende 2016 beschlossen, den Tempelraum im AAI
nicht weiter zu betreiben. Vgl. http://www.wi enerzeitung.at/nachrichten/

135

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

136

schreibt die Hindugemeinschaft im AAI in einer Broschiire anlisslich
ithres 20-jdhrigen Bestehens folgendermafien:

»Einen Tag vor Dipavali, am 8.11.1980, traf sich eine Gruppe von
Indern unter der Initiative und Leitung von Dr. Ayu Ranga im
Grossen Saal des Afroasiatischen Institutes. Man zelebrierte das
Lichterfest, eine kleine Feierstunde zu Ehren der Gottin Kali, und
weihte anschlieffend im zweiten Stock den Tempel ein. Der ka-
tholische Seelsorger des Hauses hatte den Vorschlag gemacht, ei-
nen kleinen Raum als Gebetsraum einzurichten. Seit diesem Tag
konnten Hindus sich zum ersten Mal in Osterreich regelmissig
zum Gebet treffen, Pajas durchfihren (Gottesdienste) und die
wichtigsten Feiertage gemeinsam rituell begehen.“®

Aus dieser Beschreibung gehen zwei wichtige Informationen tber die
Institutionalisierung hinduistischen Lebens in Wien hervor: einerseits
die zentrale Figur des Ehepaars Helena und Ayu Ranga, andererseits die
Beziehung zur katholischen Kirche. Letztere war fir die Institutionali-
sierung religiosen Lebens der Hindus insofern bedeutsam, als dass das
Afroasiatische Institut eine Stiftung der katholischen Kirche ist, gegriin-
det zum Zweck des Austausches zwischen Religionen und Kulturen
und als Studentenwohnheim fiir Studierende aus Nicht-EU-Lindern.
In dieser Funktion beheimatete das AAI eine Kirche, eine Moschee und
den ersten zum Hindutempel umfunktionierten Raum in Wien.

Die zentrale Rolle des Griinderehepaares erklirt sich einerseits
mit dem groflen Engagement fiir den Tempel im AAI, als dessen
Priester der aus Westbengalen stammende Ayu Ranga trotz fortge-
schrittenem Alter weiterhin amtiert. Ebenso wichtig ist aber die Ar-
beit, die die beiden zugunsten der Sichtbarkeit und Vernetzung der
Hindus in Osterreich geleistet haben. Das (informelle) Archiv der

wien/stadtleben/813906_Eine-Intitution-sperrt-zu.html, zuletzt gepriift am
29.09.2016, resp. http://www.aai-wien.at/haus-der-religionen, zuletzt ge-
priift am 08.03.2017. Da die SchlieBung nicht mehr in den Erhebungszeit-
raum fallt, werden der Tempel und die dort erhobenen Daten dennoch als
Teil des Forschungsfeldes belassen.

89  Zitat aus der Broschiire ,,20 Jahre Hinduismus in Osterreich 1980-2000%.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

Rangas® enthilt zahlreiche Hinweise auf diese Vernetzungsarbeit.
So finden sich darin nebst Einladungen auf Deutsch und Englisch
zu unterschiedlichen Feierlichkeiten im Tempel (Durgapiuja, Holi,
Dipavali, Sivaratri) auch Einladungen zu Vortragsreihen, gehaltene
Vortrige zu hinduistischen Glaubensinhalten fir interreligitse Dia-
logveranstaltungen, Unterlagen fiir Schulkinder unterschiedlichsten
Alters, Zeitungsartikel, die iiber das AAI oder Hindus in Osterreich
berichten, sowie Merkblitter zum Umgang mit kranken und sterben-
den Hindus in Pflegeeinrichtungen.

Es war diese Vernetzungsarbeit, aus deren Umfeld in den 1990er-
Jahren der Wille erwuchs, sich um die Anerkennung des Hinduismus
als Bekenntnisgemeinschaft zu bemithen. Im Kontrast dazu steht der
Umstand, dass der Tempel im AAI sich nie um eine rechtliche Struk-
tur fur seine Trigerschaft bemiihte. Zwar gingen aus dem Umfeld des
Tempels unterschiedliche Vereinsstrukturen hervor, so etwa die Hin-
du Mandir Association HMA (1991), der heute grofite Trigerverein ei-
nes Tempels in der Lammgasse, und das Aswattha-Forum zur Integrati-
on won Hindus in Osterreich (2001), der Verein unter dessen Banner Ayu
und Helena Ranga einen Grofiteil ihrer Arbeit und insbesondere Ver-
mittlungsarbeit in der Form des wochentlichen Religionsunterrichts
austibten. Die organisatorische Struktur des Tempels im AAI blieb da-
gegen informal. Damit einher geht der Umstand, dass der Tempel bis
zu seiner Schlieffung Ende 2016 sehr stark mit seinen beiden Initiato-
ren verkniipft war. Ayu Ranga lief§ sich in seiner Heimatstadt Kalkut-
ta — nebst seiner Erwerbstitigkeit in Osterreich — zum Priester ausbil-
den, obwohl er nicht aus einer Familie von Brahmanen stammt, wie
er erzihlt (IAR, Z.180ft)). Und Frau Ranga erteilte den Kindern Religi-
onsunterricht und hielt in unterschiedlichen Kontexten Vortrige tiber
Hinduismus. Auch organisierte sie Besichtigungen des Tempels in der
Lammgasse fiir Schulklassen oder andere Interessierte.

In seiner Eroffnungsrede aus dem Jahr 1980, die sich im Archiv
findet, betont Ayu Ranga, dass der Tempel sich nicht nur an eine re-
gionale Gruppe Gliubiger richte, sondern fiir alle offen sei:

90  Freundlicherweise hat mir Helena Ranga einen Einblick in ihr Archiv ge-
wihrt und mich einige Unterlagen scannen lassen.

137

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

138

»Lhis temple is not limited to any regional group, is not limited
to the Bengalis, is not limited to the Punjabis, Gujaratis, Marwaris
or South Indians. It is open to all who are interested.“!

Tatsichlich wurde der Tempel wihrend meines Aufenthaltes in Wien
von verschiedenen Menschen besucht, darunter auch Menschen aus
Osterreich, Bangladesch und Nepal (IAR, Z353ft.). Eine Gruppe Frau-
en aus Bangladesch war regelmiflig am Samstag im Tempel anzutreffen,
da ihre Kinder den Religionsunterricht bei Frau Ranga besuchten. Ab-
gesehen von diesen Familien war die Zahl der Besucherinnen und Be-
sucher allerdings eher gering, da der Tempelraum gerade mal rund 16
Quadratmeter groff war. Im Tempelraum, vis-a-vis der Tiir, befand sich
vor einem Fenster eine Ablage mit mehreren Ebenen, die mit einem
Tuch geschmiickt war. Darauf standen einige kleine Mirsis aus Metall
und Stein, unter anderem eine von Durga, eine von Kali und Ganesa,
ein Bild von Sarasvati sowie ein Siva-Lingam. Die religiése Praxis ori-
entierte sich an den Traditionen aus Herrn Rangas Heimat Westbenga-
len. Dabei ist es vor allem die Spannung zwischen zwei Polen wie Gut
und Bose oder Zerstorung und Pflege, die den bengalischen Hinduis-
mus prigt und die in der Form der Géttin Durga versinnbildlicht wird:

»Divinity is always double sided: wrathful and benign, destruc-
tive and nurturing, remote and majestic yet intimate and loving.
These polarities dominate the Bengali apprehension of divinity
and its work in the world, not just in Durgas domain, but in ev-
ery sectarian perspective® (Stewart 2009, S. 26).

Das Feiern der Durgapija ist daher, nebst Dipavali und Holi, ein be-
sonders wichtiges Ereignis. Uberhaupt spielen Gottinnen in der hin-
duistischen Glaubenspraxis des nordostlichen Indiens eine wesentliche
Rolle. Diese Zentralitit weiblicher Gottheiten, die mit dem Erfolg der
Bhaktibewegung in Nordiniden im 15. Jahrhundert schlussendlich in
der Entwicklung der Devi-Bhakti resultierte, hat eine sehr lange Vor-
geschichte, deren Wurzeln bis ins 7. Jahrhundert zuriickreichen (Heehs
2002, S. 346f.). Nebst der Gottin Durga sind daher auch Kali, Sitala,
Sarasvati und andere Géttinnen zentraler Bestandteil der religidsen Tra-

91  Auszug aus dem Scan des Archivs.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

Abbildung 4.3: Der Tempelraum im Afroasiatischen Institut 2013

ditionen von Hindus aus Westbengalen und Bangladesch (Fell McDer-
mott 2005, S. 826).” Wenn die Glaubigen sich am Samstag im Tempel
im Afroasiatischen Institut versammelten, sangen sie Bhajans, zeleb-
rierten in der Regel Arati und aflen anschliefend gemeinsam prasada.

Die Finanzierung des Tempels im Afroasiatischen Institut funk-
tionierte einerseits durch die Unterstiitzung des Afroasiatischen Ins-
tituts, welches den Tempelraum zur Verfiigung stellte, als auch durch
Spenden von Glidubigen. Im Gegensatz zu den anderen Tempeln in
Wien verfigten aber weder die Hindu-Gemeinschaft im AAInoch das
Aswattha-Forum uber einen Internetauftritt.

92 Zu diesem Zweck haben sich in Wien nebst den reguliren Tempelbetrei-
bern zwei unabhingige bengalisch-hinduistische Vereine gegriindet, die le-
diglich mit dem Ausrichten der mehrtigigen Durgapija befasst sind (vgl.
weiter unten im Text). Diese Form der Selbstorganisation beobachtet Fell
McDermott auch fiir die amerikanische Diaspora: ,For instance, the first
thing Bengali Hindus tend to do is to form cultural associations to spon-
sor the annual celebration of Durga Puja (and, if they are big and wealthy
enough, Kali and Sarasvati Paja)“ (Fell McDermott 2005, S. 830).

139

18.01.2026, 12:08:01, -


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

140

4.2.2.2 Der Tempel der Hindu Mandir Gesellschaft/Hindu
Mandir Association (HMA)

Im Sommer 1991 gegriindet und eingetragen als ,Hindu Mandir Ge-
sellschaft — Vereinigung in Osterreich lebender Hindus®, kann der
Tempel in der Lammgasse als ,Spin-off“ des Tempels im Afroasia-
tischen Institut (AAI) bezeichnet werden. Das zeigt auch die Griin-
dungsurkunde des Vereins, die sich in den Unterlagen der Rangas
findet und laut derer Herr Ranga die erste Zeit als stellvertretender
Obmann fungierte. Wihrend beim Tempel im Afroasiatischen Insti-
tut die Partizipation und Gestaltungsmoglichkeiten aufgrund der per-
sonalen Struktur eher eingeschrinkt waren, zeichnet sich der Tempel
der Hindu Mandir Association dadurch aus, dass er in Vereinsform
organisiert ist. Seinen Ursprung hat der Tempel laut Vereinsprisident
im Zusammenschluss von elf Personen, die sich alle auch finanziell
an der Griindung eines neuen Tempels beteiligten, wie Kushanu Upal,
Vereinsprisident der HMA, erklirt (IKU, Z9). Heute hat der Verein,
so der Vereinsprisident, iiber 1.000 Einzelmitglieder (ebd. IKU Z231)
und finanziert sich laut eigenen Angaben Giber Mitgliederbeitrige.
Das Kellerlokal in der Lammgasse im 9. Wiener Gemeindebezirk
ist von auflen eher unscheinbar. Bevor die Tir 2016 gelb gestrichen
wurde, war der Eingang praktisch unsichtbar und auch fiir informierte
Besucherinnen und Besucher nicht ganz einfach auszumachen. Auch
die Fenster auf Gehsteighohe gewihren durch die davor hingenden
Rollos fast keinen Einblick. Uber eine Treppe erreicht man den Tem-
pelraum im Tiefparterre, der rund elf Meter lang und etwa sieben Me-
ter breit ist. Der Boden ist mit Teppichen ausgelegt, deren Anordnung
den Raum in zwei Bereiche - einen fiir Frauen und einen fiir Manner
- und einen Mittelgang teilt. An der Wand vis-a-vis der Treppe befin-
det sich eine zweistufige, als Schrein markierte Erhthung, auf deren
oberer Stufe die Mirtis aus Karton von Durga, Hanuman, Siva, Kali
und Ganesa stehen.”® Davor befinden sich einzelne kleine Mirtis aus

93  Wihrend Navratri werden die Karton-Mirtis durch grofRe plastische Martis
ausgetauscht. Statt der Kartonabbilder stehen dann aufwendig dekorierte
Kunststoffplastiken auf dem Schrein, die Durga und die ihr zugeordneten
Gottinnen Sri-Laksmi und Sarasvati sowie Ganesa und Karttikeya darstel-
len.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

Abbildung 4.4: Der Tempel der Hindu Mandir Association anlésslich des Holi-
Festes 2014

Metall oder Holz und Gegenstinde fiir die Durchfiihrung des Arati,
wie bspw. das Muschelhorn oder ein Tablett mit kleinen Ghee-Lam-
pen. Nebst Girlanden und Lichtern schmiicken frische Blumen den
Schrein. Direkt vor dem Schrein in der Mitte des Raumes hingt eine
Glocke an der Decke, die von den Gliubigen angestoflen wird, wenn
sie beim Betreten des Tempels vor den Schrein treten. Die Raumlich-
keiten hinter dem Tempelraum umfassen eine Kiiche, eine Gardero-
be sowie einen Aufenthaltsraum, der gleichzeitig auch als Lagerraum
dient. Dass diese Raumlichkeiten nicht ideal fiir eine Nutzung als
Tempel sind, ist wiederholt Thema in Gesprichen und Interviews. Das
Projekt eines Neubaus oder eines neuen Tempels in einem bereits be-
stehenden Gebiude wurde mehrmals aufgeworfen. Schlieflich hat der
Vorstand am Diwali Mela (hindi) 2016 den Kauf eines eigenen Grund-
stiickes im 21. Wiener Gemeindebezirk verkiindet.

141

18.01.2026, 12:08:01, @


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

142

Die Website des Tempels®* hat in der Zeit zwischen 2012 und
2016 einige Male ihr Gesicht gedndert. Allerdings unterhilt der Tem-
pel seit 2013 eine Facebook-Seite,” auf der einzelne Feierlichkeiten
in Englisch angekiindigt und Fotos oder kurze Videos vergangener
Anlisse hochgeladen werden.? Uberhaupt ist die Konversationsspra-
che, zumindest was die schriftliche Kommunikation betrifft, mehr-
heitlich Englisch. Zwar wird im Tempel Bengali und Hindi gespro-
chen, manchmal aber auch Englisch, da es auch Besucher gibt, die
weder Bengali noch Hindi sprechen.

Prinzipiell ist der Tempel jeden Sonntagabend geo6ffnet und in
der Regel treffen sich rund 50 bis 80 Personen zwischen 17 und 21
Uhr, singen gemeinsam Bhajans, feiern Arati und essen prasada. Da-
bei ldsst sich auch bei der hier praktizierten Form der Bhakti der Ein-
fluss nordindischer Traditionen ausmachen. So stehen nebst Krsna,
Siva, Gane$a und Hanuman vor allem Gottinnen wie Kali und
Durga im Fokus der Verehrung. Durgapiaja wird in Wien immer im
Herbst gefeiert und nicht — wie auflerhalb des ehemaligen Bengalens
tblich - im Frithling (Stewart 2009, S. 31). Dies ist ein weiteres Indiz
fur den starken Einfluss der Hindus aus Bangladesch und Westben-
galen auf die Gestaltung der religiosen Praxis in Wien. Daneben wer-
den Feierlichkeiten organisiert, die ein breites Spektrum an religio-
sen Bediirfnissen abdecken, wie etwa Sivaratri, die Nacht zu Ehren
Sivas, Sri Krsna Janmashtami, die Feier der Geburt Krsna oder Gane$a
Chaturthi, den Geburtstag Ganesas.

Nebst den wochentlichen Aratis werden auch grofle Feierta-
ge wie Dipavali, Holi oder eben Durgapija respektive Navratri im
Tempel begangen, meist jedoch wird die Feier nicht an den dafiir
vorgesehenen Tagen organisiert, sondern aufs Wochenende gelegt.
Griinde dafiir sind nebst Arbeit und Schule teilweise auch der lange
Anfahrtsweg zum Tempel, dessen zentrale Lage in der Stadt mit der
Lage der Wohnungen der meisten Gliubigen in Randbezirken kon-
trastiert.

94 http://hindumandirvienna.com/, zuletzt gepriift am 19.10.2016.

95  https://de-de.facebook.com/mandirvienna/, zuletzt gepriift am 19.10.2016

96  Vor Facebook und Internet, so erzihlt mir eine Gliubige, gab es SMS-Li-
sten, durch die Informationen gestreut wurden. Zudem wurden Aushinge
in den indischen Shops angebracht.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

4.2.2.3 Der Sanatan Dharam Mandir Sidh Jogi Baba Balaknath

Wien ist als Forschungsfeld insofern interessant, als dass sich trotz der
kleinen Zahl siidasiatischer Migrantinnen und Migranten eine diverse
hinduistische Religionslandschaft ausgebildet hat. Ein gutes Beispiel
dafiir ist der Sanatan-Dharam”-Tempel. Seit 1997 befindet sich die-
ser Tempel in einem ehemaligen Ladenlokal im 16. Wiener Gemein-
debezirk. Der Tempelraum ist etwas kleiner als derjenige der Hindu-
Mandir-Gesellschaft. Man betritt ihn seitlich via Hauseingang und
findet sich in einem kleinen Vorraum, der gleichzeitig als Garderobe
und als Waschkiiche fiir Geschirr und Topfe dient. Der Tempelraum
ist rund 11 Meter lang und rund 5 Meter breit. An der Breitseite ste-
hen auf einer Erhebung die figurativen Miriis von Krsna und Rama,
Durga bzw. der Mahadevi, Baba Balaknath, Gane$a und Karttikeya.
Sie sind unterschiedlich grof§ und zumindest ein Teil davon ist aus
Stein. Links davon befindet sich etwas erh6ht eine mit Alufolie ausge-
kleidete Hohle, in der eine kleine Figur des sitzenden Baba Balaknat
installiert ist. Links von der Hohlenkonstruktion sind zwei einzelne
Schreine in die Seitenwand eingelassen, einer mit einem Siva-Lingam,
der andere mit einer Marti von Hanuman. Allein an dieser Aufzih-
lung wird deutlich, dass in diesem kleinen Tempel eine Vielzahl re-
ligioser Traditionen prisent ist. So sind Krsna und Rama Teil des
visnuitischen Pantheons, wihrend Siva, Gane$a und Karttikeya (nicht
zu vergessen das Siva-Lingam), auf shaivitische Traditionen verwei-
sen. Daneben ist die Mirti von Mahadevi Ausdruck der Devi-Bhak-
t1, die sich zusammen mit den beiden anderen Bhakti-Traditionen

97  Die Schreibweise der Tempelbezeichnung ist dem Hindi-Wortlaut fiir
sandtanadharma geschuldet, wird im Folgenden aber zugunsten besserer
Lesbarkeit durch die anglisierte bzw. eingedeutschte Version des Begriffes
ersetzt. Nesbitt weist daraufthin, dass das Prifix sanatan im Tempelnamen
hiufig fir die Offenheit oder Inklusivitit eines Tempels fiir unterschiedli-
che Glaubensarten und Gldubige unterschiedlicher Provenienz steht: ,It
is noteworthy that the widely used term sanatan in Hindi (or sanatana in
Sanskrit), prefixed to both Hindu and mandir, often carries the sense of
,catholic® or, to use Williams’s term, ,ecumenical‘. In other words, sanatan
temples are non-sectarian and not intentionally specific to, or dominated
by, Hindus from particular caste or regional background, even when they
are so in practice” (Nesbitt 2006, S. 201).

143

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

144

auch am Kalender des Tempels bzw. den Ankiindigungen der religio-
sen Feierlichkeiten auf Facebook ablesen ldsst. Damit ist der Tempel
ein gutes Abbild der religiosen Traditionen seiner Besucherinnen und
Besucher, die mehrheitlich aus dem Punjab bzw. der Punjab-Region
stammen (Nesbitt 2009, S. 153). Diese Region umfasst nebst West-
Punjab, also dem heutigen Pakistan, auch das auf indischem Territori-
um liegende Ost-Punjab sowie die indischen Bundesstaaten Haryana
und Himachal Pradesh und zeichnet sich durch einen dreifach devo-
tionalen Fokus auf Siva, Visnu und Shakti respektive Mahadevi aus
(ebd., S. 153).

Baba Balaknath wird in der Regel dem $ivaitischen Pantheon zu-
gerechnet und als Inkarnation von Karttikeya verehrt (Geaves 2007,
S.70). In dieser Funktion ist er Bestandteil einer hauptsichlich in
den nordindischen Staaten Himachal Pradesh und dem Punjab ver-
breiteten religiosen Praxis. Allerdings wird er in Teilen des Punjabs
genauso von volksreligiosen Traditionen der Sikhs in Anspruch ge-
nommen und als Vorgidnger von Guru Nanak verehrt. Entsprechend
pilgern zu gleichen Teilen Sikhs und Hindus zum offziellen Zent-
rum von Baba Balaknath in den Hugeln nérdlich von Hoshiapur
(ebd., S. 70). Dass die Unterscheidung der beiden religitsen Traditio-
nen lange keine Rolle spielte, bis im 19. Jahrhundert die Ausbildung
religioser Identititen des Sikhismus in Abgrenzung zu einem Hindu-
ismus entstanden, zeigt Oberoi (1994, S. 147ff)). Die fluide religitse
Identitit zeigt sich auch in den Baba Balaknath Tempel in der eng-
lischen Diaspora:

»|.-.] all the Baba Balaknath temples in Britain were started by
individuals who claim Sikh as opposed to Hindu identity. Those
who come to the temples are as likely to be Sikh as Hindu but the
manifestation of religious life as practice in Baba Balaknath is dis-
tinctly Hindu“ (Geaves 2011, S. 60f.).

Im Falle des Tempels an der Herbststrafle kann die Verehrung Baba
Balaknaths als Verweis auf ethnische Zugehorigkeit respektive geo-
graphische Herkunft seiner Besucherinnen und Besucher verstanden
werden. Nicht zuletzt ist seine Mirti im Tempel aber auch ein Hin-
weis auf die Nihe der Gliubigen zu den religiésen Traditionen der
Sikhs, die sich auch in anderer Art und Weise in ihrer religidsen Praxis

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

Abbildung 4.5: Die Sivaratri-Feier 2014 im Sanatan Dharam Mandir Sidh Jogi
Baba Balaknath

niederschligt. So frequentieren nicht wenige der Gliubigen, die den
Tempel an der Herbststrafle besuchen, auch regelmif3ig einen der bei-
den Gurdwaras in Wien (vgl. W14). Der Tempel ist in der Zeit der Er-
hebung offiziell jeden Samstagabend von 17 bis etwa 21 Uhr gedftnet,
einmal im Monat auch am Sonntag. Im Verlaufe des Abends versam-
meln sich rund 60 bis 80 Personen in dem kleinen Raum, singen ge-
meinsam Bhajans und feiern Arati. Auch hier werden stellenweise die
gleichen Bhajans gesungen wie im Tempel im Afroasiatischen Institut
und jenem in der Lammgasse. Anschlieend wird gemeinsam prasada
gegessen. Nebst den reguliren Offnungszeiten treffen sich die Gliubi-
gen auch unter der Woche, um wichtige Feierlichkeiten, beispielswei-
se zu Sivaratri, zu begehen (vgl. W11). Auch die hiufig stattfinden-
den Nachtwachen, die jagaranas (Nesbitt 2009, S. 163), zu denen auch
via Facebook eingeladen wird, sind ein Hinweis auf den Ursprung der
hier verfolgten religidsen Praktiken im panjabischen Hinduismus, wie
Erndl (1991, S. 339) festhilt.

145

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

146

Interessant am Tempel in der Herbststrafle ist die Organisati-
onsstruktur. So wird der Tempel von drei Briidern und deren Fa-
milien geleitet, ist jedoch nicht als Verein registriert. Die Glaubigen
geben in der Regel Geld- und Naturalspenden, wenn sie in den Tem-
pel kommen; es existiert aber auch ein Aushang, auf welchem Spen-
densummen mit Familiennamen und Datum vermerkt sind, der als
Aufruf zum regelmifligen Spenden verstanden werden kann. Der
Unterhalt des Tempelbetriebs ruht zudem auf der Mithilfe einer gro-
Beren Gruppe Seévadara (panjabi),”® meist Jugendliche und Minner,
die vor der Zusammenkunft am Samstag Aufrdum- und Putzdiens-
te ibernehmen bzw. kochen. Obwohl seva sich im 20. Jahrhundert
als spirituelle Ubung selbstlosen Dienens an der Allgemeinheit vom
urspriinglichen Dienst im Tempel wegbewegt hat, findet sie in der Si-
tuation der Migration zum Tempel zuriick (Jacobsen 2009b, S. 864).
Auch gibt die Praktik des seva einen weiteren Hinweis auf die Nihe
zu Sikhtraditionen, da gerade die Mithilfe bei Putz- und Kiichenar-
beiten gingiger Ausdruck des modernen Konzeptes von seva inner-
halb der Sikh-Gemeinschaft ist (ebd., S. 864).

Der Sanatan-Dharam-Tempel betreibt seit 2013 eine Facebook-
Seite, auf der Veranstaltungen angekiindigt und Videos und Bilder
hochgeladen werden; der Tempel verfiigt aber tiber keine weitere In-
ternetprisenz. Wihrend die Ankiindigungen auf Englisch erfolgen,
wird im Tempel selbst fast kein Englisch gesprochen, sondern Pan-
jabi oder Hindi, von den Kindern ab und zu auch Deutsch. Inter-
essant ist, dass die Facebook-Seite des Tempels eine viel geringere
Reichweite zu haben scheint, als diejenige des Tempels in der Lamm-
gasse: nur gerade 250 Leute haben sie abonniert, wihrend es beim
Hindutempel in der Lammgasse rund 1.700 sind (Stand September
2016). Dennoch werden die beiden Tempel von ungefihr gleich vie-
len Leuten besucht.

Der Tempel an der Herbststrale scheint aus wissenschaftlicher
Sicht bislang vernachlissigt worden zu sein. Wihrend sich in den
religionswissenschaftlichen Publikationen zu Hindus in Osterreich

98  Interessanterweise prasentiert sich eine Gruppe der Mithelfenden in dieser
Rolle immer mal wieder auf der Facebook-Seite des Tempels: https://www.
facebook.com/ViennaSanatanDharamTemple/photos/?tab=albumé&al
bum_id=244591615698032, zuletzt geprift am 25.10.2016.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.2 Hindus in Osterreich

(Hutter 2010, 2015) Informationen iiber die HRO, die bereits ge-
nannten Tempel und einige neohinduistische Gruppierungen fin-
den, taucht der Tempel an der Herbststrafle bislang nicht in diesen
Publikationen auf. Eine gewisse Zuriickhaltung gegeniiber diesem
Tempel duflert sich auch innerhalb der indischen Community. So
geben die Art der Organisation und die wenig transparente Finanzie-
rungspolitik des Tempels Anlass fur Kritik, die, je nach Gegentiber,
hinter vorgehaltener Hand oder auch ganz direkt geduflert wird. Ein
weiterer Vorbehalt diirfte damit zusammenhingen, dass die Familie,
die den Tempel leitet, aus einer niedrigen Kaste kommt. So erklir-
te mir eine Interviewpartnerin, die den Tempel ebenfalls regelmiflig
aufsucht, ausschlief8lich off the record, dass die Familie, die den Tem-
pel unterhilt, im Prozess der Migration den Namen gedndert habe,
um den Umstand zu verschleiern, dass sie aus besagter Kaste stam-
me.” Dass Grenzziehung auch aus Sicht der Gliaubigen des Tempels
Sanatan Dharam Mandir Sidh Jogi Baba Balaknath ein Thema ist,
wird an der Formulierung deutlich, die ein Besucher des Herbststra-
Ben-Tempels verwendet. Demnach handle es sich beim Tempel in
der Lammgasse um einen ,Krawattentempel® (W15), ganz im Ge-
gensatz zu dem an der Herbststrafe.

Vielmehr als zur Klirung der tatsichlichen Situation um die so-
ziobkonomische Zusammensetzung der Tempelbesucherinnen und
-besucher trigt diese Episode zu einem Verstindnis der Strukturen
der indischen Community in Wien sowie der internen Grenzzie-
hungen entlang von sozialer Herkunft respektive Kastenzugehorig-
keit bei. Soziale Herkunft und Kastenzugehorigkeit, so scheint es,
sind fiir die eigene Identitdt nach wie vor relevant. Auflerdem besti-
tigen derlei Aussagen bisherige Forschungsergebnisse (z. B. McDani-
el 2017), wonach der Prozess der Migration religidse Praktiken nicht

99  Wiederholt referieren meine Gesprachspartnerinnen und -partner auf die
idealisierte Kastenhierarchie der vier varna, wie sie im purusa-Hynmus ver-
mittelt wird. Da fiir die jeweiligen Lebensumstinde das konkret situierte
Zusammenspiel der Hierarchien von varna und jati weitaus wichtiger sein
diirfte als abstrakte Kasten, wie bspw. Surinder S. Jodhka (2017) schreibt,
gehe ich davon aus, dass Out-group-Forschenden die Komplexitit der sozi-
alen Hierarchie nicht zugemutet wird und daher auf diejenige Unterschei-
dung zuriickgegriffen wird, von der man annehmen kann, dass sie auch au-
Rerhalb der Community als Bestandteil von Allgemeinwissen gilt.

147

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

148

nur durch Einschrinkungen veridndert, sondern auch eine Struktur
der Ermoglichung sein kann, durch die vormals davon ausgeschlos-
sene Menschen Zugang zu bestimmten Rollen und Amtern erhalten.

4.2.2.4 Vereine

Zu Beginn wurden die Tempel als Forschungsfeld deklariert. Doch
fur das hinduistische Leben in Wien spielen auch einzelne Vereine
eine wichtige Rolle. Obwohl sie nicht iiber einen eigenen Tempel-
raum verfiigen, ermoglichen sie auf unterschiedliche Art und Weise
religiose Praxis. Nebst dem Aswattha-Forum, das bereits genannt wur-
de, weist Hutter (2015) auch auf eine kleine Gruppe der 1906 gegriin-
deten Bochsanwasi Akshar Purushottam Sanstha (BAPS) hin, die sich
seit 2011 am Samstagnachmittag im Tempel der Lammgasse oder in
der Wohnung eines Gliubigen treffen. Auch finden nach wie vor die
auf der Website der HRO angekiindigten Versammlungen der Frau-
en statt.!® Zudem haben sich zwei weitere Vereine mit sehr dhnli-
chem Namen gegriindet und organisieren die jihrliche Durgapija: ei-
nerseits der Bengalisch Osterreichische Hinduistische Kulturverein
(BOHK)",, andererseits der Bengalisch-Hinduistische Kulturverein
(Durga Mandir)'?. Diese beiden Vereine sind aus dem Wunsch der
Glaubigen entstanden, die Durgapija in dafiir geeigneten Riumlich-
keiten feiern zu konnen. Zuerst entstand der Durga Mandir, nach ei-
nem Konflikt kam es dann zur Griindung des BOHK. Zu diesem
Zweck mieten beide Vereine Riumlichkeiten fir rund einen Monat
an, um die unterschiedlichen P#jas in den dafir vorgesehenen Inter-
vallen durchfithren zu kénnen. Wihrend der BOHK personell eng
mit dem Tempel im Afroasiatischen Institut verbunden ist, weil etwa
die Kinder der Vereinsmitglieder zur Zeit der Erhebung den Unter-
richt bei Helena Ranga besuchen, hat der Durga Mandir keine allzu
groflen personellen Anbindungen, weder an den AAI noch an einen
anderen Tempel.

100  http://www.hroe.at/swaminarayan-sabha, zuletzt gepriift am 26.07.2016.

101  http://boehkv.com/, zuletzt gepriift am 17.06.2016.
102 http://www.durgapujavienna.webs.com/, zuletzt gepriift am 3.10.2016.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Schweiz und Osterreich im Vergleich

Beide Vereine bestehen seit rund 15 Jahren und haben im Zuge
ihrer Suche nach geeigneten Mietrdumlichkeiten schon mehrmals
die Stadt durchquert. Der Durga Mandir ist seit ein paar Jahren nun
in einer schwimmenden Bar auf der alten Donau eingemietet. An
dem Ort, wo es den Sommer tber viele kleine und groflere Loka-
le am Wasser gibt, treffen sich im Herbst, wenn die meisten Loka-
le geschlossen sind, bengalische Familien, installieren einen Schrein
mit Martis, machen Musik und feiern Durgapija, essen und tan-
zen gemeinsam. Der BOHK ist zwischen 2013 und 2014 von einem
schlecht beheizbaren Souterrainraum im 20. Bezirk in einen Atelier-
raum im 16. Bezirk gewechselt. Auch hier werden die Mirtis aufge-
stellt und Familien mit Kindern finden sich zum Feiern zusammen.

Die Vereine tragen mit der Organisation ihrer Veranstaltungen
wesentlich zur Gestaltung des religiosen Lebens in Wien bei. Beson-
ders unter den Glaubigen aus Bangladesch und Westbengalen erfreut
sich die Durgapija grofler Beliebtheit. Der Umstand, dass es inzwi-
schen mehrere Orte gibt — auch der Hindu Mandir und der Sanatan
Dharam Mandir organisieren Feiern anldsslich Durgapiaja -, an de-
nen gefeiert werden kann, wird als Anniherung an das Feiern der
Durgapija in Bangladesch empfunden, wo ,jedes Haus eine Pija or-
ganisiert” (IGS, Z43f). Dass die Vereine fiir die Durgapija ,,tempo-
rire Tempel® (Valpey 2010, S. 388) installieren, macht sie zu wich-
tigen Akteuren in der Analyse der Entstehung von Tempeln in der
Migration.

4.3 Schweiz und Osterreich im Vergleich

Der Fokus auf die Schweiz und Osterreich leistet einen Beitrag, die
uberschaubare Zahl bisheriger Forschungsarbeiten zu Hindus und
Hindutempeln zu erhohen. Auch wenn die absolute Zahl von Hin-
dus gering ist, sind hinduistische Religionen doch wesentlicher Teil
der immer diverser werdenden religidsen Landschaft beider Linder,
insbesondere in ihren Ballungszentren Ziirich und Wien. Wihrend
im deutschsprachigen Raum hiufig Deutschland der Referenzrah-
men fir Vergleichsstudien bildet, erginzt der Blick auf die Schweiz
und Osterreich religionswissenschaftliches Wissen iiber Hindus in der
DACH-Region.

149

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

150

Mit der Bestimmung des Forschungsfeldes in diesen zwei natio-
nalstaatlichen Kontexten bieten sich auf den ersten Blick zahlreiche
Parameter fiir einen Vergleich an. Migrationsgeschichte, Integrati-
onspolitiken, religionsrechtliche Regelungen oder religiose Traditi-
onen sind dabei nur die offensichtlichsten der behandelten Sachver-
halte.

Die Analyse im folgenden Kapitel 5 ist nun nicht vergleichend
angelegt. Stattdessen behandelt sie das Forschungsfeld als Gesamt-
heit - als ez Analysefeld, in dem die Routine gemeinschaftlicher
hinduistischer Religionspraxis beobachtbar ist und doing mandir re-
konstruiert werden soll. Ziel ist die Herausarbeitung repetitiver Be-
stindigkeit der Sozialform ,Hindutempel® in der Migrationsgesell-
schaft, ohne dabei auf Aspekte wie Fluiditit und Verinderbarkeit
verzichten zu missen.

Dabei kommt dem Paradigma der Migrationsgesellschaft nicht
blof3 der Status eines sensitizing concept zu, wie es in Kapitel 2 einge-
fuhrt wurde. Erginzend wurde in diesem Kapitel aufgezeigt, wie Mi-
gration, hier verstanden als Konglomerat vielfiltiger Praktiken rund
um Mobilitit und Verwaltung derselben, auf der Ebene des Natio-
nalstaates Wirkung entfaltet. Migration schafft Impulse fiir natio-
nalstaatliche Politiken, die sich in rechtlichen Regelungen um Auf-
enthalt und Integration niederschlagen und konkrete Folgen fiir
diejenigen Situationen und ihre Menschen zeitigen, die im Fokus
der Analyse stehen. Wie gezeigt wurde, ist dieser Kontext kein stati-
scher. Die Politiken und Gesetze rund um Migration unterliegen ei-
nem stetigen Wandel. So entstehen in der Schweiz und in Osterreich
erst im Zuge verinderter Migrationsbedingungen tiberhaupt Diskur-
se um Integration und, im Anschluss daran, Politiken und Gesetze
zu ihrer Regelung.

Eine dhnliche Dynamik lisst sich auch in Bezug auf den For-
schungsgegenstand beobachten. Hindutempel sind, nebst aller Be-
stindigkeit, die sich etwa in der Kontinuitit der einzelnen Tem-
pelgeschichten zeigt, keine unverinderlichen Gebilde. Sie sind, im
Gegenteil, hochst wandelbar. Allein im kurzen Zeitraum der vorlie-
genden Erhebung und in den sporadischen Feldkontakten dariiber
hinaus, haben sich teils groffe Verinderungen ergeben: Der Tempel
im Afroasiatischen Institut in Wien wurde nach 35-jihrigem Beste-
hen geschlossen; die Hindu Mandir Association hat, ebenfalls in

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Schweiz und Osterreich im Vergleich

Wien, Baugrund erworben; in Glattbrugg wurde das Gebiude, in
dem der Tempelverein vorher eingemietet war, gekauft und der Tem-
pelraum erweitert; und in der Schweiz hat sich ein erster Dachver-
band fir Hinduismus!® gegriindet.

Diese Dynamiken sind ein zentraler Grund, das Forschungsfeld
nicht bloff entlang nationalstaatlicher Grenzen geteilt zu betrach-
ten. So wird erst in der Totalen sichtbar, wie wandelbar und vielfil-
tig Hindutempel sind. Die Fille unterschiedlicher Situationen des-
selben Phinomens verspricht, dass eine einmal erzielte theoretische
Sattigung, also der Zeitpunkt, ab dem durch die Erhebung keine
neuen Erkenntnisse mehr erzielt werden, empirisch breit abgestiitzt
ist. Nach den vorhergehenden Ausfithrungen in diesem Kapitel ist es
nun aber auch nicht bestreitbar, dass sich die Erhebungskontexte der
Schweiz und Osterreichs unterscheiden. Daher werden im Folgen-
den zwei Punkte diskutiert, in denen sich Unterschiede besonders
prignant bemerkbar machen.

Ein erster Aspekt ist die sebr unterschiedliche Migrationsgeschichte
sidasiatischer Hindus in die Schweiz respektive nach Osterreich. Im
Falle der tamilischen Hindus aus Sri Lanka in der Schweiz handelt
es sich immerhin um die grofite Gruppe nichteuropéischer Migrier-
ter; in Osterreich bilden die zumeist aus Indien stammenden Hin-
dus dagegen eine statistische Minderheit. Wichtig fiir den vorliegen-
den Kontext ist aber nicht so sehr die Groe der Gruppe, sondern
vielmehr der Grund der Migration. Fur die Migration der Tamilin-
nen und Tamilen aus Sri Lanka waren der langandauernde Biirger-
krieg und die davor und danach erlebten Repressionen gegen die ta-
milische Bevolkerung in Sri Lanka ausschlaggebend. In der Schweiz
haben sie wihrend der Dauer des Biirgerkrieges zumeist Asyl bean-
tragt. Dagegen kann fiir die Hindus, die aus Siidasien nach Oster-
reich kamen, kein derartiges Groflereignis als Grund ausgemacht
werden. Thre Migration wird daher in der Regel der Kategorie der
Arbeitsmigration zugeordnet. Natiirlich sind diese beiden Kategori-
en — Flucht- und Arbeitsmigration — nicht differenziert genug, um
den Umstidnden individueller Mobilitit Rechnung zu tragen. Sie bil-
den stattdessen diejenigen Kategorien ab, die sich im Zug der recht-
lichen Rahmenbedingungen rund um Zuwanderung gebildet haben.

103 Vgl. www.hindus.ch, zuletzt geprift am 26.01.2018.

151

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

152

Ich bin der Ansicht, dass die unterschiedlichen Migrationsgeschich-
ten auch tiber den biirokratischen Kontext hinaus Wirkung entfal-
ten. Obwohl es viele wichtige kulturelle Referenzen gibt (etwa die
tamilische Sprache und deren zahlreiche, wichtige Poeten und Phi-
losophen, allen voran Thiruvalluvar), bleibt doch die Geschichte der
unrechtmifligen Vertreibung ein starkes Moment der Identifikation,
auch fir Tamilinnen und Tamilen der zweiten Generation (vgl. Mar-
la-Kiisters 2015, S. 45). Bedingt durch eine spezifische Migrationsge-
schichte sind also die beiden Hindutempel in Ziirich - viel stirker als
die Tempel in Wien - Orte, an denen eine spezifische Migrationsge-
schichte reifiziert wird. Das wird gerade auch dadurch sichtbar, dass
in den beiden Tempeln — wenn auch nicht in gleicher Art — darauf
Bezug genommen wird. Wihrend der Tempel in Glattbrugg politi-
sche Beziige in die religidse Praxis inkludiert, grenzen sich die Tem-
pelbesuchenden in Adliswil mehr oder minder explizit von politi-
scher Stellungnahme ab. Die Vertreibung aus Sri Lanka ist dabei in
beiden Fillen Referenzpunkt.

Der zweite Aspekt, die ethnische, sprachliche und religiose Viel-
falt respektive Einheit der Tempelbesucherinnen und -besucher
in Wien und Zirich, schliefit unmittelbar an den ersten an. Wih-
rend sich also die Zusammensetzung der Tempelbesuchenden in der
Schweiz, zumindest was ihre ethnische Herkunft, ihre Sprache und
ihre religiose Tradition betrifft, homogen ausnimmt, trifft man in
den Osterreichischen Tempeln auf ein eher heterogenes Publikum.!**
Die sprachliche und ethnische Vielfalt in den Wiener Hindutem-
peln bestitigen auch Aussagen im Rahmen der Interviews, in denen
die Herkunft der Hindus und allfillige Sprachbarrieren immer wie-
der thematisiert werden. Ausfiihrlich tut das Nitnam Chana, die auf
die Frage, wer den Tempel besuche, kulturelle und ethnische Vielfalt
mit religioser Homogenitit kontrastiert:

,und die [die Tempelbesucherinnen] sind meistens alle aus
Nordindien. Und / die sind Panjabis, Mehrteil davon ist Panja-
bis / und aber jetzt zur Zeit kommen auch manche Afghaner, die

104 Dabei sind selbstverstindlich auch hier Tendenzen der Segregation beob-
achtbar. Dennoch sind die Tempelorte in den wenigsten Fillen ethnisch
und sprachlich homogen.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Schweiz und Osterreich im Vergleich

auch Hinduisten sind / also die kennen sich auch gut aus, obwohl
die Sprache anders ist, z. B. die kennen sich mit Gesdngen aus ja,
oder z. B. das sind** die haben bestimmte Gebete halt, die ha-
ben wir auf Hindi, und obwohl sie anders sprechen, sie kdnnen
das auch. / Ja, das war auch erstaunlich fiir mich, ich hab das auch
hier kennengelernt, ok, Afghanistan auch Hindus und so, dass sie
sich auch auskennen. Und sie finde ich, sie sind sehr offen, die
sind wirklich sehr offen. Die wollen wirklich servieren, die wollen
sevamachen, ja, sind offener. Obwohl wir nicht wirklich viel mit
ihnen reden, ich glaube, dass ist diese Sprache-Ding / und auch
wegen ein unterschiedlichen Kultur, obwohl wir zur gleichen Re-
ligion gehoren, also ich glaube, das ist sehr faszinierend: wissen,
wir gehoren zur gleichen Religion, wir tun gleiche Gebete sin-
gen, aber trotzdem sind sie wirklich @unterschiedlich zu uns@
(lacht)* INC, Z233-243).

Interessant an dieser Passage ist vor allem die von Nitnam Chana ge-
wihlte Ausarbeitung des Vergleichs. Sie vergleicht die unterschiedli-
chen Besuchenden eines Hindutempels aufgrund von Sprache und
Herkunft und nennt als tertium comparationis etwas erstaunt die Re-
ligion. Erst in der Situation der Migration, die im Falle der &sterrei-
chischen Hindus durch ethnische und sprachliche Heterogenitit ge-
kennzeichnet ist, wird also das Konzept religioser Einheitlichkeit als
Kategorie der Selbstwahrnehmung bedeutungsvoll. Weiters ist es die-
ser Heterogenitit geschuldet, dass sich in Wien sehr unterschiedliche
Tempelarten finden. Der Umstand, dass sich die Hindu-Community
durch sehr diverse kulturelle und religiose Erwartungshaltungen aus-
zeichnet, macht, dass sich unterschiedliche Initiativen, getragen von
Einzelpersonen oder Familien, etablieren. So gibt es mit den unter-
schiedlichen Durgapija bspw. einige ,Tempel auf Zeit“ und nicht alle
permanenten Tempel sind als Vereine organisiert, sondern teils von
Einzelpersonen oder Familien getragen. Die religiosen Experten sind
in den seltensten Fillen ausgebildete Priester aus einer dafiir vorgese-
henen Kaste.

Anders prisentiert sich die Situation in der Schweiz, wo die Vor-
stellung einer ethnischen ,,Einheitlichkeit“ der Hindus (auch wenn es
selbstverstindlich auch dort nichttamilische Hindus gibt) sowohl die
Selbst- als auch die Fremdwahrnehmung dominiert. Deutlich wird

153

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

154

das einerseits am Beispiel des ,Tamilenfestes®, das ich zu Beginn er-
wihnte (vgl. am Anfang des Kapitels 4.1). Andererseits zeigt es sich
aber auch an den Identititsreferenzen meiner Gesprichspartnerin-
nen und -partner, die ofter auf eine spezifisch tamilische Identitdt
Bezug nehmen und weniger die eigene religidse Identitit als Hindus
explizieren. Folgender Auszug aus einem Beobachtungsprotokoll il-
lustriert das:

»lch unterhalte mich mit dem Jungen, den ich auf etwa 9 Jahre
schitze, und er erzihlt mir, dass er gerne Mathematik in der Schu-
le hat. Darauf sagt Selvarasi: ,Das ist typisch, alle Tamilen sind
gut in Mathe. Als ich sie frage, wie das denn komme, sagt sie, sie
wisse es auch nicht, aber es sei nun mal so, dass Tamilen gut sei-
en in Mathe und daher oft Berufe wihlten, in denen sie mit Zah-
len zu tun hitten“ (Z08, Z27-31).

Ahnlich wie religiése Diversitit in Wien den Boden fiir vielfiltige
Tempelformen schafft, kann die tendenzielle Homogenitit der Hin-
dus in der Schweiz mit einem vergleichsweise hohen Institutionali-
sierungsgrad!® der meisten Tempel in Verbindung gebracht werden.
Ahnliche religiése Traditionen, dieselbe Herkunft und dieselbe Spra-
che konnen die Verhandlung tiber die Erwartungen an eine gemein-
same religiose Praxis in gewisser Hinsicht vereinfachen. Gleichzeitig
sind alternative Praktiken oder Organisationsformen schwieriger um-
zusetzen, da sie gegen eine sozial breit abgestiitzte Norm, wie etwas
zu tun sei, verstoflen.

Was sich in beiden Stidten zeigt, ist die deutliche Rezeption des
gesellschaftlichen Diskurses, der die negative Politisierung, insbeson-
dere des Islam, forciert. So sehen die von mir Interviewten das ge-
sellschaftliche Bild des Hinduismus nach wie vor in der Tradition ei-
nes orientalistischen otherings: Hier kommt Hinduismus zusammen

105 Mit Institutionalisierungsgrad bezeichne ich hier organisationale Aspekte

einer Formalstruktur, also etwa das Bestehen eines Trigervereins mit demo-
kratisch gewihltem Vorstand, ein angestellter religiser Experte, ein in den
Augen der Besucherinnen und Besucher adidquater Ort, an dem regelmifig
Piya stattfindet sowie eventuelle weitere Angebote, wie etwa Religionsun-
terricht, die an die Tempel angegliedert sind.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4.3 Schweiz und Osterreich im Vergleich

mit anderen Ausdrucksformen stidasiatischer Kultur die Position des
Exotischen zu. Diese Positionierung gewinnt vor allem auch durch
ihre Abgrenzug zum als negativ wahrgenommenen Islam Profil, wie
sie wiederholt in den Daten auftaucht.

»K: Ja. Ehm / vielleicht (...) Was, was denken Sie, wie werden
Hindus in der Schweiz gesehen? Sami Udesh: Also von/Schwei-
zer Leuten meinen Sie, oder? K: Zum Beispiel. Sami Udesh: Auch
der Hinduismus ist wirklich / wie asiatisches Essen, auch ande-
re Leute, auch viele interessieren sich auch fur Hinduismus. K:
Das, das miissen Sie mir jetzt kurz erkliren, das habe ich nicht
verstanden.

Sami Udesh: Also zum Beispiel asiatisches Essen //ja// haben die
Schweizer gerne, wie so den Hinduismus haben die Schweizer
auch gerne //ja, ok// als Muslime oder so, ich (...) nicht bose ge-
meint, aber //a// in der letzten Zeit ist Hinduismus lieb gewor-
den, in der letzten Zeit auch //a//. Das haben nicht Muslime gerne
oder so, aber es ist Hinduismus auch //mhm//. Interessanter, viel
ilter //mhm// da sind auch viele Leute hergekommen, auch Schule
haben sich angemeldet und Schulleute kommen und stellen viele
Fragen //ok// und, ja* (IUU, Z648-705)

Die Positionierung von Hinduismus, die in dieser Passage zum Aus-
druck kommt, erdffnet die Moglichkeit, den Blick auf den Kontext
von doing mandir nochmals zu 6ffnen. Die Rezeption von und ex-
plizite Positionierung zu aktuellen gesellschaftlichen Diskursen zeigt,
dass fur die Situierung von doing mandir nicht nur die Analyse der re-
gulativen Ebene des nationalstaatlichen Kontextes relevant ist. Der
politische Diskurs zu Islam und Migration sowie die Konjunktur der
Verbindung von Religion und Migration in Politik und Forschung
sind im Forschungsfeld prisent und prigen Formen der Selbstrepri-
sentation. Den Stellenwert von Hinduismus mit demjenigen asiati-
schen Essens zu vergleichen, schreibt sich in den Prozess ein, den Fi-
biger (2020) als ,, Weasternization “ bezeichnet, also als Entwicklung, im
Zuge derer ostliche Weltanschauungen und Praktiken so interpretiert
und transformiert werden, dass sie als zu westlichen passend gerahmt

155

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Ziirich und Wien

werden — ohne ihre genuine Bedeutung, hier zum Ausdruck gebracht
mit Verweis auf die lange Geschichte des Hinduismus, zu verlieren.

156

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil -
Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

Das folgende Kapitel prisentiert hinduistische Tempelpraktiken auf
Basis der ausgewerteten Daten. Die Darstellung folgt dabei zwei Kri-
terien. Einerseits werden Praktiken thematisch geordnet. Sie werden
also einem Themenkomplex (Ordnung, Religion, Zeit) zugeordnet,
der gleichzeitig auch ihre Funktion im Rahmen der Tempelpraxis aus-
weist. Andererseits folgt ihre Darstellung mehrheitlich einer Zeitach-
se. Praktiken werden also mehr oder weniger in der Reihenfolge pri-
sentiert, in der sie im Tempel zu beobachten sind. Das hingt damit
zusammen, dass sich eine lineare Darstellung gerade in ethnografi-
scher Einstellung anbietet, da die Zeitlichkeit der Alltagswelt eine
stark orientierende Wirkung hat. Dazu muss aber festgehalten wer-
den, dass diese Ordnungskriterien Entscheidungen der analytischen
Abstraktion sind. Die hier prisentierten Praktiken geschehen nicht
alle in genau dieser Reihenfolge bei jedem einzelnen Tempel. Statt-
dessen sind sie das Ergebnis identifizierter transsituativer Ordnungs-
muster des Phanomens ,,Hindutempel . Sie kommen also in allen Tem-
peln in dieser oder dhnlicher Art vor und werden daher als konstitutiv
fur die hinduistische Tempelpraxis angesehen, deren Erforschung Ziel
der vorliegenden Studie ist. Das darf nun nicht dariiber hinwegtdu-
schen, dass es sich hier um die Rekonstruktion dffentlich beobachtba-
rer Prakiiken handelt bzw. um solche, an denen die Teilnahme eini-
germafien leicht moglich ist. Es bedeutet daher auch, dass einzelne
Praktiken, etwa der Tempelverwaltung in dieser Studie, nur am Rande
auftauchen, etwa in der Erzihlung engagierter Tempelbesucherinnen
und -besucher oder durch Artefakte, wie etwa in Aushingen, auf de-
nen bspw. Spenden offentlich gelistet werden. Weiters werden in der
vorliegenden Analyse auch Praktiken prisentiert, die nicht auf den

18.01.2026, 12:08:01.

157


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

158

ersten Blick typische Tempelpraktiken sind. Speziell Praktiken rund
um Sterben und Tod werden in hinduistischen Traditionen nicht mit
dem Tempel assoziiert. Dass sie dennoch Eingang in die vorliegen-
de Analyse finden, hingt damit zusammen, dass sie im Kontext der
Migration niher an die Tempelpraxis heranriicken, wie gezeigt wer-
den wird.

5.1 Ordnungspraktiken
5.1.1 Die gelbe Tiir

Ein Besuch im Hindumandir in der Lammgasse nach lingerer Zeit of-
fenbart eine neuerdings gelb angestrichene Tiir (Abb. 5.2). Der zuvor
beinahe unsichtbare Eingang des Tempels hat durch den Farbanstrich
an Sichtbarkeit gewonnen und sticht nun aus dem dominierenden
Grau seiner urbanen Umgebung hervor. Obwohl es sich nach wie vor
um die gleiche Lokalitit — ein Kellerlokal im 8. Wiener Gemeindebe-
zirk — handelt, ist die gelb gestrichene Tiir, nach immerhin fast 30 Jah-
ren in diesem Lokal, doch eine wichtige, symbolische Verinderung.!
Wo bislang der Eingang ausschlieflich fiir Eingeweihte auffindbar war,
zieht nun die gelb gestrichene Tiur die Blicke der daran Vorbeigehenden
zumindest fur einen kurzen Moment auf sich. Diese partielle Sichtbarkeit
von auflen zeichnet alle von mir besuchten Tempel aus. Entweder sind
es farbig gestrichene Tiiren oder Winde, die einen Kontrast zur grauen
Uniformitit der stidtischen Umgebung setzen, oder andere dekorati-
ve Elemente, wie etwa ein angebrachtes Transparent oder die Kulisse ei-
nes kopuram (tamilisch), die einer bestehenden architektonischen Form
die Anzeige einer verinderten Verwendung abringen. Unterschiedliche
Autorinnen und Autoren interpretieren diese und dhnliche Anzeichen
von Sichtbarkeit im 6ffentlichen Raum als Praktiken der Lokalisierung,
mit denen Religionsgemeinschaften sich im urbanen Raum einen ei-

1 Diese langsame Sichtbarwerdung erkliren Vasquez und Knott (2014,
S. 338) damit, dass Sichtbarkeit ein Aspekt von Legitimitit ist und daher
sehr vorsichtig gehandhabt werden muss, um keine allzu starken Reaktio-
nen bereits ansidssiger Gruppen oder der gesellschaftlichen Umwelt ganz ge-
nerell zu provozieren.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Abbildung 5.1: Eingangstiir des Tempel-  Abbildung 5.2: Die gleiche Tiir mit neu-
raums der HMA in Wien, 2013 em Anstrich, 2016

genen Ort schaffen (Vasquez und Knott 2014, Garbin 2013). Wo vor-
hin bloR ein Kellerlokal, ein Industriegebiude oder ein Ladenlokal war,
wird ein Ort gekennzeichnet, der sich von seiner urspriinglichen Ver-
wendung abhebt. Dies scheint eine notwendige Strategie, wenn man
den Ausfithrungen von Madhev Srinivasan, einem tamilischen Hindu
aus Wien, folgt:

~When I come to Vienna I didn’t go to temple at all, you know
//ok//. T but I used to go to temple in India, but uhhh/ I think
it’s the same for everybody, like poor migrants come here, they
can really forget about this stuff, because maybe one reason is
like because we don’t have that structure, everything is like in the
form of you know dhhh, how do you say, the old Vienna style.
You never know like if you open the door inside you have a tem-
ple (...)° (IMS, Z145-149).

Die Unsichtbarkeit aufgrund fehlender Ressourcen sowie die Verbor-
genheit des Tempels in der architektonischen Einheitlichkeit bzw. Ein-

159

18.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

160

tonigkeit der Stadt machen deutlich, wie sehr die Sichtbarmachung ei-
nes Ortes religidser Praxis einen Unterschied macht. Es handelt sich
um einen Schritt in einem kontinuierlichen Prozess, den Tweed (1997,
S. 93, zit. n. Vasquez und Knott 2014, S. 338) als die Gestaltung einer
symbolischen Landkarte und die Konstruktion eines symbolischen
Zuhauses beschreibt, in welchem Gliubige einen eigenen Raum und
ithren eigenen Ort finden.? Die Verbundenheit mit dem Tempel als
Teil einer symbolischen Landkarte zeigt sich in allen Interviews. Der
Tempel ist eine kleine symbolische Heimat, ein ,,Heimatli“ wie Jahn-
avi Kanunaniti auf Schweizerdeutsch sagt, oder ein Raum empfunde-
ner Zugehorigkeit. Besonders deutlich tritt dies in der Erzdhlung von
Gunaratna Narasimhan zutage, der erzihlt, wie er und seine Fami-
lie an den Stadtrand gezogen sind und wie der Tempel, der dort zwei
Jahre spiter eroffnet wurde, den Wohnort fiir ihn und seine Familie
verindert hat. Der Tempel ist mit ein Grund, dass er sich mit seinem
Wohnort stark verbunden fiihlt und sich nicht vorstellen kann, je wie-
der wegzuziehen.

,Und viele Leute haben dann (...) sitzen immer vor dem Fern-
seher. Und / wir haben keinen Fernseher, aber, Tempel gehen /
das ist einfach ruhig, das ist einfach ein bisschen Bewegung auch.
Ich will ein bisschen bewegen / ja, also, ich bin froh, dass (...) ich
wollte das / darum eigentlich nicht weggehen. Ich bleibe da, weil
der Tempel da ist, bleibe ich immer in Adliswil /hmh// (IGN,
778-83).

Der Tempel ist hier also nicht nur ein Ort auf einer symbolischen
Landkarte, sondern entsteht als Raum durch Praktiken des Besuchens
und des Davon-Erzihlens.® Sprachlich kommt dies zum Ausdruck, in-

2 »Constructing place religiously involves engaging in contests with others
within the natural terrain and at social sites. [...] With and against others in
the community [...] religious men and women are continually in the pro-
cess of mapping a symbolic landscape and constructing a symbolic dwell-
ing in which they might have their own space and find their own place®
(Tweed 1997, S. 93, zit. n. Vasquez und Knott 2014, S. 338).

3 Hier orientiere ich mich an de Certeaus Unterscheidung zwischen Raum
und Ort: ,Ein Ort ist die Ordnung (egal, welcher Art), nach der Elemente in
Koexistenzbeziehungen aufgeteilt werden. [...] Der Raum ist ein Geflecht

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

dem Gunaratna Narasimhan den Tempelbesuch mit einer spezifisch
korperlichen Routine verbindet. Genauso wie das tigliche Fernsehen
mit der korperlichen Titigkeit des Stillsitzens in Verbindung gebracht
wird, werden der Tempel und der Tempelbesuch mit Bewegung asso-
ziiert. Ein Umstand, der nicht weiter verwunderlich ist, da gerade in
den tamilisch-hinduistischen Tempeln der Schweiz das Hauptsank-
tum im Zug einer Piga umrundet wird, um die darum angeordne-
ten Schreine zu bedienen. Zudem weist dieser Interviewauszug auch
deutlich auf diejenigen Aspekte hin, die im weiteren Verlauf der Aus-
wertung zum Zug kommen sollen: die Rolle von Praktiken (Prakti-
ken des Besuchens, des Erzahlens, des Betretens usw.) und der daran
beteiligten Artefakte (u. a. angemalte Tiiren und Fassaden) und Kor-
per (der Tempelbesuchenden). Mit der Sichtbarmachung eines spezi-
fischen Ortes und der Entstehung eines Raumes wird der Grundstein
fur die weitere Rekonstruktion von doing mandir - von Hindutempeln
im praktischen Vollzug - gelegt.

5.1.2 Den Tempel betreten

Besucht man einen Tempel in Wien an einem beliebigen Wochentag,
wird man zwangsldufig enttduscht werden: Die Tempel sind die meis-
te Zeit und insbesondere unter der Woche geschlossen. Aufgesperrt
werden sie nur zu speziellen Feiertagen, wenn jemand den Tempel als
Versammlungsort mietet, wenn Besucher, etwa eine Schulklasse, ei-
nen Termin ausmachen oder man als Einzelperson eine zustindige
Person darum bittet, im Tempel beten zu kénnen. Wihrend die so-

von beweglichen Elementen. Er ist gewissermaflen von der Gesamtheit der
Bewegungen erfiillt, die sich in ihm entfalten. Er ist also ein Resultat von
Aktivititen, die ihm eine Richtung geben, ihn verzeitlichen und ihn dahin
bringen, als eine mehrdeutige Einheit von Konfliktprogrammen und ver-
traglichen Ubereinkiinften zu funktionieren (Certeau 2006, S. 345). In der
sozialwissenschaftlichen Behandlung des Raumes wird schon linger von
Raum als Ergebnis sozialer Beziehungen gesprochen. Bei de Certeau findet
sich nun eine praxistheoretische Perspektive auf Raum und Ort. Wihrend
Orte in ihrer Konzeption bei de Certeau eher leblose Dingkonstellationen
sind, werden Riume durch Praktiken wie Gehen oder Erzihlen erst zu Riu-
men mit einer Bedeutung.

161

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

162

genannten geweihten Tempel normalerweise jeden Tag geoffnet sind,
sind die nichtkonsekrierten Tempel ein oder zwei Tage, in der Regel
am Wochenende, getffnet. Die Angaben dazu sind meist auf Websi-
tes oder Facebook-Profilen zu finden (vgl. Kapitel 4 Forschungsfeld)
und sind dabei eher als Richtwerte denn als verbindliche Informatio-
nen zu verstehen. Eine Besucherin, die sich an die Zeitangaben hilt,
tritt daher nicht selten wortwortlich mitten in die Vorbereitungsarbei-
ten.* Unweigerlich wird sie beim Betreten, sollte sie es nicht automa-
tisch machen, angehalten, die Schuhe auszuziehen. Besucherinnen
und Besucher, die zum ersten Mal einen Tempel betreten, werden
meist explizit darauf hingewiesen. Mit dem Ablegen der Schuhe soll
vermieden werden, dass der Tempel durch die Berithrung mit dem
Leder der Schuhe (Malinar 2009, S. 197) und dem Schmutz der Stra-
e verunreinigt wird. Folglich findet sich in jedem Tempelraum, und
sei er noch so klein, eine Zone, die als Vorraum oder Garderobe be-
stimmt ist. Dieser Vorraum dient gleichsam als Schwellenraum zwi-
schen Innen und Auflen. Gerade in kleinen Riumlichkeiten bedeu-
tet dies, dass es einer gewissen Kreativitit bedarf, diesem Anspruch
Folge leisten zu konnen. So betritt man etwa den in einem Kellerlo-
kal gelegenen Hindu Mandir in Wien durch eine Treppe, die direkt
in den als Tempelraum genutzten Bereich fiihrt. Erst dahinter liegen
die Riumlichkeiten, die als Kiiche, Garderobe und Aufenthaltsraum
genutzt werden. Mithilfe halbhoher Trennwinde wurde ein Gang ab-
getrennt, der die Betretenden am Tempelraum vorbei zur Gardero-
be fihrt, wo sie ihre Schuhe und Jacken deponieren kénnen, ohne
den Tempelraum mit ihren Schuhen zu betreten. Ahnlich verhilt es
sich im Tempel an der Herbststralle, wo der Tempelraum tiber einen
winzigen Vorraum betreten wird, der gleichzeitig Kiiche und Garde-
robe ist. Eine einzelne Stufe trennt hier die Besuchenden vom Tem-
pelraum. Gerade wenn viele Leute gleichzeitig eintreffen, bedarf es
also etwas Geduld und eines gewissen Geschicks, sich in den beeng-
ten Platzverhiltnissen die Schuhe auszuziehen, sie auf die Gardero-
be zu stellen und den Tempelraum zu betreten. In Adliswil und Glatt-
brugg, wo die Tempel deutlich mehr Besucherinnen und Besucher
empfangen, sind die Garderobenbereiche entsprechend grofler. Am
Tempelfest werden auflerhalb des Tempels zusitzliche Schuhregale

4 Etwa Z05, W03, W05.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

aufgebaut, um die Zahl der verlorenen Schuhe zu begrenzen und das
entstehende Durcheinander im Zaum zu halten. Selbst in den tempo-
raren Riumlichkeiten, in denen die Durgapija gefeiert wird, gibt es ei-
nen Bereich, der fur Schuhe und Garderobe bestimmt ist, und einen
vorgelagerten — meist vor dem Altar —, der nur barfuss oder in Socken
betreten wird. Das Ausziehen der Schuhe vor Betreten des Tempel-
raums sowie das Deponieren der Schuhe an einem Ort aulerhalb des
fir das Gebet bzw. die Pija bestimmten Tempelraums zeigt, dass sich
auch im kleinsten und provisorischsten Tempel Routinen etablieren,
die den (architektonischen) Raum unterteilen und damit den Tempel-
raum als besonderen Bereich im (architektonischen) Raum markieren.
Dadurch, dass der Einzelne, der den Tempel besucht, seine Schuhe
auszieht, zeigt er den anderen Anwesenden an, dass er um die Rele-
vanz dieser Abgrenzung weif§ und sie mittrigt. Daran, dass man als
Neuankdmmling sowie bei Tempelfithrungen teilweise explizit aufge-
fordert wird, die Schuhe auszuziehen, zeigt sich, dass die praktische
Aufrechterhaltung der Raumeinteilung so wichtig ist, dass ihre Ein-
haltung nicht dem Zufall bzw. der in der Regel sehr zuverlissigen mi-
metischen Prozesse (Wulf 2005) iiberlassen wird. Der Tempel und die
fur sein Bestehen relevante Raumeinteilung enssteht also erst in und
durch Praktiken des Betretens bzw. Schuhe-Ausziehens.

Indem selbst komplexen Raumaufteilungen Orte abgerungen
werden, wo Schuhe und Jacken abgelegt werden konnen, und die
vom Tempelraum getrennt sind, entsteht die Unterscheidung in Vor-
und Tempelraum. Gobel (2016, S. 201) spricht in diesem Zusammen-
hang davon, dass bestimmte Teile von Gebiduden fiir Praktiken ,rek-
rutiert” werden. So kann ein ehemaliges Ladenlokal, ein Keller oder
ein Industriegebdude durch Praktiken des Betretens als Tempelraum
rekrutiert werden, indem man diesen Tempelraum immer durch ei-
nen Vorraum betritt, selbst wenn die architektonische Anlage dies
nicht unbedingt so vorgesehen hat.> Die Praktik des Betretens ist

5 In einigen Interviews (etwa IGS, Z789ff) sowie informellen Gesprichen
kam der Aspekt des Provisorischen zum Ausdruck. Hiufig wurde dabei ein
Hrichtiger, also freistehender und als Tempel erkennbarer Bau als Kontrast
zu den existierenden Tempelrdumlichkeiten herbeigesehnt. Dabei wurden
ganz unterschiedliche Griinde genannt, etwa Reprisentation, Tradierung re-
ligiosen Wissens, freier Zugang zum Tempel, ohne sich engagieren zu miis-
sen u. v. m.

163

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

164

also eine raumliche Praktik (Knott 2005, S. 40ff.), die einen Ort her-
vorbringt, der sich vom umliegenden urbanen Raum durch eine De-
markierung von Reinheit unterscheidet (Slaczka 2010, S. 337), dem
man sich in spezifischer Manier annihert. Eine weitere Ordnungs-
leistung, die im Zuge des Betretens entsteht, ist die Ordnung nach
Geschlecht. So setzen sich in den von mir besuchten Tempeln die
Menschen nach Geschlecht segregiert hin. Das beobachtet auch Nye
(1995, S. 109f) in seiner ethnografischen Arbeit tiber den Hindutem-
pel in Edinburgh und erklirt die Sitzordnung mangels theologischer
Begriindung mit Konventionen sozialen Verhaltens unter Inderin-
nen und Indern, wonach Minner eher mit Minnern interagieren
und Frauen eher mit Frauen. Nye vermutet hier folglich eher sozia-
le Konventionen als religiose Konzepte am Werk. Selbstredend gibt
es zahlreiche Arbeiten, die sich mit religidsen Konzepten von Ge-
schlechterrollen im Hinduismus befassen (bspw. Leslie 1992, Nara-
yanan 2003, Vogeli 2003). Vogeli etwa (ebd., S. 11ff)) erldutert die Be-
ziehung zwischen tamilischen Minnern und Frauen in der Schweiz
anhand der Bezugnahme auf unterschiedliche Ideale von Weiblich-
keit, die ihren Ursprung in brahmanisch-sanskritischen Traditionen
haben (ebd., S.11ff.). Ein prominentes Beispiel ist etwa dasjenige der
pativrata, der Ehefrau, die ihrem Mann aufgrund eines geleisteten
Gelobnisses (vrata) eine treue und ergebene Ehefrau ist. Dieses Ide-
al der Unterwerfung, das aus altindischen Rechtstexten stammt (Ma-
linar 2009, S. 136), findet sich in vielerlei Orten im hinduistischen
Pantheon symbolisiert. Eines der bekanntesten Beispiele ist die erge-
bene Gottin Sita, die ihrem Ehemann Rama eine treue und ergebene
Ehefrau ist, selbst als dieser sie aufgrund offentlicher Zweifel an ihrer
Treue ins Exil schickt. Wihrend Vogeli in ihrer Studie nachzeichnet,
wie dieses und andere Ideale in der tiglichen Aushandlung der Ge-
schlechterrollen im privaten Bereich bedeutsam sind, scheinen sie —
insbesondere auch aus einer praxistheoretischen Perspektive — wenig
plausible Begriindungen fiir die beobachtete Praktik der segregierten
Sitzordnung im Tempel zu sein.

Einen anderen Weg der Erklirung geht Knott, die soziale Kon-
ventionen mit riumlichen Praktiken verkniipft. Sie betont, dass die
Aufrechterhaltung einer bestimmten, dominanten Ordnung inner-
halb einer religiésen Gemeinschaft durch spezifisch riumliche Prak-
tiken eine hohe Prioritit genief3t:

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

sWithin a religion, denominiation, or community, the mainte-
nance of this dominant order, its expression in space, and articu-
lation in spatial practice has a high priority” (Knott 2005, S. 50f.).

Dieser Umstand spiegelt sich auch in den Voten der jungen Frau-
en, wenn sie Uiber die strenge soziale Kontrolle gegengeschlechtlicher
Kontakte erzihlen und diejenigen Momente, in denen diese Kontrol-
le entfillt. So beschreibt es beispielsweise Jahnavi Karunanithi, eine
junge Frau Mitte 20, folgendermaflen:

»,und eben, wenn das Tempelfest ist, oder, dann ist man viel of-
fener auch. Ich mein, Du siehst jeweils (amigs) wie Mdnner und
Frauen getrennt sitzen an normalen Tagen oder, aber am Tem-
pelfest ist es iiberhaupt nicht so. Also, es ist schon auch so, aber
wenn das eben zum Beispiel der Gott rausgeht und so, dann
ist das halt alles Mix und dann find ich es (...) Dann kommen
auch Buben zu dir und dann sprechen sie mit dir und du kannst
auch™**. Dann schaut auch ke** kein Mensch mehr ,ah das Mid-
chen spricht mit dem jetzt oder so“ (IJK, Z92-97).

Hier kommt zum Ausdruck, dass die Segregation der Geschlechter
eine Routine innerhalb des Tempels ist, die erst auflerhalb des Tem-
pels - ,wenn Gott rausgeht — gebrochen wird. Das unterstreicht die
geloste Stimmung, die an Tempelfesten zu erleben ist, und verweist
umgekehrt auf die soziale Ordnung, die im Tempel permanent auf-
rechterhalten wird. Dies ist insofern bemerkenswert, als dass die bi-
nire Geschlechterordnung per se nicht unbedingt riumlicher Rou-
tinen bedarf, um zu bestehen. Schliefflich sind Darstellungen von
Geschlecht so stark inkorporiert, so selbstverstindlich, dass sie nicht
an eine riumliche Ordnung delegiert werden miissen. Wir sind, so
Hirschauer, ,nicht zeit- und ortsspezifisch ein Geschlecht, sondern
konstant und ubiquitir” (2013, S. 161, H. i. O.). Wenn es nun in al-
len Tempeln Praktiken gibt, die eine sichtbare Ordnung nach Ge-
schlecht produzieren,® liegt es nahe, zu vermuten, dass die Geschlech-

6 Neue Besucher werden schon mal dazu aufgefordert, sich ,richtig“ hinzu-
setzen, wie folgender Ausschnitt aus einem Beobachtungsprotokoll nahe-
legt: ,,Auch der Keyboardspieler kommt und richtet sich ein. Als die An-

165

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

166

tersegregation ein spezifisches Ordnungsproblem 16st. Die Sequenz
aus dem Interview mit Jahnavi Karunanithi weist darauf hin, dass das
zu 16sende Ordnungsproblem in der ungeregelten, gegengeschlecht-
lichen Kontaktaufnahme liegt, denn indem sich Frauen und Min-
ner getrennt niederlassen, wird die Konvention, gegengeschlechtliche
Interaktion zu unterbinden, an eine riumliche Praktik ausgelagert.
Wenn Frauen und Minner im Tempel nun dennoch miteinander
interagieren, tun sie das mit einigem Aufwand, nimlich in Abwei-
chung von der Sitzordnung nach Geschlecht und unter den Augen al-
ler Anwesenden. So konstituiert sich der Hindutempel als Raum, in
dem der gegengeschlechtliche Kontakt zwar nicht vollkommen ille-
gitim ist, in welchem die Beziehungen zwischen Minnern und Frau-
en aber so stark konventionalisiert sind, dass ihre Einhaltung rium-
liche und materiale Aspekte mobilisiert. Eine weitere Erklirung fiir
die Problemstellung, die eine Sitzordnung qua Geschlecht zu losen
vermag, bietet der Blick auf Gemeinschaftsbildung an: Wird das Sit-
zen in gemischtgeschlechtlichen Gruppen beispielsweise nach Fami-
lienzugehorigkeit aufgeldst, wird an ihrer statt die Entstehung einer
tibergreifenden Gemeinschaft, die auf der Einheit ihrer Mitglieder als
Praktizierende basiert, unterstiitzt.

5.1.3 Putzen und Ordnen

Wie ein roter Faden zieht sich die Dokumentation von Aktivititen,
die der Herstellung von Sauberkeit und Ordnung dienen, durch die
Daten. Einerseits gibt es in den Beobachtungsprotokollen wiederholt
Passagen dariiber, andererseits findet sich der Hinweis auf Aktiviti-
ten, die dem Saubermachen im Tempel dienen, in mehreren der von
mir gefihrten Interviews, obwohl die Interviewten keineswegs danach
gefragt wurden. Das scheint auf den ersten Blick ungewohnlich und
16st entsprechend ethnografische Neugierde aus: Welche Rolle hat das
Putzen und Ordnen im Kontext der Tempelpraxis, dass es so oft er-

wesenden Frauen mit Singen beginnen (sie sind zu viert), 16st sich die
Familienrunde hinter mir auf, nachdem eine der Miitter die Minner auf-
fordert, sich in den Minnerteil zu setzen und selbst zu den singenden Frau-
en sitzt“ (W06, Z30-32).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

wahnt wird? Welche Funktion kommt Praktiken des Putzens zu, dass
auf sie als selbstverstindliche Aktivititen im Tempel Bezug genom-
men wird?

Putzen

Der Blick auf die verschiedenen zu beobachtenden Titigkeiten zeigt:
Die Herstellung von Sauberkeit umfasst ganz unterschiedliche Prak-
tiken. So werden etwa die verdorrten Blumen und die Uberreste der
Riucherwerke sowie ganz allgemein die Spuren der letzten Feier be-
seitigt. Altar und Altarumgebung werden mit Handbesen und/oder
Wasser geputzt. Die Mirti werden mit frischen Blumen geschmiickt
und erhalten je nachdem ein neues Gewand. Kerzen und Lichter wer-
den ausgetauscht und angeziindet. In der Regel ist es zudem notwen-
dig, den Tempelraum zu saugen oder zu wischen und - falls vorhan-
den - die Teppiche neu auszurichten.

In den konsekrierten Tempeln werden die Vorbereitungen fir
eine Pija zumeist vom Priester gemeinsam mit freiwilligen Helfen-
den tibernommen. Da die P#ja in diesen Tempeln mehrmals tdglich
abgehalten wird, wird vom Priester und seinen Helfenden regelma-
Big geputzt und aufgerdumt, so dass sich die Vorbereitungen der Pija
hier zumeist auf die Herrichtung des P#ja-Tablett’ und kleinere Rei-
nigungsarbeiten konzentriert, wie der folgende Ausschnitt aus einem
Beobachtungsprotokoll zeigt:

»Die Narasimhans machen sich daran, die Pi#a vorzubereiten:
sie entsorgen alte Blumen und Riucherstibchen, wischen und
putzen bei unterschiedlichen Schreinen und stellen den Teller
mit den Blumen, dem Rosenwasser, dem Riaucherwerk und dem

7 In den tamilischen Tempeln finden sich auf dem Pizja-Tablett in der Regel
ein kleiner Leuchter, eine Vorrichtung, um Raucherstibchen einzustecken,
frische Blumenbliiten (hiufig Rosen oder Ringelblumen in unterschiedli-
chen Farben; je nach Vorliebe der zu verehrenden Gottheit), ein kleines
Wasserbehaltnis mit Rosenwasser und einem Loffel sowie ein Gefil mit
Sandelholzpaste und eines mit dem roten Kumkumpulver. Ebenfalls zum
Tablett gehort eine Glocke, die der Priester im Verlaufe der Paja liutet.

167

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

168

Kampferlicht zusammen, das der Priester wihrend der Zeremo-
nie verwendet.

Dabei ist es mehrheitlich still; man vernimmt nebst den Trit-
ten von Frau Narasimhans Fusskettchen lediglich das Rauschen
der Sihl und das gelegentliche Vorbeifahren des Zuges [...]. Zwi-
schendurch kommt es zu ganz kurzen Wortaustauschen zwi-
schen dem Priester und dem Ehepaar, der, bevor er sich der Ar-
beit in den Schreinen widmet, auf einem groflen Tisch neben
dem ,Biiroraum® Stoffpackungen inspiziert, die er aus einer der
vielen Tiiten herauszieht. Als er nach der Pija die Stoffe aus-
packt und mit Unterstiitzung von Herrn Narasimhan kunstvoll
faltet, erkldrt mir Frau Narasimhan auf Nachfrage, dass es sich
um Vorbereitungen zu einer privaten Pja@ handelt, die am da-
rauffolgenden Morgen stattfindet. Nachdem die Vorbereitungen
offensichtlich abgeschlossen sind, dreht sich Frau Narasimhan zu
mir und erkldrt mir, dass sie jetzt ein wenig singen wiirden. Sie
setzen sich nebeneinander hin und nehmen ein dickes Buch zur
Hand, das in einem Plastiksack verpackt auf einer Sdulenverklei-
dung liegt. Sie schlagen es auf und singen zusammen fur ca. 10
Minuten Bahjans® (210, Z38-57).

Besonders ein Aspekt lisst sich aus diesem Abschnitt lesen, der
fur die weitere Betrachtung der Praktiken des Putzens fiir das doing
mandir relevant gesetzt wird. So zeichnet sich die Praktik des Put-
zens durch eine Umverteilung bestimmter Materialien aus: alte Blu-
men, Asche, abgebrannte Riucherstibchen und anderes werden von
threm angestammten Ort entfernt und durch frische Blumen und
neues Riaucherwerk ersetzt. Schmutz ist hier also ganz deutlich Ma-
terial am falschen Ort, wie Douglas (1985, S. 52f.) das so eindring-
lich wie simpel definiert. Auch ohne ihre Analyseeinstellung voll-
ends zu tibernehmen, ist sie doch in der Hinsicht interessant, dass
sie die Definition von Schmutz und Verunreinigung fir die Sphiren
des Profanen und die Sphire des Heiligen, wie sie es nennt, nicht un-
terscheidet:

sUnsauberes oder Schmutz ist das, was nicht dazugehoren darf,
wenn ein Muster Bestand haben soll. Sobald wir dies erkannt ha-
ben, haben wir den ersten Schritt in Richtung auf ein Verstindnis

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

von Verunreinigung getan. Er fiithrt uns nicht zu einer klaren Ab-
grenzung von Heiligem und Profanem: Das gleiche Prinzip gilt
hier wie dort“ (ebd., S. 59).

Auch im Tempel ldsst sich Putzen als Praktik in verschiedenen Kon-
texten beobachten. Einerseits sind Praktiken des Putzens Teil der Vor-
bereitungspraktiken, mit denen der Tempel fiir die gemeinsame Feier
hergerichtet wird. Andererseits sind sie Bestandteil priesterlicher Ehr-
erweisungen im Rahmen einer P#a, beispielsweise dann wenn die
Marti gebadet wird (vgl. Valpey 2010, S. 383). Dabei betont Fuller
(2015, S. 403), dass die Herstellung von Reinheit im rituellen Kon-
text nie ein Ziel fur sich ist, sondern immer dem tibergeordneten Ziel
- Gott zu verehren - dient. Im Folgenden sollen die Praktiken rituel-
ler Reinigung, wie sie im Zuge der P#ja zu beobachten sind, zuguns-
ten eines Fokus auf Praktiken des Putzens als Teil der Vorbereitung
vernachldssigt werden.

Aus den Beobachtungen lisst sich rekonstruieren, dass mit der
Entsorgung alter Blumen und verbranntem Riucherwerk ein be-
stimmter Ordnungsanspruch eingelost wird: der nach ,,Sauberkeit®.
Verdorrte Blumen und Bliitenblitter, Asche und abgebrannte Riu-
cherstibchen, Dochtreste und Kerzenstummel gehoren in den Mill.

Auch wenn es an dieser Stelle verlockend wire, zu folgern, dass
die Anwesenden durch die Praktiken des Putzens an der Produkti-
on der Reinheit des Tempelraumes beteiligt sind, ldsst sich gerade
das weder aus den Interviews noch aus den Beobachtungen rekons-
truieren. Dagegen gibt es im Material klare Beziige zu Reinheit und
Unreinheit und ihrer praktischen Relevanz. So ist es, wie bereits he-
rausgearbeitet wurde, verunreinigend, Leder im Tempel zu tragen,
weshalb die Besucherinnen und Besucher den Tempel barfuss be-
treten. Auch haben bestimmte Ereignisse oder Kontakte eine verun-
reinigende Wirkung. So erzihlen mir meine Interviewpartnerinnen
v. a. davon, dass ihre Menstruation sie davon abhilt, den Tempel zu
besuchen (INP, Z21-23) oder dass Tod und Geburt je nach Verwandt-
schaftsgrad einen Einfluss darauf haben, wie lange der Tempel nicht
besucht werden darf. Eine andere Frau, der ich lediglich an einer ein-
zigen Durgapija begegnet bin, erklirt, dass sie in Wien keine Tem-
pel besuche, da die Priester keine Brahmanen seien, sie aber aus der
ersten Kaste stamme und darum nicht an den gemeinschaftlichen

169

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

170

Feiern teilnehmen konne (W16, Z97-109). Diese wenigen Beispie-
le verweisen bereits darauf, wie umfang- und verweisungsreich das
Konzept der Reinheit ist. So beeinflusst der soziale Status der Akteu-
re den Grad ihrer Reinheit und damit ihr Recht, bestimmte Tétigkei-
ten auszuiiben. Zudem gibt es in Hindutraditionen ein breites Spek-
trum an Erklirungen und Praktiken rund um Konzeptionen von
Reinheit und Unreinheit (Malinar 2010, S. 436). Als zwei historische
Beziige lassen sich in den meisten Fillen die Grundziige ritueller
Reinheit in der vedischen Literatur sowie der Fokus auf die Reinheit
eines unsterblichen Selbst diman, wie es in asketischen Traditionen
entstanden ist, identifizieren (ebd., S. 436). Die Praktiken des Put-
zens werden jedoch weder direkt mit den Regeln der dharmasastra
noch mit dem Erreichen eines reinen, unsterblichen Selbst in Ver-
bindung gebracht.

Im Gegenteil, es handelt sich um Praktiken, die, um mit Garfin-
kel (1967) zu sprechen, ihre eigene Reflexivitit ganz ohne Miithe mit-
anzeigen: Die Blumen wandern in den Mill, nicht etwa ins Haar der
Anwesenden, Besen und Schaufel nehmen Restmaterialien auf, die
dann ebenfalls entsorgt werden — kurzum, Material am falschen Ort
wird unmissverstindlich an den richtigen versetzt bzw. als Mill ent-
sorgt. In obenstehendem Protokollauszug ist es so, dass Frau Nara-
simhan das Putzen in der Situation fiir selbsterkldrend hilt. Erst des-
sen Ende bzw. den nun anstehenden Wechsel zum Bhajan-Singen
findet sie der Forscherin gegeniiber erklirungsbediirftig. Diese Au-
Berung unterstreicht, dass den Praktiken des Putzens etwas univer-
sell Verstindliches anhaftet, was sie auch der Forscherin gegeniiber
accountable macht, was fiir das Singen der Bhajans nicht gleicherma-
Ben gilt.

Auch die Informationen aus den Interviews unterstreichen die
Interpretation, dass es sich beim Putzen um einen Teil an Arbeiten
handelt, die erstmal nicht an religitse Konzepte riickgebunden wer-
den, sondern der Vorbereitung dienen:

»K. L.: Sie haben vorhin gesagt, Sie machen (...) gehen manch-
mal in den Tempel und helfen etwas, was machen Sie da norma-
lerweise? HN: Das ist freiwillig. Putzen, putzen oder vorbereiten
zum / Pija. FN: Helfen heisst, eh / etwas, ehm, putzen oder zum

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

/ fur Pija etwas helfen vorbereiten //ok//, Blumen nehmen oder
waschen oder so. Solche Sachen® (IN, Z226-232).

In diesem kurzen Auszug unterteilt das Ehepaar Narasimhan die frei-
willige Mitarbeit im Tempel in Putzarbeiten und Vorbereitungsarbei-
ten fir die Pigja (putzen oder vorbereiten). Etwas spiter im Gesprich
prizisiert Herr Narasimhan auf meine Nachfrage hin auch ihre Mit-
hilfe am Tempelfest entsprechend:

»K. L.: Was machen Sie? Oder was sind Thre Aufgaben? — Haupt-
sachlich? H: Ja, wir (...) hauptsichlich diese Arbeiten, zu p** rei-
nigen, putzen, helfen, waschen oder wenn sie etwas (...) Gemiise
schneiden (...)“ (IN, Z806-810).

Praktiken des Putzens bilden also auch hier den Kern der freiwilligen
Mitarbeit, was unter anderem durch die Verwendung mehrerer Syn-
onyme (reinigen, putzen, waschen) unterstrichen wird. Interessanter-
weise sind Praktiken des Putzens gleichermaffen in den Tempeln in
Wien und Ziirich beobachtbar und werden auch an beiden Orten in
ahnlicher Art und Weise thematisiert. So erklirt etwa Garima Sadhu,
dass ein echter, und folglich dauerhaft gedffneter Tempel, wie sie ihn
sich wiinscht, einen Priester briuchte und dass das Putzen zu seinen
Aufgaben gehorte. Sie sagt aulerdem, dass sie selbst diese Aufgabe
auch tibernehmen wiirde:

GS: ,Dieser Tempel, es muss eine Priester dabei sein, er kann alles
dort dh putzen, jeden Tag Pizja machen, alles /. (...) Ich wiinsche
mir so einen Tempel /. Jedes Jahr fahren wir dorthin, und wenn
es z.B. eine Schwierigkeit gibt so wie hier, in unserem Land kann
ich jeden Tag Freitag, Donnerstag, egal wenn ich Schwierigkeiten
habe oder ein schlechtes Gefiihl, gehe ich einfach in den Tempel
und sitze, bete. Hier kann man das nicht machen.

Ahm, das ist das, was ich mir wiinsche. Wenn es einen Tempel
gibt, dann kann ich einfach dort hingehen und eine Stunde dort
sitzenbleiben, arbeiten oder putzen und beten® (IGS, Z773-782).

In dieser Passage, deren einer Teil schon in der Einleitung zitiert wur-
de, wird Putzen, noch vor religiésen Praktiken, als Aufgabe des Pries-

171

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

172

ters erwihnt. Zudem wird zum Ausdruck gebracht, dass Putzen eine
von mehreren Beschiftigungen ist, die die Interviewte mit dem eige-
nen Aufenthalt im Tempel verbindet.?

Anhand diese Zitates und in Zusammenschau mit den bisheri-
gen Ausfithrungen wird deutlich, dass Putzen eine Praktik ist, die
in einem konsekutiven Bezug zum Feiern von P#ja oder Arati steht.
Geputzt wird also nicht wihrend der Feier von Paja oder Arati, son-
dern davor oder danach. Putzen ist eine gewohnheitsmifige Hand-
lung und Bestandteil dessen, was im Tempel regelmifig geschieht, ja
geschehen muss, bevor die religiose Feier stattfinden kann.

Im Zuge dieser Praktik wird der Tempelraum von Material befreit, das
am falschen Ort ist.” Damit entsteht, im tbertragenen und im wort-
lichen Sinn eine Ordnung, in der neue Materialitit — frische Bliiten,
neues Riucherwerk — zum Einsatz kommen und einen sichtbaren Un-

8 Die Besucherinnen und Besucher des Sanatan Dharam Mandir Sidh Jogi

Baba Balaknath bezeichnen alle Aufgaben, die im Tempel tibernommen
werden als seva, also als selbstlosen Dienst, der sich in bbakti-Traditionen
an einen Gott oder Guru richtet (vertikale seva-Tradition), aber auch an-
dere Aufgaben, etwa Titigkeiten zum Wohle der Gemeinschaft (horizon-
tale seva-Tradition) umfassen kann (Jacobsen 2010, S. 861). Besonders der
Blick auf die Entwicklung der seva-Tradition im Sikhismus kann hier auf-
schlussreich sein, da die Besucherinnen und Besucher des Sanatan Dha-
ram Mandir Sidh Jogi Baba Balaknath aus Gegenden Nordindiens mafigeb-
lich aus dem Bundesstaat Punjab stammen, die viele Berithrungspunkte mit
Sikh-Traditionen hat: ,, Assistance in building a gurdwara, the maintenance and
cleaning of an existing gurdwara, and donations in money, goods and labor to the
gurdwara kitchen (langar) are expressions of the modern concept of seva within the
Sikh community“ (McLeod 1980, zit. n. Jacobsen 2009a, S. 862). Aspekte wie
das Putzen des Gurdwaras und die Arbeit in der Kiiche werden hier aufge-
nommen und in einen groferen Kontext selbstloser Arbeit als wichtigen
Bestandteils religiosen Lebens im Tempel gesehen. Gerade vor dem Hin-
tergrund der Migration ergibt es Sinn, die Arbeit im Tempel in der Traditi-
on der seva zu sehen, da das Bestehen des Tempels auf die bestindige Ar-
beit Freiwilliger angewiesen ist — vielmehr als in einem gesellschaftlichen
Kontext, in dem Tempel bspw. staatlicher Kontrolle unterstehen. Oder, um
es mit Hirschauer (2016, S. 172) zu formulieren: ,Die Praktik muss in sich
eine spezifische Motivation enthalten, sie zu vollziehen®.

9 Dass die Entsorgung von ,altem® Pigja -Material ein wichtiger Bestandteil
der Tempelpraxis ist, zeigt sich auch daran, dass fur grofe Tempel zuneh-
mend auch Fragen der Nachhaltigkeit in der Abfallentsorgung aufgegriffen
und erforscht werden, vgl. Singh et al. 2013.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Abbildung 5.3: Eine Frau wischt an Sivaratri den Boden

terschied machen kann. Erst wenn der Tempelraum, die Schreine, das
Pigja-Tablett usw. geputzt wurden, kann im praktischen Vollzug neue
bzw. andere Materialitit (z. B. frische Blumen) ihre Wirkung entfal-
ten.

Putzen ist in Hindutempeln folglich die Losung fiir das Prob-
lem einer Praxis, die die Verwendung zahlreicher Materialien erfor-
dert. Denn erst wenn ein Zustand hergestellt wird, in welchem die
Darbringung frischer Materialien, etwa die Blumengabe, puspa, ei-
nen sichtbaren Unterschied macht, kann eine P oder ein Arati re-
ligids effizient gefeiert werden. Putzen ist also die Voraussetzung,
dass religidse Praktiken stattfinden konnen. Daher ist es auch nicht
erstaunlich, dass sich Praktiken des Putzens mit Praktiken des Fei-
erns abwechseln. Besonders sichtbar wird das bei linger dauernden
Feierlichkeiten, wie etwa zu Sivaratri oder wihrend des jihrlichen
Tempelfestes. Dabei wischen Freiwillige in ruhigen Momenten den
Boden, wie auf Abbildung 5.3 zu sehen ist und nehmen ihn anschlie-
Bend feucht auf. Anlisslich beider Feiern wechseln sich im Tempel
Praktiken des Putzens mit rituellen Praktiken ab; schliellich muss
nach jeder Feier wieder die Ausgangslage flir eine weitere geschaffen
werden, damit diese - in der rituellen Logik der Verehrung, die sich
an der Bewirtung eines Gastes mit unterschiedlichen Gaben orien-
tiert (z. B. Malinar 2009, S. 155) - einen Unterschied machen kann.

173

18.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

174

Ordnung schaffen

Genauso wie Putzen ist auch Ordnung schaffen eine der selbstver-
standlichsten Alltagspraktiken tiberhaupt. Das sieht man daran, dass
das Wissen um beide Praktiken in der Regel nicht expliziert wird. Sel-
ten fragen wir im Alltag nach, was gemeint ist, wenn wir aufgefor-
dert werden, an einem konkreten Ort Ordnung zu schaffen. Es han-
delt sich also sowohl beim Putzen als auch beim Ordnung schaffen
um stark routinisierte Aktivititen des tdglichen Lebens. Mit Bezug auf
das Zitat von Douglas weiter oben (1985, S. 59) kann unter Ordnung
ein Muster verstanden werden, das Bestand haben soll. Habe ich bei-
spielsweise die Gewohnheit, alle meine Biicher in ein Regal zu stel-
len (und nicht zu legen), werde ich neu dazukommende oder aktuell
verwendete Biicher in diese bestehende Ordnung eingliedern und sie
ebenfalls ins Regal stellen (und nicht legen).

Das Schaffen einer Ordnung ist im Tempel in unterschiedlichen
Varianten zu beobachten. Einerseits ist Ordnung schaffen ein Be-
standteil derjenigen Routinen, die den Tempelraum als solchen erst
hervorbringen. So ist es beispielsweise in den Tempeln, die mit Tep-
pichen oder anderen Textilien ausgelegt sind, Teil der Routine, die
Teppiche neu auszurichten. So werden die einzelnen Textilien aus-
einandergezogen und geglittet, damit sie moglichst faltenfrei zum
Liegen kommen. In der Mitte wird zudem ein langer Teppich gerade
vom Altar nach hinten gezogen. Dieser teilt den Raum in zwei gleich
grofle Hilften. Eine Folge dieser Praxis des Ordnens ist nun, dass
die Teppiche als Artefakte eine spezifische Art der Verwendung des
Tempelraums anzeigen. Wer hereinkommt, wird daher nicht irgend-
wie durch den Raum schlendern, sondern auf dem durch den mittle-
ren Teppich indizierten Gang nach vorne schreiten, die Tempelglo-
cke lduten und sich vor den Mirti niederknien. Anschliefend wird
die Person sich auf der einen oder anderen Seite dieses Teppichgangs
niederlassen. Somit fordern die Teppiche eine spezifische korperli-
che Ausrichtung der Anwesenden bereits beim Betreten des Tempel-
raums ein, die darauf abzielt, dass sie sich frontal auf die Miri aus-
richten.!” Die Artefakte sind damit Teil der Vorbereitungspraktiken.

10 Ahnlich zeigt die riumliche Anordnung der Schreine im Tempel in Glatt-
brugg die Umrundung der garbhagrha im Uhrzeigersinn (pradaksina, vgl.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Abbildung 5.4:  Der Tempel in der HerbststrafSe wihrend der Vorbereitungsarbeiten

5.1.4 Kochen und Essen
Kochen als soziale Grenzziehung
Wihrend ein Teil der Freiwilligen den Tempel aufriumt und putzt, wird

in der Kiiche, bei Platzmangel im Tempelraum, Essen zubereitet, da-
runter auch prasada'’. Dabei handelt es sich um diejenige Gabe, die

Slaczka 2010, S. 342) an: Dadurch, dass auf der rechten Seite des Haupt-
schreins mehrere kleine Schreine angeordnet sind und es auf der linken Sei-
te mehr Platz hat, bedarf es nicht mal unbedingt der Orientierung an an-
deren Tempelbesuchenden, um sich im Tempel ,richtig” zu bewegen (vgl.
Abb. 4.1 in Kapitel 4.1.2.1).

11 Prasada ist eigentlich jede Gabe, die im Verlaufe der Pizja durch den Kon-
takt mit der Gottheit sakralisiert wurde und dann an die Anwesenden ver-
teilt wird (Malinar 2009, S. 160). Es geht also nicht nur um Essen, son-
dern es kénnen auch Blumen, Friichte und Riucherwerk sein. Wihrend die
Form von prasada, von der im Folgenden die Rede ist, fiir alle Anwesenden

175

19.01,2026, 12:08:01, -


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

176

den Goéttinnen und Géttern dargebracht wird und die anschliefend die
Tempelbesucherinnen und -besucher selbst als Segensgabe empfangen.
Die Bedeutung und die Handhabung von prasada sind in der Literatur
nicht zweifelsfrei geklirt. So ist zwar unbestritten, dass die Gunst Got-
tes in der materiellen Form der dargebrachten Speisen an die davon Es-
senden iibergeben wird, aber wihrend etwa Tripathi (2010, S. 332f.) da-
von ausgeht, dass die dargebrachten Gaben, die #aivedya, nach ritueller
Umwandlung von den Gottern auch tatsichlich genossen werden, be-
vor sie zu prasada werden, schreibt etwa Narayanan (2010, S. 451) ledig-
lich davon, dass die Gaben den Gottern angeboten werden und dann
durchdrungen mit Gottes Gnade an die Anwesenden zuriickgegeben
werden, ohne dass diese zwangsldufig davon gekostet haben, also ohne,
dass ein Austausch stattfand (Berger 2011, S. 71).12

In den Hindutempeln in Ziirich und Wien wird den Vorberei-
tungen des prasada eine weitere Arbeit zur Seite gestellt: das Ko-
chen einer vegetarischen Mahlzeit fir die Tempelbesucherinnen und
-besucher, der sattvika (Tripathi 2010, S. 333). Die Tempelbesuchen-
den erhalten nicht nur eine rituell verwandelte Gabe in der Form
von Friichten oder einer Stfispeise, sondern eine vollstindige Mahl-
zeit."® Dabei ist nicht immer zweifelsfrei zu eruieren, wann und ob
zwischen prasada und sattvika unterschieden werden kann. So wird
in den tamilischen Tempeln in der Regel ein wiirziger Gemisereis
zubereitet, von welchem der Hauptgottheit ein kleiner Teil darge-
bracht und anschliefend, zwecks Segnung des gesamten Essens, wie-
der in den Kochtopf gemischt wird. Dadurch ist der Gemisereis zu
prasada geworden und von seiner Konsumation diirfen sich die Ein-
zelnen einen positiven Effekt erhoffen. Anders sieht es in den Tem-

gratis ist, gibt es sehr wohl die Moglichkeit, fir naivedya und damit auch
fir prasada zu bezahlen. Gerade in den Hindutempeln in Ziirich sind die
Korbchen mit unterschiedlichen Gaben, die fiir 5 bis 15 Franken im Tem-
pel erstanden werden konnen, eine zentrale Moglichkeit der Tempelfinan-
zierung.

12 Die Interpretationen dessen, wie prasada passiert, sind nicht nur in der Lite-
ratur, sondern auch unter Hindus selbst zahlreich, wie Wood (2008) zeigt.

13 Selbstverstindlich gibt es auch in Indien und Sri Lanka Tempel, die gan-
ze Mahlzeiten als prasada anbieten (Narayanan 2010, S. 457); auch werden
an bestimmten Feiertagen spezielle Gerichte gereicht, etwa Sundal als typi-
sches Gericht wihrend Nawratri in Stidindien (Rajan 2003, S. 47).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

peln in Wien aus, wo prasada durch die Darbringung der Mitbringsel
der Tempelbesuchenden entsteht — meist Friichte und Stffigkeiten -
und sattvika eine Mahlzeit ist, die nicht unbedingt Gott dargebracht
wird." Diese Mahlzeit besteht in der Regel aus Reis und einem oder
zwei unterschiedlichen Gemiisecurrys und frisch gebackenem Brot.

Zusitzlich werden manchmal regional unterschiedliche Siif3spei-
sen, die mit den Geschichten und Vorlieben der Gotter in Verbin-
dung stehen, zubereitet und verteilt (Ferro-Luzzi 1977, S. 508; Nara-
yanan 2010, S. 456). So wird etwa im einen Tempel das im Punjab
beliebte Karah, ein Brei aus Weizen, Ghee, Gewiirzen und Zucker zu-
bereitet, den Gottern dargebracht und den Anwesenden als prasada
gereicht (W05, Z46ft.). Dass es trotz riumlich beengter Verhiltnisse
eine vollstindige Mahlzeit gibt, hingt dabei mit den Anforderungen
zusammen, mit denen sich die Tempel durch ihre Offnungszeiten
konfrontiert sehen. So streicht eine meiner Interviewpartnerinnen,
die 57-jahrige Sabri Nimrit, heraus, dass das Essen ein Grund ist, wie-
so die Leute am Wochenende in den Tempel kommen:

»Diese in India** ist nicht immer Essen kriegt man in jede Tem-
pel. Nur Prashad geben, die kleine Etwas. Aber hier ist (...) schau,
wenn die kommen Frauen. Manche hat viele Kinder oder kleine
Kind, und nichste Tag in Kindergarten. Oder alle Arbeit, manche
vier Uhr aufstehen. Und dann wir haben, wel essen muss, weil so
spat nach dem Tempel gehen, und dann zu Hause wieder kochen.
Dann ist auch kein / Grund, ne? Und wenn dann auch manche
kommen nicht, wenn wir nicht machen essen. Sagen, dass es viel
Arbeit, wieder zu Hause muss. Nun, ih, so wir haben nein, dann
Essen kriegt man immer“ (ISN, Z197-203).

Die Offnungszeiten des Tempels am Wochenende und der Umstand,
dass die meisten Tempelbesuchenden nicht in unmittelbarer Nachbar-
schaft des Tempels wohnen, machen es notwendig, so die Argumenta-
tion, nebst ,,dem kleinen Etwas®, dem prasada, auch eine vollstindige,

14 Ich habe in den Tempeln in Wien beide Situationen beobachtet, also so-
wohl Momente, in denen auch die Mahlzeit vor dem Essen den Gottern
dargebracht wurde, oder Momente, in denen sie ohne vorherige Darbrin-
gung an die Anwesenden ausgeteilt wurde.

177

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

178

vegetarische Mahlzeit, sattvika, zu kochen', etwas, was die Spreche-
rin mit ihrer Erfahrung von Tempelbesuchen in Indien kontrastiert.
Dass es sich dabei um eine Verinderung handelt, bemerkt auch Mad-
hev Srinivasan. Als Siidinder und weil er nicht Hindi spricht, erkldrt
er sich dies als Bestandteil einer Rethe anderer, thm nicht vertrauter
Gepflogenheiten, die er vor allem an regionalen Einfliissen festmacht:

» Cause for example, now they do aratz, like after praying //ya//,
we don’t have this ah, thing, only p#ja is, there is the pajas, and
ih / ya, I think that’s different. And also the language is different.
And uh, this langar, langar is like free food and we don’t have such
concept /1, with us. We don’t, we get prasada ya? But not like ih,
a full meal //ya, like// you know? langar, langar is from Panjab I
guess //ya//, from the Gurdwaras, so this is different, and of course
people are different, and uhhhhh, they all speak Hindi and dhhh,
ya. But these are the main differences /“ (IMS, Z181-186).

Dass die Langar-Kiichen der Wiener Gurdwaras als Vorbild dienen,
ist zwar plausibel, allerdings verrit ein Blick auf die tamilischen Hin-
dus in der Schweiz, dass sich auch hier die Ausgabe einer Mahlzeit
als fester Bestandteil eines Tempelbesuchs entwickelt hat. Gekocht
wird diese Mahlzeit von unterschiedlichen freiwilligen Helferinnen
und Helfern. Dieser pragmatische Umgang mit Essenszubereitung er-
staunt, wenn man die zahlreichen ethnografischen, religionswissen-
schaftlichen und soziologischen Arbeiten zu Essen in Indien und
hinduistisch geprigten Gegenden Stidasiens beriicksichtigt (fiir einen
Uberblick siehe Berger 2011). Essen — auch nichtrituelles Essen - ist
keineswegs eine triviale Angelegenheit. Nahrung ist mit einer Reihe
von (Un-)Reinheitskonzepten verkniipft:

»Underlying the general rules of food and eating rituals are no-
tions of (im)purity and (in)auspiciousness and traditional ideas
of body, mind and health, as well as many theological concepts®
(Narayanan 2010, S. 450).

15  Nebst dem sozialen Aspekt, den das gemeinsame Essen hat, ist es auch eine
Maglichkeit der sozialen Unterstiitzung, wenn sich etwa Menschen einmal
in der Woche gratis verpflegen konnen.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Diese Regeln und Konzepte gelangen auch im Alltag vieler Hindus zur
Anwendung (ebd., S. 451). Soziale Hierarchien etwa finden primir da-
rin Ausdruck, wer von wem zubereitetes Essen annimmt und wer mit
wem speisen darf (Malinar 2010, S. 436). Das ist deshalb so zentral,
weil in Hindu-Traditionen eine Vorstellung der Ubertragung guter wie
auch schlechter Eigenschaften mit der Vorbereitung, dem Servieren
und der Konsumation von (nichtrituellem) Essen in Verbindung steht:

»|...] those who cook, those to whom the food is offered (dei-
ties, ancestors, birds, human beings), and those who consume
the food together are all connected in the shared web of qualities,
blessings, and sins“ (Narayanan 2010, S. 451).1¢

Die gemeinsame Zubereitung von Essen und das gemeinsame Mahl
sowie die Einbindung in das daraus entstehende Netzwerk reichen
iiber Ort und Zeit hinaus, wenn sich die Anwesenden beispielsweise
ganze Portionen einpacken und mit nach Hause nehmen, damit sie
selbst oder daheim Gebliebene daran teilhaben koénnen.

Der Blick auf das Kochen zeigt, dass sich verindert, was gekocht
wird (nicht blof§ prasada), wer kocht (Frauen #nd Minner) und fir
wen gekocht wird (Gotter #nd Menschen). Das ist erstmal keine Ver-
inderung, die ausschliefflich im Kontext der Migration zu beobach-
ten ist. So zeigen unterschiedliche Arbeiten, dass Regeln der Kom-
mensalitit sich in den letzten Jahrzehnten gerade auch im urbanen
Raum Indiens stark verindert haben (vgl. etwa Striumpell 2008). Al-
lerdings haben die verinderten Kommensalititsregeln, die sich in
den von mir besuchten Tempeln unter anderem in den Praktiken des
Kochens zeigen, eine weitere Folge: Durch den verinderten Zugang

16  Die Bedeutung dieser Ubertragung durch Essen wird unterstrichen durch
den Umstand, dass in Tempeln in der Regel Tempeldiener (Angehorige ei-
ner brahmanischen Subkaste) den Tempelpriester unterstiitzen und in die-
ser Funktion das Essen fiir die Gotter zubereiten, wie Fuller aus einem Tem-
pel in Madurai berichtet (Fuller 2015, S. 401).

17 Dass fiir Menschen gekocht wird, ist erstmal nicht neu. Gerade Gurus, Sad-
hus und andere spirituelle Vorbilder werden teils in sehr dhnlichen Pzjas ver-
ehrt, wie Gotter. Dazu gehort auch die Darbringung ritueller Essensgaben.
Neu ist aber, dass sich durch die Anwesenheit der Tempelbesucherinnen und
-besucher die Zubereitung einer ganzen Mahlzeit institutionalisiert.

179

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

180

zur Zubereitung (und schliefflich der Einnahme) von Speisen'® in-
dert sich die Moglichkeit der Grenzziehung zwischen religiésen Ex-
perten und Laien, Geschlechtern und Kasten, denn:

»Alimentary practices frequently aim at boundary maintenance
in order to control the circulation of wanted and unwanted qual-
ities. To a significant extent, families, castes, and persons try to
maintain their moral and ritual integrity through regulating con-
sumption® (Berger 2011, S. 68).

Nahrung und Nahrungszubereitung sind ein Marker von Abgren-
zung bzw. Zugehorigkeit, die sich im Kontext der Migration nicht
mehr im gleichen Mafe aktualisieren lassen. Weil sich viele der Re-
geln betreffs Kommensalitit und sozialer Segregation, aber auch Tem-
pelarchitektur und religiésen Unterhalts nicht mit den hier vorzu-
findenden Bedingungen vereinbaren lassen, wird Zugehorigkeit bzw.
Abgrenzung stirker zu einer individuellen Entscheidung denn einer
strukturellen Vorgabe. Das bedeutet, dass die Entscheidung, einen
Tempel zu besuchen, in dem absichtlich oder unabsichtlich gegen so-
ziale und religiose Normen verstofSen wird, dem oder der Einzelnen
obliegt. Dadurch, dass alle im Tempel Essen zu sich nehmen, welches
zuvor von Freiwilligen, scheinbar unabhingig von ihrem Status und
ihrem Geschlecht, zubereitet wurde, tritt die Zugehorigkeit zu einem
Netzwerk in den Vordergrund, dessen primirer Marker die Anwesen-
heit im Tempel ist. Die Grenze verliuft nun zwischen Anwesenden
und Abwesenden und damit in der Regel zwischen Menschen, denen
kein sozialer Prestigeverlust durch den Besuch des Tempels droht bzw.
die dadurch eventuell Zugang zu religiosen Rollen erhalten, die ihnen
unter anderen Umstinden verwehrt geblieben wire. Auch wenn diese
Erklarung spekulativ anmutet und bestimmt nicht fiir alle Personen
zutrifft, so wird sie doch gesttitzt durch Begegnungen mit und infor-
mellen Aussagen von Personen, fiir die der Tempelbesuch aufgrund

18  Die Rede ist hier vom gemeinsamen Mahl nach der religidsen Feier. Das
kann prasada sein, prasada beinhalten, besteht aber in der Regel nicht nur
aus den naivedya, die Gott dargebracht werden, sondern einer davon mehr
oder minder unabhingigen Mahlzeit.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

der genannten Aspekte nicht in Frage kommt bzw. die den Tempel-
rdumen religiose Legitimitit absprechen.

Ein Hinweis fiir die Verbindung von Essen und Zugehorigkeit
findet sich in der sprachlichen Darstellung der Interviewpartnerin-
nen und -partner. Hier wird das Essen im Tempel in den Kontext des
Erlebens von Identitit und Zugehorigkeit gestellt (Ray 2004, Man-
nur 2007, Wood 2008). Beispielhaft formuliert das Ronita Gléckner:

»50 these few days that we celebrate, it is more like home, so that,
can only tell you, this, this, these five days for example, when I am
there, in this pi#ja, you know, ah, ah, ah, ah and miss the p#a, and
in this uh five days that I am spending time, I completely forget I
am in Austria, I completely forget I am in Austria, sometimes I real-
ly have to bring myself back to reality, because that’s oh, I am here
in Austria, not in India, because, everybody is speaking your lan-
guage and everybody, you know, is eating your food, wearing your,
you know your, your home ah costumes or you know things and,
and, it’s like, like sitting at home and chatting and it’s, it’s so much
like home, it gives you the feeling of home, and that is something
uhhbh, that is something very special, that is something very special,
because this is not every day that you get the, the, the sense of be-
ing at home" (IRG, Z139-143).

Dieser Auszug, in dem die Interviewpartnerin tiber das Feiern von
Durgapija spricht, fokussiert erstmal nicht ausschlieflich das Essen,
sondern das gemeinsame Feiern und das damit zusammenhingende
Gefiihl von Heimat. Die Passage zeichnet sich einerseits durch eine
sprachliche Verdichtung, die durch viele Wiederholungen entsteht, so-
wie durch eine starke und verschieden formulierte Kontrastierung zwi-
schen Osterreich und dem Gefiihl, wihrend der Feier der Durgapija
eben genau 7icht in Osterreich zu sein, aus. Bei der Beschreibung der
temporiren Entziehung aus dem osterreichischen Alltag in die Sphire
eines erlebten indischen homes steht das Essen an zweiter Stelle — zwi-
schen gemeinsamer Sprache und traditioneller Kleidung. In dieser Trias
— Sprache, Essen und Kleidung - zeigt sich die Selektion der Spreche-
rin, durch die der Interviewerin vermittelt wird, woran sich das Erle-
ben von Heimat und damit der eigenen Identitit festmachen lisst. Das
ist wenig erstaunlich, wenn man bedenkt, dass gerade Sprechen, Es-

181

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

182

sen und Sich-Kleiden wichtige Praktiken zur Markierung symbolischer
Grenzen sind (vgl. Lamont und Molnar 2002, S. 168).

Kochen als riumliche Begrenzung

Im Zuge dieser Arbeiten entsteht eine weitere Dimension der Begren-
zung des Tempelraumes: Der Tempelraum ist idealerweise dort, wo
nicht gekocht wird. Dies wird deutlich, als ich bei einem meiner ers-
ten Besuche in der Herbststrafle nachfrage, ob ich den Tempelraum
fotografieren diirfe und dafir die Erlaubnis erhalte, mit der Aufla-
ge, die angrenzenden Kiichenrdumlichkeiten nicht zu fotografieren
(W05, Z10f.). Die raumliche Nihe zwischen Tempelraum und Kiiche
will zumindest die Person, die ich frage, nicht von jemandem Auflen-
stehenden auf einem Foto festgehalten wissen. Mit Goffman (2009)
gesprochen, sind sich hier Vorder- und Hinterbiithne so nahe, dass es
unterschiedlicher Strategien und Praktiken bedarf, das eine (den Tem-
pelraum) vom anderen (der Kiiche) abzugrenzen. In den Tempeln in
Ziirich ist dieses Problem weniger prisent, da die Kiiche an beiden
Orten nicht direkt neben dem Tempelraum liegt. Die Trennung zwi-
schen Tempelraum und Kiiche ist also normalerweise unproblema-
tisch, da eine architektonisch Trennung besteht.!” Die Infrastruktur ist
hier sogar so grof3, dass die Tempelkiiche? und ihre Services auch fiir
private Feiern wie Hochzeiten gebucht werden kénnen.”!

19 Sowohl in Glattbrugg als auch in Adliswil sind die Tempelkiichen eigene
Riume, die bei Bedarf, etwa anlisslich einer grof8en Feier, weitere Vor- und
Nebenriume in Beschlag nehmen. So wird ein Teil der Kiiche in Adliswil
wihrend des Tempelfestes im Eingang aufgebaut, den sich der Tempel mit
der nebenan liegenden Topferwerkstatt teilt.

20  In Indien blicken Tempelkiichen auf eine lange Geschichte ,gastro-politi-
scher” Einflussnahme einzelner Herrscher zuriick, denn durch die Schen-
kung von Land fiir den Unterhalt von Tempelkiichen war es Herrschern
moglich, sich die Achtung ihrer Untertanen zu sichern (Berger 2011, S. 71).

21 So erkliren die Mitglieder des Tempelvorstandes in Glattbrugg im Zuge
des Gesprichs tiber das Finanzierungsmodell des Tempels, dass die Tempel-
kiiche auch Auftrige fiir Caterings annimmt: ,,Und wir machen auch Rie-
sen***/ irgendwie Feste, also Hochzeitsfest oder so, wir konnen (...) Essen
//ja// kochen wir und wir liefern das und dann wird auch noch (...). So wie
ein (...) eben morgen zum Beispiel, wenn 600 Leute essen, dann miissen

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

Dennoch ist der Raum der Kiiche auch hier einer, der nichts mit
dem Tempelraum zu tun haben soll. So sind die Tiiren meist ange-
lehnt oder verschlossen und die Kiiche fungiert als Hinterbithne fur
den Priester, der sich vor der Pija auf einen Schwatz mit den Freiwil-
ligen dorthin zuriickzieht. Ist hingegen, wie in kleineren Tempeln,
keine Infrastruktur zum Kochen vorhanden oder reicht der Platz
nicht aus, greifen die Vorbereitungsarbeiten entweder in den Tem-
pelraum tiber, indem dort, wie oben schon angedeutet, ein Teil der
Zubereitung geschieht. Oder aber die Vorbereitungsarbeiten werden
ins Zuhause der Tempelbesucherinnen und -besucher ausgelagert, so
wie das bspw. bei den Feierlichkeiten der Durgapaja geschieht, wo
die temporir angemieteten Riume tiber keinerlei oder eine zu klei-
ne Kiicheninfrastruktur verfugen (vgl. W16, Z82ff.). Finden die Vor-
bereitungen im Tempel selbst statt, erfordert dies eine Koordination
im Abgleich mit anderen Arbeiten. So kochen etwa die Freiwilligen
im Siva-Tempel in Glattbrugg vor der Pija fiir prasada an besagtem
Abend und wihrend der Pija bereits fiir einen Auftrag am nichsten
Tag. Auch in den Tempeln in Wien kommen die Kéchinnen und
Koche deutlich vor dem Beginn des Arati in den Tempel. Da aber
der Platz hier beschrinkt ist, kann es schon mal vorkommen, dass
im Raum Vorbereitungsarbeiten fiir das Essen stattfinden, wihrend
bereits gesungen wird:

»1ch bleibe sitzen, wihrend mehr Menschen in den Tempel kom-
men und sich setzen und mitsingen oder still zuhoéren. Wahrend-
dessen trigt ein junger Mann etwa vier grofle Wischezuber vol-
ler gewaschenen Spinats in die Kiiche und als ich mich umdrehe,
sehe ich, wie ein Mann im hinteren Bereich des Tempels den
Chapatiteig anrithrt“ (W05, Z67-70).

Das Kochen ist nicht zwingend abgeschlossen, wenn Arati oder Pija
beginnen. Wihrend einige Personen bereits singen, wird im Tempel-
raum Spinat gewaschen oder Brotteig angerithrt. Da das Essen nach

wir auch liefern, oder. Wir miissen heute anschliefend nachher //kochen//
kochen, bis um 1 alles vorbereiten und am Morgen frith wird gekocht und
dann wird geliefert” (IPR, Z601ff.). Der Lohn dieser Arbeit, verrichtet von
Freiwilligen, kommt dem Budget des Tempels zugute.

183

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

184

dem Ende des rituellen Teils serviert werden soll, muss es auch bis
dahin produziert und warm gehalten werden. Durch die riumliche
Nihe des Tempelraums zu den Kochgelegenheiten werden die Anwe-
senden (selbst die Forschende, vgl. W13) je nach Bedarf in die Vorbe-
reitungsarbeiten involviert:

sWihrend die Frauen zwischen 17:30 und 19:30 Uhr singen, geht
es in den kleinen Riumen neben an sehr geschiftig zu, da eine
Gruppe junger Minner (wahrscheinlich sind sie zu viert oder zu
fiinft) das Essen zubereiten. Da es in der Kiiche keinen Wasser-
anschluss zu haben scheint (gekocht wird mit Gas), lduft immer
mal wieder einer durch den Tempel oder rithrt sogar den Chap-
patiteig im groflen Zuber an. Gegen 19:30 Uhr helfen dann auch
ein paar Frauen beim Chappatimachen mit. Das sehe ich zwar
nicht von meinem Platz aus, aber ich kann das Brot riechen und
die Frau, die gleich von Beginn weg bei mir sitzt, hat, nachdem
sie aus der Kiiche zuriickkommt, Teig am Armel ihrer Strickjacke®
(W03, Z33-39).

So greifen zwei parallel laufende Praktiken — Kochen und Bbhajans
singen — auf die gleichen Teilnehmenden zu. Angefragt von einem
bereits in der Kiiche hantierenden Mann, werden punktuell weitere
Personen aufgefordert, ihre religiosen Praktiken zu unterbrechen und
sich in der Zubereitung der gemeinsamen Mahlzeit zu engagieren.
Auch kommt es vor, dass religidse und kulinarische Praktiken in Kon-
kurrenz zueinander treten. Etwa dann, wenn der Koch in der Lamm-
gasse im Turrahmen der Kiiche erscheint, um die Singenden davon
zu iiberzeugen, das Arati zu feiern, damit das Essen ausgegeben wer-
den kann (W16, Z40ff.).

Kochen als zeitliche Grenzziehung

Damit wird deutlich, dass die religiosen Praktiken in den von mir be-
suchten Tempeln durch Kochen und Essen eine Begrenzung erfah-
ren: Praktiken des Kochens greifen auf Tempelbesuchende vor, wih-
rend und nach der Feier zu und erfordern die Verwendung einer
groflen Menge an Material (Lebensmittel, Topfe und Pfannen, Koch-

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

gelegenheiten, Besteck und Geschirr etc.) sowie diverser Fertigkeiten
(Mentiplanung, Wissen um Mengen, Beherrschen unterschiedlicher
Zubereitungsarten wie Teig kneten, braten, kochen, backen, frittieren
etc.).”? Durch die Ausgabe des Essens und das gemeinsame Mahl er-
fahrt die religiose Praxis eine Begrenzung. Besonders deutlich wird die-
se Begrenzung anhand des folgenden Auszugs aus einem Beobach-
tungsprotokoll:

,Der Priester beginnt mit dem Arati, in der er den Miirti zuerst
Riucherwerk und nachher ein Tablett mit Lichtern darbietet.

Er tut dies ziemlich ausfithrlich, wihrend daneben die Frauen
weitersingen. Schlieflich ist das Arati zu Ende und inzwischen
befinden sich ungefihr 40 Erwachsene und 10 Kinder im Tempel.
Nach dem Arati setzen sich die Menschen hin, um prasada zu
essen. Ich bin erstaunt, wie schnell und effizient das geschieht.
Die jungen Minner, die gekocht haben, und auch solche, die erst
spater gekommen sind, legen Plastiktischtiicher zwischen die Rei-
hen, die sich gebildet haben, verteilen Teller, Becher und Loffel
und schliellich auch das Essen. Es gibt Reis, ein Erbsen-Gewtirz-
Dings, Joghurt mit Gurken und Chapati, sowie Stfligkeiten, die
zu Anfang und zum Schluss verteilt werden. Nach dem langsa-
men Anfang der Arati bin ich beeindruckt, wie schnell und sys-
tematisch die Speisung passiert” (W03, Z63-72).

Diese Sequenz zeigt, wie sich die Situation gemeinsamer An-
dacht innerhalb kiirzester Zeit in eine Situation gemeinsamen Essens
verwandelt. Wihrend die Praxisteilnehmenden zum Hohepunkt des
Arati aufstehen und sich nach den Mirti ausrichten, richten sie sich
im nichsten Moment — nicht ohne Gerangel — in Reihen vis-a-vis
voneinander aus. Diese Ausrichtung wird durch die rasch ausgeroll-
ten Plastiktischtiicher zusitzlich unterstiitzt, die zwischen ihnen
ausgebreitet werden. Die Instrumente, Liedtexte und Mikrofone wer-
den zur Seite gerdumt, zusitzliche neue Materialien eingefithrt, etwa
die Plastiktischtiicher am Boden, das Besteck, Geschirr und das Es-

22 Eine ausftihrliche ethnomethodologische Analyse des Kochens (hier zwar
als Alltagsbeschiftigung) und den zahlreichen dazu notwendigen Praktiken
findet sich etwa bei Crabtree, Tolmie und Rouncefield (2013).

185

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

186

sen. Gleichzeitig geht einer der Freiwilligen durch die Reihen und
gibt den bereits Sitzenden die Moglichkeit, sich mit dem Ollicht, das
im Zuge des Arati den Gottern prisentiert wurde, selbst zu segnen.

Der rituelle Teil der Tempelpraxis wird hier in ein nachrituelles
Tun uberfithrt. Deutlich wird das in dem Moment, in dem sich die
Tempelbesuchenden ganz rasch von den Mirtis abwenden und da-
mit Zeugnis ablegen, wie die Handlungsaufforderungen von Arte-
fakten (also den Mirtis) sich von einem Moment zum nichsten dn-
dern kénnen. So steht nach dem Ende des gemeinsam gesungenen
Liedes eben nicht mehr die Ausrichtung auf die Gotter im Zentrum,
sondern die giinstige Positionierung in Bezug auf die anschlieend
geschaffene Infrastruktur des Essens. Es wird nicht mehr gemeinsam
gesungen, sondern die Leute fangen stattdessen an, mit ihrer Nach-
barin Gespriche zu fithren oder sich durch den Raum hindurch
Kommentare zuzuwerfen. Kurzum, die Praktik der Essensausgabe
leitet im unmittelbaren Anschluss an die religiose Feier die spezifi-
schen Merkmale einer sozialen Situation gemeinsamen Essens ein.
In den etwas grofleren Tempeln in Zirich findet die Essensausgabe
in der Regel zeitlich etwas versetzt statt. Erst nachdem die Anwesen-
den darSana empfangen, sich mit dem Licht gesegnet und sich mit
Sandelholzpaste und Kumkumpulver ein Tilaka auf die Stirn aufge-
tragen haben, werden fiir die Essensausgabe Tische im Tempelraum
aufgestellt. Dies gibt den Praxisteilnehmenden Zeit, nach der ge-
meinsamen P#ja noch eigene Gebete vor einem Schrein zu sprechen
oder vom Priester eine private Pija zu erhalten. Viele setzen sich aber
auch einfach in Gruppen - jetzt nicht mehr zwingend getrennt nach
Minnern und Frauen - auf den Boden und tauschen sich aus. Wer-
den die riesigen Topfe auf die Tische gestellt, stellen sich die Men-
schen in Schlangen an, um sich eine Portion zu sichern, die sie dann
wieder in Griippchen am Boden sitzend verzehren. Viele essen vor
Ort, einige packen sich die Portion aber auch fiir sich oder fiir Da-
heimgebliebene ein und nehmen sie, je nachdem gemeinsam mit an-
deren prasada-Gaben, mit nach Hause. Nach dem gemeinsamen Es-
sen 10st sich die Versammlung langsam auf. Die Leute stehen auf,
werfen ihre Pappteller in den Abfall oder bringen ihr Geschirr und
Besteck in den Raum, wo der Abwasch getitigt wird und ziehen sich
auflerhalb des Tempelraums Schuhe und Jacken an, bevor sie den
Tempel verlassen.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.1 Ordnungspraktiken

In beiden Fillen ist das Kochen Vorbereitung dafiir, dass eine
Essensausgabe stattfinden kann. Damit manifestiert sich zugleich
eine praktische Begrenzung thematisch unterschiedlicher Aktiviti-
ten: Aus der Situation der Andacht entsteht in kiirzester Zeit eine Si-
tuation des gemeinsamen Essens. Diese Begrenzung wiirde nicht in
gleicher Weise moglich und sichtbar, gibe es blof3 ,,das kleine Etwas®,
also eine Form von prasada, dessen Ausgabe Teil der religidsen Feier
ist. Die korperliche Neuausrichtung, die das gemeinsame Essen not-
wendig macht, zusammen mit den verwendeten Materialien wie den
ausgerollten Tischtiichern respektive den aufgebauten Tischen, dem
Geschirr und Besteck und nicht zuletzt dem Essen selbst, stellt eine
deutliche Zisur zu den vorangehenden religiésen Praktiken dar und
begrenzt sie. Die Verinderung ist essentiell eine, die sich im korper-
lichen Vollzug manifestiert: Sind die Tempelbesucherinnen im Zuge
religioser Praktiken frontal auf die Mirti(s) ausgerichtet, etwa in der
Position der anjali midra, der Geste des Grufles, und in stiller An-
dacht, dem Wiederholen von Mantras oder dem Singen von Bhajans
grundlegend korperlich involviert, zeigt sich das Ende der religiosen
Praktiken, indem diese einheitliche Ausrichtung gleichsam von den
Koérpern abfillt und sich die Haltung der Anwesenden lockert. Auch
die Ausrichtung dndert sich: Nicht mehr die Miarti sind der haupt-
sachliche Anhaltspunkt der konzentrierten (korperlichen) Ausrich-
tung; sie treten in den Hintergrund und die Positionierung der Pra-
xisteilnehmenden orientiert sich an den anderen Anwesenden. Der
Ubergang von einer andichtigen, rituellen Praktik zu einer gemein-
schaftlichen Situation gemeinsamen Essens ist gerade fur die teilneh-
mende Beobachterin augenscheinlich.

Die Praktiken des Kochens und Essens fungieren, wie oben he-
rausgearbeitet wurde, auf drei unterschiedliche Arten als Grenzzie-
hungen. Wihrend der erste Aspekt sich auf die soziale Dimension
der Grenzziehung durch Kochen und Essen konzentriert und dabei
vom unmittelbaren Vollzugsgeschehen abstrahiert, indem er spezifi-
sche Interpretationen der Praxisteilnehmenden berticksichtigt, wird
in den beiden anderen Aspekten das Vollzugsgeschehen seine rium-
liche respektive zeitliche Begrenzung herausgearbeitet. Alle drei As-
pekte sind relevant, um zu verstehen, welche Rolle Praktiken des Ko-
chens und Essens fir doing mandir spielen. Der Aspekt der sozialen
Grenzziehung verweist auf die Ebene der Interpretation der Praxis-

187

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

188

teilnehmenden und zeigt, wie Kochen und Essen im Kontext hindu-
istischer Traditionen zu verstehen sind und welche (verinderte) Be-
deutung ihnen im Kontext der Migration zukommt.

Die Aspekte der riumlichen und zeitlichen Begrenzung religi-
Oser Praktiken durch Kochen und Essen verweisen dagegen auf das
Vollzugsgeschehen. Hier wird deutlich, dass religiose Praktiken nicht
im luftleeren Raum entstehen, sondern immer als Folgepraktiken an-
derer Praktiken gedacht werden miissen, mit denen sie um Material,
Raum und Teilnehmende konkurrieren. Wie im nichsten Schritt zu
zeigen sein wird, konnen sich religiose Praktiken nur als solche aus-
weisen, indem sie sich von anderen Praktiken sichtbar abgrenzen.

5.2 Religiose Praktiken

Der Blick auf den Teil des Tempelgeschehens, in dem Bbajans gesun-
gen und Pija oder Arati gefeiert werden, ist ein zentraler Punkt in der
Rekonstruktion von doing mandir, denn religiose Beziige sind essen-
tiell fur das Ausweisen eines Tempels als Tempel. Im Folgenden wer-
den deshalb verschiedene Situationen religioser Praktiken im Tempel
ethnografisch rekonstruiert. Dabei werden sowohl Einzelpraktiken als
auch groflere Komplexe religioser Praktiken in den Blick genommen
und auf ihren Beitrag zu doing mandir hin untersucht. Anhand einzel-
ner Situationen wird herausgearbeitet, wie Praktiken einen Transzen-
denzbezug umsetzen, welche Rolle dabei Materialitit(en) zukommt,
wann und wie religiose Gemeinschaft erzeugt wird, was religiose Prak-
tiken in Gang hilt und wie diese Praktiken ihre Praxisteilnehmenden
motivieren und einsetzen.

Zur Erinnerung: Religiose Praktiken verstehe ich als Praktiken,
die eine Erfahrung der Transzendenz der Praxisteilnehmenden ac-
countable macht (vgl. Kapitel 2.4). Praktiken der P#ja oder Arati ma-
chen ihre eigene Abgrenzung zu anderen Praktiken deutlich. Sie tun
dies etwa, indem sie die Verwendung spezifischer Artefakte einfor-
dern, oder sich, wie etwa im Falle der P#ja, durch den Bezug auf eine
spezifische, auch schriftlich fixierte Tradition ausweisen.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

5.2.1 Religiose Praktik als sensuelles Engagement: Bbajans
singen

Haben erste Besuchende den Tempel betreten, ihre Gaben vor den
Marti abgelegt, sich vor ihnen verneigt und sich niedergelassen, wer-
den Instrumente ausgepackt, Mikrofone angeschlossen und jemand
stimmt ein Lied an. 2

~Wihrend ich so dasitze, frage ich den einen Mann (Herr Cha-
na, wie sich spiter herausstellt), ob er mir sagen konne, was hier
heute Abend passiere. Er erkldrt mir, dass gesungen wiirde bis ca.
19 Uhr und, dass es um halb acht eine Arati gebe mit anschlie-
Rendem prasada. Auflerdem gibt er mir einen Flyer, auf dem die
Offnungszeiten des Tempels festgehalten sind sowie die Inter-
netadresse (die nicht funktioniert, wie sich zuhause herausstellt).
Wihrenddessen installiert ein anderer Mann ein Keyboard und
verschiedene Mikrofone und die Anwesenden Frauen installie-
ren sich mit zwei Mikrofonen, einer Trommel und einem Schel-
lenstab und fangen an zu singen. Der Mann am Keyboard so-
wie Herr Chana, ausgestattet mit Mikrofon und Zimbel, stimmen
auch mit ein und manchmal auch die Vorsidnger. Die Lieder wer-
den aber getragen und initiiert von der Gruppe Frauen, die mit
der Zeit immer zahlreicher wird und schlussendlich (also kurz vor
dem prasada) wohl etwa zu 15. vorne vor dem Schrein sitzt. Inte-
resssanterweise scheint es eine bestimmte Sitzordnung zu geben,
wonach nur bestimmte Frauen vorne bei den Musikerinnen/Sin-
gerinnen sitzen diirfen, denn so etwa gegen halb sechs kommt

23 In den Wiener Hindutempeln macht das Bhajan-Singen, allein schon zeit-
lich, einen viel grofReren Teil der gemeinsamen Feierlichkeiten aus, als in
den von mir besuchten Tempeln in Ziirich. In Ziirich sind Bbajans etwas,
was zwar auch vor oder wihrend der Piya stattfindet, allerdings werden sie
durch die Orientierung an Pija-Zeiten begrenzt. Hieran zeigen sich nicht
nur unterschiedliche strukturelle Aspekte (geweihte Tempel mit Tempelprie-
ster vs. mehrheitlich von Laien gefithrte Tempel), sondern auch regional
unterschiedliche Schwerpunkte. Gerade in der Region Punjab ist die Tradi-
tion des gemeinsamen Bhajan-Singens, im Rahmen von sogenannten ,de-
votional gatherings®, aber auch im Rahmen der Arati, sehr populir (Nesbitt
2009, S. 163).

189

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

190

eine Frau in den Tempel, die sich ganz nah zu mir setzt und nicht
zu den Frauen vorne® (W03, Z11-24).

Bei der Praktik des Bhajan-Singens kommen devotionale Lieder zum
Einsatz, die hiufig den Namen eines Gottes oder einer Gottin wieder-
holen und seine/ihre Eigenschaften preisen. Die Lieder bestehen aus
einer Frage-Antwort-Struktur, bei der die Initiantin eines Liedes eine
Zeile vorsingt, die dann von den restlichen Singerinnen und Singern
genau gleich oder leicht verindert wiederholt wird. Anhingerinnen
und Anhinger Sivas singen dann Lieder iiber Siva und bspw. seine
Eigenschaft, Verinderungen anzustoflen. Die Auswahl trifft dabei in
der Regel die wechselnde Leadsingerin, so dass mit jedem Bhajan die
Moglichkeit besteht, den eigenen Lieblingsgott zu verehren bzw. ein
Lied zu singen, das einem besonders gefillt — ein Vorteil gerade in den
Tempeln in Wien und Ziirich, wo der Tempel nicht bloff einen Gott
oder eine Gottin beherbergt.

Der Gesang dauert unterschiedlich lange. Er beginnt erst dann,
wenn mindestens drei Singerinnen und Singer anwesend und die
zwei bis drei Mikrofone an die Boxen angeschlossen sind. Das ge-
meinsame Singen und Musizieren kann sich bis zu zweieinhalb, drei
Stunden hinziehen, bis es entweder von einer Arati oder einer Piija
abgelost wird.

Gegen Ende jedes Stiickes wird ausgehandelt, wer als nichstes
ein Lied anstimmen darf oder soll. Dabei werden entweder poten-
zielle Singerinnen und Singer aktiv aufgefordert, indem ihnen das
Mikrofon gereicht wird, sie dazu tiberredet werden, oder sie melden
sich selbst. Dabei gibt es Singerinnen und Singer, die eine gute, trai-
nierte Stimme haben und auch ein Musikgefiihl in Bezug auf Melo-
die und Rhythmus. Sie werden wiederholt aufgefordert, sich zu be-
teiligen. Das sind aber nicht die alleinigen Kriterien, nach denen die
Vorsingenden ausgewihlt werden, denn die Basis der Auswahl um-
fasst lange nicht alle Leute, die im Tempel sind. Stattdessen zeigt
sich, dass nur bestimmte Anwesende fiir die Auswahl und Anleitung
eines Liedes in Frage kommen. Bei den Singenden handelt es sich,
wie der Auszug aus einem Beobachtungsprotokoll zu Beginn dieses
Teilkapitels zeigt, um eine Gruppe, die sich auch riumlich von den
anderen Besuchenden abgrenzt (ein Umstand, der umso mehr auf-
fillt, als er in duflerst beengten rdumlichen Verhiltnissen umgesetzt

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

werden muss). Weiter hingt die Zusammensetzung der Singenden
auch von der Form der praktizierten Bhajans?* ab. So unterscheidet
Beck (2010, S. 585ff) pada bhajans und nam bbhajans unter anderem
aufgrund der daran Teilnehmenden und der Korperhaltung, die sie
dabei einnehmen. Pada bhajans sind eher komplexe Musikstiicke, die
in der Regel von einer kleinen Gruppe ausgebildeter oder zumin-
dest getibter Musikerinnen und Musiker dargebracht werden, die sich
dazu in der Nihe oder vis-a-vis einer Mirti in kleinen Gruppen um
eine Leadsingerin zusammensetzen. In grofleren Tempeln existie-
ren dazu spezielle, abgesonderte Riume; in der Schweiz und Oster-
reich findet der Gesang im Tempelraum statt. Eine Ausnahme ist das
Lied, das wihrend der Arati gesungen wird. Obwohl es sich dabei
um ein pada bhajan handelt, wird es von allen Tempelbesucherinnen
und -besuchern gemeinsam stehend gesungen (ebd., S. 586). Dage-
gen zeichnen sich nam bbajans dadurch aus, dass sie eine musika-
lisch einfachere Struktur haben, die hiufig aus der Repetition unter-
schiedlicher Namen eines Gottes oder einer Gottin bestehen (ebd.,
S. 586). Im Forschungsfeld finden sich beide Bhajan-Arten.

Bhajans als Teil der bbakti

Dass die Liedtexte in der Muttersprache und nicht in Sanskrit gesun-
gen werden, ist ein zentrales Element von bhakii-Traditionen, denn
alle konnen in ihrer Sprache singen und mitmusizieren.

»Devotional literature and practices frequently give courage to
the individual to approach the deity directly without the institu-
tional intervention. Above all, the songs of devotion are simulta-
neously local and translocal. They are as local as the village one

24 Beck schreibt, dass die Begriffe Bhajan und kirtan fir gewdhnlich synonym
verwendet werden, dass die Begriffe, je nach (geographischem oder lingui-
stischem) Kontext, aber durchaus Unterschiedliches bezeichnen. Orientiert
man sich strikt am linguistischen Aspekt, bezeichnet kirtan ausschliefilich
Lieder, die Gott preisen, wohingegen Bhajans das Thema der personlichen
Verbundenheit mit und der emotionalen Beziehung zu Gott zum Thema
haben (Beck 2010: 585). Ich spreche hier von Bhajans, da dieser Begriff in
meinem Forschungsfeld gebriuchlicher ist.

191

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

192

lives in and yet create networks of connection among the various
Hindu traditions in India, Southeast Asia, and wherever Hindus
settled in later times“ (Narayanan 2009, S. 719).

Auch die von Narayanan erwihnte Translokalitit devotionaler Lieder
l4sst sich im Forschungsfeld gut beobachten. So kommen in den Tem-
peln hiufig Liedtexte zum Einsatz. Einerseits gibt es gedruckte Bha-
jan-Sammlungen, viele Frauen bringen aber auch ihre handgeschrie-
benen Sammlungen mit, wie mir eine Gruppe junger Frauen nach
einer Arati erklirt:

»lch frage nach den Liedern/Liedtexten: sie sagen, dass sie sich
notieren, damit man besser wisse, was wo steht (die Liedtexte sind
in den meisten Fillen handschriftlich in einem Notizbuch, einem
alten Kalender, Ordner oder in losen Blittern festgehalten und
die Frauen bringen sie in ihrer Handtasche mit und kramen sie
bei Bedarf hervor)*“ (W07, Z54-57).

Hier werden also Texte, die in einem spezifischen Kontext aufgenom-
men wurden, niedergeschrieben, gesammelt und an einem oder meh-
reren anderen Orten zum Einsatz gebracht. Besonders die Verwen-
dung des Internets und zahlreicher Musik- und Videoplattformen,
auf denen es eine grofle Fiille an Bhajan-Versionen gib, und die im
Tempel vor dem Musizieren gerne via Smartphone konsultiert wer-
den, sind Garant dafiir, dass neue Interpretationen von Bhajans sich
rasch und zeitgleich an ganz unterschiedlichen Orten etablieren. Da-
mit ist die Praktik des Bhajan-Singens eine, die lokale Eigenheiten mit
nichtlokalen Entwicklungen zusammenbringt. Zwar haben Priferen-
zen lokaler Praktikerinnen und Praktiker einen Einfluss darauf, wel-
che Bhajans sich als langfristige Favoriten in einem spezifischen Tem-
pel etablieren, Stil und Variation wird jedoch mafigeblich durch die
Orientierung an globalen Trends geprigt.”

Musik und Gesang sind zentrale Praktiken von bhakti-Traditio-
nen, wie sie sowohl in Zirich als auch in Wien praktiziert werden.?®

25 Vgl. Kapitel 5.2.3 Arati.
26 Andere Praktiken der bhakti umfassen Tanz, Pigja, darfana, Pilgerfahrten und
Geliibde.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Der wissenschaftliche Diskurs befasst sich mit bhakii auf zwei ide-
altypische Arten, wie Novetzke (2007, S. 255) deutlich macht. Ei-
nerseits wird bhakti in der Literatur als Akt personlicher Hingabe zu
Gott verstanden, andererseits als politisch-religiose Bewegung kon-
zipiert, die die Einheit der Praktizierenden in dieser liebenden Hin-
gabe an Gott stirker gewichtet als trennende soziale Merkmale wie
etwa Kastenunterschiede. Bhakii konsolidiert sich als religiose Tra-
dition im ersten Millenium u. Z. (Narayanan 2009, S. 711). Als Tra-
dition, die zuerst im Siidden Indiens Verbreitung findet,” nimmt die
Popularitit von bhakti ab dem 6. Jh. u. Z. rasant zu, als tamilische
Dichterheilige volkssprachliche Lieder und Gedichte zu Ehren ein-
zelner Gottheiten verfassen. Aber nicht nur die Abwendung von
Sanskrit schafft eine neue Form der Zuginglichkeit. Die gleichzeiti-
ge Verbreitung der Bhagavadgita und die darin enthaltene Betonung
der Hingabe zu Krsna als Weg der Erlosung fur all diejenigen, die ge-
stindigt haben, 6ffnen der Popularitit von sbakti Tar und Tor (Nara-
yanan 2009, S. 711). Auch Thielemann betont die wichtige Stellung
der Musik in Vaisnava-Traditionen und insbesondere solchen, die
Krsna verehren (Thielemann 1999, S. 333f. zit.n. Beck 2010, S. 598).

In einem religidsen System, das Zugang zu Erlosung durch sozi-
ale Segregation in der Form von Kasten- und Sprachbarrieren regelt,
ist es fiir Forschende verlockend, davon auszugehen, dass bhakti eine
reformatorische Kraft entfaltet. Allerdings meldet Novetzke Zweifel
an dieser wissenschaftlichen Bestimmung von bbakti an. Stattdessen
weist er auf die vielfiltigen historischen Kontexte hin (Gemeinschaf-
ten, Praktiken, Texte usw.), in denen auf bhakii verwiesen wird und
die keineswegs immer einen sozialreformatorischen Anspruch mit-
fithren.”® Novetzke wihlt fiir die einheitliche Definition von bhakti
deshalb den Weg iiber den Begriff der Offentlichkeit:

27  Diese Darstellung der historischen Entwicklung von bhakti als Bewegung,
die sich im Stiden Indiens entwickelte, lehnt sich laut Narayanan (2009,
S. 712) auch an einen Mythos in der Einleitung der bhdgavatapurana an, in
welchem der Weise Narada auf seiner Reise die Personifizierung der bhaksi
antrifft, die thm erklirt, dass sie aus dem Siiden stammt und nach Norden
wandert.

28  Die Idee von bhakti als sozialer Bewegung ist dann eine, die maflgeblich
durch koloniale Wissenschaftler und ihre Bemithungen geprigt ist, regio-
nale bhakti-Bewegungen als Herausforderung einer Sanskritkultur zu kon-

193

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

194

»,Unifying the myriad forms that bhakti has historically taken and
continues to take is the idea of a public, which I think of as a so-
cial unit created through shared cultural phenomena and rein-
forced by demonstrations in public of these shared cultural phe-
nomena“ (Novetzke 2007, S. 259).

In Novetzkes Konzeption ist von bhakti als geteilten kulturellen Phi-
nomenen (auch Diskursen) die Rede, die zirkulieren und offentlich
geteilt werden und die so das Entstehen einer sozialen Entitit begiins-
tigen. Trotz diesem eher mentalistischen Zugriff betont Novetzke die
Rolle des Korpers bzw. die Verkorperung. Fur ihn ist Verkorperung da-
bei nicht blofles Nebenprodukt, sondern notwendige Bedingung von
bhakti. Gerade der Umstand, dass es sich bei bhakii um ein Erinne-
rungssystem handelt, das hidufig nichttextlich tibertragen wird, macht
den Korper zu einem zentralen Aspekt der Manifestation von bhakti.

»Embodiment, then, is not so much a technique of bhakti as its
very epicenter: bhakti needs bodies. In other words, bhakti needs
the medium of the living human or the remembered bhakta in
hagiography [...]“ (ebd., S.267). Auch eine praxistheoretische
Analyse sieht in der Situation des Bhajan-Singens — als Teilaspekt
der bhakti - eine Praktik, die auf die Anwesenden qua ihrer Korp-
er zugreift. Das Singen verlangt die korperliche Beteiligung der
Tempelbesucherinnen und -besucher, denn alle singen mit, sum-
men oder klatschen auch nur den Rhythmus (sogar die Koche
hort man bisweilen mitsingen). Machen sie nichts von alledem,
lauschen sie zumindest der Musik, denn eine Unterhaltung ist
aufgrund der Lautstirke des verstirkten Gesangs und der Beteili-
gung der vielen Rhythmusinstrumente praktisch unmaoglich.?’

29

zipieren, dhnlich den Herausforderungen, die fiir die katholische Kirche
durch regionale protestantische Traditionen entstanden (Novetzke 2007,
S. 267).

Den Einsatz von Verstirkern zur Verstirkung vedischer Mantren im Rah-
men eines Feuerrituals und die dadurch erzielte Verinderung einer Klang-
landschaft im Rahmen dieses 6ffentlichen Rituals bezeichnet Gerety (2017,
S. 565) in Anlehnung an Wilke und Moebus (2011) treffend als ,amplified

piety®.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Andererseits zeigt der Blick durch die praxistheoretische Brille, dass
Praktiken des Singens und Musizierens von unterschiedlichen Teil-
nehmenden spezifische Beitrige verlangen und unterschiedliche Ma-
terialien involvieren. Die Aufteilung, wonach die Vorsingenden und
Instrumentalistinnen weiter vorne zusammensitzen und die ,einfa-
chen® Singenden weiter hinten, wird nicht nur an der rdiumliche An-
ordnung deutlich. Gerade auch die Artefakte spielen eine entschei-
dende Rolle. So sind Mikrofone und Verstirker ,dauerhafte Depots
sozialen Wissens, sozialer Fihigkeiten und Zweckmissigkeiten®, wie
Schmidt (2012, S. 63) Artefakte beschreibt. Das soziale Wissen, das in
diesen Artefakten gespeichert ist, ist jenes um die Verstirkung eines
Tonsignals, das die gesprochene oder gesungene menschliche Stimme
lauter macht, als sie es ohne Signal wire. Damit geht etwa das Wis-
sen respektive die Fihigkeit ihrer grundlegenden Handhabung ein-
her (etwa: ein Verstirker braucht Strom, er muss also an Strom an-
geschlossen werden, um zu funktionieren; ein Mikrofon muss beim
Sprechen/Singen moglichst nahe an den Mund gehalten werden
usw.). Die Mikrofone scheinen nun fur alle Anwesenden einen Auf-
forderungscharakter zu entfalten, allerdings nicht fur alle denselben.
Wihrend sich nimlich gewisse Praxisteilnehmende darum bemiihen,
die Kabel zu entflechten, die Mikrofone an die Verstirker oder Boxen
anzuschlieflen und sie schliefilich einzuschalten und zu verwenden,
scheinen andere sie genauso geflissentlich zu ignorieren. Das Bbhajan-
Singen ist ein anschauliches Beispiel dafiir, wie Materialien und Teil-
nehmende in Praktiken kokonstitutiv sind, das heifit sich gegensei-
tig in der Ausgestaltung der Praktik des Bhajan-Singens ,erschaffen®.
Erst in der Praktik des Singens entstehen Gesangsbiicher oder Text-
sammlungen von Liedern in ihrer Verwendung durch Praxisteilneh-
mende als Objekte oder Artefakte der Praxis; davor und danach sind
sie gebiindeltes Papier, das in Ordnern oder Handtaschen ein eher un-
scheinbares Dasein fristet.

Im Gegenzug kann das Singen von Bbhajans als fester Bestand-
teil der Tempelpraxis angesehen werden, dessen Wiederholung un-
ter anderem durch Artefakte wie Mikrofone, Rhythmusinstrumente
und Liedtexte stabilisiert wird, denn die allfillige Nichtverwendung
von Mikrofonen und Instrumenten wiirde die Tempelpraxis her-
ausfordern, so dass sie bspw. im Rahmen der oben beschriebenen

195

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

196

Ordnungspraktiken thematisiert und eventuell weggerdumt werden
miussten.

Religiose Praktik als sensuelles Engagement

Aufgrund der Einordnung als Teil der bbakii scheint klar, dass es sich
bei der Praktitk des Bhajan-Singens um eine religidse Praktik handelt.
Einerseits ist Singen und Musizieren, wie ausgefiihrt, Teil einer ex-
plizit religiosen Beziehungsgestaltung (zwischen Gott und dem ein-
zelnen Menschen), andererseits schreiben auch die Tempelbesuche-
rinnen und -besucher selbst dem Musizieren und dem Lauschen der
Musik eine Erfahrung der Transzendenz zu, wie Madhev Srinivasan
im Interview beschreibt:

»But the good thing is, like when some people are singing with
this music and all, you feel like you know, the God is coming
there, right there //ya//. So, it’s, it’s really amazing [lacht]./ //ya//
Not everybody has good music and good voice, but some peo-
ple they really sing, they have magical voice and music and you
feel like / the God is there, you know, it’s coming [lacht] //ya//*
(IMS, Z114 - 117).

Das Gefuihl gottlicher Prisenz ist also eines, dass sich fiir Madhev Sri-
nivasan im Zuge des gemeinsamen Singens einstellt und das durch
die als intensiv, sogar magisch erlebte Musik herbeigefithrt wird.
Wenn man den Aussagen von Madhev Srinivasan folgt, kann man
durchaus vom Erleben einer Transzendenz im Sinne Luckmanns spre-
chen (vgl. Kapitel 2.3). Das Gefiihl, dass Gott im Zuge des Musizie-
rens ,genau hierhin kommt®, kann als Erzihlung einer aufleralltigli-
chen, religidsen Erfahrung gesehen werden.

In der Situation, in der Madhev Srinivasan die Transzendenzer-
fahrung sprachlich verortet, handelt es sich um eine, in der alle Besu-
cherinnen und -besucher im Tempel frontal auf die Mirii ausgerich-
tet sitzen und gemeinsam singen.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

»1ch bleibe sitzen, wihrend mehr Menschen in den Tempel kom-
men und sich setzen und mitsingen oder still zuhoren® (W05,
Z67f.).

Dieser kurze Auszug aus einem Beobachtungsprotokoll zeigt, dass
auch neu Eintreffende von der Praktik des Bhajan-Singens rekrutiert
werden und wenig Moglichkeit haben, sich ihr zu entziehen. Machen
sie es doch, orientieren sie sich zumindest am Geschehen, indem sie
still zuhoren. Das rhythmische Klatschen oder das Schlagen des Tak-
tes auf den Oberschenkel, die Ausrichtung auf die Marti und die lau-
te Musik sowie der repetititve Gesang kreieren eine Form der Aus-
schliefflichkeit. Damit ist gemeint, dass die Praktitk des Singens die
Uberschneidung mit anderen Praktiken fast vollstindig ausschliefit,
da sie die Teilnehmenden qua Korper umfassend einbindet. Wihrend
es dagegen durchaus moglich ist, dass Praktiken des Telefonierens
und des Busfahrens gleichzeitig stattfinden, zeichnet sich die Prak-
tik des Bhajan-Singens und -Musizierens im Tempel durch einen um-
fassenden Zugriff auf die Korper der Anwesenden aus: Die Praxisteil-
nehmenden sind angehalten, sich hinzusetzen, sich dem Muster des
Vor- und Antwortsingens anzupassen, den Rhythmus mitzuklatschen
— alles Aspekte, die die Teilnahme an anderen Praktiken weitgehend
ausschlieffit oder zumindest einschrinkt.*® Nun kann argumentiert
werden, dass diese korperliche Ausschliefilichkeit noch lange kein In-
diz einer Transzendenzerfahrung ist, wie sie Luckmann beschreibt.
Schlief’lich zeichnen sich auch andere Situationen dadurch aus, dass
sie die Korper der Teilnehmenden umfassend in Anspruch nehmen,
man denke etwa an Tauchen oder das Spielen eines Instrumentes.
Dennoch erzeugen Musik und Klang eine spezifische Wirkung, wie
David (2012) fiir 6ffentliche Prozessionen tamilischer Hindus in Lon-
don herausarbeitet: Klang ist ein wichtiges Element ,,in ritualising and
assisting in the sacralising of the space through sonorous, loud and
auspicious music that speaks directly to the deities“ (ebd., S. 463).
Diese Sakralisierung des Raumes durch Musik spricht nun nicht nur

30  Gerade diejenigen Anwesenden, die kochen, konnen zwar mitsingen, wer-
den in der Regel aber auf die Ausrichtung auf die Mirti, den Gebrauch von
Rhythmusinstrumenten oder auch nur schon das Schlagen des Taktes weit-
gehend verzichten miissen, um die Praktik des Kochens nicht zu gefihrden.

197

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

198

die Gotter an, sondern bindet, wie dargelegt, auch die Tempelbesu-
cherinnen und -besucher ein. Die von Madbev Srinivasan beschriebene
Transzendenzerfahrung entsteht dann dadurch, dass die Praktik des Bhajan-
Singen die Anwesenden umfassend korperlich in Anspruch nimmi.

Auch wenn Arbeiten zu Klang und Religion gerade im Kontext
westlicher Forschung zu Hinduismus (Wilke und Moebus 2011, S. 3)
respektive in der Religionsforschung ganz allgemein (Laack 2015,
S. 221) bisher wenig Beachtung fanden, so lisst sich doch nicht leug-
nen, dass Musik und Klang nur schon in Bezug auf ihre stindige
Prisenz im Tempel eine wichtige Rolle spielen. Beck zeichnet zu-
dem nach, wie Musik in der Form des Nada- Brahman, des heiligen
Klangs, zentrales Element des Zugangs zu hochsten spirituellen Re-
alitdten ist, jedoch in der Religionsforschung selten im Kontext all-
taglicher religidser Praktiken analysiert wird (Beck 2012: 25ft.), denn
nebst der Zeit, die mit dem Singen von Bhajans verbracht wird, sind
Klinge auch wihrend P#ja und Arati prisent. So etwa durch die
klangliche Markierung ritueller Hohepunkte oder durch die Verwen-
dung klangerzeugender Artefakte wie Glocken und Muscheln. Und
nicht selten werden im Tempel Musik oder Klang in der Form von
gesungenen Mantren oder Bhajans iber Boxen abgespielt, auch wenn
gerade nichts anderes passiert.

Nebst der Organisation der sinnlichen Wahrnehmung von Pra-
xisteilnehmenden durch Musik und Klang, weisen sich religiose Prak-
tiken durch einen weiteren Aspekt als solche aus: Sie fordern von den
Praxisteilnebmenden ein spezifisches Regime der Blicke ein. Wihrend bei-
spielsweise in einem Fahrstuhl die Blickvermeidung respektive -ab-
wendung eine Moglichkeit ist, trotz korperlicher Nihe Distanz zu
wahren (Hirschauer 1999, S. 230f)), ist im Tempel das Gegenteil der
Fall: Der Blickkontakt zwischen Mensch und Mrii ist ausdriicklich
gefordert. Schliefllich lassen sich in jedem Tempel Momente beob-
achten, in denen sich die Anwesenden explizit auf eine oder mehrere
Marti ausrichten. In den Wiener Tempeln entsteht durch Praktiken
des Ordnens zudem eine Sitzordnung, die von allen Anwesenden
verlangt, sich frontal auf die Mirti auszurichten (vgl. Kapitel 5.1.3).

Dies geschieht nicht zufillig. Die Bedeutung des Blickes und des
Erblickens ist ein zentrales Moment hinduistischer Glaubenspraxis,
denn in hinduistischen Traditionen existiert die religiose Erwartung,
das Heilige physisch zu erblicken (Eck 1998, S. 3). Eck beschreibt

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

darSana als ,the single most common and significant element of Hin-
du worship® (ebd., S. 1). Laut Eck ist es sowohl das Erblicken der
Gottheit, die in der Mirti prisent ist, als auch das Erblicktwerden,
da die Menschen dadurch den Segen des Gottlichen erlangen (ebd.,
S. 3). Damit ist nicht nur die in christlichen Traditionen anzutreffen-
de Hoffnung gemeint, Gottes Wirken im eigenen Leben zu erken-
nen. Stattdessen geht es um den konkreten, physischen Blick, der auf
der Marti ruht und durch den die Praxisteilnehmenden im Gegen-
zug auch erblickt werden. Die Ausrichtung der Blicke an der Mirt:
ist folglich eine Moglichkeit, wie die Erfahrung der Transzendenz im
Rahmen religioser Praktiken angezeigt wird. Die Ausrichtung auf die
Marti ist nimlich keinesfalls zufillig. Im Gegenteil, die Mirti sind
wichtige Artefakte, die die Tempelpraxis auf unterschiedlichste Art
und Weise prigen. Nicht zuletzt dadurch, dass sie eine bestimmte
Form der Raumorganisation oder der Verehrung einfordern.

Zusammenfassend konnen religiose Praktiken im Hindutempel
folglich als diejenigen Praktiken identifiziert werden, die von den
Praxisteilnehmenden ein spezifisches sensuelles - visuelles und audi-
tives — Engagement einfordern, das alles andere in den Hintergrund
riickt. Religiose Praktiken sind dann solche, die von den Praxisteil-
nehmenden ,yvollen sinnlichen Einsatz“ erfordern, wobei diese Ein-
bindung von den Praxisteilnehmenden selbst als Erfahrung der
Transzendenz wiedergegeben wird.

5.2.2 Stabilisierte Wiederholung: Jubelrufe

Im Sanatan Dharam Mandir in Wien wird das Ende jedes Bhajans da-
durch gekennzeichnet, dass die Vorsingende oder eine andere Person
waykara seranvalida“ sagt und die Anwesenden mit ,,bol sace darbar ki-
Jay“ antworten.’! Bei diesen beiden Teilsitzen in Panjabi handelt sich
um eine Lobpreisung zu Ehren der grofen Gottin, der Mabadevi, wie
sie im punjabischen Hinduismus verehrt wird. Eine englische Uber-
setzung gibt Erndl (1991, S. 345, H.i.0.): ,,Seranvali’s victory cry: say

31  Die Transliteration ist von Erndl (1991) iibernommen.

199

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

200

- victory to the true court.“*? Diese Lobpreisung wird nach dem Ab-
schluss jedes Liedes gesagt, aber auch als enthusiastischer Ruf wih-
rend der Arati wiederholt oder wihrend dem prisada angestimmt.
Meist initiiert von einem Einzelnen, kann sie die Form eines gemein-
samen, lauten Jubelrufes annehmen. Wiederholt wird von Praxisteil-
nehmenden in diesem und anderen Tempeln auch der Ausruf ,jay
mata di“ angestimmt, der wortlich mit ,,Sieg fur die Mutter” iibersetzt
werden kann (ebd., S. 345).

Dieser wiederholte Jubelruf ist in Zhnlicher Form auch in den ta-
milischen Tempeln in der Schweiz zu beobachten. Gerade bei rituel-
len Hohepunkten bzw. Ubergingen, wie dem Schwenken der Flam-
me vor der Mirti wihrend einer Pija oder dem Start des Umzugs am
jahrlichen Tempelfest wird wiederholt der tamilische Ruf ,haro hara“
angestimmt, ein Jubelruf zu Ehren des Gottes Murukan.

Eine dritte Art eines solchen Ausrufes ist das u#lu-dhwani, das in
den Wiener Tempeln hiufig von Frauen angestimmt wird und den
Beginn einer Pija oder deren Hohepunkt, gemeinsam mit beispiels-
weise dem Blasen von Muschelhdrnern oder dem Liuten von Glo-
cken, begleitet. Diese Lauttechnik, bei der bei gleichzeitigem Rollen
der Zunge ein hoher Ton angestimmt wird, wird vor allem von Frau-
en aus Westbengal und Bangladesch, und auch im Forschungsfeld
besonders wihrend der Durgapija angewandt(Stewart 2009, S. 32).

All diesen Formen kollektiven Jubelns ist gemein, dass sie be-
stimmte Momente im Verlaufe des Tempelgeschehens akzentuie-
ren. Dadurch entsteht eine Rhythmisierung: Die Lobpreisungen am
Ende der Bhajans schaffen einen Moment, in dem sich spontane, eu-
phorische Auflerungen mit dem routinierten und meditativen Teil
des Singens abwechseln; die Jubelrufe zu Beginn der Prozession un-
terstiitzen die Besonderheit des Momentes des Aufbruchs; das #/u-
dbwani kindigt den Beginn eines gliicksverheiflenden Momentes
wihrend der Durgapija an. Die Jubelrufe und Lobpreisungen kon-
nen als Ausdruck einer sozialen Zustimmung zur aktuellen Situati-
on verstanden werden. Anders als etwa konkrete Aulerungen — zum
Beispiel ein Aufruf eines Vorstandsmitgliedes an die Anwesenden,

32 Seranvali ist eine Version der groffen Gottin, der Mahadevi, und bedeutet
wortlich, dass sie diejenige ist, die auf dem Lowen reitet. Sie steht damit in
der ikonographischen Tradition der Durga.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

mehr Geld fiir den Tempel zu spenden —, die durchaus explizit infra-
ge gestellt werden konnen, werden routinierte Ausdrucksformen in
der Regel nicht angezweifelt (Bell 1997, S. 140).

Die Jubelrufe sind damit ein wichtiger Bestandteil des doing man-
dir, da sie eine permanente praktische Manifestation der sozialen Zu-
stimmung zum aktuellen Geschehen sind. Ihnen kommt die Funktion
zu, die Wiederholung religioser Praktiken zu stabilisieren. Durch eine pra-
xistheoretische Brille sieht man in den Ausrufen von ,jay mataa di“,
yharo hara“ oder in ulu-dhwani- Lauten Praktiken, die die Partizipa-
tion von Teilnehmenden in spezifischen Momenten einfordern und
so das Geschehen beglaubigen und am Laufen halten, da gerade Mo-
mente wie der Beginn oder der Hohepunkt einer Pi#ja oder das Ende
eines Bhajans fur Instabilititen und Diskontinuititen anfillig sind.
So konnte sich der Beginn einer Pigja verzogern, weil nicht alle dafiir
notwendigen Materialien und Teilnehmenden bereit sind, es konn-
ten Konflikte tiber die Wahl des nichsten Liedes auftreten oder man
konnte ohne weitere Praktiken direkt zum Essen iibergehen. Dass
sich die Tempelpraxis all dieser Unsicherheiten zum Trotz dennoch
immer wieder in ahnlicher Art und Weise vollzieht, ist daher wesent-
lich auf Mechanismen (Praktiken) zuriickzufiithren, die die Tempel-
praxis stabilisieren. Nebst den identifizierten Zeitpraktiken, die wei-
ter unten als Ordnungsaspekt fiir die Existenz der Tempelpraxis tiber
den aktuellen Moment hinaus aufgefithrt werden, bilden die hier
aufgegriffenen Jubelausrufe in ihren regionalen Ausprigungen einen
Mechanismus, der die Tempelpraxis im Vollzug beglaubigt. Damit
ist ein konkreter Mechanismus der Stabilisierung von Tempelpraxis
empirisch bestimmt, wie Schifer (2013) es fiir die Auseinanderset-
zung mit der Stabilitdt des Sozialen fordert.

5.2.3 Die Bedeutung von Artefakten und die Entstehung von
Gemeinschaft: Arati

Das Feiern der Arati ist eine Praktik, die sowohl zuhause als auch im
Tempel stattfinden kann und die hauptsichlich morgens oder abends
ausgefiithrt wird (Michaels 1998, S. 225). Sie ist, so konnte man sagen,
Ankerpunkt der bhakti und wichtiges Element der Tempelpraxis (Nara-
yanan 2009, S. 719). lhre Ausfihrung - das Schwenken einer Flam-

201

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

202

me vor der Mirti - ist nicht einem religiosen Spezialisten vorbehalten,
sondern kann von jedermann iibernommen werden. Arati, so wie sie
in den von mir besuchten Tempeln gefeiert wird, ist entweder Teil einer
Pija, als diparadbana, als Lichtspende, oder aber sie bildet — gerade in
den Wiener Tempeln - eine eigenstindige Praktik und den formalisier-
ten Hohepunkt zwischen gemeinsamem Bbhajan-Singen und dem Es-
sen. Dabei variieren Anzahl und Art der Lampen — Ol oder Kampfer -
je nach religioser Ausrichtung des Tempels oder gefeiertem Fest; meist
wird aber zum Schluss eine Kampferflamme verwendet (Slaczka 2010,
S. 338). Michaels bringt das Schwenken des Lichtes in Verbindung mit
der zentralen Stellung des Blickes im hinduistischen Gottesdienst, in-
dem er darauf hinweist, dass die ,,Furcht vor dem bosen Blick” (Micha-
els 1998, S. 254) und die Moglichkeit, sich mit Licht davor zu schiitzen,
in der Arati zusammenkommen und den bisweilen wichtigsten und se-
gensreichsten Moment des Tempelbesuchs, in der Form des wechselsei-
tigen Anblicks von Mensch und Gott, darSana, kreieren:

»Oft ist in Tempeln die Gotterstatue verhangen. Wenn aber wih-
rend der Puja der Blick auf sie unter Glockengeldut ermoglicht
wird, werden Talg- oder Ollichter geschwenkt. Dieser heilbringen-
de Blick gilt als der entscheidende Moment der Gottesbegegnung,
er ist eines der meistgenannten Motive fiir Tempelbesuche“ (ebd.,
S. 255f).

Dieser wichtigste Moment entsteht nun durch das Schwenken des Lich-
tes in Form einer Lampe oder Kerze auf einem Tablett vor den M.
Dabei wird das Licht in der Regel mit der Rechten oder mit beiden
Hinden gehalten und in einer zirkuldren Bewegung im Uhrzeigersinn
vor den Marti geschwenkt. Diese Bewegung kann von einem religio-
sen Spezialisten im Namen der Anwesenden und bei Abwesenheit ei-
nes religiésen Experten auch von ihnen selbst vollzogen werden. Sind
keine religiosen Experten anwesend, reichen die Praxisteilnehmenden
das Licht in der Regel weiter, so dass jeder und jede nach vorne tre-
ten und das Licht den Mirti prisentieren kann. Hiufig tun das Ehe-
paare oder Familien gemeinsam. Der Effekt des Lichterschwenkens be-
schreibt Narayanan als Moment paradox anmutender Erkenntnis:

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

sDevotees see the flame revealing the visage of the deity whom
they know is unknowabble and has yet graciously descended to
earth. The light from the flame would remind some that the su-
preme being is pure light and is saccitananda (reality, conscious-
ness and bliss)“ (Narayanan 2009, S. 719).

In der Herbststrafle leitet der religiose Experte das Arati an, prisen-
tiert das Licht den Mirti und schwenkt es anschlieffend in Richtung
der Praxisteilnehmenden, bevor er es einer Person - in der Regel ei-
nem Helfer - gibt, die damit durch die Reihen der Anwesenden lduft,
so dass sich jeder und jede mit dem Licht der Flamme segnen kann.
Bei dieser Gelegenheit werden Geldstiicke oder -scheine auf das Tab-
lett gelegt, die als Spende fiir den Tempelunterhalt gedacht sind. Dies
ist der Ablauf, wie ihn auch andere ethnografische Arbeiten schon re-
konstruiert haben (vgl. etwa Nye 1995). Interessant ist es nun, zu re-
konstruieren, wie die Praktik der Arati eingefithrt und folglich die-
ser entscheidende Moment im Tempelgeschehen herbeigefiithrt wird.

slrgendwann beginnt der Priester mit einer Form der Arati, in
der er den Mirti zuerst Riucherwerk und nachher ein Tablett mit
Lichtern darbietet. Er tut dies ziemlich ausfihrlich, wihrend da-
neben die Tempelbesucherinnen und -besucher weitersingen.
Schlielich ist die Arati zu Ende und inzwischen befinden sich
ungefihr 40 Erwachsene und 10 Kinderim Tempel. Nach der Arati
setzen sich die Menschen hin um das prasada zu essen. Ich bin
erstaunt, wie schnell und effizient das geschieht. [...] Nach dem
langsamen Anfang der Arati, bin ich beeindruckt wie schnell und
systematisch die Speisung passiert (W03, Z55-72).

Im Protokollauszug zeichnet sich die Praktik der Arati weniger durch
einen deutlichen Anfang als vielmehr einen eindeutigen Endpunkt
aus. Dies mag damit zusammenhingen, dass die Arati einen rituel-
len Hohepunkt darstellt, in dessen Verlauf die Anwesenden alle auf-
stehen, sich der Mirti zuwenden und gemeinsam singen. Auf diesen
Hohepunkt folgt in der Regel ein mindestens so deutliches und ra-
sches Ende respektive eine nichste Praktik, prasada, die die Praxisteil-
nehmenden in Anspruch nimmt.

203

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

204

Tatsichlich ist der Anfang der Arati variabel und hingt entschie-
den davon ab, wie lange die Praktik des Bhajan-Singens aufrechterhal-
ten wird. Dies liegt wiederum nicht blof§ in der Hand derjenigen Per-
son, die als religioser Experte fungiert, oder nur an den Singenden/
Musizierenden. So gab es im Forschungsfeld Momente, in denen die
Frau des Priesters ihren Mann mit einer Geste aufforderte, mit der
Arati zu beginnen, oder auch einen, in dem einer der Kéche sich fiir
ein baldiges Ende des Bhajan-Singens einsetzte. Nebst diesen beob-
achteten Versuchen individueller Einflussnahme auf den Ablauf des
Abends zeichnet sich die Praktik der Arati vor allem dadurch aus, dass
ihre Durchfithrung an ein eher ungewohnliches Artefakt gekoppelt
ist: an die Kopie des Liedtextes desjenigen Liedes, das wihrend der
Arati gesungen wird.

Der Bhajan als Beispiel der Hybriditit von Tempelpraktiken

Besonders in den Tempeln in Wien hat sich ein spezifisches Visnu-
Bhajan durchgesetzt, welches wihrend der Arati gesungen wird.* So-
wohl in der Tirkenstrafle wie auch in der Lammgasse werden sogar
Kopien mit dem Text des Bhajans in Hindi respektive Bengali und la-
teinischer Schrift ausgeteilt und nach der Arati wieder eingesammelt
(vgl. Abb 5.5).

Es handelt sich dabei um den Bhajan ,Om Jaya Jagadisha Hari®,
dessen Popularitit und Verbreitung Beck auf einen Bollywoodfilm
mit dem englischen Titel ,East and West“ (Purab aur Pacchim) aus
den 1970er-Jahren zuriickfihrt (Beck 2010, S. 597). In diesem na-
tionalistisch gefirbten Film geht es um eine Familie ,verwestlich-
ter” Inder in England, die dank des Besuchs eines religiosen, mora-

33 Bhajans werden seltener auch in tamilischen Tempeln gesungen. Dies ldsst
sich damit erkliren, dass die $ivaitischen Bhakti-Traditionen sich eher ,ri-
tualistisch und spiritualistisch® entwickelten, wie Michaels (1998, S. 280)
schreibt. Dieser etwas andere Fokus, zusammen mit den besseren finanziel-
len Moglichkeiten, erlaubt es vielen tamilisch-hinduistischen Tempeln in der
Schweiz, einen Priester zu engagieren, der das Tempelgeschehen lenkt. Folg-
lich sind es eher die tiglichen Pijas und ihre Vor- und Nachbereitungen, die
das Gros des Tempelgeschehens prigen, und weniger der Ausdruck der per-
sonlichen Gottesbeziehung in langen Gesangs- und Musiziersessions.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

o HPH] pqsipySe[ v[ mQ* weleyq sap upsg :¢°¢ Sunpjiqgqy

p3o728nd
UE G5 08 S UL LE 4F 4F % 0% 48 08 LS UL K8 U KB 4F 4 4E 4T €5 LB E LE UE 4T &E 4T

ey eysipbe( |ef wo
2yeyg o1ey AU /[LUBMS BUINY BYRASS Ulel ‘[LEX-2(ey) BUMRIoot iR
BHEY-BURIRG BWIN3 [WEMS 'Bliey-eue|pd wn] ‘esefes 3 punJey ewn)
122 2lis Ris 4E I Lo 24 Ind Wik 1B by jr ‘ice-pm o g
10 1B s | JR-pioin 1D ik g lodw BB

a.ey eysipber ef we
1WeMS Mjqes ewny Jeled Wyeg-eleqd ‘e. wyeig-elgqd
IweAsejuy ewn) (WEMS ‘weilejuy ewny ‘euejpweled eyelood ewny
122 RiRlrie ki 48 Il Jalked b BB bkinh IM0Ih Whign 12h
1o 1B ey | (el 6B it lodh 1B

asey eysipbec |ef wo
29)sif uooley esy ‘230 eu Jne eulq nygeld ‘Bfoop euJne eujq ewny
PIS LOOYED eyRIRYS (LUBMS ‘DISP] UOOYRS eyeleys ‘asow ewn) end eig
122 a(2lin Rin 4F 1 {hbdin) b BUS ‘Bl e e ko) Ry 0D e 2 o) 1D
10 oM Jpaid | Jbtien) Bl o Rt 1B 1n)-BIk
aley eysipbe (ef wo
B3 eUR) AW BIYSEY ‘aAR eseyb edwes eydng ‘aag eseyt jedwes eyyng
) UBW 9SRUIY BUYYNP |WEMS ‘B BUBW aseulq eyxyaq ‘aed ejeyd SAgAUp of
132 BiPhis Rie 46 11 (e kb 21 2t ‘BlIR 21 Wha-BB ‘bl 28 Bjhek-pB
1 S Wier | ki Rkl 2B Yelh s Bl o
a1ey eys|pbec tel WO
.1e3] RI0OP SW RYRUSH ‘BIedUeSs ) ouef esgq ‘eledues 9y ouef-epeyg
asey eysipber tef jwems ‘asey eysipber jef wo
122 iR i oF | 2% 2D 1t 103 ‘DR ¢ Jeln BID ‘Dl P i Lok,
1 22 RiRPhic Ris [ i 23 RRke Bi 4F

wxx

(WO MUK (WO MUY WO MYH [4e N2 jop N2 (4 Y2

ylleH ouejedgjeBuey ‘Weysiendaiepund weebuep
yefemyp-epnies wejebuel ynuysiA ugaebeyg wejebuaiy

1 22 Jbbiobh ‘Repsol Piit
| thokadel Wit k) Liblk, Py
i yeweu [eAgbing 9a1ys wo

UEUEUE LU LLELENE LE UL IELE LE QOB LE AL LE L LEYE YE L X B ML UL LE L

30 1 28ng
45 5 45 46 5 8 G 08 48 4 4 4 €E €8 48 4E 4S5 £F \OF 5 48 4 LE 45 UE 4 4 dE
i yeweu jeAgbing 334ys WO | Yeweu eAgbing 3a4ys wo :
i S W o4 ke e U o8 0ok D e 08
2ynsoweu jyeAgieN 1neQ 3Ry UeAs-eAles
ayeAg.ed-eyenjued ejieussp-ejebeyeleys
1 pBsipt: Il B2 23 Pkl
| Joki2h Joledh PIL(2 BRI
amsoweu |yeARIeN sAeuwieynd sAsyseuns
|uBIRUES 2300q-IHRYS WEUBLSRUIA-IIYS-NYSNIS
Il 2Rtk Iyl il Risial
1 gl PRAD lbikl] DRYRR

2)njsoweuy jyeAgIeN HIned aequiedes) adueleys
Iypes-yeAles 3AYS aAjeburw-ejebuelu-eates
I LB eI Rl hpe RaMY
| ERJIRRIGE b Rkl
ed|) YoIND WEJOOWYSHOW WBANBA-I0ND Em_ooEE»r_m.z.
weped-yoIns Weeowefnd ‘Ynw-101no wejoowugiyq
Yeweu aaen6-99.ys jewise] ‘eudA weyjysiep wepedie]
weseydeieyd eUsA weydAa fweagselepuew epyeyy
yeweu aABINB-38.YS [eWSe . ‘Busyesg-eied 1gYSHES uning
YeleAySaYeWw 0ABP-ININD ‘YnuUYsS|A-Ininb Buiye.Iq-ining
U il :0f e pelpRl st | bioh 128 whuch bl shiir
1 sik by pp ‘i PR P | hdh kg Phike ‘YNelisal Somy
I hike 2Ry pon-1210n Buie 12k | 2eagh 1ol “Thopiel el
| yewep eAgysayes aa.ys
WO | YeweN eAgysayes aa.ys WO | YeweN eARYSIURD 99.1yS WO
I hE RUBlAL M6 € 1 ki RUBOD I8 48 Ik RIBOL 16 0F
{eweu oweu m>m:mmcaw.ww.cw ‘eAennd-eAud peased
anejay eyeAe) eAses ‘eAgyseuin-euybia enles
2kt ke RABlOLYYS ‘RLBRA Whin
| B2 Inlizdwe b ‘RiRlkpltak)

GEGELELELELE UL UL YE GE LELE LS US L UL L LT LE LE VL L UE B L LS LT LS S

205

18.01.2026, 12:08:01.



https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

206

lisch integren Protagonisten aus Indien wieder zu ihren ,authentisch
indischen Werten zuriickfinden. Im Film wird der Bhajan, der an
Gott Visnu gerichtet ist, wihrend einer Arati in Indien gesungen,
an dem der Protagonist teilnimmt. Tatsichlich ist der urspriingliche
Bhajan aber ilter. Nesbitt schreibt seine Herkunft einem Pandit na-
mens Sardha Ram Phillauri zu, der von 1837 bis 1881 gelebt hat und
den er als ,a distinguished writer in Hindi and Punjabi® bezeichnet
(Nesbitt 2009, S. 163). Die, wie es scheint, sehr weite Verbreitung die-
ses Bhajan zeigt, wie globale Netzwerke von Praktiken gedacht wer-
den konnen:

Netzwerke sozialer Praktiken sind in einem tberlokalen Raum
und in einer die Gegenwart transzendierenden, historischen Zeit
zu situieren, so dass auf diese Weise die hybride Kombination
von Elementen aus verschiedenen Zeiten und Riumen in einer
Praktik oder einem Komplex von Praktiken wahrnehmbar wer-
den“ (Reckwitz 2005, S. 101).

Die Geschichte des Bhajans mit seiner Entstehung im 19. Jahrhundert
und seiner globalen Verbreitung (u. a. in der indischen Diaspora) im
Anschluss an einen Film der 1970er-Jahre veranschaulicht einen wich-
tigen Aspekt von doing mandir: dass nimlich die hinduistische Praxis
als ein hybrider Komplex von Praktiken verstanden werden muss, der
genauso Elemente aus der Popkultur beinhaltet wie historische Bezi-
ge religioser Traditionen, der gleichermaflen aus regionalen Besonder-
heiten religioser Traditionen schopft und lokale Adaptionen produ-
ziert.

Der Aufforderungscharakter einer Textkopie

In der Situation der Arati entfalten die Kopien mit dem Text des Bha-
Jjans ,Om Jaya Jagadisha Hari“ eine sehr ausgeprigte Handlungsauf-
forderung. Der Moment, in dem eine Person mit dem Austeilen be-
ginnt, kann als Ausloser des rituellen Hohepunkts des Abends, der
Arati, gesehen werden, denn sobald das Austeilen der Kopien be-
ginnt, stehen alle auf und richten sich dem Haupt-Sanctum zu. Der
Bhajan ,Om Jai Jagdish Hari“ wird angestimmt, wihrend eine Per-
son vor den Miirtis eine Flamme schwenkt. Er endet auf das Mantra

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

»om Santi Santi Santi * das gleichsam den Hohepunkt der Arati bildet,
wihrenddessen die Tempelglocke geldutet, Rhythmusinstrumente ge-
schlagen und, wenn vorhanden, Muschelhérner geblasen werden. Der
religiose Hohepunkt des Abends wird also nicht durch die Lampe
oder Kerze, nach welcher der Priester greift, oder die explizite Auffor-
derung durch eine Person - dhnlich etwa der Einladung zur Kommu-
nion bei katholischen Gemeinschaften - herbeigefiihrt, sondern der
Aufforderungscharakter wird vielmehr zu groflen Teilen an die Kopie
eines Liedtextes delegiert.

Das ist einerseits bemerkenswert, weil der Liedtext die Arati zwar
einfordert, ihre Durchfithrung aber auch behindert. Indem nimlich
der Text einfordert, gelesen zu werden, wihrend man ihn singt, tritt
er in Konkurrenz zum Aufforderungscharakter der Mirti und droht
den wechselseitigen Anblick von Gott und Mensch wihrend dem
Schwenken der Flamme - also das erklirte religiose Ziel der Arati -
zu unterwandern. Die so entstehende Situation der Konkurrenz des
Aufforderungscharakters unterschiedlicher Artefakte (Mirti vs. Ko-
pie des Liedtextes) ldsst sich am ehesten damit erkldren, dass der ko-
ordinierte Beginn der Arati und die Teilnahme aller Anwesenden
fur ihr Zustandekommen wichtiger sind, als der individuelle, seg-
nende Blickkontakt zwischen den Praxisteilnehmenden und Gott.
Indem die Praktik der Arati die Verwendung einer Textkopie privile-
giert, delegiert sie das notwendige, explizite Textwissen an ein Arte-
fakt und entlastet die Praxisteilnehmenden. Thnen wird zugestanden,
den Text zwar nicht auswendig aber dennoch mitsingen zu kénnen.
Dies kreiert eine Situation, die auf den ersten Blick paradox erschei-
nen mag: dadurch, dass die Leute auf den Text schauen, werden sie in
der Essenz ihrer religiosen Praxis — dem Blickkontakt mit Gott, der
in der Marti Sitz nimmt - eingeschrinkt. Gleichzeitig schafft dieser
Text aber auch die Moglichkeit des Vergessens. Indem ich dem Text
folgen kann, muss ich mich nicht darum bemiihen, ihn auswendig
zu lernen oder mich an meinen Mitmenschen zu orientieren, um ihn
zu antizipieren. Der Text schafft so also auch die Moglichkeit, ihn
vergessen zu konnen und an der Arati teilzuhaben, speziell dann,
wenn man nicht zu den getibten Praxisteilnehmenden zdhlt.

Andererseits ist der Gegenstand an sich interessant, da Texte
in der Form von Kopien, Biichern oder Manuskripten mit wenigen
Ausnahmen (eine davon sind die individuellen Notizbticher mit den

207

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

208

gesammelten Bhajan-Texten) im Tempelgeschehen fast gar keine Rol-
le spielen, wie auch der Auszug aus einem Beobachtungsprotokoll
nahelegt:

»Mir geht dabei der Gedanke durch den Kopf, dass punkto Ma-
terialien gerade Biicher in der hinduistischen Praxis, fir die ich
mich interessiere, eher selten vorkommen. Texte spielen wenn,
dann eigentlich ausschlieflich fiir Bahjans oder das gemeinsame
Lied beim Arati in Wien eine Rolle. Lediglich zweimal habe ich
den Einsatz von Biichern beobachtet, einmal, als Frau Nirmit bei
der Feuerbestattung etwas vorgelesen hat oder dann beim jungen
Bengali-Priester aus Schweden bei der Durgapaja im 16.“ (Z10;
759-64).

Wenn hingegen ein Priester fiir den permanenten Unterhalt eines
Tempels zustindig ist, wird er in der Regel diejenigen Mantras oder
Gebete auswendig rezitieren und je nach Kontext die Anwesenden
zur Wiederholung oder zum Mitsprechen auffordern. Die Situation
in Hindutempeln ist also in der Regel so stark durch die Prisenz von
gesprochenen Texten und Mantren geprigt, dass Wilke und Moebus
sogar davon sprechen, dass der Text, mit dem sich ein Philologe be-
schiftigen wiirde, in indischen Traditionen so nicht existiert: ,,One
could even say that the philologist’s ,text® does not exist as a text type
in the Indian tradition® (Wilke und Moebus 2011, S. 5).3* Das wird
auch in der im Folgenden geschilderten Situation deutlich: Natiirlich
konnen fast alle der Anwesenden den Bhajan auswendig und nehmen
trotzdem die Kopie fiir die Dauer der Arati an sich. Die Praktik der
Arati kénnte sich also, mit Blick auf das breite Spektrum oraler Prak-
tiken in hinduistischen Traditionen, darauf stiitzen, dass die Praxis-
teilnehmenden durch ihre Sozialisation in hinduistisch-religioser Tra-
dition durchaus tiber die Kompetenz verfligen, relevantes, explizites

34  Konsequenterweise schlagen Wilke und Moebus (2011, S. 5) vor, die her-
meneutische Analysemethode fiir Sanskrit-Texte um die Bedeutung von
Oralitit und Klang zu erweitern: ,We are therefore focusing on the event
character of religious texts in a double sense: on the one hand relating to
their potential ability to produce sense in an unfinished, ever new, fashion
and on the other, relating to their aesthetic quality, i.e. audible physical na-
ture.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Textwissen in jahrelanger Wiederholung internalisiert zu haben. Dass
zusitzlich Artefakte die Situation entscheidend prigen, verrit folg-
lich etwas tiber den Kontext, in dem diese Praktik angesiedelt ist. Hier
diirfte insbesondere die Abwesenheit religioser Experten, also die feh-
lende Prisenz einer Instanz expliziten religidsen Wissens, entschei-
dend sein. Dadurch, dass die Praktik der Arati im Tempel nicht oder
nicht ausschliefflich auf religiose Experten bauen kann, die sie initi-
iert, anleitet und in Gang hilt, kommt spezifischen Artefakten, unter
anderem eben dem Liedtext, die Aufgabe zu, einheitliches Textwissen
und die Moglichkeit seiner Wiedergabe zu speichern.

Religiose Praktiken und Gemeinschaft

Die Arati entsteht als religidse Praktik durch eine Verbindung unter-
schiedlicher Elemente. Dazu gehort nebst spezifischen Artefakten,
wie Textkopien, Instrumenten oder Riucherwerk auch das Schwen-
ken einer Flamme vor den Mirtis — die Lichtgabe, die die Arati erst
als Arati auszeichnet (Malinar 2009, S. 159). Wichtig ist in dieser Si-
tuation zudem der Klang von Glocken und Muschelhérnern, zusam-
men mit Gesang und Musik. Wie bereits in Kapitel 5.2.1 herausgear-
beitet, ist es das Einfordern von Blicken und das Hoéren von Klingen,
mit der sich die Praktik der Arati als religiose Praktik ausweist.

Die Praktik der Klangproduktion hat zudem die Funktion,
den rituellen Hohepunkt und damit den religids verheiffungsvolls-
ten Moment der Arati nachvollziehbar zu machen. Nonchalant for-
muliert, tritt dieser verheifflungsvollste Moment der Arati dann ein,
wenn es im Tempel am lautesten ist. Vernachlissigt man also den
Klang, ist es schwierig, die Struktur der Arati nachzuvollziehen. Um-
gekehrt verrit eine Analyse des Klangs aber auch etwas dariber, wie
religiose Praktiken im Tempel als gemeinschafiliche religiose Prakti-
ken entstehen, denn wihrend in bhakti-Traditionen die individuelle
Beziehung zwischen Gott und Mensch im Zentrum steht und auch
die Tempelbesuche primir ein Dienst fir die und an den Goéttern
sind, ldsst sich doch nicht leugnen, dass im Tempel, etwa wihrend
des Essens, situativ Formen der Gemeinschaft entstehen, die fiir die

209

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

210

Anwesenden eine grofle Bedeutung hat.*® Dazu kommt, dass, wie
Michaels (1998, S. 85) formuliert, jede Religion durch ein spezifi-
sches ,,Mischungsverhiltnis® zwischen Individualitit und Gemein-
schaft geprigt ist. So setzt sich die hinduistische Tempelpraxis aus
Praktiken zusammen, die sich als Praktiken individueller Religiosi-
tit ausweisen, wie dies etwa anhand der visuellen Orientierung an
der Marti wihrend des Bbajan-Singens sichtbar wird. Genauso be-
steht die Tempelpraxis aber auch aus Praktiken, die erkennbar ge-
meinschaftliche religiose Praktiken sind. Die Rekonstruktion religi-
Oser Praktiken ist daher eine gute Moglichkeit, herauszuarbeiten, wie
religiose Gemeinschaft als Teil der hinduistischen Tempelpraxis situativ
in und durch gemeinschafiliche religicse Praktiken entsteht.

Zum Ende des Bhajan ,,Om Jaya Jagadisha Hari“ und zur Anzei-
ge des Hohepunkts der Arati werden, wie bereits beschrieben, zusitz-
liche Klinge produziert. Nebst Muschelhérnern und Tempelglocken
werden auch die zuvor verwendeten Rhythmusinstrumente, wie etwa
Handzimbeln oder Schellenkrinze dazu verwendet, diesen wichti-
gen Moment klanglich anzuzeigen. Nicht zu vergessen sind auch die
in Kapitel 5.2.2 behandelten Jubelrufe. Das Resultat ist ein Moment,
der sich in seiner Lautstirke und Intensitdt vom vorhergehenden Ge-
schehen abhebt. Dieses Erzeugen des Klangs ist eine gemeinschaft-
liche Praktik, denn sie verlangt von den Praxisteilnehmenden eine
Orientierung aneinander: Der Klang kann nur tiber lingere Zeit auf-
rechterhalten werden, wenn sich alle beteiligen. Gleichzeitig schafft
Klangerzeugung eine Form der Inklusion aller Anwesenden, da sie
alles andere Geschehen sprichwortlich tibertont. Hier orientiere ich
mich an einem Argument von Gerety (2017), der die technische Ver-
stirkung von Mantren bei einer 6ffentlichen Feier der Nambudiri,
einer brahmanischen Kaste in Kerala, als Briicke zwischen den Nam-
budiri und den anderen Besuchenden bezeichnet:

35  So formuliert eine meiner Interviewpartnerinnen: ,Aber natiirlich, damit
der Tempel offen ist, ich sehe meine Leute, wir feiern dann gemeinsam, wir
tanzen, wir essen gemeinsam, also das ist / das beruhigt mich auch dann,
dann vermisse ich mein Zuhause weniger / irgendwie, ja. Das ist (...) dieser
Tempel hat fiir mich eine sehr grofle Bedeutung® (INC, Z66-69).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

»In this way, amplification provides a bridge between Nambudiri
ritual performance and thousands of visitors, many of whom are
Hindu devotees who have come to immerse themeselves in the
sound of the mantras and to have a vision (dar$ana) of the main
altar” (Gerety 2017, S. 566).

In dhnlicher Manier verstehe ich die Praktik des Klangproduzierens
als gemeinschaftliche religiose Praktik, die alle Besucherinnen und Be-
sucher im spezifischen Moment der Arati ,absorbiert* und inkludiert
und ihre Beteiligung und Orientierung aneinander einfordert. Damit
entsteht eine Praktik, in der eine gemeinschaftlich erzeugte und Ge-
meinschaft erzeugende ,Erfahrungstranszendenz® (Knoblauch 1991,
S. 14) entsteht.

5.2.4 Die Affektstruktur von Praktiken: Pija

Nebst den bisher geschilderten Praktiken ist die P#ja eine der wich-
tigsten und hiufigsten religiésen Praktiken. Zwar ist die Etymologie
des Wortes Pija umstritten, es scheint aber einen Konsens dariiber zu
geben, dass damit die ehrerbietende Behandlung eines Gottes oder
hohen Gastes gemeint ist, die manchmal auch einem spezifischen
Objekt zukommen kann (Valpey 2010, S. 381). Dabei scheint es ge-
rade in Bezug auf die Praktiken der Verehrung von Gotterbildern —
durch das Schwenken von Licht und die verbale Lobpreisung - eine
gewisse Ahnlichkeit, wenn nicht sogar einen direkten Link zu vedi-
schen Opferritualen zu geben, wie bestimmte Textquellen nahelegen
(ebd., S. 381).

Konsekrierte Tempel - so auch die beiden Ziircher Tempel - ver-
figen in der Regel iiber einen Tempelpriester, der die tdgliche ri-
tuelle Versorgung der Gotter sicherstellt. Der Tagesablauf des Tem-
pels ist entsprechend an den Bediirfnissen der Gotter und nicht an
den Bediirfnissen der Besucherinnen und Besucher orientiert (Tri-
pathi 2010, S. 330). Der Tempelpriester zeichnet dafiir verantwort-
lich, diesen Bediirfnissen nachzukommen. Folgender Auszug aus ei-
nem Beobachtungsprotokoll zeigt, wie die Praktik der P#ja nun nicht
unbedingt in gleicher Art und Weise auf alle Praxisteilnehmenden
zugreift:

211

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

212

»Der Priester beginnt die Paja vor Ganesa, indem er die Glocke
ldutet. Die Narasimhans lassen sich aber nicht davon abbringen,
ihren Bahjan in Ruhe zu Ende zu singen und sich erst danach zu
thm vor den Schrein zu begeben. Ich stelle mich hinter sie und
mache die Rituale mit. Im Verlauf der Puja sticht mir Folgendes
besonders ins Auge, was ich mir im Anschluss als Sprachmemo
auf mein Telefon spreche: Die beiden Personen folgen schon un-
gefihr dem Ablauf des Priesters, gesellen sie sich doch zu ihm bei
der Huldigung vor den einzelnen Schreinen. Jedoch: Sie haben
sehr deutlich ihre eigenen Priferenzen, was sie dabei machen. So
umrundet bspw. Herr Narasimhan die Planetengotter mehrfach
und setzt sich dazwischen vor den Hauptschrein und Frau Nara-
simhan singt die ganze Zeit leise vor sich hin.“ (210, Z65-75).

Bei der beschriebenen Piji im Sri Civacuppiramaniyar-Tempel in Ad-
liswil handelt es sich nicht um eine idealtypische 16-teilige Ehrerwei-
sung (Michaels 1998, S. 265ff.; Malinar 2009, S. 157ff. und ausftihr-
lich Tripathi 2010, S. 332f.).3¢ In den von mir besuchten Tempeln in
Ziirich umfasst eine Abend-Pizja unter der Woche vier bis maximal
sechs der sechzehn Teile, so auch diejenige, die die obenstehende Si-
tuation beschreibt. Dazu zdhlen in der Regel die Invokation, avahana,
mit der Pija-Glocke und der Tempelglocke, manchmal mit Muschel-
hornern und mit Begleitung bestimmter Mantren und Handbewe-
gungen des Priesters, durch die die Gottheit*” dazu aufgefordert wird,
eine materielle Form in der Mirti anzunehmen. Weitere Stationen ei-

36  Sowohl Michaels (1998, S. 266) als auch Slaczka (2010, S. 337) weisen dar-
auf hin, dass sich die Bestandteile einer P#a nach Tradition, Region, Tem-
pelgrofle und finanziellen Mglichkeiten unterscheiden.

37  Inden folgenden Kapiteln werden nebst der Bezeichnung Miirti sowohl die
Begriffe Gott wie auch Gottheit fiir Kultbilder und Statuen verwendet. Dies
verweist auf die Ambivalenz, die sich gerade in Bhakti-Traditionen zeigt, in
denen die Mirti eben nicht nur Symbole sind. Wie Malinar festhilt, ,wird
dem Bild des Gottes eine eigene Realitit zugeschrieben, mit der der Gliu-
bige direkt in Kontakt treten kann® (Malinar 2009, S. 157). Das bedeutet
aber nicht, dass Hindus deshalb davon ausgehen, dass das Kultbild Gott
ist, wie ein Zitat aus dem Interview mit der 20-jahrigen Nitnam Chana ver-
deutlicht: ,,Urviele Leute fragen mich z. B., warum wir dieses statues haben,
weil Gott ist ja nicht wirklich eine menschliche /Form z. B. Ja, das wissen
wir auch! Verstehst du? (INC, Z192-194).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

ner Piya umfassen die Darbringung von Rosenwasser, arghya, fur Ge-
sicht und Mund, eine Blumenspende, puspa, sowie, je nachdem, Riu-
cherwerk, dhupa. Den Hohepunkt bildet die Darbringung von Licht,
dipa, bei welcher der Priester vor dem Sanctum eine Lampe schwenkt.
Dieser Moment ist mit der wichtigste des Tempelbesuches: Die An-
wesenden positionieren sich schrig versetzt hintereinander vor dem
Sanctum, so dass sie darfana empfangen, also in den Blickkontakt mit
Gott treten konnen. In Kombination mit der Darbringung von Licht
wird das als besonders segensreich empfunden. Das hingt damit zu-
sammen, dass der Blick respektive der Augenkontakt wichtiges Vehi-
kel fiir die Ubertragung vorteilhafter (aber auch nachteiliger) Energie
ist (Valpey 2010, S. 387) und im Rahmen dieses Austausches die Hi-
erarchie zwischen Gott und Mensch situativ iiberwunden wird (Mi-
chaels 1998, S. 270). Den Abschluss einer Pija bildet in der Regel die
Speisung, naivedya.’® In den Ziircher Tempeln endet eine Pizja in der
Regel mit der Darbringung der Lichtgabe, dipa, vor dem Haupt-Sanc-
tum, nachdem zuvor alle anderen Miri rituell bedient wurden. Auch
hier ist der rituelle Hohepunkt durch den Einsatz von Glocken und
Muschelhorner sowie die Ausrichtung der Blicke gekennzeichnet. Be-
endet der Priester die dipa, prisentieren er oder ein Helfer die Flam-
me den anderen Tempelbesucherinnen und -besuchern. Diese strei-
chen mit beiden Hinden tber die Flamme und sich anschliefend
tber den Kopf, um sich mit dem Licht, welches der Mirti prisen-
tiert wurde, selbst zu segnen. Zeitversetzt drehen der Priester oder
ein Helfer eine Runde mit einem kleinen Tablett, auf dem ein Ge-
i mit ziemlich flissiger Sandelholzpaste und eines mit rotem Kum-
kum-Pulver steht, so dass sich die Praxisteilnehmenden ein Tilaka auf
die Stirn machen konnen. Sie tun dies, indem sie erst mit einem Fin-
ger die Sandelholzpaste auftragen und anschlieffend das Pulver auf
die feuchte Stelle geben.

38  Obwohl die Darbringung von Essen zu unterschiedlichen Festtagen eine gro-
Be Rolle spielt und dabei auch ausfiihrlicher zelebriert wird, indem kunstvoll
arrangierte Bananenblitter mit unterschiedlichen Speisen vor dem Sanctum
niedergelegt werden, habe ich die #asvedya der gekochten Speise selten bei ei-
ner alltiglichen Pija beobachten kdnnen, obwohl es auch in den tamilischen
Tempeln im Anschluss an die P#zja immer Essen gibt.

213

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

214

Zum Schluss erhalten die Anwesenden eine Bliite oder ein Bli-
tenblatt, das Teil der puspa war, sowie einen kleinen Loffel Rosen-
wasser der arghya in die Handfliche, das sie trinken, die Reste strei-
chen sie sich ebenfalls tiber das Haupt. Der Andrang um diese Gaben
bzw. Segnungen ist, je mehr Leute zugegen sind, grof3. Entsprechend
16st sich die strukturierte Ordnung der P#ja nicht selten in ein Ge-
dringe um die Personen auf, die mit Licht, Sandelholzpaste, Pulver
und Blumen durch den Tempel gehen. Diese Segensgaben sind nebst
darSana das, was Tempelbesucherinnen und -besucher im Zuge ihres
Besuches erhalten kénnen.

Als Erklirung fur den Besuch der Pija im Tempel gentigt das
aber noch nicht; schliellich konnen alle bisher beschriebenen re-
ligiésen Praktiken genauso vor einem Hausschrein stattfinden. Es
scheint daher sinnvoll, sich zu tiberlegen, wie spezifische Praktiken
(wie eben die Tempel-Pija) es erreichen, dass an ihnen teilgenommen
wird. Reckwitz geht davon aus, dass Praktiken ,,in sich eine bestimm-
te Motivation enthalten, sie zu vollziehen®, wie sie auch die sinnli-
che Wahrnehmung auf eine bestimmte Weise organisiert (Reckwitz
2016b, S. 172), etwas, was an religiosen Praktiken besonders ein-
dringlich deutlich wird. An der Stelle von Individuen als Trigern
von Emotionen spricht Reckwitz daher von Affekten, die den Prak-
tiken selbst — und zwar allen sozialen Praktiken - zugerechnet wer-
den miissen:

»Ausgehend vom Subjekt kann man formulieren: Die Affektivi-
tit einer Praktik umfasst spezifische Lust- oder Unlusterregun-
gen, die sich an bestimmte andere Subjekte, Dinge oder Vorstel-
lungen heften. Diese werden innerhalb der Praktik typischerweise
auf eine bestimmte Art und Weise interpretiert und konnen da-
mit zum ,Ausloser” fiir Lust- oder Unlustempfindungen werden®

(ebd., S. 173).

Nun ist gerade die affektive Orientierung, die sich an Subjekie heftet,
leicht nachvollziehbar: Menschen verbinden mit ihrem Partner in der
Regel andere Gefiihle als mit dem Verkidufer im Supermarkt, sie brin-
gen Bekannten mehr Vertrauen entgegen als Fremden. Was nun fiir
den Kontext der P#ja im Tempel interessant ist, ist die affektive Ori-
entierung, die an Objekten oder Artefakten haftet, welche Teil von

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Praktiken sind. Dies scheint eine wichtige Orientierung, um zu erkli-
ren, wieso Hindus die Pizja im Tempel besuchen, wie also die Moti-
vation zur Tempelpraxis zustande kommt: durch die spezifische At-
mosphire des Tempelraumes. Reckwitz argumentiert, dass das Subjekt
durch die Atmosphire affiziert wird, ,,die sich aus der relationalen Si-
tuierung von Artefakten — im Ubrigen auch von anderen Subjekten,
Gruppen oder auch Praktiken - ergibt“ (ebd., S. 175). Dies kommt in
den Interviews zum Ausdruck. Die meisten meiner Interviewpartne-
rinnen und -partner erwihnen irgendwann die Ruhe, die ithnen der
Tempel vermittelt bzw. die sie im Tempel finden. Die Aussagen von
Gitali Safal und Nitnam Chana stehen dabei exemplarisch fur weite-
re dhnliche Aussagen:

slempel bedeutet, ich bin jetzt ganz alleine oder ganz nah zu
meinem Gott. Und der gibt mir bestimmte Ruhe und bestimm-
te Kraft“ (IGSA, Z25f.).

»,und es ist [im Tempel] einfach so ruhig / und du hast einfach
Freude“ (INC, Z53f).

Gerade das Bezugnehmen auf den Zustand der Ruhe, das in beiden
Zitaten zum Ausdruck kommt, ist fiir einen Neuling der Tempelpra-
xis schwer nachvollziehbar. Tatsichlich sind Momente der Ruhe im
Verlaufe der gut besuchten Abende im Tempel selten. Nebst gemein-
samem Gesang, Musik von der CD, den Mantren des Priesters und
dem Einsatz von Glocken und Muschelhdrnern sowie spontanen Ju-
belausrufen ist es nie still. Begreift man die Bezugnahme auf Ruhe al-
lerdings im Kontext kultureller Schemata religioser Traditionen, wird
deutlich, dass damit auf eine Atmosphire, also eine spezifische rela-
tionale Situierung von Artefakten, Subjekten und Praktiken, die das
Subjekt in der konkreten Situation affizieren, Bezug genommen wird.

Die Atmosphire des Tempels, etwa als Ort aufleralltiglicher
Rubhe, ist es, die die Motiviertheit zum Tempelbesuch bereitstellt und
damit einen wesentlichen Anteil daran hat, zu erkliren, wie doing
mandir auch im Kontext der Migration reproduziert wird. Interes-
santerweise ist es irrelevant, ob es sich um einen konsekrierten oder
nichtkonsekrierten Tempel handelt. Lediglich eine spezifische relati-
onale Situierung unterschiedlicher Artefakte und Praxisteilnehmen-

215

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

216

der scheint dariiber zu entscheiden, ob die affektive Orientierung
Wirkung entfaltet.

5.2.5 Grenzenlose Praxisteilnahme: Durgapuja

Doing mandir entsteht in und durch eine Vielzahl unterschiedlichs-
ter Praktiken. Nebst den regelmifligen religiosen Praktiken im Tem-
pel, die bereits besprochen wurden, gehort auch das Zelebrieren von
Feiertagen dazu. Wichtige Feiertage tamilischer Hindus, und folglich
tamilischer Tempel in der Schweiz, sind beispielsweise das tamilische
Neujahrsfest taipponkal (tamilisch) oder das jihrliche Tempelfest. Am
Tempelfest wird das Datum der Konsekration des Tempels gefeiert,
es dauert von einer Woche bis zu zwolf Tagen. Das Tempelfest ist
ein Moment, an dem die tamilische Diaspora dank aufwendigen Pro-
zessionen in der Schweiz, aber auch in anderen europiischen Lin-
dern zunehmend an Sichtbarkeit gewinnt (Eulberg 2014, David 2012,
Jacobsen 2008). Ahnlich verhilt es sich mit der Feier von Dipavali
in Wien, die seit 1981 in der Offentlichkeit eines Wiener Einkaufs-
zentrums stattfindet und als Legitimationsstrategie gegeniiber unter-
schiedlichen Publika fungiert (vgl. Limacher 2016, 2021). Je nach Tem-
pelgottheit werden zudem in einzelnen Tempeln zusitzliche Feierta-
ge begangen. In Wiener Hindutempeln sind, entsprechend der mehr-
heitlichen Herkunft der Hindus aus Nordindien, andere Feste wichtig
als in den tamilischen Hindutempeln in Ziirich. Dazu gehoren etwa
das Lichterfest Dipavali, das Frithlingsfest Holi oder Maha Sivaratri,
die Nacht des Siva.

Fir die Hindus, deren Familien aus Westbengal oder Bangla-
desch stammen, ist zudem die Feier der Durgapija - im restlichen In-
dien Nawvaratri, Fest der neun Nichte, genannt — zentrales religidses,
aber auch soziales Ereignis des Jahres. Stellvertretend fiir die jahrlich
wiederkehrenden Feiertage soll darum im Folgenden die Durgapija
genauer analysiert werden.

Allein in Wien haben sich zwei Vereine gebildet, die, nebst den
etablierten Tempeln, die Durgapija an unterschiedlichen Orten in
der Stadt ausrichten (vgl. Kapitel 4.2 und 5.1.4). Fiir die Zeit der Fest-
tage entstehen also zwei zusitzliche ,Tempel auf Zeit“ (Rodrigues
2003, S. 295).

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

Die Durgapija, wie McDermott (2011) fir den amerikanischen
Kontext ausarbeitet, ist eine jener Festivititen, die sich auch auflerhalb
Indiens im Laufe der Zeit vervielfiltigt hat. Waren es im Amerika der
1960er-Jahre ganz wenige Gruppierungen, die die P#Zja organisierten,
spricht McDermott fiir die USA der Gegenwart von mindestens hun-
dert Gruppen und Vereinen, die die Feier einer Durgapija organisie-
ren (ebd., S. 225). Dieser Entwicklungsprozess zeigt sich in seinen
Anfingen auch in Osterreich. So gibt es trotz der geringen Zahl an
Hindus bereits vier Feiern in Wien, die wihrend der funf Tage* im
Herbst besucht werden kénnen (vgl. Kapitel 4.2.2). Die Organisati-
on mehrerer Festivititen als Ergebnis von Rivalititen und Zerwiirf-
nissen beobachtet auch McDermott (ebd., S. 228). Der Grund dafiir
diirfte in der Geschichte der Durgapaja und speziell in der Kolonial-
geschichte zu suchen sein, wie Ghosh (2000, S. 298) darlegt. So hat
die bengalische Elite Kalkuttas, die durch die Zusammenarbeit mit
dem British Empire reich wurde, das ehemals ldndliche Fest fir den
urbanen Kontext adaptiert und als Moglichkeit der 6ffentlichen Pri-
sentation und des Wetteiferns genutzt: ,The urban festival soon be-
came an iconic institution of the Bengalis and a space for public per-
formances and contestation® (ebd., S. 298). Gerade das Wetteifern
scheint auch fir die Entstehung mehrerer Feiern der Durgapija in
Wien relevant zu sein. So erzihlt mir etwa Garima Sadhu von Kon-
flikten, die schlussendlich zu einer Spaltung der Bangladeschi-Com-
munity und der Entstehung zweier separater Feiern gefithrt haben:

yFriher war immer dort, im Donaucity haben wir gemacht, ih,
in dieser hall. Dann ein bisschen gestreitet und so, so, deswegen /
(...). Jetzt, jetzt dh, zwei Puja jetzt, dh, in* an die Donau. An die
Donau eine / Lokal wo ist die vorher Disko war, dort macht diese

39  Dass die Feier der Durgapija funf Tage und nicht zwingend neun Nichte
dauert, wie es die Bezeichnung Navratri nahelegen wiirde, hingt mit den
regionalen Besonderheiten der Feier zusammen: von den neun Aspekten
der Durga, denen im Rahmen der Nawvratri gedacht wird, bilden lediglich
funf den Kern der Durgapija, wie sie in Bangladesch und Westbengal gefei-
ert wird.

217

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

218

funf Tage lang eine Puja, und wir machen die Herbststrale. Und
die alle Bangladeschi sind jetzt zwei Teile” (IGS, Z29-33).4°

Die Durgapija scheint folglich eine Praktik zu sein, in deren Rahmen
Grenzen gemeinschaftlicher Einheiten andauernd verhandelt wer-
den. Aber auch auf andere Art und Weise werden Grenzen und ihre
Uberschreitungen in der Praktik der Durgapiya sichtbar. Dass sich fast
alle Praktiken durch den Riickgriff auf spezifische Praxisteilnehmen-
de und Artefakte auszeichnen und dass die wenigsten dieser Praxisteil-
nehmenden und Artefakte in Zeiten globaler Vernetzung immer am
selben Ort bleiben respektive lokal produziert und verwendet wer-
den, diirfte klar sein. Das Thema der Grenziiberschreitungen im Zuge
der Durgapija als Alleinstellungsmerkmal zu bezeichnen, birgt die
Gefahr, einer Form des otherings Vorschub zu leisten, denn genauso
wie die Durgapija lisst sich ein sonntéiglicher Verwandtschaftsbesuch
mit gemeinsamem Verzehr von Erdbeertortchen als Praktik beobach-
ten, die mehrfache Grenziiberschreitungen beinhaltet (die Verwandt-
schaft aus dem Elsass, die Erdbeeren aus Spanien etc.). Der Unter-
schied ist nun, dass die Grenziberschreitungen, die sich im Rahmen
der Durgapija beobachten lassen, weniger stark institutionalisiert sind
als der Handel mit Erdbeeren und daher hiufiger mit Widerstinden
konfrontiert sind. Es geht daher im Folgenden darum, zu ergriinden,
wie eine Praktik wie die Durgapija diese unterschiedlichen Formen
von Grenziberschreitungen dennoch anregt.

Praxisteilnehmende und Artefakte

Eine Uberschreitung (geo-)politischer Grenzen lisst sich fiir die an der
Durgapija beteiligten Menschen und Dinge feststellen, angefangen
mit dem religiosen Experten. So engagiert der Bengalisch-Osterreichi-
sche Hinduistische Kulturverein BOHK einen Priester aus Schweden,
der Bangladeschi, Brahmane und ausgebildeter und geweihter Priester
ist, wie Garima Sadhu, eine Mitorganisatorin, formuliert:

40  Auch Ronita Glockner schildert diese Situation des Konfliktes und der Ab-
spaltung sehr ausfihrlich (vgl. IRG, Z4471t.).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

»Es gibt auch viel Brahmanen, aber man kann nicht alle Brahma-
nen nehmen, er muss eine Schnur haben, das heifit, er ist h ge-
lernt, hat die Pgja, alle Dinge die man muss bei Puja machen /
muss. Und hier, hm, in Wien gibts keine. Es gibt schon, drei vier
Brahmanen, aber die Leute konnen nicht PGja machen. Deswe-
gen haben wir gedacht, von Bangladesch hier, kann man sie nicht
nehmen, weil das Visum ist ein Problem. Dann haben wir im In-
ternet gesucht, wo gibts die Brahmanen, und wir haben gesehen,
in Schweden gibts sie, in Germany, in Italy gibt es auch.

Aber es ist ein Bangladeschi dort [in Schweden]. Die Leute kon-
nen auch Puja machen. Und dann haben wir ihn gebeten, bitte
kommen Sie hierher, und wir haben bezahlt, und die Leute ha-
ben das gemacht® (IGS, Z60-68).*!

An diesem Zitat werden anhand von Einreiserechten erste Restriktio-
nen sichtbar. Der Priester kann nicht aus Bangladesch engagiert wer-
den, da dies ein Visum voraussetzen wiirde, das wiederum fiir Religi-
onsgemeinschaften, die als Vereine organisiert sind, nur sehr schwer
zu erlangen wire. Im Zuge der Praktik der Durgapija entstehen noch
weitere Formen (geopolitischer) Grenziiberschreitungen, denn auch
die Besucherinnen und Besucher reisen teilweise extra an. Anlisslich
der Durgapija treffe ich daher nicht nur Verwandte der Vereinsmit-
glieder aus Italien, sondern auch Hindus aus der Slowakei, die spezi-
ell fur die Pigja anreisen:

,Als sich die drei Studenten verabschieden, komme ich mit einem
Mann ins Gesprich, der die ganze Zeit vor mir gesessen hat. Er
stellt sich mir als Bair vor und stellt mir auch seine Frau Evelina
vor. Da er niher bei mir sitzt, liuft die Unterhaltung hauptsich-
lich tiber ihn. Ich erfahre, dass er urspriinglich aus Indien kommt,
selbststindiger Unternehmensberater im Bereich Informatik ist
und mit seiner Frau, einer Ruminin, in Bratislava wohnt. Da er in
der Hindutradition aufgewachsen ist, hat er sich erkundigt, wo er
Durgapuja feiern konnte, wihrend er in Bratislava weilt und ist so
auf die Durgapuja in der Hellwagstrafle gestoflen® (W02, Z52-58).

41  Diese Passage wurde aus Grinden der Nachvollziehbarkeit sprachlich ver-
indert.

219

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

220

Wihrend Bair tiber einen rechtlichen Status verfiigt, der es ihm er-
laubt, Giberallhin zu reisen, ist dies fiir bestimmte Verwandte der Ver-
einsmitglieder erst seit Kurzem moglich, anderen bleibt es, aufgrund
fehlender Aufenthaltssicherheit, weiterhin verwehrt. Die Grenziber-
schreitungen, die von einer spezifischen Praktik eingefordert werden,
konnen also nicht immer realisiert werden. In dieser Hinsicht ist es
umso interessanter, dass die eher kleine Durgapaja des BOHK die-
se Ausstrahlung entwickelt. Besonders auch, weil die Informationen
dazu hauptsichlich per Post verschickt werden. So erhalte ich die In-
formation zu Zeit und Ort in Form einer schriftlichen Einladung, die
mir im Tempel im AAI von Garima Sadhu iiberreicht wird.** Sie ist
es auch, die mir erklart, dass der Verein eine Liste mit Teilnehmen-
den fithrt und die Einladungen jedes Jahr verschickt. Interessanterwei-
se scheint die Durgapiya diese Aufforderung der Teilnahme auch zu
entwickeln, wenn wenig Information online auffindbar ist. So erzihlt
mir Garvit von einer anderen Feier, zu der eine Familie aus Bukarest
angereist sei, ohne iiber viele Informationen zu verftigen:

»We had surprises; there is one family they came in from Bucharest
/ so they heard, they checked in the internet there was something
given not 100% there was a Lammgasse Mandir address was given
and they assumed that during (...). Durgapuja is one of the main
festival of whole of India [sic!] so they assumed that ok, there must
be people coming in, so they took the chances and they came from
Bucharest one family came. Ah / two, one girl and one boy they
drove from ehm / (5) Budapest also / they came and they were sur-
prised to see such a big Puja going on there and they were asking
Why don’t you do some Internet and eh advertisement and things
like that?* and we said yes, it’s a good and valid point. We should
be doing that next year. So / people are coming from outside, tak-
ing their chances and to their surprise it was much bigger than what
they were expecting” (IGR, Z94-102).

Das zeigt, dass das Fest so wichtig ist, dass die Besucherinnen und Besu-
cher sogar das Risiko eingehen, eine weite Anreise auf sich zu nehmen

42 Seit 2015 geht das etwas einfacher, da der Verein mit eigener Website und
Facebook-Seite auch tiber eine entsprechende Onlineprisenz verflgt.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

und enttiuscht zu werden. Das zeichnet die Durgapija vor anderen reli-
giosen Praktiken — etwa die wochentliche Arati - aus, die fiir Praxisteil-
nehmende nicht denselben Aufforderungscharakter entwickeln.
Weitere Formen der Grenziiberschreitung lassen sich fir die
Ebene der Artefakte und Riume rekonstruieren. Da ist zum einen
der Umstand, dass die Durgapaja nicht zwingend im Tempel gefei-
ert wird,® sondern auch an anderen Orten ,Tempel auf Zeit“ entste-
hen. Wihrend die Durgapija in Indien und insbesondere in Bang-
ladesch im offentlichen Raum oder aber in 6ffentlich begehbaren
Riumen gefeiert wird (Ghosh 2000, S. 298), so dass die aufwendig
geschmiickten pandals, temporire Strukturen, die die Mirti beinhal-
ten, von vielen Menschen gesehen werden konnen,* werden in Wien
fir diesen Zeitraum Riume gemietet. Die beiden Vereine, die eine
Durgapija auflerhalb der etablierten Tempelriume ausrichten, ha-
ben im Zuge ihrer Festivititen schon mehrfach den Raum gewech-
selt und sind so quer durch die Stadt gewandert, da es nicht ganz ein-
fach ist, einen passenden Raum zu finden, der fiir die Vereine auch
finanzierbar ist.* Anders also als etwa hinduistische Prozessionen,
die auch in Europa vermehrt im 6ffentlichen Raum gefeiert werden
(Jacobsen 2008), erfihrt die Durgapija im Zuge ihrer Institutionali-
sierung in Wien eher eine Form der Verschleierung.* Selbstredend
gibt es dafiir vielerlei plausible Erklirungen, beginnend mit den kli-
matischen Bedingungen (der Wiener Oktober kann durchaus schon

43 Obwohl sie in Wien auch im Tempel an der Lammgasse gefeiert wird (vgl.
W16).

44 Dabei ist die Argumentation sehr dhnlich wie bei den Tempelfesten: Da-
durch, dass die Schreine auf 6ffentlichen Plitzen aufgebaut werden, kon-
nen auch Menschen an der Feier teilnehmen, die nicht unbedingt in den
Tempel gehen wiirden. Dazu gehoren nebst Angehorigen spezifischer Ka-
sten gerade in Bangladesch die Angehorigen anderer Religionen, wie etwa
die mehrheitlich muslimische Bevolkerung. Ronita Glockner betont, dass
sowohl Muslime und Christen aus Bangladesch an der Feier in Wien teil-
nehmen wiirden (IRG, Z89-293).

45  Ronita Glockner spricht tiber die Raumsuche und dariiber, welchen Anfor-
derungen ein Raum gentigen muss (grofl genug, zentral gelegen, mehrere
Tage am Stiick zu mieten, nicht zu teuer) und welche Kontakte sie dabei zu
nutzen versucht (IRG, Z318ft.).

46  Selbstredend finden auch in Kalkutta nicht alle Feiern drauflen statt (vgl.
Ghosh 2000).

221

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

222

empfindlich kalt sein) oder den Erlaubnissen, die fiir eine 6ffentliche
Veranstaltung einzuholen wiren.

Fur die Artefakte gilt, dass sie ebenfalls einige Grenzen iiber-
schritten haben, bis sie Teil der Praktik der Wiener Durgapaja sind.
Die funf Mirti von Durga, die auf dem Lowen reitend gerade dabei
ist, den Dimon Mahisasura zu erstechen,” sowie die sie flankieren-
den Marti ihrer Kinder Ganesa, Karttikeya, Sarasvati und Sri-Laksmi
werden in Indien bestellt und angefertigt. Anschlielend werden sie
nach Wien bzw. in andere Linder exportiert (vgl. auch McDermott
2011, S. 225ff). Dort lagern sie, wie im Falle des BOHK in Holzkisten
im Keller eines Vereinsmitgliedes und werden einmal im Jahr ausge-
packt und auf festlich geschmiickten Podesten installiert. Ebenso wer-
den zahlreiche Utensilien, die es fiir die Pi#ja braucht, in Indien be-
stellt, wie das etwa McDermott ausfiihrlich beschreibt (ebd., S. 225ff)).

Die Durgapija scheint, trotz unterschiedlicher Hindernisse, die
Uberschreitung von Grenzen anzuregen, ja sogar einzufordern. Dass
der Praktikenkomplex der Durgapija diese Grenziiberschreitungen an-
regt, ldsst sich erkldren, wenn man ihre heutige Bedeutung als sozia-
les und religioses Fest und ihre Entstehung im Kontext der Kolonial-
geschichte berticksichtigt. Wie erldutert, wurde eine ehemals vor allem
rurale Tradition des Erntedankes erst von einer urbanen gesellschaftli-
chen Elite ibernommen, als Fest der Selbstprisentation etabliert und
in der Folge auch von anderen Gesellschaftsschichten tibernommen:

»The popularity of the festival has enhanced its festive aspect
while eroding its ritual features. This has to an extent ,secularized*
the worship of a Hindu goddess into a cosmopolitan festival. Fur-
ther, it has displaced the elite imagination from constituting the
festivities solely in its own image. The attributes of conspicuous
consumption, display and status have now been appropriated by
the non-elite sections of society as well“ (Ghosh 2000, S. 294).

Die Durgapija muss folglich als Komplex unterschiedlicher Prakti-
ken angesehen werden, bei dem die Darstellung von sozialem Sta-
tus genauso wichtig ist wie die Durchfithrung religioser Praktiken.
Ich argumentiere nun, dass es diese spezifischen Verschrinkungen

47 Daher nennt man sie auch Mabhisasuramardini (ebd., S. 294).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.2 Religiose Praktiken

unterschiedlicher Praktiken sind, die die beschriebenen Grenziiber-
schreitungen anzuregen vermogen. Die Praktik der Durgapija erreicht
das, weil sie nebst der konkreten affektiven Orientierung in den Tem-
peln und ,Tempeln auf Zeit* (vgl. 5.2.4), die die Teilnahme motivie-
ren, fur die Anwesenden auch die Moglichkeit bereithilt, im Zuge der
Teilnahme an der Pija einen spezifischen sozialen Status zu bestiti-
gen. Hierfiir orientiere ich mich an Schatzki, der bemerkt, dass die
Identitit einer Person einerseits von ihrer Position in sozialen Arran-
gements abhingt und andererseits auch an die Praktiken gebunden
ist, an denen sie teilhat:

»In the previous chapter, I wrote that a person’s identity depends
partly on where he or she fits into social arrangements. It now
emerges that it is also tied to the practices in which he or she par-
ticipates, whose organizations are articulated around identities
available to participants® (Schatzki 2002, S. 82).

Im Falle der Durgapija wird deutlich, dass die daran Teilnehmenden
zwar durchaus fur religiose Praktiken zusammenkommen, die Pija
aber die Moglichkeit bereithilt, nebst den religiosen Praktiken auch
Konsum und Inszenierung von sozialem Status zu praktizieren. Diese
Maoglichkeit hingt eng mit der Geschichte der Durgapija zusammen,
in deren Verlauf sie partiell sikularisiert und kosmopolitisiert wur-
de, wie Ghosh (2000, S. 298) zeigt. Konkret zeigt sich diese Bedeu-
tung beispielsweise an der Anschaffung und dem Tragen neuer Klei-
der, die wichtiger Bestandteil der Feier sind. Sichtbar wird das an der
Durgapiga in Wien an den Saris der Frauen. So tragen die weiblichen
Vereinsmitglieder des BOHK farblich aufeinander und auf die Fest-
tage abgestimmte Saris, entsprechende Gruppenfotos werden auf der
Facebook-Seite des Vereins veroffentlicht.*

Zusammengenommen zeigt sich, dass der spezifische Praktiken-
komplex der Durgapija eine grofle Anziehungskraft entwickelt, die
sowohl Artefakte als auch Menschen dazu bewegt, Grenzen zu iiber-
queren.

48  Vgl. https://www.facebook.com/boehkv/, zuletzt gepriift am 01.06.2018.

223

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

224

5.3 Zeitpraktiken

Wie im vorhergehenden Kapitel gezeigt wurde, konstituieren sich
Hindutempel in und durch eine Vielzahl unterschiedlicher Prakti-
ken. Sie werden also im Zuge eines Komplexes aufeinander bezoge-
ner Praktiken und unter Einbezug von Akteuren und Artefakten tdg-
lich oder wochentlich hervorgebracht. Nun stellt sich die Frage, wie es
dazu kommt, dass ein solcher Komplex an Praktiken auch tiber den
konkreten Moment wie beispielsweise eine P#a hinaus Bedeutung
entfaltet. Wie konstituieren sich Tempel tiber das zuvor beschriebene,
situationale Geschehen hinaus? Im Forschungsfeld lsst sich nebst der
kontinuierlichen performativen Hervorbringung — dem doing mandir
— ein Set spezifischer Praktiken ausmachen, das den Tempel tiber den
Moment gewohnheitsmifliger Praktiken hinaus fixiert und ihm nebst
der iterativen Gegenwart eine Zukunft und eine Vergangenheit gibt.
Damit ist nicht die Zeitlichkeit sozialer Praktiken insgesamt angespro-
chen, denn es ist klar, dass sozialen Praktiken - Sozialitit ganz gene-
rell - immer eine Zeitdimension inharent ist und sie folglich in ihrem
Verlauf analysiert werden muss.

Zeit tritt aber noch in einer anderen Dimension als in der Er-
fahrung des Nacheinanders von Ereignissen zutage. Sie wird dann
eben nicht als der sozialen Welt immanente Dimension verstanden,
sondern als etwas explizit Hervorgebrachtes in der Form moglicher,
unterschiedlicher Zukunftsszenarien in Kalendersystemen oder
Tempelbauprojekten oder als festzuhaltende und festgehaltene Ver-
gangenheit in der Form unterschiedlicher Archivalien. Im Folgenden
sollen ebenjene ,doings” und ,sayings“ rekonstruiert werden, die die
Zukunft und Vergangenheit von Hindutempeln organisieren. Dieses
Set an Praktiken - ich nenne sie Zeitpraktiken (Reckwitz 2016d,
S. 116f)) — schafft folglich einen Horizont, der iber den konkreten
Moment der Gegenwart hinaus in die Zukunft und in die Vergan-
genheit reicht. Die Zukunft wird durch Imagination oder Planung
von einer abstrakten, offenen, kontingenten Zukunft in eine konk-
rete Zukunft Giberfiihrt. Diese betrifft nicht die gesamte Gesellschaft
bspw. eines Landes, sondern bezieht sich auf einen spezifischen, hdu-
fig lokal verorteten Ausschnitt, beispielsweise auf den Tempel in Ad-
liswil oder die bengalischen Hindus in Wien. Genauso wird die Ver-
gangenheit im Rahmen von Zeitpraktiken aus ihrer unspezifischen

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

Form gehoben. Dadurch, dass an bestimmte Ereignisse erinnert oder
Dinge aufbewahrt werden und andere nicht, erhilt ein — wiederum
konkreter — Ausschnitt der sozialen Welt eine Geschichte oder Dau-
erhaftigkeit und dadurch auch ein Selbstverstindnis als Teil eines
grofleren sozialen Gefiges.

Bevor die Rekonstruktion dieser Praktiken dargestellt wird, be-
darf es einer kurzen Erklirung zu Zeitkonzepten im Hinduismus.
Religiose Vorstellungen von Zeit sind stark verkniipft mit Kosmolo-
gien und daher wichtiger Bestandteil eines religiosen Deutungssys-
tems. Gerade im klassischen Hinduismus ist die Vorstellung von Zeit
eine zyklische. Auch das Universum und damit die Gesellschaft sind
einem stindig wiederkehrenden Zyklus von Zerstorung und Wieder-
erschaffung unterworfen (Gonzalez-Reimann 2009, S. 411). Kloster-
maier (2008, S. 873) verweist auf die Akteurseigenschaften von Zeit
im Kontext der Yoga-Vasistha, einer beliebten und bekannten philos-
ophischen Schrift aus dem 10. Jahrhundert, in der Rama durch den
Weisen Vasistha mittels didaktischer Dialoge in den Zustand der Er-
16sung gefithrt wird (Nair 2020). Hier wird Zeit mit einem Mimen
verglichen, der immer wieder auf die Bithne tritt und die Zerstérung
und Erschaffung der Welt auffiihrt.

Wie Malinar (2009, S.175) darlegt, werden kosmologische
Konzepte, die auf ein zyklisches Zeitverstindnis referieren, zwar
nicht mehr in der Schule vermittelt, entfalten aber auf der Ebene des
Alltags nach wie vor Einfluss. Indem viele Hindus davon ausgehen,
dass das Leben nicht nur durch das Zusammenspiel unterschiedli-
cher sozialer Beziehungen sondern auch durch die Prisenz und den
Einfluss von Gottern, Ahnen und Dimonen geprigt ist, tragen sie
ebensolchen Vorstellungen Rechnung. Dies zeigt sich beispielsweise
am Totenritual, das stark darauf baut, dass der Einzelne in eine
Ahnenreihe eingebettet ist (Heller 2012, S. 41). Von dieser Ahnenrei-
he aus kehrt er dann in Form der Wiedergeburt zuriick in die Welt
der Lebenden oder wird aus diesem Kreislauf entlassen und erreicht
moksa, die Erlosung.

Fiir den tamilischen Hinduismus stellt Clothey heraus, dass die
Zeit in einer Art ,konzentrischer Zyklizitit“ (Clothey 1982, S. 180) or-
ganisiert ist. Sichtbar wird dies nicht nur in der Art und Weise, wie Ka-
lender gestaltet sind (vgl. Kapitel 5.2.1), sondern auch daran, dass sich
die zyklische Struktur sowohl in kleinsten rituellen Praktiken - Clo-

225

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

226

they nennt hier etwa die Verehrung Gottes mit einer kreisenden Flam-
me im Rahmen des Arati (ebd.) - als auch in groflen Einheiten nie-
derschligt. Die bekannteste Version eines grofen zyklischen Musters
findet sich in der Lehre der vier unterschiedlichen yugas, den Weltzeit-
altern, die ab 300 v. u. Z. entstanden sind (Gonzalez-Reimann 2009,
S. 416ff)). Diese vier yugas sind durch den zunehmenden Zerfall von
dharma, hier verstanden als Recht und Ordnung, gekennzeichnet.
Dass sich die Welt seit 3102 v. u. Z. im Zustand des kaliyuga, also im
letzten der nach den vier Wiirfen eines Wiirfelspiels benannten Zeital-
ter befindet, bedeutet aber nicht nur Krise und Verfall. Sowohl Stieten-
cron (2005, S. 49) als auch Malinar (2009, S. 174f.) betonen, dass das
letzte Zeitalter vor der Zerstorung und Neuschaffung der Welt auch
religiose Chancen bereithilt, um Erlosung zu erlangen. Gerade da-
durch, dass iltere religiose Traditionen*® verfallen, sehen die Anhin-
ger von Bhakti-Traditionen im kaliyuga religitse Vorteile und preisen
es deshalb. Wenn ndmlich das letzte Zeitalter so schwierig ist, muss Er-
16sung daraus verhiltnismifig leicht zu erlangen sein.

Dabei betont Gonzalez-Reimann (2009, S. 411), dass die Unter-
scheidung zwischen zyklischen und linearen Zeitverstindnissen nicht
absolut zu verstehen sei und auch Michaels (1998, S. 335) weist dar-
auf hin, dass bereits die Erfahrung eines Menschenlebens mit dem li-
nearen Prozess des Alterwerdens und der zyklischen Erfahrung der
Jahreszeiten zu illustrieren vermoge, dass die beiden Zeitverstindnisse
nicht exklusiv auftreten. Das ist fiir den vorliegenden Kontext wichtig,
denn die aus dem Forschungsfeld rekonstruierten Zeitpraktiken bedie-
nen beide Vorstellungen von Zeit, ohne dass dies konfliktiv ist. Wih-
rend die Imagination einer baulichen Zukunft, wie sie in sprachlichen
und materialen Praktiken zum Ausdruck kommt, oder das Fiihren ei-
nes Archivs iiber vergangene Aktivititen eher einem linearen Zeitver-
stindnis geschuldet sind, kann das Fithren eines Kalenders sowohl ein
lineares Zeitverstindnis bedienen (,,Der Tempel ist nichsten Samstag
geoftnet”) oder aber einem tibergeordneten zyklischen Zeitverstind-

49 Gonzalez-Reimann (2014, S. 358) bindet die Entstehung der Zeitalterleh-
re und insbesondere die ausfiihrlichen Beschreibungen des kaliyuga an sozi-
ale Umstiirze in der Zeit zwischen 300 v. u. Z. und 300 n. u. Z. und der Be-
firchtung von Brahmanen, dass die vedischen Opferrituale an Bedeutung
verlieren.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

nis folgen, in welchem der Ritualkalender eines tamilischen Tempels
eingebettet ist in den 60 Jahre dauernden Zyklus, in welchem sich die
lunaren, solaren und stellaren Messgrofien synchronisieren und der ei-
nen Einfluss auf die Gestaltung von Festtraditionen hat™.

5.3.1 Praktiken der Zukunft
Prisentation eines Tempelmodells

Wihrend des Tempelfestes in Adliswil findet sich zwischen all den
Stinden, die Essen, Stuligkeiten, Schmuck und Spielzeug feilbieten,
ein kleiner Stand unter einem weiflen Plastikzelt, wo das architektoni-
sche Modell eines Tempels in drawidischem Stil*! ausgestellt ist. Aus
dem Beobachtungsprotokoll geht hervor, dass der Stand aufgestellt
wurde, um die Anwesenden tber das Projekt eines Tempelneubaus zu
informieren und zu diesem Zweck Spenden zu sammeln.

»Das Modell ist unter einem kleinen Zeltdach aufgestellt und der
Mann daneben deutet mir an, unter das Zelt zu stehen, als leichte
Regentropfen spiirbar sind. Ich lehne lachend ab, da es fast nicht
spurbar ist und frage ihn stattdessen nach dem Modell. Er erklart
mir, dass der Tempelverein Geld fiir einen eigenen Tempel samm-

50  So werden Siva -Tempel mit fest installierten Mizrti in tamilischer Tradition
im Rahmen eines Festes mit dem Namen kurirbhabbiscka alle 12 Jahre neu
geweiht, um rituelle Fehler, die im Laufe dieser Zeit begangen wurden, zu
korrigieren und das Niederlassen der gottlichen Prisenz in den Mirti zu si-
chern (vgl. Fuller 2004). Bauliche Anderungen, notwendige Renovierungen
oder gar die Moglichkeit von Umziigen und Neubauten orientieren sich
folglich bei besagten Tempeln auch an diesem zyklischen Rhythmus, wie
mir etwa ein Vorstandsmitglied aus Ziirich versichert: ,Jeder Tempel ist sa-
niert und neu eingeweiht, alle 12 Jahre® (IPR, Z232f.).

51  Der drawidische Baustil bezeichnet einen Stil der indischen Tempelarchitek-
tur, der sich vor allem in siidindischen und sri-lankischen Tempeln durch-
setzt und auch gegenwirtiges Bauen prigt (Lorenzetti 2015, S. 79ff.). Der
Stil findet als einer von drei Stilarten bereits im wvastu $astra, der traditio-
nellen Textquelle indischer Architektur und Baukunst, Erwdhnung. Beson-
ders kennzeichnend ist der figurativ meist reich verzierte, pyramidenformige
Turm iiber dem Eingang des Tempels, der sogenannte kopuram (tamilisch).

227

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

228

le, der dann so aussehen wiirde. Auflerdem sagt er, dass das Land
dazu bereits gekauft wurde, im Sihltal auf dem Hiigel liegt, und
sie wohl noch so zwei, drei Jahre sammeln miissten, bevor sie mit
dem Bau beginnen kénnten® (Z14, Z52-58).

Diese Praktik des Ausstellens kann folglich einerseits als materialisier-
ter Spendenaufruf gesehen werden: Fiir einen Bau, den es noch nicht
gibt, Geld zu spenden, scheint aus Sicht der Sammelnden attraktiver,
wenn durch ein Modell eine Vision evoziert wird, die eine ganz ande-
re materielle Dringlichkeit hat als eine Broschiire oder ein Flyer. Das
Modell lidt die Betrachtenden dazu ein, es zu umrunden, von unter-
schiedlichen Seiten anzuschauen und sich im Zuge dessen an einer
spezifischen Vorstellung zu beteiligen: nimlich an der Vorstellung da-
von, wie ein zukiinftiger Tempel an der Stelle des jetzigen Provisori-
ums in Originalgrofle aussehen wiirde. Ein dhnliches Modell eines
Tempels war auch im alten Tempel der Radha Govinda Gaudiya Math
in Wien ausgestellt gewesen, bevor er — entlang ebenjenem architekto-
nischen Modell - 2014 gebaut und 2015 eroffnet worden war.

Damit wird in einer materialen Praktik — der Praktik des Aus-
stellens des Modells eines zukiinftigen Tempels - eine mogliche Zu-
kunft imaginiert. Das Ausstellen des Modells ist folglich eine Mog-
lichkeit, dem doing mandir eine zeitliche Dimension zu geben, die
tiber den konkreten Moment hinausreicht, begleitet von einem im-
manenten oder expliziten Versprechen, dass die Tempelpraxis in ei-
nem speziell zu diesem Zweck gebauten Tempel noch ,richtiger”
bzw. ,authentischer” ablaufen wiirde.

Das Sprechen iiber einen neuen Tempel

Die Prisentation des architektonischen Modells anlisslich des Tem-
pelfestes ist aber nicht die einzige Zeitpraktik, die sich um die Imagi-
nation einer spezifischen Zukunft dreht. So wird etwa in Interviews
hiufig ein reprisentativer Tempel imaginiert. Sabri Nimit, eine Inter-
viewpartnerin aus Wien, meint:

»lch wiinsche mir einen groflen Tempel und schonen Tempel und
wichtig einen Priester, der alle Rituale macht. Das mochte ich.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

Beispiel, wenn dh Janmashtami ist, wenn Krsna geboren wurde.
An diesem Tag wiinschte ich mir einen offenen Tempel, ein Pries-
ter mindestens, und die Kinder kommen alle weil sie diese mit
Krsna schone** diese Krsna Jhula (Kirshna-Schaukel) mogen und
sowas //ja//. Und ich wollte, dass der Tempel da ist / dann muss
jemand nicht bis Sonntag warten, bis vier Uhr, dann kommt er
und geht. Wenn jemand wirklich**, wie der Gurdwara, der im-
mer offen ist, oder, ein Priester sitzt //ja//, und man kann ihn je-
derzeit besuchen. Beispielsweise in der Frith, manchmal stehe ich
auf //mhm//, ich mdchte um acht Uhr oder manchmal vorher
hingehen. Ich mochte, dass ich vor der Arbeit 10 Minuten beten
geh und ich geh’ zur Arbeit. Das mochte ich® (ISN, Z635-644).%

In diesem Zitat dokumentiert sich die Vorstellung eines Tempels als
Ort, an dem ein religiéser Experte Verantwortung iibernimmt und
man lediglich Besucherin ist. Die Gesprichspartnerin wiinscht sich
einen Tempel, in dem jemand, der dazu befihigt ist, sich der religio-
sen Praktiken annimmt und der immer geoffnet hat. Damit setzt sich
die Imagination der Zukunft deutlich von der Gegenwart ab, in der
die Interviewte als eine der Wenigen sogar einen Schliissel zum Tem-
pel besitzt und fiir das Aufsperren verantwortlich ist, folglich jeder-
zeit kurz hingehen konnte. Stattdessen findet hier der Wunsch nach
einer reprisentativen (,groflen® und ,,schonen®) religitsen Infrastruk-
tur Ausdruck, die die bisherige Art der Involvierung der Interviewten
selbst obsolet werden ldsst. Damit wird die in Kapitel 5.1 skizzierte
Involvierung der Tempelbesucherinnen und -besucher am Prozess des
doing mandir nicht grundsitzlich in Frage gestellt, aber die Form der
Imagination markiert einen zukiinftigen Tempel als Ort, an dem Inf-
rastruktur etwas fraglos Gegebenes ist, die genutzt werden kann, ohne
sich aktiv darum bemiihen zu miissen. Ahnlich dokumentiert sich
dies auch in der Aussage von Garima Sadhu, die sich ganz am Anfang
dieser Arbeit findet. Was sich die beiden Frauen wiinschen, nimlich
die Moglichkeit, jederzeit ,einfach® einen religiosen Ort aufsuchen
zu kénnen, sehen sie fiir andere religiésen Gemeinschaften in ithrem

Umfeld erfiillt, so etwa fir die Christen (IGS Z312f.) oder die Sikhs

52 Diese Passage wurde aus Griinden der Nachvollziehbarkeit sprachlich ver-
indert.

229

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

230

(ISN Z2241ft)%, die Kirchen respektive Gurdwaras haben, die jeder-
zeit aufgesucht werden kénnen und wo religiése Experten verantwort-
lich sind. Diese Vorstellung einer baulich manifesten, religiosen Infra-
struktur, die im Vergleich mit anderen religiésen Gruppen im Umfeld
expliziert wird, macht deutlich, wie Zeitpraktiken kontextspezifisch
sind. Sie referiert auf einen spezifischen Vergleichshorizont, nimlich
das lokale gesellschaftliche und religiose Umfeld, das im Fall der bei-
den Frauen durch die katholische Kirche in Osterreich im Allgemei-
nen und eine aktive Sikh-Community in Wien im Besonderen ge-
prigt ist.

Kalender fiihren

Eine weitere Praktik, welche Zeit und insbesondere Zukunft organisiert,
ist das Fihren eines Kalenders. Diese Zeitpraktik fillt — je nach Tem-
pel — unterschiedlich komplex aus. So werden etwa in einem Kalen-
der lediglich die reguliren und speziellen Offnungszeiten des Tempels
kommuniziert, etwas, was besonders fiir Tempel ohne permanent an-
wesende Tempelpriester wichtig ist. Andernorts werden die konkreten
Zeit- und Datumsangaben fiir die religiosen Feiern des ganzen Jahres
in der Form eines komplexen Jahresfesttagskalenders, eines paricangam
5% (Malinar 2009, S. 161; Back 2007, S. 129), kommuniziert und dabei
auf astrologische Besonderheiten hingewiesen.

Abbildung 5.6 zeigt den ausfiihrlichen Ritualkalender des Siva-
Tempels in Glattbrugg des Jahres 2017 (Januar), Abbildung 5.7 den
Aushang eines Uberblickskalenders desselben Tempels aus dem Jahr
2013 und Abb. 5.8 eine Liste mit den Offnungszeiten des Sanatan-
Dharam-Tempels in Wien fiir die zweite Jahreshilfte 2014.

53  Daran wird ersichtlich, dass sich dieser Verweis auf die siidasiatische Com-
munity in Wien bezieht, in der die Sikhs die grof3te religiose Gemeinschaft
stellen.

54 Das Wort paricangam referiert auf finf Bestandteile, aus denen sich der Ka-
lender normalerweise zusammensetzt: ,The almanacs, known in Tamil as
padicankam (Skt. paricarngam), derive their name from the ,five items® which
are recorded for each day. In order, these are the day of the week (¢inam or
nal; Skt. vara), the titi, the naksattiram, the yokam and the karanam* (Fuller
1980, S. 56; H. i. O.).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

L10T wwnuv ) S5nquv]9 up sppduia[-vaig sip sopuapyjjpduid] :9°¢ Sunpjiqqy

YD
PEGrO© DUNMI HOHYD EI0esEen MOUIMGGIIPIT Y WIFFIIFIEY QBIIMEs GeEOYE YIgFh WBYIG 'z} i
wod weAlsadue mmm (oL LR M (g WL MO WO AJUBAIS MMM YO"[IAOHUBAIS MMM
N FFOGE| 62-G1 66-01| 6s-e1| 62-21] 65-91| vg-9| wn| meeom @ -n| gh)| el w09l Li-uer-Lg|
ougipe| 00-L1, o0g-zt| 0e-61| 00-vi 0g-6| 62-2] G| el amGol 0-1] @@ me@DG @21 L1-uer-og]
26-81 20-vi| ze-a1| 20-11 2c-gt| 98-2| G| oo aele|  g5-1 8| [ B Li-uer-6g]
nEFe| ce-6l ce-61| ee-o1| e0-21] e0-11| o1~z &R queeo@%|  £2-z| G| G *51 L1-uer-gz|
OBl wsurOLE| 10-11 vo-21|  ve-6| w-g -z aSds| owuid e -z o wwwoimie| |y L1-uer-zg]
fTDD gursenDeEFdH) vFuwsnd ‘NFFe| -2t s0-8| so-1i| ge-6| SE-G1. owifi| se-1] @0 weGudsl oL Li-uer-9g|
N0 £uFOO0| 90-v1 96-6| 90-02| 9e-81 90-v1 s asfd| gz-0 & ey hizL L)-uer-z|
woudye ‘NEYGWEFE| 9651 90-11| 90-v1| 9g-z1 90-21 ey yg-01 G| oo eof11 Li-uer-g]
QB LFLRG| 20-21 18721 18-a1| 20-v1] 2£8-6| st @ o5-g &N worms|  @lo 2)-uer-gg|
1wssfio1| 2€-81 20-vi|  8-21| 20-11 8781 aa@e|  6g-9 2o we%| 195 Li-uer-zz|
BeROD wegumsnwsinnug yuwseciDF ‘aF%e| 60-6 6661 60-11. qwuew|  p-y T g g Li-uer-1g|
NEFE| 01-11 o1-21 ov-21 @ sy-g g e mols L1-uer-oz|
o2 018 ov-g1. ot vefGp 101 me| a9k gens  wfo L1-uer-g))
QGG 111 =3 =T wGde] -n| o) Wios|  hlg Li-uergy)
NEFEFugie| 1v-61 et [T e gy-01 ) nePn| ool Li-uep-21|
woudipw ‘nEFE| 21-21) vzl 2v-6| ouifi| gz-01| ) ool @ Li-uer-gy|
vy @EUGee T -l oo e e ge01 ) o e Li-uergy)
pouSiye ‘QErRINONF | £v-6) £r-G1 e1-i1 s g | e1-11] ) | L Li-uer-pl)
st gi-11 -1 oo @of oz g i w6z Li-uergy)
aBa weesiT ‘aGugite| sv-a1, s1-8 Sr-g1 aefigh  pg-1 e oot gz Li-uep-zy|
quseYFuIEFIR 16199 ONF S ‘NEFE| vi-vi) vv-6] Vil Degue®@|  op-g) o WO hlzz Li-uer-L )
qesonie19d M6G ‘NFlgs LuFoun| cv-c1 m Si-L1. aGGe|  awesDg| g-g) | weumoa%|  eoloz Li-uer-o}|
a%ygite| G-zt Sv-2t. Gv-| sty 52| )| weud|  @loz Li-uer-go|
Bl G rRmITERISE NES ROEFIE TEGE| Gr-81 (=D S8 wog 21-01 ) w194y Li-uergo)
6 S-a1 Gimn o) woin| 750 O 09dw G Z1-uer-20
Uogoesie|
nEFeSugie| si-1| sv-6| sv-si| ci-zt] o6 <i-8| si-vi| gz welo| 05-z O s wo|zz L)-uer-go)
SugwEHe| sv-z1| si-u| o6 ai-8| ci-u| ev-6| si-u| ov-g1 @Tues s 15-y|  gol el w1z L1-uer-go|
w9 9| ol
Vien| wea 6| vi-0z| vest| wesi| vl ) @n| cg-g | wetm Wos|  hlog Li-uerpo)
%igs breemudgs sl ov-c1| o1-vt oi-i| oin| vzt 021 ) FrCr r—— ge@n|  wolor Li-uergol
qnoumeeti wnaue®E wd wEENG s ‘aFGe| s1-1| -6 sv-a1|  sv-si| si-vi ov-6| ww-11| nd)| ample| 2z-01  d) wiudel g1 Li-uer-zo|
NDhgs FFHD: 15| L1-uep-Lof

qFun Ges-Fienun a1 @UE - 210z wrewse

720 LLE ¥¥ L¥00

! 2618 ‘vE 1
wgoswy wrep PYPLDe ~ gewe sHGF Frosw

Yo'jInojueAIS@ojul

231

18.01.2026, 12:08:01,



https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil - Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

232

reh 2013

, fiGa L., OIf1Gaa MAxs BLmeir

LT —r— m.....u.|.m adwiid .:m.,...‘ pren yiaial|
b ) BB I » ey 77y
et Qg A avavonb. e e mont, saaisenl  AudpKh i
Aabad St b A i S apbes. @
amm.Gudi: 044 371 02 42, 078 819 31 09

Abbildung 5.7: Uberblickskalender des Siva-Tempels in Glattbrugg fiir das Jabr 2013

18.01.2026, 12:08:01, -[@


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

INDIAN FESTIVALS 2014
Sanatan Dharam Temple
Mandir Sidh Jogi Baba Balak Nath

Indian festivals Date Mandir opened Opening hours
Rakshabandan 1008.14
Sri Krishan Janamashtmi 18.08.14 v 19:30 - 00:00
Jetha Sunday 24.08.14 v 17:00 - 20:00
Ganesh Chaturti 29.08.14
Rishi Panchmi 30.08.14
Pitru Paksha Shrad 09.09.14-23.09.14
Jetha Sunday 21.09.14 v 17:00 - 20:00
Maa ka Jagran in Mandir 27.10.14
Navratrain 25.09.14-02.10.14 v 18:00 - 19:00
Durga Ashtmi 02.10.14 (4 18:00- 19:00
Navml 02.10.14 v 18:00 - 19:00
Dushera Vijay Dasmi 03.10.14
Sri Maharishi Balmiljayanti 08.10.14
Karwa Chauth Vrat Saturday 11.10.14 v 15:30- 22:00
Ahoi Mata Vrat 16.10.14
Sakranti 17.10.14
Jetha Sunday 191014 v 17:00 - 20:00
Dhanteras 21.10.14
Hanuman Jayanti 22.10.14
Deepawali Poofa 23.10.14 v 17:00 - 18:00
Bhayaduj 251014
Guru Nanak Jayantl 06.11.14
Sakranti 16.11.14
Jetha Sunday / SatyaSal Baba Jayanti  23.11.14 v 17:00 - 20:00
Geeta Jayanti / Moksh Ekadasht 021214
Datta Trea Jayantl 061214
Sakranti 161214
Jetha Sunday (Mandir opened) 211214 v 17:00 - 20:00
Christmas /Badha Dhin 251214
Guru govind Singh Jayanti 281214
New Ycar Celebration (Sanja Bhandara) 31.12.14-010L1S v 20:00 - 02:00

[ Folow us

on
k J‘ Facebook
www.facebook.com/ViennaSanatanDharamTemple

Abbildung 5.8: Offuungszeiten des Sanatan-Dharam-Tempels in Wien fiir die zweite
Jahreshiilfie 2014

233

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

234

Dieser letzte Kalender (Abbildung 5.8) wurde als A4-Blatt im
Rahmen eines Tempelbesuchs ausgeteilt. Interessanterweise sind
nicht nur die Festtage gelistet, an denen der Tempel gedffnet ist,
meist am Samstag oder Sonntag, in seltenen Fillen auch unter der
Woche, es findet sich zudem auch eine Vielzahl anderer Festtage
auf der Liste, an denen der Tempel geschlossen bleibt. Hieran wird
deutlich, dass der Kalender nicht blof fiir die Offnungszeiten ver-
antwortlich zeichnet, sondern dartiber hinaus Zeit strukturiert. Dass
nebst den Offnungszeiten religiose Feiertage und Feste aufgelistet
sind, zu denen der Tempel nicht besucht werden kann, dokumen-
tiert die Bestrebung, Zukunft auch aulerhalb der Offnungszeiten
entlang religidser Feiertage zu organisieren. Die Verfasser des Kalen-
ders demonstrieren damit nicht nur eine Absicht, den Tempel auch
in Zukunft fiir das gemeinsame Feiern von Arati zu 6ffnen, sondern
stellen auch die fir ihre religiose Tradition relevanten Feste in einer
Liste zusammen.

Abbildung 5.7 zeigt den Jahreskalender des Siva-Tempels in
Glattbrugg. Dieser Ubersichtskalender hingt im Vorraum des Tem-
pels. Gleichzeitig liegen weitere Kopien auf und kénnen von den Be-
suchenden mitgenommen werden. Nebst einzelnen Daten nach der
gregorianischen Zeitrechnung enthilt der Kalender eine Spalte, in
welcher der Tag auf Tamilisch genannt wird (blaue Schrift), sowie
eine Spalte, in der Hinweise auf Fastentage (pinke Schrift) und re-
ligiose Feste des entsprechenden Monats (griine Schrift) aufgefiihrt
werden.” Der Kalender zeigt also auf einen Blick die wichtigsten Fes-
te pro Monat mit Handlungsanweisungen fiir Gldubige in Form der
aufgefithrten Fastentage. Durch diesen Kalender wird folglich eine
umfassendere Zukunft realisiert, da die kalendarisch festgehaltenen
Naimittika (Slaczka 2010, S. 341) die tigliche Pija erginzen. So ist
das doing mandir in die kalendarische Ordnung eines ganzen Jahres
eingebettet. Die so organisierte Zukunft ist nicht neu — schliefilich
haben die im Kalender aufgelisteten Feste und Praktiken eine lan-
ge Tradition. Sie ist aber durchaus den lokalen Gegebenheiten ange-
passt, da die einzelnen Daten und Zeiten lokale Gegebenheiten wie
etwa den Sonnenauf- und untergang beriicksichtigen. Dies zeigt sich

55 Fiir die Ubersetzung der Kalender von Tamil auf Englisch zeichnet Frau
Sita Subramanian verantwortlich.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

am komplexesten der abgebildeten Ritualkalender (Abbildung 5.6),
den der Siva-Tempel in Glattbrugg auf seiner Internetseite als PDF
zur Verfugung stellt.

Dieser Kalender, wie er fiir Sidindien und Sri-Lanka tiblich ist,
orientiert sich, anders als in anderen Gegenden Indiens, nicht blof§
an einer lunaren Zeiteinteilung. Der Ritualkalender integriert statt-
dessen sowohl solare, lunare und stellare Aspekte wie auch allfilli-
ge jahreszeitlich bedingte Komponenten (Clothey 1982, S. 158). So
ist die Struktur der Monate am Zeitpunkt ausgerichtet, zu dem die
Sonne in ein astrologisches Zeichen tritt (Yano 2003, S. 385; Clo-
they 1982, S. 172) und der lunare Zyklus teilt den Monat in einen
hellen (zunehmend bis zum Vollmond) und dunklen Teil (abneh-
mend bis zum Neumond), wobei die helle Monatshilfte aus Auspi-
ziosititsgrunden hiufig rituell bevorzugt wird (Yano 2003, S. 387).
Die beiden Hilften setzen sich aus je 15 Einheiten zusammen, den
sogenannten Zthis. Es handelt sich bei einem #ith7 um einen Zeitab-
schnitt, der am Segment gemessen wird, mit dem sich die Sonne auf
dem Mond reflektiert (Clothey 1982, S. 163), wird jedoch einfach
als Mondtag (,lunar day*, s. Fuller 1980, S. 55) bezeichnet. Schlief3-
lich sind stellare Aspekte relevant, da mit dem Element der naksatra
die Sterne, respektive die Sternengruppe, Aufnahme in den Kalen-
der findet. Jedem Tag ist ein solcher naksatra zugerechnet und zwar
aufgrund der Position des Mondes, die diesen Stern oder diese Ster-
nengruppe an diesem (lunaren) Tag tiberdeckt, da er — von der Erde
aus betrachtet — vor ihnen steht (vgl. ebd., S. 54f.). Und schlief8lich
ist der Wechsel der Jahreszeiten, in Siidasien speziell der Beginn der
Regenzeit, ein Element, welches den Ablauf des rituellen Jahres be-
einflusst (Clothey 1982, S. 179). Ein gutes Beispiel ist das tamilische
Erntedankfest taipponkal (tamilisch), das den Beginn des Monats 7az,
in der Regel im Januar oder Februar, markiert und mit dem das Ende
der Erntezeit begangen wird (ebd., S. 175).

Der Kalender des Siva-Tempels in Abbildung 5.6 bietet fiir jeden
Monat ein voll bedrucktes A4-Blatt, auf dem jeder Tag erfasst ist. Die-
ser Kalender umfasst entsprechend deutlich mehr Informationen, als
die beiden anderen Kalender. So fithrt er nebst gregorianischem und
tamilischem Datum (Spalte 1 und 2) und den Fastentagen (Spalte 18)
die fiinf Kategorien, die einen pasicarngam normalerweise auszeich-
nen: Spalte 4 enthilt das zithi, Spalte 7 das naksatra, Spalte 3 das vara

235

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

236

bzw. vasara, also die Bezeichnung des Tages in Verbindung mit den
Himmelskorpern®. In Spalte 8 und 9 findet sich das #arana, also die
genaue Bestimmung und Benennung der zwei Hilften des lunaren
Tages und Spalte 12 und 13 enthalten die genaue Bestimmung der
funften Kategorie des pasicarngam, das yoga. Das yoga definiert die
Zeitspannen pro Tag, die besonders auspizids sind, so dass in der Zeit
vollzogene Praktiken ebenfalls gliicksverheiffend sind (ebd., S. 178).

Zusitzlich zu den finf Bestandteilen des pasicangam, die im Ka-
lender des Siva-Tempels enthalten sind, gibt es drei weitere Katego-
rien: das rabu kala (Spalte 10 und 11), das yama- ghamta (Spalte 14
und 15) und das gulikai kala (Spalte 16 und 17). Das rabu kala ist der
Zeitabschnitt, der mit dem Planeten Rahx und dessen ,dimonischer
Kraft (ebd., S. 160) assoziiert wird. Diese Zeit sollte fur rituelle Un-
terfangen vermieden werden. Gulikai dagegen, ebenfalls ein Planet,
beeinflusst die Sakralitit ritueller Unterfangen positiv (ebd., S. 160).
Yama-ghamta schliefilich, ist die Zeit, die mit dem Totengott yama in
Verbindung gebracht wird und daher fiir rituelle Unterfangen eben-
falls als ungiinstig oder inauspizios gilt (Malinar 2009, S. 162).

Der Kalender des Siva-Tempels ist also ein Beispiel fiir eine um-
fassende Zukunftspraktik: Glaubige kénnen vom Tempel einen Al-
manach beziehen, der nicht nur die Offnungszeiten im Tempel an-
zeigt oder auf einzelne Festtage hinweist, sondern dartiber hinaus
gunstige und ungiinstige Zeitfenster fiir vielerlei — religiése und
nichtreligiose — Unterfangen definiert. So realisiert sich in diesem
letzten Kalender eine Zukunft, die den Hindus in der Schweiz eine
Fiille an Anhaltspunkten fiir die Lebensgestaltung bietet — und zwar
in einem Ausmaf, dass die Anwendung des Kalenders einiges an spe-
zifischem Wissen bedarf.

Im Feld der Hindutempel existieren folglich unterschiedlich
komplexe Zeitpraktiken, deren Bedeutung fir die Strukturierung
der Zyklen®” und Muster im Leben der Hindus laut Sandford fast

56  Nicht unihnlich der Etymologie der deutschen Wochentage und ebenso

aus der hellenistischen Astrologie iibernommen (Yano 2003, S. 383).

57  Whitney Sandford (2004, S. 123) weist darauf hin, dass hinduistische Ritu-
alkalender im Kontext eines zyklischen Zeitverstindnisses gesehen werden
miissen, wie es weiter oben erldutert wurde: It is helpful to think of the-
se elements [patterns of ritual life, K. L.] as a series of concentric rings, or
cycles, each of which determines specific elements of Hindu ritual life. This

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

nicht tiberschitzt werden kann (Whitney Sandford 2004, S. 151).
Diese Zeitpraktiken tangieren aber nicht nur die gemeinsame reli-
giose Praxis im Tempel, indem sie die Daten religioser Feiern wih-
rend des Jahres fixieren oder Offnungszeiten bekanntgeben, sondern
strukturieren auch das private religiose Leben der Hindus unab-
hingig vom Tempelbesuch, insbesondere der Frauen (ebd., S. 152).
Gerade die aufgefithrten Fastentage werden hauptsichlich von ver-
heirateten Frauen eingehalten, die damit die Aufrechterhaltung ei-
ner gliicklichen und stabilen Ehe und Familie gewihrleisten wollen
(ebd., S. 152).

Die Zeitpraktiken in der Form komplexer Kalender haben aber
nebst der Organisation der Zukunft noch einen weiteren Effekt. Da
die Berechnung der Ritualkalender eine Vielzahl komplizierter Kri-
terien zu berticksichtigen hat, bedarf es eines Experten, der iber die-
ses Wissen verfiigt:

LAll dates for rituals, festivals, and life-cycle rituals must be cal-
culated according to a complicated set of criteria. It is important
to know these days - or to consult someone who does — because
specific times of the day, month, and year are often either auspi-
cious or inauspicious for any given activity” (ebd., S. 125).

Wenn also der Tempel diesen Kalender erstellt und den Besuchenden
zur Verfiigung stellt, organisiert sich damit einerseits eine Zukunft ftr
die Tempel und seine Besucherinnen und Besucher in der Form von
kontinuierlichen Offnungszeiten und spezifischen Zeiten fiir religiose
Praktiken der kommende Wochen, Monate oder Jahre. Andererseits
sichert sich der Tempel durch die Kalender die Position als Institution
zur Produktion ortsgebundenen, religiosen Wissens.

circular view of time aligns with the Hindu concept of cosmic time and the
four yugas, or eras.”

58 M. Baumann (2009) fasst ihnliche Dynamiken der zunehmenden Wissens-
verwaltung und -tradierung durch tamilische Tempel in der Diaspora im
Anschluss an Vasudha Narayanan mit dem Begriff ,,Templeisation®.

237

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

238

5.3.2 Praktiken der Vergangenheit
Archivieren

Das eindeutigste Beispiel einer Zeitpraktik, die eine abstrakte Vergan-
genheit in eine Anzahl erinnerungswiirdiger Ereignisse verwandelt,
ist die Archivierung. Die hier vorgestellten — digitalen und analog-pa-
pierenen — Archivpraktiken unterscheiden sich auf den ersten Blick
aufgrund ihrer Materialitit: Zum einen finden sich im Forschungs-
feld mehrere digitale Bild- und Filmarchive, zum anderen ein analo-
ges Papierarchiv. Im Rahmen digitaler Archive werden Fotographien
und Filme bestimmter Anldsse und Ereignisse erstellt und einer inte-
ressierten Offentlichkeit, vermutlich meist den Tempelbesuchenden
selbst, auf einer Internet- oder Facebook-Seite zuginglich gemacht.
Fir das analoge Archiv des Tempels im AAI wurden wihrend rund 35
Jahren unterschiedliche Papiere, etwa Kopien und Originale von Ein-
ladungen, Urkunden, Vortragsskripte, Zeitungsartikel und Korrespon-
denzen, gesammelt.

Nebst augenfilligen materiellen Unterschieden weisen die vor-
gefundenen Archivpraktiken, aber auch Gemeinsamkeiten auf: So
ist ihnen etwa gemein, dass sie nicht nach explizierten Regeln doku-
mentieren und aufbewahren und damit eine gingige Vorstellung von
Ordnung bedienen (und herstellen). Das bedeutet nun nicht, dass
der Prozess der Archivierung gar keinen Regeln folgt. Im Gegenteil,
die Praktik des Archivierens folgt in beiden Fillen impliziten Krite-
rien. So scheinen etwa die digitalen Archive eher religiose Praktiken
und die daran Teilnehmenden zu dokumentieren, wihrend das Pa-
pierarchiv Ziige einer fragmentarischen, personalisierten Geschichts-
schreibung trigt, da in vielen Dokumenten die gleichen Personen als
Urheber oder Ansprechpersonen angegeben werden.

Fir den Tempel in Glattbrugg findet sich ein ziemlich umfassen-
des digitales Bild- und Filmarchiv. So gibt es auf der Homepage des
Arulmigu Sivan Kovil® Fotogalerien von Feiern im Tempel, die ins
Jahr 2007 zuriickreichen. Darauf sind verschiedene Momente unter-
schiedlicher religioser Feste, aber auch eher kulturelle und soziale As-
pekte bestimmter Feiertage zu sehen, wie beispielsweise kleine Auf-

59  http://www.sivankovil.ch, zuletzt gepriift am 26.01.2017.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

tritte von Kindern anlisslich der Feier der Sarasvati-Paja . Der mit
dem Tempel verbundene digitale Fernsehsender sivantv.com verfiigt
zudem iiber eine grofle Sammlung an Videos ehemals live tibertra-
gener Feierlichkeiten aus dem Siva-Tempel in Glattbrugg (vgl. Kapi-
tel 5.4, Materialitit). In etwas geringerem Umfang finden sich digita-
le Archive auch fur den Sri Civacuppiramaniyar-Tempel in Adliswil.
Hier weisen Fotogalerien auf vergangene Ereignisse hin und geben
dem Tempel eine Vergangenheit entlang religioser Feiern.®! Ahnlich
verfahren zudem der Hindu Mandir Vienna und der Sanatan Dha-
ram Mandir Sidh Jogi Baba Balaknath.®> Beide Tempel betreiben
eine Facebook-Seite, auf der sie — nebst Terminankiindigungen und
Einladungen - vergangene Feste mithilfe von Bildern und Videos
dokumentieren. Interessant an Facebook ist, dass es die Moglichkeit
bietet, dass alle, die ber ein internetfihiges Gerdt mit Kamera und
iiber einen Facebook-Account verfiigen, Fotos auf eine bestimmte
Seite hochladen kénnen.

Die Dokumentation wird damit der Zustindigkeit einer zuvor
bestimmten Personengruppe entzogen. So entsteht aus der Verbin-
dung unterschiedlichster Dokumentationsarten eine Archivpraktik,
die, deutlich stirker als in den vorangehenden Beispielen, interaktiv
angelegt ist. Hieran wird deutlich, was auch fiir das Filmarchiv gilt:
Dadurch, dass sie von jedermann konsultiert werden kénnen, neh-
men die Archivalien ein Eigenleben an; ihrer Neu- und Wiederver-
wendung steht nichts im Weg.

60  In der Regel tragen die Kinder und Jugendlichen kleine Geschichten oder
Gedichte in tamilischer Sprache vor, um ihren Lernfortschritt zu prisentie-
ren.

61  http://murugantempel.ch/temple-programs/photos/, zuletzt gepriift am
26.01.2017.

62 https://www.facebook.com/mandirvienna/?fref=ts sowie http://hinduman
dirvienna.com/gallery.php, beide zuletzt gepriift am 26.01.2017. Obwohl
der Hindu Mandir Vienna sowohl tiber eine Facebook-Prisenz wie auch
tiber eine eigene Internetseite verfligt, scheint der Tempelverein die Kom-
munikation via Facebook zu bevorzugen, da dort viel mehr und vor allem
neuere Fotos aufgeladen sind als auf der Internetseite. Fiir den Sanatan-
Dharam-Tempel findet man lediglich eine Facebook-Prisenz: https://www.
facebook.com/ViennaSanatanDharamTemple/?fref=ts, zuletzt gepriift am
26.01.2017.

239

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

240

Fir den Tempel im AAI gibt es keine digitale Dokumentation,
es existiert jedoch ein Papierarchiv, bestehend aus unterschiedlichen
fotokopierten und handschriftlich beschriebenen Blittern, lose in
einer Mappe gelagert, die Frau Ranga mir anlisslich eines Treffens
zeigt und deren Bestandteile sie anekdotisch erldutert.

In diesem Archiv finden sich Skripte fiir offentliche Vortrige,
Unterrichtsplanungen fiir Lektionen von Schulklassen oder Merk-
blitter fiir Gesundheitspersonal iiber Tod und Sterben im Hinduis-
mus. Zudem enthilt das Archiv zahlreiche Einladungen fiir das Fei-
ern religioser Feste im AAI sowie Einladungen fiir die Teilnahme
an interreligiosen Dialogveranstaltungen. Das Archiv organisiert so
eine Vergangenheit mit einem breiten Spektrum unterschiedlicher
Ereignisse, die sich, anders als bei den digitalen Bild- und Filmarchi-
ven, nicht blof um das rituelle Geschehen im Tempel drehen. Die
Vergangenheit gewinnt infolge verschiedener Archivstrategien also
eine Kontur, die sich von Archiv zu Archiv anders darstellt.

Im analogen Archiv des Tempels im AAI wird eine Vergangen-
heit organisiert, die sich hauptsichlich durch zwei Aspekte auszeich-
net: einerseits durch eine Vernetzung mit verschiedenen Akteuren
der Zivilgesellschaft im Zuge unterschiedlicher Vermittlungsangebo-
te, andererseits durch einen Fokus auf den Zeitpunkt, der laut Ar-
chivpraktik den Beginn hinduistischen Lebens in Osterreich dar-
stellt. Die Bedeutung dieses Anfangs gewinnt durch bestimmte
Archivalien, wie beispielsweise die handschriftliche Ero6ffnungsrede
vom 08. November 1980 oder die Einladung zur 20-Jahr-Feier des
Tempels im AAI zusitzlich Kontur. Die Eroffnungsrede spricht von
der ,Inauguration of the first Hindu Mandir Gemeinschaft in Vien-
na“, auf der Einladung zur Jubiliumsfeier wird die Geschichte der
Entstehung des Tempels erzihlt. In diesem Text wird darauf hinge-
wiesen, dass mit der Einrichtung dieses Tempelraums in den Rdum-
lichkeiten des AAI die Hindus in Osterreich zum ersten Mal die
Moglichkeit bekommen haben, sich zu versammeln. Das Archiv or-
ganisiert also eine Vergangenheit, in der der Hindutempel im AAI
eine Pionierrolle ibernimmt. Aber nicht nur der Beginn des Tem-

63 Eine Auswahl des Archivs wurde gescannt. Das Archiv bezieht sich nicht
nur auf den Tempelraum im AAI, sondern enthilt auch Verlautbarungen
und Dokumente des Aswattha-Forums (vgl. Kapitel 4.2.2.1).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

pels im AAI spiegelt sich in den Archivalien. Die Vorreiterrolle reicht
uber den konkreten Tempelraum hinaus und so zeigt sich im Archiv
eine Vergangenheit, in der der Tempel im AAI der Motor fiir das hin-
duistische Leben in Osterreich iiberhaupt ist. So findet sich im Ar-
chiv auch eine amtliche Urkunde der Vereinsgriindung der Hindu
Mandir Association, also desjenigen Vereins, der aktuell den Tempel
in der Lammgasse unterhilt und strukturell nichts mit dem Tempel
im AAI zu tun hat. Diese Organisation der Vergangenheit, in der der
Tempel im AAI der Ursprung hinduistischen Lebens in Osterreich
ist, wird nicht zuletzt durch die Erlduterungen von Frau Ranga zur
Urkunde unterstrichen:

,HR: Und hier noch etwas, eh weil es da immer eeh Missver-
stindnisse gibt. Diese HMA, also der Tempelverein in der Lamm-
gasse, das ist eigentlich etwas, was mein Mann gegriindet hat, ja.
//ja// Aber viele (***) Man ist sich teilweise nicht so ganz ge-
wohnt, da gibt es so tz [ganz leise gesprochen] Politik halt, ne,
[wieder normal laut] so kleine Reibereien, aber wir haben noch
das Original

K. L.: Ah, der der Griindungsurkunde

HR: Ja, Gruindungsurkunde davon ne, die Amtsbestitigung (...)“
(IHR, Z48-54).

Die Pionierrolle dokumentiert sich hier also durch den Verweis auf
den Moment der Griindung des Tempelvereins und den Hinweis
auf den Besitz eines amtlich beglaubigten Originaldokumentes, eine
»~Amtsbestitigung®, wie Herr Ranga sagt. In Zusammenschau mit den
anderen Archivalien wird deutlich, dass dieses Archiv eine Vergangen-
heit organisiert, in der der Anfang einer bestimmten Institution - hier
des hinduistischen Lebens in Wien insgesamt — aus einem einzigen
Ursprung dokumentiert ist.**

64  Die Pionierrolle des Ehepaar Ranga fiir die Hindus in Wien wird ihnen auch
von der Seite der Community attestiert. So spricht etwa Ronita Glockner
von Herrn Ranga als Pionier: ,And ih, ih, it was first started by Dr Ranga
/fokl//. Ahhh, he was the pioneer I would say of this organisation, ah, as you

241

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

242

Wihrend dieser Fokus auf den Anfang fiir die anderen Archive
bislang weniger wichtig scheint, ist nicht auszuschliefen, dass sich
eine dhnliche Organisation der Vergangenheit zu einem spiteren
Zeitpunkt rekonstruieren lassen wird. Deutlich wird aber bei allen
hier vorgestellten Archivpraktiken, dass sie auf ihre je spezifische Art
Vergangenheit organisieren und dem doing mandir dadurch ein loka-
les Gedichtnis geben.

Bilder des Ursprungstempels aufhingen

Eine weitere Zeitpraktik, durch welche der Praxiskomplex des doing
mandir Uber die Gegenwart hinaus Bedeutung erhilt, erinnert an die
soeben beschriebenen Archivpraktiken. Anders als bei der Archivie-
rung von Film, Fotografie oder Dokumenten - es werden Archivali-
en aufbewahrt — handelt es sich hier aber eher um ein Ausstellen: Im
Siva-Tempel in Glattbrugg hingen drei gerahmte Bilder an der hinte-
ren Tempelwand. Es handelt sich um farbige Darstellungen von Siva,
Gane$a und Murukan (tamilisch). Diese Bilder wurden im allerersten
Tempelraum verwendet, noch bevor sich der Tempelverein figurative
Mirti angeschafft hat. Es handelt sich folglich um die Gottesdarstel-
lungen des Tempels, die angebetet wurden. Die Bedeutung dieser Bil-
der spiegelt sich auch in der Erzdhlung der Tempelgeschichte:

,SU: 00:07:20 Eben wir sind nur mit einem Bild von Siva (...)
haben sie gesehen, dort an die Wand hingt //ja// hat es ein Bild.
Mit diesem haben wir gestartet.

K. L.: Ah, ok.

know, ah, the / Afro-Asiatische Institut here, that was ih, in** established
by the Au** Austrian ih government here for the Asians and Africans here
/fya//,and dh, there you have dh different groups, Asian groups and African
groups, where they come to meet and you know. And Dr. Ranga was actu-
ally a part of that /mhm//. And ih, he ih started the temple, the first tem-
ple let’s say in Vienna“ (IRG, Z6-13). Und auch Herr Ranga selbst bekriftigt
dieses Bild: ,,Ganz ehrlich gesagt, es gab’s nix in ganzen Osterreich von den
Hindus, tiberhaupt nix. Ich habe erst angefangen® (IAR, Z81-82).

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

EU: Diese drei Bilder //0k//.
SU: Drei Bilder. Mit diesen drei Bildern haben wir ...
K. L.: In Ziirich dann, in diesem Raum?

SU: Richtig, genau. Da haben wir gestartet und nachher haben
wir Schritt fur Schritt Figuren hingestellt //ok// und eine nach
der anderen / haben wir dann auch finanzielle Schwierigkeiten
(***unverstindlich***) und haben wir ein bisschen reingenom-
men (inegno), darum jetzt //ja// (...) seit 94 ist ja lange und da-
rum haben wir viele Mitglieder. Mit Glattbrugg (...) dort hatten
wir keinen Platz und dann konnten wir da ein Lokal finden, als
Mieter und jetzt sind wir da Eigentiimer” (IUU, Z155-172).

Im Auszug dieses Interviews mit zwei Vorstandsmitgliedern des Siva-
Tempels in Glattbrugg dokumentieren sich die Narrative der Entste-
hung eines der gegenwirtig grofiten Hindutempel der Schweiz aus ei-
nem einzelnen Bild Sivas. Die so erzihlte Tempelgeschichte erinnert
in ihrer Struktur an klassisch kosmogonische Vorstellungen, in de-
nen die ganze Welt ihren Ursprung in einer winzigen Einheit hat, wie
dies etwa in einem der puranischen Mythen der Welterschaffung ge-
schieht, in denen sowohl der Gott Visnu als auch Gott Brahma gan-
ze Welten in ihrem Bauch entstehen lassen (Michaels 1998, S. 328f.).
Dass bei der Erzihlung des Siva-Tempels das Bildnis des Gottes Siva
am Anfang dieser ,,Schopfungsgeschichte® steht, ist nicht weiter ver-
wunderlich, wenn man bedenkt, dass ein Grof3teil der tamilischen
Hindus in der Schweiz, wie bereits erwihnt, der Saiva Siddhanta zu-
zurechnen sind.

In der Erzdhlung dokumentiert sich so, ausgehend von einem
Bild Sivas, der Weg des Tempels entlang von Herausforderungen, wie
Umziigen und finanziellen Schwierigkeiten, zu einer Situation von
rdumlicher Stabilitit und Sicherheit. Die drei Bilder an der hinte-
ren Tempelwand sind materielle Erinnerungsstiicke an den Ursprung
dieser wechselhaften Geschichte, die so auch im konsolidierten Tem-
pel prasent und sichtbar bleibt. Die Bedeutung der Bilder geht damit
Uber jene der Archivalien im Papier- oder digitalen Archiv hinaus.
Dadurch, dass sie im Tempelraum hingen, sind sie nicht nur Archi-

243

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

244

valien, sondern haben gleichzeitig eine Bedeutung fiir die gegenwir-
tige religidse Praxis: So laufen die Besucherinnen und Besucher bei
jeder Pija an ihnen vorbei, manche beriihren sie zu dieser Gelegen-
heit auch oder halten einen Moment lang vor ihnen inne. Damit ent-
stehen in und durch diese spezifische Vergangenheitspraktik nicht
nur Archivalien, sondern sie bringt Gegenstinde hervor, die sowohl
auf eine spezifische Vergangenheit verweisen als auch ein Nachleben
in Praktiken in der Gegenwart des doing mandir haben. Vergangen-
heit und Gegenwart werden so in und durch Praktiken und ihre Ma-
terialien verkniipft.

Die Tempelgeschichte erzdhlen

Eine weitere Vergangenheitspraktik ist selbstverstindlich das Reden
Uber Vergangenes. Genauso wie die Imagination einer Zukunft in
sprachlichen Szenarien geschieht, findet Vergangenes im Reden dar-
tiber Ausdruck. Damit ist im vorliegenden Fall weniger das Sprechen
von historischen Begebenheiten gemeint, als vielmehr biographisches
Erzihlen. Diesen Narrativen sind, wie allen Erzihlungen, soziale Wis-
sensbestinde eingeschrieben, in denen sich auch die Zugehorigkeit
zu einer bestimmten Gruppe spiegelt, in diesem Falle zu tamilischen
Hindus in der Schweiz. Dies prigt die Form und den Inhalt von Er-
innerungen, die jemand erzihlt (Lucius-Hoene und Deppermann
2004, S. 49). Durch die biographische Erzihlung eines Interviewpart-
ners wird zudem eine Vergangenheit sichtbar, die fiir das Verstindnis
der Gegenwart relevant ist, indem eine Kontinuitit zwischen fritheren
und heutigen Erfahrungen hergestellt wird (ebd., S. 57). Der Erzihl-
stimulus der Interviews® zielte nicht zuletzt darauf ab, eine derartige
Erzihlung der Tempelgeschichte im Kontext der eigenen Biographie
der Interviewten zu generieren. Ein gutes Beispiel fiir eine Narration
der Tempelgeschichte in Verbindung mit der eigenen Biographie ist
der Auszug aus dem Interview mit Herrn und Frau Narasimhan. Auf
den Eingangsstimulus reagiert Herr Narasimhan folgendermafien:

65  Vgl. Methodenkapitel, Fuinote 10.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

»GN: Also, eh, wir eh / wir haben (...) 89 war ich in der Schweiz,
zum ersten Mal und dann ist meine Frau, eh 90 gekommen, ich
war 89 und erst spiter ist meine Frau gekommen //hmh//. Und
damals wohnten wir in Kilchberg, nicht in Adliswil //hmh// und
nachher haben wir ein Jahr in Ziirich gewohnt //hmh// und dann
ist (...) wir haben gedacht, ,nein, das ist nicht so gut fiir unser Le-
ben‘ und dann sind wir umgezogen (geztigelt) und dann sind wir
nach Adliswil gekommen. Aber damals war hier (...) hier gab es
keinen Tempel //hmh// und das war / eh /(2) 92 glaube so / also
nein.

MN: (sehr leise) 94.

GN: oder so //hmh//. Und dann ist (...) hier ist der Tempel ge-
grundet. Und dann, damals habe ich nicht so viel, eh / Integrati**
oder ich habe nicht so viel Kontakt mit den Leuten, mit diesen
Leuten gehabt, aber wir sind froh gewesen, dass in der Nihe ein
Tempel hinkommt/ (oder) und wir kénnen ihn schon besuchen,
beten / und dann (...) sonst sind wir immer ehm / in den Hare-
Krsna-Tempel gegangen //hmh//. Also in der Bergstrasse gibt es
einen //hmh// ISKCON das sagt man, dieser eine //ja, genau//.
Und als hier ein Tempel hergekommen ist, da sind wir so froh
gewesen und dann ist, eh, ah, wir haben angefangen ihn zu be-
suchen, also den Tempel. Und dann ja, also (...) das ist (...) ich
glaube, das ist / der erste Tempel, der in der Schweiz gegriindet
worden ist / hmh / ja, und eh, am Anfang als wir jung waren, wir
haben nicht so viel Zeit gehabt, um zum Tempel zu gehen (...)
immer mit der Familie spazieren und dann so / und dann viele
Sachen gemacht. Und jetzt, ehm, jetzt sind die Kinder grof, ei-
gentlich, oder, sie lernen oder so //mhm//. Und jetzt wir haben
(...) beide haben wir genug Zeit. Und gehen (...) jetzt gehen wir
jeden Tag in den Tempel //mhm//. Abends, besuchen und beten
//mhm// (IN, Z24-51).

In diesem Ausschnitt dokumentiert sich die Geschichte des Tempels
in Adliswil als Ursprung fur die Entwicklung einer heute vielfiltigen
Infrastruktur tamilischer Hindus in der Schweiz. So erzihlt Herrn
Narasimhan wie der Tempel in Adliswil als erster Hindutempel der

245

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

246

Schweiz eroffnet wurde (obwohl es vor der Tempelgriindung in Ad-
liswil nachweislich bereits einige andere hinduistische Sakralstitten in
der Schweiz gab, C. P. Baumann 2003, S. 277f.). Ahnlich wie in der
Archivpraktik des Tempels im AAI wird hier der Anfang eines spezifi-
schen Tempels - des Sri Civacuppiramaniyar-Tempels - als Ursprung
fiir die Ausbildung des gesamten hinduistischen Lebens der Schweiz
gesetzt. Dass der bereits davor bestehende ISKCON-Tempel in Zi-
rich, dessen Besuch das Ehepaar als Routine vor der Tempelgriindung
in Adliswil im gleichen Abschnitt erwihnt, diese Anfangsgeschichte
nicht irritiert, ist zumindest bemerkenswert.®® Wenn nun Erzihlun-
gen Akte der Sinnstiftung sind und eine erzihlte Vergangenheit folg-
lich aus allen moglichen erzihlbaren Versionen diejenige auswihlt,
die fur den gegenwirtigen Kontext relevant und erinnerungswiirdig
scheint, dann wird mit Blick auf die Erzidhlung des Ehepaars Narasim-
han deutlich, dass die Griindung des Tempels sich fiir sie als so wich-
tiges Ereignis prisentiert, dass sie ihm tiberregionale, gar historische
Bedeutung attestieren.

Damit erhilt der Tempel in der Erzdhlung meiner Interview-
partnerinnen und -partner eine Vergangenheit mit mehreren Bedeu-
tungsebenen: einerseits als Institution, die einen Anfang und eine
Entstehungsgeschichte hat (vor einem bestimmten Zeitpunkt gab es
den Tempel nicht, er wird von anderen Leuten als den Erzihlenden
gegrundet), andererseits als Institution, die fiir die Interviewten eine
bestimmte Bedeutung hat (die Erzdhlenden sind froh um die Exis-
tenz dieses Tempels, er ist ihrer Ansicht nach der erste Hindutempel
in der Schweiz).

Die so organisierte Vergangenheit des Tempels reicht damit tiber
die Funktion als blof3e religiose Infrastruktur hinaus. Dies zeigt sich
in der ausgewihlten Passage auch daran, dass Herr Narasimhan da-
von spricht, dass sie zu Beginn nicht so viel Kontakt zu den Leuten
hatten, die den Tempel gegriindet haben (er spricht von Integration).
Demgegeniiber steht die angedeutete Gegenwart, in der das Ehepaar

66  Angesichts der Tatsache, dass Eulberg (2014, S. 118) bereits 2014 auf die
Swiss Tamil Krishna Society (STKS) aufmerksam gemacht hat, die im Ziir-
cher Tempel der ISKCON jeweils vor den Feiern der reguliren ISKCON
zusammenkommt, kann mangelnde ethnische Zugehorigkeit als Argument
ausgeschlossen werden.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

Narasimahn jeden Tag den Tempel aufsucht und wo ich sie teilweise
unter der Woche als einzige Personen antreffe, die der abendlichen
Pija beiwohnen.

Das Jahresfest des Tempels

Ein letztes Beispiel fiir eine Vergangenheitspraktik ist die feierliche
Erinnerung an die Tempelgrindung im Rahmen des jihrlichen Tem-
pelfestes. Besonders im siidindischen und sri-lankischen Hinduismus
nehmen die jihrlichen Feste, die mehrere Tage dauern, eine wichti-
ge Stellung im religiosen Leben der Hindus ein (Jacobsen 2008). Dies
hat sich auch in der Schweiz so etabliert: Die Tempelfeste sind gera-
dezu Besuchermagnete fiir die zumeist tamilischen Hindus aus dem
In- und dem nahen Ausland. Auflerdem erlangen die Tempel durch
die Festivititen und besonders die dabei stattfindenden Prozession-
en auch im weiteren gesellschaftlichen Kontext Sichtbarkeit (Eulberg
2014, Jacobsen 2009a, S. 452).

Im Rahmen dieser Tempelfeste, die fir die beiden Ziircher Tem-
pel im Sommer stattfinden, kommen im Laufe von rund zehn Tagen
tausende Menschen zusammen.®” Viele Personen sind in die Durch-
fihrung des Tempelfestes involviert, indem sie beispielsweise als
Freiwillige beim reibungslosen Ablauf in und um den Tempel hel-
fen, als Sponsoren einen Tag finanzieren oder im Rahmen eines Ge-
lubdes, vrata, eine spezielle Art der Selbstopferung praktizieren, bei-
spielsweise als Karvatitinzer, als Trigerin einer Kampferflamme oder
eines Topfs mit Milch, oder indem sie sich hinter dem Tempelwagen
herrollen (vgl. auch Wilke 2013a). Das Jahresfest ist aber nicht nur
religios bedeutsam, sondern erfiillt ebenso wichtige soziale Funktio-
nen: Familien und Verwandte treffen sich, es werden Freundschaften
gepflegt, Neuigkeiten ausgetauscht und es wird — von Eltern und jun-

67  Gemeinhin spricht die Literatur zu Hindus in der Schweiz davon, dass
es sich beim Tempel in Adliswil um den bekanntesten Hindutempel der
Schweiz handelt (vgl. etwa Eulberg 2008). Wihrend sich dies in Bezug auf
mediale Aufmerksamkeit der letzten Jahre nachvollziehen lisst, ist gerade
der Besucherandrang am Tempelfest in Glattbrugg ein eindriickliches Bei-
spiel dafiir, dass der Tempel in Glattbrugg zumindest innerhalb der tamili-
schen Community einen hohen Bekanntheitsgrad genief3t.

247

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

248

gen Erwachsenen gleichermaflen — nach potenziellen Ehepartnern
Ausschau gehalten.

Wihrend Tempelfeste also unter einer Vielzahl unterschied-
licher Perspektiven betrachtet werden konnen, interessiert hier be-
sonders der Aspekt der ritualisierten Erinnerung. Wie Smith (1982,
S. 29) beschreibt, wird im Rahmen der jihrlichen Tempelfeste an
die Griindung oder die Weihe des Tempels erinnert. Das Begehen
eines Tempelfestes, wie es in den beiden Tempeln in der Schweiz
geschieht,®® ist folglich ebenfalls eine Vergangenheitspraktik, die
dem Tempel eine Geschichte mit einem spezifischen Anfangszeit-
punkt gibt und regelmiflig an diesen Zeitpunkt erinnert. Nattirlich
wire es falsch zu behaupten, dass das Jahresfest des Tempels aus-
schliefflich der Erinnerung an seine Weihe dient. Dazu sind die ein-
zelnen Feiertage zu divers. Dennoch ist die Erinnerung an die Tem-
pelgriindung ein Bestandteil der Feierlichkeit und das Begehen das
Tempelfestes kann, zumindest in Ziirich, wo das 6ffentliche Interes-
se fir die Tempelfeste aktuell noch deutlich geringer ausfillt als etwa
in Hamm (Wilke 2013a, S. 386), auch als sichtbarer, wiederkehren-
der Hinweis auf die Prisenz tamilischer Hindus in der Schweiz ge-
sehen werden. Betrachtet man das Tempelfest als Vergangenheits-
praktik, in deren Rahmen sich wiederholt die Geschichte der Tempel
konstituiert, so darf auch die Erwihnung des jihrlich stattfindenden
Diwali-Mela in einem Einkaufszentrum in Wien nicht fehlen (vgl.
Limacher und Riickamp 2016, Limacher 2021). Es handelt sich bei
dieser Feier um den einzigen offentlichen Groflanlass der Hindus in
Osterreich (vgl. Abb. 5.9). Im Einkaufszentrum ,Lugner City* im
15. Wiener Gemeindebezirk trifft sich die stidasiatische Community
Wiens. Auf einer Bithne in der grofiten Halle des Einkaufszentrums
werden unterschiedliche gesangliche und tidnzerische Darbietungen
aufgefithrt. Dieser Anlass, den die Hindu Mandir Association aus-
richtet, ist nicht blof ein Moment, zu dem die Hindus in Wien die
osterreichische Offentlichkeit adressieren, sondern erinnert auch an
den Zeitpunkt der Vereinsgriindung. Wihrend dieser Aspekt biswei-
len nur durch die Nummerierung der Feier auf der Einladung sicht-
bar wird, wird er gerade beim Dipavali 2016 deutlicher kundgetan.

68  Fiir die Tempel in Osterreich ist mir bislang kein Tempelfest bekannt, das,
dhnlich wie die Tempelfeste in der Schweiz, das Bestehen der Tempel feiert.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.3 Zeitpraktiken

2 ”"«\.' { o o
Abbildung 5.9: Diwali-Mela 2013 in der Lugner City

Durch ein grofles Banner an der Wand hinter der Bithne wird bei
dieser Feier darauf hingewiesen, dass es sich um das 25-Jahr-Jubila-
um des Bestehens der Hindu Mandir Association handelt; auf dem
Plakat wird das ,silver jubilee® verkiindet.

Beide Praktiken — das Feiern des Tempelfestes und das Feiern des
Diwali-Mela - erinnern also an eine Vergangenheit, die einen fixier-
baren Ursprung hat. Erst mit diesem Ursprung, an den in den zwei
Beispielen sowohl rituell als auch sozial erinnert wird, entsteht die
Grundlage fiir eine Geschichte, die nacherzihlt werden kann.

5.3.3 Doing FPast, Doing Future

Analysiert man die rekonstruierten Praktiken nun in der Zusam-
menschau, konnen zwei Schlussfolgerungen formuliert werden: Er-
stens konstituiert sich die Tempelpraxis durch Zeitpraktiken {iber den
Moment hinaus und zweitens finden in den Zeitpraktiken bestimmte
Identititsbeziige qua Wissen Ausdruck.

249

18.01.2026, 12:08:01, -


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

(1) Die etwas plakative Uberschrift soll nicht dariiber hinwegtiuschen,
dass die gewihlte Form des Partizip Prisens — das doing — die Es-
senz dessen anzeigt, was auf den vorhergehenden Seiten ausge-
fithrt wurde. Wie gezeigt wurde, geschieht die Organisation der
Vergangenheit und der Zukunft von Hindutempeln in der Form
spezifischer Zeitpraktiken. Erst durch diese Praktiken, also durch
das Archivieren, Erzihlen, Planen und Feiern, erhalten Tempel
eine spezifische, erzihlbare Geschichte. Erst durch diese Prakti-
ken kommt eine Zukunft zustande. Der Tempel entwickelt ent-
sprechend einen Zeithorizont, tiber die wiederkehrende Tempel-
praktik, wie sie in Kapitel 5.1 rekonstruiert wurde, hinaus. Indem
die Zeitpraktiken wiederum selbst Anlass und Ankntipfungspunkt
fiir weitere Praktiken werden - so etwa, wenn anhand von Archi-
valien die Geschichte des Tempels erzihlt wird oder wenn auf das
Ausstellen eines Modells ein Tempelbauprojekt folgt — konstitu-
iert sich der Tempel jenseits von einer iterativen Gegenwart.

(2) Ein praxeologischer Zugang ist unter anderem dadurch gekenn-
zeichnet, dass er sich dafiir interessiert, welche Formen von Wis-
sen und welche ,Kriterien und Massstibe richtigen, passenden,
angemessenen Tuns“ (Horning 2004, S. 20) in Praktiken zum Aus-
druck kommen. Aus dieser Perspektive zeigt eine Analyse der Zeit-
praktiken, dass in ihnen allen ein Wissen oder eine Vorstellung
iber den Kontext, in dem sie stattfinden, zum Ausdruck kommt.
So verweisen die Archivalien auf ein ortsgebundenes Beziehungs-
netz, wenn darin von Schulbesuchen in Wien die Rede ist, der
panicangam berechnet die inauspiziosen und die auspizidsen Zei-
ten fur den Ort Zirich, im Sprechen tiber einen imaginierten
Tempel und tber die Tempelgeschichte kommen ganz selbstver-
stindliche Ortsbeziige zum Ausdruck und das Tempelfest ist, wie
mehrfach betont wird, eine religitse Praxis, die bereits ihrem Ur-
sprung nach wesentlich mit dem geographischen Ort, an dem sie
stattfindet, und dessen klimatischen Bedingungen verbunden ist
(Younger 2009, S. 436), weshalb Tempelfeste in der Schweiz im
Sommer stattfinden.

Dieser Ortsbezug gibt einen Hinweis darauf, dass sich Hindutempel
in der Schweiz und in Osterreich in ihrer Tempelpraxis nicht nur eine

250

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Vergangenheit und eine Zukunft organisieren, sondern sich in ihrer
Praxis auch deutlich von provisorischen Ortsbezligen, die besonders
fir den Anfang von Migrationsprozessen ausfithrlich dokumentiert
sind, wegentwickeln.

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Der Stellenwert der Materialitit von Praktiken — in der Form von Ar-
tefakten, Dingen oder Objekten, aber auch von Riumlichkeiten und
Koérpern — wurde in den vorhergehenden Ausfithrungen immer wie-
der aufgegriffen. So wurde etwa tiber die Mirti und die von ihr aus-
gehende Aufforderung einer spezifischen, korperlichen Ausrichtung
der Teilnehmenden geschrieben (vgl. Kapitel 5.2) oder die Teppiche
wurden als Bestandteil bei der Herstellung eines Tempelraumes the-
matisiert (vgl. Kapitel 5.1). Und wihrend manche Materialien nur
fur spezifische Tempelbesucherinnen und -besucher einen Aufforde-
rungscharakter entwickeln, wie bspw. die Mikrofone fiir Personen, die
singen wollen (vgl. Kapitel 5.2), werden andere von ganz unterschied-
lichen Personen gehandhabt, wie etwa das Beispiel der Essenszuberei-
tung zeigt (vgl. Kapitel 5.1).

In diesem Kapitel sollen darum Korper und Artefakte als
Handlungstriger und Mitwirkende an Praktiken® (Schmidt 2012,
S. 63) explizit ins Zentrum gestellt werden. Damit soll herausgestellt
werden, in welchen Situationen die Rekonstruktion von doing man-
dir vom spezifischen Blick auf Materialitit und Korperlichkeit pro-
fitiert. Gerade in Zusammenschau mit der immer prominenteren
Auseinandersetzung mit Materialitit in der Religionswissenschaft®’
scheint der Blick auf Dinge, Objekte und Artefakte zudem wichtig,
um dem Umstand Rechnung zu tragen, dass Materialitit ein konsti-
tutiver Teil religioser Realitit ist. Im Kontext praxistheoretischer Ar-
beiten ist der Blick auf Materialitit geprigt durch Vorarbeiten der
cultural sowie der science studies (Reckwitz 2014). Beide Felder inter-
essieren sich fir Materialitit als konstitutiven Teil der sozialen Welt
und ,argumentieren gegen eine essenzielle Unterscheidung von Na-

69  Fiir einen Uberblick iiber aktuelle Entwicklungen siehe Hazard (2013) re-
spektive Prohl (2012) fiir den deutschsprachigen Raum.

251

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

tur und Kultur, Technik und Gesellschaft oder Mensch und Maschi-
ne“ (Wieser 2004, S. 99). Damit sind sie auch in der Distanz zu den-
jenigen Zugingen zu verorten, die Hazard als dominante Ansitze
zur Erforschung von religions material culture ausmacht und die alle-
samt die Tendenz haben, den Menschen ins Zentrum der Analyse zu
stellen (Hazard 2013, S. 63). Nattirlich kann bei einer Analyse mate-
rieller religioser Realitdt nicht komplett vom Menschen abstrahiert
werden — gerade die Praxistheorie sieht schliefflich den menschlichen
Korper als wichtigen Aspekt von Materialitit, der eindeutig in Prak-
tiken zu verorten ist.

Mit Bezugnahme auf Hoérnings kultursoziologische Arbeiten
respektive Latours Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) zeichnet Wie-
ser (2004) zwei grundlegende Positionen im Umgang mit Artefak-
ten nach und stellt fest, dass es darum geht, zu bestimmen, ob eine
analytische Einstellung Praktiken mit den Dingen in ihren Fokus stellt
oder doch eher die Prakiiken der Dinge rekonstruiert. Wihrend also in
kultursoziologischer Einstellung weiterhin fiir die Beibehaltung ei-
ner Unterscheidung zwischen Subjekt und Objekt und damit fir den
Primat der menschlichen agency pladiert wird, ist es ein wichtiger Bei-
trag der ANT, diese Unterscheidung aufzulésen (ebd., S. 102f)). Eine
»posthumanistische Position wie diejenige von Latour wird jedoch
nicht verfolgt, da die hier verwendete praxissoziologische Perspekti-
ve Artefakte und ihren Beitrag zum sozialen Geschehen zwar ernst
nimmt, sie dabei aber nicht dem menschlichen Handeln gleichsetzt.
Wie Schmidt (2012, S. 62ff)) herausarbeitet, ist diese Position insbe-
sondere damit zu begriinden, dass Artefakte ihre Aktivititen eben
nicht fur andere intelligibel respektive accountable machen:

»|.--] sie zeigen nicht an, sie indizieren nicht, wie ihre Aktivi-
tit verstanden werden soll und was sie mit ihr beabsichtigen, sie
tragen nicht aus sich selbst, sondern nur im Zusammenspiel mit
den menschlichen Teilnehmerinnen dazu bei, das soziale Gesche-
hen, an dem sie beteiligt sind, als dieses und jenes soziale Ge-
schehen zu identifizieren und damit sinnhaft zu verwirklichen®

(ebd., S. 69).

Dennoch scheint es sinnvoll, sich in Erinnerung zu rufen, dass eine
Analyse, die nichtmenschliche Teilnehmende an der Praxis einschlie-

252

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Ben will, nur sinnvoll geschehen kann, wenn der Handlungsbegriff
heruntergefahren wird, wie Hirschauer das ausdriickt (2016). Denn
erst wenn die menschliche ,Alleinautorschaft am Handeln“ zurtickge-
nommen wird, konnen auch nichtmenschliche Teilnehmende an der
Praxis angemessen beriicksichtigt werden (ebd., S. 52). Dies kann um-
gesetzt werden, indem auf die Bestimmung eines Begriffs der Prakti-
ken vertraut wird, bei der Praktiken als Verhaltensroutinen ebenso in
Artefakten wie in Korpern verankert sind (Reckwitz 2014, S. 23).

Der Blick auf die Materialitit von doing mandir enthillt nun als
erstes, dass gerade die Fiille von Dingen, Artefakten und Objekten,
die im Tempel verwendet werden, eigene Praktiken der Verwaltung
produzieren. Deutlich wird dies etwa an den Ausfithrungen der bei-
den Vorstandsmitglieder des Tempels in Glattbrugg:

~EU: Es gibt eine Liste, ja. //K. L.: Ok// alle / alle Bereiche ha-
ben eine Liste //K. L.: ja//. Das ist viel, um jedes, jede / stindig
ist jede Kontrolle (oder).

K. L.: Ja. Was passiert, wenn, wenn etwas fehlt?

SU: Ja wir haben bis jetzt @nichts hat gefehlt@ (lacht kurz) und
sonst mussen wir schnell etwas kaufen gehen //ok//. Da hat es ei-
nen Laden, der / EU: Er organisiert (oder) die @ Liste @ (lacht
kurz).

K. L.: Das wird organisiert.

SU: Ja, mit der Liste gibt es (...) da ist vorher kontrolliert worden
mit Liste am Vortag oder gleichen Morgen und wenn da nichts
fehlt ...“ AUU, Z532-546).

Was die beiden Vorstandsmitglieder hier erliutern, ist die Verwaltung
und Organisation des jihrlichen Tempelfestes und der Umgang mit
den zahlreichen, dafiir notwendigen Materialien. Fiir jeden Bereich -
also die unterschiedlichen religiésen Praktiken, aber ebenso die Or-
ganisation der Auflenplitze oder die Kiiche — wird eine Liste mit Be-
darfsmaterialien und den zu verrichtenden Aufgaben gefiihrt. Die
Materialien werden dann via Importunternehmen im Voraus aus In-

253

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

254

dien oder Sri Lanka angefordert und die Freiwilligen den einzelnen
Bereichen und Aufgaben zugeordnet.” Dabei hat sich die Organisati-
on des Jahresfestes seit seinen Anfingen in den 1990er-Jahren soweit
professionalisiert, dass es tigliche Nachbesprechungen gibt, an denen
der Ablauf evaluiert und entsprechende Anpassungen vermerkt wer-
den (vgl. IUU, Z4791f.). Und nicht zuletzt besuchen die beiden auch
regelmiflig die Jahresfeste anderer Tempel, um sich, wie sie sagen,
»ldeen zu holen®“ (IUU, Z641).

Nebst spezifischen Organisations- und Verwaltungspraktiken,
die in und um Materialitit entstehen, erfordern Dinge, Objekte und
Artefakte auch eine Form der Aufbewahrung. Dies zeigt sich etwa
an den Aussagen von Garima Sadhu, die im Interview die Orte in
Wien, an denen sie und die anderen Vereinsmitglieder die Durgapija
organisieren, unter anderem danach beurteilt, ob sie in der Nihe ih-
rer Wohnung und damit in der Nihe des Lagers der Dinge sind, die
fur die Durgapija benotigt werden:

»(-..) Frither hat es neben diesem Haus eine hall gehabt, das ist
super, weil ich habe alle Sache / in meinem Keller ist viele Dinge
alle Sachen //ja// und ich kann einfach hingehen, und mitneh-
men. Aber so weit, das die Hellwagstrasse, das ist so weit, da von
hier. Wieder mitnehmen, das ist zu schwer. Wenn eine etwas ver-
gessen, dann ist / sehr schlecht” (IGS, Z530ff.).

Hieran wird deutlich, dass Dinge und Objekte, ihre Lagerung, Verwal-
tung und Verwendung in allen hinduistischen Tempelpraktiken eine
wichtige Rolle spielen. Und schlie8lich produziert Materialitit auch
spezifische Praktiken ihrer Entsorgung. Eine Episode, die mir von un-
terschiedlicher Seite zugetragen wurde, betrifft die Entsorgung einer
Stein-Mirti von Krsna, die fiir den Vienna Sanatan-Dharam-Tempel
bestimmt gewesen wire, die aber beim Transport aus Indien kaputt

70  Inihrer Studie zur Hindudiaspora in Singapur arbeitet Sinha (2011, S. 43f.)
heraus, dass gerade die Hindler religioser Paraphernalien in der Diaspora
auch die Rolle Ritualkundiger ibernehmen und ihren Kiufern Ratschlige
beziiglich der Durchfiithrung religioser Praktiken erteilen. In der Schweiz
scheint diese Autoritit, zumindest was die Bestellungen fiir den Tempel an-
geht, weiterhin den Tempelpriestern zu obliegen (vgl. IPR).

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

gegangen ist. Sie musste im fliefenden Wasser der Donau entsorgt
werden, nachdem bei der Stadt eine entsprechende Bewilligung ein-
geholt wurde (vgl. Gesprich mit Herrn Soni, Z.130ff.). Die Praktik des
Entsorgens ist ein weiteres Beispiel wie an und mit Materialitit ein
Grofiteil unterschiedlicher Praktiken entsteht. Dies gilt natiirlich erst
recht fur hinduistische Feste. So konstatiert Sinha, dass hinduistische
Praktiken voll sind mit Dingen:

»Hindu weddings, funerals and any number of daily and calen-
drical rituals, festivals as well as birthdays and anniversary cele-
brations are ,crowded* with things and marked by the colourful
and lively presence of an apparently random combination of ob-
jects and materials which in fact do connote order” (Sinha 2011,

S. 1).

Und auch David (2012, S. 451) bedient sich eines Blickes auf die Fiil-
le an Materialitit und Korperlichkeit, um die Spannung zwischen Ort
und Raum zu umreiflen, in der sich tamilische Hindutempel in Lon-
don ihrer Ansicht nach ansiedeln. Um die Bedeutung von Materiali-
tit und Korperlichkeit in meinem Forschungsfeld zu rekonstruieren,
sollen zwei Feste respektive die zu diesem Zeitpunkt stattfindenen
Praktiken analysiert werden: einerseits die Praktiken der Live-Ubertra-
gung von Pias und Prozessionen im und um den Tempel anlisslich
des jihrlichen Tempelfestes im Siva-Tempel in Glattbrugg, anderer-
seits die Materialitit einer Feuerbestattung in der Feuerhalle Simme-
ring bei Wien.

5.4.1 SivanTV: Filmen und Feiern im Tempel

Der Glattbrugger Tempel verfuigt, wie bereits in Kapitel 4 erwihnt,
tber eine multimediale Onlineprisenz. Zwar werden die tiglichen
Pijas in der Regel nicht live iibertragen, aber gerade Pijas anlisslich
spezieller Feiertage werden von einem Team gefilmt und konnen live
angeschaut werden:

»lch will eigentlich ans Mangofest gehen, schaue mir aber so ge-
gen 11 Uhr auf sivantv.com an, was gerade im Tempel lduft und

255

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

256

sehe, dass die Pizjia zu Ende geht und anschliefend keine Ubertra-
gung mehr stattfindet. Also entschlieffe ich mich, gegen Abend
hinzugehen und als ich um Viertel vor sechs wieder die Ubertra-
gung einstelle, stelle ich fest, dass die Pizja beginnt und nehme die
nichste S-Bahn nach Glattbrugg. Der Einsatz der Direktiibertra-
gung, wie ich das bislang nicht gemacht habe, macht auch, dass
ich mir das nichste Mal etwas bewusster dartiber bin, wo die Ka-
mera positioniert ist“ (Z12, Z2-7).

Die Moglichkeit, religiose Feste online live zu verfolgen ist sicher-
lich kein Alleinstellungsmerkmal des Glattbrugger Hindutempels
bzw. Hindutempel allgemein (Scheifinger 2008). Auch andere religi-
Ose Groflanlisse, bspw. Messen des Papstes anlisslich eines Linder-
besuchs, werden live tibertragen (vgl. Knoblauch 2014). Allerdings ist
die Entwicklung einer derart professionellen Livetibertragung und ei-
ner entsprechenden Mediathek zumindest bemerkenswert, da sie im
Kontext der von mir besuchten Hindutempel eine Ausnahme ist.
Wihrend das private Filmen und Fotografieren im Rahmen von Fei-
erlichkeiten an sich nichts Besonderes ist, hat die ,offizielle* Live-
Ubertragung einen anderen Stellenwert. Sie zeigt unter anderem, dass
die Verantwortlichen des Tempels der Ansicht sind, dass das Gesche-
hen im Tempel auch fur Leute, die nicht vor Ort sind, sehenswert ist.
Auch Scheifinger (2008, S. 242f.) sieht darin den Mehrwert von Di-
rektiibertragungen, bleibt aber vorsichtig, wenn es darum geht, einzu-
schitzen, ob es moglich ist dar$anavia Live-TV zu erfahren. Allerdings
kann der Unterhalt eines eigenen TV-Senders in jedem Fall als Aus-
druck eines Selbstbewusstseins punkto religioser Authentizitit gele-
sen werden (auf seiner Facebook-Seite prisentiert sich SivanTV denn
auch als ,,devotional video portal“!). Denn wihrend in den Tempeln
in Osterreich der Zustand fehlender Authentizitit der gemeinschaftli-
chen religidsen Praxis immer wieder thematisiert wird, indem etwa auf
die ungeeigneten riumlichen Gegebenheiten oder aber die fehlende
religiose Expertise Bezug genommen wird, prisentiert sich der Arul-
migu Sivan Kovil in der Schweiz selbstbewusst einem potenziell inter-

71 https://www.facebook.com/pg/sivantv.tv/about/?ref=page_internal, zu-
letzt gepriift am 30.03.2018

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

nationalen, tamilisch-hinduistischen Publikum.” In Zusammenschau
mit der restlichen Internetprisenz” ergibt sich das Bild eines Tem-
pels, der sich zumindest medial in einer transnationalen, sri-lankisch
tamilischen Community verortet und diese auch bewusst adressiert.”

Diese medialen Praktiken der Selbstprisentation sind ohne eine
entsprechende Materialitit nicht denkbar, denn sie hingen an den
technischen - und folglich materiellen — Moglichkeiten, die digita-
le Filmkameras, Computer und Internetverbindungen bieten. Da-
bei ist die Entwicklung spezifischer Praktiken im Anschluss an die
Verfiigbarkeit und den Gebrauch bestimmter Artefakte und techni-
scher Moglichkeiten, wie etwa den Buchdruck, gut erforscht (Reck-
witz 2003, S. 291). Was hier genauere Betrachtung verdient, sind da-
her nicht nur die Praktiken, die sich als Folge der Moglichkeit der
Livetibertragung etablieren, sondern auch die Praktiken rund um das
Filmen im Tempel. Zahlreiche der Fotografien, die im Rahmen von
speziellen Feiertagen im Tempel in Glattbrugg entstanden sind, zei-
gen nicht nur reich geschmiickte Mirti oder Priester bei der Arbeit,
sondern immer auch Kameras, die entweder auf einem Stativ stehen
oder auf der Schulter einer Person transportiert werden (vgl. Abb.
5.10).

72 Wihrend die zunehmende Teilnahme des Tempels an interreligidsen und
auch kulturellen Veranstaltungen eine Gelegenheit ist, sich einer interessier-
ten nichttamilischen Offentlichkeit zu prisentieren, entsteht an den Tem-
pelfesten — gerade auch durch die Live-Ubertragungen von SivanTV - eine
Ausrichtung auf eine tamilisch-hinduistische Offentlichkeit (vgl. Jacobsen
2008, S. 203).

73 http://www.sivankovil.ch/a/, zuletzt gepruft am 30.03.2018.

74 Ein Projekt, das nicht mehr in meinen Erhebungszeitraum fillt, aber du-
Rerst bemerkenswert ist, ist die aktive Beteiligung des Glattbrugger Tempels
am Bau eines Tempel-, Schul- und Gartenkomplexes in Sri Lanka. Wihrend
SivanTV die festliche Grundsteinlegung tibertrigt, bei der auch engagierte
Glattbrugger Hindus auftreten, finden sich auf der Internetseite des Glatt-
brugger Tempels regelmifige Berichte iber den Fortschritt der Bauarbeiten,
vgl. z. B. https://tinyurl.com/sivankovil-01, zuletzt gepriift am 15.04.2018.
Die aktive Beteiligung an diesem Komplex legt nahe, dass speziell fir die
Generation der Menschen, die derzeit in der Leitung der Schweizer Hindu-
tempel aktiv ist, Engagement fiir Religion nicht vom Engagement fir die ta-
milische Bevolkerung Sri Lankas zu trennen ist und sich entsprechend stark
daran ausrichtet.

257

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil - Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

258

O s

S

Abbildung 5.10: Ein Team von SivanTV beim Wagen-
Sfest 2013

Zudem ist nicht selten eine zweite Person dabei, die aufpasst, dass sich
die Kabel der Kamera nicht verheddern. Dabei wird die Kamera nicht
immer so weit weg vom Geschehen positioniert, wie dies auf Abbil-
dung 5.10 sichtbar ist, sondern sie wird in der Regel, gerade innerhalb
der Tempelriume, inmitten des Geschehens platziert (vgl. Abb. 5.11).

In einem Beobachtungsprotokoll kommt die Nihe der Kamera
zum rituellen Geschehen dadurch zum Ausdruck, dass ich nach ei-
nem Tempelfest dariiber spekuliere, ob der Scheinwerfer, der mit den
Kameras mitlduft, Bestandteil der religiosen Handlungen oder der
Bildoptimierung fiir die Livelibertragung ist:

19.01,2026, 12:08:01, -


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Abbildung 5.11: Der Priester bei der Puja-Vorbereitung,
Sivaratri 2015

,Die Marti wird geschultert und die Menschen stehen auf, um
dem sich formierenden Umzug, bestehend aus Flammentrigerin-
nen, Scheinwerferhalter (inzwischen bin ich mir ziemlich sicher,
dass das keine technische Frage ist, um das Bild fiir die Kameras
auszuleuchten, sondern dass das Licht eine religiose Funktion er-
fallt), Musikern und Triger der Gottheit Platz zu machen® (Z13,
755-59).

Wenn man Materialitit nun also so versteht, dass sie ein Teilelement

sozialer Praktiken ist, da Artefakte als Triger von Praktiken fungieren,
dann lisst sich in der Situation des Filmens im Tempel beobachten, wie

259

18.01.2026, 12:08:01, @


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

260

die Prisenz technischer Artefakte auf die rituellen Praktiken und ihre
Artefakte tbergreift und sich mit thnen vermischt. Werden die Pijas
und Prozessionen gefilmt, dann wird die Kamera dort positioniert, wo
diese ihren Anfang nehmen, in der Regel also vor dem Haupt-Sanctum
in unmittelbarer Nihe des zustindigen Priesters. Damit kommt zu den
aufwendigen materiellen Setups, die ein hoher Feiertag sowieso schon
verlangt, die Positionierung des technischen Equipments hinzu.

Das bedeutet, dass vor dem entsprechenden Sanctum eine Ka-
mera aufgestellt wird und zwar so, dass das zu tibertragende Bild die
einzelnen Pija-Handlungen des Priesters einfangen kann und die
Kamera den Moment des darfana erfasst, da es SivanTV ja expli-
zit um die Ubertragung religioser Inhalte geht. Im Arulmigu Sivan-
Tempel bedeutet das konkret, dass die Kamera rund einen Meter
schrig rechts vor dem Haupt-Sanctum positioniert wird.

Da es sich nicht um ein statisches Geschehen handelt, verlangt
die Kamera eine Fithrung. Kamerakundige Freiwillige positionieren
sich entsprechend hinter ihr, damit im Livestream auch tatsichlich die
einzelnen Aspekte der Paja sichtbar werden. Zwar orientiert sich das
Filmen an den rituellen Praktiken, die technischen Artefakte fordern
aber spezifische Praktiken ein, die zumindest rdumlich zu den religi-
Osen Praktiken in Konkurrenz treten. Der Platz, den die Praktik des
Filmens durch die spezifische Bedienungsanforderung ihrer Artefakte
einnimmt, schrinkt die Moglichkeit derjenigen Personen ein, sich auf
der Seite, auf der die Kamera steht, fiir darfana zu positionieren. Die
verschiedenen Artefakte — Kamera, Mikrofon, Kabel, Sanctum, Mirt,
Pija-Materialien usw. - sind folglich Triger unterschiedlicher Prakti-
ken, die im Tempel zueinander in Konkurrenz treten kénnen. Diese
Situation der Konkurrenz kann in letzter Konsequenz dazu fiihren,
dass Praktiken destabilisiert werden, etwa dann, wenn die Affordan-
zen der Dinge einander in ihrer Dringlichkeit tiberlagern - etwas, was
bei gleichzeitigem Umgang mit offenem Feuer und sensiblem techni-
schem Equipement schon mal passieren kann. Mit Blick auf die Di-
mension der Materialitit von Tempelpraktiken zeigt sich darum ein
Aspekt, der im Kontext praxistheoretischer Arbeiten weniger hiufig
in den Blick gerit: die Irritation des Sozialen (Schifer 2013, S. 356f.).
Wihrend Materialitit in Praxistheorien hidufig herangezogen wird,
um die Dauerhaftigkeit des Sozialen zu betonen, etwa weil sich im
Umgang mit Dingen implizites Wissen herausbildet, kann sie im Kon-

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Abbildung 5.12: Kamera und Licht als Teil der Puja

text der spezifischen Situation auch Anlass fiir Irritationen des Sozia-
len sein: Ein kurzer Unterbruch ritueller Praktiken oder ein Abbruch
der Filmaufzeichnung sind kurzfristige Folgen.

Etwas anders gestaltet sich die Situation, wenn die religidsen
Praktiken, die gefilmt werden, den Auftakt zu einer Prozession bil-
den. In diesem Fall reicht es ndmlich nicht, die Kamera lediglich
zu positionieren. Die technischen Voraussetzungen einer Livetiber-
tragung miissen ,mobilisiert® werden, was entsprechende Vorberei-
tungsarbeiten verlangt. So miissen etwa Kabel organisiert und vorab
platziert werden. Auflerdem bedarf es mehrerer Kameras und ent-
sprechend mehrerer Teams, die sich koordinieren, um beim groflen
Besucheraufkommen, das die Prozessionen normalerweise begleitet,
filmen zu kénnen. Dabei geraten religiose Paraphernalien und die
technischen Artefakte im Tempel durchaus nicht nur miteinander
in Konkurrenz. Der Blick auf Artefakte zeigt nimlich auch, wie sie
gleichzeitig von unterschiedlichen Praktiken rekrutiert werden kon-
nen. Dies wird deutlich an den Scheinwerfern - in der Regel Halo-
genlampen, die an Holzstocken befestigt sind -, die wihrend dem
Tempelfest zum Einsatz kommen.

Diese ,,Ausleuchtung® (vgl. Abb. 5.12) ist erstmal Teil der religio-
sen Praktiken, in denen das Anscheinen der Mirti im Tempel genau-
so wie das Spenden von Schatten auflerhalb des Tempels, als Zeichen

261

18.01.2026, 12:08:01, @


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

262

der Respekterweisung gegentiiber hohen Gisten verstanden wird. Al-
lerdings verlangt auch das Filmen nach guten Lichtverhiltnissen, so
dass die Ausleuchtung der Mirii von der Praktik des Filmens verein-
nahmt wird und die Filmteams versuchen, die Lichttriger fiir ihre ei-
genen Zwecke zu gewinnen und ihnen mit Gesten Hinweise darauf
geben, wo sie sich idealerweise zu positionieren haben. Und obwohl
die Lichttriger nicht unbedingt auf die Anweisungen der Kamera-
teams horen, ist es doch so, dass das Licht die Anforderungen an
die Ehrerweisung und die optimale Ausleuchtung des Bildes meist
gleichzeitig erfiillt und so gleichermaflen Bestandteil von Praktiken
des Filmens und des Prozessierens ist.

5.4.2 Totenrituale: Kontinuitit und Adaption

Ein anderes Beispiel, bei dem der Fokus auf Materialitit neue Aspek-
te zutage fordert, ist der Praktikenkomplex des Totenrituals. Das To-
tenritual, antyesti, ist das letzte der 16 Lebenszyklusrituale, samskaras,
und damit ein Teil religioser Praktiken, auf den sich fast alle Hindus
einigen konnen (Malinar 2009, S. 37). Es ist ein wichtiges Transfor-
mationsritual, in dessen Zug der Tote dabei unterstiitzt werden soll,
ins Reich der Ahnen zu gelangen. Damit soll verhindert werden, dass
er Unheil in der Welt der Lebenden anrichten kann (Heller 2012,
S. 41). Da der Tod respektive die durch ihn eintretende Verinderung
eines Familienverbundes in hinduistischen Traditionen mit Unrein-
heit assoziiert wird, wird er, so gut es geht, vom Tempel ferngehal-
ten. Das betrifft nicht nur die sterblichen Uberreste des Verstorbenen,
sondern auch diejenigen, die mit ihm zu Lebzeiten in Verbindung
standen und denen folglich erst nach einer Trauerperiode und einer
anschliefenden rituellen Reinigung der Besuch des Tempels wieder
gestattet ist (Malinar 2009, S. 197f.). Daher sind es auch spezifische
religiose Experten, sogenannte Totenpriester, die zusammen mit Ver-
wandten das antyesti durchfithren. Das Ideal, an dem sich antyesti so-
wie ein Grofiteil der Forschung tiber sie orientieren, ist dasjenige fur
einen Mann brahmanischer Abstammung, wie es beispielsweise von
Michaels (1998, S. 1491f.) ausfuihrlich dargestellt wird. Der tatsichli-
che Ablauf orientiert sich aber nicht nur an der Kastenzugehorigkeit
und dem Geschlecht der/des Verstorbenen, genauso prigen 6kono-

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

mische Verhiltnisse und der Ort des Ablebens, also etwa die Situ-
ation der Migration das Totenritual.”” Dass sich Praktiken rund um
Tod und Sterben im Kontext der Migration verindern, weil etwa kei-
ne Verbrennung des Verstorbenen unter offenem Himmel maglich
ist, weil der Zeitpunkt der Verbrennung nicht selbst bestimmt wer-
den kann oder die gesetzlichen Grundlagen es, so wie in Osterreich,
verbieten, Asche in flielende Gewisser zu streuen, ist keine neue Er-
kenntnis (Heller 2012, S. 47f.). Und auch dass sich die Geschlechter-
rollen in diesen Praktiken verindern, indem zunehmend Frauen tra-
ditionell minnliche Funktionen tibernehmen, ist gut dokumentiert
(ebd., S. 48). Im Folgenden soll daher ein antyesti mit spezifischem
Fokus auf seine Materialitit rekonstruiert werden.

»Als wir ankommen, ist die Zeremonie im Gang und es befinden
sich rund 140 Personen in der Halle. Es laufen Mantras/Gesin-
ge ab Tonband und es riecht nach Riucherwerk. Die Binke sind
fast vollstindig belegt, etwa 30, vermutlich nihere Angehorige,
stehen vorne rechts neben dem offenen Sarg, hinter den Bank-
reithen stehen rund 40 Minner. Als ich mich umschaue, merke
ich, dass die Frauen und die Minner wie im Tempel getrennt sit-
zen und dass ich eigentlich auf der falschen Seite stehe. Ich blei-
be aber stehen und beobachte, was vorne passiert. Nebenbei ver-
suche ich mich etwas umzuschauen. Ein Mann - untibersehbar
Osterreicher, Ende 40 - hilt eine kurze Ansprache, in der er auf
Deutsch etwas Uiber das Loslassen, den Kreislauf der Seelen und
die Hinterbliebenen erzihlt und mit ,om shanti‘ beendet. An-
schlieflend wird der Tote, der in einem offenen Sarg liegt, von ei-
nem ca. 12-jihrigen Jungen und einem anderen Mann so gegen
40, vermutlich Sohn und Bruder oder Schwager, mit dem Lei-
chentuch zugedeckt. Darauf heulen die Frauen das erste Mal laut
auf und schreien Dinge. Ich bin erschiittert. (...) Unter den Leu-
ten, die um den Sarg stehen, entdecke ich Herrn Ranga. Er nimmt
eine Petflasche mit Wasser und giesst es tiber seine Hand auf den
Toten. Dies tun ihm der Bruder und Sohn des Verstorbenen nach.
Anschliefend wird Ghee auf den Toten gegeben und schliesslich

75  Aber nicht nur die Situation der Migration, auch der Ort des Verstorbenen
in Indien selbst kann Einfluss darauf haben, vgl. Limacher 2016.

263

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

264

laufen Bruder und Sohn mit Riucherwerk viermal um den Sarg.
Dann werden an alle Anwesenden Rosenblitter verteilt, die die-
se in den Sarg des Verstorbenen legen kénnen. Ich Giberlege einen
Moment, ob ich das auch machen solle, besinne mich dann aber
auf das ,teilnehmend® in teilnehmender Beobachtung und gehe
mit allen nach vorne. Wihrend der etwas chaotischen Zeremonie,
bei der der Junge und der Mann immer wieder angeleitet werden
miissen, bemerke ich Sabri, die Frau, die mir bei meinem letzten
Besuch in der Lammgasse Chai und Gemiise angeboten hat. Sie
ist ganz in weiff gekleidet und scheint die Leute zu instruieren.
Sie ist auch eine der wenigen Frauen, die neben dem Sarg stehen
und nicht weinen. Als ich Herrn Ranga nach der Beerdigung be-
griufle und frage, was denn ihre Rolle war, scheint er etwas verir-
gert und antwortet, dass sie Hindi kdnne und etwas aus ,unseren
heiligen Schriften® vorlesen wollte” (W09, Z10-36).

Mit Fokus auf die Artefakte, die in diesem Ausschnitt genannt wer-
den, wird deutlich, wie sich der Kontext in die Praktiken einschreibt,
angefangen mit dem baulichen Rahmen. Gebiude und ihre Architek-
tur sind dabei schon linger Gegenstand praxeologischer Forschung
und aktuelle Analysen interessieren sich vor allem dafiir, wie sie ge-
braucht werden, um herauszuarbeiten, ,wie Gebiudeteile fiir spezifi-
sche ,Praktiken‘ rekrutiert werden, die das Artefakt immer wieder ,an-
ders* gestalten und transformieren® (Gobel 2016, S. 201).

Die Feuerhalle in Simmering, Osterreichs erstem Krematorium,
ist ein Ort, der durch die christliche Bestattungskultur der Umge-
bung geprigt ist. Die Halle ist grof$ und ihre Aufteilung und Aus-
stattung entspricht der riumlichen Aufteilung einer christlichen Kir-
che, mit Sitzbinken links und rechts eines Mittelganges in einer Art
Mittelschiff. Der vordere Teil erinnert an einen Altarraum, in dessen
Mitte jedoch nicht ein Altar steht, sondern eine Vorrichtung, auf der
der Sarg platziert wird, der von dort aus automatisch ins Krematori-
um geleitet wird.

An der Raumgestaltung sind christliche Traditionen sichtbar, in
denen Praktiken rund um Tod und Sterben, anders als in hinduisti-
schen Traditionen, eine gemeinschaftliche Angelegenheit sind. Folg-
lich bietet die Halle Platz fiir eine grofle Trauergemeinschaft. Bei der
Gruppe der Anwesende handelt es sich dann auch nicht blof um die

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

engere Familie des Verstorbenen, sondern um eine groflere Gruppe
an Menschen, darunter regelmiflige Besuchende der Wiener Hin-
dutempel sowie, erkennbar am Turban, Sikhs.

Der CD-Player und die darauf abgespielte Musik mit indischen
Liedern sowie das Riucherwerk sind Artefakte, die, in Zusammen-
spiel mit dem architektonischen Raum, eine spezifische Atmosphi-
re erzeugen und damit die Nutzungspraxis lenken, die sich entfaltet:

»Die Atmosphire eines Gebiudes ist synisthetisch wahrnehmbar,
denn nicht nur das Sehen von Innen- wie Aussenriumen, son-
dern auch das Spiiren von materiellen Oberflichen, die Erfah-
rung der Geriiche eines Ortes, der Luft, des Lichtes, sowie der
akustischen Dimension strukturieren und lenken die Nutzungs-
praxis“ (Gobel 2016, S. 204f.).

Die vornehmlich christliche Anlage des architektonischen Gebdudes
wird folglich mit indischen Gesingen und Riucherwerk um akusti-
sche und olfaktorische Aspekte erginzt, die seine Nutzungspraxis um
Aspekte eines anderen kulturellen Kontextes ergidnzen. Die Verteilung
der Frauen und Minner auf unterschiedliche Seiten der Binke ver-
weist dagegen auf die geschlechtergetrennte Sitzordnung, wie sie auch
in den Hindutempeln existiert; hier l6st also die materielle Zweitei-
lung des Raumes eine gewohnheitsmifige Praktik aus, die in kulturel-
len und religiosen Kontexten der siidostasiatischen Community nach
wie vor stirker etabliert ist als in christlichen Kontexten.

Die Rede des Osterreichers, gehalten auf Deutsch und von dem
Rednerpult aus, das in Form und Platzierung an einen Ambo erin-
nert, kann wiederum dem Kontext der christlichen Bestattungskul-
tur zugeordnet werden, in der das Format der predigtartigen Rede
wihrend einer Beerdigung deutlich etablierter ist als im Kontext hin-
duistischer Traditionen. Selbstredend ist der Ambo nicht der allei-
nige Ausloser der Rede. Fiir das Zustandekommen einer Rede oder
Ansprache in diesem spezifischen Rahmen sind in der Regel eine
vorherige Absprache sowie die Intention des Redners relevant. Die
Praktik der Rede vertraut hier aber nicht nur auf einen Redner, son-
dern ebenso auf das materielle Setting, in dem der Ambo so plat-
ziert ist, dass derjenige, der dahinter steht, die Gemeinde in den
Binken adressieren kann. Dass es sich um einen spezifischen kul-

265

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

266

turellen Kontext handelt, der hier materialisiert vorgefunden wird,
wird deutlich, da Sabri Nirmit, die zu einem spiteren Zeitpunkt et-
was auf Hindi vorliest, dies neben dem Sarg, jedoch nicht beim Red-
nerpult tut. Auf Nachfrage erklirt mir der Osterreicher spiter, dass er
Mitglied der lokalen Brahma Kumaris-Gruppe und mit der Frau
des Verstorbenen in der gleichen Meditationsgruppe ist (vgl. W09,
ZA7ft). Ein weiterer wichtiger Aspekt dieser Bestattung ist die ma-
terielle Prisenz des Sarges mit dem Leichnam des Verstorbenen da-
rin. Er ist zentraler, materialer Aspekt der sich vollziehenden Prak-
tiken. Sowohl das Zudecken des Toten mit einem Leichentuch, die
Umrundung des Leichnams als auch die Wasserspende und das Auf-
tragen von Ghee sind typische Anteile hinduistischer Praktiken, die
den Tod betreffen (Michaels 1998, S. 149ff). Aber auch die kollekti-
ve Verteilung von Blumenbliiten auf dem Leichnam ist Teil hinduis-
tischer Praktiken.

Schliefilich ist es die Materialitdt des Sarges selbst, in Kombina-
tion mit dem Ort der Feuerhalle, der den unabinderlichen Schluss
der Praktiken zu diesem Zeitpunkt vorgibt und es damit wieder stark
an den christlichen Kontext bindet. So wird der Sarg am Ende un-
ter lautem Wehklagen der anwesenden Frauen von Mitarbeitenden
der Feuerhalle geschlossen, die auch den Mechanismus ausldsen, mit
dem der Sarg im Boden versinkt und zum Ofen transportiert wird.
Gerade diese Automatisierung und das damit einhergehende Fehlen
der Eigeninitiative beim Anziinden des Feuers wird von vielen Hin-
dus als starker Bruch mit dem hinduistischen antyesti empfunden,
wie mir Gitali Safal, ehemalige Prisidentin des Vereins der Hindu
Mandir-Gemeinschaft in Wien erzihlt.

LK. L.: Kdnnen Sie mir vielleicht noch ein bisschen tiber die Zeit
erzdhlen, als Sie da im, im Vorstand waren, oder ih, Vereinspri-
sidentin waren?

G. S.: Ja, ich war drei Jahre 4h, lang, dh, das ist eine tenure, um
Prisident zu sein / das war ich, ich habe diese Zeit sehr genossen.
Wir haben auch sehr viele Veranstaltungen gestaltet.

Es waren ih viele, viele ORF-Besuche, bei uns, die haben alles
live aufgenommen. Und h, es waren auch sehr viele Schulen,
Volksschule, sogar Berufsschule, eine Schule ist von da, Modling,

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

ih, Han**, diese HAK-Schule, Berufsschule ist gegkommen. Und,
dh, was wir noch sehr viel gemacht haben, das, da bin ich auch
sehr stolz dafiir, weil das war meine Eigeninitiative. Wir haben
das mit den dh Behorden das so ausgemacht, mit dem Bestat-
tungsamt, dass (...) frither war das so, wenn jemand gestorben ist,
furs Datum fiir die Bestattung haben wir bis zu drei Wochen war-
ten missen. Wir, ich bin zu dem Bestattungsamt gegangen, habe
mit den zustindigen Behorden gesprochen, und ich habe denen
erklirt, das ist, das ist gegen unsere Religion und unseren Glau-
ben, wir wiren sehr, sehr dankbar, wenn sie uns den Termin viel,
viel frither oder so schnell wie moglich geben konnte. Das ist
uns gelungen, sie haben gesagt, sobald wir die Bestitigung haben
von der Magistratsabteilung, weil du musst einige Zettelwirtschaft
erledigen, sie werden uns erstens den Termin geben. Und dann
zweitens, was wir gemacht haben, das war, das ist auch in meiner
tenure passiert, dass dh, die Angehorigen haben jetzt Recht, mit
den Sarg hinunter zu gehen, und den Sarg symbolisch in den fur-
nace zu schieben. Weil, das ist auch ein, weil das machen bei uns
die Familienangehorigen. Und das ist uns gelungen und das war
der Hohepunkt meiner tenure, ja“ (IGSA, Z31-48).

Wie aus diesem Interviewauszug deutlich wird, ist Materialitit nicht
nur etwas, das an bestimmten Praktiken teilhat oder sie auslost, son-
dern immer auch etwas, das beschrinkend wirkt. Und wihrend die
Praktik des antyests, so wie sie rekonstruiert wurde, sich mit der Mate-
rialitdt als Bedingung und Begrenzung der Situation arrangiert, zeigt
das Interview, dass bereits Initiativen ergriffen wurden, um der bauli-
chen Situation und den expliziten Regeln ihrer Verwendung ein Zu-
gestdndnis an hinduistische Praktiken abzuringen. Auch wenn es sich
dabei, wie die Sprecherin selbst betont, um die Zwischenschaltung ei-
ner symbolischen Handlung im materiell bedingten Ablauf des Krema-
toriums handelt.

An der Rekonstruktion dieser Situation qua ihrer Materialitit
wird letztlich ganz konkret fassbar, wie stark das antyesti im Spe-
ziellen und Praktiken im Allgemeinen vom jeweiligen Kontext, in
dem sie stattfinden, abhingen. Ein starkes Moment ist auch die Rolle
rdumlicher Grenzen. Gerade wenn davon ausgegangen wird, dass Be-
stattungen in Indien in ganz anderer riumlicher Umgebung stattfin-

267

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

268

den, so kann zumindest fiir die erste Generation von Migrantinnen
und Migranten vermutet werden, dass die ungewohnte Umgebung
der Feuerhalle die Praktiken der Bestattung zumindest zu irritieren
vermag, weil inkorporiertes Wissen um Totenrituale in Indien bei
Akteurinnen und Akteuren in Osterreich zu einem Gefiihl der Des-
orientierung fithren kann. Dass das antyesti Aufnahme in eine Ar-
beit tiber Tempelpraktiken findet, soll nun nicht den hier gesetzten
Analyserahmen des doing mandir in Frage stellen. Im Gegenteil, ge-
rade das skizzierte Beispiel zeigt, dass der Tod in Osterreich niher
an den Tempel riickt, es also wie M. Baumann (2009, S. 173) sagt, zu
einem ,significant shift from home to temple* kommt. Wihrend es
in der Schweiz eine gesetzlich verankerte Aschefreiheit gibt und seit
2012 einen explizit fir hinduistische Bestattungen bestimmten Ort
in Luzern an der Reuss,” sind die Regelungen in Osterreich wesent-
lich strenger. Die geringe Grofle der Wiener Hindu-Community, die
dazu fiihrt, dass tendenziell wenig Hilfestellung fiir die Durchfith-
rung derartiger Praktiken in Osterreich selbst zu finden ist, darf als
zusitzlicher Faktor angesehen werden, der dazu fiithrt, dass eine der
effizientesten Arten, ein Totenritual zu organisieren, im Ruckgriff
auf die Tempel und die dort engagierten Leute liegt.

So erfahre ich am Wochenende vorher im Tempel in der Herbst-
strale von der Bestattung, da dort Geld fiir die Familie des Verstor-
benen gesammelt wird. Das antyesti selbst findet wiederum unter der
Anleitung von Herrn Ranga, dem Priester des Tempels im AAI, mit
Unterstiitzung von Sabri Nirmit statt, einer Frau, die sich regelmi-
Big im Tempel in der Lammgasse engagiert. Nicht zu vergessen ist
dabei auch die lokale Brahma Kumaris-Gruppe - eines ihrer Mitglie-
der hilt eine kurze Rede - sowie die etwas linger zuriickliegende In-
tervention der Prisidentin der Hindu Mandir-Gemeinschaft. Es sind
also die im Zuge von Tempelpraktiken befihigten Expertinnen und
Experten, auf die auch fir die Ausfithrung von Praktiken rund um
Sterben und Tod zuriickgegriffen wird. Diese Befihigung in Prakti-
ken wird als Nichstes analysiert.

76 https://www.nzz.ch/schweiz/luzerner-hindus-bekommen-einen-bestat-
tungsort-an-de r-reuss-1.17146122, zuletzt gepriift am 27.03.2018.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

5.4.3 Korperlichkeit und Subjektivierung: Befihigung religiser
Experten

Genauso wie Artefakte, Dinge und Objekte Teil von Praktiken sind,
gehort auch der menschliche Korper zur Materialitit von Praktiken.
Das ist gerade fur religionswissenschaftliches Arbeiten keine Neue-
rung. So weist etwa Tweed in seiner Religionstheorie auf die zentrale
Stellung menschlicher Korper hin, wenn er anfiihrt, dass Religion mit
Koérpern und ihrer Situierung in der Welt beginnt und endet: ,Religi-
on begins - and ends — with bodies [...]“ (Tweed 2006, S. 98). Praxis-
theorien weisen dem Korper eine dhnlich zentrale Position zu. Hier-
fur ist es wichtig, zu erinnern, dass der Begriff der Praktiken an den
Korper gebunden ist, etwa als Schatzkis vielzitierte, korperliche ,set[s]
of doings and sayings“ (Schatzki 2002, S. 73). Werden Praktiken in
dieser Art als sinnhafte Korperbewegungen verstanden,

yrichten praxeologische Zuginge ihr Interesse besonders auf die
sozialisierten Korper und ihre spezifischen Kompetenz- und Ak-
tivititsmodi, ihre praktischen, stummen, vorsprachlichen Kon-
nens- und Erkennensformen sowie auf die im Zusammenspiel
von Korpern beobachtbaren Koordinations-, Orientierungs- und
Abstimmungsfihigkeiten (Schmidt 2012, S. 59).

Doch wie werden diese sozialisierten Korper im Kontext von Prak-
tiken als spezifische Subjekte, also beispielsweise religidse Experten,
wahrnehmbar? Und welche besonderen Fertigkeiten verlangen rituel-
le Praktiken von religiésen Experten?

Erstmal sind Unterschiede zwischen religiosen Experten und re-
ligidsen Laien im Feld augenfillig. Religidse Experten unterschei-
den sich bereits durch das Tragen bestimmter Insignien, wie etwa der
heiligen Schnur, von anderen Tempelbesuchenden, die Hauptpries-
ter diirfen in geweihten Tempeln als Einzige das Haupt-Sanctum be-
treten, sie sind es, die iber das Wissen verfiigen, religidse Praktiken
anzuleiten, heilige Texte kennen und rezitieren kdnnen und die sich
dadurch auszeichnen, dass sie sich einer spezifischen liturgischen
Sprache bedienen und religiose Symboliken auch korperlich, etwa in
der Form von midras, zum Ausdruck bringen (kénnen).

269

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

270

Mit dieser knappen Darstellung wird aber auch bereits das Kern-
problem praxistheoretischer Konzeptionen von Akteuren aufge-
bracht, wie es Alkemeyer und Buschmann (2016) thematisieren. Sie
machen nimlich in der praxistheoretischen Debatte hinreichend be-
kannte Dichotomien aus:

»Auch die praxistheoretische Debatte bewegt sich [...] weiterhin
im Rahmen der altbekannten Alternative, ob die soziale Praxis
Individualitit allererst konstituiert, oder ob sie auf eine im Vo-
raus bestimmte Individualitit und deren Aktivitit zuriickgeht”

(ebd., S. 116).

Ihr Vorschlag einer ,Methode systematischer Perspektivenwechsel®
(ebd., S. 117) zwischen Draufsicht und Einsicht zielt daher darauf
ab, Subjektivitit entlang unterschiedlicher Perspektivierungen des So-
zialen zu erheben. Die erste Position, die Draufsicht, reflektiert da-
bei die obenstehende Darstellung: Sie speist sich aus Beobachtungen,
die Praktiken und ihre Vorstrukturiertheit in den Blick nehmen (ebd.,
S. 126). Dabei konnen spezifische Wissensordnungen eine Stofrich-
tung vorgeben. In dieser Perspektive zeichnen sich etwa hinduistische
Tempelpraktiken dadurch aus, dass in ihnen bestimmte Rollen, die-
jenige religioser Experten und religioser Laien, durch religiose Anfor-
derungen und religiése Insitutionen gestiitzt werden. Die Beobach-
tung strukturiert sich folglich erstmal entlang jener Positionen und
Formen.

In der zweiten Perspektive, der sogenannten Einsicht, versucht
die Beobachterin, den menschlichen Praxisteilnehmenden tiber die
Schulter zu schauen und moglichst genau ihre spezifischen Bewil-
tigungsstrategien und Fihigkeiten zu erfassen (ebd., S. 126). Fur die
Analyse von religioser Expertise wird damit wieder die Korperlich-
keit und Materialitit von Praktiken relevant und es kann z. B. rekon-
struiert werden, wie sich religiose Experten anders ausrichten als die
restlichen Teilnehmerinnen und Teilnehmer der Tempelpraktiken,
wie sie einen speziellen Sitzplatz einnehmen oder wie der Austausch
zwischen Laien und Experten geregelt ist.”” Erginzend zu diesem

77  Dabei gilt es zu beachten, dass gerade der rituelle Kontext des Tempels per-
formative Elemente hat: ,In rituellen Inszenierungen wirkt ein ostentati-

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

eher mikroanalytischen Zugang sollen qua Interviews auch die Sicht-
weisen und Deutungen der beobachteten Akteure miterfasst werden.
Damit wird laut Alkemeyer und Buschmann

sjene ambivalente Gleichzeitigkeit von Passivitit und Aktivitit,
Geformt-Werden und Selbstformung, Einpassung und ,eigensin-
nigem‘ Heraustreten, von Bevollmichtigung und Selbstkonstitu-
tion analysierbar, die wir im Folgenden mit den Begriffen der
Befihigung, der Subjektivierung und der Selbst-Bildung in den
Blick riicken wollen® (ebd., S. 128, H. i. O.).

Die ,,Befihigung“als ,, Subjektivierung “und ,,Selbst-Bildung“ (ebd.) ist da-
bei der Prozess, in welchem die Kompetenz erworben wird, an spezi-
fischen Praktiken teilzuhaben bzw. sie in Gang zu halten. Der Begriff
der Subjektivierung will hier darauf verweisen, dass die Entstehung
von Handlungstrigerschaft ein relationales Vollzugsgeschehen ist, in
dem auch gesellschaftliche Positionen unterschiedlicher Machtvertei-
lung eine Rolle spielen. Es macht folglich im Moment einen Unter-
schied, ob ein religidser Experte von einem Tempelvorstand einge-
setzt wird oder sich selbst zum Priester ernennt. Dies ist wichtig, weil
praxistheoretische Vokabularien durch Begriffe wie Handlungstriger
oder Praxisteilnehmende machttheoretische Fragen tendenziell weni-
ger berlicksichtigen (ebd., S. 129).

Schliefllich will der Begriff der Subjektivierung auch die Affek-
te der Praktiken beriicksichtigt wissen, da es, laut Reckwitz, die Af-
fekte von Praktiken sind, die iiberhaupt erst die Motivation bilden,
sie zu vollziehen (2016b, S. 172). Die Selbst-Bildung weist indes dar-
aufhin, dass eine Person, die als Neuling bspw. zu einer bestimmten
Sportpraktik dazu stofit, nach Anleitung durch erfahrene Praktiker
mit der Zeit lernt, sich selbst mit den Augen der bereits Etablierten
zu betrachten und das eigene Verhalten entsprechend zu korrigie-
ren (Alkemeyer und Buschmann 2016, S. 131). Vor diesem theore-
tischen Hintergrund zeigt der Blick auf die Hindutempel in Zirich

ves Element mit; die am Ritual Beteiligten mdchten, dass ihre Handlungen
gesehen und angemessen gewiirdigt werden. In den Bewegungen der Kor-
per soll das Anliegen der Handelnden zur Darstellung zum Ausdruck kom-
men”“ (Wulf 2015, S. 28).

271

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

272

und Wien und ihre religidsen Experten ein breites Feld unterschied-
licher Befidhigungsarten. Im Folgenden soll daher aufgefichert wer-
den, welche Befihigungen religiésen Expertentums aus dem Feld re-
konstruiert werden konnen. Es zeigt sich, dass vor allem drei Aspekte
vorrangig Einfluss auf die Befdhigung religioser Experten haben: der
Einfluss institutionalisierter Machtpositionen, die Affektstruktur
der Praktiken fiir die Personen selbst sowie die situationale Zuschrei-
bung von Befidhigung durch andere Praxisteilnehmende.

Befihigung durch Machtpositionen

Die tamilischen Hindutempel in der Schweiz sind grofitenteils als Ver-
eine organisiert. So auch die beiden Ziircher Tempel in Adliswil und
Glattbrugg. Ein gewihlter Vorstand stellt dort mit Geldern aus den
Mitgliederbeitrigen einen Priester an. Hier ist die Definition eines re-
ligiosen Experten — ein ausgebildeter und geweihter Mann, der aus ei-
ner spezifischen Kaste stammt - stark institutionalisiert und wird erst
eine Person bestimmt, wird seine religiose Expertise tiber den konkre-
ten Moment hinaus durch eine spezifische Sozialstruktur beglaubigt.
Anlisslich eines Interviews, das ich mit einem Priester sowie — in der
Funktion des Ubersetzers — einem ehemaligen Vorstandsmitglied des
Tempels in Adliswil fithre, wird zudem deutlich, welche Kriterien der
Tempelvorstand fordert:

»PK: Ja. Also diese Frage [Bitte erzihlen Sie mir, wann und wie-
so sie hierher gekommen sind.] / dh / muss eigentlich ich selbst
[und nicht der Priester] beantworten, //ja// denn wir haben ihn
gesucht. //Okay// Es war nicht so, dass er sich hier auf eine Stel-
le beworben hat. //ja// Sondern wir haben einen Priester gesucht.
//ja// dh / einen jungen Priester, der flexibel ist. //ja// Und dh /
mehr Erfahrung (...) also / mehr Wissen hat. Erfahren ist er nicht,
//ja// aber er hat Wissen. //ja// Das heisst, dass er mit mehre-
ren Lehrern (...) oder bei uns nicht eine bestimmte Schule abge-
schlossen hat. Aber (sondern) bei verschiedenen Gurus //ja// war,
wo auch verschiedene Lehrer ,mittitig“ waren. //ja// Und dass er
wirklich mehr Wissen von der Religion und allen Ritualen hat.//
Ok// Dann haben wir ihn gesucht. //ok// Nicht, dass er uns ge-

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

wiinscht hat //0k// Je nachdem, dass er (...) nach meiner Einla-
dung oder meiner Frage, ist er hierhergekommen.

K. L.: Ok. Und wie haben Sie ihn gefunden?
PK: Ah. Er kommt aus meine** / ih / aus meinem Kanton.
K. L.: Ah, ok.

PK: Ja, er kommt aus meinem Kanton, - ist aber K. L.: In Sri Lan-
ka?

PK: In Sri Lanka - in Indien titig jetzt“ (IPR, Z14-33).

In dieser Passage wird deutlich, dass der Tempelvorstand sich auf ein
System bereits etablierter Praktiken des Wissenstransfers in Sri Lan-
ka (und Indien) verldsst. Wissen wird dabei in einer Lehrer-Schiiler-
Beziehung weitergegeben, ein System, dem bereits in den Anfingen
der Saiva-Traditionen im 9. Jh. eine grofe religidse Bedeutung zu-
kommt, da der Guru in dieser Konzeption die Tradition verkdrpert
und die Guru-Lineage als direkter Ausdruck von Sivas Kraft gesehen
wird (Flood 2003: 203). Es sind also historische gewachsene Praktiken
der Befihigung als religiose Experten, auf die hier Bezug genommen
wird und die hier auch im Kontext der Migration existieren bzw. sich
ereignen (vgl. Verma 2010). Weiters werden unterschiedliche Katego-
rien von Wissen angesprochen, die fir die Bestimmung religioser Ex-
pertise zentral sind: die Erfahrung von und das Wissen um ein breites
Spektrum religioser Praktiken. Dass die Tempel in der Schweiz tiber-
haupt auf dieses System zugreifen konnen, hingt dabei wesentlich
damit zusammen, dass sie iiber geniigend Mitglieder und Mitglieder-
beitrige verfiigen, mit denen es maoglich ist, dem Tempelpriester ein
Einkommen zu garantieren. Es ist also eine Position struktureller und
6konomischer Macht, im Zusammenspiel mit konventionalisierten
Praktiken des Wissenstransfers, die die dauerhafte Befihigung einzel-
ner Praxisteilnehmender als religiose Experten in Form einer Anstel-
lung ermoglicht. Wie Verma (2010) fur die Ausbildung von Hindu-
Priestern in New York zeigt, haben die religiosen Laien in diesem
Prozess einen nicht zu unterschitzenden Einfluss:

273

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

274

»Not only do institutionalized bodies exercise some control over
who is recognized as a pandit-in-training or a pandit, but lay Hin-
dus themselves have tremendous power to confer or deny a per-
son’s status as a pandit. Mothers, fathers, uncles, elders at the
temple also are involved in processes that educate and recruit
the next generation of pandits. They mobilize discourses of tradi-
tion, caste and gender requirements, in order to inform and justi-
fy their processes of selection (Verma 2010, S. 20).

Zwar werden in der Schweiz noch keine Priester ausgebildet, aber die
Rekrutierung wird ebenso von Laien beeinflusst. Und wihrend in
meinem Forschungsfeld die Diskurse dartiber, wer als Priester ausge-
bildet wird, bislang nur im Bruch mit Konventionen” Thema waren,
zeigt doch der Verweis auf die Rekrutierung in der Heimat des Spre-
chers, dass sich Laien bei der Auswahl eines religidsen Experten eben-
so auf Tradition und Herkunft beziehen.

Befihigung durch Affektstrukturen

Die Befihigung religioser Experten ist ein Aspekt, bei dem sich im
Feld hinduistischer Tempelpraktiken in Ziirich und Wien einige Un-
terscheide ausmachen lassen. Im Folgenden soll darum eine Form der
Befihigung im Hinblick ,auf die jeweiligen affektiven wie identifi-
katorischen Bindungen an jene Praktiken, in denen das Subjekt sei-
ne begrenzte Handlungsmacht erwirbt® (Alkemeyer und Buschmann
2016, S. 130), rekonstruiert werden. Besonders deutlich wird diese af-
fektive Bindung in der Geschichte des Priesters Ayu Ranga. Er erklirt
darin, was, nebst dem Mangel an religioser Expertise in Wien, den
Ausschlag gab, sich selbst zum Priester ausbilden zu lassen.

»Nach dem Lichterfest, kamen die Leute und haben mit uns ge-
sessen, und ich habe angefangen, P#a zu machen. Wir haben gar
keinen Priester gehabt. Es gab nur drei jiingere Minner, die aus

78  Beispielsweise die Weihung von Priesterinnen in Bern im Tempelverein
der Saivanerikoodam: https://www.nzz.ch/schweiz/gleichberechtigung-im-
tempel-1.18565772, zuletzt gepriift am 14.04.2018.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

brahmanische Familien kamen, aber sie haben keine Ahnung ge-
habt. Trotzdem haben wir angefangen, ih, ih, Gottesdienst zu
machen, weil sie ih geborene dh Brahmanen sind. Und drei sol-
che Brahmanen hatten wir gehabt, aber sie hatten gar keine Ah-
nung gehabt. Ich bin immer mit ihnen gesessen und hab alles un-
terrichtet, er sollte so machen, er sollte so machen, er sollte so
machen.

Eines Tages, Sie kennen ja den Siva ih Yoga-Ashram, die haben
uns mal eingeladen, um eine Siva-Pijz zu machen. Dann war nur
ein Kashmirin aus Kashmir, eine brahmanische Familie, ich habe
ihm gesagt, ,weiflt du, du musst P#7a machen. Ich sitze bei dir, du
brauchst keine Angst zu haben. Bloff / du musst gar kein Fleisch
essen, du musst gar keinen Alkohol tringen‘, ne? Ist ein Ritual.
Er kam sowieso spit, hat auch noch Fleisch gegessen, ih Alkohol
getrunken, aber ok, wir kénnen nix machen. Dann sind wir ge-
gangen in Tempel, die haben einen Ashram, nicht, Ashram, Yoga
Zentrum. Und plotzlich, sie haben aber gut dh dekoriert und al-
les, fiir Siva-Pia, der Mann, der ist umgekippt. @Das war so eine
Blamage@. Und das war wirklich der Hohepunkt. Dass die Brah-
manen, ok, ich habe auch gewarnt, ne? Weil hier meistens trin-
ken sie Alkohol und essen Fleisch und alles. Aber bei dem Ritual
sollte man das einen Tag oder paar Stunden nicht machen. Er hat
aber alles gemacht. Und dadurch hat er seinen, ih, wie heifdt das
denn, Konzentration verloren, er ist einfach umgekippt. Und das
war fir mich so peinlich. Dann haben sie wieder den Altar neu
gemacht, ich habe auch geholfen. Und dann habe ich mich ent-
schuldigt, ne? Sie haben aber gar kein Wort gesagt, die Siva-Leute.
Und seitdem, habe ich festgestellt, mit diesen geborenen Brahma-
nen hat es nicht so viel Sinn. Die sind schon Brahmanen, aber
es hat gar keinen Sinn. Dann habe ich angefangen, alleine, Initi-
ative zu nehmen, das ich anfange, P#7a zu machen. Aber so ein-
fach geht das nicht, ne? Ich bin ja dh/, Kalkutta** die Universitit
gegangen, habe mit verschiedenen Professoren gesprochen, wie
man das macht. (...) Und dann, wir waren einigermaflen ih einig,
und dann, sie haben mi** mich akzeptiert, als Priester, obwohl
ich dritte Ka** Kaste bin //mhm//. Und keiner hat kein wo™**,
ein Wort gesagt, ne. Und seitdem habe ich angefangen. Also, ich

275

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

276

nehme an, zwei Jahre spiter, als wir angefangen haben, das war
1982 //mhm//, habe ich die gesamten Sachen tibernommen, die
Puja-Sachen, Rituale und alles Mogliche. (...) So haben wir an-
gefangen. Und seitdem bin ich hier Hindu-Priester (lacht) //ok//.
Nicht?* (IAR, Z158-200).

Fir den vorliegenden Kontext ist nun die Rekonstruktion der Affekte
interessant, also die spezifischen Motivationen, die denjenigen Prak-
tiken innewohnen, die schliefflich den Einzelnen als religiosen Exper-
ten befihigen. Hier ist das zentrale Motiv, religiose Praktiken richtig
zu machen, und zwar so, dass sie gegeniiber Vertretern anderer Hin-
du-Traditionen als korrekt durchgefiihrte, religiose Praktiken erkenn-
bar sind bzw. accountable werden. Dabei ist dieses Motiv so stark, dass
es in einer Situation, in der es keine adiquaten religidsen Experten
gibt, die Moglichkeit bietet, sich selber als religiosen Experten einzu-
setzen. Dies wird hier damit argumentiert, dass auch Leute, denen der
Zugang zum Priestertum qua Geburt gewihrt wire, nicht zwingend
dafiir geeignet sind. Fiir die Selbstkonstitution als religioser Experte
vertraut auch Ayu Ranga auf bereits konventionalisierte Praktiken des
Wissenstransfers, in seinem Fall aber stirker im Kontext des westben-
galischen Bildungssystems und weniger in einer religiosen Lineage.
Die Ehefrau des Priesters riickt die Affekte der Praktiken in ei-
nen biographischen Zusammenhang und erklirt, dass ihr Mann
schon als junger Mann den Familienpriester aus dem Haus geschmis-
sen habe, weil er mit seinem religidsen Service unzufrieden war.”

»K. L.: Und also die Leute, die die Pi#as durchftihren sind auch
alles religiose Laien?

HR: alles religiose Laien. Naja, das ist ja oft (***) Sie wissen ja,
bei den Hindus machen das traditionell die Brahmanen, ja? Aber
eh hier gibt’s eh es keine Brahmanen, die das regelmiflig machen.
Der Einzige, der das macht, der zeremoniell Pizja macht und der
auch zu den Leuten in die Familien geht — weil das gehort dazu,
(***unverst.***) man muss in der Familie viel machen - ist mein

79  Das kommt in der folgenden Passage nicht genauso zum Ausdruck, wird
mir aber bei einem anderen Treffen erzihlt.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

Mann. Der Witz ist aber, mein Mann ist eh ist kein Brahmane.
Der ist Angehoriger der dritte Kaste //K. L.: ja// also alles, seine
ganze Familie, die sind eh im kaufminnischen Bereich auch zum
groflen Teil heute noch und eh und Mediziner. //mmh// und er
hat witzigerweise auch noch eh als junger Mann zuhause mal den
@Priester rausgeschmissen@ (lacht). Aber eh, das ist eine andere
Geschichte. / Ja, und er macht das. Wobei jetzt (***) also viele ak-
zeptieren ihn, ja? Und andere eben nicht. Da wird nicht viel drii-
ber geredet, das / eh, die stimmen einfach ab, indem sie ihn ho-
len und rufen oder zu seinen Pijas kommen oder eben nicht. Das
lduft da eigentlich ganz relaxed (IHR1, Z33-44).

An den Aussagen von Frau Ranga wird deutlich, dass die Befihigung
als religioser Experte zwischen Selbstkonstitution und Bevollmichti-
gung analysierbar wird, wie das ja auch Alkemeyer und Buschmann
betonen. Dies wird klar, wenn Frau Ranga expliziert, dass der Sta-
tus ihres Ehemannes als religioser Experte zwar von vielen akzeptiert
wird (was sich auch im Feld deutlich zeigt) und folglich auch perfor-
mativ beglaubigt wird, dass dies aber nicht ausnahmslos immer und
tberall der Fall ist. Damit ist ein weiterer Aspekt davon, wie Befihi-
gung zustande kommt, angesprochen, der im Folgenden ausfiihrli-
cher betrachtet wird.

Befihigung durch situationale Zuschreibung

Die Befihigung im Zuge performativer Beglaubigung ist Teil jeder Be-
fahigung religidser Expertise. Allerdings haben je nach Situation, wie
an den vorherigen beiden Fillen gezeigt wurde, spezifische weitere
Aspekte mehr Gewicht. Im Folgenden soll eine Form religioser Exper-
tise rekonstruiert werden, in der besonders die performative Beglaubi-
gung in der jeweiligen Situation eine grofie Rolle spielt. Der Sanatan
Dharam Mandir Sidh Jogi Baba Balaknath wird, wie bereits in Kapi-
tel 4.2.2.3 beschrieben, von einer Familie geftihrt, bestehend aus fiinf
Briiddern mit ihren Familien, von denen drei in Wien und die anderen
zwel in Indien leben (vgl. Gesprich mit Herrn Soni, Z15ff.). Die Zu-
standigkeiten innerhalb der Familie sind klar aufgeteilt. Einer der Brii-
der fungiert als Priester, einer ist fiirs Kochen zustindig und einer fiir

277

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

278

die restlichen Organisationsaufgaben. Aus der Erzihlung von Herrn
Soni, einem der Briider, wird nicht klar, was den Priesterbruder als re-
ligiosen Experten befihigt, hingegen wird deutlich, dass er der Pries-
ter ist und in London® die Aufgabe gefasst hat, in Wien einen Tem-
pel fur Baba Balak Nath zu er6ffnen:

»S: Ja, unser Priester war in London, ja und er hat gesagt, Baba
hat keine Kirche in *** eh Tempel, ne? Baba Balaknath, ja? Dann
hat er gesagt, 6ffne Du einen hier” (Gesprich mit Herrn Soni,
Z15-17).

Da in Gesprichen mit Besucherinnen und Besucher des Vienna Sana-
tan Dharam Mandir, allerdings ausschliefilich off the record, Zweifel an
der Authentizitit des Priesters zum Ausdruck kommen, ist es interes-
sant zu sehen, wie diese Kritik scheinbar neben dem Setting des Tem-
pelgeschehens existiert, in dem der Priester als religioser Experte per-
formativ beglaubigt wird:

»Um zehn nach sechs kommt ein Mann, der ganz in Orange ge-
kleidet ist und setzt sich auf einen Stapel Kissen, die links zwi-
schen dem Schrein von Yogi Baba Balak Nath und dem Lingam
stehen. Er schliefit die Augen und meditiert anscheinend die
nichste Stunde. In dieser Zeit kommen immer mehr Leute, brin-
gen Obst und Siiligkeiten oder andere Dinge mit, die sie vorne
vor den Hauptschrein legen. Sie lduten die Glocke beim Haupt-
altar und knien sich davor hin, bevor sie sich einen Platz suchen.
(...) Irgendwann beginnt der Priester mit einer Form der Arati, in
der er den Miirti zuerst Riucherwerk und nachher ein Tablett mit
Lichtern darbietet. Er tut dies ziemlich ausfithrlich, wihrend da-
neben die Frauen weitersingen® (W03, Z55-65).

In diesem Ausschnitt aus einem Beobachtungsprotokoll, das bereits
an anderer Stelle in dieser Arbeit einmal zitiert wird, ldsst sich wun-
derbar erkennen, wie die Befdhigung als Priester performativ beglau-

80  Dort steht der einzige weitere Tempel in Europa, in dem Baba Balak Nath
verehrt wird, vgl. www.mandirbababalaknath.co.uk/, zuletzt gepriift am
23.04.2018.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.4 Materialitit und Korperlichkeit

bigt wird. Das driickt sich nicht nur in der Wortwahl der Beobachte-
rin selbst aus, die aus dem orange gekleideten, meditierenden Mann
ein paar Zeilen spiter den Priester macht, sondern zeigt sich auch in
der Rekonstruktion der Materialitit und Korperlichkeit der Situati-
on, die sich im entsprechenden Tempel jede Woche so oder dhnlich
ereignet. Da ist erstmal der perfomative Aspekt der Kleidung. Der
Priester ist als Einziger ganz in Orange respektive safranfarben ge-
kleidet und trigt ein Tuch um den Hals sowie eine orange Kopfbede-
ckung. Diese Kleiderwahl unterscheidet ihn bereits optisch vom Rest
der Tempelbesucherinnen und -besuchern und markiert seine Son-
derstellung gegeniiber den anderen Tempelbesucherinnen und -besu-
chern. Der Umstand, dass sich niemand sonst fir den Tempelbesuch
in der Art kleidet, ist ein Teil dessen, was Alkemeyer und Buschmann
als performative Beglaubigung bezeichnen. Genauso wichtig fur die
situationale Befdhigung als religioser Experte ist zudem seine Art, sich
sowohl rdumlich als auch praktisch abzusondern. Sein Sitz auf dem
Kissenstapel zwischen Baba Balak Nath und dem Siva-Lingam ver-
ortet ihn also bereits riumlich in einer $aivaitischen Traditionslinie
und die Absonderung vermittelt eine tatsichliche und ibertragene
Erh6hung im Vergleich zu den anderen Anwesenden. Dass er zudem
wihrend einer Stunde als Einziger im Tempel gut sichtbar meditiert,
wihrend sich um ihn herum die Praktiken des Kochens, Ordnens,
Musizierens und Singens entfalten, und er anschliefend, wihrend
Arati aber auch zu anderen Gelegenheiten, spezifische Praktiken ini-
tiiert und lenkt, trigt zu seiner situationalen Befihigung als religioser
Experte bei: Als religioser Experte, steht er den meisten Praktiken im
Tempel nicht als Teilnehmender zur Verfiigung. Dass er auch von den
Besucherinnen und Besuchern des Tempels stellenweise als ,,unech-
ter” religidser Experte kritisiert wird, tut dieser situativen Befdhigung
keinen Abbruch, wie auch folgender Interviewauszug deutlich macht.

LK. L.: Und ihm, sind es, also sind es Priester, oder ist da ein aus-
gebildeter Priester dabei?

N.: Nein. Es ist nur wie ich gesagt habe, gell. Also, weil, in In-
dien haben wir es ja schon, weil wir es dort leisten kdnnen, hier
aber nicht. Die sind nicht wirklich Priester //ja// aber / ich weif§
nicht, ob ich das wirklich jetzt 4hm fragen kann, weil normaler-

279

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

280

weise durfen das die Priester machen, aber hier haben wir keine
Priester, keine qualifizierten Priester, und deshalb denkt man sich,
ja ok, man lernt es einfach und man tut es jeden Tag und deshalb
(..)“ (INC, Z418-424).

Hier zeigt sich der Vorteil eines Blicks auf Praktiken und ihre Kor-
per. Zum einen lassen sich Praktiken durch unterschiedliche Ausle-
gungen nicht zu stark irritieren und zum anderen wird deutlich, dass
die Routine des ,,Immer-wieder” wichtiger ist als die exakte Wiederho-
lung aller Aspekte einer Situaiton. Doing mandir ist folglich ein Prak-
tikenkomplex, der auch Innovation und Verinderung im Bereich der
Befihigung religioser Experten gut verkraftet.

An diesen drei Beispielen wird deutlich, wie kontextabhin-
gig sich die Befihigung religidser Experten im Forschungsfeld aus-
nimmt. Wihrend es auf der einen Seite Situationen gibt, in denen
klare Vorstellungen existieren, welche Ausbildung ein Priester durch-
laufen haben muss und welche weiteren Eigenschaften er mitbringen
sollte, gibt es Situationen, in denen die Befihigung zum religiosen
Experten auf dem Engagement von Einzelpersonen beruht oder auf
die konkrete Situation im Tempel beschrinkt ist, also deutlich Teil
der Tempelpraxis ist. Bemerkenswert ist also, dass der Blick auf die
Befihigung die Relationalitdt herausstreicht. Religioser Experte, so
wird in dieser Analyseeinstellung deutlich, ist man folglich immer i
einer spezifischen Situation und fir jemanden, sei dies der Tempel-
vorstand, eine Gruppe Hindus oder auch Nichthindus. Und schliefi-
lich vermag der Blick auf die unterschiedlichen Akzente im Prozess
der Befihigung aufzudecken, wie sich doing being a religious expert je
nach Situation verindern kann. Materialitit und Korperlichkeit, so
zeigte sich in den vorhergehenden Abschnitten, spielen eine wichti-
ge Rolle in sozialen Praktiken. Bisweilen zeigt erst der Blick auf sie,
wie Praktiken in verinderten Kontexten trotzdem als accountable, als
stimmig, erfahrbar werden.

5.5 Zusammenfassung

Es konnte aufgezeigt werden, dass Ordnungsaspekte im Feld der Tem-
pelpraktiken entlang zumindest dreier Kategorien bestimmt werden

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.5 Zusammenfassung

konnen. Doing mandir entsteht also in und durch eine lose Kopplung
von Praktiken des Ordnens, der Religion und der Zeit.

Dem Komplex der Praktiken des Ordnens wurden in der Auswer-
tung unterschiedliche Praktiken zugeteilt, die alle dazu beitragen,
eine gewisse riumliche Ordnung entstehen zu lassen. Diese rdum-
liche Ordnung, so scheint es, ist ein wichtiger Teil von doing man-
dir. Anders als beispielsweise im Islam, in dem Moscheen nicht als
sakrale Rdume konzipiert sind, sondern es lediglich einen sauberen
Raum fiir die Verrichtung des Gebets braucht, ist Tempelpraxis fun-
damental mit einer spezifischen Form von Riumlichkeit verkniipft,
die in und durch Praktiken hervorgebracht werden muss. Erst wur-
den daher Praktiken des Anzeigens erwihnt, in und durch die sich
der Tempel Gberhaupt lokalisieren lisst. Egal ob in der Form eines
Farbanstrichs oder als Holzkulisse, die Moglichkeit, im Kontext der
urbanen Umgebung als Tempelort sichtbar zu sein, ist das Ergebnis
von spezifischen Praktiken der Sichtbarmachung. Die zweite identi-
fizierte Ordnungspraktik ist die Praktik des Betretens. In und durch
Praktiken wird einerseits eine konkrete Raumaufteilung praktisch
umgesetzt, indem gerade an Orten, die nicht als Tempel erbaut wur-
den, die Idee der Tempelriaumlichkeiten als sakrale Riume, in Ab-
grenzung zu ihrer nichtsakralen Umgebung, umgesetzt wird. Dies
geschieht, wie gezeigt wurde, beispielsweise in und durch Praktiken
des Betretens. Dadurch, dass jedem architektonischen Raum Orte
abgerungen werden, die mit Schuhen und Jacken betreten werden
konnen, bevor der Tempelraum selbst ohne Schuhe betreten wird,
ist eine Praktik, durch die ein beliebiger Raum als Tempel rekru-
tiert werden kann. Andererseits wird in und durch die Praktik des
Betretens und das sich daran anschlieffende Niederlassen die Segre-
gation der Geschlechter und damit ein Aspekt der dominanten so-
zialen Ordnung, die durchaus auch in hinduistischen Traditionen
angelegt ist, riumlich umgesetzt. Ausfithrlich behandelt wurden die
Praktiken des Putzens und Ordnens, die fiir den ersten Komplex an
Praktiken namensgebend sind. Dabei wurde das Putzen als Losung
fiir das Problem einer religiosen Praxis prisentiert, die eine Vielzahl
von Materialien erfordert, die immer erst am richtigen Ort (also im
Miill bzw. frisch zubereitet auf dem Pi#ja-Tablett) sein miissen, bevor
die religiése Praxis einen Unterschied machen kann. Und schliefi-
lich wurden Praktiken des Ordnens rekonstruiert, die einen Tempel-

281

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

282

raum hervorbringen, der materiell anzeigt, was auch fir die religitse
Praxis wichtig wird: Praktiken des Betretens, im Zuge derer man sich
frontal der Marti annihert bzw. sich beim Sitzen nach ihr ausrichtet.
Schliefflich wurde dem Bereich der Ordnungspraktiken auch das Ko-
chen und Essen zugeordnet und es wurde gezeigt, wie durch Prakti-
ken des Kochens und gemeinsamen Essens einer Mahlzeit religiose
Praktiken auf unterschiedliche Art gerahmt werden. Sie sind daher
immer Folgepraktiken anderer Praktiken, mit denen sie um Material,
Raum und Teilnehmende konkurrieren.

Die Folgepraktiken von Praktiken des Ordnens sind unterschied-
liche religigse Praktiken. In und durch sie unterscheidet sich doing
mandir von anderen Formen von Zusammenkiinften wie Geburts-
tagsfeiern oder Konzerten. Das heifdt nun nicht, dass nicht Geburts-
tage im Tempel gefeiert werden kdnnten oder dass der Tempelbesuch
es ausschliefit, dass dort auch ein Konzert stattfindet (beides war im
Forschungsfeld zu beobachten). Allerdings zeichnet sich der Tempel
dadurch aus, dass in ihm immer wieder religiése Praktiken an Ord-
nungspraktiken anschliefen. In der Folge wurden unterschiedliche
Typen von Praktiken rekonstruiert und in Abgleich mit Luckmanns
Transzendenzbegriff daraufhin untersucht, wie Transzendenz in
und durch sie accountable, also stimmig erfahr- oder nachvollziehbar
gemacht wird. Dabei wurde deutlich, dass Hindupraktiken als For-
men sensuellen Engagements gefasst werden konnen, im Zuge dessen
die korperliche Ausrichtung auf die Mirti ein spezifisches Regime
der Blicke sowie die auditive Einbindung eine zentrale Rolle spielen.
In der Wiederholung von Jubelrufen, die in den unterschiedlichen
hinduistischen Traditionen im Forschungsfeld vorkommen, wurde
eine Stabilisierung des Geschehens identifiziert, also eine Praktik,
die das Geschehen im Vollzug beglaubigt. Schlie8lich wurde die si-
tuative Entstehung von Gemeinschaft im Zuge religioser Praktiken
rekonstruiert. Durch seine Auslagerung in den Moment des Vollzugs
wurde gezeigt, wie das Konzept religioser Gemeinschaft auch in den
individuell angelegten religiosen Praktiken hinduistischer Traditio-
nen eine fruchtbare Anwendung finden kann. Und schliefflich wur-
de mit Verweis auf Praktiken analysiert, wie die in ihnen zugrunde
liegende Affektstruktur in Form einer spezifischen ,, Atmosphire der
Ruhe® zu ihrer Ausfithrung motiviert. Am Beispiel der Durga-Pija
konnte gezeigt werden, wie Affektstrukturen von Tempelpraktiken

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.5 Zusammenfassung

die Praktikerinnen und Praktiker sowie Materialien sogar zur Uber-
schreitung von Grenzen anzuregen vermdgen.

Anhand der identifizierten Zeitpraktiken wurde gezeigt, wie doing
mandir in unterschiedlichen Arten des Archivierens, Erzihlens und
Feierns eine Version einer eigenen Geschichte erhilt und wie durch
das Erstellen religioser und anderer Kalender sowie den in Praktiken
des Erzihlens und Ausstellens manifesten Plan eines zukiinftigen
Tempelbaus die unbestimmte Zukunft in eine bestimmte Giberfiithrt
wird, in der auch ein konkreter Ortsbezug zu Zirich und Wien zum
Ausdruck kommt.

Entlang von Materialitiit wurde der Blick schlieflich auf die zahl-
reichen Dinge und Koérper im Tempel und die Praktiken, die sich
spezifisch im und durch den Umgang mit Materialitit und Korper-
lichkeit ergeben, gerichtet. Anhand der Materialitit von Film und Li-
velibertragung wurde gezeigt, wie diese Livetibertragung als selbstbe-
wusster Ausdruck religioser Authentizitit verstanden werden kann.
Der Blick auf die Praktiken des Filmens war aber auch hilfreich, um
zu rekonstruieren, wie sich Praktiken aufgrund der an ihnen beteilig-
ten Materialien vermischen. Mit dem Blick auf Rdume, Dinge und
Korper wurde ein Totenritual analysiert und die unterschiedlichen
materiellen Beziige und ihr Einfluss auf Praktiken rekonstruiert. So
konnte gezeigt werden, wie sich die verinderten Praktiken rund um
Tod und Sterben in der Migration der Tempelpraxis annihern. Uber
das Thema der Korperlichkeit wurde schliefilich gezeigt, auf welche
unterschiedlichen Arten die Rolle des religiosen Experten in und
durch Praktiken entsteht.

Wihrend die vorhergehenden Ausfithrungen ein Bild des Hin-
dutempels als in und durch distinkte Praktiken emergierend zeich-
nen, zeigt ein Blick auf ihre Totalitdt gewisse formale Merkmale, an-
hand derer ihre Trennung auch in Frage gestellt werden kann. Folgt
man Catherine Bells Erklirung von Formalisierung als einem Cha-
rakteristikum von ritualisierter Praxis (Bell 1997, S. 138), so zeigt
sich, dass nicht nur religiése Praktiken ritualisiert sind, sondern dass
sich auch Ordnungs- und Zeitpraktiken durch einen hohen Grad der
Formalisierung auszeichnen. Ritualisierte Praktiken sind dann nicht
nur Praktiken, die sich selbst als religits ausweisen, wie sie uns in der
Form von Pija und Arati begegnen, sondern eben auch Praktiken
des Ordnens und der Essenszubereitung bzw. des gemeinsamen Es-

283

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 doing mandir, doing kovil — Tempelpraktiken in Ziirich und Wien

284

sens. Folgt man diesem Framing, so zeichnet sich hinduistische Tem-
pelpraxis nicht nur durch die analysierten Einzelpraktiken des Be-
tretens, Ordnens, Putzens oder Feierns aus, sondern genauso durch
Formen der Uberlappung und Verwobenheit im Zuge eines rituali-
sierten Ablaufes.

Diese Ergebnisse sollen im nichsten Kapitel diskutiert werden.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

6.1 Riickblick

Die vorliegende Studie hat hinduistische Tempelpraktiken in Ziirich
und Wien rekonstruiert. Hindutempel sind in dieser Perspektive Orte
alltdglichen Tuns und routinisierten Handelns - ihre empirische Er-
schlieBung und Rekonstruktion als lose Kopplung von Praktiken des
Ordnens, des Feierns und der Zeit ist der entscheidende Beitrag die-
ser Forschungsarbeit.

In den ersten drei Kapiteln wurden die Grundlagen der Analyse
erarbeitet: In der Einleitung wird die Fragestellung im Hinblick auf
aktuelle Forschungsliicken formuliert. Das theoretische Riistzeug in
Kapitel 2 setzt sich aus einer Darlegung der wichtigsten Grundlagen
im Anschluss an aktuelle praxistheoretische Arbeiten in der deut-
schen Soziologie sowie aus der Diskussion der Konzepte Migration,
Religion und Hinduismus zusammen, die das analytische Profil der
Untersuchung weiter akzentuierten. Damit verortet sich die Studie
zwischen Religionswissenschaft und Religionssoziologie und positi-
oniert sich im Hinblick auf das Verstindnis von Migration, Hindu-
ismus und Religion in der Nihe kritischer kulturwissenschaftlicher
Perspektiven.

Kapitel 3 fachert das methodische Vorgehen und seine methodo-
logischen Grundlagen auf und zeigt, wie praxeologische Forschung
im Anschluss an die Ethnomethodologie als situationale Rekonst-
ruktion sozialer Ordnung umgesetzt werden kann. Nebst dem kon-
kreten methodischen Vorgehen - anhand von teilnehmender Beob-
achtung, Gesprichen, halbstandardisierten, episodischen Interviews
und Experteninterviews — werden Fragen der Forschungsethik und

19.01,2026, 12:08:01,

285


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

286

die Rolle der Forscherin sowie Kriterien der Validitdt qualitativer
Forschung behandelt.

In Kapitel 4 erfolgt eine Beschreibung des Forschungsfeldes,
aus dem Tempelpraktiken rekonstruiert werden konnten. Da sozia-
le Praktiken fundamental relational zu verstehen sind und nie vom
Kontext abstrahiert analysiert werden konnen, wurde dieser erweiter-
te Kontext in der Form von Migrationsgeschichten sowie staatlicher
Regulative im Bereich Migration, Integration und Religion rekon-
struiert. Die Regulierung von Migration spielt dabei eine zentrale
Rolle, wie insbesondere in vergleichender Perspektive deutlich wird.
Der Umstand, dass Tamilinnen und Tamilen aus Sri Lanka ab den
1980er-Jahren, zum Zeitpunkt des Inkrafttretens des ersten Schwei-
zer Asylgesetzes, als Fliichtlinge Asyl beantragen konnten, prigt die
Zusammensetzung und Grofe der siidasiatischen, hinduistischen
Community in der Schweiz bis heute. Wohingegen die Migration
sidasiatischer Menschen nach Osterreich bereits in den 1960er-Jah-
ren einsetzte und nicht anhand eines einzelnen Ereignisses erklar-
bar ist. Das so beschriebene Forschungsfeld zeichnet sich folglich
durch die unterschiedliche Zusammensetzung seiner hinduistischen
Communities aus. Und wihrend mit der staatlichen Anerkennung
als religiose Bekenntnisgemeinschaft bereits Ende der 1990er-Jahre
in Osterreich tempeliibergreifende Institutionalisierungsformen (in
der Form der Hinduistischen Religionsgesellschaft Osterreich HRO)
begiinstigt wurden, zeigt die Griindung des Schweizerischen Dach-
verbands fiir Hinduismus im Jahr 2017, dass die Institutionalisierung
hinduistischer Traditionen in der Schweiz dhnliche Wege beschrei-
tet. Dass in beiden Vereinigungen lingst nicht alle hinduistischen
Organisationen, Orte und Individuen vertreten sind, weist darauf
hin, dass das Bediirfnis nach Vertretung in Dachorganisationen vor
allem eines ist, das von engagierten Einzelpersonen propagiert wird
und von welchem potenzielle Ansprechpartner, allen voran staatli-
che Strukturen, profitieren, weil sich ihnen dadurch eine einzelne
Anlaufstelle bietet.

Vor diesem Hintergrund sind in Kapitel 5 konkrete Tempelprak-
tiken rekonstruiert worden. Nebst Praktiken des Ordnens werden re-
ligiose Praktiken und Zeitpraktiken als Ordnungsaspekte des doing
mandir aufgezeigt. Besondere Beriicksichtigung findet dabei die Ma-

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

terialitit und Korperlichkeit von Praktiken im Rahmen eines eige-
nen Kapitels.

Die Ergebnisse dieser Analyse sollen nun im Folgenden Teil-
kapitel ausfithrlicher diskutiert werden. Erst werde ich dazu die Er-
gebnisse der Auswertung Revue passieren lassen und anschlieflend
grundlegende, praxistheoretische Fragestellungen nach der Entste-
hung, dem Erhalt und der Verinderung von Praktiken diskutieren.
Anschlielend wird die Frage erortert, welche Vorziige eine praxis-
theoretische Perspektive fiir die Religionswissenschaft ergibt. Und
schliefflich zeige ich, wie die religionswissenschaftliche Erforschung
hinduistischer und anderer Traditionen an diese Forschungsarbeit
anschlielen kann.

6.2 Diskussion der Ergebnisse

6.2.1 Sitzen, arbeiten, putzen, beten: doing mandir, doing kovil

Die vorliegende Studie konzentrierte sich darauf, zu analysieren, was
in Hindutempeln ,einfach so“ geschieht, um damit aufzuzeigen, wie
Tempel als zentrale Orte gemeinschaftlichen hinduistischen Lebens in
und durch unterschiedliche Praktiken entstehen. Das empirische Vor-
haben der Rekonstruktion wurde mit einer praxistheoretischen Ana-
lyseeinstellung verbunden. Die anfinglich gestellte Forschungsfrage
»Wie entstehen Hindutempel in der Schweiz und in Osterreich im praktischen
Vollzug?“ wurde mit qualitativen Methoden bearbeitet und kann nach
der Analyse der so gesammelten Daten in Kapitel 5 folgenderma-
fen beantwortet werden: Hindutempel entstehen als ,lose gekoppel-
ter Komplex® (Reckwitz 2003) von Praktiken des Ordnens, religiosen
Praktiken sowie Zeitpraktiken, deren Materialitit und Korperlichkeit
zentraler Aspekt ihrer Entstehung ist. Im Folgenden sollen die wich-
tigsten Erkenntnisse dieser Analyse rekapituliert werden.

Die Analyse hat gezeigt, dass doing mandir nicht nur in und
durch religigse Praktiken entsteht. Tempel sind also trotz ihrer ur-
spriinglichen Bestimmung als sakrale Orte nicht Lokalitdten, an de-
nen sich ausschliefflich Ritualhandeln vollzieht. Im Gegenteil, fir
den Vollzug religioser Praktiken im Tempel sind Prakiiken der Ord-

287

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

288

nung eine wichtige Voraussetzung, die den Tempel als besonderen
Raum gegentiber dem ihn umgebenden, urbanen Raum abgrenzen.
In dieser Perspektive sind die Praktiken der (An-)Ordnung den religi-
Osen Praktiken vorgelagert. Der Tempelraum muss erst als geeigneter
Raum und in ,richtiger* Ordnung entstehen, damit daran anschlie-
Bende religiose Praktiken einen Unterschied machen kénnen. Wie
gezeigt wurde, entsteht der Tempelraum in und durch Praktiken des
Betretens, des Riumens, des Putzens, des Kochens und Essen. Das
Essen ist zwar religiosen Praktiken in der Regel nachgelagert, trigt
aber auf seine eigene Art dazu bei, den Tempel als geordneten Raum
zu erhalten, wie gezeigt wurde.

Damit wird das in der Forschung dominierende Bild von Hin-
dutempeln in der Migration weiter differenziert. Indem gezeigt wer-
den kann, dass es konkreter, materieller Ordnungspraktiken bedarf,
damit der Hindutempel als Raum entsteht, iiber den in der Folge
etwa als ,Heimat in der Fremde“ (Amend und Yetgin 2006) gespro-
chen werden kann, wird diese symbolische Ebene an die Ebene des
Vollzugs riickgebunden. Mit Heimat, so konnte man formulieren,
ist dann ein Raum gemeint, dessen Ordnung man so gut kennt, dass
man ganz selbstverstindlich an ihrer Hervorbringung beteiligt ist.
Erst im Zuge der Ordnungspraktiken wird nimlich der konkrete, ar-
chitektonische Raum aus seiner Unbestimmtheit einer dinglichen
Koexistenzbeziehung (Certeau 2006) herausgehoben und zu einem
Tempelraum, der den Besucherinnen und Besuchern sowohl als sak-
raler Raum als auch als sozialer Treffpunkt entgegentreten kann. Die
Rekonstruktion dieser verschiedenen Ordnungspraktiken ist auch
deshalb so wichtig, weil sie die Kontextualtiit von religidsen Prakti-
ken zu zeigen vermag. Religidse Praktiken entstehen demnach eben
nicht im luftleeren Raum, sondern miissen immer als Folgepraktiken
anderer Praktiken gedacht werden, mit denen sie, wie bereits verdeut-
licht, um Material und Teilnehmende konkurrieren.

Religiose Prakitiken, so vielfiltig sie sind, miissen also als Folge-
praktiken zu diesen Ordnungspraktiken gedacht werden. Verstanden
als abgetrennt vom Alltagshandeln und ausgestattet mit dem inhi-
renten Verweis auf eine Erfahrung der Transzendenz, die accounta-
ble gemacht wird, treten religiose Praktiken an, einen Unterschied
fur die Ritualteilnehmenden zu generieren. Erst wenn in und durch
Praktiken eine Tempelordnung entsteht, konnen also religiose Prak-

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

tiken so durchgefithrt werden, dass sie einen Unterschied machen.
Dieser Aspekt ist in den von mir erforschten hinduistischen Tradi-
tionen besonders entlang von Materialitit gut rekonstruierbar, da
die Verwendung zahlreicher Materialien, wie beispielsweise Bliiten,
Kerzen und Riuchermaterialien, den rituellen Vollzug ,bevolkern®.
Erst wenn der Tempel in und durch Ordnungspraktiken entsteht,
wenn also die Routine seiner riumlichen Hervorbringung gesichert
ist, konnen religiose Rituale anschliefen. Sie finden erst statt, wenn
Praktiken des Ordnens eine Ausgangslage geschaffen haben, in der religi-
dse Praktiken einen Unterschied machen kionnen. Sie involvieren, wie ge-
zeigt wurde, Kérper und Dinge auf verschiedene Arten. Korper und
Dinge und die sie verwendenden Praktiken sind dann kokonstitutiv,
das heifdt, sie bedingen sich gegenseitig in ihrer Entstehung. So wer-
den erst in und durch Praktiken der rituellen Verehrung Steinstatu-
ten zu Martis und zum Zentrum religiosen Interesses im Tempel.
Interessant an religidsen Praktiken ist aber nicht nur ihr Verhiltnis
zu Materialitit und Korperlichkeit, sondern auch der rekonstruier-
te Transzendenzbezug. In der vorliegenden Forschungsarbeit wird
diese Transzendenzerfahrung qua Rekonstruktion eines spezifischen
sensuellen Engagements analysiert. Religiose Praktiken, in denen im
Luckmann’schen Sinne eine religiose Praktik als Transzendenzerfah-
rung accountable gemacht wird, zeichnen sich durch die umfassende
sensuelle Einbindung der an ihr teilnehmenden Korper aus. Religi-
Ose Praktiken zeichnen sich also durch die eingeforderte, konzent-
rierte korperliche Ausrichtung auf die Martis aus, die auch den Blick
der Tempelbesucherinnen und -besucher anleitet und sie fiir andere
Praktiken weitgehend unempfinglich macht.

Nicht nur die Erfahrung der Transzendenz wird im routinierten
Vollzug verortet, auch die Entstehung von religioser Gemeinschaft
wird situativ und in der Praxis lokalisiert. Religiose Gemeinschaft
entsteht hier als gleichzeitige und gleichartige, aneinander koordinier-
te Involvierung mehrerer Praxisteilnehmender im spezifischen Kon-
text einer religiosen Praktik. Die so entstehende religidse Gemein-
schaft ist eine temporire, die sich durch eine momenthafte Einheit
der Praxis auszeichnet. Das Gemeinschaftliche entsteht dann nicht
als phinomenologisches Gefiihl der Zugehorigkeit im Moment (ob-
wohl die Moglichkeit dieses Empfindes nicht negiert wird), sondern
sie ist durch die Gleichzeitigkeit und Gleichartigkeit der Praktiken

289

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

290

bis hin zu konkreten Korperhaltungen, die durch die umfassende
Einbindung der Praxisteilnehmenden bei gleichzeitigem Ausschluss
anderer Betitigungsmoglichkeiten entstehen, rekonstruierbar. Ge-
meinschaft in und durch Praxis unterscheidet sich dann auch von
Gemeinschaft in der Form der Reproduktion symbolischer Gren-
zen entlang von Abstammung, Ort oder Religion (Liddeckens und
Walthert 2018, S. 473).! Ein wichtiger Aspekt ist schliefilich auch die
Aftektstruktur religioser Praktiken, also die Motivation, die in den
Praktiken liegt, sie auszufithren respektive an ihnen teilzunehmen.
Wie in Kapitel 5.2.4 fur die Praktiken rund um die P#ja ausgefithrt
wurde, ist es diese affektive Orientierung, die ebenso an Artefakten
haftet wie an Einzelpersonen oder Praktiken selbst, die die Praxisteil-
nehmenden fiir die Teilnahme an ihnen und dadurch mitunter zur
Uberschreitung von Grenzen motiviert.

Schliellich bilden Zeitpraktiken ein Set an Praktiken, das dem
doing mandir einen spezifischen Horizont gibt. Wie gezeigt wurde,
handelt es sich dabei einerseits um die Schaffung einer Version der
Vergangenheit, indem unterschiedliche Archivalien produziert oder
Tempelgeschichten erzdhlt werden. Mit den Praktiken der Zukunft
wird eine spezifische Version der Zukunft aus ihrem kontingenten
Horizont gehoben. Folglich sind diese Praktiken der Zukunft und
der Vergangenheit alles andere als abstrakt. Sie sind, im Gegenteil,
unmissverstindlich lokalisierbar und tragen dazu bei, die Tempel-
praxis in einem spezifisch zeitlichen und geografischen Kontext zu
verorten.

Die Relevanz von Materialitiit und Korperlichkeit, die sich in der ge-
samten Analyse zeigt, wurde durch ein eigenes Teilkapitel beleuch-
tet, in dem spezifische Praktiken untersucht wurden, deren Ein-
ordnung vom Blick auf Materialitit und Korperlichkeit profitiert.
Dadurch wird deutlich, wie sich etwa Totenrituale im Kontext der
Migration verindern und niher an den Tempel heranriicken. Und
auch fiir die Analyse der Rolle religioser Experten liefert der praxeo-
logische Blick interessante Einsichten. Mithilfe des Fokus auf Kor-
perlichkeit wird deutlich, wie verschiedene Arten religitser Expertise

1 Obwohl diese Formen tberlappender und konkurrierender Grenzziehun-
gen in anderer analytischer Einstellung durchaus in den von mir untersuch-
ten Tempeln rekonstruierbar wéren.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

ausgemacht werden konnen, ohne sich ausschliefflich auf feldimma-
nente Kriterien zu ihrer Bestimmung verlassen zu miissen.

6.2.2 Schaffung, Erhalt, Zerstorung: doing mandir im Zeichen der
Trimarti

In hinduistischen Traditionen, und besonders in ihrer neohinduisti-
schen Interpretation, findet sich mit der T7imirti > ein anschauliches
Konzept der drei kosmologischen Grundfunktionen Schaffung, Er-
halt und Zerstérung, die das Universum zusammenhalten. Sie sind
passende Anhaltspunkte, um die Schlussdiskussion um doing man-
dir zu strukturieren. So wie die Trimirtz, manifestiert in den Got-
tern Brahma, Visnu und Siva, vor allem im westlichen Kontext als
Vergleichspunkt mit der christlichen Trinitit faszinierte (Rigopou-
los 2015, S. 86ft.), soll sie auch hier ihres Kontextes enthoben und
als analytische Leitlinie verwendet werden. Entlang der Funktionen
Schaffung, Erhalt und Zerstorung sollen zum Schluss drei zentrale
praxistheoretische Fragen reflektiert werden:

1. Wie kommt hinduistische Tempelpraxis zustande und was sind
ihre kennzeichnenden Merkmale?

2. Wie erhilt sich Tempelpraxis iber Zeit und Raum? Was trigt
dazu bel, sie dauerhaft zu machen?

3. Wie verandert sie sich, bricht ab oder hort auf?

Diese drei Fragen sind nicht zufillig gewihlt, sondern sie prigen pra-
xistheoretische Theoriedebatten ebenso wie die empirische Arbeit in

2 Die Trimirti, bestehend aus Brahma, Visnu und Siva, ist eng verbunden mit
der Entstehung der Bhakti-Bewegung und der in ihr propagierten innigen
Beziehung zwischen einem Individuum und seinem personlich gewihlten
und damit héchsten Gott: ,Irimarti (lit. having three forms) is a concepti-
on that posits a supreme deity manifesting itself in three particular shapes
in order to perform the basic cosmological functions: as Brahma he emits
the world, as Visn u he preserves it, and as Siva he annihilates it“ (Rigopou-
los 2015, S. 81).

291

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

292

dieser spezifischen, analytischen Einstellung (Schifer 2013). Frage 1
zielt dabei darauf ab, herauszuarbeiten, wie Tempelpraxis als Teil so-
zialer Ordnung entsteht, wie sie also als Resultat fortlaufender Prakti-
ken, als doing mandir rekonstruiert werden kann. Die 2. und 3. Frage
greift das ,Spannungsfeld zwischen den Grundannahmen der Re-
petitivitit und der kulturellen Innovativitit von sozialen Praktiken®
(Reckwitz 2003, S. 297) auf und erinnert an das Grundproblem des
Sozialen (und Religitsen): Wie kann erkldrt werden, dass aus der Si-
tuationalitit alltiglichen Tuns und Sprechens, Denkens und Fiihlens
die Kontinuitit der sozialen Welt hervorgeht? Wie kommt es, anders
gefragt, dazu, dass sich doing mandir immer und immer wieder ereig-
net, Tempelpraktiken entsprechend Spuren der Institutionalisierung
in sich tragen und uns in Hindutempeln als dauerhafte soziale Phi-
nomene entgegentreten? Und wie verindern sie sich oder brechen ab?
Reckwitz (2004, S. 52) ist der Ansicht, dass diese Fragen mit
Blick auf den spezifischen Typus der Praktiken beantwortet werden
missen, von dem die Rede ist. Entsprechend sollen im Folgenden
nicht verallgemeinernde Theoriereflexionen zum Zug kommen, son-
dern es wird nach konkreten Antworten in der Empirie gesucht.

6.2.2.1 Wie kommt hinduistische Tempelpraxis zustande?

Wiirde man diese Frage einer beliebigen Person stellen, bekime man
mit hoher Wahrscheinlichkeit folgende oder eine dhnliche Antwort:
»Hindutempel entstehen, weil es sie schon immer gegeben hat®. Das
ist erstmal so trivial wie korrekt. Das Zustandekommen einer hindu-
istischen Tempelpraxis in Ziirich und Wien hingt eng damit zusam-
men, dass es sie anderswo auf der Welt bereits gab, bevor sie sich in
der Schweiz und in Osterreich etabliert hat. Hier sei auf Schifers Bei-
spiel der Ehe verwiesen (2016a, S. 12), in dem er betont, dass die
Praktik des Heiratens unabhingig von konkreten Menschen und Zei-
ten bestehen muss, bevor sie in einem bestimmten Kontext von be-
stimmten Menschen ausgefithrt werden kann, bevor also jemand den
Wunsch entwickeln kann, zu heiraten. Ahnlich lisst sich folgern, dass
ohne bereits bestehende Formen der Tempelpraxis niemand auf die
Idee kommt, Arati oder Pia anderswo zu feiern als zuhause - umso
mehr, da gerade der Besuch von Tempelritualen in hinduistischen Tra-

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

ditionen, im Gegensatz zu den hiuslichen Ritualen, nicht zwingend
ist (Slaczka 2010, S. 342). Auf Grundlage der Analyse lisst sich, wie
bereits ausgefiihrt, sagen, dass Tempelpraxis als Vollzugsgeschehen
lose gekoppelter Ordnungspraktiken, religidser Praktiken und Zeit-
praktiken entsteht. Diese Praktikentypen stehen in einem konstitu-
tiven Verhiltnis zueinander, da alle drei dafiir notwendig sind, dass
Hindutempel den Besucherinnen und Besuchern erkennbar als sol-
che entgegentreten.

6.2.2.2 Wie erhilt sich Tempelpraxis iiber Zeit und Raum?

Auch der Themenkomplex auf den die Beantwortung der zweiten
Frage abzielt, ist Gegenstand zentraler Debatten. Die Frage nach der
gleichférmigen Reproduktion sozialer Praktiken iiber Raum und Zeit
- und in der Konsequenz auch nach ihrer Transformation im folgen-
den Teilkapitel - ist besonders relevant, da der Begriff der Routine in
vielen Definitionen sozialer Praktiken eine wichtige Position inne hat.
Reckwitz selbst, an dessen theoretischer Darstellung sich die vorlie-
gende Untersuchung iiber weite Strecken orientiert hat, bestimmt so-
ziale Praktiken als ,,know-how abhingige und von einem praktischen
,Verstehen‘ zusammengehaltene Verhaltensroutinen® (Reckwitz 2003,
S. 289). Wie Schifer (2013, S. 38ff.) ausarbeitet, kann das Thema der
Routine auf zwei unterschiedliche Arten behandelt werden: Entwe-
der werden unterschiedliche praxistheoretische Ansitze darauf hin
untersucht, ob sie insgesamt eher dazu tendieren, die Stabilitit oder
die Instabilitit sozialer Praktiken zu betonen, oder es werden diejeni-
gen Kategorien oder Mechanismen betrachtet, denen in einer spezi-
fischen theoretischen Perspektive die Funktion zukommt, die Dauer-
haftigkeit sozialer Praktiken zu garantieren. Da die vorliegende Studie
die empirische Rekonstruktion von Tempelpraktiken fokussiert, soll
im Folgenden die zweite empirienahe Perspektive favorisiert werden.
Der Blick wird also auf diejenigen theoretischen Kategorien gerich-
tet, denen in der Perspektive von Reckwitz die Funktion zukommt,
die Stabilitdt von Praxis tiber Zeit zu erkldren. Diese Kategorien wer-
den durch die Ergebnisse der Analyse erginzt und den Daten dabei
konkrete Mechanismen zugeordnet, durch die die Tempelpraxis Dau-
erhaftigkeit tiber Zeit erreicht (Nicolini 2013, S. 227). Reckwitz skiz-

293

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

294

ziert die implizite Logik und die Materialitit von Praktiken als wichtigste
Grundpositionen praxistheoretischen Arbeitens und verortet folglich
auch in diesen beiden Aspekten ihre Repetitivitit. Sie sollen daher im
Folgenden in Bezug auf die hinduistische Tempelpraxis diskutiert wer-
den. Zusitzlich bespreche ich die Wichtigkeit von Zeitpraktiken.

Implizite Logik

Die implizite Logik der Praktiken meint hierbei, dass Praktiken als
wissensbasierte Tatigkeiten begriffen werden missen, in denen ,ein
Koénnen im Sinne eines ,know how* und eines praktischen Verstehens
zum Einsatz kommt“ (Reckwitz 2003, S. 292), das bei den Praxisteil-
nehmenden vorausgesetzt werden kann. Dieses Wissen ist es nun, das
die Repetitivitdt von Praktiken iiber Zeit und Raum hinweg ermog-
licht. Dadurch, dass das Wissen in dieser Einstellung als inkorporier-
tes Wissen verstanden wird, attestiert Reckwitz thm die Tendenz, im-
mer wieder eingesetzt zu werden (ebd., S.294). In der Analyse der
Tempelpraxis traten unterschiedliche Formen von implizitem, prak-
tischem Wissen zutage, die dazu beitragen, die Dauerhaftigkeit von
doing mandir respektive die bestindige Wiederholung zu sichern. Um
dieses Wissen zu rekonstruieren, muss gefragt werden, welche For-
men impliziten Verstehens die Praktiken des Betretens, des Ordnens,
des Putzens sowie das Spektrum religidser Praktiken erst ermoglichen.
Oder anders formuliert: Was miussen die Tempelbesucherinnen und
-besucher praktisch konnen, iiber welches Know-how miissen sie ver-
fugen, um den Besuch eines hinduistischen Tempels absolvieren zu
konnen? Die Antwort lautet: Sie miissen erstmal iiber ein praktisches
Verstindnis des Tempelraumes verfigen, damit sie auch einen Kel-
lerraum als Tempel betreten kénnen. Sie missen also implizit wis-
sen, dass ein Tempelraum nicht dem ihn umgebenden urbanen Raum
gleichgesetzt ist und dass die in ihm geforderten Bewegungen be-
stimmten Vorgaben folgen. Das wird etwa durch die Art und Weise,
wie sich die Gliubigen bereits beim Betreten auf die Mzt ausrich-
ten, klar, auch wenn das die architektonische Anlage, wie beispielswei-
se beim Sri Civacuppiramaniyar-Tempel in Adliswil, nicht unbedingt
nahelegt.

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

Hieran schliefit eine weitere Form von Wissen an, das fiir den
Bestand von Tempelpraktiken tiber Zeit relevant ist. Es handelt sich
dabei um das Wissen der Beteiligungsmoglichkeiten und Beteili-
gungsanforderungen. Die identifizierten Jubelrufe sind ein Beispiel
fir Wissensformen getibter Besucherinnen und Besucher, die dazu
beitragen, dass Tempelgeschehen im Vollzug zu beglaubigen, ergo
seinen Erhalt zu sichern.

Ein letztes Beispiel impliziten Verstehens zeigt sich in Bezug
auf die Dauer eines durchschnittlichen Tempelbesuchs. Zwar wer-
den die Offnungszeiten, manchmal auch die Ritualzeiten, aller Tem-
pel online kommuniziert, das bedeutet aber noch lange nicht, dass
der Grofiteil der Besucherinnen und Besucher auch tatsichlich zu
den angegebenen Zeiten vor Ort ist. Im Gegenteil, das Eintreffen
ist scheinbar zu jeder Zeit moglich. Was sich anhand der Tempelbe-
suche jedoch deutlich rekonstruieren ldsst, ist das implizite Wissen
darum, wann spitestens im Tempel angekommen werden muss und
wann frithestens wieder gegangen werden darf, welche Zeitspanne
also ein Tempelbesuch mindestens umfassen muss. Diese Zeitspanne
erstreckt sich von dem Moment kurz vor den rituellen Héhepunk-
ten von Pija oder Arati bis zum Moment, in dem prasada verteilt
wird (ohne dass dabei unbedingt das gemeinsame Essen, sattfvika,
abgewartet werden muss, falls dies von prasada getrennt ausgegeben
wird). Die Teilnahme an rituellen Hohepunkten trigt also dazu bei,
die Dauerhaftigkeit von Tempelpraxis zu garantieren.

Materialitit

Der zweite Punkt, den Reckwitz als Argument fur die Erklirung von
Routinisiertheit heranzieht, ist die materiale Verankerung von Prakti-
ken, also ihre Konzeption als Bewegungen von Korpern im Umgang
mit Dingen. Dieser Punkt tauchte bereits in der Analyse wiederholt
auf und wird daher hier nicht mit derselben Ausfihrlichkeit disku-
tiert. Wichtig ist, dass die Materialitdt sowohl der Korper als auch der
Dinge, den regelmifligen Vollzug von Praktiken stiitzt, indem sie, im
Falle der Korper, erméglicht, Praktiken als gekonnte Darstellungen
immer und immer wieder zu vollziehen. Repetitivitit oder Routine
entstehen dann daraus, dass die Praxis sich im Vollzug auf spezifisches

295

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

296

korperliches Wissen der Praxisteilnehmenden stiitzen kann.? Eine ge-
tibte Tempelbesucherin wird nicht plotzlich anfangen, sich im Tempel
hinzulegen, sondern sich im Sitzen auf eine bestimmte Art und Wei-
se ausrichten oder zu einem gegebenen Zeitpunkt aufstehen, sich ver-
neigen, ihre Hinde falten etc. Ebenso wichtig ist die Materialitdt der
Dinge, Artefakte und Objekte, die Teil von Praktiken sind. Artefakte
sind dabei sowohl die Voraussetzung dafiir, dass bestimmte Praktiken
Uberhaupt stattfinden - man denke etwa an die diversen Varianten
via Smartphone zu kommunizieren -, limitieren bzw. beschrinken
aber auch die Moglichkeiten ihrer Verwendung — das gleiche Smart-
phone mit leerem Akku kann uns in einem ungiinstigen Moment
in Bedringnis bringen. In Tempelpraktiken sind, wie gezeigt wurde,
zahlreiche Dinge und Artefakte involviert. Von Garderoberdumlich-
keiten, iiber Teppiche, zu Schreinen oder Altiren, den Mirtis, den
Pija-Materialien sowie den Textkopien des Bhajan fiir die Arati - sie
alle tragen dazu bei, dass doing mandir auf ein materielles Setting ver-
trauen kann. Die Materialitit fordert ihre angezeigte Verwendung je-
des Mal aufs Neue ein.

Zeit

Wie in Kapitel 5.3 gezeigt wurde, existieren mit den identifizierten
Zeitpraktiken spezifische Praktiken, die dem Tempel iiber den kon-
kreten Moment hinaus einen Horizont geben. Nun kénnen solche
Zeitpraktiken auch in anderen Feldern beobachtet werden, insbeson-
dere im Kontext formaler Organisationen. Praktiken des Erinnerns
etwa findet man genauso bei Firmen wie in Tempeln. Wie in Tem-
peln an die Konsekration erinnert wird, kniipfen beispielsweise Un-
ternehmen mit der Feier von Jubilden oder der Erstellung von Filmen
an vergangene Ereignisse an (Jochen Koch u. a. 2016, S. 174). Und so

3 Das ist selbst dann so, wenn sich, wie im Beispiel des Totenrituals, unter-
schiedliche Konnotationen von Materialitit vermischen. So ist das rium-
liche Setting in der Feuerhalle zum einen mit dafiir verantwortlich, dass
das Ritual nicht im Kreis der Familie stattfindet. Zum anderen kdnnen im
raumlichen Setting der Halle aber auch Ordnungspraktiken der Geschlech-
tertrennung, wie sie im Tempel tblich sind, aufrechterhalten werden, in-
dem sie auch hier an die riumliche Ordnung delegiert werden.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

wie Sportclubs mit Trainingsplinen in praxistheoretischer Perspektive
die Zukunft bearbeiten, entwerfen Hindutempel mit Ritualkalendern
oder dem Projekt eines Tempelneubaus eine spezifische Version einer
Zukunft, der gegeniiber sich die Tempelbesucherinnen und -besucher
in der Gegenwart positionieren, indem sie beispielsweise ihren All-
tag entlang spezifischer Anforderungen, wie dem Fasten, organisieren
oder Geld spenden respektive sich dafiir (oder dagegen) einsetzen, wie
ein allfilliger Tempelneubau auszusehen hat. Mit dem Blick auf Zeit-
praktiken gelingt auch die Uberleitung zur dritten und letzten Fra-
ge, denn es ist der Umgang mit der Zukunft, der iiber den Untergang
oder den Fortbestand von Praktikenkomplexen entscheidet (ebd.). Im
Folgenden soll daher sowohl tiber die Verinderung von Tempelprak-
tiken als auch ihren Abbruch nachgedacht werden.

6.2.2.3 Wie verindert sich Tempelpraxis, bricht ab oder hort
auf?

Die dritte Frage, angelehnt an die kosmologische Kraft der Verin-
derung und Zerstorung, die in der Trimirti Siva zugeordnet wird,
schlieft unmittelbar an die zweite Frage an und zielt auf die Dis-
kussion unterschiedlicher Formen von Verinderung bzw. Beendi-
gung oder Abbruch von Tempelpraxis. Die Verinderung von Prakti-
ken ist ein wichtiges Thema praxistheoretischer Analysen, weil die
soziale Welt in dieser theoretischen Anlage ja gerade als im Span-
nungsfeld zwischen Routine #nd Verinderung stehend bestimmt ist.
Gemif} praxeologischer Eigenart wird auch das Potenzial fiir Verdnde-
rung in den Praktiken selbst verortet. Reckwitz (2003, S. 294ff.) iden-
tifiziert vier Quellen der Verinderung bzw. Unberechenbarkeit von
Praktiken. Die erste Form bezeichnet er als Uberraschungen des Kon-
textes. So verindern sich beispielsweise Totenrituale, wenn die recht-
lichen Regelungen rund um Kremation und Beisetzung der Asche
die Beisetzung im Sinne hinduistischer Traditionen verhindern oder
wenn das Geld fehlt, die Urne mit der Asche nach Indien zu uber-
fuhren und im Ganges beizusetzen. In der Form der Zeitlichkeit ortet
Reckwitz ein zweites Strukturmerkmal der prinzipiellen Offenheit fiir
Praktiken. Da Praktiken in den seltensten Fillen eine identische Wie-
derholung ihrer letzten Durchfithrung sind, bildet sich in der Wie-

297

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

298

derholung gleicher (aber nicht identischer) Praktiken die Moglichkeit,
dass sich hier schleichend Verschiebungen im Bedeutungsgehalt der
Praktik ereignen. Ghosh (2000) macht das in ihrer historischen Re-
konstruktion etwa an der verinderten Bedeutung und Durchfithrung
der Durgapija in der Zeit wihrend des British Empire deutlich. Wih-
rend also die expliziten Zeitpraktiken als praxisstabilisierend herausge-
arbeitet wurden, wird die implizite Zeitlichkeit von Praktiken zum Ein-
fallstor ihrer Verdnderung. Die dritte Form der Verinderungsoffenheit
von Praktiken identifiziert Reckwitz in der losen Kopplung von Komple-
xen von Praktiken (2003, S. 295), denn auch wenn Praktiken in einem
sozialen Feld als Konglomerat miteinander verkniipft sind, so unter-
scheiden sie sich doch deutlich in ihren Anforderungen an das dafiir
notwendige praktische Wissen. Das Konglomerat der Tempelprakti-
ken ist dafiir ein gutes Beispiel. Praktiken des Betretens, des Ordnens,
Aufriumens und Kochens sind hier, wie gezeigt wurde, der Rahmen
fur religiose Praktiken. Und wie mit Bezug auf die Praktiken des Ord-
nens oder auch des Filmens herausgearbeitet wurde, treten diese un-
terschiedlichen Praktiken durchaus in Konkurrenz um Materialitit,
Koérper und Aufmerksamkeit zueinander. Eine Verdnderung, die sich
im Anschluss an diese dritte Bestimmung der Verinderungsoffenheit
beobachten lisst, ist dann beispielsweise die Begrenzung religioser
Praktiken, die mit dem Verweis darauf eingefordert wird, dass das Es-
sen fertig zubereitet ist. Die Tatsache, dass sich — anstatt dass eine klei-
ne prasada-Gabe im Anschluss an P#ja oder Arati mitgenommen wird
- die Verpflegung in Form einer vollen Mahlzeit etabliert hat, kann
dieser Version der Verinderung zugeordnet werden. Gesungen wird
dann eben nicht mehr, bis sich die religiose Praktik erschopft, son-
dern bis das Essen fertig ist. Das vierte und letzte Merkmal der Unbe-
rechenbarkeit der Praxis liegt fiir Reckwitz in der Uberschneidung un-
terschiedlicher Wissensformen im Subjekt (ebd., S. 295f.). Subjekte,
auch wenn sie in der Praxistheorie immer als Produkte historisch-kul-
tureller Praktiken verstanden werden, kdnnen Verinderungen der Pra-
xis erwirken, weil sie firr ihre Lebensfithrung sehr viele unterschied-
liche praktische Wissensformen vereinen. So ist eine Person nicht
nur Tempelbesuchende, sondern in der Regel auch Mitarbeiterin ei-
ner Organisation, engagierte Freiwillige oder Familienfrau und vieles
mehr. Diese inkorporierten Wissensformen konnen durchaus wider-
spriichlich oder inkompatibel sein. Bezogen auf die Tempelpraktiken

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

entsteht Verdnderung dann, wenn eine Einzelperson wie beispielswei-
se Herr Ranga im Kontext der eigenen Bildungsbiographie lernt, dass
man sich religioses Expertenwissen und die korrekte Anwendung des-
selben erarbeiten kann und diese Sichtweise auf die Ausbildung religi-
oser Experten tibertrigt. So kann die konventionelle Befihigung zum
religiosen Experten qua sozialem Stand herausgefordert werden. Die-
se Beispiele zeigen, wie Verinderungen, nebst der Routiniertheit, zen-
traler Bestandteil von Tempelpraktiken ist.*

In Kapitel 4 erwihne ich in einer Fufinote das Ende des Tempels
im Afroasiatischen Institut. Gleich mehrere Aspekte kamen hier zu-
sammen: das Alter und die Gesundheit des leitenden Ehepaars Ran-
ga, die Umstrukturierung und Schlieung von Teilen des Afroasia-
tischen Institutes selbst, das den Tempelraum vormals beheimatete
sowie die wenig institutionalisierte Form des Tempels. Zusammen
gaben sie fiir das Ehepaar Ranga den Ausschlag, den Tempelraum
aufzuldsen. Hier stellen also Praxisteilnehmende ihre Mitwirkung an
Praktiken ein. Damit ist in der Systematisierung von Richter (2015)
eine von drei Formen® des Abbruchs von Praktiken respektive des
Aufhorens identifiziert, nimlich diejenige, bei der Praxisteilnehmen-
de mit einer Praxis aufhoren. Vor dem Hintergrund einer Subjekt-
konstitution, die in Praktiken emergiert, ,kann das einzelne Sub-
jekt nur deshalb und nur dann mit einer Praxis aufhdren, wenn zwei
Praktiken konfligieren und dabei subjektiviertes Kérpermaterial aus-
tauschen” (ebd., S. 244). Auf die konkrete Situation iibersetzt bedeu-
tet das, dass die Priorisierung der eigenen Gesundheit mit dem Ver-
zicht auf das Engagement im Tempel einhergeht. Das bedeutet nun

4 Eine Einschrinkung gilt es bei der Rekonstruktion um Verinderung von
Tempelpraktiken allerdings zu beachten. Sie betrifft die empirischen Mog-
lichkeiten ihrer Rekonstruktion. Empirisch gesehen ist die Verinderung Re-
sultat eines Vergleichs zwischen zwei Zustinden, die zu unterschiedlichen
Zeitpunkten erhoben wurden. Genau dies ist aber im Rahmen der vorlie-
genden Arbeit nur beschrinkt moglich. An den gewihlten Beispielen wird
deutlich, dass eher die Beschreibung ,kleiner” Verinderungen wiederge-
ben bzw. auf historisch aufgearbeitete Bedeutungsverinderungen verwiesen
wird.

5 Die dritte Form des Aufhérens benennt Richter als kompletten Untergang
der sozialen Welt, bei dem ,jede reflexive Kontinuitit abgebrochen, jede
genealogische Interferenz unterbunden [wird]“ (Richter 2015, S. 248). Das
wird hier aber nicht als realistische Option diskutiert.

299

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

300

nicht, dass doing mandir insgesamt aufhort zu existieren, sondern
blof3, dass sich die Tempelpraxis vorerst nicht mehr als Tempelpraxis
des Hindu-Tempels im Afroasiatischen Institut ereignet.

Die zweite Form des Aufhorens, die Richter identifiziert, ist die-
jenige des Aussetzens einer Praxis (ebd., S. 245f), ohne dass sie als
Option komplett verschwindet. Von einem derartigen Aufhoren
wiirde man beispielsweise sprechen, wenn Hindus in Wien keine
Totenrituale mehr durchfithren, sondern die sterblichen Uberreste
von Verstorbenen stattdessen einfach kremiert und entsorgt wiirden.
Oder wenn Tempelriume aufgelost und Feste nur mehr als soziale
Treffen ohne religiose Anteile in Mehrzweckhallen stattfinden wiir-
den. Ein Blick auf diese Art des Aufhorens ist daher wichtig, um
zu zeigen, dass Praktiken zwar durchaus, wie Richter (ebd., S. 245)
schreibt, darauf angelegt sind, nur befristet ausgefithrt zu werden,
dass aber gerade religiose Praktiken sich in dieser Hinsicht durch
eine starke Konventionalisierung auszeichnen und somit eher robust
sind. Restimierend lésst sich sagen, dass ihr kompletter Abbruch un-
wahrscheinlich, ihre Verdnderung dagegen normal ist. Der Blick auf
Praktiken im Sinne der dritten Kraft der Trimirti vermag zu zeigen,
dass die rekonstruierten Tempelpraktiken offen fiir Verinderung
und Wandel sind, dass aber gerade die lose Koppelung von Praktiken
des Ordnens an religiése und daher stark konventionalisierte Prakti-
ken sowie Zeitpraktiken einerseits und die Konstellation der Tempel-
praxis als ein Ensemble unterschiedlicher Praktiken, die jeweils die
Voraussetzung fiir die Durchfithrung anderer Praktiken bilden ande-
rerseits, ihre Stabilitit fordert (vgl. Nicolini 2013, S. 228).

6.2.2.4 Grenzen praxistheoretischer Analyse

Wihrend die Vorziige einer praxistheoretischen Heuristik und der mit
ihr einhergehenden Perspektivenwechsel in den vorhergehenden Aus-
fuhrungen betont wurden, sollen hier auch Uneindeutigkeiten und
Probleme thematisiert werden. Dabei soll nicht primir auf Verein-
nahmungsversuche praxistheoretischer Zuginge durch andere Theo-
rieangebote der Soziologie (Bongaerts 2007, Schulz-Schaeffer 2010)
oder Determinismusvorwiirfe, die vor allem an einzelne Exponentin-

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.2 Diskussion der Ergebnisse

nen und Exponenten der Praxistheorie® geiibt werden, eingegangen
werden. Vielmehr sollen zwei lose miteinander verkniipfte Aspekte in
Bezug auf die Rekonstruktion von Tempelpraktiken besprochen wer-
den: erstens das Problem der Verhaftung auf Routinen und zweitens
die Gefahr der situativen Verkiirzung. Das Problem der Verhaftung
auf Routinen ist ein Umstand, der sowohl in der Theoriebildung als
auch in den empirischen Analysen offenbar wird. Wihrend praxisthe-
oretische Heuristiken einen Fokus auf Routine und Vollzug betonen,
der in handlungstheoretischen Zugingen weniger gut abgebildet wer-
den kann, bildet sich in den rekonstruierten Regelmifligkeiten erst-
mal eine starke Beobachterperspektive ab. Was sich einer teilnehmen-
den Forscherin als routinisierte Tempelpraxis prisentiert, mag sich
den Teilnehmenden viel stirker als Situation prisentieren, die durch
Kontingenzen geprigt ist und deren Ausgang sich folglich viel weni-
ger eindeutig prisentiert, als dies die Ex-post-Darstellung der Forsche-
rin zu erfassen vermag. Die Routine, die der Ankerpunkt fir die Be-
obachtung der Forscherin ist, ist damit immer auch eine Form der
Komplexititsreduktion, durch die den vielfiltigen Aspekten des Ge-
schehens eine Regelmifiigkeit abgerungen wird. Dass eine Titigkeit
im Vollzug gerade auf der Basis des impliziten Wissens der Teilneh-
menden, aber auch Potenzial fiir kreative Verinderung desselben be-
reithdlt, ldsst sich weniger leicht herausarbeiten. Hieran wird klar, dass
ein wesentlicher Vorteil der gewihlten analytischen Perspektive gleich-
zeitig auch ihre Schwichen mitfihrt: Der Fokus auf Routinen ldsst
die Frage nach Machtverhiltnissen in den Hintergrund treten. Selbst
wenn Fragen nach (korperlichen) Mechanismen der Stabilisierung so-
zialer Verhiltnisse per se Machtfragen sind, weil die Reproduktion he-
terogener Relationen als Anerkennung der herrschenden Verhiltnis-
se verstanden werden muss, wie Schifer schreibt (2016b, S. 150), ist
ihre Analyse im Kontext von routinisierten Tempelpraktiken ein kom-
plexes Unterfangen. Ist es also beispielsweise schon eine subversive
Aneignung, wenn ein Kellerraum durch Wiederholung von Tempel-
praktiken als Hindutempel hervorgebracht wird? Oder werden hier
Ungleichheiten bspw. zwischen den Moglichkeiten christlicher Prakti-

6 Ein prominentes Beispiel ist Bourdieus Praxiskonzeption und die damit
verbundenen, kritisierten Strukturannahmen (Schatzki 2002, S. 78f.; Walt-
hert 2020, S. 45).

301

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

302

ken in Kirchen und hinduistischen Praktiken in riumlichen Proviso-
rien durch ihre Wiederholung verfestigt? Antworten auf diese Fragen
mogen zwar mit Blick auf den Kontext, in dem Tempelpraktiken statt-
finden, leicht gefunden werden, ihrer Rekonstruktion muss es aber ge-
lingen (Tempel-)Praxis eben nicht ausgehend von Macht zu analysie-
ren, sondern Macht von der Praxis aus zu erfassen (vgl. Schifer 2013,
S. 364).

Der zweite Aspekt, der einer kritischen Reflexion bedarf, ist der
Fokus auf Situativitdt — sowohl praxistheoretischer Zuginge als auch
der Ethnomethodologie — und die Konsequenzen, die sich daraus
fur die Thematisierung von ibersituativen Sachverhalten, besonders
etwa der Migration, ergeben. Gerade in der Verbindung von Praxis-
theorie und Ethnomethodologie erfihrt der Fokus auf Situationen
des praktischen Vollzugs eine zusitzliche Akzentuierung, denn die
Ethnomethodologie interessiert sich primir fir diejenigen Aktiviti-
ten, durch die uns die soziale Welt als sinnhafte, objektive Wirklich-
keit entgegentritt. Wihrend die Kritik der situativen Verkiirzung der
Ethnomethodologie hinlinglich bekannt ist (vgl. Kapitel 3), zeigt ein
Blick auf die vorgelegte Analyse, wie sich daraus — nebst offensichtli-
chen Vorziigen wie der Moglichkeit kleinteiliger Rekonstruktionen -
auch fiir die Analyse von Tempelpraktiken Fragen ergeben konnen.
Insbesondere soll hier der Blick auf den Aspekt der Migration ge-
lenkt werden. Wihrend das Konzept der Migrationsgesellschaft eine
gesellschaftliche Normalitit unterschiedlicher Formen von Grenz-
Uberschreitung postuliert, ist deren Rekonstruktion durch zwei Ten-
denzen geprigt: Einerseits wird Migration tatsichlich nur situativ
relevant, beispielsweise dann, wenn im Zuge von Tempelpraktiken
Anpassungen vorgenommen werden missen, etwa weil bestimmte
Materialien nicht zuginglich sind oder im Zuge des Transportes ka-
puttgehen. Oder auch, wenn Tempelbesucherinnen und -besucher
bestimmte Praktiken selbst bspw. durch eine Kontrastierung zwi-
schen unterschiedlichen nationalstaatlichen Kontexten deuten. Dar-
an wird deutlich, dass die Grenziiberschreitung sowohl von Dingen,
von Personen oder eben Interpretationen, die praktische Ausbildung
unterschiedlicher Sinnschemata und in der Folge die Wahrschein-
lichkeit, dass unterschiedliche dieser Schemata zusammentreffen, er-
hoht, was dann beispielsweise in einer Kontrastierung oder einem
Vergleich Ausdruck findet.

19.01,2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.3 Praxistheorie und Religionswissenschaft

Andererseits macht die vorliegende Analyse doch Zugestindnis-
se an Ubersituative Konzepte von Migration, wenn sie hinduistische
Tempelpraktiken mehrheitlich migrierter Menschen in den Fokus
nimmt. Selbst wenn also Migration analytisch und methodologisch
situativ ,,gebindigt® wird, erhilt sie in der Themenwahl tbersituati-
ve, essenzialisierende Relevanz, deren Behandlung dem Phinomen
und seiner Verortung nicht gerecht wird.

6.3 Praxistheorie und Religionswissenschaft

In Kapitel 2 wurde bereits angedeutet, was ein praxistheoretischer Zu-
gang fur die Religionswissenschaft leisten konnte, wobei ein erster
Anhaltspunkt skizziert wurde: die kulturwissenschaftliche Wende der
Religionswissenschaft mithilfe praxistheoretischer Konzepte nachzu-
vollziehen. Dariiber soll im Folgenden nochmals nachgedacht wer-
den. Reckwitz, dessen Auslegung einer Theorie sozialer Praktiken hier
iiber weite Strecken gefolgt wurde, positioniert sich kritisch gegentiber
Ansitzen, die die Kultur in Texten, Symbolen oder Diskursen veror-
ten und ist gleichermaflen skeptisch gegeniiber Kulturtheorien, die
Kultur lediglich als ideelle Phinomene des Geistes fassen. Trotz die-
ser Distanzierung versteht sich die Praxistheorie als Kulturtheorie, da
in ihrer Sicht die soziale Welt ihre Gleichférmigkeit iber kollektive
Wissensordnungen erhilt. Dabei lokalisiert sie diese Wissensordnun-
gen nicht in Texten und Diskursen oder als kognitive Schemata der
Beobachtung (Reckwitz 2003, S. 289). Die Praxistheorie lokalisiert die
kollektive Wissensordnung der Kultur im praktischen Verstehen und
Konnen und dabei eben nicht als bewusstes, theoretisches, sondern
als implizites Wissen, wie etwas zu tun ist. Die Gesamtheit dieses all-
tiglichen Know-hows, das fir andere nachvollziehbar in den jeweili-
gen Praktiken wie etwa dem Busfahren, dem Einkaufen, dem Arbei-
ten oder eben dem Tempelbesuch zum Ausdruck kommt, bildet hier
diejenige Wissensordnung, die den Kulturbegriff aus praxistheoreti-
scher Perspektive befillt. Wenn wir also den Bus benutzen, einkaufen
gehen, zur Arbeit fahren und dort titig sind oder den Tempel besu-
chen, praktizieren wir Kultur (Hérning und Reuter 2004, S. 10). Dies
kann nun auch fur die Religionswissenschaft ein interessanter Ansatz
sein. Die Verortung von Kultur und entsprechend auch Religion in

303

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Fazit

304

Praktiken erlaubt es zum einen, religitse Phinomene wie Hindutem-
pel differenziert zu rekonstruieren und zu zeigen, wie sie sich konsti-
tuieren. Dadurch, dass ihre Konstituierung in Praktiken verortet wird,
wird zum anderen der Umgang mit Religion ,flexibilisiert”. Damit
schlie8e ich an einen Aufsatz von Nye (2000a) an, der in der Ausein-
andersetzung mit unterschiedlichen ethnologischen Forschungsarbei-
ten zu Religion zum Schluss gelangt, dass die Verwendung gramma-
tikalisch unterschiedlicher Begriffe — religion, religious, religioning — das
generelle Problem im Umgang mit Religion als starrer Kategorie zwar
nicht zu l6sen vermdge, dass damit aber reevaluiert werden konne,
was im Zentrum des Interesses steht und wie Religion als aktive Kate-
gorie — etwa im Sinne von religioning — konzeptualisiert werden kann
(ebd., S. 226, 230). Ich wiirde an dieser Stelle behaupten, dass die Pra-
xistheorie dieses Problem der mangelnden Flexibilitit — so es einen
denn beschiftigt — nicht nur grammatikalisch zu 16sen vermag, son-
dern mit ihrer Verortung von Kultur im doing fur die Religionswis-
senschaft auch eine konzeptuelle Alternative anbietet. Die Forscherin
kann religiose Praktiken also in ihrer Vollzugswirklichkeit rekonstruie-
ren, in historischer Perspektive kontextualisieren und die in der Feld-
forschung implizit und explizit zum Ausdruck kommenden religiosen
Rationalisierungen der Praktikerinnen und Praktiker in die Analyse
miteinbeziehen. Dass damit zudem Materialitit und Korperlichkeit
ernst genommen wird, diirfte vor allem all diejenigen freuen, die Re-
ligion qua Materialitit und Korperlichkeit analysieren, die sich dazu
aber von religionsphinomenologischen Ansitzen distanzieren wollen
und denen gleichzeitig ein new materialism zu weit geht. Fir sie eroff-
net sich mit der Praxistheorie eine Perspektive, in der religiose Phino-
mene und ihre Materialitit, wie gezeigt, im Vollzug analysiert wer-
den kénnen.

6.4 Ausblick

Die vorliegende Studie zeigt, wie Hindutempel in Ziirich und Wien
in und durch Praktiken entstehen. Damit setzt sie einerseits einen Ak-
zent als Detailstudie tiber spezifische Praktiken von Hindus in Euro-
pa, von denen es nach wie vor, insbesondere zu Hindus au8erhalb
Grof3britanniens, eher wenige gibt. Andererseits leistet sie mit ihrer

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6.4 Ausblick

analytischen Verortung im Bereich soziologischer Praxistheorien ei-
nen Beitrag zur Erweiterung des religionswissenschaftlichen Analy-
sevokabulars, das gerade im Bereich ethnografischer Forschung gro-
Bes Potenzial hat. Angeschlossen werden kann daran mit weiteren
Detailstudien, die sich den unterschiedlichen Aspekten von gemein-
schaftlicher, aber auch privater religioser Praxis von Hindus in Euro-
pa annehmen. Damit kann dazu beigetragen werden, das Projekt der
Erforschung europdischer Hinduismen, und anderer Religionen, im
Kontext einer Migrationsgesellschaft voranzutreiben. In analytischer
Perspektive bedarf es weiterer Forschungsarbeiten, die praxistheoreti-
sche Konzepte, auch anderer Autorinnen und Autoren, in religions-
wissenschaftlicher Perspektive rezipieren und dabei aufzeigen, wo der
analytische Blick auf das alltigliche Tun der Religionswissenschaft zu
neuen Erkenntnissen verhelfen kann, aber auch wo das praxistheo-
retische Potenzial an Grenzen stofit. Dass die Religionswissenschaft
vom Reflexionsraum profitieren kann, der sich in aktuellen praxisthe-
oretischen Methodendiskussionen 6ffnet, kann ein zusitzlicher Vor-
teil sein.

305

19.01.2026, 12:08:01,


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Abels, Heinz (2009): ,,Ethnomethodologie®. In: Handbuch Soziologische
Theorien. Hrsg. von Georg Kneer und Markus Schroer. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 87-110.

Abott, Andrew (2004): Methods of Discovery: Heuristics for the Social Sci-
ences. Contemporary Societies. New York und London: W.W.
Norten & Company.

Alkemeyer, Thomas, und Nikolaus Buschmann (2016): ,,Praktiken
der Subjektivierung — Subjektivierung als Praxis“. In: Praxistheorie.
Hrsg. von Hilmar Schifer. Bielefeld: transcript, S. 115-136.

Alkemeyer, Thomas, Volker Schiirmann und Jorg Volbers, Hrsg.
(2015): Praxis denken: Konzepte und Kritik. Wiesbaden: Springer VS.

Amann, Klaus, und Stefan Hirschauer (1997a): ,,Die Befremdung der
eigenen Kultur: Ein Programm®. In: Die Befremdung der eigenen
Kultur. Hrsg. von Klaus Amann und Stefan Hirschauer. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, S. 752.

—  Hiusg. (1997b): Die Befremdung der eigenen Kultur: Zur ethnographi-
schen Herausforderung soziologischer Empirie. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Amend, Michael, und Mercan Yetgin (2006): ,,Heimat in der Frem-
de. Der tamilische Sri Nagapooshini Amman Tempel in
Frankfurt/M.“ In: masala.de. Hrsg. von Christiane Brosius und
Urmila Goel. Heidelberg: Draupadi, S. 27-50.

Amir-Moazami, Schirin (2018): Der inspizierte Muslim: Zur Politisierung
der Islamforschung in Europa. Globaler lokaler Islam. Bielefeld: tran-
script.

307

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

308

Arens, Edmund, et al., Hrsg. (2017): Religiise Identitéiten und gesellschafi-
liche Integration. Baden-Baden: Nomos.

Asad, Talal (1993): Genealogies of religion: Discipline and reasons of power
in Christianity and Islam. Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.

Auffarth, Christoph, Hrsg. (2002): Metzler Lexikon Religion: Gegenwart,
Alltag, Medien. Stuttgart: ]. B. Metzler.

Aydt, Sabine, und Karin Bischof (2012): ,,Politikberatung im Politik-
feld der Integration auf kommunaler Ebene: Kontext, Risiken,
Methoden®. In: Migration und Integration — wissenschaftliche Perspek-
tiven aus Osterreich. Hrsg. von Julia Dahlvik, Heinz Fassmann und

Wiebke Sievers. Migrationsund Integrationsforschung. Gottingen:
V&R unipress, S. 303-322.

Back, Carina (2007): Hindu-Tempel in Deutschland: Eine Untersuchung ta-
milisch-hinduistischer Strukturen in der Diaspora. Bd. 1. Religionen ak-
tuell. Baden-Baden: Tectum.

Baster, Mauro, und Michael Bischof (2008): Die neue Zuwandernng:
Analyse der Zuziige auslindischer Personen 1993-2007. Hrsg. von
Stadt Ziirich, Prasidialdepartement, Ziirich.

Baubock, Rainer (19972: SV.II Migrationspolitik®. In: Handbuch des
politischen Systems Osterreichs. Hrsg. von Herbert Dachs, Peter Ger-
lich, Herbert Gottweis et al. Wien: Manz, S. 678-689.

Baumann, Christoph Peter (2003): ,,Tamilische Hindus und Tem-
pel in der Schweiz: Uberblick und exemplarische Vertiefung an-
hand der Geschichte des Vinayakar-Tempels in Basel®. In: Zémpel
und Tamilen in zweiter Heimat. Hrsg. von Martin Baumann, Brigitte
Luchesi und Annette Wilke. Religion in der Gesellschaft. Wiirz-
burg: Ergon, S. 275-294.

Baumann, Martin (2000): ,Diaspora: Genealogies of Semantics and
Transcultural Comparison®. In: Numen 47.3, S. 313-337.

—  (2007): ,,Gotter, Gurus, Geist und Seele: Hindu-Traditionen in der
Schweiz®. In: Eine Schweiz — viele Religionen. Hrsg. von Martin Bau-

mann und Jorg Stolz. Bielefeld: transcript, S. 223-237.

—  (2009): ,Templeisation: Continuity and Change of Hindu Tradi-
tions in Diaspora®. In: journal of Religion in Europe 2, S. 149-179.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

—  (2012): ,Umstrittene Sichtbarkeit: Immigranten, religiose Bauten
und lokale Anerkennung®. In: Religionswissenschafi. Hrsg. von Mi-
chael Stausberg. Berlin: De Gruyter, S. 365-342.

Baumann, Martin, Brigitte Luchesi und Annette Wilke, Hrsg. (2003):
Tempel und Tamilen in zweiter Heimat: Hindus aus Sri Lanka im
deutschsprachigen und skandinavischen Raum. Bd. 15. Religion in der
Gesellschaft. Wiirzburg: Ergon.

Baumann, Martin, und Frank Neubert, Hrsg. (2011): Religionspolitik —
Offentlichkeit — Wissenschaft. Studien zur Neuformierung von Religion in
der Gegenwart. Zirich: Pano.

Baumann, Martin, und Andreas Tunger-Zanetti (2014): Der Hindutem-
pel in Trimbach: Von der Idee bis zur Einweibung. Luzern: Universitit
Luzemn Zentrum Religionsforschung.

Bava, Sophie (2011): ,Migration-Religion Studies in France: Evolving

Toward a Religious Anthropology of Movement“. In: Annual Re-
view of Anthropology 40.1, S. 493-507.

Beck, Guy L. (2010): ,Kirtan and Bhajan®. In: Brill’s encyclopedia of
Hinduism. Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 585-598.

Becker, Leonhard, Thomas Liebig und Alfonso Sousa-Poza (2008):
»Migration Policy and Industrial Structure: The Case of Switzer-
land®. In: International Migration 46.2, S. 81-107.

Bell, Catherine M. (1997): Ritual: Perspectives and dimensions. New
York, NY: Oxford University Press.

Berger, Peter (2011): ,Food®. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism. Hrsg.
von Knut A. Jacobsen. Leiden, Boston: Brill, S. 68-75.

Bergmann, Jorg R. (2012): ,Ethnomethodologie®. In: Qualitative For-
schung. Hrsg. von Uwe Flick, Ernst von Kardorff und Ines Steinke.
Reinbek bei Hamburg: rororo, S. 118-135.

Bharati, Swami Agehananda (1961): The Ochre Robe: An Autobiography.
Washington, DC: University of Washington Press.

18.01.2026, 12:08:01.

309


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

310

Bochinger, Christoph, Martin Engelbrecht und Winfried Gebhardt
(2009): ,Einfuhrung®. In: Die unsichtbare Religion in der sichtharen
Religion — Formen spiritueller Orientierung in der religiosen Gegenwart-
skultur. Hrsg. von Christoph Bochinger, Martin Engelbrecht und
Winfried Gebhardt. Religionswissenschaft heute. Stuttgart: Kohl-
hammer, S. 9-34.

Bohnsack, Ralf (1989): Generation, Milieu und Geschlecht: Ergebnisse aus
Gruppendiskussionen mit Jugendlichen. Bd. 8. Biographie und Gesell-
schaft. Opladen: Leske + Budrich.

—  (2010): Rekonstruktive Sozialforschung: Einfiibrung in qualitative Me-
thoden. Opladen & Farmington Hills MI: Barbara Budrich.

—  (2013): Die dokumentarische Methode und ihre Forschungspraxis:
Grundlagen qualitativer Sozialforschung. 3., aktual. Aufl. Wiesbaden:
Springer VS.

Bongaerts, Gregor (2007): ,,Soziale Praxis und Verhalten — Uberlegun-
gen zum Practice Turn in Social Theory®. In: Zeitschrifi fiir Soziolo-
gie 36.4, S. 246260.

Bourdieu, Pierre (1979): Entwurf einer Theorie der Praxis. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Bovay, Claude, und Raphael Broquet (2004): Religionslandschafi in der
Schweiz: Eidgendssische Volkszdiblung 2000. Statistik der Schweiz. 16,
Kultur, Medien, Zeitverwendung.

Briunlein, Peter J. (2017): ,,Die materielle Seite des Religiosen. Pers-
pektiven der Religionswissenschaft und Ethnologie“. In: Architek-
turen und Artefakte. Hrsg. von Uta Karstein und Thomas Schmidt-
Lux. Veroffentlichungen der Sektion Religionssoziologie der
Deutschen Gesellschaft fur Soziologie. Wiesbaden: Springer VS,
S. 25-48.

Breidenstein, Georg, u. a., Hrsg. (2015): Ethnografie: Die Praxis der
Feldforschung. Bd. 3979. Konstanz und Miinchen: UVK Verlags-
gesellschaft.

Briick, Michael von (2013): ,Religionswissenschaft und Religionsbe-
griff: Methode und Programm®. In: Was ist Religion¢ Hrsg. von To-
bias Miiller und Thomas M. Schmidt. Paderborn: Schoningh,

S. 31-54.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Buchli, Victor, Hrsg. (2002): The material culture reader. Oxford und
New York: Berg.

Butler, Judith (2003): Das Unbehagen der Geschlechter. Gender Studies.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Casas-Cortes, Maribel, et al. (2015): ,,New Keywords: Migration and
Borders®. In: Cultural Studies 29.1, S. 55-87.

Certeau, Michel de (2006): ,,Praktiken im Raum®. In: Raumtheorie.
Hrsg. von Jorg Diinne und Stephan Giinzel. Frankfurt a. M..:
Suhrkamp, S. 343-353.

Clothey, Fred (1982): ,,Chronometry, Cosmology and the Festival
Calendar in the Murukan Cult“. In: Religious Festivals in South In-
dia and Sri Lanka. Hrsg. von Guy R. Welbon, Glenn E. Yocum
und Sriram Poudyal. Manohar: South Asia Books, S. 157-188.

Crabtree, Andy, Peter Tolmie und Mark Rouncefield (2013): ,,Cook-
ing for Pleasure®. In: Ethnomethodology at Play. Hrsg. von Peter Tol-
mie et al., Directions in Ethnomethodology and Conversation
Analysis. Abingdon, Oxon: Taylor & Francis, S. 21-52.

Cress, Torsten (2019): Sakrotope — Studien zur materiellen Dimension reli-
gidser Praktiken. Bielefeld: transcript.

D’Amato, Gianni, und Christian Suter (2012): ,,17 Monitoring immi-
grant integration in Switzerland®. In: Measuring and monitoring im-
migrant integration in Europe. Hrsg. von Arjen Verweij und Rob Bijl.
The Hague: The Netherland Institute for Social Research, S. 326-
343.

Daniel, Anna (2016): Die Grenzen des Religionsbegriffs: Eine postkoloni-
ale Konfrontation des religionssoziologischen Diskurses. Bielefeld: tran-
script.

Daniel, Anna, et al., Hrsg. (2012): Doing Modernity — Doing Religion.
Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden.

Dautovic, Rijad, und Farid Hafez (2019): ,Institutionalizing Islam in
Contemporary Austria: A Comparative Analysis of the Austrian
Islam Act of 2015 and Austrian Religion Laws with Special Em-
phasis on the Israelite Act of 2012°. In: Oxford Journal of Law and
Religion 8.1, S. 28-50.

311

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

312

David, Ann R. (2009): ,,Performing for the gods? Dance and embo-
died ritual in British Hindu temples®. In: South Asian Popular Cul-
ture 7.3, S. 217231.

—  (2012): ,Sacralising the city: Sound, space and performance in
Hindu ritual practices in London®. In: Culture and Religion 13 .4,
S. 449-467.

DeVotta, Neil (2009): ,The Liberation Tigers of Tamil Eelam and the
Lost Quest for Separatism in Sri Lanka®. In: Asian Survey 49.6,
S. 1021-1051.

Di Morelli, Andrea (2010): ,,Creativita rituale e deviazione dalla nor-

ma in un tempio della comunita tamil srilankese di Parigi“. In:
Molimo, S. 177-197.

Douglas, Mary (1985): Reinbeit und Gefiihrdung: Eine Studie zu Vorstel-
lungen von Verunreinigung und Tabu. Berlin: Reimer.

Eck, Diana L. (1998): DarSan: Seeing the divine image in India. New York:
Columbia University Press.

Erndl, Kathleen M. (1991): ,Fire and Wakefulness: The Devi Jagrata in
Contemporary Panjabi Hinduism®. In: journal of the American Aca-
demy of Religion Vol. 59, No.2, S. 339-360.

Esser, Hartmut (2001): Soziologie: Spezielle Grundlagen. Bd. Band 6:
Sinn und Kultur. Frankfurt/New York: Campus.

Eulberg, Rafaela (2008): ,VII - 24 Hindu-Traditionen in der Schweiz".
In: Handbuch der Religionen. Hrsg. von Michael Klockner und Udo
Tworuschka. Munchen: Olzog, S. 1-28.

—  (2014): ,Temple Publics as Interplace of Multiple Public Spheres:
Public Faces of Sri Lankan Tamil Hindu Life in Switzerland®. In:
Migration and Religion in Europe. Hrsg. von Ester Gallo. Farnham:
Ashgate, S. 111-130.

— (2017): ,Neue Orte fiir die Gétter: Zu Lokalisierungsdynamiken
von Hindu-Praxis in der Schweiz im Kontext der sri-lankisch tami-
lischen Diaspora®. Unveroffentlichte Dissertationsschrift. Luzern:
Universitit Luzern.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Fell McDermott, Rachel (2005): ,,Bengali Religions®. In: Encyclopedia
of religion. Hrsg. von Lindsay Jones. Detroit: Macmillan Reference
USA, S. 824832.

Ferro-Luzzi, Gabriella Eichinger (1977): ,Ritual as Language: The Case
of South Indian Food Offerings“. In: Current Anthropology 18.3,
S. 507-514.

Flaugergues, Amelie de (2016): Religiise und spirituelle Praktiken und
Glanbensformen in der Schweiz: Erste Ergebnisse der Erhebung zur Spra-
che, Religion und Kultur 2014. Neuchatel: Bundesamt fiir Statistik.

Fibiger, Marianne Qvortrup (2012): ,When The Hindu-Goddess
Moves To Denmark: The Establishment Of A Sakta-Tradition®.
In: Bulletin for the study of religion 41.3, S. 29-36.

Fibiger, Marianne Qvortrup (2020): ,,Floating Hindu Tropes in Euro-
pean Culture and Languages®. In: Handbook of Hinduism in Europe.
Hrsg. von Knut A. Jacobsen und Ferdinando Sardella. Leiden,
Boston: Brill. S. 764-775.

Flood, Gavin, Hrsg. (2003): The Blackwell companion to Hinduism. Mal-
den: Blackwell Publishing.

Flubacher, Mi-Cha (2014): Integration durch Sprache — die Sprache der In-
tegration: Eine kritische Diskursanalyse zur Rolle der Sprache in der
Schweizer und Basler Integrationspolitik 1998-2008. Gottingen: V&R
unipress.

Franke, Edith, und Verena Maske (2011): ,Teilnehmende Beobachtung
als Verfahren der Religionsforschung®. In: Religionen erforschen.
Hrsg. von Stefan Kurth und Karsten Lehmann. Lehrbuch. Wies-
baden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 105-134.

Froschauer, Ulrike, und Manfred Lueger (2009): Interpretative Sozialfor-
schung: Der Prozess. Wien: facultas wuv.

Fuchs, Bernhard (1995): ,Wo das Geld auf der Strasse liegt: indische
Zeitungskolporteure in Wien®. In: Schweizerisches Archiv fiir Volks-
kunde = Archives suisses des traditions populaires 91, S. 183-207.

— (2007): ,Indiens kulinarische Botschafter in Wien®. In: Literatur
und Migration — Indien. Hrsg. von Helmuth A. Niederle. Edition
Milo. Texte und Studien. Wien: Lehner, S. 261-291.

313

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

314

Fuglerud, @ivind (2001): ,Time and space in the Sri Lanka-Tamil dia-
spora®“. In: Nations and Nationalism 72, S. 195-213.

Fithrding, Steffen (2013): ,Methoden fir die Religionswissenschaft®.
In: Zeitschrifi fiir junge Religionswissenschafi 8, S. 1-10.

—  (2015): Jenseits von Religion? Zur sozio-rhetorischen ,Wende in der Reli-
glonswissenschafi. Bielefeld: transcript.

Fujda, Milan (2011): ,Acculturation of Hinduism and the Czech Tra-
ditions of Yoga : From Freedom to Totality and Back Again®. In:
Spaces and Borders. Hrsg. von Cosima Rughinis und Andras Mate-
Toth. Religion and Society. Berlin/Boston: De Gruyter, S. 81-101.

Fuller, Christopher John (1980): ,,The Calendrical System in Tamilna-
du (South India)*. In: The Journal of the Royal Asiatic Society of Great
Britain and Ireland 1, S. 52-63.

- (1993): ,Only Siva can worship Siva: ritual mistakes and their cor-
rection in a South Indian temple.” In: London: LSE Research On-
line, S. 1-38.

—  (2004): ,The Renovation Ritual in a South Indian Temple: The
1995 Kumbhabhiseka in the Minaksi Temple, Madurai “. In: Bul-
letin of the School of Oriental and African Studies, University of London
67.1, S. 4063.

— (2015): ,Gods, Priests and Purity: On the relation between Hin-
duism and the caste system®. In: Hinduism. Hrsg. von Will Sweet-
man. Critical Concepts in Religious Studies. London/New York:
Routledge, Taylor & Francis Group, S. 397-417.

Gabriel, Karl, Winfried Gebhardt und Michael Kriiggeler, Hrsg.
(1999): Institution Organisation Bewegung: Sozialformen der Religion
im Wandel. Bd. 2. Veroffentlichungen der Sektion ,Religionssozio-
logie® der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie. Wiesbaden: VS
Verlag fuir Sozialwissenschaften.

Garbin, David (2013): ,,The Visibility and Invisibility of Migrant Faith
in the City: Diaspora Religion and the Politics of Emplacement of
Afro-Christian Churches®. In: journal of Ethnic and Migration Stu-
dies 39.5, S. 677-696.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Garfinkel, Harold (1967): Studies in Ethnomethodology. Englewood
Cliffs, New Jersey: Prentice-Hall.

Gartner, Barbara (2011): Der religionsrechtliche Status islamischer und isla-
mistischer Gemeinschaften: Vollst. siberarb. Diss. Univ. Graz, 2009. Bd.
165. Forschungen aus Staat und Recht. Wien: Springer.

Geaves, Ron (2007): Saivism in the Diaspora: Contemporary Forms of
Skanda Worship. London: Equinox Publishing Ltd.

— (2011): ,,Sikh controversies concerning Punjabi pilgrimage sites used
for healing and posession®. In: Health and religious rituals in South
Asia. Hrsg. von Fabrizio M. Ferrari. Routledge South Asian religi-
on series. London: Routledge, S. 48-63.

Gebesmair, Andreas, et al. (2009): ,Migrationshintergrund und ethni-
sche Okonomien®. In: Randzonen der Kreativwirtschaft. Hrsg. von
Andreas Gebesmair und Max Leimstittner. Kreativwirtschaft in
Wien. Wien: Lit, S. 23-55.

Geertz, Clifford (1983): Dichte Beschreibung. Beitriige zum Verstehen kultu-
reller Systeme. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Geisen, Thomas, Christine Riegel und Erol Yildiz (2016): ,,Einlei-
tung”. In: Migration, Stadt und Urbanitit. Hrsg. von Thomas Gei-
sen, Christine Riegel und Erol Yildiz. Wiesbaden: Springer VS,
S. 3-18.

Gerety, Finnian M. M. (2017): ,,The amplified sacrifice: Sound, tech-
nology, and participation in modern Vedic ritual®. In: South Asian
History and Culture 8.4, S. 560-578.

Ghosh, Anjan (2000): ,,Spaces of Recognition: Pja and Power in
Contemporary Calcutta®. In: Journal of Southern African Studies
26.2,S.289299.

Giddens, Anthony (1984): The Constitution of Society: Outline of the Theo-
1y of Structuration. Cambridge: Polity Press.

Glaser, Barney G., und Anselm L. Strauss (1967): The discovery of groun-
ded theory: Strategies for qualitative research. 4. paperback printing.
New Brunswick: Aldine.

18.01.2026, 12:08:01.

315


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

316

Glick Schiller, Nina (2010): ,,A global perspective on transnational mi-
gration: Theorising migration without methodological nationa-
lism®. In: Diaspora and transnationalism. Hrsg. von Rainer Bau-
bock. IMISCOE research. Amsterdam: Amsterdam University
Press, S. 109-129.

Gobel, Hanna Katharina (2016): ,,Die atmosphirische Vermittlung der
Moderne: Architektur und Gebiude in praxeologischer Perspek-
tive®. In: Praxistheorie. Hrsg. von Hilmar Schifer. Bielefeld: tran-
script, S. 199-220.

Gofftman, Erving (1959): The presentation of self in everyday life. New
York: Anchor Books.

—  (2009): Wir alle spielen Theater: Die Selbstdarstellung im Alltag. Unge-
kiirzte Taschenbuchausgabe. Miinchen/Berlin/Ziirich: Piper.

Goffman, Erving, Renate Bergstrisser und Sabine Riemer (1986): /-
teraktionsrituale: Uber Verbalten in direkter Kommunikation. Bd. 594.
Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Gonzalez-Reimann, Luis (2009): ,,Cosmic Cycles, Cosmology, and
Cosmography*. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism. Hrsg. von Knut
A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 411-428.

— (2014): ,The Yugas: Their Importance in India and their Use by
Western Intellectuals and Esoteric and New Age Writers“. In: Rels-
gion Compass 8.12, S. 357-370.

Goreau-Ponceaud, Anthony (2012): ,Routes et antiroutes de
I'immigration tamoule sri-lankaise®. In: e-Migrinter 8, S. 6-48.

Gottschalk, Peter (2012): ,,British Rule (1757-1947) . In: Brill’s Encyclo-

pedia of Hinduism. Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Leiden, Boston:
Brill, S. 103120.

Goujon, Anne, Sanrda Jurasszovich und”Michaela Potancokova
(2017): Demographie und Religion in Osterreich: Szenarien 2016 bis
2046. Hrsg. Osterreichischer Integrationsfonds OIF. Wien.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Gruber, Oliver, Astrid Mattes und Jeremias Stadlmaier (2016): ,,Der
Leistungsansatz in der osterreichischen Integrationspolitik: Die
meritokratische Neugestaltung der Osterreichischen Integrations-
politik zwischen Rhetorik und Policy”. In: OZP - Austrian Journal
of Political Science 45.1, S. 65-79.

Hahn, Sylvia (2007): ,Osterreich®. In: Enzyklopidie Migration in Eur-
opa. Hrsg. von Klaus J. Bade und Corrie van Eijl. Paderborn: F.
Schéningh, S. 171-188.

Halkier, Bente (2017): ,,Questioning the ,Gold Standard* Thinking in
Qualitative Methods from a Practice Theoretical Perspective: To-
wards Methodological Multiplicity®. In: Methodological Reflections
on Practice Oriented Theories. Hrsg. von Michael Jonas, Beate Lit-
tig und Angela Wroblewski. Cham: Springer International Publis-
hing, S. 193-204.

Hazard, Sonia (2013): ,The Material Turn in the Study of Religion®.
In: Religion and Society 4.1, S. 58-78.

Heehs, Peter (2002): Indian religions: A historical reader of spiritual expres-
ston and experience. London: Hurst & Company.

Heiser, Patrick, und Christian Ludwig (2014): ,,Zur Mesoebene von
Religion. Eine Einfuhrung.“ In: Sozialformen der Religionen im Wan-
del. Hrsg. von Christian Ludwig und Patrick Heiser. Wiesbaden:
Springer Fachmedien Wiesbaden, S. 1-16.

Helfferich, Cornelia (2011): Die Qualitiit qualitativer Daten: Manual fiir
die Durchfiibrung qualitativer Interviews. 4. Aufl. Lebrbuch. Wiesba-
den: VS.

Heller, Birgit (2012): ,Der atman ist jenseits von Geburt und Tod:
Sterben, Tod und Trauer im Hinduismus®. In: Wie Religionen mit

dem Tod umgehen. Hrsg. von Birgit Heller. Palliative care und Orga-
nisations-Ethik. Freiburg im Breisgau: Lambertus, S. 32-57.

Hess, Sabine, Jana Binder und Johannes Moser, Hrsg. (2009): No inte-
gration?! Kulturwissenschafiliche Beitréiige zur Integrationsdebatte in Eur-
opa. Kultur und soziale Praxis. Bielefeld: transcript.

Hillebrandst, Frank (2009): ,,Praxistheorie®. In: Handbuch Soziologische
Theorien. Hrsg. von Georg Kneer und Markus Schroer. Wiesba-
den: VS Verlag fur Sozialwissenschaften, S. 369-394.

317

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

318

(2012): ,,Die Soziologie der Praxis und die Religion — Ein Theorie-
vorschlag®. In: Doing Modernity — Doing Religion. Hrsg. von Anna
Daniel et al. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden, S. 25-
57.

(2014a): ,Die Religion als Praxisformation®. In: Sozialformen der
Religionen im Wandel. Hrsg. von Patrick Heiser. Wiesbaden: Sprin-
ger VS, S. 125-141.

(2014b): Soziologische Praxistheorien: Eine Einfiibrung. Soziologische
Theorie. Wiesbaden: Springer VS.

Himalayan Academy, Hrsg. (2014): Hinduism Today: Feature: The Hin-

du Diaspora within Continental Europe. Kapa’a: Himalayan Acade-
my Publications.

Hintermann, Christiane (1997): ,Inderinnen in Wien - zur Rekon-

struktion der Zuwanderung einer ,exotischen® Migrantengruppe*.
In: Zuwanderung und Stadtentwicklung. Hrsg. von Hartmut Hi-
ussermann und Stephan Beetz. Leviathan. Sonderheft. Opladen
etc.: Westdeutscher Verlag, S. 192-214.

Hirschauer, Stefan (1999): ,,Die Praxis der Fremdheit und die Mini-

mierung von Anwesenheit: Eine Fahrstuhlfahrt®. In: Soziale Welt
50.3, S. 221-245.

(2004): ,,Praktiken und ihre Korper. Uber materielle Partizipanden
des Tuns.” In: Doing Culture. Hrsg. von Karl H. Horning und Julia
Reuter. Bielefeld: transcript, S. 73-91.

(2008): ,,Die Empiriegeladenheit von Theorien und der Erfin-
dungsreichtum der Praxis.” In: Theoretische Empirie. Hrsg. von Her-
bert Kalthoff, Stefan Hirschauer und Gesa Lindemann. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, S. 165-187.

(2013): ,Die Praxis der Geschlechter(in)differenz und ihre Infra-
strukeur®. In: Geschlecht zwischen Struktur und Subjekt. Hrsg. von Ju-
lia Graf, Kristin Ideler und Sabine Klinger. Opladen: Budrich,

S. 153-171.

(2016): ,Verhalten, Handeln, Interagieren: Zu den mikrosoziolo-
gischen Grundlagen der Praxistheorie“. In: Praxistheorie. Hrsg. von
Hilmar Schifer. Bielefeld: transcript, S. 45-67.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Horning, Karl H. (2004): ,Soziale Praxis zwischen Beharrung und
Neuschopfung. Ein Erkenntnis- und Theorieproblem®. In: Doing
culture. Hrsg. von Karl H. Horning und Julia Reuter. Bielefeld:
transcript, S. 19-39.

Hoérning, Karl H., und Julia Reuter (2004): ,,Doing Culture: Kultur
als Praxis®. In: Doing culture. Hrsg. von Karl H. Hérning und Julia
Reuter. Bielefeld: transcript, S. 9-18.

Horning, Karl H., und Julia Reuter, Hrsg. (2004): Doing culture: Neue
Positionen zum Verbdltnis von Kultur und sozialer Praxis. Bielefeld:
transcript.

Horvath, Kenneth (2014): Die Logik der Entrechtung: Sicherbeits- und
Nutzendiskurse im dsterreichischen Migrationsregime. Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht.

Humbert, Claude-Alain (2004): Religionsfiibrer Ziirich: 370 Kirchen, reli-
giosspirituelle Gruppierungen, Zentren und weltanschauliche Bewegungen
der Stadt Ziirich. Ziirich: orell fussli.

Hutter, Manfred, Hrsg. (2001): Buddbisten und Hindus im deutschsprachi-
gen Raum: Akten des Zweiten Grazer Religionswissenschafilichen Sym-
posiums (2.-3. Mdrz 2000). Bd. 11. Religionswissenschaft (P. Lang).
Frankfurt a. M.: P. Lang.

— (2010): ,VII - 25 Hindus asiatischer Herkunft in Osterreich®. In:
Handbuch der Religionen. Hrsg. von Michael Klocker und Udo
Tworuschka. Miinchen: Olzog, S. 2-13.

—  (2015): ,Austria“. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism. Hrsg. von
Knut A. Jacobsen. Handbook of oriental studies India Brill’s en-
cyclopedia of Hinduism. Leiden: Brill, S. 91-94.

Inden, Ronald (2000): Imagining India. [ACLS Humanities E-Book
edition]. Bloomington, IN: Indiana University Press.

Jacobsen, Knut A. (2004): ,Establishing Ritual Space in the Hindu
Diaspora in Norway®. In: South Asians in the Diaspora. Histories and
religious Traditions. Hrsg. von Knut A. Jacobsen und P. Pratap Ku-
mar. Leiden, Boston: Brill, S. 134-148.

18.01.2026, 12:08:01.

319


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

320

— (2008): ,Conclusion and Future Prospects®. In: South Asian religi-
ons on display. Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Routledge South Asi-
an religion series. New York und London: Routledge, S. 217-219.

— Hirsg. (2009a): Brill’s encyclopedia of Hinduism. Bd. Vol. 1. Leiden:
Brill.

—  (2009b): ,,Seva“. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism. Hrsg. von
Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 861-864.

— Hrsg. (2010): Brill’s encyclopedia of Hinduism. Bd. Volume II. Lei-
den: Brill.

—  (2020): ,The Plurality of Hindu Traditions in Europe®. In: Hand-
book of Hinduism in Europe. Hrsg. von Knut A. Jacobsen und Fer-
dinando Sardella. Handbook of Oriental studies in section two
South Asia. Leiden/Boston: Brill, S. 1-17.

Jacobsen, Knut A., und P. Pratap Kumar, Hrsg. (2004): South Asians in
the Diaspora. Histories and religious Traditions. Leiden/Boston: Brill.

Jodhka, Surinder S. (2017): Caste in Contemporary India. Routledge In-
dia.

Jonas, Michael, Beate Littig und Angela Wroblewski, Hrsg. (2017):
Methodological Reflections on Practice Oriented Theories. Cham: Sprin-
ger International Publishing.

Jones, Demelza (2016): ,,Being Tamil, being Hindu: Tamil migrants’
negotiations of the absence of Tamil Hindu spaces in the West
Midlands and South West of England®. In: Religion 46.1, S. 53-74.

Keller, Reiner (2012): Das interpretative Paradigma: Eine Einfiibrung.
Lehrbuch. Wiesbaden: Springer VS.

King, Richard (1999): Orientalism and religion: Postcolonial theory, India
and ,the mystic east“. Reprint. London: Routledge.

Kippenberg, Hans Gerhard, und Kocku von Stuckrad, Hrsg. (2003):
Einfiibrung in die Religionswissenschafi: Gegenstinde und Begriffe. C.H.
Beck Studium. Miinchen: C. H. Beck.

Klostermaier, Klaus K. (2008): ,,Zeit (Kala)“. In: Encyclopedia of Hin-
duism. Hrsg. von Denise Cush et al. Hoboken: Taylor & Francis,
S. 873-875.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Knoblauch, Hubert (1991): ,Die Verfliichtigung der Religion ins Re-

ligiose: Thomas Luckmanns Unsichtbare Religion®. In: Die unsichi-
bare Religion. Hrsg. von Thomas Luckmann. Suhrkamp-Taschen-
buch Wissenschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 7-41.

(1998): ,Transzendenzerfahrung und symbolische Kommunika-
tion. Die phinomenologisch orientierte Soziologie und die kom-
munikative Konstruktion der Religion®. In: Religion als Kommu-
nikation. Hrsg. von Hartmann Tyrell, Volkhard Krech und Hubert
Knoblauch. Religion in der Gesellschaft. Wirzburg: Ergon, S. 147-
186.

(2006): ,Grundlagen der qualitativen Religionsforschung: Be-
merkungen zur Ethnographie der Religion in der eigenen Ge-
sellschaft®. In: Theologische Literaturzeitschrifi 131.9, S. 967-980.

(2009a): ,,Kommunikationsgemeinschaften®. In: Posttraditionale
Gemeinschaften. Hrsg. von Ronald Hitzler, Anne Honer und Mi-
chaela Pfadenhauer. Erlebniswelten. Wiesbaden: VS Verlag fiir So-
zialwissenschaften/GWYV Fachverlage, S. 73-88.

(2009b): Phinomenologische Soziologie. In: Handbuch Soziolo-
gische Theorien. Hrsg. von Georg Kneer und Markus Schroer. Wies-
baden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 299-322.

(2014): ,Benedict in Berlin: The Mediatiziation of Religion®. In:
Mediatized worlds. Hrsg. von Andreas Hepp und Friedrich Krotz.
Basingstoke: Palgrave Macmillan, S. 143-158.

Knott, Kim (1986): Hinduism in Leeds: A study of religious practice in the

Indian Hindu Community and in Hindu-related groups. Leeds: Uni-
versity of Leeds.

(2000): Der Hinduismus: Eine kurze Einfiihrung. Stuttgart: Reclam.

(2005): ,,Spatial Theory and Method for the Study of Religion®.
In: Temenos Vol. 41 No. 2 (2005), 153-18441.2, S. 153-184.

Koch, Jochen, et al. (2016): ,Zum Umgang mit Zukunft in Organisa-

tionen — eine praxistheoretische Perspektive®. In: Managementfor-
schung 26.1, S. 161-184.

321

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

322

Koch, Julia (2016): Migration und religiise Praxis: Gujarats sunnitische
Muslime in den ehemaligen ,,Homelands“ Siidafrikas. Kultur und soziale
Praxis. Bielefeld: transcript.

Kraler, Albert, und David Reichel (2012): ,,2 Monitoring integrati-
on in Austria®. In: Measuring and monitoring immigrant integration
in Europe. Hrsg. von Arjen Verweij und Rob Bijl. The Hague: The
Netherland Institute for Social Research.

Krimer, Hannes (2014): Die Praxis der Kreativitéit: Eine Ethnografie krea-
tiver Arbeit. Bielefeld: transcript.

Krech, Volkhard, Jens Schlamelcher und Markus Hero (2013): ,Typen
religioser Sozialformen und ihre Bedeutung fiir die Analyse religi-
osen Wandels in Deutschland.” In: Religion und Gesellschafi. Hrsg,
von Christoph Wolf und Matthias Kénig. Wiesbaden: Springer
VS, S. 51-71.

Krings, Torben (2013): ,Von der ,Auslinderbeschiftigung” zur Rot-
Weif$-Rot-Karte: Sozialpartnerschaft und Migrationspolitik in
Osterreich®. In: Osterreichische Zeitschrift fiir Politikwissenschaft (OZP)
42.3,S. 263-278.

Kruse, Jan (2014): Qualitative Interviewforschung: Ein integrativer Ansatz.
Weinheim und Basel: Beltz Juventa.

Laack, Isabel (2015): ,,Sound, Music and Religion: A Preliminary Car-
tography of a Transdisciplinary Research Field®“. In: Method &
Theory in the Study of Religion 27.3, S. 220-246.

Lamont, Michele, und Virag Molnar (2002): ,The Study of Bound-
aries in the Social Sciences®. In: Annual Review of Sociology 28,
S. 167-195.

Latour, Bruno (2005): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschafi:
Einfiihrung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. 4. Auflage. Bd. 1967.
Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

—  (2008): Wir sind nie modern gewesen: Versuch einer symmetrischen An-
thropologie. Bd. 1861. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Lengersdorf, Diana (2015): ,,Ethnografische Erkenntnisstrategien zur
Erforschung sozialer Praktiken®. In: Methoden einer Soziologie der
Praxis. Hrsg. von Franka Schifer, Anna Daniel und Frank Hille-
brandt. Sozialtheorie. Bielefeld: transcript, S. 177-196.

Leslie, Julia (1992): Roles and rituals for Hindu women. Delhi: Motilal
Banarsidass.

Limacher, Katharina (2016): ,Images en migration - le rite funeraire
dans la diaspora hindoue.“ In: FLARE n°I — Magazin des Photofo-
rum Pasquart 1.

Limacher, Katharina, Astrid Mattes und Christoph Novak, Hrsg.
(2019): Prayer, pop and politics: Researching religious youth in migra-
tion society. Bd. v.15. Religion and transformation in contempo-
rary European society. Gottingen: V&R Unipress, Vienna Univer-
sity Press.

Limacher, Katharina, und Veronika Riickamp (2016): ,Entrance Free —
we are Looking Forward to your Visit!: Public Events as Strategies
of Legitimisation in Immigrant Religious Organisations®. In: jour-
nal of Religion in Enrope 9.4, S. 369-401.

Limacher, Katharina, und Rafael Walthert (2021): Praxistheorien und Re-
ligionswissenschaft. Bielefeld: transcript.

Limacher, Katharina (2021): VII »Doing Diwali Mela« — Ethnometho-
dologie und Praxistheorie in der empirischen Religionsforschung,.
In: Praxistheorien und Religionswissenschafi. Hrsg. von Katharina
Limacher und Rafael Walthert. Bielefeld: transcript. S. 177-203.

Lingen-Ali, Ulrike, und Paul Mecheril (2016): ,Religion als soziale
Deutungspraxis“. In: Osterreichisches Religionspiidagogisches Forum
24.2,S. 1724.

Lorenzetti, Tiziana (2015): Understanding the Hindu temple: History, sym-
bols and forms. Berlin:.

Loretan, Adrian (2007): ,Der (sikulare) Rechtsstaat und die Religio-
nen. Modelle des Zusammenwirkens in den USA, in Europa und
in der Schweiz,” in: Religion und Gesellschafi. Hrsg. von Michael
Durst, Hans J. Miink und et al. Theologische Berichte. Freiburg:
Paulusverlag, S. 134-196.

323

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

324

— (2011): ,Kirche und Staat in der Schweiz im Horizont einer glo-
balisierten Gesellschaft“. In: Religionsfreiheit im Kontext der Grund-
rechte. Hrsg. von Adrian Loretan. Edition NZN bei TVZ. Ziirich:
Theologischer Verlag Ziirich, S. 415-442.

Loretan, Adrian, Quirin Weber und Alexander H.E. Morawa (2014):
Freibeit und Religion: Die Anerkennung weiterer Religionsgemeinschafien
in der Schweiz. Bd. 17. ReligionsRecht im Dialog. Ziirich: Lit.

Lourenco, Ines (2015): ,Constructing Hindu Worlds in Portugal: A
Case Study from Lisbon®. In: Indian diaspora. Hrsg. von P. Pratap
Kumar. International studies in religion and society. Leiden: Brill,
S. 91-120.

Luchesi, Brigitte (2004): ,Tamil Hindu Places of Worship in Germa-
ny“. In: South Asians in the Diaspora. Histories and religious Traditi-
ons. Hrsg. von Knut A. Jacobsen und P. Pratap Kumar. Leiden/
Boston: Brill, S. 116-133.

Lucius-Hoene, Gabriele, und Amulf Deppermann (2004): Rekonstruk-
tion narrativer ldentitit: Ein Arbeitsbuch zur Analyse narrativer Inter-
views. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Luckmann, Thomas, Hrsg. (1991): Die unsichtbare Religion. Bd. 947.
Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Luddeckens, Dorothea, und Rafael Walthert, Hrsg. (2010): Fluide Reli-
gion: Neue religidse Bewegungen im Wandel; theoretische und empirische
Systematisierungen. Bielefeld: transcript.

—  (2018): ,Religiose Gemeinschaft®. In: Handbuch Religionssoziolo-
gie. Hrsg. von Detlef Pollack et al. Wiesbaden: Springer VS, S. 467-
4388.

Malinar, Angelika (2009): Hinduismus: Studium Religionen. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

—  (2010): ,Purity and Impurity“. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism.
Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 435-449.

Mannur, Anita (2007): ,,Culinary Nostalgia: Authenticity, Nationa-
lism, and Diaspora®. In: MELUS Vol. 32, No.4, S. 11-31.

Marla-Kisters, Sandhya (2015): Diaspora-Religiositiit im Generationenver-
lauf Dissertation. Wirzburg: Eron.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Martin, Nancy M. (2003): ,,North Indian Hindi Devotional Litera-
ture®. In: The Blackwell companion to Hinduism. Hrsg. von Gavin
Flood. Malden: Blackwell Publishing, S. 182-198.

Mattes, Astrid (2021a): Migration und ... Religion. Bd. 1. ,Migration
und ...“. Wien: Verlag der OAW.

— (2021b): ,Turning away from tolerance: Religion and illiberal poli-
tics in Austria®. In: Mlliberal politics and religion in Europe and beyond.
Hrsg. von Anja Hennig und Mirjam Weiberg-Salzmann. Religion
und Moderne. Frankfurt/New York: Campus, S. 213-240.

Mayer, Ruth (2005): Diaspora: Eine kritische Begriffsbestimmung. Bd. 14.
Cultural studies. Bielefeld: transcript.

McCutcheon, Russell T. (2001): Critics not caretakers: Redescribing the pu-
blic study of religion. SUNY series, issues in the study of religion.
Albany: State University of New York Press.

McDaniel, June (2017): ,Religious change and experimentation in In-
donesian Hinduism®. In: International Journal of Dharma Studies
5.1, S. 108-122.

McDermott, Rachel Fell (2011): Revelry, rivalry, and longing for the God-
desses of Bengal: The fortunes of Hindu festivals. New York: Columbia
University Press New York.

McDowell, Christopher (1996): A Tamil asylum diaspora: Sri Lankan
migration, settlement and politics in Switzerland: Diss., Univ. Ziirich,
1995. Bd. 1. Refugee and forced migration studies. Providence RI:
Berghahn Books.

McLeod, William H. (1980): Early Sikh Tradition. Oxford: The Claren-
don Press.

Mecheril, Paul, et al., Hrsg. (2013): Migrationsforschung als Kritik? Kon-
turen einer Forschungsperspektive. Wiesbaden: Springer VS.

Meyer, Birgit (2015): ,,Picturing the Invisible: Visual Culture and the
Study of Religion®. In: Method and Theory in the Study of Religion 27,
S. 333360.

Michaels, Axel (1998): Der Hinduismus: Geschichte und Gegenwart. Miin-
chen: C. H. Beck.

18.01.2026, 12:08:01.

325


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

326

—  (2006): ,,Ritual‘: A Lexicographic Survey of Some Related Terms
from an Emic Perspective: Sanskrit“. In: Theorizing rituals. Hrsg.

von Jens Kreinath, Joannes Augustinus Maria Snoek und Michael
Stausberg. Leiden/Boston: Brill, S. 86-90.

Misoch, Sabina (2015): Qualitative Interviews. Berlin/Miinchen/Bo-
ston: Oldenbourg De Gruyter.

Monnot, Christophe (2013): Croire ensemble. Analyse institutionnelle du
paysage religienx en Suisse. Zurich/Genf: Seismo.

—  (2016): ,Institutionnalisation des pratiques collectives bouddhi-
stes et hindoues en Suisse®. In: Religiologique 33, S. 29-55.

Morais, Julia (2013a): Kantonales Integrationsprogramm: Téil 1: Bestands-
aufnabme und Bedarfsanalyse. Hrsg. von Kantonale Fachstelle fur
Integrationsfragen. Zirich.

— (2013b): Kantonales Integrationsprogramm: Teil 2: Strategie und Mas-
snabmen. Hrsg. von Kantonale Fachstelle fiir Integrationsfragen.
Zirich.

Moret, Joelle, Denise Efionayi und Fabienne Stants (2007): Die srilan-
kische Diaspora in der Schweiz. Hrsg. von Bundesamts fiir Migrati-
on BFM. Bern.

Mostowlansky, Till (2016): ,,,,The Very Act of Cutting”: Ethnometho-
dology, Interaction and the Emic-Etic Debate“. In: Method ¢
Theory in the Study of Religion 28.4-5, S. 400-420.

Mourado-Permoser, Julia, und Sieglinde Rosenberger (2012): ,,Chapter
2 Integration Policy in Austria®. In: Iuternational perspectives. Hrsg.
von James Frideres und John Biles. Queen’s policy studies series.
Montreal, Kingston: McGill-Queen’s University Press, S. 39-58.

Miiller, Monika (2013): Migration und Religion: Junge hinduistische und
muslimische Mdénner in der Schweiz. Research. Wiesbaden: Springer

VS.

Nagel, Alexander-Kenneth (2010): ,Vom Paradigma zum Pragma: Re-
ligion und Migration in relationaler Perspektive®. In: Sociologia In-
ternationalis 48.2, S. 221-246.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

—  (2013): ,Diesseits der Parallelgesellschaft. Religion und Migration
in relationaler Perspektive®. In: Diesseits der Parallelgesellschafi. Religi-
dse Migrantengemeinden als soziale Netzwerke. Hrsg. von Alexander-
Kenneth Nagel. Bielefeld: transcript, S. 11-36.

Nair, Shankar (2020): Translating Wisdom: Hindu-Muslim Intellectu-
al Interactions in Early Modern South Asia. California: Universi-
ty of California Press.

Narayanan, Vasudha (2003): ,,Gender in a Devotional Universe®. In:
The Blackwell companion to Hinduism. Hrsg. von Gavin Flood. Mal-
den: Blackwell Publishing, S. 569-587.

—  (2009): ,Bhakti“. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism. Hrsg. von
Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 710-720.

—  (2010): ,Ritual Food®. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism. Hrsg.
von Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 450-458.

Natali, Cristiana (2008): ,,Building cemeteries, constructing identities:
funerary practices and nationalist discourse among the Tamil Ti-
gers of Sri Lanka“. In: Contemporary South Asia 16.3, S. 287-301.

Nehring, Andreas (2012): ,,Aneignung von ,Religion‘ — postkoloniale
Konstruktionen des Hinduismus®. In: Religionswissenschaft. Hrsg.
von Michael Stausberg. De-Gruyter-Studium. Berlin: De Gruyter,
S. 109-121.

Nesbitt, Eleanor (2006): ,,Locating British Hindus’ sacred space®. In:
Contemporary South Asia 15.2, S. 195-208.

—  (2009): ,Punjab®. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism. Hrsg. von
Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 153-169.

Nguteren, Albertina (2009a): ,Hindu ritual dynamics: Case studies
from contemporary Western Europe. (More)“. In: journal of Religi-
on in Europe, 2(2), S. 71-84.

— (2009b): ,Home is where the Murtis are: A Hindusthani commu-
nity and its temple in Wijchen, the Netherlands.” In: Journal of Re-
ligion tn Europe, 2.2, S. 115-148.

Nicolini, Davide (2013): Practice theory, work, and organization: An intro-
duction. Oxford: Oxford University Press.

18.01.2026, 12:08:01.

327


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

328

Nohl, Arnd-Michael (2013): Relationale Typenbildung und Mebrebenen-
vergleich: Neue Wege der dokumentarischen Methode. Qualitative Sozial-
Jforschung. Wiesbaden: Springer VS.

Novetzke, Christian Lee (2007): ,,Bhakti and Its Public®. In: lnternatio-
nal Journal of Hindu Studies 11.3, S. 255-272.

Nye, Malory (1995): A Place for Our Gods: The Construction of an Edin-
burgh Hindu Temple Community. Hoboken: Taylor & Francis.

— (2000a): ,Religion is Religioning? Anthropology and the Cultural
Study of Religion®. In: Scottisch Journal of Religious Studies 20.2, S.
193-234.

— (2000b): ,Religion, Post-Religionism and Religioning: Religious
Studies and Contemporary Cultural Debates®. In: Method and
Theory in the Study of Religion Vol. 12 (3), S. 447-476.

Oberoi, Harjot (1994): The construction of religions boundaries: Cultn-
re, identity, and diversity in the Sikh tradition. Chicago: University of
Chicago Press.

Oktem, Kerem (2015): ,, Austria®. In: Yearbook of Muslims in Europe vol.
7. Hrsg. von Oliver Scharbrodt. Leiden, Boston: Brill, S. 41-61.

Orr, Leslie C. (2009): ,Temple: Form and Function®. In: Brill’s encyclo-
pedia of Hinduism. Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S.
495-510.

Pace, Enzo (2018): ,Religious Congregations in Italy: Mapping the
New Pluralism®. In: Congregations in Europe. Hrsg. von Christophe
Monnot und Jorg Stolz. Cham: Springer International Publishing,
S. 139-156.

Pahud de Mortanges R., Hrsg. (2010): Religion und Integration aus der
Sicht des Rechts. Grundlagen-Problemfelder-Perspektiven. Freiburg:
Schulthess.

Payer, Peter (2004): ,,,Gehen Sie an die Arbeit’. Zur Geschichte der
,Gastarbeiter’ in Wien 1964-1989“. In: Wiener Geschichisbldtter 1,
S. 1-19.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Perchinig, Bernhard (2010): ,Von der Fremdarbeit zur Integration?
Migrations- und Integrationspolitik in Osterreich nach 1945 In:
Viel Gliick! / Good Luck!. Hrsg. von Bakondy, Vida, et al. Wien:
Mandelbaum, S. 142-159.

Petzke, Martin, und Hartmann Tyrell (2012): ,Religiose Organisatio-
nen®. In: Handbuch Organisationstypen. Hrsg. von Maja Apelt und
Veronika Tacke. Wiesbaden: Springer VS, S. 275-306.

Pintchman, Tracy, und Corinne G. Dempsey, Hrsg. (2016): Sacred mat-
ters: Material religion in South Asian traditions. Albany: SUNY Press.

Pollack, Detlef und Volkhard Krech, Olaf Miiller, Markus Hero, Hrsg.
(2018): Handbuch Religionssoziologie. Veroffentlichungen der Sek-
tion Religionsoziologie der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie.
Wiesbaden: Springer VS.

Potz, Richard, und Brigitte Schinkele, Hrsg. (2005): Religionsrecht im
Uberblick. Wien: Facultas.

Pries, Ludger, und Zeynep Sezgin, Hrsg. (2010): Jenseits von Identitit
oder Integration’: Grenzen tiberspannende Migrantenorganisationen. Wi-
esbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Prohl, Inken (2012): ,Materiale Religion®. In: Religionswissenschaft.
Hrsg. von Michael Stausberg. De-Gruyter-Studium. Berlin: De
Gruyter, S. 397392.

Przyborski, Aglaja, und Monika Wohlrab-Sahr (2010): Qualitative So-
zialforschung: Ein Arbeitsbuch. 3., korrig. Aufl. Miinchen: Olden-
bourg.

Rajan, Nalini (2003): Prasadam: Food of the Hindu Gods. Mumbai: Va-
kils Feffer and Simons Pvt. Ltd.

Ratnapalan, Michael L. (2014): ,Before and After 1983: The Impact of
Theorising Sri Lankan Tamil Migration History around the 1983
Colombo Riots®. In: South Asia: Journal of South Asian Studies 37.2,
S. 281-291.

Ray, Krishnendu (2004): The migrant’s table: Meals and memories in Ben-
gali-American housebolds. Philadelphia: Temple University Press.

329

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

330

Reckwitz, Andreas (2000): Die Transformation der Kulturtheorien: Zur
Entwicklung eines Theorieprogramms. Weilerswist: Velbriick Wissen-
schaft.

—  (2002): ,Toward a Theory of Social Practices”. In: European Journal
of Social Theory 5.2, S. 243-263.

—  (2003): ,Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine so-
zialtheoretische Perspektive®. In: Zeitschrift fiir Soziologie 32.4, S.
282-301.

—  (2004): ,Die Reproduktion und die Subversion sozialer Praktiken.
Zugleich ein Kommentar zu Pierre Bourdieu und Judith Butler.”
In: Doing culture. Hrsg. von Karl H. Horning und Julia Reuter. So-
zialtheorie. Bielefeld: transcript, S. 40-54.

—  (2005): ,Kulturelle Differenzen aus praxeologischer Perspektive.
Kulturelle Globalisierung jenseits von Modernisierungstheorie
und Kulturessentialismus®. In: Kulturen vergleichen. Hrsg. von Ilja
Srubar, Joachim Renn und Ulrich Wenzel. Wiesbaden: VS Verlag
fur Sozialwissenschaften, S. 92-111.

—  (2014): ,Die Materialisierung der Kultur®. In: Praxeologie. Beitrige
zur interdisziplindren Reichweite praxistheoretischer Ansditze in den Gei-
stes- und Sozialwissenschafen. Hrsg. von Friederike Elias et al.: De
Gruyter, S. 13-25.

— (2016a): ,,Die ,neue Kultursoziologie® und das praxeologische
Quadrat der Kulturanalyse®. In: Kreativitit und soziale Praxis. Hrsg.
von Andreas Reckwitz. Sozialtheorie. Bielefeld: transcript, S. 23-
48.

— (2016b): ,Praktiken und ihre Affekte“. In: Praxistheorie. Hrsg. von
Hilmar Schifer. Bielefeld: transcript, S. 163-180.

—  (2016¢): ,Vorwort: Sozialtheorie und Gesellschaftstheorie jenseits
des Rationalismus®. In: Kreativitit und soziale Praxis. Hrsg. von
Andreas Reckwitz. Sozialtheorie. Bielefeld: transcript, S. 7-19.

—  (2016d): ,,Zukunftspraktiken: Die Zeitlichkeit des Sozialen und
die Krise der modernen Rationalisierung der Zukunft®. In: Kreati-
vitdt und soziale Praxis. Hrsg. von Andreas Reckwitz. Sozialtheorie.
Bielefeld: transcript, S. 115-138.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Reddy, Deepa, und John Zavos (2009): ,Temple Publics: Religious In-
stitutions and the Construction of Contemporary Hindu Com-
munities“. In: International Journal of Hindn Studies 13.3, S. 241-
260.

Reichertz, Jo (2000): ,Zur Giiltigkeit von Qualitativer Sozialfor-
schung.“ In: Forum Qualitative Sozialforschung 1.2.

—  (2013): Gemeinsam interpretieren: Die Gruppeninterpretation als kom-
munikativer Prozess. Lehrbuch. Wiesbaden: Springer VS.

Reuter, Julia, und Paul Mecheril, Hrsg. (2015): Schliisselwerke der Mi-

grationsforschung: Pionierstudien und Referenztheorien. Interkulturelle
Studien. Wiesbaden: Springer VS.

Richter, Norbert Axel (2015): ,Abbrechen. Das Ende der Praxis.“ In:
Praxis denken. Hrsg. von Thomas Alkemeyer, Volker Schiirmann
und Jorg Volbers. Wiesbaden: Springer VS, S. 235-248.

Rigopoulos, Antonio (2015): ,, Trimarti“. In: Brill’s encyclopedia of Hin-
duism. Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 81-90.

Rodrigues, Hillary (2003): Ritual worship of the great goddess: The liturgy
of the Durga Pija with interpretations. New York: State University of
New York Press.

Rosenberger, Sieglinde (2012): ,Integration von Asylbewerberlnnen?
Zur Paradoxie individueller Integrationsleistungen und staatlicher
Desintegration®. In: Migration und Integration — wissenschaftliche Per-
spektiven aus Osterreich. Hrsg. von Julia Dahlvik, Heinz Fassmann
und Wiebke Sievers. Migrations- und Integrationsforschung. Got-
tingen: V&R unipress, S. 91-106.

Ruedin, Didier, Camilla Alberti und Gianni D’Amato (2015): ,Jmmi-
gration and Integration Policy in Switzerland, 1848 to 2014“. In:
Swiss Political Science Review 21.1, S. 5-22.

Said, Edward W. (1978): Orientalism. New York: Pantheon Books.

Saunders, Jennifer B., Elena Fiddian-Qasmiyeh und Susanna Snyder,
Hrsg. (2016): Intersections of religion and migration: Issues at the global
crossroads. Religion and global migrations. New York: Palgrave Mac-
millan.

18.01.2026, 12:08:01.

331


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

332

Schifer, Franka, Anna Daniel und Frank Hillebrandt (2015a): ,,Ein-

leitung®. In: Methoden einer Soziologie der Praxis. Hrsg. von Franka
Schifer, Anna Daniel und Frank Hillebrandt. Sozialtheorie. Biele-
feld: transcript, S. 711.

Hrsg. (2015b): Methoden einer Soziologie der Praxis. Sozialtheorie.
Bielefeld: transcript.

Schifer, Hilmar (2012): ,,Kreativitit und Gewohnheit. Ein Vergleich

zwischen Praxistheorie und Pragmatismus®. In: Kreativitiit und Im-
provisation. Hrsg. von Udo Géttlich und Ronald Kurt. Wiesbaden:
Springer VS, S. 17-43.

(2013): Dae Instabilitiit der Praxis: Reproduktion und Transformation
des Sozialen in der Praxistheorie. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

(2016a): ,Einleitung: Grundlagen, Rezeption und Forschungsper-
spektiven der Praxistheorie®. In: Praxistheorie. Hrsg. von Hilmar
Schifer. Bielefeld: transcript, S. 9-28.

(2016b): ,,Praxis der Wiederholung: Das Denken der Iterabilitit
und seine Konsequenzenfiir die Methodologie praxeologischer
Forschung”. In: Praxistheorie. Hrsg. von Hilmar Schifer. Bielefeld:
transcript, S. 137-159.

Schatzki, Theodore R., Hrsg. (2001): The practice turn in contemporary

theory. London: Routledge.

(2002): The site of the social: a philosophical account of the constitution of
social life and change. Pennsylvania: The Pennsylvania State Univer-
sity Press.

(2006): ,The time of activity®. In: Continental Philosophy Review
39.2, S. 155-182.

(2016): ,Praxistheorie als flache Ontologie“. In: Praxistheorie. Hrsg.
von Hilmar Schifer. Bielefeld: transcript, S. 29-44.

Scheifinger, Heinz (2008): ,,Hinduism and cyberspace®. In: Religion

38.3, S. 233-249.

Schindler, Larissa (2016): ,,Ereignisverkniipfungen: Uber Fliegen und

Ethnografie“. In: Praxistheorie. Hrsg. von Hilmar Schifer. Biele-
feld: transcript, S. 265-284.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Schlieter, Jens (2009): ,Das Konzept ,Religion‘: Zur Diskussion um
eine operationale Definition®. In: Tagung ,,Konzepte“. Hrsg. von
Schweizerischer Nationalfonds SNF, S. 21-28.

—  Hursg. (2010): Was ist Religion? Texte von Cicero bis Lubmann. Stutt-
gart: Reclam.

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken: Konzeptionelle Studien
und empirische Analysen. Berlin: Suhrkamp.

—  (2017): ,Sociology of Social Practices: Theory or Modus Operan-
di of Empirical Research®. In: Methodological Reflections on Practice
Oriented Theories. Hrsg. von Michael Jonas, Beate Littig und Ange-
la Wroblewski. Cham: Springer International Publishing, S. 3-17.

Schulz-Schaeffer, Ingo (2010): ,,Praxis, handlungstheoretisch betrach-
tet / Practice. A Theory-of-Action Perspective®. In: Zeitschrifi fiir
Soziologie 39.4, S. 319-336.

Schweizerischer Bundesrat (1991): 91.036 Bericht des Bundesrates zur
Auslinder- und Fliichtlingspolitik vom 15. Mai 1991. Bern.

Sherma, Rita D. (2008): ,Introduction®. In: Hermeneutics and Hin-
du Thought. Hrsg. von Rita D. Sherma und Arvind Sharma. Dor-
drecht: Springer Netherlands, S. 1-18.

Singh, Akanksha, et al. (2013): ,Solid waste management of temple
floral offerings by vermicomposting using Eisenia fetida“. In: Wa-
ste Management, 33.5, S. 1113-1118.

Sinha, Vineeta (2011): Religion and commodification: ,,merchandizing“
diasporic Hinduism. Bd. 1. Routledge research in religion, media,
and culture. New York, NY: Routledge.

Slaczka, Anna (2010): ,Temple Rituals. South India®. In: Brill’s ency-
clopedia of Hinduism. Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S.
335-346.

Smart, Ninian (1969): The Religious Experience of Mankind. Virginia:
Charles Scribner’s Sons.

Smith, H. Daniel (1982): ,,Festivals in the Pancaratra Literature®. In:
Religious Festivals in South India and Sri Lanka. Hrsg. von Guy R.
Welbon, Glenn E. Yocum und Sriram Poudyal. Manohar: South
Asia Books, S. 27-50.

18.01.2026, 12:08:01.

333


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

334

Stausberg, Michael, und Mark. Q. Gardiner (2016): ,Definition®.
In: The Oxford handbook of the study of religion. Hrsg. von Michael
Stausberg und Steven Engler. Oxford Handbook. Oxford und
New York, NY: Oxford University Press, S. 9-32.

Steinke, Ines (1999): Kriterien qualitativer Forschung: Ansditze zur Bewer-
tung qualitativ-empirischer Sozialforschung. Weinheim: Juventa.

—  (2012): ,Giitekriterien qualitativer Forschung®. In: Qualitative For-
schung. Hrsg. von Uwe Flick, Ernst von Kardorff und Ines Steinke.
Reinbek bei Hamburg: rororo, S. 319-331.

Stern, Joachim (2010): ,Willkiir, Verrechtlichung, Erosion durch Hy-
perregulierung: Eine migrationsrechtliche Fieberkurve®. In: Viel
Gliick! / Good Luck!. Hrsg. von Bakondy, Vida et al. Wien: Man-
delbaum, S. 198-203.

Stewart, Tony K. (2009): ,Bengal®. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism.
Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 25-41.

Stietencron, Heinrich von (2005): Hindu Myth Hindu History: Religion,
art, and politics. Delhi: Permanent Black.

— (2015): ,The Preconditions of Western Research on Hinduism and
their Consequences®. In: Hinduism. Hrsg. von Will Sweetman.
Ciritical Concepts in Religious Studies. London und New York:
Routledge, Taylor & Francis Group, S. 72-96.

Stolz, Jorg und Martin Baumann (2007): ,Religiose Vielfalt: Kulturel-
le, soziale und individuelle Formen®. In: Eine Schweiz — viele Reli-
gionen. Hrsg. von Martin Baumann und Jorg Stolz. Bielefeld: tran-
script, S. 21-38.

Stolz, Jorg, Mark Chaves u. a. (2011): Die religiésen Gemeinschaften in der
Schweiz: Eigenschafien, Aktivitéiten, Entwicklung: Schlussbericht der Na-
tional Congregations Study Switzerland (NCSS) im Rabmen des Natio-
nalen Forschungsprogramms 58. Hrsg. von Observatoire des religions
en Suisse.

Strauss, Anselm L., und Juliet M. Corbin (1996): Grounded theory:
Grundlagen qualitativer Sozialforschung. Weinheim: Beltz Psycholo-
gie Verlags Union.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Streck, Rebekka, Ursula Unterkofler und Anja Reinecke-Terner (2013):
»Das ,Fremdwerden® eigener Beobachtungsprotokolle: Rekon-
struktionen von Schreibpraxen als methodische Reflexion®. In:
Forum Qualitative Sozialforschung 14.1.16.

Striimpell, Christian (2008): ,,,We work together, we eat together™. In:
Contributions to Indian Sociology 42.3, S. 351-381.

Sugirtharajah, Sharada (2003): lmagining Hinduism: A Postcolonial Per-
spective. 1. A. London: Taylor & Francis.

Thielemann, Selina (1999): The Music of South Asia. New Deli: APH
Publishing.
Tripathi, Gayacharan (2010): ,,Temple Rituals®. In: Brill’s encyclopedia

of Hinduism. Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Bd. II. Leiden: Brill, S.
327-334.

Troeltsch, Ernst (1912): Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Grup-
pen. Tubingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Trouillet, Pierre-Yves (2015): ,,France®. In: Brill’s encyclopedia of Hindu-
zsm. Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Bd. Volume 5. Handbook of
oriental studies India Brill’s encyclopedia of Hinduism. Leiden:
Brill, S. 235-239.

Tweed, Thomas A. (1997): Our Lady of the exile: Diasporic religion at a
Cuban Catholic shrine in Miami. Religion in America series. New
York: Oxford University Press.

—  (2006): Crossing and dwelling: A theory of religion. Cambridge, Mass:
Harvard University Press.

Valpey, Kenneth (2010): ,, PGja and Darsana®“. In: Brill’s encyclopedia of
Hinduism. Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 380-394.

Vasquez, Manuel A. (2011): More than belief: A materialist theory of religi-
on. Oxford: Oxford University Press.

Vasquez, Manuel A., und Kim Knott (2014): ,Three dimensions of
religious place making in diaspora®. In: Global Networks 14.3, S.
326-347.

Verma, Michele (2008): Indo - Caribbean Hindu practice in Queens: Eth-
nomethods of constituting place, practice and subjects. Columbia Uni-
versity: ProQuest Dissertations Publishing.

18.01.2026, 12:08:01.

335


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

336

—  (2010): ,The education of Hindu priests in the diaspora: Assessing
the value of community of practice theory”. In: Teaching and Tea-
cher Education 26.1, S. 11-21.

Vertovec, Steven (1997): ,Three Meanings of ,Diaspora,” Exemplified
among South Asian Religions®. In: Diaspora: A Journal of Transna-
tional Studies. 6.3, S. 277-299.

— (2000): The Hindn diaspora: Comparative patterns. Global diasporas.
London: Routledge.

Vilaga, Helena und Enzo Pace, Inger Furseth, Per Pettersson, Hrsg.
(2014): The changing soul of Europe: Religions and migrations in Nort-
hern and Southern Europe. Ashgate AHRC/ESRC religion and so-
ciety series. Farnham, Surrey: Ashgate.

Visram, Rozina (2002): Asians in Britain: 400 years of history. London/
Sterling, VA: Pluto Press.

Vogeli, Johanna (2003): ,,,Stirker als ihr denkt‘: Tamilische Frauen in
der Schweiz“. In: Tempel und Tamilen in zweiter Heimat. Hrsg. von
Martin Baumann, Brigitte Luchesi und Annette Wilke. Religion
in der Gesellschaft. Wiirzburg: Ergon, S. 323-344.

Volf, Patrik-Paul (1995): ,,Der Politische Fliichtling als Symbol der
Zweiten Republik. Zur Asyl- und Fluchtlingspolitik seit 1945. In:
Zeitgeschichte 11-12, S. 415-435.

Waghorne, Joanne Punzo (2004): Diaspora of the Gods: Modern Hindu
temples in an urban middle-class world. New York: Oxford Universi-
ty Press.

Walthert, Rafael (2013): ,Visibilitit und Verfremdung. Religiose Ge-
meinschaften in der Schweiz”. In: Die Sichtharkeit religioser Identitd.
Hrsg. von Dorothea Liiddeckens, Christoph Uehlinger und Rafael
Walthert. CULTUREL. Ziirich: Pano, S. 393-424.

Walthert, Rafael (2020): Religidse Rituale und soziale Ordnung. Wies-
baden: Springer.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Weber, Max (2016): Max Weber-Gesamtausgabe: Band 1/18. Die protes-
tantische Ethik und der Geist des Kapitalismus/ Die protestantischen Sek-
ten und der Geist des Kapitalismus. Schrifien 1904-1920. Herausge-
geben von Wolfgang Schluchter in Zusammenarbeit mit Ursula
Bube. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Whitney Sandford, Ann (2004): ,,The Ritual Calendar®. In: Contempo-
rary Hinduism: Ritual, Culture, and Practice. Hrsg. von Robin Rine-
hart. Santa Barbara: ABC-CLIO, S. 123-154.

Wichmann, Nicole, et al. (2011): Gestaltungsspielriume im Foderalismus:
Die Migrationspolitik in den Kantonen. Hrsg. von Eidgendssische
Kommission fur Migrationsfragen EKM. Bern.

Wieser, Matthias (2004): ,,Inmitten der Dinge. Zum Verhiltnis von so-
zialen Praktiken und Artefakten.” In: Doing culture. Hrsg. von Karl
H. Horning und Julia Reuter. Sozialtheorie. Bielefeld: transcript,
S. 92-107.

Wilke, Annette (2013a): ,,Ein Hindu-Pilgerort in Westfalen: Zur ge-
sellschaftspolitischen und sozio-religiosen Bedeutung des Ka-
madchi-Tempel von Hamm-Uentrop als neue kulturelle Kontakt-
zone.” In: Religion und Politik im gegenwidrtigen Asien. Konvergenzen
und Divergenzen. Hrsg. von Edith Frank und Katja Triplett. Miin-
ster: Lit, S. 13-52.

— (2013b): ,Sdkularisierung oder Individualisierung von Religion?>*
In: Zeitschrift fiir Religionswissenschafi 21.1, S. 29-76.

—  (2020): ,Temple Hinduism in Europe®. In: Handbook of Hinduism
in Europe. Hrsg. von Knut A. Jacobsen und Ferdinando Sardella.
Handbook of Oriental studies in section two South Asia. Leiden/
Boston: Brill, S. 216-348.

Wilke, Annette, und Oliver Moebus (2011): Sound and communication:
An aesthetic cultural bistory of Sanskrit Hinduism. Bd. 41. Religion
and Society. Berlin: De Gruyter.

Winter, Franz (2020): ,Hinduism in Austria®. In: Handbook of Hindu-
ism in Europe. Hrsg. von Knut A. Jacobsen und Ferdinando Sar-
della. Handbook of oriental studies. Section two, South Asia.
Leiden/Boston: Brill, S. 806-832.

18.01.2026, 12:08:01.

337


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

338

Wolf, Christoph, und Matthias Konig, Hrsg. (2013): Religion und Ge-
sellschaft. Sonderbeft der Kolner Zeitschrifi fiir Soziologie und Sozialpsy-
chologie 53. Wiesbaden: Springer VS.

Wood, Martin (2008): ,,Divine Appetites: Food Miracles, Authority
and Religious Identities in the Gujarati Hindu Diaspora®. In: Jour-
nal of Contemporary Religion 23.3, S. 337-353.

Wulf, Christoph (2005): Zur Genese des Sozialen: Mimesis, Performativi-
tdt, Ritual. Sozialtheorie. Bielefeld: transcript.

— (2015): ,Rituale als performative Handlungen und die mimetische
Erzeugung des Sozialen®. In: Korper und Ritual. Hrsg. von Robert
Gugutzer und Michael Staack. Wiesbaden: Springer VS, S. 23-40.

Yano, Michio (2003): ,,Calendar, Astrology and Astronomy®. In: The
Blackwell companion to Hinduism. Hrsg. von Gavin Flood. Malden:
Blackwell Publishing, S. 276-292.

Yildiz, Erol (2016): ,,Postmigrantische Perspektiven auf Migration,
Stadt und Urbanitit“. In: Migration, Stadt und Urbanitit. Hrsg. von
Thomas Geisen, Christine Riegel und Erol Yildiz. Wiesbaden:
Springer VS, S. 19-33.

Younger, Paul (2009): ,Festivals®. In: Brill’s encyclopedia of Hinduism.
Hrsg. von Knut A. Jacobsen. Leiden: Brill, S. 429-443.

Zeugin, Barbara (2020): Selbstermdichtigung am Lebensende. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Zinser, Hartmut (2010): Grundfragen der Religionswissenschaft. Pader-
born: Schoningh.

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verzeichnis der Internetquellen

1.-Mai-Komitee Ziirich (abgerufen am 15.09.16), https://www.1mai.
ch/uber-das-komitee/mitglieder/

Afroasiatisches Institut Wien (abgerufen am 08.03.17), http://www.
aai-wien.at/haus-der-religionen

Arulmigu Sivan Kovil (abgerufen am 26.01.17), http://sivankovil.ch/
new/?page_id=20

Arulmigu Sivan Kovil, Glattbrugg (abgerufen am 09.08.16), http://
www.sivankovil.ch/?pn=links

Arulmigu Sivan Kovil, Glattbrugg (abgerufen am 30.03.18), http://
sivankovil.ch/a/

Arulmigu Sivan Kovil, Glattbrugg, Bauprojekt Sir Lanka (abgerufen
am 15.04.18), https://tinyurl.com/sivankovil-01

Arulmigu Sivan Kovil, Pachanga (Kalender; abgerufen am 08.02.17),
http://sivantv.com/new/wp-content/uploads/2016/04/
swiss-2017-calender.1.pdf

Arulmigu Sivan Kovil, Saraswati-Paja (abgerufen am 02.02.17),
http://sivankovil.ch/vanivizha-2007-1/index.html

Baba Balak Nath Ji Tempel in Walsall, England (abgerufen am
23.04.18), www.mandirbababalaknath.co.uk/

BBC News, Artikel iiber tamilische Spendenaktion (abgerufen am
09.08.16), http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/england/
london/6669165.stm

Bengalisch-hinduistischer Kulturverein (abgerufen am 03.10.16),
http://www.durgapujavienna.webs.com/

18.01.2026, 12:08:01.

339


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verzeichnis der Internetquellen

340

Bengalisch-6sterreichischer hinduistischer Kulturverein BOHK
(abgerufenam 17.06.16), http://boehkv.com/

Caritas Schweiz, Positionspapier (abgerufen am 20.06.16), https://
www.caritas.ch/fileadmin/media/caritas/Dokumente/Positions
papiere/PPAsylpolitikDInternet.pdf

DGS Deutsche Gesellschaft fiir Soziologie (abgerufen am 12.12.16),
http://www.soziologie.de/de/die-dgs/ethik/ethik-kodex.html

Eidgenossische Kommission gegen Rasissmus EKR (abgerufen am
28.07.16), http://www.ekr.admin.ch/pdf/960506stellungnahme3-
kreise-modellde5cd4. pdf

Facebook-Seite der Hindu Mandir Association (abgerufen am
19.10.16), https://de-de.facebook.com/mandirvienna/

Facebook-Seite der Hindu Mandir Association, Wien (abgerufen am
26.01.17), https://www.facebook.com/mandirvienna/?fref=ts

Facebook-Seite der Swiss Tamil Youth Organisation (abgerufen am
25.01.18), https://www.facebook.com/SwissTYO/

Facebook-Seite des Bengalisch-6sterreichischen hinduistischen
Kulturvereins (abgerufen am 01.06.18), https://www.facebook.
com/boehkv/

Facebook-Seite des Sanatan-Dharam-Tempel, Wien (abgerufen am
11.09.16), https://www.facebook.com/ViennaSanatan
DharamTemple/

Facebook-Seite des Sanatan-Dharam-Tempel, Wien (abgerufen am
25.10.16), https://www.facebook.com/ViennaSanatanDharam
Temple/photos/?tab=a Ibumé&album_id=244591615698032

Facebook-Seite des Sanatan-Dharam-Tempel, Wien (abgerufen am
26.01.17), https://www.facebook.com/ViennaSanatanDharam
Temple/?fref=ts

Facebook-Seite von SivanTV, Glattbrugg (abgerufen am 30.03.18),
https://www.facebook.com/pg/sivantv.tv/about/?ref=page_in
ternal

Fachstelle flir Integration, Kanton Zirich (abgerufen am 22.07.16),
http://www.integration.zh.ch/internet/justizinneres/integration/
de/integrationspolitik/kip.html

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fachstelle fuir Integration, Kanton Ziirich (abgerufen am 25.07.16),
http://www.integration.zh.ch/internet/justizinneres/integration/
de/integrationspolitik/kip.html

Grosser Rat des Kantons Basel Stadt, Ratsbeschluss (abgerufen am
01.08.16), http://www.grosserrat.bs.ch/dokumente/100374/
000000374495.pdf

Harvard Pluralism Project (abgerufen am 16.02.18), http://pluralism.
org/

Hindu Mandir Association, Wien (abgerufen am 19.10.16), http://
hindumandirvienna.com/

Hindu Mandir Association, Wien, Photogallery (abgerufen am
26.01.17), http://hindumandirvienna.com/gallery.php

Hinduistische Religiongsgesellschaft Osterreich HRO, Eintrag zu
Swaminaraya Sabha (abgerufen am 26.07.16), http://www.hroe.
at/swaminarayan-sabha

Hinduistische Religiongsgesellschaft Osterreich HRO, Verfassung
(abgerufen am 19.09.16), http://www.hroe.at/pix/upload/verfas
sung-67.pdf

Hinduistischer Dachverband Schweiz (abgerufen am 26.01.18), www.

hindus.ch

Indian Association of Greater Zurich (abgerufen am 03.02.18),
http://iagz.ch/

Indian Students Association of Zurich (abgerufen am 03.02.18),
http://www.insaz.ethz.ch/index.php

Indische Botschaft Wien (abgerufen am 23.08.16), http://www.
indianembassy.at/pages.php?id=77

Initative gegen Kirchenprivilegien, Osterreich (abgerufen am
21.09.16), http://www.kirchen-privilegien.at/kirchen-privilegien/
weitere-privilegien/o rf-und-medien-2/

Integrationsfonds Wien (abgerufen am 03.02.18), www.integrations
fonds.at

18.01.2026, 12:08:01.

341


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verzeichnis der Internetquellen

Mediendienst der katholischen Kirche Schweiz, Vereinbarung
zwischen Kirchen und Schweizer Radio und Fernsehen (abgeru-
fen am 15.08.16), https://www.kath.ch/mediendienst/up-
load/201
20410151427.pdf

Medienservicestelle Osterreich, Informationen zu Sikhs (abgerufen
am 26.04.16), http://medienservicestelle.at/migration_be-
wegt/2015/04/13/bis-zu-10-000-sikhs-in-oesterreich/

Neue Ziircher Zeitung (NZZ), Artikel iiber Geschlechterrollen der
Saivanerikoodam (abgerufen am 14.04.18), https://www.nzz.ch/
schweiz/gleichberechtigung-im-tempel-1.18565772

NZZ, Artikel tiber Hindubestattungen in Luzern (abgerufen am
27.03.18), https://www.nzz.ch/schweiz/luzerner-hindus-bekom-
men-einen-bestattung sort-an-der-reuss-1.17146122

Osterreichische Rechtssammlung, Anerkennung von Religionsgesell-
schaften (abgerufen am 28.08.16), https://www.ris.bka.gv.at/
GeltendeFassung.wxe?Abfrage=Bundesnormen&Gesetzesnumm
er=10009173

Osterreichische Rechtssammlung, Gesamte Rechtsvorschrift fiir
Vereinsgesetz (abgerufen am 19.09.16), https://www.ris.bka.gv.
at/GeltendeFassung.wxe?Abfrage=Bundesnormen&Gesetz-
esnummer=20001917

Osterreichische Rechtssammlung, Rechtspersonlichkeit von Religi-
sen Bekenntnisgesellschaften (abgerufen am 19.09.16), https://
www.ris.bka.gv.at/GeltendeFassung.wxe? Abfrage=Bundesnor-
men&Gesetzesnummer=10010098

Osterreichische Rechtssammlung, Registerzihlgesetz (abgerufen am
25.04.16), https://www.ris.bka.gv.at/GeltendeFassung.wxe?Ab
frage=Bundesnormen&Gesetzesnummer=20004583

Osterreichische Rechtssammlung, Staatsgrundgesetz (abgerufen am
28.08.16), https://www.ris.bka.gv.at/ NormDokument.wxe?Ab
frage=Bundesnormen&Gesetzesnummer=10000006&-

FassungVom=2016-09-168:Artikel=14&Paragraf=8&Anlage=&
Uebergangsrecht

342

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Osterreichische Rechtssammmlung, Auslinderbeschiftigungsgesetz
(abgerufen am 29.07.15), https://www.ris.bka.gv.at/GeltendeFas
sung.wxe?Abfrage=Bundesnormen&Gesetzesnummer=1000
8365

Osterreichischer Rundfunk ORF, Religionslexikon (abgerufen am
21.09.16), http://religion.orf.at/lexikon/stories/2644607/

Osterreichisches Bundeskanzleramt (abgerufen am 21.09.16), http://
www.bka.gv.at/Docs/2007/8/6/ORF-G.pdf

Osterreichisches Bundesministerium fiir Ausseres, Integration und
Europa, Aktionsplan Integration (abgerufen am 03.02.18),
https://www.bmeia.gv.at/fileadmin/user_upload/Zentrale/
Integration/NAP/Bericht_zum_Nationalen_Aktionsplan.pdf

Projektseite Governing Integration, Abschlussbericht (abgerufen am
01.09.16), http://www.governing-integration.at/fileadmin/user
_upload/Kurzbericht_-_Integrationspolitik_in_Bewegung.pdf

Radha Govinda Gaudiya Math Wien (abgerufen am 01.05.16),
https://radha-govinda.at/

Rechtsguthaben zuhanden des Bundesamtes fiir Migration, erstellt
von Prof. Dr. Kilin, Universitit Bern (abgerufen am 29.07.16),
https://www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/news/2014/
2014-05-26/res-kaelin-d.pdf

Religion ist Privatsache (abgerufen am 21.09.16) http://www.
religion-ist-privatsache.at/orf/

Religionskartographieprojekt der Universitit Wien (abgerufen am
11.08.16), http://kartrel.univie.ac.at/karte/

Religionswissenschaftlicher Medien-und Informationsdienst e.V.
(abgerufen am 16.02.18), https://remid.de/projekte_lokal_orte/

Rhada Govinda Gaudiya Math, Wien (abgerufen am 28.07.16),
https://radha-govinda.at/

Schweizerisches Bundesamt fiir Statistik (abgerufen am 05.09.17),
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelke
rung/erhebungen/esrk.html

18.01.2026, 12:08:01.

343


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verzeichnis der Internetquellen

Schweizerisches Bundesamt fir Statistik (abgerufen am 15.03.16),
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelke
rung/erhebungen/se.html

Schweizerisches Bundesamt fiir Statistik (abgerufen am 15.03.16),
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelke
rung/erhebungen/statpop.html

Schweizerisches Bundesamt fiir Statistik (abgerufen am 17.03.16),
https://www.bfs.admin.ch/bfs/de/home/statistiken/bevoelke
rung.html

SivanTV, Glattbrugg (abgerufen am 10.08.16), http://sivantv.com/

SivanTV, Radiosender, Glattbrugg (abgerufen am 10.08.16), http://
sivantv.com/new/radio/

Sti Sivasubramaniartempel, Adliswil (abgerufen am 11.08.16),
http://murugantempel.ch/de/news-details/

Sri Sivasubramaniartempel, Adliswil, Photoarchiv (abgerufen am
26.01.17), http://murugantempel.ch/temple-programs/photos/

Staatssekretariat fiir Migration (abgerufen am 20.06.16), https://
www.sem.admin.ch/dam/data/sem/aktuell/gesetzgebung/
aendasylgneustruktur/vn-ber-d.pdf

Stadt Luzern (abgerufen am 15.06.15), http://www.stadtluzern.ch/

de/aktuelles/aktuellesinformationen/?action=showinfo&info
1d=176797

Stadt Ziirich, Ausstellungsflyer "Hinduistisches Ziirich” (abgerufen
am 28.04.16), https://www.stadt-zuerich.ch/kultur/de/index/
institutionen/ausstellungen_stadthaus/archiv/2004/hinduisti
sches_zuerich-eine_entdeckungsreise_22_10_4_-26_2_05.html

Statistik Austria (abgerufen am 05.02.18), http://www.statistik.at/
web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bevoelkerung/

bevoelkerungsstruktur/bevoelkerung nach migrationshinter
grund/033241.html

Statistik Austria (abgerufen am 22.04.16), http://www.statistik.at/
web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bevoelkerung/
bevoelkerungsstruktur/bevoelkerung nach_staatsangehoerig
keit_geburtsland/index.html

344

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Statistik Austria (abgerufen am 22.04.16), http://www.statistik.at/
web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bevoelkerung/
volkszaehlungen_registerzachlungen_abgestimmte_erwerbssta
tistik/bevoelkerung_nach_demographischen_merkmalen/0228
94.html

Statistik Austria (abgerufen am 26.04.16), http://www.statistik.at/
web_de/statistiken/menschen_und_gesellschaft/bevoelkerung/
volkszaehlungen_registerzaehlungen_abgestimmte_erwerbssta
tistik/index.html

Statistik Austria (abgerufen am 29.04.16), http://statcube.at/stat
cube/opendatabase?id=deeinbuergerungen

Statistik Wien (abgerufen am 26.04.16), https://www.wien.gv.at/
statistik/bevoelkerung/tabellen/bevoelkerung-staat-geschl-zr.
html

Transnational Governement of Tamil Eelam (abgerufen am
22.07.16), http://www.tgte-us.org/index.asp

Westdeutscher Rundfunk, Meldung zur Anerkennung der Hinduge-
meinde in Hamm-Uentrop (abgerufen am 08.02.18), https://
www1.wdr.de/nachrichten/ruhrgebiet/hindu-gemeinde-aner
kannt -100.html

Wiener Zeitung, Artikel Gber die SchlieBung des AAI (abgerufen am
29.09.16), http://www.wienerzeitung.at/nachrichten/wien/
stadtleben/813906_Eine-Intitution-sperrt-zu.html

Wiener Zeitung, Artikel iiber Tamilinnen und Tamilen in Osterreich
(abgerufen am 02.08.16), http://www.wienerzeitung.at/themen_
channel/integration/gesellschaft/?em_cnt=502373

Wikipedia, Eintrag zum Arulmigu Sivan-Tempel, Glattbrugg (abgeru-
fen am 09.04.16), https://en.wikipedia.org/wiki/Arulmihu_
Sivan_Temple

Wikipedia, Eintrag zum Sri Sivasubramaniar-Tempel, Adliswil
(abgerufen am 09.04.16), https://en.wikipedia.org/wiki/Sri_Siva
subramaniar_Temple

18.01.2026, 12:08:01.

345


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Verzeichnis der Internetquellen

Wikipedia, Eintrag zum Sri Vishnu Thurkkai Amman-Tempel,
Diirnten (abgerufen am 09.04.16), https://en.wikipedia.org/
wiki/Sri_Vishnu_Thurkkai_Amman_Temple

346

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liste der Interviews

Wien

IAR Episodisches Interview mit Ayu Ranga, 15.01.2014

IGS Episodisches Interview mit Garima Sadhu, 06.02.2013
IGR Episodisches Interview mit Garvit Raaz, 27.10.2013
IGSA Episodisches Interview mit Gitali Safal, 11.03.2014
IKU Episodisches Interview mit Kushanu Uppal, 30.01.2014
IMS Episodisches Interview mit Madhev Srinivasan, 12.03.2014
INC Episodisches Interview mit Nitnam Chana, 09.12.2013
IRG Episodisches Interview mit Ronita Glockner, 12.03.2014
ISN Episodisches Interview mit Sabri Nirmit, 04.03.2014
IHRI1 Erstgesprich mit Helena Ranga, 09.10.2012

[HR Gesprich mit Helena Ranga iiber das Archiv, 14.03.2014

Experteninterview mit Dr. Almir Ibric, Mitarbeiter des Magistrats-
amts 17 fiir Integration und Diversitit der Stadt Wien,
05.09.2013

Experteninterview mit Prof. Dr. Potz, Religionsrechtler, Uni Wien,
27.09.2013

Experteninterview mit Stefan Almer, Mitarbeiter des Magistratsamts
17 fur Integration und Diversitit der Stadt Wien, 19.09.2013

Gesprich mit Herrn Soni, 15.03.2014

18.01.2026, 12:08:01.

347


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liste der Interviews

348

Ziirich

IN Episodisches Interview mit Ehepaar Gunaratna und Madhumathi
Narasimhan, 17.06.2013

IJK Episodisches Interview mit Jahnavi Karunanithi, 17.06.2013

INP Episodisches Interview mit Neruthaya Palli, 14.08.2013

IPR Episodisches Interview mit Pakalon Rubaadarshanund Sri Kal-
yan Gurrukal, 21.09.2014

IUU Episodisches Interview mit Sami Udesh und Eswar Ugesh,
30.10.2014

IGvA Gesprich mit Gregor Vonarburg, 11.06.2014
INT Gesprich mit Nilayavan Thirumugilan, 27.03.2013

Experteninterview mit Julia Morais, Integrationsbeauftrage Kanton
ZH, 15.07.2013

Experteninterview mit Christoph Meier Integrationsbeauftragter
Stadt ZH, 07.03.2013

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liste der Beobachtungsprotokolle

Wien
W01 Besuch der Arati im Tempel im AAI, 28.09.2013
W02 Besuch der Durgapija des BOHK, 12.10.2013

W03 Besuch der Arati im Sanatan Dharam Mandir in der Herbst-
strafle, 09.11.2013

W04 Diwali Mela in der Lugnercity, 10.11.2013
W05 Arati in der Herbststrafle, 16.11.2013

W06 Arati in der Herbststrafle, 25.11.2013

W07 Pija in der Herbstraf3e, 07.12.2013

W08 Arati in der Lammgasse, 08.12.2013

W09 Totenritual, Feuerhalle Simmering, 16.12.2013
W10 Tempelbesuch in Salzburg, 20.01.2014

W11 Sivaratri in der Herbststrafe, 27./28.02.2014
W12 Aratiin der Lammgasse, 02.03.2014

W13 Arati in der Herbststrafle, 08.03.2014

W14 Besuch im Gurdwara im 12. Bezirk, 09.03.2014
W15 Arati in der HerbststraRe, 15.03.2014

W16 Durga-Pija in Wien, 29.09.-03.10.2014

W17 Diwali Mela in der Lugnercity, 12.11.2014

18.01.2026, 12:08:01.

349


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liste der Beobachtungsprotokolle

350

Ziirich

Z01 Tempelbesuch in Glattbrugg, 27.03.2012
702 Tempelbesuch in Adliswil, 02.04.2013

703 Pija Glattbrugg, 23.04.2013

Z04 Wasserbestattung in Luzern, 26.04.2013
705 ,Miss Tamil Switzerland“-Wahl, 25.05.2013
706 Fest der tamilischen Sprachschule Adliswil, 02.06.2013
Z07 Tempelfest Glattbrugg, 13.07.2012

708 Tempelfest Glattbrugg, 14.07.2013

709 Tempelfest Adliswil, 10.08.2013

710 Paya Adliswil, 21.08.2013

Z11 Tempelfest Glattbrugg, 19.06.2014

712 Tempelfest Glattbrugg, 24.06.2014

713 Tempelfest Adliswil, 21.08.2014

714 Tempelfest Adliswil, 23.08.2014

Z15 Sivaratri Glattbrugg, 17.02.201

18.01.2026, 12:08:01.


https://doi.org/10.5771/9783828877665
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	Abbildungsverzeichnis
	1 Einleitung
	1.1 Forschungsfrage
	1.2 Forschungsinteresse und Forschungsstand
	1.3 Aufbau der Arbeit
	1.4 Transliteration

	2 Analytische Konzepte
	2.1 Praxistheorie
	2.1.1 Praxis und Praktiken und ihre Ontologie
	2.1.2 Praktisches Wissen
	2.1.3 Materialität
	2.1.4 Zeitlichkeit und Kontextualität sozialer Praktiken
	2.1.5 Routine und Kreativität sozialer Praktiken
	2.1.6 Das Potenzial der Praxistheorie für die Religionswissenschaft

	2.2 Migrationsgesellschaft
	2.3 Hinduismus
	2.4 Religion

	3 Methodologie und Methode praxeologischer Forschung
	3.1 Die ethnomethodologische Einstellung
	3.2 Datenerhebung und -auswertung
	3.2.1 Ethnografische Strategie und teilnehmende Beobachtung
	3.2.2 Interviews und Gespräche
	3.2.3 Dichte Beschreibung – Rekonstruktion von Situationen und ihren Praktiken

	3.3 Gütekriterien qualitativer Forschung
	3.4 Die Rolle der Forscherin

	4 Das Forschungsfeld: Hindutempel in Zürich und Wien
	4.1 Hindus in der Schweiz
	4.1.1 Kontext: Schweizer Migrations- und Religionspolitiken
	4.1.2 Hindutempel in Zürich
	4.1.2.1 Der Arulmigu Sivan Kovil
	4.1.2.2 Der Sri-Sivasubramaniar-Tempel


	4.2 Hindus in Österreich
	4.2.1 Kontext: Österreichische Migrations- und Religionspolitiken
	4.2.2 Hindutempel in Wien
	4.2.2.1 Der Hindutempel im Afroasiatischen Institut AAI
	4.2.2.2 Der Tempel der Hindu Mandir Gesellschaft/Hindu Mandir Association (HMA)
	4.2.2.3 Der Sanatan Dharam Mandir Sidh Jogi Baba Balaknath
	4.2.2.4 Vereine


	4.3 Schweiz und Österreich im Vergleich

	5 doing mandir, doing kōvil – Tempelpraktiken in Zürich und Wien
	5.1 Ordnungspraktiken
	5.1.1 Die gelbe Tür
	5.1.2 Den Tempel betreten
	5.1.3 Putzen und Ordnen
	5.1.4 Kochen und Essen

	5.2 Religiöse Praktiken
	5.2.1 Religiöse Praktik als sensuelles Engagement: Bhajans singen
	5.2.2 Stabilisierte Wiederholung: Jubelrufe
	5.2.3 Die Bedeutung von Artefakten und die Entstehung von Gemeinschaft: Āratī
	5.2.4 Die Affektstruktur von Praktiken: Pūjā
	5.2.5 Grenzenlose Praxisteilnahme: Durgāpūjā

	5.3 Zeitpraktiken
	5.3.1 Praktiken der Zukunft
	5.3.2 Praktiken der Vergangenheit
	5.3.3 Doing Past, Doing Future

	5.4 Materialität und Körperlichkeit
	5.4.1 SivanTV: Filmen und Feiern im Tempel
	5.4.2 Totenrituale: Kontinuität und Adaption
	5.4.3 Körperlichkeit und Subjektivierung: Befähigung religiöser Experten

	5.5 Zusammenfassung

	6 Fazit
	6.1 Rückblick
	6.2 Diskussion der Ergebnisse
	6.2.1 Sitzen, arbeiten, putzen, beten: doing mandir, doing kōvil
	6.2.2 Schaffung, Erhalt, Zerstörung: doing mandir im Zeichen der Trimūrti
	6.2.2.1 Wie kommt hinduistische Tempelpraxis zustande?
	6.2.2.2 Wie erhält sich Tempelpraxis über Zeit und Raum?
	6.2.2.3 Wie verändert sich Tempelpraxis, bricht ab oder hört auf?
	6.2.2.4 Grenzen praxistheoretischer Analyse


	6.3 Praxistheorie und Religionswissenschaft
	6.4 Ausblick

	Literatur
	Verzeichnis der Internetquellen
	Liste der Interviews
	Liste der Beobachtungsprotokolle

