
10. Mobilisierung und Konstituierung

ägyptischer Parteien

In diesem Kapitel wird eine Analyse der prozesshaften Mobilisierung und Konsti-

tuierung säkularer parteiförmiger Netzwerkorganisationen durchgeführt, die sich

im postrevolutionären Ägypten herausgebildet haben (vgl. Kap. III-9.2: Abb. 7). Un-

ter Bezugnahme auf Framing- und Netzwerktheorien (Kap. II-4 & 5) soll hier die

Entstehung von mobilisierenden Strukturen auf Mikroebene, politischen Identi-

täten und sozialpsychologischen Gruppenbildungsprozessen unter Berücksichti-

gung damit verbundener nicht-institutionalisierter gesellschaftlicher Konfliktlini-

en analysierend nachgezeichnet werden.

10.1 Die Mobilisierung zivilgesellschaftlicher Akteur*innen

Die Mobilisierung und Organisation von sozialem Protest und oppositioneller Ge-

genmacht in Transitionen stehen im Fokus dieses Kapitels. Ausgehend vom SKOG-

Modell, das Mobilisierung in erster Linie als von der Verfügungsgewalt über Res-

sourcen und der Existenz einer kohärenten Ideologie abhängig definiert, soll ei-

ne theoretische Erweiterung um eine Mikroperspektive des SKOG-Modells vorge-

nommen werden: Im Folgenden wird Mobilisierung als Mehrebenenprozess be-

schrieben, welcher durch den Einsatz mobilisatorischer Mittel, der Vernetzung

von Akteur*innen sowie der daraus resultierenden Organisations- und Konfliktfä-

higkeit sich vollzieht. Strukturelle Charakteristika, die die Mobilisierung hemmen

(staatliche Repression, Konflikte innerhalb der Opposition etc.) oder fördern sol-

len in relationaler Weise berücksichtigt werden. Damit soll dem dynamischen und

strategischen Charakter von Mobilisierung Rechnung getragen werden.

Im Zusammenhang mit der Mobilisierung auf dem Tahrir-Platz herrscht

Konsens darüber, dass der historische Sozialkontrakt zwischen neopatrimonialem

Rentierstaat und der Bevölkerung erodiert sei (»Rentenkrise«) und spätestens seit

Anfang der 2000er Jahre zu Protesten mobilisiert wurde, die im Aufstand vom

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Frühjahr 2011 mündeten1 (Asseburg 2011; Harders 2011, 2013; Ranko 2014). Diese

Beobachtung geht konform mit der Perspektive, wonach kollektives Handeln –

anders als im SKOG-Ansatz dargelegt – nicht nur eine Funktion der Verfügung

über Ressourcen und Macht ist, sondern auch von Charakteristika des politischen

Systems selbst sowie deren Wahrnehmung durch die Akteur*innen abhängt, also

von gesellschaftlichen und politischen Veränderungen der Umwelt, in der sich die

Akteur*innen bewegen.

Mobilisierung und Organisierung von systemveränderndem Protest in Ägyp-

ten sind von einer Ungleichzeitigkeit geprägt: Während die Mobilisierungsphase,

die in den Massenprotesten gegen Mubarak ab dem 25. Januar 2011 kulminier-

te, einen sehr langen Vorlauf hatte (Vorbereitungsphase), der bis zum Jahr 2000

zurückreicht, fand die unmittelbare Mobilisierung zu Demonstrationen und der

damit einhergehende Beginn der Organisierung der Protestierenden in Form von

Protestgruppen, Netzwerken und Parteien in einem sehr kurzen Zeitraum statt:

Die erste Demonstration gegen Mubarak und Polizeigewalt fand am 25. Januar

2011 statt2, sein Rücktritt wurde am 11. Februar 2011 vom Regime bekanntgegeben

(Harders 2013: 28).

Der Mobilisierungsgrad in der Gesellschaft war hoch, die Partizipationsbereit-

schaft sehr ausgeprägt. Die Menschen waren stark politisiert, »strömten« in Par-

teien, NGOs und Bewegungen, nahmen sehr zahlreich an Demonstrationen teil

(Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 9; Interview – NGO, 2017: Absatz 84;

Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 16; Interview – Sozial-

demokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 42). Zu Demonstrationen der Bewe-

gung 6. April kamen etwa über 10.000 Teilnehmer*innen, an anderen Kundgebun-

gen nahmen 7.000 Personen teil (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 27;

Absatz 49).

Die liberale Partei der Freien Ägypter (hizb al-masriyin al-ahrar) hatte gar

120.000 Mitgliedsanträge kurz nach der Revolution, von denen die Partei die

1 Die komplexen Ursachen, die schließlich zum Ausbruch der Revolution in Ägypten führten,

können sicherlich nicht gänzlich vom Untersuchungsgegenstand, dem Verlauf des Transiti-

onsprozesses, getrennt werden. Dennoch erscheint es als legitim, an dieser Stelle auf den

Forschungsstand und die dort erwähnten Studien zu den Ursachen des Aufstands zu verwei-

sen, um den Fokus der Arbeit nicht unnötig aufzuweichen.

2 Obwohl die Ereignisse in Ägypten heute als Revolution vom 25. Januar bezeichnet werden,

fanden die ersten großen Massendemonstrationen erst ab dem 28. Januar nach dem Frei-

tagsgebet statt. Richtete sich die erste Mobilisierung am 25. Januar (Tag der Polizei) noch

gegen Polizeigewalt, so führte die harte Reaktion der Sicherheitskräfte mit vielen Verletzten

und Toten zwischen dem 25. und 28. Januar zu einer Fortsetzung des Protests und einer Aus-

weitung der Mobilisierung, vgl. Interview – Tahrir Aktivist (2017: Absatz 15); vgl. Shafik (2011:

46).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 147

meisten aber nicht aufnahm bzw. als nicht-aktive, nicht wahlberechtigte Mitglie-

der aufnahm, da dies sonst die organisatorischen Kapazitäten der Partei kurz

nach ihrer Gründung gesprengt hätte (Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016:

Absatz 4; Reuters 2011; Teti 2011: 12). Dies entspricht theoretischen Erwartungen,

wonach zu einem frühen Zeitpunkt der Mobilisierung und organisationalen

Findung, organisationale Kapazitäten noch nicht so weit ausgebildet sind, um

die an die Organisation gestellten Erwartungen zu erfüllen (Kap. II-6.2). Die

fehlenden Strukturen führen dann dazu, dass die Teilnehmer*innen sozial nicht

integriert werden können und ihr Verhalten keine Regelmäßigkeit und Berechen-

barkeit ausbildet, weil sie positional nicht zugeordnet werden können. Für die

Institutionalisierung der Partei kann dies gravierende Folgen haben: Nur wenn

die Teilnehmer*innen in einem Netzwerk eine Zuordnung erlangen, gelten sie

als sozial konstituiert und ihr Verhalten entspricht der sozialen Rolle, die sie

innehaben (Kap. II-5.4).

Andere Parteien, etwa die Dustur-Partei (hizb ad-dustur), hatte ca. 30.000 Mit-

glieder, die Sozialdemokratische Partei Ägyptens (al-hizb al-masriy ad-dimuqratiy

al-idschtimai) 18.000-20.000 Mitglieder (Interview – Sozialdemokratische Partei

Ägyptens, 2017: Absatz 212), wobei andere Quellen sogar von 60.000 Mitgliedern

bei den Sozialdemokraten sprechen (AhramOnline 2011d). Die Partei Sozialistische

Volksallianz (hizb at-tahaluf ash-shaabiy al-ishtirakiy), die eine kleine linke Samm-

lungspartei ist, aber als unkorrumpierte Oppositionspartei und zentrale linke Kraft

neben der Tagammu (hizb at-tagammu) mit starker Verwurzelung in linken Zusam-

menhängen gilt, konnte in kurzer Zeit 5000 Unterschriften für die Registrierung

mobilisieren (Interview – Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront, 2017: Absatz 13;

Ahram Online 2011e; Ibrahim 2011; Teti 2011: 13).

Bereits hier lässt sich ein wiederkehrendes Muster erkennen, das in jener Si-

tuation als plausibel angesehen werden muss und theoretischen Erwartungen ent-

spricht, demzufolge die Menschen vor allem in diejenigen Bewegungen hineinge-

zogenwurden, die entweder bereits vor der Revolution bekannt waren und/oder als

gut vernetzt galten (Kap. II-5.1). Die Bewegung 6. April etwa ist eine der zentralen

Bewegungen der Revolution, die bereits 2008 gegründet wurde, als nicht korrum-

piert galt und viele neue Anhänger*innen gewinnen konnte (Interview – Bewe-

gung 6. April, 2016: Absatz 25; Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz

33). Die Mobilisierung von Aktivismus geht einher mit einer starken persönlichen

Identifikation bzw. Verstärkung identitätsbezogener Merkmale durch den Eintritt

in eine Bewegung (identity amplification), d.h. sowohl strukturelle als auch kulturel-

le Faktoren spielten in dieser Frage eine große Rolle und wirkten sich positiv auf

Bewegungen aus, die zum Protest gegen das Regime mobilisierten (McAdam 2003:

286) (Kap. II-4.1).

Al-Agati bestätigt diesen Befund, indem er in einer Studie zeigt, wie groß das

Misstrauen gegenüber hergebrachten Formen politischer Artikulation, namentlich

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Parteien, war: Viele Menschen gaben an, dass ihnen das nötige Vertrauen in politi-

sche Parteien fehle, diese nur den Interessen ihrer Vorsitzenden dienten (ebd.: 13).

Dies ist angesichts einer jahrzehntelangen autoritären Vereinnahmung der Partei-

en durch das politische System und einer personal-patriarchalen Führungskultur

nicht überraschend (Kap. I-2.1); politische Parteien hatten höchstens die Funktion,

als scheinbare Oppositionsparteien (ahzab cartoniya, wrtl. Parteien aus Pappe) eine

Legitimationsfassade für die Herrschaft bereitzustellen (Hamid 2014: 132). Trotz

der eben zitierten relativ hohenMitgliederzahlen einiger neuer Parteien,wirkte die-

ses Strukturmerkmal des politischen Systems weit in den Transitionsprozess hin-

ein. Nach dem politischen Umbruch von 2011 hätten die meisten befragten Ägyp-

ter*innen falsche Vorstellungen über politische Parteien gehabt, etwa dass diese

ihnen konkrete Dienstleistungen anbieten müssten (ebd.).

Konkrete Gründe für den Eintritt in eine Partei können allerdings nicht ver-

allgemeinert werden, da sie oft von der politischen Situation als auch von indivi-

duellen Präferenzen abhängig waren. Viele Salafiten3, die sich an der Revolution

beteiligt hätten, seien zur Bewegung 6. April gegangen, weil sie sich politisch we-

der mit der Muslimbruderschaft noch mit der salafitischen Partei des Lichts, die

sich nach der Revolution aus der SalafitischenMission (daawa salafiya), der größten

salafitischen Bewegung des Landes, gebildet hatte, identifizieren konnten (Inter-

view – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 60; Mustafa 2013b: 83ff.).

Die Mobilisierung der Menschen lag in der politischen Situation selbst begrün-

det und nicht in der Programmatik oder der Ideologie bestimmter Parteien: »Nach

langem Partei- und Politikverbot wollten sehr viele Menschen partizipieren« (vgl.

auch Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 27; Interview – Gerechtigkeits-

partei, 2016: Absatz 5). Dies spricht einerseits für den hohen Grad der Politisierung

und andererseits weist es auf die erst schwach bzw. noch gar nicht ausgebildeten

Parteien hin. Dies deckt sich mit theoretischen Erkenntnissen, wonach die indivi-

duelle Protestbereitschaft in der Frühphase derMobilisierungmaßgeblicher Faktor

ist (Kap. II-4.1).

Die plötzliche Freiheit, noch während der Massenmobilisierung auf dem

Tahrir-Platz in Kairo über Politik sprechen zu können, führte zu regen Diskus-

sionen, einer geradezu extremen Politisierung, bei der sich Menschen aus sehr

unterschiedlichen Klassenlagen über wirtschaftliche, soziale, politische und viele

weitere Themen ausgetauscht und zugehört haben (Interview – Tahrir Aktivist,

2017: Absatz 31; vgl. Gunning/Zvi Baron 2014 und Kap. IV-10.2.1). Zudem erfüllten

die zuerst mobilisierten Aktivist*innen mit ihrer Anwesenheit auf dem Tahrir-

Platz eine wichtige Vorreiterfunktion, weil sie mit Hilfe von Deutungsrahmen zur

Verbreitung einer oppositionellen Grundhaltung beitragen mussten, damit sich

3 Vgl. Kap. I-3.1.4: Fußnote 7.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 149

die Bewegung ausbreitet (vgl. zum theoretischen Zusammenhang McAdam 2003:

289; vgl. auch Whittier 2002: 290).

10.1.1 Mittel der Mobilisierung

Bei derMobilisierung in Ägypten kamen verschiedene Repertoires zur Anwendung:

Demonstrationen, Sit-ins, Flugblätter, spontane Mobilisierung von Anwohner*in-

nen durch Protestzüge, soziale Medien und Streiks, die aber in ihrer Wirkung lo-

kal begrenzt blieben, da »es keine politische Kraft, Partei, oder Organisation [gab],

die von sich behaupten konnte, einen Streik organisieren zu können, der auch ei-

ne [landesweite] Bedeutung hat« (vgl. auch Interview – Bewegung 6. April, 2016:

Absatz 87; 99; Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 82, 94; In-

terview – Think Tank Dustur, 2016: Absatz 112-114; Interview – Uni Cairo Aktivist,

2017: Absatz 21). Insbesondere in der ersten Phase der Mobilisierungen bis zum

Sturz Husni Mubaraks zwei Wochen später, müssen die meisten dieser Maßnah-

men als nicht eingehegt bezeichnet werden, da in dieser Phase das Regime noch

hohe Steuerungsfähigkeit besaß und die meisten Protestformen verboten waren.

Dies änderte sich jedoch mit dem Rücktritt Mubaraks und der Lockerung vieler

Verbote sowie dem teilweisen Verlust der Steuerungsfähigkeit durch das Regime.

Während der Demonstrationen in unmittelbarer Umgebung des Tahrir-Platzes

wurden Menschen in Form von skandierten Slogans dazu aufgerufen, sich dem

Protest anzuschließen (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 40; Interview –

Uni Cairo Aktivist, 2017: Absatz 21; vgl. Ketchley 2017, der in seiner detaillierten

Studie von über 8.000 »protest events« spricht). Es fällt auf, dass digitale Medien

vor allem in der ersten Mobilisierungsphase traditionellen Medien und Kampa-

gnenwerkzeugen vorgezogen wurden, auch weil die notwendigen Ressourcen für

das Drucken von Flyern oder Zeitungen nur sehr begrenzt vorhanden waren (In-

terview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 155).4 Einzig die Partei der Freien Ägyp-

ter des Milliardärs Naguib Sawires hatte ausreichend Mittel, um sogar im Fernse-

hen Wahlwerbung zu machen (Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz

91; Ahram Online 2011g).5 Die Finanzen dieser Partei waren im Vorfeld der ersten

Parlamentswahlen in vielen öffentlichen Diskussionen Gegenstand erhitzter Aus-

einandersetzungen, weil sie einerseits einen sehr großen Finanzierungsvorsprung

gegenüber anderen Parteien hatte und ihr andererseits vorgeworfen wurde, allein

4 Die Literatur zur Rolle digitaler Medien im Arabischen Frühling und insbesondere in Ägypten

ist inzwischen uferlos. Vgl. exemplarisch: Wolfsfeld et al. (2013); Khondker (2011); Eltanta-

wy/Wiest (2011); Brown/Guskin (2012); Tufekci (2013); Tufekci/Wilson (2012).

5 Naguib Sawires verfügte mit seinem Fernsehsender ON TV und der 2004 gegründeten Ta-

geszeitung al-Masry al-Youm über große Medienmacht. Beide Medien spielten während des

Umbruchs eine große Rolle bei der Unterstützung der Proteste, vgl. Stier (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

von Sawires finanziert und damit direkt von ihm abhängig zu sein, was die Par-

tei wiederum dementierte (Ahram Online 2011g; Al-Masry al-Youm 2019). In einem

Statement Mitte Juni 2011 versicherte Ragi Suleiman, stellvertretender Vorsitzen-

der der Partei, dass die Partei bisher 6,5 Millionen Pfund durch 27 Mäzene einge-

nommen habe, von denen aber keiner mehr als 20 % der Gesamtsumme gespendet

habe (Dia 2011).

Es bestätigt sich hier die Annahme des SKOG-Ansatzes, wonach die ungleiche

Ressourcenverteilung das Regime begünstigte, weil es ungleich mehr Mittel zur

Verfügung hatte, um in den traditionellen Massenmedien, von denen die meis-

ten ohnehin in seiner Hand lagen, heftige Kampagnen gegen die verschiedenen

Akteur*innen und die Revolution zu platzieren – und davon reichlich Gebrauch

machte (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 87; Interview – Partei Sozia-

listische Volksallianz, 2016: Absatz 96-98; Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz

110-113).

Darüber hinaus war das Drucken und Verteilen von anti-Regime Propaganda

mit großen Gefahren verbunden – Das Regime reagierte mit Verhaftungen und

Prügeln auf offener Straße (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 155). In-

formationskampagnen, etwa über die prospektive Verfassung, wurden zum Teil

verboten (Interview – Gerechtigkeitspartei, 2016: Absatz 11).

Andere Formen der Mobilisierung, die darauf abzielten, eine langfristige Bin-

dung an eine bereits konstituierte Gruppe zu erzeugen, wurden von manchen, vor

allem linken Gruppen, eingesetzt: Kino- und Filmabende, Sit-ins sowie Gesprächs-

und Diskussionsabende an Universitäten (Interview – Partei Sozialistische Volks-

allianz, 2016: Absatz 98; Interview –Uni Cairo Aktivist, 2017: Absatz 19-21). Humor,

absurde Aktionen sowie Satire als Repertoire wurde von der Bewegung 6. April sehr

häufig eingesetzt, um die Verbots- und Repressionspolitik des Regimes und später

auch der Muslimbruderschaft zu durchbrechen (Interview – Bewegung 6. April,

2016: Absatz 85, 93-95, 157). Das Ziel solcher Aktionen bestand darin, dem Regime

eine gewalttätige Antwort zu verunmöglichen und zugleich, seine Politik und Re-

präsentanten bloßzustellen:

»Opposition erschöpft sich nicht in Demos. Es gibt viele Wege für die Opposition,

die nicht nur in Demos bestehen, oder Streiks. Es gibt z.B. Dinge, wie Humor, den

man einsetzen kann, kreative Wege. Als wir z.B. unser Jubiläum begehen wollten

und dafür keinenOrt gefunden haben, sindwir in dieWüste gegangen.Wir haben

das ganze gefilmt und ausgestrahlt. Ihr wollt nicht, dass wir das in Euren Sälen

machen? Dann machen wir es eben in der Wüste – aber: Wir sind da, ob ihr wollt

oder nicht! Und obwohl wir am Anfang, 2009, nur 15 Leute waren, haben wir die

Revolution gemacht. Zahlen haben keine Bedeutung;wenn sie Bedeutunghätten,

dann wäre die Muslimbruderschaft noch an der Macht.« (Ebd.: Absatz 157)

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 151

Die Bewegung 6. April bekam zu Beginn der Revolution, im Frühjahr 2011, und be-

reits im Jahr 2009, Schulungen und Unterstützung durch die serbische Organisa-

tion Otpor! (»Widerstand!«), die im Jahr 2000 Slobodan Milosevic durch eine breite

Mobilisierung stürzte (Herrman 2011; Popovic/Miller 2015: Kapitel 1). Seither hat

sich die Bewegung auf die Vermittlung gewaltfreier Taktiken oppositioneller Be-

wegungen in globalem Maßstab spezialisiert, so auch in Ägypten.6 Finanziell und

logistisch wird sie dabei von verschiedenen US-amerikanischen Institutionen wie

das National Endowment for Democracy (NED), International Republican Institu-

te (IRI) oder auch Freedom House unterstützt, die wiederum eng mit den beiden

großen US-Parteien verknüpft sind oder von der US-Regierung finanziert werden

(Otasevic 2019: 5). Das von Otpor! ursprünglich eingesetzte Symbol einer geballten

Faust wurde von der Bewegung 6. April ebenso übernommen, wie die Taktik, das

Regime durch absurde oder satirische Aktionen zu entwaffnen (Al Jazeera English

09.2011; New Tatctics in Human Rights o.J.; Otasevic 2019: 4-5).

10.1.2 Hemmende Faktoren: Repression und soziale Kontrolle

Vor allem an denUniversitäten zeigten sich die Schwierigkeiten,mit denen die Pro-

testierenden konfrontiert waren, obwohl viele institutionelle Hemmnisse beseitigt

waren: Dort gab es sowohl Gruppen, die gegen die Herrschaft des Militärs und

gegen den Putsch mobilisiert haben, der Mohammed Mursi im Sommer 2013 be-

seitigt hat als auch Gruppen und Studierendenvertreter*innen, die zwar zu Kund-

gebungen mobilisiert haben, diese jedoch bewusst unpolitisch halten wollten, um

nicht vom Regime verfolgt zu werden. So gab es Konfrontationen über die Frage

der Unterstützung der Muslimbruderschaft:

»Ich erinnere mich an den Tag, als die ›Studierenden gegen den Putsch‹ [Studieren-

dengruppe] versucht haben, sich uns anzuschließen, während wir anwesend wa-

ren. Wir begannen, uns in die Richtung zurückzuziehen, wo niemand von ihnen

stand, weil wir nicht wollten, dass der Protest politisiert wird, denn wir haben

für die Interessen der Studierenden protestiert und wegen der mangelnden Zahl

an Wohnheimplätzen. Wir wollten niemanden, dass er unseren Protest kapert,

wie wir damals gesagt haben. Wir wollten nicht, dass jemand kommt und sagen

kann: ›Das sind keine Studierenden, die nach der Einhaltung ihrer Rechte verlan-

gen, sondern das sind Studierende gegen den Putsch, die sichmit den Kräften des

Innenministeriums anlegen, damit Mursi zurück [an die Macht] kommt.‹« (Inter-

view – Uni Cairo Aktivist, 2017: Absatz 33)

6 Eine Auswahl weiterer Länder, in denen Otpor! aktiv wurde: Georgien, Weißrussland, Ukrai-

ne, Albanien, Venezuela, Bolivien, Malediven, Libanon (sog. Zedernrevolution) etc. Otasevic

(2019: 4-5).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Eine bewusste Verengung des thematischen Fokus auf studentische Angelegen-

heiten sollte die unpolitische bzw. nicht-politisierte Mehrheit der Studierenden

ansprechen (ebd.: Absatz 55). Diese würden von der eher politisierten Anrede der

Muslimbruderschaft abgeschreckt. Trotz dieser Zurückhaltung bediente sich das

Regime in seiner Reaktion auf die Maßnahmen der Studierenden z.T. tödlicher

Gewalt:

»Die Polizeikräfte haben darauf immer mit Gewalt reagiert, entweder haben sie

von außerhalb der Uni Tränengas auf das Gelände der Uni geschossen/bis zu/(…)

Am 16. Januar stürmtendie Kräfte des InnenministeriumsdasUnigelände und vie-

le Studierende starben/zwei Studierende wurden getötet (ustuschhidu, wrtl. ›er-

litten den Märtyrertod‹7) und ungefähr 46 weitere wurden verhaftet, an verschie-

denen Orten, außerhalb der Uni. Manche Studierende wurden sogar in der Me-

tro verhaftet an jenem Tag. Und das war die Folge der Demo der Muslimbruder-

Studierenden.« (Ebd.: Absatz 31)

Nicht die Gewalt der Sicherheitskräfte sei verantwortlich für das Martyrium vieler

Studierender, die also einer gerechten Sache nachgingen, sondern die forsche Vor-

gehensweise der Muslimbruderschaft. Die Spaltung der Studierendenschaft blieb

auf diese Weise die ganze Zeit über bestehen: Während die Muslimbruderschaft

und andere Gruppen ihre je eigenen politisierten Studierendenmobilisierten, blie-

ben andere den Kundgebungen und Demos, die Richtung Tahrir zogen, fern (ebd.:

Absatz 23). Dies deckt sich mit Erkenntnissen der Transitionsforschung, wonach

das Regime Gewalt oder die Drohung mit Gewalt einsetzt, um radikale und nicht-

radikale Teile der Opposition auseinanderzutreiben (Lust-Okar 2004: 159ff., 2005:

29).8

Diese Taktik zeigteWirkung: Nichtregierungsorganisationen lehnten eine Teil-

nahme oder Mobilisierung kategorisch ab, obwohl sie häufig von Basisgruppen auf

dem Tahrir-Platz aufgefordert wurden teilzunehmen bzw. ihr weitverzweigtes, in

der Zivilgesellschaft verankertes Netzwerk, für Mobilisierungen zu nutzen (Inter-

view – NGO, 2017: Absatz 23, 25, 29-31, 43).

7 Die shahada, also der Märtyrertod, und davon abgeleiteteWortformen werden im Arabischen

auch von säkularen Akteur*innen und sogar Christ*innen verwendet, wenn sie über Ak-

tivist*innen, Kämpfer*innen, Genoss*innen sprechen, die vom politischen Gegner getötet

wurden.

8 In diesem Zusammenhang sind auch die Ereignisse um die sogenannte Kamelschlacht wäh-

rend der Revolution gegen Husni Mubarak am 2. Februar 2011 zu sehen, sowie weitere von

Aktivist*innen als Massaker bezeichnete gewaltsame Eskalationen durch das Regime, wie

das Massaker von Mohammed Mahmoud im November 2011 (Kap. IV-13.3) oder auch das

Maspero-Massaker im Oktober 2011, vgl. Ketchley (2017: 97ff.); Commission on Security and

Cooperation in Europe (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 153

Ihre Entwicklungsarbeit habe im Fokus gestanden und sollte durch eine Po-

litisierung der Arbeit der Organisation nicht gefährdet werden (ebd.: Absatz 29):

»Keine Politik und keine Religion« (la siyasa wa la din) sei deshalb das Motto ei-

ner Kairoer Organisation in dieser Zeit und darüber hinaus gewesen. Denn die-

se beiden Dinge würden eine Organisation gesellschaftlich am ehesten auf etwas

festschreiben (ebd.: Absatz 98). Das »Labeling«, also die Zuschreibung einer politi-

schen Haltung durch die Gesellschaft, selbst in Zeiten der Revolution, sei mit Ver-

weis auf die Muslimbruderschaft untragbar. Diese habe durch den Eintritt in die

politische Arena ihrer Reputation angeblich geschadet (ebd.: Absatz 88). Ähnlich

wie die Studierenden verschob die NGO den Tätigkeitsfokus deshalb auf die Din-

ge, die die Organisation ohnehin tut, passte ihr organisationales Verhalten an die

äußeren Bedingungen an, um nicht Opfer repressiverMaßnahmen des Regimes zu

werden, die sich in letzter Konsequenz auf die eigene Arbeit auswirken würden.

Damit entspricht dieses Verhalten theoretischen Erwartungen, wonach organisa-

tionales Agieren sich Umweltbedingungen und -erwartungen anpasst (vgl. oben

Kap. II-6.1).

10.1.3 Netzwerkstrukturen: Kleinteilige Vernetzung im sozialen Umfeld?

Die aus den geschilderten Mobilisierungen hervorgetretenen Bewegungen lassen

sich als Bewegungen in Form sozialer Netzwerke beschreiben, die sich durch sozia-

le Transaktionen in kleinteiligen Zusammenhängen konstituieren, etwa in nach-

barschaftlichen »Volkskomitees« (popular committees) oder direkt auf dem Tahrir-

Platz (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 80) (Kap. II-5.1 & 5.2). Es wurden

Treffen außerhalb des Tahrir-Platzes vereinbart, bei denen die politische Situati-

on diskutiert und interpretiert wurde (ebd.: Absatz 82). Konsens war, sich eher als

informelle Gruppe zu begreifen, die sich wöchentlich trifft und auch zu anderen

Gruppen Kontakt aufnimmt, um die Kräfte zu bündeln (ebd.: Absatz 113).

Die Bezugnahme, um sich zu vernetzen und eigene Ideen nach außen zu tra-

gen, erfolgte über bereits bestehende Kontakte, also Freunde und Familie, die ähn-

liche politische Einstellungen hatten (Kap. II-4.1). Auf diese Weise entstand ein

großes Netzwerk, welches durch viele lokale, kleinere Netzwerke strukturiert war.

Allerdings bestanden diese Strukturen aus informellen Vereinbarungen. So hätte

sich die Sozialdemokratische Partei dieser Methode bedient, um die nötigen 5000

Unterschriften zu sammeln, die für die Parteiregistrierung notwendig waren. Da-

bei haben unterschiedlich selbstdefinierte Interessengruppen ihre jeweiligenNetz-

werke aktiviert, um sie einerseits für eine Unterschrift zu gewinnen, aber auch, um

sie vom Eintritt in die künftige Partei zu überzeugen:

»[…]Aberweilwir vieleGruppenwarenundaus verschiedenenRichtungenkamen,

kannten die Linken die Linken aus den Provinzen, die Protestanten haben ihre

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Leute geholt, die Christen ihre, die jungenRevolutionäre haben ihre Leute geholt –

jede Gruppe hat sich auf einenWeg begeben, was uns dazu befähigte, eine große

Anzahl [an Mitgliedern] zu bekommen.« (Interview – Sozialdemokratische Partei

Ägyptens, 2017: Absatz 42)

Darüber hinaus wurde im Zusammenhang mit der ursprünglich vorgesehenen

Präsidentschaftskandidatur Mohammed al-Baradeis eine Graswurzelkampagne

initiiert, aus der später, im Laufe des Jahres 2012, die Dustur-Partei hervorging.

Die Beschreibung entspricht klassischen Mobilisierungs-Institutionalisierungs-

Vorgängen, bei denen aus einer sozialen Bewegung eine mehr oder minder feste

Parteiorganisation hervorgeht. Was jedoch offensichtlich fehlte, ist die Herausbil-

dung einer positionalen Struktur oder Ordnung mit festen Rollenzuschreibungen,

die aus kommunikativen Prozessen entsteht (Stegbauer/Bauer 2010: 234) (Kap.

II-5.4).

Die Revolutionär*innen auf dem Tahrir-Platz wurden direkt angesprochen und

in die Dustur-Partei kooptiert mit Verweis darauf, dass diese Partei die Ziele der

Revolution vertreten würde. Auch verließen viele junge Menschen andere Parteien,

um in der Partei des »Paten der Revolution«, al-Baradei, aktiv zu werden (Abdalla

2013: 3). Zugleich fand eine Vernetzung mit anderen Gruppen statt, die al-Baradei

in den Provinzen außerhalb Kairos unterstützt haben, so dass die Parteiorganisa-

tion innerhalb kurzer Zeit schnell wuchs (Interview – Sozialdemokratische Partei

Ägyptens, 2017: Absatz 46). Die Dustur-Partei blieb aber im Zentrum dieser Ver-

netzungsarbeit und lenkte das weitere Geschehen. Dies entspricht der Schilde-

rung einer strategischen Netzwerkorganisation mit flachen Hierarchien zwischen

den einzelnen Netzwerken, ohne jedoch die von Netzwerktheoretiker*innen be-

schriebene positionale Ordnung innerhalb der einzelnen Netzwerke, die zugleich

den Funktionen entspricht (Kap. II-5.4). Wie noch in Kapitel IV-11 genauer zu se-

hen sein wird, lag dies am äußerst fragilen und noch unausgereiften Zustand der

Organisationen.

Anders jedoch, als bei linken Strömungen oder etwa der Öko-Bewegung der

1970er und 1980er Jahre in vielen Ländern Westeuropas, die auf Sachthemen und

eine klar identifizierbare Programmatik rekurrierte und dadurch nicht auf poli-

tische Organisationen beschränkt blieb, stellte die Dustur-Kampagne die Person,

das Charisma und das AnsehenMohammed al-Baradeis in denMittelpunkt. Dieses

Merkmal, das als Personalismus theoretisiert wurde, zieht sich –wie noch häufiger

zu sehen sein wird – wie ein roter Faden durch die Politik Ägyptens. Es ist eines

der Hauptcharakteristika des neopatrimonialen Herrschaftssystems, das während

des Transitionsprozesses in Teilen weiterhin wirksam war und das Verhalten der

Akteur*innen beeinflusste und den Aufbau funktionierender Parteiorganisationen

hemmte (Kap. I-2.1).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 155

Doch abseits dieses Strukturmerkmals ist die Dustur-Partei ein gelungenes

Beispiel für eine Mobilisierung und Vernetzung von Aktivist*innen in neue Orga-

nisationenmit zunächst flachen Hierarchien in einer turbulenten Umwelt, die eine

Voraussetzung für die Entstehung einer konfliktfähigen, konsolidierten Parteior-

ganisation erfüllen (Kap. II-6.2). Jedoch ist das Beispiel keineswegs typisch für die

Vernetzungs- und Organisierungsbemühungen der Akteur*innen. Vielmehr muss

man diesen Fall als Ausnahmeerscheinung werten. Die kleinteilige Vernetzung auf

dem Tahrir-Platz und anderen Orten des Landes zeitigte kaum Mal die Entste-

hung eines größeren – auch schwach konsolidierten – Organisationsapparats, der

die Herausforderungen eines umkämpften Transitionsprozesses dauerhaft meis-

tern und konstruktiv an der Gestaltung einer neuen politischen Ordnung mitwir-

ken konnte. Auch hier zeigt sich das Dilemma, in dem die neuen Akteur*innen

steckten: Zwischen tagespolitischem Aktivismus und der Notwendigkeit des Auf-

baus berechenbarer und transparenter Organisationen wurde Letzteres oftmals

nur unvollständig bewältigt.

10.1.4 Wahrnehmung, Handlung, Organisationsfähigkeit?

»It´s not that people change, the regime has changed the people. Because it has

made them feel that there is no reason to get involved in anything. And once peo-

ple realized that, no there is a smallwindow, a small opening to get involved again,

the involvement was insane!« (Tahrir-Aktivist)

Das SKOG-Modell bestimmt Gruppen u.a. über den Zugriff auf bestimmte Mit-

tel, um sie dem strategischen oder dem oppositionellen Lager zuzurechnen: Zu

diesen Mitteln zählt die (politische) Organisationsfähigkeit von Gruppen, die als

ein zentrales Kriterium ihrer Konfliktfähigkeit gilt. Politisch organisationsfähig

sind Gruppen und Bewegungen dann, wenn sie Druck in Form aggregierter Inter-

essenartikulation (Parteien, Verbände, unabhängige Gewerkschaften, soziale Pro-

testgruppen etc.) auf das politische System ausüben können (Schubert et al. 1994:

69f.). Konfliktfähig sind sie in einem zweiten Schritt, wenn nämlich die organisier-

ten politischen Interessen glaubhaft in der Lage sind, Droh- und Konfliktpotentia-

le wie Streiks, Demonstrationen, Rebellion etc. einzusetzen oder damit zu drohen

(Offe 2003b: 22). Auch Dahrendorf nennt die Organisierung von Interessengrup-

pen als zentrales Kriterium für die Regulierung von gruppenmäßigen Konflikten.

Nur so könne sichergestellt werden, dass ein sozialer Konflikt auch gelöst werden

könne (1959: 226). Mobilisierung allein reicht da nicht aus. Je diffuser ein Interesse

organisiert sei, desto schwieriger sei es, einen Konflikt zu lösen (ebd.).

Zugleich gilt für den Erfolg schichtübergreifender Mobilisierung, die der poli-

tischen Organisierung vorausgeht, aber auch, dassmobilisierbareMenschen bereit

sein müssen, sich nach Jahrzehnten der Passivität auf einen solchen Prozess und

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

seine unwägbaren Folgen einzulassen. Es muss ein gewisser Grad an Überzeugung

vorherrschen durch organisiertes Handeln, etwas verändern zu können (cognitive li-

beration) (McAdam 1982; McAdam et al. 1996a: 5) (Kap. II-4.1 & 5).

Partizipation hängt maßgeblich davon ab, wie bestimmte politische Möglich-

keitsstrukturen kollektiv wahrgenommen und subjektiv eingeordnet werden, um

daraus kollektive Erwartungen abzuleiten, der Tiefe der sozialen Unzufriedenheit

(grievances) und daraus resultierenden,möglichen Auseinandersetzungen zwischen

Protestteilnehmer*innen mit ähnlichen Interessen und sozialer Lage sowie dem

Regime, das als unüberwindbare Instanz erscheint (Kap. I-3.1.3). Erwartungen und

an sie geknüpfte interpretative Deutungsrahmen spielen am Anfang einer Bewe-

gung eine große Rolle (Kap. II-5.4). Die Vorstellung eines harmonischen, quasi im-

manenten Wachstums einer Bewegung, an dessen Anfang die Identität der Bewe-

gung bereits feststeht, wird in der Bewegungs-Literatur abgelehnt (Kap. II-4.1).

Zugleich gilt aber, dass kollektiv entwickelte Wahrnehmungen einer Situation un-

ter Bedingungen größerer Organisiertheit eher Konsequenzen zeitigen und zum

Erfolg führen,weil die Problemlagen dann eher dem System, als eigenemVerschul-

den zugeschrieben werden (McAdam et al. 1996a: 9).

In Ägypten brachen Konflikte über die Deutung der politischen Situation be-

reits sehr früh aus und entzündeten sich sowohl an der Diagnose der Situation

als auch an der Wahl der Mittel. Selbst Freunde und Verwandte stritten sich, weil

man die politische Situation am Anfang der Proteste diametral entgegengesetzt

interpretiert habe: Während die einen »das Land retten wollten«, meinten Anhän-

ger*innen von Mubarak und des alten Regimes, »die Protestierenden würden es

ruinieren« (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 38; Carr 2012). Mehr noch: Die

einzelnen Protestakteur*innen sahen sich sehr häufig als die jeweils wahren Ver-

treter*innen der Revolution und beanspruchten als solche, ihr Handeln einem ver-

meintlich übergeordneten, überideologischen Narrativ zu unterstellen, das durch

die Revolution legitimiert sei.

Wie wir im weiteren Verlauf der Analyse sehen werden, waren diese z.T. sehr

heftigen Konflikte um die Deutungshoheit der Ereignisse dominierender Bestand-

teil des Transitionsprozesses in Ägypten und brachen zu verschiedenen Anlässen

immer wieder auf. Dies entspricht auch theoretischen Erwartungen, wonach Indi-

viduen die vorliegende Situation unterschiedlich interpretieren und darüber Kon-

flikte entstehen würden (McAdam 2003: 286). Diese Konflikte hatten jedoch di-

rekte Auswirkungen auf die Organisationsfähigkeit der sozialen Protestbewegun-

gen: Die Unklarheit über das Ziel der Mobilisierungen schwächte die Bewegungen.

Prognostisches Framing war hochumstritten. All dies beeinflusste damit auch die

Konfliktfähigkeit der Akteur*innen negativ.

Doch die Organisierung und weitere Festigung des Protests durch eine In-

stitutionalisierung von Gruppen zu Parteien (Mesoebene), um formulierte Meta-

Kollektivziele wie den Sturz des Regimes zu erreichen (Makroebene), erfordert

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 157

von Individuen eine langfristige Kopplung von Motivation und Mobilisierungsbe-

reitschaft auf der einen Seite sowie Organisations- und Konfliktfähigkeit, initiiert

durch eine kollektive politische Ideologie als organisierender Kraft, auf der anderen

Seite (Mikroebene) (Kap. II-5.4: Abbildung 1). Die Auseinandersetzungen und Aus-

handlungsprozesse innerhalb sozialer Bewegungen, die sich entlang interpretati-

ver Deutungsrahmen vollziehen, und die sich daraus ergebenden Handlungsoptio-

nen sind zentral für die gelingende Entstehung einer möglichen organisationalen

Ordnung und kollektiver Handlung sowie in der Folge für die Ausgestaltung eines

Parteiensystems. Voraussetzung hierfür ist jedoch, dass die Aushandlungsprozes-

se sich in konstruktiver Weise vollziehen, auch wenn sie von Konflikten begleitet

werden.

Der Zusammenhang zwischen Mobilisierung, Ressourcenzugriff, Organisie-

rung und der Formulierung gemeinsamer Ziele kommt im Folgenden mittelbar

zum Ausdruck, wenn die Frage aufgeworfen wird, inwieweit eine Revolution die

vorhandenen kognitiven, emotionalen und materiellen Ressourcen von Menschen

überfordert und inwieweit eine nur lose gesteuerte und organisierte Revolution

überhaupt in der Lage sei, sozialen und politischen Wandel nachhaltig zu initiie-

ren, zumal die meisten Menschen keine Visionen oder Ideen mitbringen, wie die

künftige Sozialordnung zu gestalten sei9:

» […] that a lot of the people who took part in the different stages of it were not

ready in certain way. They weremotivated, highlymotivated to the point of giving

their lives, that´s for sure. But very few people were ready from January 29th to

propose alternative structures and to start mobilizing and, and creating resource

pools and creating all this […].« (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 29)

Organisationsfähigkeit, die Entwicklung neuer Ideen für die Zeit nach der Revolu-

tion sowie ein Transfer psychischer, emotionaler und kognitiver Bereitschaft und

Ressourcen hin zu verbindlichen Organisationsprinzipien, spielen hier ineinander

hinein und nehmenmaßgeblichen Einfluss auf die Chancen der Akteur*innen, po-

litischen Wandel zu erzwingen (Tufekci 2013). Kollektives Agieren verstanden als

Funktion einer kollektiven Organisationsfähigkeit muss analog dazu den Trans-

fer und die Angleichung individueller Erwartungshaltungen in kollektive Muster

sozialer Organisation leisten.

Kollektive Anstrengungenmüssen langfristig und nachhaltig angelegt sein, um

dies zu realisieren. Ob dies in Ägypten jedoch immer der Fall war, bleibt offen.

9 Asef Bayat verhandelt diese Frage in Buchlänge undwirft immer wieder die skeptische Frage

auf, obman bei den »neuen globalen Revolutionen« (Occuppy,Arabischer Frühling, spanischer

indignad@s Protest) überhaupt von Revolution sprechen könne. Schließlich, so Bayat weiter,

habe sich fünf Jahre nach dem Sturz Mubaraks nichts an der institutionellen Konfiguration

des Landes geändert (2017: 153).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Viele Protestierende seien »kurzsichtig an die Sache herangegangen«, weil sie nur

auf den Sturz des Regimes abzielten (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 29).

Zugleich wird aber die Handlungsmacht (agency) der Menschen, welche nicht mit

Organisationsfähigkeit gleichbedeutend ist, auf dem Tahrir-Platz betont, die sich

in einem oft beobachteten Wechselspiel zwischen Struktur und Handlung Bahn

bricht:

»[…] but people were so fascinated by what was happening to them and by them that

it was impossible for them to detach their eyes and their attention fromwhat was

happening just/there was a miracle happening in that square, it´s insane, really,

it´s shocking how, howmagical thatmoment feels till now after a crushing defeat.

Thismoment is still worth it, you´ll still do it all over again just for these few hours

and few days.« (Ebd.)

Die organisatorische Schwäche nach der Mobilisierung wird an dieser Stelle durch

eine Überhöhung des Erfolgs auf dem Tahrir-Platz ausgeblendet; der Erfolg und

die Bewegung werden mythologisiert (miracle, magical), depolitisiert, so als ob es

kein politisch-sozialer Kampf sei, sondern eben Ausdruck eines höheren, quasi

transzendentenWillens. In Asef Bayats Beschreibung der revolutionären Erhebung

tauchen beide Elemente auf: Überraschung, fast Unglaube über die eigene Stärke

bei den Demonstrant*innen sowie eine damit einhergehende Überforderung, was

als nächstes zu tun sei (2017: 162). Der Mangel an Führungspersönlichkeiten auf

dem Tahrir-Platz, den auch Bayat wiederholt anspricht, schlug sich in einer Ori-

entierungslosigkeit der Bewegung nieder und machte sie für verschiedene Gegen-

strategien des Regimes verwundbar.10

Hinsichtlich der durch die initiale Mobilisierung geförderten Konstituierung

politischer Subjektivität bei den Protestierenden lässt sich dies gewiss als verpass-

te Möglichkeit interpretieren, ein oppositionelles politisches Gruppensubjekt erst-

mals zu manifestieren, welches qua kollektiver politischer Identität dem Regime

geschlossen und nachhaltig entgegentreten kann sowie die Konfliktfähigkeit zu

erhöhen.

An dieser Stelle soll zusammenfassend und thesenhaft formuliert werden:

Mangelnder Glaube an die eigene Stärke, organisiert handeln zu können oder

auch die Annahme, dass dies nur ein temporärer Erfolg sei, muss als erklärende

Variable für die mangelnde Organisationsfähigkeit in Betracht gezogen werden.

Zudem muss die Rolle der Repression und Gewalt gegen die Demonstrant*innen

als stark hemmender Faktor in die Betrachtung einbezogen werden (Interview –

Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 11, 19, 121; Boudreau 2002; Sika 2018).

10 Bayat: »I find the speed, spread, and intensity of the recent revolutions extraordinarily unpar-

alleled, while their lack of ideology, lax coordination, and absence of any galvanizing leader-

ship and intellectual precepts have almost no precedent.« (2017: 2)

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 159

Melucci hat die Verbindung von kollektiver Handlung, Gerichtetheit der Hand-

lung auf ein Ziel und systemischen Gelegenheitsstrukturen bzw. Hemmnissen be-

schrieben (1985: 792). Die hier zum Ausdruck kommende Absage an sowohl rein

funktionalistische als auch rein materialistische Erklärungen kollektiver Handlung

als simplizistische, den prozessualen Charakter kollektiver Handlung negierende,

Ansätze findet man in der Empirie vorläufig bestätigt. Es zeigt sich, dass individu-

elle Erwartungen im Laufe derMobilisierung in ständigen Aushandlungsprozessen

sozialer Netzwerke zu kollektiven Erwartungen, einer gemeinsamen Kultur trans-

formiert werden, die man »als Bezugssystem zu Inhalten« bezeichnen kann (Diani

1995; McAdam et al. 2009: 12; Stegbauer 2016: 9).

Diese Transformation von Erwartungen vollzieht sich über eine andauernde

Angleichung der individuellen Erwartungshaltung in kleinteiligen Zusammenhän-

gen. Die daraus resultierenden kollektiven Erwartungen bilden den Nukleus kol-

lektiver politischer Identitäten sozialer Bewegungen (Kap. IV-10.4.), die folglich

nicht »monolithische Blöcke« sind, sondern, prozessual konstruierte Handlungs-

einheiten, die sowohl in ihrer ideologisch-identitären Konstitution, sowie in ihrer

kollektiven Handlungsweise sehr anpassungsfähig sind.

10.2 Framing und politische Legitimität

Die komplexen Zusammenhänge von Erwartungen, Framing-Prozessen, Prozessen

kollektiver Identitätsbildung, POS als wahrgenommene Möglichkeiten/Hemmnis-

se in der Struktur und der Wechselwirkung zwischen diesen und der Protobewe-

gung, die dadurch ihre Handlungsstärke erkennt und diese Wahrnehmung dann

auch in Handlung übersetzt, ist zentral für das Verständnis der ägyptischen Revo-

lution und ihres Verlaufs.

Framing, verstanden als kollektive Beschreibung und Interpretation der poli-

tischen Situation, das zugleich Diagnose, Motivation und Prognose anhand von

Deutungsrahmen darstellt, ist essentiell für die Glaubwürdigkeit einer Bewegung

und damit ihren Erfolg (Kap. II-4).11 Erfüllt sie kollektive Erwartungen nicht, ver-

liert sie an Glaubwürdigkeit. Im Ringen mit dem Regime – insbesondere wenn es

sich um ein Regime mit hoher Steuerungsfähigkeit handelt – stellt dies einen er-

heblichen Nachteil dar, weil es dem Regime die Möglichkeit gibt, die Bewegung zu

diskreditieren, indem es ihr Schuld an der ökonomischen Misere oder der Abnah-

me öffentlicher Sicherheit gibt (ausbleibender Tourismus, Kapitalflucht, Inflation,

11 Dieser Abschnitt wird keine Frame-Analyse liefern, sondern vielmehr auf Zusammenhänge

von Framing, Legitimität einer sozialen Bewegung und gesellschaftlichen Konflikten hinwei-

sen.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Alltagskriminalität etc.) (Interview–Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz

92).

Politische Legitimität und Glaubwürdigkeit stehen in direktem Zusammen-

hang mit der Art des Framings: Ist das Framing erfolgreich (im Sinne hoher

Mobilisierungs- und Problemlösungskapazität), so ist die politische Glaubwürdig-

keit in der Öffentlichkeit einer Bewegung hoch und damit auch ihre Legitimität

und umgekehrt. Dieser Zusammenhang schien den Protestierenden durchaus

bewusst zu sein:

»Well, you’re not playing against the system, you’re playing against popular opi-

nion. And yes, of course, popular opinion gets fed up with traffic jams that are

caused because of a sit-in, of course they are. And that´s also the way, the state is

playing against you.« (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 109)

Ein Weg, den manche, insbesondere linke, Akteur*innen bewusst eingeschlagen

hätten, ist es, schichtspezifische Deutungen der Realität einzusetzen, die parti-

kulare Klasseninteressen ansprechen und Lösungen anbieten (Interview – Partei

Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 64). Ziel sei es gewesen, eine Verbindung

zwischen persönlichen Problemen und dem politischen System herzustellen, »die

Herstellung eines Bewusstseins«, ein in der Bewegungsforschung bekannter Zu-

sammenhang (Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 86; vgl.

auch McAdam et al. 1996a: 9). Zugleich sei es versäumt worden, diese Verbindung

herzustellen: »Wir haben es versucht und sind gescheitert« (Interview – Partei So-

zialistische Volksallianz, 2016: Absatz 90).

Das Eingeständnis, als Bewegung gescheitert zu sein, den Menschen eine Ver-

bindung zwischen ihren Interessen und dem politischen System zu erklären, deu-

tet darüber hinaus auf ein systemisches Merkmal hin, das hier als gesellschaftlicher

Paternalismus bezeichnet wird, und das in verschiedenen Formen und Bruchlinien

immerwieder vorkamund dieHerausbildung organisierter Interessenorganisatio-

nen beeinflusst hat: Oft entsteht der Eindruck einer Kluft zwischen den Demons-

trant*innen auf der Straße und der jeweiligen Partei auf der anderen Seite.

Die Aufgabe der Partei wäre es gewesen, »Begeisterung« bei den anderen zu

wecken, »die breite Masse an Leuten davon [zu] überzeugen, dass die Revolution

der beste Weg ist […] und dass ihr [Leute] Beitrag dazu, ihre Situation verbessern«

werde (ebd.: Absatz 86, 92). Ähnliche Argumentationsmuster lassen sich tendenzi-

ell innerhalb der Bewegung 6. April feststellen, die für sich zwar beansprucht, über-

ideologische Bewegung zu sein, im Kern aber eher links orientiert zu sein scheint:

»Eine Fraktion unserer Mitglieder muss gebildet sein, eine Elite, die mit dem Volk

reden und es an die Hand nehmen kann« (Interview – Bewegung 6. April, 2016:

Absatz 127).

Hier begegnet uns über den Paternalismus hinaus ein geradezu klassisch le-

ninistisches Verständnis einer Bewegung und ihrer Führung: Die Masse der Leute

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 161

habe kein tieferes Verständnis von Politik, die Partei, die Anführer der Bewegung,

müssen sie auf ihre Interessen und deren Beeinflussbarkeit durch die Politik erst

hinweisen und sich dann dafür begeistern.

Die Ängste der Menschen in dieser hochgradig von Unsicherheit geprägten

Umwelt wurden zugunsten des politischen Aktivismus zum Teil ignoriert und den

politischen Zielen untergeordnet. Dies habe es demRegime erleichtert,mittels sei-

ner Medien, den Kampf um die Deutungshoheit der Ereignisse zu führen, die öf-

fentliche Meinung zu seinen Gunsten zu beeinflussen und der politischen Legiti-

mität der Bewegung großen Schaden zuzufügen (Interview – Partei Sozialistische

Volksallianz, 2016: 92; Alexander/Aouragh 2014: 902).

Eine breite Kampagne, die sich gegen die Herrschaft des SCAF und später auch

gegen die Herrschaft der Muslimbruderschaft richtete und hinsichtlich Mobilisie-

rung und der Erzeugung politischer Legitimität viel leistete, hieß »DasMilitär lügt«

(askar kazibun) und »Die Muslimbrüder lügen« (ikhwan kazibun) bzw. »Lügner im

Namen des Glaubens« (kazibun bi ism ad-din) (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Ab-

satz 115; Aboubakr 2013: 242; Alexander/Aouragh 2014: 902ff.; Angelis 2015: 26). Sie

wurde von elf verschiedenen revolutionären Bewegungen getragen (AbuDayf 2011).

Sie hatte zum Ziel, das asymmetrische Kräfteverhältnis bezüglich der Deutungs-

hoheit und der Interpretation der laufenden Ereignisse zu korrigieren, indem sie

die »Wahrheit enthüllt« sowie den öffentlichen Raum zurück erobert (Interview –

Bewegung 6. April, 2016: Absatz 85; Alexander/Aouragh 2014: 902). Später arbeitete

die Kampagne, die am 18. Dezember 2011 initiiert wurde und bis 2014 lief, mit dem

Youtube-Kanal des Kollektivs »Entschlossen, die Wahrheit zu zeigen« (musirriin ala

ithbat al-haqiqa) zusammen, das sich ähnlicher Methoden bediente (vgl. für eine

ausführliche Darstellung der Kampagne Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz

113; Mada Masr 2018; The Mosireen Collective 2011ff.). Die Idee war, die vorhande-

nen Widersprüche, Heucheleien und antirevolutionären Aussagen von Politikern,

hohen Funktionsträgern sowie Medienschaffenden aus dem Internet in die reale

Welt zu holen und zu verbreiten.

In ihrer Form war die Kampagne nur sehr lose koordiniert. Die Aktivist*innen

haben mittels eines Beamers und vorbereiteten DVDs in den Straßen der Städte

und insbesondere in Armenvierteln die Menschen mit den Lügen der jeweiligen

Machthaber konfrontiert und Irritationen erzeugt, indem sie auf die Diskrepanz

zwischen dem Gesagten und der tatsächlichen Politik der jeweiligen Regimeko-

alition hingewiesen haben (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 113). Damit

zielten sie auch auf diejenigen Bevölkerungsteile ab, die abgeschnitten waren von

den im Internet befindlichen Informationen und den Desinformationskampagnen

des Regimes schutzlos ausgesetzt waren (Alexander/Aouragh 2014: 903). Zugleich

deutet dieses Vorgehen auf den bereits angesprochenen, erheblichen Ressourcen-

vorsprung der Regimekoalition hin: Während SCAF und Muslimbruderschaft über

eigene Medienabteilungen verfügten, über Satellitensender, eigene Zeitungen etc.,

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

die sie gegen die Protestbewegung einsetzten,mussten sich die Aktivist*innen und

neuen Parteien oftmals mit improvisierten Mitteln helfen (Interview – Tahrir Ak-

tivist, 2017: Absatz 76). Nach eigener Aussage jedoch, war die Kazibun-Kampagne

sehr erfolgreich (ebd.: Absatz 119, 127).

Außerhalb dieser koordinierten Kampagne, variierten eingesetzte Slogans

stark, wurden nicht einheitlich zwischen den verschiedenen Bewegungen und

Parteien genutzt, mit wenigen Ausnahmen wie etwa der berühmte Ruf nach

»Brot, Freiheit und Würde«. Patriotismus war bei praktisch allen Parteien, die

nach 2011 gegründet wurden, eine große Konstante. Zuweilen war ein regelrechter

Wettbewerb zu beobachten, wer am nationalistischsten sei (Interview – Bewe-

gung 6. April, 2016: Absatz 127). Auch die schlichte Forderung nach Veränderung

(taghyiir), ohne dies weiter mit Inhalt zu füllen, kam bisweilen vor (Interview –

Monumentspartei, 2016: Absatz 3).

Es lässt sich zudem beobachten, dass Slogans abhängig von der jeweiligen po-

litischen Konstellation und der machtpolitischen Position innerhalb des säkularen

Lagers eingesetzt wurden. Einige Beispiele sollen das verdeutlichen: Wenn die li-

berale Partei der Freien Ägypter mit Sozialdemokraten und der bereits unter Sadat

gegründeten nasseristischen Tagammu verbündet ist, dann überwiegen in einem

solchen Fall patriotische Slogans, die mit »der ägyptischen Identität« zusammen-

hängen (Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 15).

Daneben dominierten Slogans, die den zivilen Charakter des Staates betonten

und somit gleichermaßen gegen eine Herrschaft des SCAF und der Muslimbru-

derschaft gerichtet gelesen werden können (ebd.: Absatz 50-51). Auch die Dustur-

Partei von Mohammed al-Baradei lehnte einen Armeekandidaten für das höchste

Staatsamt ab, bestand auf einen zivilen Präsidentschaftskandidaten für dieWahlen

im Frühjahr/Sommer 2012 (Interview – Dustur-Partei/Nationale Rettungsfront,

2017: Absatz 39).

Man kann dies bei einer solch heterogenen Allianz aus Nasseristen, Sozial-

demokraten und neoliberalen Nationalisten als kleinsten gemeinsamen Nenner

bezeichnen, als Versuch, weltanschauliche und politische Konfliktlinien so gut es

geht zu überbrücken, indem ideologisch offene Deutungsrahmen eingesetzt wer-

den, die aber zugleich mobilisierend wirken müssen, bei gleichzeitigemWeiterbe-

stehen der Konkurrenzsituation innerhalb des Parteiensystems. Ein allgemeiner

Nationalismus ist wohl zu allgemein formuliert, um dauerhaft größere Schichten

an sich zu binden – zumal auch die Muslimbruderschaft als größter politischer

Konkurrent in erster Linie als ägyptische Organisation wahrgenommen wird, die

den Gedanken der Einheit der islamischen Ummah auf Ägypten gemünzt reformu-

liert hat (Hamid 2014: 145f.). Power weist auf Umfragen in Ägypten hin, die diesen

Zusammenhang klar aufzeigen: Außer der Muslimbruderschaft und der sehr al-

ten, liberalen Wafd-Partei, hatten Leute Schwierigkeiten, zwischen den einzelnen

Parteien zu unterscheiden (o.J.: 9). Zu ähnlich waren die Positionen im säkularen

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 163

Lager, zu unklar die kaum vorhandenen Unterschiede in der programmatischen

Positionierung der Parteien (Kap. IV-11.2.1).

Das umfassende, schichtübergreifende Narrativ der Muslimbruderschaft be-

deutet eine massive Steigerung ihrer Konfliktfähigkeit gegenüber dem säkularen

Lager, nicht nur weil sie eine klare politische Identität vorweisen kann, sondern

auch weil sie oppositionelle Gruppen anzusprechen vermag sowie Teile der Eliten

und strategischen Gruppen (Hafez 2009: 121).

Für die Konfrontation mit der Muslimbruderschaft und – mit Einschränkun-

gen – dem SCAF mag die Konzentration der säkularen Organisationen auf den zi-

vilen Charakter des Staates und einen pauschalen Nationalismus kurzfristig Wäh-

ler und gesellschaftliche Unterstützung mobilisieren, langfristig ist das zu wenig,

um eine wirkliche Bindung ans säkulare Lager zu erzeugen und im Parteienwett-

bewerb zu bestehen (ebd.). Das Spannungsverhältnis von schichtspezifischer An-

sprache einerseits und einer allgemeineren Zielformulierung etwa in Richtung de-

mokratisch-liberaler Grundsätze blieb im säkularen Lager unausgeglichen.

Als der (konstruierte) Gegensatz Islam-Säkularismus nach dem Putsch vom Juli

2013 auf organisationaler Ebene überwunden schien, dieMuslimbruderschaft poli-

tisch marginalisiert war, veränderte etwa die liberale Partei der Freien Ägypter ihre

Strategie und griff wieder auf ihre klassischen Slogans undThemenwie freieMärk-

te zurück. Sie versuchte die sozioökonomische Situation in Ägypten entsprechend

ihrer Ideologie zu deuten und Lösungsvorschläge anzubieten (Interview – Partei

der Freien Ägypter, 2016: Absatz 15). Eine Überwindung der Armut sei durch mehr

freieMarktwirtschaft undweniger Staatsintervention zu erreichen (Partei der Frei-

en Ägypter 2011b; Ahram Online 2011g; Shehata 2011). Die politischen Spielräume

hatten sich für diese und andere Parteien erheblich erweitert, eine Konzentration

auf ihre jeweilige Kernidentität schien wieder möglich.

Bei diesen Betrachtungen darf der Blick auf die politisch-soziale Gesamtkonfi-

guration nicht eingetrübt werden. Nach Jahrzehnten des Staatsautoritarismus oh-

ne gesellschaftliche Erfahrungenmit demokratischen Institutionen und Leitmotiven

wie Freiheit, Demokratie und sozialer Gerechtigkeit ist es ohnehin schwierig, die-

se in kurzer Zeit programmatisch zu verankern und mögliche Unterstützer*innen

davon zu überzeugen.12

12 Einen ersten Hinweis auf diese Schwierigkeit liefern Parteiprogramme, in denen Absichtser-

klärungen für die Etablierung demokratischer Institutionen und die Orientierung an libera-

len Werten nicht fehlen. Jedoch bleiben ex post erhebliche Zweifel bestehen, wie ernst die

in den Programmen formulierten demokratischen Absichten wirklich gemeint sind. Wie die

folgenden Kapitel zeigen werden, überwogen zumeist machtpolitische Auseinandersetzun-

gen oder Auseinandersetzungen um die formal-institutionelle Ausgestaltung einer neuen

politischen Ordnung gegenüber inhaltlichen Auseinandersetzungen um das normative Wie

eines neuen politischen Systems, vgl. Gerechtigkeitspartei (2011); Partei der Freien Ägypter

(2011b); Sozialdemokratische Partei Ägyptens (o.J.b); Sozialistische Volksallianz (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Hinzu kommt der Klassencharakter der ägyptischen Gesellschaft, der bereits

bei der Organisierung der Proteste angesprochen wurde: In paternalistischer Ma-

nier wird sogar behauptet, dass ein Bauer (fellache) oder einfacher Angestellter Frei-

heit oder Demokratie nicht verstehe, weshalb man ihm im direkten Gespräch kon-

krete Anschauungsbeispiele anhand seiner Lebenssituation geben müsse (Inter-

view – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 129).

Zum einen ist es im Sinne einer Ausweitung von Deutungsrahmen wichtig

(Kap. II-4.1), auch außerhalb der Metropolen diese Art der Arbeit zu leisten. Nur

so kann es zu einer Ausbreitung der Bewegung und ihrer Ziele kommen. Zum an-

deren ist jedoch fraglich, ob ein Vorgehen, das die ärmeren Schichten der Bevöl-

kerung lediglich als Material für die Mobilisierung betrachtet, nicht das eigene

Vorhaben untergräbt. Zwar setzt die klassische Demokratietheorie sozioökonomi-

sche Entwicklung und – damit verbunden – Bildung als notwendige Bedingung

von Demokratie voraus, jedoch gehört die integrative Überwindung von Klassenge-

gensätzen, sozioökonomischen Disparitäten und die Beseitigung quasi-feudaler

Denkweisen in Form von demokratischen Institutionen ohne Ansehen der (sozia-

len) Herkunft zu den grundlegenden Fundamenten einer demokratischen Gesell-

schaft (Lipset 1959, 1981). Soziale Gleichheit beschränkt sich nicht auf materielle

soziale Gleichheit.

10.2.1 Politische Selbstvergewisserung und Legitimität

Die Frage des Verhältnisses zwischen Führung und Basis einer Bewegung berührt

weiterhin deren politische Glaubwürdigkeit und Legitimität sowie in einem etwas

weiter gefassten Rahmen auch die für den Erfolg der Bewegung wichtigen poli-

tischen Identitäten. Die Frage der Legitimität und politischen Identität, zusam-

mengedacht mit der Mobilisierbarkeit von Ressourcen und Menschen, hilft uns

des Weiteren zu verstehen, inwieweit politische Akteur*innen Konfliktfähigkeit

gegenüber der Regimekoalition entwickeln konnten (Kap. I-3.1.4). Legitimität und

Glaubwürdigkeit tragen in erheblichem Ausmaß zur Konfliktfähigkeit oppositio-

neller konfliktfähiger Gruppen bei (Schubert et al. 1994: 69).

Führung und Basis von Bewegungen interagieren in einem Feld aus gemein-

samen Interessen und politischen Potentialen. Konfliktlinien strukturieren dieses

Feld. Politische Identitäten werden innerhalb von Bewegungen und Organisatio-

nen wiederholt kommunikativ ausgehandelt, um beim Ringen entlang dieser Kon-

fliktlinien zwischen verschiedenen Akteur*innen eingesetzt zu werden. Identitä-

ten kommt ein subjektiver, nicht-essentieller Charakter zu, der sich je nach politi-

schem Kontext verändern kann, demHandeln aber Legitimität verleiht, weil Grup-

pen dadurch an innerer Bindung gewinnen (Kap. II-4.1).

Der Legitimität sozialer Bewegungen kommt im Protest ein zunächst nur sub-

jektiver Charakter zu und unterscheidet sich von der Legitimität konsolidierter

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 165

Parteien, die diese durch Wahlen und ihre programmatische Ausrichtung erwer-

ben. Verschiedene Schlüsselereignisse und Erlebnisse sollen analysiert werden, um

dies zu betonen.13

Legitimität wurde anhand der gesellschaftlichen Unterstützung affirmativ

wahrgenommenen: »You had a crazy level of sympathy at some point, you had

nobody against you. It was insane.« (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz

44) Dies bringt eine subjektive Überzeugung zum Ausdruck, dass das, was die

Protestierenden taten, von sehr vielen Menschen gutgeheißen und für gut be-

funden wurde und aus Akteur*innenperspektive somit als legitim gelten kann.

Zumindest subjektiv kommt hier – bei aller nötigen Vorsicht der Interpretation

und Verallgemeinerbarkeit der Ergebnisse – so etwas wie Konsensmobilisierung

zum Ausdruck, also die Konvergenz verschiedener Deutungsrahmen, die Voraus-

setzung für die Herausbildung einer kollektiven politischen Identität ist, wie es

etwa Klandermans beschrieben hat (1988, 1997) (Kap. II-4.1).

Innerhalb der sozialen Bewegungen sei dies durchaus Thema gewesen: Wie

funktioniert politische Kommunikation, die zugleich die Gründe des Protests dar-

lege und mobilisierend wirke:

»So, at some point we tried to find other ways of communicating […]. So what is

the point of the information? To say why we are protesting, to explain why we are

protesting, why everybody should be feeling shocked by what is happening in the

country andwe should not be satisfiedwith the rule we´re under. That’s whywe’re

protesting, because we think that some things are too wrong to be accepted. So

we’re like, ok we’re talking about facts? Ya, of course we’re talking about facts! Ok,

so let’s make a list. So we started like making a list: Economical policies, secu-

rity, violence, subventions, education, health etc. etc.« (Interview – Tahrir Aktivist,

2017: Absatz 113)

Mehrere Aspekte kommen hier zum Ausdruck: Eine Art Selbstvergewisserung ver-

bundenmit der Überzeugung, dass die eigene Position richtig ist und deshalb nach

außen getragenwerdenmüsse.Damit verbunden ist die subjektiveWahrnehmung,

dass das eigene Handeln gemäß desTheorems der Überwindung der Angst auch eine

Wirkung entfalten könne (Kap. II-4.1). Die Bewegungen hätten erkannt, dass politi-

sche Kommunikation essentieller Teil des Kampfes um die Deutungshoheit der Er-

eignisse ist. Um größtmögliche Wirkung dabei zu erzielen, hätten diese versucht,

13 Der vorwiegende Verweis auf die Interviewdaten soll in diesem Abschnitt bestimmte theo-

retische Aspekte illustrieren helfen, ohne dass damit eine Repräsentativität unterstellt wird.

Die Ergebnisse haben explorativen Charakter. Aufgrund des Forschungsstandes kommt die-

sem Teilkapitel aber Pioniercharakter insofern zu, als es sich um eine Innenperspektivierung

von säkularen Akteur*innen handelt, die es so noch nicht gibt. Der Rückgriff auf andere Da-

ten war in diesem Zusammenhang deshalb nicht möglich.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

ihre Bemühungen zu strukturieren, so dass es als nachvollziehbar, glaubwürdig

und schließlich legitim erscheint.

Zugleich fühlten sie sich durch die eigene Präsenz auf dem Tahrir-Platz be-

stärkt; die Tatsache, dass sie ihre Angst gemeinsam überwunden und die Polizei-

blockaden durchbrochen haben, um erst dorthin zu gelangen, habe einen Gemein-

schaftssinn bei ihnen als Gruppe gestiftet, der durch die Repression und den Feind

noch verstärkt wurde (vgl. auch Gunning/Zvi Baron 2014: Kapitel 6):

»How much you felt confirmed into your position, how much you were legitimized.

No, there was something in common, and this realization started on the 28th be-

cause what we had in common on the 28th was the common enemy.« (Interview

– Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 19)

Eine solche Einschätzung spielt in der Entstehung einer Organisation, zumal wenn

sie von Vielen geteilt wird, die nicht zu unterschätzende Rolle eines gemeinsamen

Ur-Narrativs, das sowohl sinn-, als auch gemeinschaftsstiftend ist.

Die Erfahrung des »Sieges« am 28. Januar, also der Durchbruch auf den Tahrir-

Platz, habe den Protestgruppen auf schmerzlicheWeise zu verstehen gegeben, dass

sie die ganze Zeit im Recht waren, dass die Repression, die sie an dem Tag erlebt

hätten nur eine Bestätigung ihrer Diagnose war und ihr Protest und ihre Existenz

als Gruppe damit legitimiert wurden (ebd.: Absatz 25).

Der Tahrir-Platz wird damit zum zentralen Austragungsort der Auseinander-

setzungen zwischen Regime und den verschiedenen Bewegungen, er wird vom

bloß geographischen Zentrum der Stadt und des Landes, zum politischen Gravita-

tionszentrum. Die politisch-soziale Konfrontation wird in den öffentlichen Raum

getragen, nachdem das Regime diese über Jahrzehnte unterdrückt hatte (Bayat

2017: Kapitel 6, insbesondere S. 128; Gunning/Zvi Baron 2014: Kapitel 7; Said 2014).

Die durch den »Sieg« auf dem Platz erfolgte Rückbestätigung der Handlung

(»now we are agents of change«) als richtig, die Selbstvergewisserung durch ei-

genes Erleben dürfte in der jüngeren ägyptischen Geschichte einmalig sein und

maßgeblich zur Konstituierung eines postautoritären, unabhängigen politischen

Subjekts beigetragen haben, das in der eigenen Wahrnehmung vieler Aktivist*innen

in sehr hohem Maße glaubwürdig und legitim war (Interview – Tahrir Aktivist,

2017: Absatz 25).

Parteiaktivist*innen waren in der Rückschau weniger selbstgewiss. Die eige-

ne politische Legitimität wird gegen diejenige der Muslimbruderschaft abgewo-

gen und mit Verweis auf deren festere Organisationsstrukturen, ideologische Ba-

sis und ihr finanzielles Vermögen als geringer eingeschätzt (Interview – Partei der

Freien Ägypter, 2016: Absatz 85; Interview –Partei Sozialistische Volksallianz, 2016:

Absatz 48). Dieses Argumentationsmuster wiederholt sich oft: Die Muslimbruder-

schaft war besser organisiert, sie hattenmehr Geld etc. und deswegen genossen sie

mehr Legitimität, hatten bessere Chancen im Parteienwettbewerb. Auch in diesem

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 167

Zusammenhang muss einschränkend betont werden, dass die neuen Parteien nur

sehr kurze Zeit hatten, sich zu konstituieren und Strukturen zu entwickeln (Kap.

IV-11.2).

Konflikte und Uneinigkeit innerhalb des linken Lagers hingegen hätten die po-

litische Legitimität der Linken untergraben, die nötige organisationale Geschlos-

senheit hätte gefehlt, um als verlässlich wahrgenommen zu werden (Interview –

Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 40). An anderer Stelle wird die ei-

gene Legitimität in Abhängigkeit von der Erfüllung der Bedürfnisse der Menschen

betrachtet, die den gleichen Stellenwert wie Demokratie oder Freiheit hätten (In-

terview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 92; Sozialistische Volksal-

lianz 2011: 6; 11-12).

Zugleich sieht sich die Partei als Vertreterin der Interessen der Arbeiter*innen

und fordert etwa einen Mindestlohn für diese, was sie in den Augen Vieler glaub-

würdig gemacht habe (Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz

98; MENA Solidarity Network 2012a; Sozialistische Volksallianz 2011: 3). Ein für

linke Parteien recht selbstverständlicher Befund.

Andererseits sei die Phase der Unterschriftensammlung, die die Parteien für

ihre Registrierung brauchten, von Misstrauen und geringer politischer Überzeu-

gung gegenüber den neuen Parteien geprägt gewesen (Interview – Sozialdemo-

kratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 42). Ein Befund der uns bereits im Zusam-

menhang mit der gesellschaftlichen Mobilisierung begegnet ist (Kap. IV-10.1).

Die Bewegung 6. April habe im Gegensatz dazu viel von ihrem Namen profi-

tiert, der seit 2008mit politischemKampf gegen Korruption und Armut verbunden

war. Dies habe ihr einen großen Vertrauensvorschuss gegeben und viele Leute an-

gelockt (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 7, 9). Darüber hinaus wird

auf klassische Output-Legitimität der Bewegung verwiesen: Die Bewegung mache

Kampagnen, das Volk sehe, wie sie an seiner Seite stehe, die Bewegung rufe zu

einem Generalstreik auf etc. Das alles helfe der Organisation, in der Bevölkerung

beliebter zu werden (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 87, 99; vgl. auch

Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 33).

Vor allem der angesprochene Generalstreik ist sehr instruktiv, wenn es um

die Bewertung der politischen Legitimität einer Bewegung geht: Die Sozialistische

Volksallianz habe diese Möglichkeit abgelehnt. Begründet wurde dies mit polit-

kulturellen Traditionen und damit, dass das Regime dieses Mittel gegen die Bewe-

gung einsetzen würde (Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz

82). Es sei etwas Neues, wofür es in der neueren ägyptischen Geschichte keine

Grundlage gäbe.

Diese Einschätzung muss zumindest mit Vorsicht gelesen werden. Die Arbei-

ter*innenbewegung in Ägypten hat während der Proteste nach 2011 eine wichtige

Rolle eingenommen und auch maßgeblich zur Entstehung der wichtigen Bewe-

gung 6.April beigetragen (Egyptian Federation of Independent TradeUnions 2012a;

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

vgl. die diversen Aufrufe von Gewerkschaften und Assoziationen MENA Solidarity

Network 2012a, 2013a, 2013b; Beinin 2012, 2015; Javaher-Haghighi et al. 2013: 42ff.).

Mehr noch: Am 8. Februar, nur drei Tage vor Mubaraks erzwungenem Rück-

tritt, rief der Dachverband der unabhängigen ägyptischenGewerkschaften EFITU14

zu einem Generalstreik auf, dem zehntausende Arbeiter*innen im ganzen Land

und aus verschiedenen Branchen folgten (Beinin 2012: 7). Im September desselben

Jahres rief die EFITU erneut zu einem landesweiten Streik auf und verband dies

mit der Forderung nach ökonomischen, sozialen und politischen Rechten (Egypti-

an Federation of Independent Trade Unions 2011a). Die Einschätzung, wonach die

politische Kultur in Ägypten keinen Generalstreik kenne, erweist sich im Abgleich

mit den tatsächlichen Geschehnissen als falsch.

Dies kann durchaus als Versäumnis der Sozialistischen Volksallianz interpre-

tiert werden, die zwar engen Kontakt zu verschiedenen linken Basisorganisatio-

nen hatte, punktuell und anlassbezogen mit ihnen kooperierte, es an dieser Stelle

aber nicht vermochte, als Transmissionsriemen zwischen den Basisgruppen auf

dem Tahrir-Platz, Gewerkschaften und deren Forderungen sowie den bereits vor

der Revolution organisierten Arbeiter*innen zu fungieren, und die sozialen For-

derungen der Revolution von allgemeinen Slogans in konkrete politische Ziele zu

transformieren, um diese dannmit den Gewerkschaften im Rücken zu artikulieren

(Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 90; MENA Solidarity

Network 2012a, 2013a).

Warum die Vernetzung an dieser wichtigen sozio-politischen Bruchlinie nur

rudimentär ausgebildet blieb, muss Gegenstand weiterer Analysen bleiben.15 Wie

noch zu zeigen sein wird, ist in vielen Konfliktfeldern die mangelnde Konsensfä-

higkeit der an den Vernetzungs- und Aushandlungsprozessen Beteiligten verant-

wortlich dafür gewesen (Interview –Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz

40; Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 74).

Doch bei der Bewegung 6. April kommt eher das Gegenteil zum Ausdruck: Poli-

tisches Selbstbewusstsein, an Trotz grenzende, organisatorische Selbstgewissheit,

14 EFITU – Egyptian Federation of Independent Trade Unions, gegründet am 30. Januar 2011 auf

dem Tahrir-Platz, fünf Tage nach Ausbruch des Aufstands, vgl. Beinin (2012: 7). Dies war zu

diesem Zeitpunkt noch ein illegaler Vorgang, da die freie Assoziation von Arbeiter*innen per

Gesetz untersagt war.

15 Leider war es aus Sicherheitsgründen nicht möglich, Interviews oder Treffen mit Gewerk-

schafter*innen in Kairo oder den Industriestädten am Suez-Kanal zu arrangieren. Während

beider Feldaufenthalte in den Jahren 2016 und 2017 war die politische Situation geprägt von

Verhaftungen, dem Verbot zivilgesellschaftlicher Organisationen sowie Schauprozessen ge-

gen politische Gegner des Regimes. Vor Ort wurde dem Autor dieser Studie dringend davon

abgeraten, solche Treffen anzustreben (abgesehen von der Tatsache, dass sie wahrscheinlich

ohnehin nicht zustande gekommen wären). Deswegen kann nur auf begrenzt zugängliches

Quellenmaterial, etwa des EFITU, zurückgegriffen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 169

die in diesem Ausmaß ohne eine feste politische Identität kaum vorstellbar wäre:

Subjektiv wahrgenommene Legitimität führt zumindest an dieser Stelle zu Hand-

lungsfähigkeit. Die Selbstgewissheit geht sogar so weit, dass behauptet wird, die

Bewegung habe im politischen Prozess »keine spezifischen Fehler« begangen (In-

terview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 97). Inwieweit dieser Befund jedoch die

Perspektive der gesamten Bewegung widerspiegelt, lässt sich nicht sagen.

Die hier zum Ausdruck kommende Haltung erinnert stark an Vertreter des po-

litischen Islams, wie etwa Hasan Nasrallah von der libanesischen Hizbollah oder

die Führer der palästinensischen Hamas. Auch sie zeichnen sich durch eine feste

ideologische Identität aus, die Mal explizit, Mal implizit ihren Anspruch auf poli-

tische Führung und damit Legitimität untermauern soll:

»6. April hat immer den Anfang gemacht. […] Wir führen die politische Bewegung in

Ägypten an! Wir sind in der Führungsebene der politischen Bewegungen Ägyp-

tens, auch wenn das nicht unseremWillen entspricht und wir gar nicht so agieren

wollen. Aber bei jeder Entscheidung, müssen wir vorangehen.Wir müssen uns immer

engagieren und die anderen folgen uns, sei es politische Bewegungen oder das Volk.

[…] Unsere Präsenz wirkt sich auf das Regime aus. Das Regime fürchtet sich vor

uns, rechnet mit uns, hört uns, hat Angst vor dem Namen und den Entscheidun-

gen der Bewegung 6. April.« (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 99; 101)

An anderer Stelle scheint die Legitimität aber umzuschlagen in ihr Gegenteil, es

gab Auseinandersetzungen mit dem Volk, das sie bei Demonstrationen aus Häu-

serfenstern bewarf. Während dies verschiedene Gründe haben kann, enthüllt die

Reaktion darauf zugleich den möglichen Kern des Problems: Die organisationale

Selbstgewissheit und Glaubwürdigkeit war in erster Linie subjektiver Natur und

scheint nicht gleichbleibend hoch gewesen zu sein. Welche Folgen diese Wahrneh-

mung auf die Chancen der Bewegung hatte, politische Opportunitäten zu beein-

flussen, wird noch Gegenstand weiterer Analysen sein. Zumindest hatte die Be-

wegung zu einem frühen Zeitpunkt der Proteste, im Frühjahr 2011, noch nichts

vorzuweisen, womit sie auch objektiv bei den Menschen zu einer legitimen Bewe-

gung werden konnte, so dass die Unterstützung dauerhaft gewährleistet war (ebd.:

Absatz 147).

Auch hier scheint ein – bereits in anderem Zusammenhang besprochenes –

leninistisches Verständnis vom Verhältnis Führung-Basis vorzuherrschen, welches

auf dem Glauben basiert, Handlung müsste für das Volk und nicht mit dem Volk er-

folgen. Die Möglichkeit, das eigene Handeln zu hinterfragen, weil es von denMen-

schen, die die Bewegung zu repräsentieren vorgibt, vielleicht als illegitim wahrge-

nommen wird, weil es sich von ihren Interessen entkoppelt hat, bleibt unberück-

sichtigt. Die Konfliktfähigkeit der Bewegung sinkt, weil mit der fehlenden Legi-

timität und dem Auseinanderdriften von Interessen auch die politische Identität

der Bewegung geschwächt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Hinsichtlich der Durchsetzungsfähigkeit junger Revolutionäre und dem Zu-

sammenschluss junger Menschen auf dem Tahrir-Platz unter dem Namen »Allianz

junger Revolutionäre« (itilaf shabab ath-thawra) – deren Teil die Bewegung 6. April

war – wird die Legitimität dieser Gruppen mit Verweis auf ihr Alter in Zweifel ge-

zogen (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 54-56; Teti 2011: 10). Diese Aussage

lässt sich besser verstehen, wenn man in Ägypten geltende gesellschaftliche Nor-

men hinsichtlich des Alters mitdenkt, wonach ältere Menschen, ihre Aussagen und

Handlungen, größere Autorität genießen, als diejenigen junger Menschen.

An anderer Stelle wird diese Einschätzung bestätigt: Die jungen Revolutionäre

seien zwar geschätzt worden, aber sie hätten »keine garantierteWirkung auf ande-

re gehabt« (Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 50), und die

»alten Parteien hätten das politisch nicht sehr gewollt« (Interview – Monuments-

partei, 2016: Absatz 9); d.h. die Mobilisierungsfähigkeit über ihre eigenen Kreise

hinaus und ihre Fähigkeit, politische Entscheidungen und Prozesse zu beeinflus-

sen werden von verschiedenen Akteur*innen als eher schwach angesehen – mit

entsprechenden Konsequenzen für ihre Legitimität als Bewegung.

Die letzte Aussage wirft unweigerlich die Frage nach der Legitimität der Revo-

lution an sich auf: War die Legitimität der Revolutionär*innen tatsächlich nur lokal

auf den Tahrir-Platz beschränkt, während der Rest oder viele andereMenschen (die

Mehrheit?) im Land gegen den Aufstand waren (obwohl es auch Proteste gegen das

Regime in anderen Bevölkerungszentren gab: in Alexandria, am Suezkanal und im

Nildelta)? Eine endgültige Antwort auf diese Frage ist kaum zu ermitteln; sind ei-

nige Zehntausend oder Hunderttausend genug, um von einer Revolution sprechen

zu können (Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 134; 137-

138)?

Gewiss stellt dies keine verallgemeinerbare Perspektive auf das postrevolutio-

näre Ägypten dar, zumal die Kategorie Volk in ihrer essentialisierenden Verein-

fachung den komplexen Klassenverhältnissen und den ihnen zugrundeliegenden

antagonistischen Interessen in Ägypten nicht gerecht wird und zudem bei keinem

revolutionären Umbruch alle Segmente der Gesellschaft sich gegen die herrschen-

de Ordnung erheben.

Ferner gilt, das Misstrauen über die Hintergründe von Mubaraks Rücktritt bei

der Erörterung der Legitimität der Revolution zu bedenken: Bald wurde der SCAF

von nicht wenigen als wahrer Akteur dahinter vermutet. Es wurde vermutet, dass

der Rücktritt Mubaraks möglicherweise mehr mit Konflikten innerhalb des Re-

gimes zu tun hatte, als mit der Protestbewegung:

»Well, some of us had this feeling earlier than that. We know Mubarak is coming

from the army; we were always questioning the genuine support of the army to

the revolution. Mubarak is coming from the army, why is the army supporting the

revolution, which is against everything the army has been doing for the past 60

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 171

years. What the Hell?! Ok, did they consider that Mubarak has passed the limit

and is doing Bullshit? Maybe. Is it the army being pretty happy that we are doing

that, the revolution, because then that is going to stop Gamal [Mubarak´s son]

from coming as a non-military president is going to be more liberal economy and

his club of business man etc. and then the army would lose interests? That was

already a theory that was out there in the square in January 2011.« (Interview –

Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 121)

Diese Aussagen decken sich mit theoretischen Erörterungen über Elitensplits und

demTheorem der von oben eingeleiteten Transformation (Bos 1996: 90f.). So lassen

sich der Rücktritt Mubaraks im Frühjahr 2011 und der vorläufige Verzicht auf ei-

ne militärische Niederschlagung der Massenproteste durch das repressive Regime

einerseits als Reaktion der herrschenden Gruppen auf den Druck der Demons-

trant*innen interpretieren, als strategische Anpassung deuten, bei der die Macht

kurzfristig abgegeben wird, um sich dadurch aber Handlungsspielraum zu ver-

schaffen, dermittelfristig zumMachterhalt beitragen soll.Mubarakwäre in diesem

Szenario ein Bauernopfer, auf das man angesichts seines Alters leicht verzichten

konnte.

Diese Deutung der Ereignisse war sehr umstritten: Während die einen die Re-

volution mit dem Rücktritt Mubaraks für erfolgreich abgeschlossen hielten, auch

weil sie die Armee für die einzige nicht korrupte Institution des Landes hielten

und nicht glauben konnten, dass sie ihnen in den Rücken fallen würde, plädier-

ten andere für die Fortsetzung der Proteste, weil sie Mubarak lediglich als »Kopf

der Schlange« betrachteten, die wahren Machthaber aber noch an den Schalthe-

beln der Macht glaubten (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 121). Auch über

dieses zentrale Ereignis der Revolution gab es widerstreitende Deutungsmuster

und daran anschließende politische Auseinandersetzungen, die auf tieferliegende,

konfliktive Interessenlagen der Protestierenden schließen lassen.

Berücksichtigt man den historischen Kontext Ägyptens, dann ist die Interpre-

tation des Rücktritts Mubaraks als von strategischen Eliten orchestrierte Aktion,

um die Macht langfristig zu halten, plausibel (Kap. I-2.3.1): Das Militär begreift

sich als Hüter der staatlichen undwirtschaftlichenOrdnung, die seit 1952 durch die

Etablierung der Republik herrschte. Es lehnte eine Amtsnachfolge Mubaraks durch

dessen Sohn Gamal ab, der anders als sein Vater, keine Karriere beim Militär ge-

macht hatte. Hinzu kamen Konflikte wirtschaftspolitischer Natur: Gamal Mubarak

verkörperte einen Typus von transnational orientiertem, neoliberalem Unterneh-

mertum. Das Militär repräsentierte mit seinen Unternehmungen hingegen eine

Kapitalfraktion, die eher nach Innen ausgerichtet war und mit einem Amtsantritt

von Gamal Mubarak politisch wie wirtschaftlich marginalisiert zu werden drohte.

Aus diesem Grund drängte es auf die politische Bühne und setzte Präsident Muba-

rak ab (vgl. für diesen Gedankengang Albrecht/Bishara 2011; Alnasseri 2016a: 128ff.;

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Amar 2012; Harders 2013: 31; Marshall 2015; Marshall/Stacher 2012; Roll 2013). Mög-

lichwurde dies durch dieweitgehende konstitutionelle Autonomie und Immunität,

die dasMilitär in Ägypten vor der Revolution genoss (Esposito et al. 2016: 201) (Kap.

I-2.2).

Darüber hinaus führte die politische Öffnung des Systems dazu, dass die op-

positionellen Akteur*innen zunächst auf die Unterstützung des Militärs hofften,

da es sich gegen Mubarak und seine Familie gestellt hatte und zugleich offen für

einen demokratischen Reformprozess zu sein schien (Hasche 2012: 69f.). Und in

der Tat deuteten die ersten Maßnahmen des SCAF auf eine solche Umorientie-

rung hin: Aufhebung des Parteienverbots, Einführung der Pressefreiheit und an-

derer bürgerlicher Freiheiten sowie die Aussicht auf baldige Parlamentswahlen.

Aber die Einführung der formaldemokratischen Verfahren ging im Laufe der fol-

genden zwei Jahre einher mit einer Kontinuität von Menschenrechtsverletzungen,

dem Regieren mittels undemokratischer Verfassungsdekrete seitens des Militärs

und wiederholten Versuchen, die demokratische Transition durch Eingriffe in den

institutionellen Überbau zu unterbrechen (Kindelberger 2012) (Kap. IV-13.3). Erd-

manns These eines hybriden neopatrimonialen Systems in der Transition kann an

dieser Stelle vorerst bestätigt werden (2002).

Die vorstehenden Erwägungen erfordern deswegen eine Präzisierung der Fra-

ge nach der Legitimität der Revolution, indem nach der klassenspezifischen Legi-

timität des Aufstands gegen die herrschende Regimekoalition zu fragen ist: Wel-

che Klassen und Schichten profitierten vom Regime, welche waren Opfer der neo-

liberalen und autoritären Politik, die zunehmend seit Beginn der 1990er Jahre –

forciert durch die Politik des Internationalen Währungsfonds – dazu geführt hat-

te, dass immer mehr Menschen verelendeten bzw. ihren (bescheidenen) Lebens-

standard nicht halten konnten und deswegen protestierten oder den Bewegungen

stillschweigend zustimmten (Hanieh 2015; Krieger 2017)? Welche neuen Parteien

repräsentierten diese Klassen? Diesen Fragen gilt es mittels einer genaueren Ana-

lyse der Partizipation an den Protesten und der dadurch offen zu Tage tretenden

gesellschaftlichen Bruchlinien nachzuspüren.

10.3 Gesellschaftlich-politische Bruchlinien?

Bruchlinien (cleavages) wurden als gesellschaftliche Konflikte definiert, in deren

Zentrum weltanschauliche, sozioökonomische oder ethnische Verwerfungen lie-

gen. Wenn diese Konflikte in Form von Parteien und Interessenvertretungen in-

stitutionalisiert werden, verlieren sie ihren potentiell zerstörerischen Charakter

für das politische System. Konflikte um Teilhabe, Gleichstellung und Umvertei-

lung werden im Idealfall nicht mehr durch Machtgruppen, die bestimmte soziale

Schichten repräsentieren, sondern durch Parteien ausgetragen (Kap. I-3.1.1). Der

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 173

Konfliktaustrag wird institutionalisiert, das politische System auf diese Weise in-

tegriert (Lipset/Rokkan 1967: 4f.). Grundlegend für einen solchen Übergang ist die

Anerkennung des politischen Gegners und seiner politischen Ziele als legitim (Kap.

I-3.1.2). Institutionalisierte Bruchlinien-Strukturen (cleavages) mit distinkten poli-

tischen Akteur*innen entstehen erst über einen längeren Zeitraum. Deshalb ist in

einem gerade entstehenden Parteiensystem nicht davon auszugehen, eine ausge-

reifte Bruchlinien-Struktur vorzufinden, wie es etwa in vielen westlich-liberalen

politischen Systemen der Fall ist.

Hinsichtlich einer sich eventuell herausbildenden Bruchlinien-Struktur des

emergenten ägyptischen Parteiensystems während der Mobilisierung, die jenseits

der Bruchlinie Säkularismus-Islam sich an Sachthemen oder Klassenmilieus

orientiert haben könnte, sind die Eindrücke uneindeutig und widersprüchlich:

Zum einen haben linke Gruppen und Parteien in vorhersehbarer Weise darauf

abgezielt, Arbeiter*innen und Bauern in die Parteien zu rekrutieren.

Arbeiter*innen waren nicht nur wegen der inhaltlichen Ausrichtung linker Par-

teien von Interesse. Sie haben in diesem Zusammenhang noch am ehesten in-

haltlich argumentiert, Schlagworte wie Sozialismus oder soziale Gerechtigkeit ein-

gesetzt, um potentielle Parteimitglieder zu gewinnen, sondern auch wegen ihres

hohen Organisationsgrades in Gewerkschaften (Interview – Partei Sozialistische

Volksallianz, 2016: Absatz 36). In ihrem Parteiprogramm betont die Sozialistische

Volksallianz auch das Recht von Arbeiter*innen, unabhängige Gewerkschaften zu

gründen, fordert einen Mindestlohn sowie die Aufhebung aller unter Mubarak

durchgeführten Privatisierungen und stellt dem Wirtschaftsprogramm die Paro-

le »Menschen vor Profite« voran (Sozialistische Volksallianz 2011: 2; 3; 6). Inwieweit

die Partei einen strategischen Plan entwarf, verstärkt diese Milieus durch breite

Kampagnen zu rekrutieren, bleibt offen (Interview – Partei Sozialistische Volksal-

lianz, 2016: Absatz 36).

Eine Institutionalisierung milieuspezifischer Parteibindungen im linken Lager

lässt sich auch anhand der ersten freien Parlamentswahlen 2011/2012 nicht eindeu-

tig beobachten und steht in krassem Gegensatz zum Potential, das linke Parteien

angesichts der sozioökonomischen Struktur Ägyptens hatten (vgl. dazu auch Lip-

set/Rokkan 1967: 2): Im ersten post-Mubarak Parlament besetzten verhältnismä-

ßig wenige Abgeordnete (25) linker Parteien wie der Sozialistischen Volksallianz,

Tagammu, der nasseristischen Partei der Würde (hizb al-karama), oder auch der

Sozialdemokratischen Partei einen Sitz – auch aufgrund noch bestehender insti-

tutioneller Hemmnisse, die das alte Regime errichtet hatte. So durfte man nicht

gleichzeitig Gewerkschaftsmitglied und Arbeiter*in sein (Beinin 2012: 18f.). Kon-

krete Projekte, wie etwa der Kampf um die Erhöhung der Löhne oder Streikaufru-

fe führten hingegen zu punktuellen Kooperationen zwischen linken Parteien und

Gewerkschaften (Egyptian Federation of Independent Trade Unions 2011a; Inter-

view–Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 90;MENASolidarity Network

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

2012a). Beinin kommt zum Schluss, dass die Gewerkschaften und Arbeiter*innen

aktiv am SturzMubaraksmitgewirkt haben16, sie jedoch im Folgenden keine glaub-

würdige politische Interessenvertretung gefunden hätten, die sich dauerhaft und

in institutionalisierter Weise im politischen System für sie eingesetzt hätte (2012:

17).

Ein weiterer Erklärungsansatz für das Abschneiden der linken Parteien liegt in

der Existenz islamisch sich legitimierender Kräfte wie der salafitischen Partei des

Lichts (hizb an-nour) oder der Muslimbruderschaft. Sie erscheinen als glaubwürdi-

ger und authentischer, wenn es um die für Linke so wichtige soziale Frage geht.

Dies hängt nicht zuletzt mit der Kooptation der Muslimbruderschaft unter Muba-

rak zusammen: AbMitte der 1980er Jahre durfte sich dieMuslimbruderschaft in der

sozialen Wohlfahrt engagieren, unter der Bedingung, politische Aktivitäten einzu-

stellen (Esposito et al. 2016: 203f.; Kandil 2015: 82; Mustafa 2013b: 75). Dies führte

zu einem organisationalen und legitimatorischen Übergewicht und Monopolan-

spruch in diesem Sektor insbesondere gegenüber säkularen Parteiorganisationen,

die unter Mubarak weitgehend verboten, oder als Blockparteien der herrschenden

Nationaldemokratischen Partei untergeordnet waren. Die Tagammu etwa gilt als

nicht glaubwürdig, weil sie sich als ehemalige kooptierte Oppositionspartei bzw.

Blockpartei vonMubarak gegen die Muslimbruderschaft hatte instrumentalisieren

lassen.

Abstiegsängste und Unsicherheit deprivilegierter sozialer Schichten angesichts

der instabilen politischen Verhältnisse der Jahre 2011 und 2012 und ihrer ohnehin

prekären sozialen Lage müssen als dritte erklärende Variable in Betracht gezogen

werden, warum viele Arbeiter*innen und Arme zumindest Vorbehalte gegen ei-

ne vollständige Umwälzung der politischen und sozialen Verhältnisse hatten und

deshalb eher zur bekannten Muslimbruderschaft samt ihres eher reformerischen

Anspruchs tendierten (Interview – Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz

84).

Weiterhin dürfte den beiden großen linken Parteien Ägyptens, die nasseris-

tische Tagammu und die links-liberale Sozialdemokratische Partei Ägyptens, ge-

schadet haben, sich für die Parlamentswahlen mit der neoliberalen Partei der Frei-

en Ägypter in einemWahlbündnis namens Ägyptischer Block zusammen zu schlie-

ßen (Ahram Online 2011b; Teti 2011: 12) (Kap. IV-12.1.1). Die Freien Ägypter unter-

stützten Mitte Juli 2011 nicht nur ein vom SCAF eingebrachtes Verbotsgesetz für

16 Beinin berichtet von ca. 1400 kollektiven Aktionen, an denen 600.000Arbeiter*innen alleine

im Jahr 2011 beteiligt waren (2012: 17). Dies sei zwei bis drei Mal so viel, wie in jedem Jahr

des vorangehenden Jahrzehnts. Allerdings sagt die Zahl der kollektivenAktionennoch nichts

über die Motivationen der Beteiligten aus, warum sie protestierten, ob sie für politische und

soziale Reformen oder doch eine revolutionäre Umwälzung eintraten, vgl. auch Beinin (2015:

191) und Lübben (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 175

Streiks (Beinin 2012: 17); vielmehr eilte ihr der Ruf voraus, eine Partei für die Ober-

schicht zu sein, die die Interessen des Kapitals vertritt. Dass emergente Parteien

aus so unterschiedlichen politischen Lagern sich in einem Wahlbündnis vereinen,

um ihre Konfliktfähigkeit zu erhöhen, mag aus strategischen Erwägungen seine

Berechtigung haben. Mittel- bis langfristig schadet es aber der Ausbildung eines

konsolidierten Parteiensystems und damit auch der Etablierung eines neuen, de-

mokratischen politischen Systems. Die für ein Wahlbündnis notwendigen inhalt-

lichen Kompromisse gehen auf Kosten des politischen Profils der Bündnispart-

ner*innen in einer Situation, die ohnehin geprägt ist von programmatischer Un-

schärfe und einem hohen Konkurrenzdruck im entstehenden System.17 Zugleich

wird die Analyse der Allianzen undWahlbündnisse das Dilemma aufzeigen, in dem

die neuen Parteien steckten: Ein temporärer Zusammenschluss in Transitionspro-

zessen ist praktisch alternativlos (Kap. IV-12).

Widersprüchliches ist von eher rechten Parteien zu hören.18 Die Partei der Frei-

en Ägypter etwa leitet ihr Parteiprogramm mit einer längeren Erklärung zu ih-

rem säkularen Selbstverständnis ein.Dies unterscheidet sie von der Sozialistischen

Volksallianz oder auch der Sozialdemokratischen Partei, die zu Beginn ihrer jewei-

ligen Programme das Selbstverständnis der Partei eng mit der Revolution des 25.

Januars verknüpfen, bevor sie zu inhaltlichen Ausführungen übergehen (Partei der

Freien Ägypter 2011b: 1; Sozialdemokratische Partei Ägyptens o.J.b; Sozialistische

Volksallianz 2011: 1). Die freie Marktwirtschaft wird bereits im Vorwort der Partei

der Freien Ägypter als Markenkern der Partei benannt (Partei der Freien Ägypter

2011b: 1).

Zwar lehnt die Partei das Konzept einer Volkspartei für sich als unrealistisch ab,

beansprucht aber politischer Repräsentant der Oberschicht und der Unterschich-

ten (fiaat muhammasha, wrtl. marginalisierte Entitäten) zugleich zu sein (Interview

–Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 19). Das Parteiprogrammder Freien Ägyp-

ter erwähnt den Begriff soziale Gerechtigkeit allerdings nur drei Mal (Partei der

Freien Ägypter 2011b).

Christliche Ägypter, als große religiöse Minderheit in Ägypten, wandten sich in

großer Zahl einerseits der Sozialdemokratischen Partei und andererseits der Partei

17 Es sei hier nochmals daran erinnert, dass sich in den Jahren 2011 und 2012mehrere Dutzende

neue Parteien gegründet haben, die zum Teil ähnliche Namen hatten, und um die gleichen

Milieus in Konkurrenz zueinander standen (Kap. II-6.2).

18 Im ägyptischen Kontext werden diese Parteien als liberal bezeichnet, vgl. Interview – Sozial-

demokratische Partei Ägyptens (2017: Absatz 40). Diese Qualifizierung speist sich einerseits

aus der Parteiprogrammatik/-ausrichtung hinsichtlich Ökonomie und Nationalstaatlichkeit

und andererseits aus der ideologischen Positionierung in Relation zu ideologisch eher dem

linken Spektrum zuzuordnenden Parteien. Des Weiteren wird diese Qualifizierung der grö-

ßeren Klarheit wegen benutzt – sie sagt aber nichts über eventuell vorhandene rechte Ten-

denzen im Sinne deutscher oder europäischer Parteien aus, da dies nicht zu vergleichen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

der Freien Ägypter des Milliardärs und koptischen Christen Naguib Sawires zu.

Aus einem Gefühl des Schutzbedürfnisses, hätten sie sich diesen beiden Parteien

zugewandt, nachdem der Staat in den Tagen und Wochen der Revolution und in

der Zeit unmittelbar danach seine Schutzfunktion scheinbar eingebüßt hatte:

»Als die Revolution passierte, gab es keine Macht, […] in deren Schoß (kanaf ) sie

sich hätten begeben können. Es gab nichts! Die Regierung (sulta) war zerstört und

sie wussten nicht, wer an die Macht kommen würde. Neue Parteien sind entstan-

den, und eine große Anzahl ist den Freien Ägyptern (masriyiin al-ahrar) beigetre-

ten, eine große Zahl ist bei uns beigetreten. Und diese beiden Parteien haben den

größten Anteil an Christen absorbiert, die sich auch politisch eingesetzt haben.

[…] Das, was in der Gesellschaft als Ganzes passierte, passierte bei den Christen

auch.« (Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 44)

Dunne/Hamzawy gehen einen Schritt weiter und beschreiben die beiden Partei-

en als Hauptprotagonisten einer islamisch-christlichen Polarisierung amVorabend

der Parlamentswahlen 2011/2012, die gezielt mit der Kirche kooperiert hätten, »um

sicher zu stellen, dass die Stimmen der christlichen Wähler an ihre Kandidat*in-

nen gehen« (2017: 13). Von Seiten der Muslimbruderschaft wurde der Vorwurf laut,

sie seien »christliche Parteien« (Teti 2011: 12). Es wird sich im Zusammenhang mit

den Auseinandersetzungen um die Präsidentschaft von Mohammed Mursi noch

zeigen, dass der konstruierte Gegensatz Islam-Christentum als politische Waffe

instrumentalisiert wurde, um den jeweiligen politischen Gegner zu diskreditieren

(Kap. IV-13.4 & 13.5).19

Nach dem Militärputsch vom 3. Juli 2013 hat eine politische Demobilisierung

christlicher Ägypter*innen stattgefunden, nachdem sie eine Vereinbarung mit der

(neuen) Regierung abgeschlossen hätten und die Parteien wieder verlassen (Inter-

view – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 44).20 Inwieweit diese

Einschätzungen zutreffen, insbesondere hinsichtlich des behaupteten Schutzbe-

dürfnisses der Minderheit, ist letztlich schwer zu überprüfen.

Fakt ist, dass nach der Machtübernahme von Abdel-Fattah as-Sisi und insbe-

sondere nach dem Massaker auf dem Rabia-Platz in Kairo im August 2013, das

an den Anhänger*innen der Muslimbruderschaft verübt wurde, eine allgemeine

Demobilisierung der Gesellschaft stattfand, weil das Regime immer repressiver

19 Konstruiert ist dieser Gegensatz deshalb, weil die Konflikte zwischen Muslimbruderschaft

und säkularem Lager sich in erster Linie um die Machtfrage drehten und in viel geringerem

Ausmaß um weltanschauliche Dinge.

20 Während Abdel Fattah as-Sisi in einer Rede im Staatsfernsehen die Absetzung von Moham-

medMursi und die Übernahme der Amtsgeschäfte erklärte, standen der koptische Papst Ta-

wadros II., der Imam der al-Azhar und andereWürdenträger und Politiker*innen des Landes

hinter ihm.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 177

agierte. Dies wirkte sich auf alle Ägypter*innen aus, nicht nur auf Christ*innen.

Zudem muss bei solch pauschalisierenden Aussagen berücksichtigt werden, dass

die Kategorie Christ*innen in Ägypten eine äußerst heterogene gesellschaftliche,

sozial stratifizierte Gruppe ist, die mitnichten unter dem Aspekt der Religion aus-

reichend beschrieben werden kann. ImGegenteil würde eine Analyse, die die ägyp-

tische Gesellschaft in muslimische (sunnitische) Mehrheit und christlich-koptische

Minderheit unterteilt, einer Konfessionalisierungsstrategie zum Opfer fallen, der

sich viele arabische Regime im Zuge der Aufstände des Jahres 2011 bedient haben,

um die aufkeimenden Protestbewegungen zu delegitimieren (Krieger 2017: 18).21

Nichtsdestotrotz sind die Freien Ägypter und die Sozialdemokraten diejenigen

politischen Entitäten nach der Revolution, die die größte Zahl an christlichen Mit-

gliedern mobilisieren konnten (vgl. zu den Beweggründen, einzutreten Interview

–Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 52). Zu fragen bleibt dennoch,

wieso die beiden Parteien über die Erfüllung des Schutzinteresses der Minderheit

hinaus nicht versucht haben, sie langfristig an sich zu binden, indem sie ihnen

Lösungen für politische, soziale und ökonomische Sachfragen angeboten haben,

unabhängig von ihrer konfessionellen Orientierung? Denn so spielten die beiden

Parteien einem politisch gefährlichen Konfessionalismus in die Hände, der vor-

handene religiöse Spaltungstendenzen in der Gesellschaft noch verstärkte (Kap.

IV-13.3 & 13.4).

Inwieweit sich die objektiven Klassenlagen der Menschen in subjektiven In-

teressenorganisationen artikuliert haben, ist nicht mit letzter Konsequenz zu be-

antworten. Die Vorstellung, wonach es sich bei den Parteien um deckungsgleich

mit objektiven Interessenlagen konstituierte Entitäten handelt, muss indessen zu-

rückgewiesenwerden. Soziostrukturell lassen sich höchstens Ansätze einer solchen

Interessenartikulation feststellen. Darüber hinaus waren die Parteien programma-

tisch nicht so gefestigt, als dass sie diese schichtspezifische Artikulationsfunktion

hätten übernehmen können (Kap. IV-11.2.1).

10.3.1 Gesellschaftlicher Paternalismus und Klassismus

Patriarchaler Patrimonialismus und eine nach Machtgruppen strukturierte Gesell-

schaft sind Merkmale des neopatrimonialen Herrschaftssystems in Ägypten (Kap.

I-2.1). Es hat sich gezeigt, dass die im neopatrimonialen System etablierte patri-

moniale Qualität von Herrschaft im Transitionsprozess weiterhin wirksam war.

Wie gezeigt werden konnte, sind nicht nur innerhalb der Herrschaftseliten des

21 Dies bedeutet allerdings nicht, dass nur herrschende Regime sich dieser Strategie bedient

hätten. Wie die Ausführungen zum Verhältnis zwischen Muslimbruderschaft und säkularen

Akteur*innen in Ägypten weiter unten zeigen werden, hat auch dieMuslimbruderschaft ver-

sucht, diese Karte auszuspielen, um ihre politischen Gegner zu diskreditieren.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Landes, sondern auch in den sozialen Bewegungen sehr hierarchische, quasi leni-

nistische, Vorstellungen über das Verhältnis von Führung und sozialer Basis vorzu-

finden, wonach die Menschen lediglich eine steuerbare Verfügungsmasse der Be-

wegungsspitzen sind, damit diese ihre politischen Ziele durchsetzen können (Kap.

IV-10.2.1).

Dieser Abschnitt nimmt dieses Ergebnis auf und zeigt anhand weiterer em-

pirischer Belege, dass sich die hierarchischen Vorstellungen in den Bewegungen

oft in Form paternalistischer und klassenspezifischer (Vor-)Urteile in die sozia-

le Realität übersetzt haben: D.h. die Führungspersonen sozialer Bewegungen und

Parteien beanspruchten nicht nur an der Spitze der jeweiligen Organisation oder

Bewegung zu stehen, sondern verbanden und begründeten diesen Anspruch mit

einer unterstellten pauschalenmangelnden Bildung und Befähigung in politischen

Dingen sowie einer unterstellten Minderwertigkeit armen sowie deprivilegierten

Bevölkerungsteilen gegenüber.

Materielle und ideelle Brüche zwischen den urbanen, gebildeten, westlich

orientierten Schichten und den proletarischen, deprivilegierten, marginalisierten

Klassen an den Wohlfahrtsrändern der Gesellschaft spielten im Transitionspro-

zess eine große Rolle. Diese Divisionen schneiden sowohl durch konfessionelle

Bindungen als auch geographische Räume. Und auch bei den Protesten blieben

die Divisionen zunächst bestehen, Menschen aus wohlhabenden Gegenden Kairos

haben separat mobilisiert, während die armen Bevölkerungsschichten in ihren

Stadtteilen mobilisiert haben (Interview – NGO, 2017: Absatz 142, 167; Interview

– Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 19). Es bestätigt sich das modernisierungstheoreti-

sche Argument, wonach Angehörige aus den gebildeten Mittelschichten stark am

Demokratisierungsprozessen beteiligt sind und Führungspositionen einnehmen

bzw. beanspruchen (vgl. Beissinger et al. 2013: 4; Dahl 1971). Unterbeleuchtet bleibt

aber das Verhältnis der urbanen, wohlhabenden Mittelschichten zu subalternen

Klassen und ihre Beteiligung: Inwieweit waren sie eingebunden? Inwieweit ha-

ben sie selbst mobilisiert? Wie war das Verhältnis zwischen Subalternen und

Mittelschichten bzw. privilegierten Klassen?

Wie bereits immer wieder angedeutet wurde, kann man dieses Verhältnis

durchaus als paternalistisch oder als klassistisch beschreiben (Roß 2013; Schielke

2014: 6f.). Waren Subalterne lediglich die Stoßtrupps der Revolution ohne wirkli-

che Einbindung oder kam ihnen eine substanzielle Rolle zu? So lässt sich die Frage

aufwerfen, ob es etwa bei der Mobilisierung einen Zusammenhang zwischen

Mediennutzung und Schichtenzugehörigkeit gab, und ob es in Verbindung damit

zu einem Ausschluss subalterner Klassen und einer Dominanz privilegierter

Schichten während der Revolution kam: Dies wird mit dem Hinweis bestätigt,

dass es »nicht sicher [gewesen sei], auf die Straße zu gehen und dort mit Leuten

zu reden und ihnen von der Revolution zu erzählen« (vgl. auch zur Frage des

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 179

medialen Zugangs zu Informationen Interview – NGO, 2017: Absatz 131; Interview

– Uni Cairo Aktivist, 2017: Absatz 45).

Hier die Revolutions-Avantgarde, da die einfachen Menschen, das Volk, die Ar-

men, denen von der Revolution erzählt werden müsse, so als seien sie kein Teil

davon oder als verstünden sie nicht, was da passiert. Es handelt sich dabei um

einen strukturell gelagerten, gesellschaftlich über viele Jahrzehnte tradierten Pa-

ternalismus der Klassen, der sich in das Verhalten der Individuen eingeschrieben

hat und sich auf die politische Kultur auswirkt, etwa in kleinräumigen sozialen

Beziehungen, Netzwerken oder auch im persönlichen Umgang.

Zudem werden die als einfach bezeichneten Menschen praktisch selbstver-

ständlich und unterschiedslos als »die Straße« bezeichnet bzw. als Teil der Straße,

während die selbsternannte Avantgarde sich nicht als Teil der Straße begreift. Die-

se »Straße« sei so ungebildet und unwissend, dass sie es »alleine nicht geschafft«

hätte, ihren Forderungen in einem Protest Ausdruck zu verleihen (Interview –

Bewegung 6. April, 2016: Absatz 127). »Das Volk« müsste an die Hand genommen

werden, die Bewegung müsste »bei den Leuten, ein Bewusstsein schaffen«, so dass

sie die Anführer der Bewegung richtig verstehen (ebd.: Absatz 87; 99; 127; 147).

Auch linke Organisationen waren nicht frei von solchen Deutungen. In Fa-

briken und Gewerkschaften sei versucht worden, die Arbeiter*innen abseits der

Revolutions-Avantgarde auf dem Tahrir-Platz zu mobilisieren. »Als feministische

und fortschrittliche Partei« seien sie aber mit dem Problem konfrontiert worden,

dass viele männliche Arbeiter »ein Problem mit Frauen« hätten und dies an ihrer

Klassenzugehörigkeit liege (vgl. auch Interview –NGO, 2017: Absatz 107; Interview

– Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 36).

Der Paternalismus verbindet sich mit einem Klassismus, in dessen Zentrum

die Annahme steht, dass die Mittelschichten die Rolle der Avantgarde einnehmen

müssten, weil die Arbeiter*innen, die Bäuerinnen und Bauern in ländlichen Ge-

bieten, die einfachen Menschen nicht »kultiviert« seien, sie eine Transformation

durchmachen müssten (»belassen wir sie als Arbeiter oder kultivieren wir sie«?).

Dieses Verhalten der Arbeiter*innen wurzele in gesellschaftlichen Traditionen, das

sich auf das Scheitern der Revolution ausgewirkt habe (Interview – Partei Sozialis-

tische Volksallianz, 2016: Absatz 46). Diese Überlegungen sind weit davon entfernt,

heterarchischen Netzwerken zu entsprechen, in denen sich aus kleinteiligen Zu-

sammenhängen durch kommunikative Prozesse eine soziale Beziehungsstruktur

ergibt, die nicht vertikal-hierarchisch angelegt ist. Was hier im Gegenteil deutlich

wird, ist ein sehr hierarchisches Verständnis vonNetzwerk und sozialer Bewegung,

ja auch von Gesellschaft, in dem eine Verachtung der marginalisierten Teile der

Bevölkerung und ihrer Interessen zum Vorschein kommt sowie eine Instrumen-

talisierung der ärmeren Schichten durch die Mittelschichten (vgl. auch Mandour

2018).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Diese Situation erinnert an die historischen Analysen, dieMaxHorkheimer be-

reits 1936 in seinem geschichtsphilosophischen Aufsatz Egoismus und Freiheitsbewe-

gung über den Kampf des Bürgertums gegen die Feudalordnung in Europa anstellt,

wonach das Bürgertum »die Massen« nur für seine eigenen Zwecke instrumenta-

lisiert habe, um sie nach gewonnenem Kampf selbst zu unterdrücken:

»Die Interessen des Bürgertums standen, soweit sie die Eigentumsordnung betra-

fen, nicht im Einklang mit denen der Massen […]. Dass es [bürgerliche Ordnung]

sich ausbreitete, bedeutete zwar zuletzt für die Menschheit eine Verbesserung,

keineswegs aber für diemeisten der jeweils lebendenMenschen. Aus demBestre-

ben des Bürgertums, die eigenen Forderungen nach einer vernünftigeren Verwal-

tungmitHilfe verzweifelter Volksmassen gegen die Feudalmächte durchzusetzen

und gleichzeitig die Herrschaft über diese Massen zu befestigen, ergibt sich die

eigentümliche Form, wie in diesen Bewegungen um »das Volk« gerungen wird.

Es soll einsehen, dass die nationale Neuerung auf die Dauer auch für es selbst

Vorteile bringen wird.« (1988: 25)

Weitet man die Perspektive, dann ist die politische (normativ-ideologische) Po-

larisierung zwischen unteren und gehobenen Schichten Ausdruck einer tieferlie-

genden sozialen (materiellen) Polarisierung. Die polit-ökonomische Ungleichheit

bricht sich in einem kurzfristig nicht zu überwindenden Klassendünkel Bahn, der

demokratietheoretisch weitreichende Implikationen hat (Helms 2017: 58; Lijphart

2015; vgl.Merkel/Weiffen 2012, die das Phänomen der (sozialen) Heterogenität und

deren Effekte auf Transitionen untersuchen). Die verschiedenen Teilregime von

Demokratie (DemokratischesWahlregime, politische Partizipationsrechte, bürger-

liche Freiheitsrechte, institutionelle Sicherung der Gewaltenkontrolle (horizonta-

le Verantwortlichkeit) sowie die Sicherung der effektiven Regierungsgewalt bilden

nur den technisch-institutionellen (politischen) Teil einer demokratischen Ord-

nung ab (Merkel 2010: 30). Für eine umfassende gesellschaftliche Demokratisierung ist

eine Integration gesellschaftlicher Konflikte und ihre Überführung in eine »agona-

le Sphäre« der Anerkennung notwendig, die eine Überwindung, mindestens aber

eine Angleichung materieller und ideeller klassen- und schichtmäßiger Konfliktli-

nien leistet (Mouffe 2016).

Viele Klassenvorurteile und Klischees entladen sich zusätzlich an der Anhän-

gerschaft der Muslimbruderschaft, denen pauschal vorgeworfen wird, ungebildet,

analphabetisch, arbeitslos und kulturlos zu sein. Mehr noch: Diese vermeintli-

chen Erklärungen der gesellschaftlichen Lage werden zur Legitimation des eigenen

Handelns angeführt (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 125).

Der Durchbruch der Demonstrant*innen auf den Tahrir-Platz am 28. Janu-

ar 2011 wird ebenfalls mittels klassenbezogener Erklärungsmuster wiedergegeben:

Auf der einen Seite die Avantgarde der »fancy demonstration« westlich orientier-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 181

ter, gebildeter Mittelschichtler*innen, auf der anderen Seite Stoßtruppen aus den

ärmeren Vierteln Kairos:

»After a certain time back and forth, back and forth, we were like a bit down with

the feeling that we wouldn’t be able to do it. And then, I remember very well,

another demonstration came in, and we were half way on the bridge like smoke

and (…) tear gas etc. There’s a very surreal image in my mind, it looks like Lord of

the Rings movie and like we’re in the middle of the battle, there is the smoke and

the tear gas and then suddenly, in themiddle of nowhere coming frombehind you

in the smoke is like amotorcycle with one guy sitting, and one guy standing with a

[…] ›Miit Oqba‹ [Nameeines ärmeren Stadtviertels] banner, I think. But like it’s one

of the very popular neighbourhoods, and like it was the herald of the march and

like the ›Miit Oqba‹ march was arriving […]. It was insane because they completely

turned the tide of the battle, it’s like, it’s Lord of the Rings, the battle of Helm and

you have Gandalf who comes from the Top of theMountain. It was insane because

the fancy demonstration was completely saved by the popular Chinese motorcycle-riding

gangsters, but yes!« (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 19)

Neben der Mythologisierung des sozialen Protests und der damit verbundenen ab-

soluten Polarisierung der Situation, die durch die Kriegsmetapher und den Rück-

bezug auf das Märchen vom Herrn der Ringe noch verstärkt wird, existiert die-

ser scharfe Gegensatz zwischen denjenigen, die aus besseren Elternhäusern kom-

men, westliche Bildung genossen, Menschenrechtsdiskurse führen, vorangehen

und ihr Leben riskieren und den Armen, die in buchstäblich letzter Sekunde aus

dem Nichts auftauchen und sie retten (ebd.: Absatz 17, 88). Die Beschreibung der

Motorradfahrer lässt zwar darauf schließen, dass sie in der Wahrnehmung der an-

deren heroisch gehandelt haben, doch zugleichwerden sie als Gangster bezeichnet,

als Kriminelle (obwohl nichts darauf schließen lässt), die eigentlich mit ihnen, der

»fancy-demonstration«, nichts zu tun haben, diese aber trotzdem retten (vgl. auch

ebd.: Absatz 72).

Im Begriff des (mangelnden) Bewusstseins (waiy), verstanden als (mangelnde)

Fähigkeit, rational Dinge erfassen und nachvollziehen zu können, um auf dieser

Grundlage politische Entscheidungen treffen zu können, spiegelt sich die gesam-

te Diskussion über Armut, Führungsanspruch, Repräsentation und Paternalismus

wider (Interview – NGO, 2017: Absatz 129, 137- 140; vgl. zu einem affirmativen Ge-

brauch dieses Begriffs Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Ab-

satz 72, 76).

Arme seien nicht nur ungebildet, sondern hätten keinerlei politisches Bewusst-

sein. Auf dem Land sei es noch schlimmer als in den Städten, die Menschen dort

lebten »hinter dem Mond« (Interview – NGO, 2017: Absatz 107). Daraus wird nicht

nur ein Verbot abgeleitet, sich über politische Missstände zu beschweren oder po-

litisch aktiv zu werden, sondern diese Menschen werden als »(politisch) nicht exis-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

tent (mish mauguda)«, bezeichnet. Wären sie (politisch) »existent (maugudiin), dann

wäre die Situation (politisch) heute eine andere« (ebd.: Absatz 125).

Der zum Ausdruck kommende klassenbasierte Paternalismus, der den Un-

terschichten sogar die Fähigkeit abspricht, ihre eigenen Interessen zu erkennen,

zeichnet viele Akteur*innen des Transitionsprozesses aus. Die Enttäuschung über

die vermeintliche Nichtmobilisierbarkeit der unteren Klassen führt zum Vorwurf,

dass sie Schuld an der gescheiterten Revolution trügen. Die Ursachen jedoch

dürften vielschichtiger sein, als vereinfachend den Armen die Schuld dafür zu

geben. Es ist plausibel, hier anzunehmen, dass in diesen Aussagen die eigene,

klassistische Sicht auf die Gesellschaft verallgemeinert wird und mangels Em-

pathie unvorstellbar scheint, dass Arme doch ein politisches Bewusstsein haben,

selbst wenn sie nicht revolutionär gesinnt sind (vgl. auch Mandour 2018).

Diese Beobachtungen stehen im Einklang sowohl mit der Theorie des neopa-

trimonialen politischen Systems, das gesellschaftlich und politisch hierarchisch

und patriarchal-paternalistisch gegliedert ist, sondern auch mit Überlegungen zur

Pfadabhängigkeit, also der Reproduktion historisch erfolgreicher Institutionen

und Herrschaftsformen sowie (informeller) politischer Kulturen, die sich auch

auf Organisationsformen in einem politischen System auswirkt (Kap. I-2.3.1).

Die hier geschilderten Zusammenhänge sind auch abseits der Theorie plausibel:

Nach Jahrzehnten der autoritären Bevormundung durch den Staat und seine herr-

schenden Klassen, liegt es nahe, dass sich die neu konstituierenden Akteur*innen

während des Transitionsprozesses sowohl bekannten Organisationsformen als

auch Organisationskulturen zugewandt haben. Ein revolutionärer Aufbruch allein

ist noch keine Garantie für einen revolutionären Wandel.

Ein weiterer Erklärungsansatz, warum die Präsenz der deprivilegierten Klas-

sen während der Proteste und in den neuen Organisationen nach dem Protest ge-

ringer ausfiel, muss auch bei diesen selbst gesucht werden (vgl. zu diesem Zusam-

menhang die Studie von Beissinger et al. 2013: 12ff.). In seiner Beschreibung des

sozio-politischen Wandels im Frankreich des ausgehenden 20. Jahrhunderts und

der Veränderungen der parteipolitischen Bindungen des französischen Proletari-

ats von der Kommunistischen Partei hin zum rechtsextremen Front National, hebt

Didier Eribon auf die Bedeutung der Selbstwahrnehmung einer Gruppe als soli-

darisch-mobilisierbarer Gruppe ab: Nur wenn sie um ihre Mobilisierbarkeit wisse,

könne sie auch als Gruppe mobilisiert werden (2016: 139f.). Hier begegnet uns in

konstruktivistischer FormMarx’ Gedanke der Klasse an sich, die zur Klasse für sich

werden müsse, wenn sie eine revolutionäre Veränderung durchsetzen wolle. Dar-

über hinaus gilt: Dieses Bewusstsein muss über die initiale Mobilisierung hinaus

nachhaltig wirken, um organisatorisch umgesetzt werden zu können.Mit anderen

Worten, die Mobilisierung von Konsens muss in ein kollektives Framing münden,

in die Herstellung einer (dünnen) Ideologie, das nicht nur die vorliegenden Proble-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 183

me diagnostiziert, sondern auch politisch-praktische Lösungen anbietet und ein

gegenhegemoniales Projekt entwirft.

Wie wir gesehen haben, kann man rudimentäre Versuche, ein solches politi-

sches Bewusstsein über Klassengrenzen hinweg herzustellen, beobachten. Jedoch

blieben tradierte kollektive Rollenzuschreibungen und Stereotype über die armen

Anderen bei den privilegierten Klassen während der Mobilisierung prävalent und

verhinderten eine wirkliche Solidarisierung bzw. Klassengrenzen überwindende

politische Identitäten. Ein weiterer Grund lag darin, dass die Mittelschichten, die

sich selbst als Avantgarde der Revolution betrachteten, andere politische Ziele ver-

folgten, als die armen Unterschichten: Unter den Bedingungen des neoliberalen

Autoritarismus hat sich in beiden Gruppen ausreichend Mobilisierungspotential

angestaut, jedoch aus unterschiedlichen Gründen. Die Forderung nach besseren

materiellen Lebensbedingungen stand der Forderung nach einer Erweiterung li-

beraler Partizipations- und Repräsentationsrechte gegenüber.

Ob man das Phänomen nun als solidarisches Gemeinschaftsgefühl über Klas-

sengrenzen hinweg, Klassenbewusstsein oder auch als kollektive politische Iden-

titäten bezeichnet: Die gesellschaftliche Kohäsion und die Mobilisierung von Kon-

sens (Kap. I-4.1), die auf dem Tahrir-Platz durch die laufenden Ereignisse tem-

porär und lokal erzeugt wurde, hat zwar für einen gewissen Zeitraum ein Gefühl

der Einheit und des Empowerments bei den deprivilegierten Klassen erzeugt, doch

scheint dieses Gefühl und die Selbstwahrnehmung, eine solidarisch mobilisierbare

und mobilisierte Gruppe zu sein (über das bloße materielle Interesse hinaus), nach

Tahrir nicht in großem Ausmaß vorhanden gewesen zu sein (Interview – Think

Tank Dustur, 2016: Absatz 16).

Deswegen, so die Hypothese, muss man davon ausgehen, dass eine ereignis-

zentrierte- und induzierte kollektive Identität, eine Eventidentität sozusagen,

schnell wieder zerfällt. Reinhard Schulze argumentiert ähnlich und spricht in

diesem Zusammenhang von einem »gewaltigen Happening«, das die Proteste auf

dem Tahrir konstituiert hätten, indem sie »Gesellschaft als lebensweltlichen Ort

[…] neu erfunden« hätten (2012: 43).

Notwendig ist, dass sich während und nach der Mobilisierung eine nachhalti-

ge kollektive politische Identität konstituiert, die durch Organisierung in eine po-

litische Körperschaft übergeht und von einer stabilen ideologischen Ausrichtung

getragen wird, die im Stande ist, politische Standpunkte, Programme und Ideolo-

gien zu formulieren sowie ein subjektives Klassen- oder entlang anderer Parameter

konstituiertes Gemeinschaftsinteresse zu artikulieren, das aber zugleich integra-

tiv und nicht zersetzend wirkt. Kurz: Es sind Parteiorganisationen mit dazugehö-

riger Ideologie und Programmatik notwendig. Sally Toma, führendes Mitglied in

der sozialdemokratischen Partei Ägyptens, fasst diese Zusammenhänge prägnant

zusammen: »Many would argue that our collective identity was naïve, or perhaps

too pious for politics, or even too radical to negotiate real change. […] A collective

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

identity might just be related to an event, and is therefore intrinsically temporal

and unstable.« (2015)

10.4 Kollektive politische Identitäten und ideologische Kohärenz

»Liberalism in Egypt is not an ideology,

it’s a lifestyle!« (Ägyptischer Politik-Analyst)

In Kapitel II-5 wurde deutlich, dass politische Organisationen nicht nur aus orga-

nisationaler Hardware wie Satzung, schriftlicher Programmatik und festen Struk-

turen bestehen, sondern auch aus den in diesen Organisationen aktiven und re-

aktiven sozialen Beziehungen der einzelnen Mitglieder, die sich durch wir-sie-

Grenzen, geteilten und umkämpften Bedeutungs- und Sinnzuschreibungen sowie

absichtsvollen Handlungen auszeichnen. Die auf diese Art zustande kommenden

Identitäten können wir in unserem Kontext als politische Identitäten bezeichnen,

als nicht-essentielle, »prozesshafte Formationen sozialer Identität«, die auch ab-

hängig von ihrer Einbettung in die POS für den weiteren Verlauf des Transitions-

prozesses von zentraler Bedeutung sind (Tilly/Tarrow 2015: 106).

Während die islamische Identität der Muslimbruderschaft innerhalb wie au-

ßerhalb der Organisation als unumstritten gilt, verhält es sich mit den politischen

Identitäten neuer säkularer Parteien anders. Diese mussten in konfliktiven Pro-

zessen erst gefunden werden. Auch im Kontext der Ausbildung politischer Iden-

titäten spielen Pfadabhängigkeiten eine große Rolle. Vertreter*innen eines histo-

rischen Institutionalismus etwa gehen davon aus, dass »Handlungsweisen durch

das Weltbild der Akteur*innen beeinflusst werden«, die wiederum von Institutio-

nen geprägt werden, die symbolische, informelle, wie formelle Konventionen, Pro-

zeduren und Routinen umfassen können (Voigt/Dauner 2015: 53). Damit wirken

»Institutionen auf die Identität und das Selbstbild der Akteur*innen« (Stefes 2015:

128). Ziele, Mittel und die Umwelt sind ein andauernd wirksames Geflecht aufein-

ander bezogener Variablen, »possibilities of tension«, die die Form der Organisa-

tion beeinflussen (Melucci 1988: 333).

Wie die folgenden Passagen zeigen werden, wirken diese Prozesse auch bei

Transitionsprozessen. Abhängig von der institutionellen Dynamik können sich po-

litische Identitäten und die Herausbildung einer organisationalen Selbstwahrneh-

mung affirmativ oder auch destruktiv entwickeln. Sie wirken integrativ nach in-

nen und exklusiv gegenüber Nichtmitgliedern. Unfertige politische Identitäten22

22 Der Begriff des Unfertigen stellt an dieser Stelle lediglich eine Hilfskonstruktion dar, da der

Autor die Vorstellung einer abgeschlossenen, fertigen und dauerhaften – auch politischen

– Identität als essentialistisch ablehnt. Allerdings soll darauf verwiesen werden, dass der

prozesshafte Charakter der Identitätsbildung unterschiedlich weit gediehen sein kann.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 185

hingegen sind daran zu erkennen, dass der Prozess der Aushandlung innerhalb

der Organisation sehr umstritten ist, was am Grad der Konflikte/Zustimmung zu

bestimmten politischen Identitätsmerkmalen abgelesen werden kann. Der Begriff

der politischen Kohärenz soll die Einheit sein, mit der der Grad des intraorganisa-

tionalen Konsenses bezeichnet werden soll.

Die Partei Sozialistische Volksallianz hat eine linke und explizit sozialistische

sowie antikapitalistische Identität. Hauptelemente sind das Eintreten für einen

Wohlfahrtsstaat, soziale Gerechtigkeit, die Trennung von Religion und Politik

sowie die Einhaltung von Minderheitenrechten (Interview – Partei Sozialistische

Volksallianz, 2016: Absatz 16, 34, 40, 44, 110; Sozialistische Volksallianz 2011).

Das Thema der politischen Identität spielt in verschiedenen Kontexten immer

wieder eine Rolle, was auf eine besonders feste oder aber besonders umstritte-

ne politische Identität verweist, weil die einzelnen Flügel der Partei dogmatisch

an ihrer jeweiligen Ideologie festhalten: Innerhalb der Partei gibt es zwischen den

verschiedenen Flügeln immerwieder Konflikte umdie Ausrichtung und Positionie-

rung bezüglich politischer Gegner (Jadaliyya 2011b). So betrachtet die Demokrati-

sche Linke innerhalb der Volksallianz die Islamiten ausweltanschaulichenGründen

als »ihre Feinde«, sie kann sich aber am ehestenmit ihnen arrangieren, weil sie den

revolutionären Kontext berücksichtigten (Interview – Partei Sozialistische Volks-

allianz, 2016: Absatz 44). Der nasseristische Flügel hingegen würde die »Islamiten

hassen« (ebd.: Absatz 110-112).

Der Standpunkt der Demokratischen Linken ist zudem ein erster Hinweis auf

eine kontextuell hergestellte politische Identität, die in ihrer Kompromissfähigkeit

wichtig für eventuelle lagerübergreifende Bündnisse ist, wie wir in Kapitel IV-12.1

weiter sehen werden (Lust et al. 2013: 8). Der Standpunkt des nasseristischen Flü-

gels hingegen ist ein eindrückliches Beispiel für eine identitätspolitische radikale

Polarisierung, basierend auf weltanschaulichen Faktoren, die keinen Raum für po-

litische Aushandlungen und die Anerkennung des politischen Gegners lässt (Kap.

I-3.1.2).23 Dies entspricht der Einschätzung von Tilly/Tarrow, dass politische Iden-

titäten im Prozess des politischen Ringens situativ aktiviert und deaktiviert wer-

den, und dass sie in einer Art eingesetzt werden können, die den politischen Pro-

zess torpediert, wenn sie in absoluter Weise auf eine Abgrenzung von den Anderen

abzielen (2015: 107f.) (Kap. II-4.1).

EinenweiterenHinweis auf die Kontextualität politischer Identitäten liefert die

Haltung der Partei in Relation zur Muslimbruderschaft, dem SCAF und von letzte-

rem ausgehender Repression: Als der SCAF unter Leitung von Abdel Fattah as-Sisi

gegen die Muslimbruderschaft putschte, sprach sich ein Teil der Sozialistischen

23 Im Kern handelt es sich sogar um eine apolitische Haltung, da der politische Gegner hin-

ter einer Feindwahrnehmung verschwindet, die aufgrund moralischer und nicht politischer

Normen sich entwickelt.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

Volksallianz dafür aus, vor allem ältere Mitglieder und Nasseristen (Interview –

Partei Sozialistische Volksallianz, 2016: Absatz 108; Afify 2013; Marfleet 2014) (Kap.

IV-13.4). Die jüngeren Mitglieder waren in ihrer Tendenz dagegen, was auch ein

Hinweis auf existierende Generationenkonflikte ist. Manche verließen aufgrund

dieses Konflikts die Partei, darunter viele führende Köpfe und gründeten eine neue

Partei namens Brot und Freiheit (eish wa hurriyah) (Interview – Partei Sozialisti-

sche Volksallianz, 2016: Absatz 108; Marfleet 2014; Salem 2013). Ihr Vorwurf lautete,

dass die Partei keinen kohärenten politischen Standpunkt nach dem Putsch einge-

nommen hätte, und dass »eine dominante Gruppe dem Staat blind folgt« (Ahram

Online 2013f). Die ideologischen Fliehkräfte waren zu groß geworden, die Partei

konnte diesen grundlegenden Konflikt nicht einhegen auch weil keine institutio-

nellen Streitschlichtungsmechanismen in die Organisation eingebaut waren (Kap.

IV-11.4). Zugleich war die Repression unmittelbar nach dem Putsch vorwiegend

gegen die Muslimbruderschaft gerichtet, so dass der äußere Feind für die Parteien

nicht mehr so deutlich zu verorten war, wie zwischen 2011 und dem 30.06.2013.24

Folglich nahmen die Konflikte auch zwischen den Parteien massiv zu (Shams el-Din

2014). As-Sisi wurde unmittelbar nach dem Putsch von Vielen noch nicht als Bedro-

hung wahrgenommen, eher als Befreiung. Die Ausrichtung der Parteien zwischen

konfliktfähiger Opposition und Staatsnähe (als Teil der Regimekoalition) war in

diesem Moment hochumstritten, es kam zu vielen Austritten, Zusammenbrüchen

von Parteien und ideologischen Konflikten (Salem 2013). Es zeigte sich, dass nicht

nur die noch jungen Parteien kaum konsolidiert waren, sondern mit dem Wegfall

der Muslimbruderschaft als politischem Gegner das gesamte Parteiensystem an

den Rand des Kollapses kam (auch wenn natürlich die starke Re-Autoritarisierung

des politischen Systems mit der Aufhebung von Liberalisierungen eine Rolle ge-

spielt hat). Die nur negativ – über das Feindbild Muslimbruderschaft – herge-

stellten politischen Identitäten konnten über die dichotom-konfliktive politische

Positionierung hinaus keine Bindungskräfte entwickeln.

Für die politische Identität und in der Folge weitere Konsolidierung der Partei-

en sind diese internen identitätspolitischen Bruchlinien natürlich von immenser

Bedeutung, weil sich am Konfliktmanagement entscheidet, ob die Parteiorganisa-

tionen kohärent, also konfliktfähig agieren können.Mit Mouffe kann man hier von

einer innerparteilichen Konfrontation sprechen, die im Politischen verblieben ist,

ohne einen konstruktiven Aushandlungsprozess der Politik zu beschreiten.

24 In Ägypten wird der Beginn der Großdemonstrationen gegen Präsident Mursi am 30.06.2013

als Beginn der Rebellion genannt, wenn über den Militärputsch und die Machtübernahme

vonAbdel Fattah as-Sisi gesprochenwird. Dies ist auch der Tag, für den die Bewegung Tamar-

rudmobilisiert hat. Zudemsoll auf dieseWeise eineDistanz zumMilitärputsch am3. Juli her-

gestellt werden, den einige Unterstützer*innen von Tamarrud abgelehnt haben (zumindest

in dieser Form, vgl. auch Kap. IV-13.5.)

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 187

Im Gegensatz zur Sozialistischen Volksallianz verzichtet die Bewegung 6. April

auf eine explizite politische Identität, um für die breite Bevölkerungsmehrheit at-

traktiv zu bleiben. Im Stile einer Catch-all-Party sollten »Kommunisten, Liberale,

Säkulare« an ihr teilnehmen, damit sie politischen Druck auf das »korrupte Re-

gime« (nizam fasid) ausüben könne – was zugleich einigendes Merkmal der Bewe-

gung sein sollte. Angeblich habe sich die Bewegung erst nach Mursi eine politische

Ideologie zugelegt, die als linke, »soziale Demokratie« bezeichnet wurde (Interview

–Bewegung 6. April, 2016: Absatz 53; Abdalla 2016b: 48). Einen Teil ihrer politischen

Identität und auch Legitimität hat die Bewegung aus ihrer oppositionellen Haltung

und ihrem »Widerstand« gegen das Regime bezogen, der nicht darauf abzielte, die

Macht zu übernehmen, wie die Muslimbruderschaft es (angeblich) wollte, sondern

»auf der Straße« auf Reformen zu drängen, ohne jedoch ein spezifisches politi-

sches Programm zu formulieren (Interview – Bewegung 6. April, 2016: Absatz 77;

Abdalla 2016b: 47ff.; Carr 2012).

Die sozialdemokratische Partei Ägyptens bezieht ihre politische Identität aus

dem Fundus der Geschichte der Sozialdemokratie: Soziale Gerechtigkeit, ein säku-

larer Staat und Demokratie seien oberste Werte der Partei (Sozialdemokratische

Partei Ägyptens o.J.a, o.J.b; Ahram Online 2011d). Im sehr kurzen Programm der

Partei bleiben diese Schlagworte ohne Substanz.

Weiteres Element ihrer Identität sei der Säkularismus, verstanden als areli-

giöse Orientierung (»la-diniy«) der Partei (Interview – Sozialdemokratische Partei

Ägyptens, 2017: Absatz 55-56). Die Ablehnung der Religion beschränkt sich auf den

öffentlichen Raum, Religion sei Privatsache, der Staat habe keine Religion, son-

dern die Bürger (Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz

60; Sozialdemokratische Partei Ägyptens o.J.a).

Explizit wird der öffentliche Gebrauch des Begriffes almaniy für säkular (wrtl.

weltlich) abgelehnt, weil dies von politischen Gegnern als Waffe gegen die Partei

und die Mitglieder eingesetzt wurde. Sie wurden mit Ungläubige, Gottlose (kuf-

far), Kreuzzügler und Christen in eins gesetzt (Interview – Sozialdemokratische

Partei Ägyptens, 2017: Absatz 58, 60, 128). Deshalb hätten die Mitglieder den Be-

griff almaniy vermieden und stattdessen zivile Partei (hizb madaniy) gesagt: »Eine

zivile Partei, also nicht militärisch, und auch nicht religiös. Das haben wir immer

gesagt« (ebd.: Absatz 58-60). An diesen Ausführungen wird sowohl die Kontextua-

lität einer politischen Identität sichtbar, die sich flexibel an soziale Gegebenheiten

anpasst als auch erste Umrisse einer weltanschaulichen, radikalen Polarisierung

zwischen zwei politischen kollektiven Akteur*innen (vgl. oben Kap. I-3.1.2), die das

Potential birgt, den politischen Prozess zum Kollabieren zu bringen.

Unterstrichen hätten sie dasmit der Parteilosung: Die Religion gehört Gott, die

Nation gehört allen (ad-din li-llah wa-l-watan li-l-dschami). Interessanterweise – ob

bewusst oder unbewusst ausgewählt bleibt im Dunkeln – ist das dieselbe Losung,

der sich die beiden Nationalisten und antikolonialen Vorkämpfer Sultan Pascha

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

al-Atrash und Abdarrahman ash-Shahbandar gegen die französische Okkupation

Syriens bei dem von ihnen angeführten Aufstand im Jahr 1925 bedient haben. Die

politische Selbstverortung und Identitätsbildung in den Kontext historischer Wi-

derstandskämpfer wird sehr deutlich als Reaktion auf vorhandene politische und

gesellschaftliche Tabus bzw. Feindschaften (zur Muslimbruderschaft) sowie den

Prozess des Ringens im Transitionsprozess konstruiert.

Die Frage der Unterstützung oder nicht-Unterstützung von as-Sisi führte, ähn-

lich wie bei der Sozialistischen Volksallianz, auch bei den Sozialdemokraten zu

Spannungen in der Partei. Es gab keine Einigkeit darüber, ob eine Unterstützung

des Putsches und der Machtübernahme durch as-Sisi gegen die Parteiprinzipien

verstoße, oder nicht (ebd.: Absatz 200-204). EmadGad,Gründungsmitglied der So-

zialdemokratischen Partei, bestätigte imMai 2014 diesen Eindruck, als er erklärte,

dass dies zu Rissen und schließlich dem Austritt von prominenten Parteimitglie-

dern geführt habe (Ahram Online 2014). Der Militärputsch sei in der Partei von

einigen als absolute Notwendigkeit gesehen worden, um die Demokratie zu retten

(Interview – Sozialdemokratische Partei Ägyptens, 2017: Absatz 206).

Dies ist ein deutlicher Hinweis auf die mangelhaft entwickelte demokratische

Kultur in der Organisation, die auch ein Spiegel des herrschenden hybriden po-

litischen Systems ist: Denn auch wenn sich die Partei in Opposition zur Muslim-

bruderschaft positioniert, und daraus einen Teil ihrer Identität ableitet, so ist ein

Militärputsch gegen einen gewählten Präsidenten nicht mehr im Rahmen institu-

tionalisierter liberal-demokratischer politischer Systeme zu verorten und deswe-

gen nicht zu legitimieren.

Die liberale Partei der Freien Ägypter hat zumindest klare Vorstellungen von

einer politischen Identität, zu der sie sich immer wieder bekennt, die aber nur

hier und da auch mit programmatischen Inhalten gefüllt wird (Interview – Par-

tei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 9, 19; Partei der Freien Ägypter 2011b) (Kap.

IV-11.2.1). Sie identifiziert sich stark mit marktliberalen Ideen, einem ägyptischen

Nationalismus, der sich zudem von kollektivistischen Ideen und Identitäten (hawi-

ya gaamia) abgrenzt, wie sie angeblich die Muslimbruderschaft oder auch panara-

bische Organisationen vertreten und diese der ägyptischen Identität überstülpen

würden (Interview – Partei der Freien Ägypter, 2016: Absatz 11). Zudem besteht sie

auf einem säkularen politischen System (Partei der Freien Ägypter 2011b; Jadaliyya

2011a) (Kap. IV-10-2.1).

Auch bei dieser Partei wird die politische Identität kontextuell hergestellt: Die

ideologische Gegnerschaft zu anderen politischen Formationen wie Linken und is-

lamischen Organisationen stellt den identitären Kern der Partei dar. Immer wie-

der werden auch ziemlich harte Ausdrucksweisen gewählt, um diese zu vermitteln:

Hass gegenüber der Muslimbruderschaft, Rechthaberei wird auf der anderen Sei-

te des politischen Spektrums verortet etc. (Interview – Partei der Freien Ägypter,

2016: Absatz 9).

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 189

Dass die politische Identität der Dustur-Partei, des späteren Interimspräsiden-

ten und Hoffnungsträgers der Revolutionäre Mohammed al-Baradei, weniger um-

stritten war, überrascht kaum. Eine sehr große Anhängerschaft insbesondere un-

ter jungen Menschen der urbanen Zentren des Landes scharte sich von Anfang an

um die Person des Parteiführers und Friedensnobelpreisträgers und dessen Visi-

on eines demokratischen Rechtsstaates (Dustur-Partei 2012; Abdalla 2016b: 51). Al-

Baradei verstand sich als Führer einer Oppositionspartei, allerdings war auch diese

Partei nicht frei von Widersprüchen und Konflikten, die sich z.T. an der Ausrich-

tung der Politik der Partei entzündeten, die in disparate ideologische Richtungen

driftete (Interview –Think Tank Dustur, 2016: Absatz 32, 98; BBC News 2013).

Es ging den Parteigründern darum, das »neue Denken der Januarrevolution« zu

repräsentieren, was im Einklang mit theoretischen Erwartungen hinsichtlich Be-

wegungsparteien steht (movement parties): In erster Linie wollen sie sozialen und

politischen Wandel durchsetzen (Lust/Waldner 2016: 172); im Parteiprogramm do-

miniert darüber hinaus ein Rechtediskurs, der Bürgerrechte sowie die Säkularität

und Zivilität der künftigen politischen Ordnung in den Mittelpunkt rückt (Dustur-

Partei 2012). Dennoch gab es viele politische und organisationale Konflikte dar-

über, welche Strategien konkret zu ergreifen seien, um die formulierten Ziele zu

erreichen (Interview – Think Tank Dustur, 2016: Absatz 34). Auch dieser Befund

überrascht nicht: Eine noch nicht konsolidierte neue Partei, die aus einer Bewe-

gung hervorgegangen ist und schnell wächst, verfügt zwar über große mobilisato-

rische Ressourcen, die sie im politischen Wettbewerb einsetzen kann (Kap. II-6.2);

Konflikte über die Ausrichtung und weitere organisationale Entwicklung sind aber

üblich, wenn die Bewegung, auf die sich die Partei stützt, noch relativ jung ist und

deshalb keinen institutionalisierten Apparat hat, wie etwa die Muslimbruderschaft

samt ihrer Parteineugründung Freiheits- und Gerechtigkeitspartei (Lust/Waldner

2016: 178f.).

Auf individueller Ebene veränderte die große Demonstration vom 28. Januar

2011 dieWahrnehmung vieler Aktivist*innen und formte deren politische Identität:

Sie fühlten sich plötzlich als Teil der Gesellschaft, als Teil eines sozialen Kollektivs,

das gesellschaftliche Konventionen herausforderte und so den Samen für politische

Veränderungen säte:

»Itwas an amazing shock […] and at the same time therewas something thatmade

me feel that this is exactly the Egypt that I want, I want to be with these people.

When I went to Mustafa Mahmoud, the Mosque in Mohandeseen [Stadtteil von

Kairo],whichwas oneof thebig rally points for thedemonstration Iwent there and

I felt that the people around me are like: Nobody’s looking at me weird, nobody’s

like/and people are actually like looking a bit like me and maybe they’re mixed,

maybe they’re Egyptians that lived abroad, maybe/but they are non-conventional

and they don’t care about conventions […] everything was accepted because in a

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

way there was (.) something was broken in the mold of how we were supposed to

behave […] And half of them looked like me and half of them (…) were speaking

about stuff that made sense to me. It was like: yes, we should not accept anymore

that this happens, we should not accept anymore that this happens. And I like:

yeah, shit, of course yes!« (Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 17)

Die affektiv wahrgenommene Identität zwischen den Teilnehmenden wird aber

erst im Prozess der Mobilisierung und Aushandlung hergestellt, wie theoretisch

vorausgesagt wurde. Es wird sehr gut deutlich, wie kollektive soziale Identitäten

durch gegenseitige Bezugnahme prozessual hergestellt werden, und dass Bewe-

gungen keine Black Boxes sind, deren Identitäten a priori feststehen, sondern in-

termediäre Bezugssysteme (Kap. II-4.1 & 5.4). Soziale und politische Identitäten

bedingen sich in einem dialektischen Prozess und werden durch relationale Be-

zugnahme konstruiert – abhängig von den äußeren Möglichkeitsstrukturen und

Hemmnissen.

Die Konvergenz zwischen den Teilnehmenden vollzieht sich auch über den

gemeinsamen Habitus, verstanden als »Orientierungsschemata für die eigenen

Handlungen und zur Identifikation Gleichgesinnter in der täglichen Interaktion«

(Salman/Assies 2007: 237). Der Habitus wird so zu einem Hilfsmittel, Unterschie-

de zwischen der eigenen Gruppe und den Anderen wahrzunehmen. Die Protest-

identität wird auf diese Weise zu einem angeeigneten, jedoch quasi-inhärenten,

Charakteristikum der Protestierenden.

Die Demonstration vom 28. Januar 2011 hat als wichtiges Momentum fungiert,

das eine Gemeinschaft und Identität erzeugt (glue moment), die Menschen verbin-

det – »There was something in common« – vielleicht sogar als politisches (Klas-

sen-)Subjekt konstituiert, weil sie die Polizeiketten gemeinsam durchbrochen ha-

ben, bis hin zurWiederaneignung des Landes, »We are Egypt – that is what we are«

(Interview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 17-19; 31; Snow et al. 1986: 464). Darüber

hinaus spiegelt das Motiv der Wiederaneignung auch eine starke Politisierung der

Menschen wider, ein Gefühl der Solidarisierung und des Aufbruchs, der Selbster-

mächtigung, nachdem sie über Jahrzehnte aufgrund der harschen Repressionen

als Öffentlichkeit ausgeschlossen, depolitisiert waren und das Gefühl hatten, das

Land gehöre nicht ihnen, sondern denjenigen, die sie regierten (vgl. auch Interview

–NGO, 2017: Absatz 166; Said 2020: 7). In diesem Zusammenhang ist auch die Mo-

bilisierung der Protestierenden auf dem Tahrir-Platz zu sehen, diesen sauber zu

halten, die Müllentsorgung zu organisieren und auch die umliegenden Straßen zu

säubern, eben weil die Menschen in den Tagen der Proteste das Gefühl hatten, das

Land gehöre nun wieder ihnen, dass sie die Macht über die Geschicke des Landes

wiedererlangt hätten (Javaher-Haghighi et al. 2013: 81).

Als die Menschen gemerkt hätten, dass sich ihnen eine Möglichkeit biete, die-

sen Zustand zu ändern, hätten sie diese auch ergriffen. Dies bestätigt die theo-

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 191

retische Erkenntnis, wonach das Zusammenspiel von Handlung, kollektiven Kon-

struktionen und Struktur Opportunitätsstrukturen erst zu welchen macht:

»Well itwent into the fact that this regime cameandnobodygives a Fuck about the

country anymore because it’s not theirs. It’s not that people change, the regime

has changed the people. Because it has made them feel that there is no reason

to get involved in anything. And once people realized that, no, there is a small

window, a small opening to get involved again, the involvement was insane!« (In-

terview – Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 19)

Die initiale Handlung und deren subjektive Wahrnehmung als Erfolg, bringt ein

kollektives politisches Subjekt hervor, das durch das eigene Erleben sich in seiner

ursprünglichen Interpretation der politischen Verhältnisse affirmiert, ermächtigt

fühlt und in der eigenen Handlung noch bestärkt wird und so an Objektivität ge-

winnt (vgl. auch Javaher-Haghighi et al. 2013: 80ff.):

»Imean, we had the confirmation ofwhatwewere complaining about. Sowewere

like there is no doubt any more that we are right and that ok, we are a significant

power. We can have an impact, so now we´re not complaining anymore. Now we

are agent[s] of change. It´s obvious, it was obvious for me I mean I didn’t go on/I

didn’t go in the streets to take part in anything 25th, 26th, 27th but starting the 28th

[January] I was in everything that happened till [July] 2013 […] The 28th is really a

turning point in themindset of a lot of people, becausewe had victory.« (Interview

10 – Aktivist 2017, Absatz 25)

Zum Ausdruck kommen hier eine Selbstverortung und ein Selbstbezug, der eine

neue Bewertung der Situation, vielleicht sogar eine neue Sichtweise auf die (po-

litische) Welt und sich selbst bringt. Die Identitätskonstruktion wird eng mit der

Selbsterkenntnis verknüpft artikuliert, indem dem positiv besetzten, national qua-

lifizierten Wir das absolut böse Sie – »Fuck, we have the same common enemy«

– in Form des Sicherheitsapparats, der Polizeikräfte und schließlich des Regimes,

verkörpert in der Figur des langjährigenHerrschersMubarak, gegenüberstellt wird

(Interview –Tahrir Aktivist, 2017: Absatz 19). D.h. es vollzieht sich eine inkludieren-

de, positiv besetzte Identitätskonstruktion indem zugleich eine negativ besetzte,

abgrenzende, geradezu abwertende Ausschließung des politischen Gegners vorge-

nommen wird. Das System wird zum Feind erklärt, was in einer revolutionären

Situation nicht sehr verwundern darf, jedoch zugleich destruktiv auf einen nach-

folgenden politischen Prozess wirkt, in dessen Zentrum nicht die radikale Polari-

sierung zweier konträrer Identitäten stehen darf, wenn er gelingen soll, sondern

konstruktive Anerkennungsverhältnisse zwischen Akteur*innen.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

10.5 Zwischenfazit

Die Analyse der Mobilisierungs- und Vernetzungsprozesse während und unmittel-

bar nach der Revolution zeigt ein relativ einheitliches Bild: Die Menschen waren

hochpolitisiert, das Mobilisierungspotential hoch, die unmittelbare Mobilisierung

in die Netzwerke und Parteien war ebenso hoch. Nach Jahrzehnten des Ausschlus-

ses war die Partizipation an sich wichtiger noch als die Bindung an eine bestimmte

Partei. Zugleich war zu sehen, dass die Angst vor Repressionen die Mobilisierung

der Menschen durchaus gehemmt hat, so dass sie entweder ihre Taktiken änder-

ten, oder sich aus dem Mobilisierungsprozess zurückhielten. Insgesamt überwog

jedoch die Überwindung partizipatorischer Barrieren, indem Protestierende auf

der affektiv-emotionalen Ebene den kollektiven Irrglauben ablegten, »aufgrund

von politischer Repression und Selbstzensur anzunehmen, eine kleine Minderheit

zu sein, und dieser Irrglaube (pluralistic ignorance) sie folglich davon abhielt, abwei-

chende Meinungen zu artikulieren« (vgl. auch Tufekci 2013; Tufekci/Wilson 2012:

377).

Die kleinteilige Vernetzung und Aushandlung in Netzwerken und dem unmit-

telbaren sozialen Umfeld entspricht – bei aller Vorsicht des Urteils – den theoreti-

schen Erwartungen der Bewegungsforschung: Diese liefen nicht ohne konfliktive

Aushandlungen entlang interpretatorischer Muster ab. Kurzfristige Orientierun-

gen von Nicht-Aktivist*innen kollidierten mit langfristigen Orientierungen akti-

vistischer Akteur*innen und führten zu vielen Konflikten darüber, was das Ziel

der Revolution sei (vgl. auch Tufekci 2013).

Die Verknüpfungen in größeren Zusammenhängen sind sehr lose, der infor-

male Charakter überwiegt. Allerdings waren die Netzwerke offenbar schnell und

situativ aktivierbar. Hier zeigen sich die ägyptischen Bewegungen sehr effizient.

Auch die Bewegung 6. April und die Dustur-Partei, die schließlich aus einer rei-

nen Graswurzelkampagne für al-Baradeis Präsidentschaftswahlkampf hervorging,

zeigten sich recht effizient darin, schnell und anlassbezogen Menschen auf die

Straße zu bekommen (Abdalla 2013: 3). Dies entspricht dem Typus der in Kapi-

tel II-6.2 beschriebenen Bewegungsparteien, wonach diese schnell eine große Zahl

an Unterstützer*innenmobilisieren können, aber »formal nicht stark strukturiert«

sind (Lucardie 2017: 51).

Folgt man den klassischen Kriterien von Organisationsfähigkeit konfliktfähi-

ger oppositioneller Gruppen, so bleibt festzuhalten, dass die meisten eingesetzten

Interpretations- und Mobilisierungsmuster zu allgemein waren, als dass sie als

Spezialbedürfnisse einer sozialen Gruppe, deren Mitglieder eine »tendenziell glei-

che gesellschaftliche Lage« haben, qualifiziert werden können (Schubert et al. 1994:

74). Manche Parteien haben zwar versucht, gezielt schichtspezifische Gruppen wie

Arbeiter*innen sowie Bauern und Bäuerinnen anzusprechen, jedoch führte dies

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 193

kaum zu nachhaltigen schichtspezifischen Interessenartikulationen, weil die politi-

sche Identität der Parteien in vielen Fällen weder stabil noch unumstritten war.

Die Deutungsmuster waren häufig Gegenstand heftiger Konflikte, die sich

nicht nur um legitime Lösungsstrategien drehten, sondern grundlegender die

Legitimität des revolutionären Aufbruchs selbst in Frage stellten. Dies hatte zur

Folge, dass die organisationale Ordnung der Akteur*innen über die Mobilisierung

hinaus schwach blieb. Die Vagheit der artikulierten politischen Ideen wurde zu

keinem Zeitpunkt konkretisiert, indem sie eine post-Tahrir Vision entwarfen. Mo-

tivationale, emotionale Ressourcen bildeten ein systematisches Übergewicht über

organisationale oder materielle Ressourcen, die die Akteur*innen befähigt hätten,

nachhaltige Ideen und Konzepte zu entwickeln und diese gezielt zu verbreiten.

Deshalb gab es nur wenige Kampagnen, die systematisch versucht haben, die

öffentlicheMeinung zu beeinflussen, ihre Reichweite blieb begrenzt (vgl. den Kanal

des KollektivsTheMosireen Collective 2011ff.). Das Regime hatte in diesem Bereich

viel größere Ressourcen, die es auch zum Einsatz gegen die Bewegungen brachte.

Letztendlich überwogen diagnostische Deutungsmuster, lösungsorientierte Deu-

tungsmuster (prognostische Frames) wurden weniger ausgebildet. Folgt man Er-

kenntnissen der Bewegungsforschung, wonach Framingprozesse unter Bedingun-

gen besserer Organisiertheit erfolgreicher sind, als in schwach organisierten Zu-

sammenhängen, weil Menschen ihre (politische, soziale) Situation dann eher mit

Systemattributen assoziieren, als mit individuellen Defiziten erklären, so ist dieses

Ergebnis plausibel.

Auch die Rolle und Anzahl von nicht-Aktivist*innen bestimmt über Erfolg oder

Misserfolg einer Bewegung: Sehr viele Protestierende haben sich zum ersten Mal

an einem Protest beteiligt, auch weil sie vom Eventcharakter des Ereignisses, das

normale Politik zu transzendieren schien, angezogen wurden (Tufekci 2013). Tufek-

ci beschreibt diesen Prozess als »preferential-attachement«, in dessen Verlauf sich

immer mehr Menschen dem Protest, Netzwerk etc. anschließen, je mehr Leute

sich daran beteiligen (2011). Diese Tatsache lässt sich sowohl mit dem »Populari-

tätseffekt« (popularity-effect) als auch mit dem »mere-exposure-effect« aus der Psy-

chologie erklären, wonach die wiederholte Wahrnehmung im Zeitverlauf zu einer

immer positiveren Bewertung eines Phänomens führt (Zajonc 1968).

Nicht nur deshalb ist politische Kommunikation essentiell in einem Transiti-

onsprozess: Neben notwendigem Framing sorgt sie darüber hinaus für die Legi-

timität, die eine neue Bewegung braucht, um konfliktfähig handeln zu können.

Die Untersuchung hat darüber hinaus gezeigt, dass politische Legitimität eng ver-

knüpft ist mit der Überzeugung, etwas bewirken zu können, wenn man handelt

(cognitive liberation vs. pluralistic ignorance). Der subjektive Faktor ist sehr hoch. Um

quasi-objektiv legitim handeln zu können, benötigt eine Bewegung Glaubwürdig-

keit, die durch nachvollziehbares Handeln erzeugt werden kann. Ein gewisses Maß

an politischer Kohärenz und organisationaler Geschlossenheit ist notwendig, um

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

die Kluft zwischen subjektiv empfundener Legitimität und objektiver Legitimität

zu schließen. Konflikte um die politische Ausrichtung oder die richtige Strategie

einer Bewegung sind zu erwarten und gehören zur Aushandlung der kollektiven

Identität; sie können aber die Legitimität der Bewegung untergraben, wenn sie

destruktiver Art sind und nicht gelöst werden.

Insgesamt scheint das Kriterium der Legitimität nur bis zu einem gewissen

Grad erfüllt gewesen zu sein: Die Menschen tolerierten mit zunehmender Dauer

des Transitionsprozesses Blockaden durch Demonstrationen, den Einbruch der

Wirtschaft und abnehmende Sicherheit auf den Straßen immer weniger und

machten die zivilgesellschaftlichen Aktivist*innen sowie die zivilgesellschaftli-

chen Bewegungen dafür verantwortlich. Dies deutet auf ein schwerwiegendes

Versäumnis hin: Die Bewegungen verpassten es, ausreichend auf den Zusam-

menhang zwischen dem politischen System und den Problemen der Menschen

hinzuweisen und in einem weiteren Schritt ihre eigene Problemlösungskapazität

zu entwickeln und herauszustellen. Die mangelnde Organisations- und Kon-

fliktfähigkeit muss als politisches Scheitern der Gruppen beschrieben werden.

Neben der Legitimation und der Aktivierung eines vorhandenen Mobilisierungs-

potentials, die in Teilen ausgebildet waren, fehlte es den Bewegungen u.a. an

der notwendigen inneren Geschlossenheit, um in der Protestphase konfliktfähig

agieren zu können.

In diesem Zusammenhang wurde zwar auf die Medienübermacht des Regimes

und die größeren Ressourcen, die ihm zur Verfügung standen, verwiesen. Es ist

aber anzunehmen, dass dieses Versäumnis darüber hinaus mit einem Phänomen

zu tun hat, das in der Analyse als gesellschaftlicher Paternalismus bezeichnet und

in seinem Ausmaß nur zum Teil vorhergesehen wurde. Dieses Phänomen, das in

manchen Fällen ein regelrechter Klassismus ist, und der im Prinzip bei allen unter-

suchten Parteien und zivilgesellschaftlichen Akteur*innen zu finden war, konnte

ganz unterschiedliche Formen annehmen – gemeinsam war den führenden Ak-

teur*innen, dass sie sich als eine Art Avantgarde empfanden, die das Volk, die Stra-

ße, die Arbeiter*innen oder Fellachen anführen, bilden oder mitnehmen müssten.

In ihrer Ausdrucksweise kommt sehr deutlich ein Bruch zwischen ihnen und die-

sen inneren Anderen zumAusdruck, eine Art Sendungsbewusstsein, das bewegungs-

theoretisch durchaus als leninistisch bezeichnet werden kann. Die damit einher-

gehende Abwertung der Anderen, das Othering, erscheint häufig als beiläufig und

nicht-intendiert, als Charaktermaske der Protagonist*innen, die die gesellschaft-

lichen Verhältnisse soweit internalisiert haben, dass sie zu deren Zerrbild werden

(Fritz-Haug 1994).25 Das Erfordernis der inneren Geschlossenheit einer Bewegung

25 Während der beiden Feldaufenthalte wurde der Autor der Studie Zeuge zahlreicher alltags-

klassistischer Begebenheitenundgesellschaftlicher Konfigurationen, die sonormalisiertwa-

ren, dass sich niemand daran stieß, nicht einmal die Adressat*innen dieses Klassismus: Die

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mobilisierung und Konstituierung ägyptischer Parteien 195

konnte so nur in sehr spezifischer Weise erfüllt werden: Durch die Etablierung

interner Bruchlinien, die die Interessen der armen Mehrheit den Interessen der

wohlhabenden Minderheit gegenüber gestellt haben. Es ist plausibel, anzuneh-

men, dass diese internen Bruchlinien zum Scheitern des Transitionsprozesses bei-

getragen haben, da daran eine durchdringende gesellschaftlicheDemokratisierung

gescheitert ist.

Zudem muss angenommen werden, dass dies in Verbindung mit der immer

wieder beschriebenen Fixierung auf charismatische Führungspersönlichkeiten

und der Patronagepolitik kleiner Kreise dazu geführt hat, die Entfremdung

zwischen der Bewegung und ihren Führungskadern noch zu verstärken. Robert

Michels beschrieb diesen Prozess bereits 1911 in seiner klassischen Darstellung

von Parteien als »ehernes Gesetz der Oligarchie«, welches unwillkürlich in großen

Organisationen zur Geltung komme und eine konfliktive Entfremdung zwischen

Organisationseliten einerseits und Organisationsbasis andererseits beschreibt

(1989). Das besondere im vorliegenden Fall liegt darin, dass sich ein solches Ver-

hältnis etabliert hat, noch bevor die Bewegungen sich institutionalisiert haben.

Es handelt sich vielmehr um ein apriorisches Verhältnis, das gesellschaftlich

wirksam war und seine Entsprechung in den neuen Bewegungen etablierte, weil

die Protagonist*innen der Demokratiebewegung nicht (ausreichend) an diesem

Paradigma gesellschaftlicher Ordnung rüttelten. Auch dieser Befund entspricht

theoretischen Erwartungen neo-institutionalistischer Art, wonach Formalstruk-

turen von Organisationen Umwelterwartungen und -bedingungen widerspiegeln.

Diese Beziehungslage wird sich im folgenden Kapitel bei der Beschreibung

interner Entscheidungs- und Willensbildungsprozesse nochmals bestätigt finden.

Hinsichtlich der Ausbildung kollektiver politischer Identitäten sind zwei Be-

funde von besonderer Bedeutung: Die untersuchten Parteien und zivilgesellschaft-

liche Organisationen versuchten, eine politische Identität auszubilden, aber ins-

gesamt blieben die meisten Versuche ohne durchschlagenden Erfolg. Zwar ist die

Prozesshaftigkeit und Kontextualität der Identitätsbildungsprozesse immer wie-

der zu beobachten.

Jedoch ist ein Übergewicht an exkludierenden, manchmal abwertenden Aus-

sagen zu beobachten, um sich vom politischen Gegner abzugrenzen. Positiv-affir-

Pförtner*innen (bawabiin), die praktischwie selbstverständlich im Treppenhaus vielerMiets-

häuser leben und von den Mieter*innen als Laufburschen eingesetzt werden; die Verach-

tung, die diesen oft entgegenschlägt; gleiches gilt für Putzfrauen, Tagelöhner*innen, Stra-

ßenkinder, die alle der gleichenWahrnehmung und Beurteilung unterliegen, der zufolge sie

weniger wert seien, als die bessergestellten Angehörigen der Mittelklassen. Verächtliches

Reden über die Armen inHintergrundgesprächen gehörte ebenso zumAlltagsklassismus ge-

bildeter Mittelschichtler*innen, wie ein vermeintlich wohlwollender Paternalismus, der die

Armen zu quasi-bewusstlosen Schutzbedürftigen degradierte, die angeblich nicht wüssten,

was (politisch) gut für sie sei.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Revolution und defekte Transformation in Ägypten

mative, jedoch nicht-essentielle Elemente einer politischen Selbstidentifizierung

beschränken sich oft auf bloße Stichworte. Inhaltlich wurde auf Nationalismus,

Säkularismus – ohne diesen je mit Leben füllen zu können – oder auf Schlagwor-

te wie soziale Gerechtigkeit, Demokratie und Freiheit abgehoben. Manchmal war

eine Verzahnung von politischer Identität und politischer Programmatik festzu-

stellen, jedoch ohne eine substantielle Unterfütterung durch eine Ideologie. Selbst

bei traditionell ideologielastigen Organisationen wie den Linken, reichte zuweilen

der positive Bezug auf »die Revolution« und gleichzeitiger Abgrenzung von den

Feloul – Vertretern des alten Systems – aus, um ideologische und polit-identitäre

Leerstellen zu füllen. Ansonsten überwogen gerade bei Linken, aber nicht nur da,

interne Konflikte um die politische Identität. Dies hatte natürlich auch Folgen für

ihre Glaubwürdigkeit und innere Geschlossenheit und damit auf die Konflikt- und

Handlungsfähigkeit.

Der zweite Befund hat mit der Nachhaltigkeit politischer Identitäten und de-

ren Funktion für die Konstituierung politischer Subjektivität zu tun: Besonders

während der initialen Mobilisierung auf dem Tahrir-Platz hat sich gezeigt, dass

politische Identitäten und politische Subjektivation – eine Bewusstseinstransfor-

mation (»transformation of consciousness«, Herv. i.O.), deren Kern darin bestehe, die

Ereignisse zu sehen und nicht darin »zu wollen, was nicht existiert« – eng mitein-

ander verknüpft sind und sowohl zu einer Solidarisierung und Gruppenbindung

führen können, wie auch zu einer Ermächtigung der Deprivilegierten bzw. bisher

politisch Ausgeschlossenen (Dabashi 2012: XVIII).

Diese wichtigen Erfahrungen,Meilensteine bei der Entwicklung sozialer Bewe-

gungen und zivilgesellschaftlicher Organisationen, waren jedoch nicht nachhaltig.

Nach den ersten Wochen, dem Rücktritt Mubaraks und der zunehmenden Dau-

er der Protestbewegung war eine Demobilisierung bei vielen, auch politisierten

Menschen zu beobachten. Dieser Befund, der mit Sally Toma als »Eventidentität«

bezeichnet wurde, beschreibt ein weiteres wichtiges Versäumnis der Bewegungen

(2015). Manche, wie die große Bewegung 6. April, wollte ganz bewusst im Bereich

der Straßenpolitik verbleiben. Sie verstand sich als reine Widerstandsgruppe, die

nicht in den Bereich der formalen Politik eintreten wollte.

Es gehört zum Common Sense, dass eine Mobilisierung von Menschen nicht

indefinit aufrechterhalten werden kann, unabhängig vom Mobilisierungsgrund.

Wie jedoch Asef Bayat richtig feststellte, waren viele Aktivist*innen unvorbereitet,

ohne langfristige Pläne und geradezu überrascht vom eigenen Erfolg (2017: 162f.).

Manch andere waren schlicht nicht politisiert und ließen sich von den Ereignissen

mitreißen (Ghonim 2012: 46).

Wie die Ausführungen zur Konsolidierung der Parteien im folgenden Kapitel

zeigen werden, sind die organisationalen Übergänge zwischen Bewegung, Partei

und kleinteiligen Netzwerken jedoch essentiell in diesem Prozess. Sie müssen or-

ganisatorisch (an-)erkannt und strukturell umgesetzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457542-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

