Orient-Institut Istanbul

Sunnitische Theologie
in osmanischer Zeit

"y W
JJdruﬂ %m "~ '-IPJ)1
3 3 2 -‘a',.l" i‘d )I,
A Mﬂﬂlf ?} T/’-'r}'APJanuM u-g 'y ¥
=t ol T

“‘*m,, ,W!m J@/Mg Dr) J'».mbl

= -»"ﬂy‘f"}"--erww 3}
S5 ‘«-'*w‘d’wr—wu i 2

?ﬁ;@ﬁ«

hittps://dol.org/10.5771/8783956506864 - am 22.01.2026, 06:21:35. https://wwwniibra.com/de/agb - Open Access -

Istanbuler Texte und Studien 16


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 08:21:35.



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN

HERAUSGEGEBEN VOM
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL

BAND 16



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit

Edward Badeen

WURZBURG 2016

ERGON VERLAG WURZBURG
IN KOMMISSION



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet @iber http://dnb.d-nb.de
abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie;
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de.

ISBN 978-3-95650-189-0
ISSN 1863-9461

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung)

Das Werk einschlieflich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung des
Werkes auerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts Is-
tanbul. Dies gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen jeder Art, Ubersetzungen, Mikro-
verfilmung sowie fir die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter-
stiitzung des Orient-Instituts Istanbul, gegriindet von der Deutschen Morgenlidndischen Ge-
sellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums fiir Bildung und Forschung.

Ergon-Verlag GmbH
Keesburgstr. 11, D-97074 Wiirzburg



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dem grossen Forscher und Lehrer
Josef van Ess
In Dankbarkeit

Edward Badeen

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

VOIWOIE ittt ettt ettt s bttt e s b s bt e e b s st e aeaesbe s e eaesbesreemeennenne 1
Sunnitische Theologie in 0SMaNISCheEr Zeit.....cvievreeirieirieeeieieerieeeeeeereeeeeeseens 5
Lo EIDLEIEUNG ottt ettt ettt 5
1.1 Forschungsstand ........cccoceeueiririnieieeeiieeeeeeeseee et 6

1.2 Ziel dieser Arbeit......ceeieueirieeeieieeeieieieieeeie et 6

1.3 Die S1EDEN TEXLE cvuvveuiririeieieiieririeieieicertrtetete ettt 7
1.3.1  SUDBKIS INARDYYA..c.vveeeeeieiisieieieeiieisieieeets et 8

1.3.2 Ibn Kamal Basas Risalat al-iDtlaf .......oooeeeeeeeveeieeeeeeeeeeeeenene 8

1.3.3 NAWSTS RIS .ottt 8

1.3.4 Aqhisaris RAWAaL Al-$ANNGAL...........cueeeeeeeereeeeereiieeeiseseeeeees 8

1.3.5 Isbiri Qadizades Mumayyiza..........ccceeeveeeeveenseeeenerereeenenes 9

1.3.6 Nabulusis Tahqiq al-intisar ............cowecuceceeenneeecccennnsecceeenennnes 9

1.3.7 Abu ‘Udbas ar-Rawda al-babiyya ................ccceevvveveccevnenennenne 9

2. Tagaddin as-Subki (gest. 771/1370) cceueueveueriririeieeeieeririeeeciccereseeeeeeseeeees 10
2.1 BiOGIAPHIE cuuiuiniiiiiciiiei ettt 10

2.2 WETK ettt nenn 11
2.2.1 Tabaqat as-$afityya al-RUDIG ...........coooeeeeeeieniniiiinineieiene, 12

2.3 DHE INARIYYA oottt sttt 14

24 FAZIE ittt 18

3. Ibn Kamal Basa (gest. 940/1534) .cuoovvueeiereirieeirieerieeteieesieese et 19
3.1 BIOGIAPRIE ettt 19

3.2 WEIK ettt ns 20

3.3 Risalat al-Thtilaf bayna al-ASad‘ira wa-l-Maturidiyya ............ceeeeevvveeneennne. 22

34 FaZIt et 24

4. NawT (gest. 1007/1599)...cuirirreiiiririeieieeinirieieeeeresteee et eeseseeees 24
4.1 BIOGIAPNIE cueeuiiiiiiciiiiietctcieer ettt 24

A2 WETK ettt ettt 25

4.3 Risala fi I-Farq bayna madhab al-Afa‘ira wa-I-Maturidiyya ...................... 26

A4 FaZIE ittt e 27

5. Hasan Kafi al-Aqhisari (gest. 1025/1616) .....cccorruererrreerererrerereireniesesnenaenn. 28
5.1 BiOGIAPRIE wevvviiiiiiciciccrrec et 28

5.2 WRTK ettt ettt 29

5.3 Rawdat al-$annat fi usitl Al-iUGAAGL .......c.oveeeaeeeeireieieeeeeeeeee 31
5.3.1 Der erste Garten: Die Wirklichkeit des Glaubens...................... 32

5.3.2 Der zweite Garten: Der Glaube an Gott.......coceeevveeerreerrreeennne. 33

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VIII

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

5.3.3 Der dritte Garten: Der Glaube an die Engel........cccccovvvverunnnenee. 35
5.3.4 Der vierte Garten: Der Glaube an Seine Biicher........................ 36
5.3.5 Der flinfte Garten: Der Glaube an die Gottesgesandten............ 37
5.3.6 Der sechste Garten: Der Glaube an den Jungsten Tag............... 39
5.3.7 Der siebte Garten: Der Glaube an die Auferweckung
nach dem Tod......oeeeiirieeeeeee s 41
5.3.8 Der achte Garten: Der Glaube an die Vorherbestimmung........ 41
54 FaZIt vttt 43
6. Isbiri Qadizade (gest. nach 1130/1717) c.couveeueueuiiniririeeieeeieeeeeeeseeeeenene 45
6.1 BIOGrAPhIe c.eouieieiiieeeiee ettt 45
6.2 WETK ettt s et ne s enan 45
6.3 RISAIA MUMMAYYIZA ..eneeeeeeaeeeeeeisieeieeieeeisiesiesiessiessessessssssesseaenessessenes 45
6.3.1 Die Themen der Risala Mumayyiza...............cocevvvvvevnenernnenn. 47
6.4 FAZIt ettt sttt reeneenen 49
7. “Abdalgani an-Nabulusi (gest. 1143/1731) c.c.cucevernnneeeenennecccreneneenenee 51
7.1 BIOGIAPRIE 1ottt 51
7.1.1 Nabulusis Lehrer.....cocoveueeiininieeeiiireeeccsseeeeseseeeeee 52
7.1.2  Nabulusis SChiller ......cooovioirieieeee e 53
7.2 WWEIK vttt sttt ettt s et s e s s e et enensenan 54
7.3 Tabqiq al-intisar fi ittifaq al-Asari wa-I-Maturidi ‘ald halg al-thtiyar ......... 57
T4 FAZIt ettt sttt ettt ae st a e s e e neenaenens 60
8. Abu “Udba (gest. nach 1172/1759) ccuvveueuieririririeeeirrieieeeeereseeiee s 61
8.1 Biographie und Werk .........ccccccervirieieiiinninieeeirinrieeecerenereeeeeeseseees 61
8.2 ar-Rawda al-babiyya fima bayna al-A$a‘ira wa-I-Maturidiyya................... 62
8.3 FAZIt cuiiieeee et 64
9.  Die Texte im Vergleich ......coovueueueieininirieieecinieieeecseeeeeeseeee s 65
10. Toleranz und Harmoniestreben ........ocoeevevivirieueieinininieieeceseieeeceseees 78
BiblIOGraphie ....c.ceriiieieieiriirieie ettt 83
TGRS ettt ettt a et 89

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Die Geschichte der Theologie im Osmanischen Reich ist bislang kaum untersucht
worden. Soweit uns Uiberhaupt Informationen dazu vorliegen, verdanken wir sie
turkischen Forschern, die sich in den letzten Jahrzehnten zunehmend mit diesem
Thema befasst haben. Dabei entstand eine Reihe von Publikationen, die sich dem
Gegenstand auf unterschiedliche Weise nihern. Manche von ihnen analysieren
theologische Diskussionen, die innerhalb der Maturidiyya stattfanden. Damit be-
handeln sie zwar nicht den osmanischen Kalam selbst, tragen aber zur Erhellung
der Voraussetzungen, auf denen er ruhte, massgeblich bei (z.B. Kasim Turhan; Bir
Ablak Problemi Olarak Keldm ve Felsefede Insan Fiilleri, Istanbul 1996; Mustafa Sait
Yazicioglu: Matiiridi ve Nesefi’ye Gire Insan Hiirriyet Kavram, Istanbul 1997). Ande-
re Publikationen befassen sich mit der Epoche, die als zentral fiir die osmanische
Theologie- und Religionsgeschichte angesehen wird. Dabei zielen sie entweder auf
einen historischen Uberblick (z.B. Mustafa Sait Yazicioglu: Le kaldm et son réle dans
la société turco-ottomane aux XV¢ et XV siécles, Ankara 1990 [urspriinglich These
3éme cycle, Paris 1977]) oder auf einzelne Figuren, denen in dieser Zeit eine pro-
minente Rolle zukam (z.B. [Nihal] Atsiz: ,Kemalpasa-oglu’nun Eserleri®, in:
Sarkiydt Mecmuast 6/1966/71-112 und 7/1972/83-135; vgl. den umfangreichen Ar-
tikel zu ,,Kemalpasazade® in der neuen Ausgabe der Islim Ansiklopedisi, Vol. 25,
Ankara 2002, S. 238-247). Wieder andere stellen das 19. und das frithe 20. Jahr-
hundert in den Mittelpunkt der Uberlegungen. Ihr erklirtes Interesse besteht dar-
in zu verfolgen, wie sich aus dem traditionellen Kalam eine neue, reformistisch
orientierte Form der Theologie entwickelt hat (z.B. Sait Ozervarli: ,Attempts to
Revitalize Kalam in the Late 19th and Early 20th Centuries, in: The Muslim World
89/1999/90-105).

Allen Arbeiten ist indessen gemeinsam, dass sie auf eine Fiille von unbearbeite-
ten Quellentexten verweisen. Deren Spektrum reicht von ausfithrlichen Kommen-
tarwerken und Glossen, die im Unterricht an den Medresen verwendet wurden,
iiber kurze Glaubensbekenntnisse und Traktate bis hin zu Schriften, die sich mit
Themen im Schnittfeld von Theologie und Philosophie bzw. Sufismus auseinan-
dersetzen. Der Grofteil dieses Materials ist nicht ediert. Aber auch die gedruckten
Texte sind in der Regel noch nicht untersucht worden. Insofern fehlt es uns in vie-
ler Hinsicht an Grundlagen, um die osmanische Theologie zu beschreiben und
ihre charakteristischen Ziige und Traditionslinien herauszuarbeiten.

Eine dieser Licken mochte Edward Badeen nun mit seiner Arbeit schliessen.
Ihm geht es darum, eine Reihe von Texten zuginglich zu machen, in denen das
Verhiltnis zwischen der a$‘aritischen und der maturiditischen Theologie themati-
siert wird. Dass solche Schriften existierten, war schon linger bekannt, denn man
stiess bereits im spdten 19. Jahrhundert auf die Rawda al-babiyya fima baina
FASaira wa-l-Maturidiyya von Abu ‘Udba. Dabei wurde bald festgestellt, dass

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Abtu ‘Udba (12./18. Jh.) kein wirklich neues und originelles Werk verfasst hatte,
sondern in vielen Punkten von einem Text Tagaddin as-Subkis (8./14. Jh.) ab-
hing. Diese Feststellung blieb jedoch isoliert, denn man konnte die beiden
Schriften nicht in einen groferen historischen Zusammenhang einordnen. Das
wird erst jetzt moglich aufgrund des neuen Quellenmaterials, das in diesem Band
publiziert wird.

Edward Badeen gelingt es namlich, eine ganze Sammlung von Texten tiber die
Affinitdt zwischen der a$‘aritischen und der maturiditischen Theologie zu prisen-
tieren. Sie sind zwischen dem 9./15. und dem 12./18. Jahrhundert im Osmani-
schen Reich entstanden und belegen eindriicklich, wie ernst dieses Thema, das
urspringlich von Subki aufgebracht worden war, dort diskutiert worden ist. Die
Sammlung ist nicht immer homogen, denn die einzelnen Autoren behandeln ih-
ren Gegenstand aus unterschiedlichen Blickwinkeln. Sie erhebt auch nicht den
Anspruch auf Vollstindigkeit; denn Badeen verweist selbst darauf, dass bereits
umfangreichere Schriften zu demselben Thema (von Kamaladdin al-Bayadi und
Sayhzade) publiziert worden sind. Dariiber hinaus ist vermutlich damit zu rech-
nen, dass eines Tages weitere Texte hinzukommen werden, die in den Hand-
schriftenbestinden bislang nicht entdeckt worden sind.

Trotzdem ist mit dieser Publikation ein grofler Schritt getan. Denn sie richtet
unseren Blick auf einen Gegenstand, der bis jetzt zu Unrecht vernachlissigt wur-
de. Gemeint ist die Frage, wie im Osmanischen Reich das Verhiltnis zwischen
as‘aritischer und maturiditischer Lehre bewertet wurde und wie aus solchen Dis-
kussionen eine allgemein anerkannte sunnitische Theologie entstand. Damit er-
offnet das Buch einen wichtigen Themenkreis. Er durfte letztlich auch zu ver-
schiedenen anderen Bereichen (Verhiltnis zwischen $afi‘itischer und hanafitischer
Rechtsschule; Verhiltnis des Kalam zu populdren religitsen Vorstellungen) Be-
rithrungspunkte aufweisen. Deswegen kann man nur hoffen, dass dieses Buch In-
teresse finden wird und dass der Erforschung der Theologie in osmanischer Zeit
kiinftig tiberhaupt groflere Aufmerksambkeit geschenkt wird.

Die Untersuchungen, die zu dieser Publikation gefithrt haben, wurden von meh-
reren Seiten in grofiziigiger Weise gefordert. Zu nennen sind hier in erster Linie
der Schweizerische Nationalfonds, der die Arbeit durch seine finanzielle Unter-
stiitzung ermoglichte, aber auch die Kollegen Bakri Aladdin und Jan Just Witkam
sowie die Bibliotheken (Siilleymaniye/Istanbul, Zahiriyya/Damaskus, Staatsbi-
bliothek/Berlin, Universititsbibliothek/Leiden), die uns Kopien von Handschrif-
ten zur Verfigung gestellt haben. Ein besonderer Dank gilt iiberdies Anke von
Kigelgen, die nicht nur die Beantragung der Fordermittel unterstiitzte, sondern
das Projekt jederzeit mit grolem Interesse begleitet hat.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 3

Die Idee, das Buch in dieser Reihe zu publizieren, entstand bei einem Ge-
sprich mit Claus Schonig am Orient-Institut Istanbul. Sie trigt der Tatsache
Rechnung, dass die Texte, die hier prisentiert werden, in besonderer Weise mit
dem kulturellen Erbe Istanbuls verbunden sind. Claus Schonigs Interesse, die
freundliche Zustimmung von Manfred Kropp, dem Direktor des Instituts (Bei-
rut), und die engagierte Mitwirkung des Ergon Verlags haben die ziigige Umset-
zung dieser Idee ermoglicht. Dafiir sei ihnen allen ebenfalls herzlich gedankt.

Ziirich, im Juli 2007 Ulrich Rudolph

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit

1. Einleitung

In seinem Buch AFMaturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand (1997) hebt
Ulrich Rudolph die wichtige Rolle von Subkis (gest. 771/1370) Niniyya bei der
Gleichstellung der theologischen sunnitischen Schulen der Hanafiyya-Maturidiy-
ya und der AS‘ariyya hervor. Folgende Werke, die zwischen As‘ari (gest. 324/935)
und Maturidi (gest. 333/944) vergleichen, werden dabei erwihnt: 1. Abu ‘Udbas
(gest. 1172/1759) ar-Rawda al-babiyya fima bayna l-Afa‘ira wa-I-Maturidiyya, das
sich sehr auf Subkis Nanzyya stitzt, 2. Nabulusis (gest. 1143/1730) Tahqiq al-inti-
sar fi ittifaq al-Asart wa-lI-Maturids fi Iiptiyar, 3. ‘Abdarrahman b. ‘Ali Sayhzades
Nazm al-far@’id wa-$am‘ al-fawd’id fi bayan al-masa@’il allati waqa‘a fiba al-ibtilaf bay-
na I-Maturidiyya wa-I-ASariyya fi I“aqa’id, verfasst gegen 1132/1721, gedruckt in
Kairo 1317/1899-1900, in dem “der Leser ohne allzu grofle Miithe nachschlagen”
konnte, “welche Ansichten die masayih al-Hanafiya sowie die masayih al-Asa‘ira,
nach Kenntnis des Autors, zu vierzig Hauptfragen des Glaubens geduflert hat-
ten”, 4. ‘Abdalhamid al-Harputis (oder al-Hartabirtis; wirkte wahrscheinlich in
der 2. Hilfte des 11./17. Jahrhunderts) Kitab as-Simt al-‘abqari fi Sarb al-‘Iqd al-gazw-
hari fi Ifarq bayna kasbay al-Maturidi wa-I-A$ ari, gedruckt in Istanbul 1305/1887-8,
5. Halid Diya’addins (2. Hilfte des 11./17. Jahrhunderts) al-‘lgd al-gawhari, zu
dem der Kommentar as-Simt al-‘abgari von ‘Abdalhamid al-Harputi geschrieben
wurde, und 6. Kamaladdin al-Bayadis (gest. 1098/1687) ISarat al-maram “an “ibarat
al-imam, in dem funfzig Differenzpunkte zwischen A$‘ariyya und Maturidiyya
aufgelistet werden. Dabei wird festgestellt, dass “der Vergleich nicht auf Dif-
ferenzierung, sondern auf Harmonisierung hin angelegt war”2. Lediglich Kamal-
addin al-Bayadi wollte sich nicht mit der allgemeinen Tendenz, die Unterschiede
zwischen der beiden Schulen herunterzuspielen, anfreunden. Deswegen listete er
in seinem Werk eine sehr viele grossere Zahl von Differenzen als alle anderen
genannten Autoren auf. Auch Bayadi wollte sich indessen nicht gegen den Burg-
frieden zwischen den sunnitischen Schulen stellen. Daher betont auch er, dass
sich die A$‘ariten und die Maturiditen gegenseitig weder des Unglaubens noch
der Ketzerei bezichtigen diirften, was — eben seit Subki - einer allgemeinen Hal-
tung entsprach.

1 Die zweite Auflage erschien im Ragab 1323/September 1905. - Ich danke Ulrich Rudolph
dafiir, dass er mir diese Arbeit anvertraut hat, fir die Beschaffung der Handschriften sowie
fir seine ausgezeichneten Korrekturvorschlige. Birgit Krawietz danke ich fiir ihre grosse
Hilfe bei der Erschliessung der Artikel aus der Isidm Ansiklopedisi. Renate Wiirsch danke ich
fir Lektiire und Durchsicht des Manuskripts.

2 Rudolph, Ulrich, ALMaturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden u.a. 1997,
7 u. 10-12.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

In einer Anmerkung nennt Rudolph Handschriften, die dasselbe Thema behan-

deln. Auch dort zihlen die Autoren die Differenzpunkte zwischen A$‘ariyya und
Maturidiyya auf, betrachten diese Punkte aber nicht als gravierend. Die Texte sind

in der Anordnung Rudolphs: 1) Kamalpasazade (gest. 940/1533), Risalat al- ihtilaf

bayna FA5aira wa-l-Maturidiyya fi itnatay ‘asrata mas’ala, MS Stileymaniye/T1irnovali
1847/2, foll. 57-59; 2) Muhammad al-Isbiri Qadizade (um 990/1582), Mumayyizat
madhab al-Maturidiya ‘an al-madahib al-gayriyya, MS Berlin 2492, foll. 68b-76a; 3)
Yahya b. ‘Ali b. Nasuh Naw (gest. 1007/1598), Risala fi I-farq bayna madhab al-
Ala‘ira wa-l-Maturidiyya, MS Leiden 1882 (dazu GAL II 443)3.

1.1 Forschungsstand

Rudolph hat in seinem Buch al-Maturidi (1997) nicht nur den Forschungsstand
in Bezug auf Maturidi selbst ausfihrlich dargestellt®, sondern auch den For-
schungsstand tiber das Verhiltnis zwischen den Lehren As‘aris und Maturidis wie
folgt zusammengefasst:

»Die erste Phase, die bis in die Mitte unseres Jahrhunderts andauerte, stand ganz im Zei-
chen des Vergleiches zwischen As‘ari und Maturidi. Initiiert wurde sie von Spitta (1876),
der in seinem Buch tiber A$‘ari die Rauda al-Bahiya des Abu ‘Udba heranzog und so be-
kannt machte, daf ihr fortan ein grofler Stellenwert zugebilligt worden ist. Spitta listete,
Abu ‘Udba folgend, die bekannten dreizehn Differenzpunkte zwischen beiden Theolo-
gen auf. Aber er iibernahm mit der Liste auch die These, daff Maturidi und As‘ari letzt-
endlich die gleiche, nur im Detail voneinander abweichende Lehre vertreten hitten. Spi-
ro (1904) entdeckte dann kurz nach der Jahrhundertwende, dafl besagter Aba “Udba le-
diglich ein spiter Kompilator gewesen ist. Wie er schon nachweisen konnte, ging die
Idee der Analogie beider Systeme bereits auf Subki, also auf das 8./14. Jahrhundert, zu-
riick. Doch damit gewann der Gedanke nur an Autoritit, und es galt fortan mehr oder
weniger als bewiesen, daff im sunnitischen Islam zwei nahezu identische kalam-Schulen
entwickelt worden seien. Goldziher (1910) etwa formulierte pointiert: ,Es lohnte sich
nicht, auf die kleinlichen Unterschiede dieser beiden eng verwandten Lehrmeinungen
einzugehen.” Und nach ihm iuflerten zahlreiche Autoren dhnliche Urteile, wobei ihr
Beleg immer wieder die Liste der dreizehn Differenzpunkte gewesen ist. Das gilt, jeweils
mit Nuancen, fiir Horten (1912), MacDonald (1936), Klein (1940) und Tritton (1947).
Aber auch hinter den in vieler Hinsicht subtileren Bemerkungen von Gardet-Anawati

(1948) stand im Grunde noch immer dieselbe Tendenz.

1.2 Ziel dieser Arbeit

Das Ziel dieser Arbeit ist es nicht, simtliche Texte, in denen Differenzpunkte zwi-
schen den Lehren As‘aris und Maturidis aufgelistet werden, zu prisentieren. Das

3
4
5

Ebd,, 11, Anm. 43.
Ebd., 12-21.
Ebd., 13.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 7

wirde den Rahmen eines Buches sprengen, da manche dieser Schriften wie
Sayhzades Nazm al-far@id oder Bayadis Karat al-maram umfangreiche Werke sind.
Der Akzent liegt vielmehr auf der Publizierung bislang unbekannten Materials.
Deswegen stehen fiinf Texte im Mittelpunkt dieser Arbeit, die bislang nur hand-
schriftlich zuginglich gewesen sind. Sie thematisieren die Frage der Differenz-
punkte auf unterschiedliche Weise. Zwei Autoren behandeln sie generell (Kamal-
pasazade, Naw'i), zwei andere, indem sie den Akzent auf ein bestimmtes theolo-
gisches Problem legen (Isbiri, Nabulusi); der fiinfte wihlt die Form eines Glau-
bensbekenntnisses, um seine Ansichten zu formulieren (Aqghisari). In allen Fillen
ist aber die Uberzeugung spiirbar, dass die Unterschiede zwischen As‘ari und
Maturidi der Zahl und der Bedeutung nach minim seien. Insofern stehen simtli-
che Autoren in der Tradition, die von Subki begriindet wurde und zu Abu ‘Udba
hinfihrte. Deswegen sind die Texte dieser beiden — die an sich bekannt sind -
ebenfalls in die Sammlung aufgenommen wurden. Sie bilden den Ausgangs- und
Endpunkt der Prisentation, wobei sich der Neudruck auch deswegen lohnt, weil
manche Fehler in den ilteren Ausgaben dieser beiden Texte korrigiert werden
konnten.

1.3 Due sieben Texte

Im Folgenden werden die Ausgaben bzw. die Handschriften, auf welchen die hier
wiedergegebenen arabischen Texte basieren, angegeben und kurz beschrieben. Alle
Personennamen und Biichertitel, die ich in den Texten identifizieren konnte, er-
scheinen dort jeweils in Fussnoten. Ich beginne mit Tagaddin as-Subki (gest. 771/
1370), dann folgen Ibn Kamal Basa (gest. 940/1534), Yahya b. “Ali b. Nasuh
Naw< (gest. 1007/1599), Kafi Hasan al-Aghisari (gest. 1025/1616), Isbiri Qadizade
(gest. nach 1130/1717)¢, ‘Abdalgani an-Nabulusi (gest. 1143/1731) und schliess-
lich Abu “Udba (gest. nach 1172/1759). In den edierten sieben Texten werden die

Im Kolophon von Isbiris Mumayyiza steht, dass Muhammad, bekannt als Qadizade al-
Isbiri, am Nachmittag (‘asr) des ersten Ragab ($urrat ragab) 1130 (31.05. 1717) (die Mu-
mayyiza) fertig geschrieben habe. Dieses Datum ist die Losung folgender in arabischen
Worten verschliisselten arithmetischen Formel: wagad waqa‘a Haragu <minhu> wagqt al-asr
min al-usr al-awwal min al-asr al-uwal min as-suds al-awwal min an-nisf a -tani min al-usr al-
GSir min al-iqd a t-talit min al-usr at-tani min al-alf at-tani min al-higra an-nabawiyya. Die Ent-
schlisselung im Detail: 1. (waqad waqa‘a Haragu <minhu> wagqt al-‘asr) = Es wurde am
Nachmittag fertig gestellt, 2. (min al-‘usr al-awwal min al-ar al-uwal) = am 1. der ersten 10
Nichte; da ein Monat 3 x 10 Nachte hat, bedeutet dies: am 1. des Monats, 3. (min as-suds
al-awwal min an-nisf at-tani) = des 7. Monats = Ragab (ein Jahr hat 12 Monate, die hier in 2
x 6 Monate aufgeteilt werden), 4. (min al-usr al-“aSir min al-iqd at-talif) = des 10. Jahres des
3. Jahrzehnts = des 30. Jahres, 5. (min al-usr at-tani min al-alf at-tani min al-higra an-
nabawiyya) = des 2. Jahrhunderts des zweiten Jahrtausends der Higra. Zusammengerechnet
kommen wir auf das Datum: am Nachmittag des ersten Ragab des Jahres 1130 der Higra =
31.05.1717. Da ich nichts gefunden habe, was dieses Datum in Frage stellen wiirde, nehme
ich an, dass die Angabe richtig ist.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Seitennummern und die nicht zum Text gehorenden Erginzungen in eckige
Klammern gesetzt. In spitzen Klammern stehen Erginzungen, die zwar in den
Text gehoren, vom Schreiber aber aus Versehen vergessen worden sind.

1.3.1 Subkis Nuniyya

Die hier wiedergegebene Version der Niniyya stiitzt sich auf die Kairiner Ausga-
be von Subkis Tabagat as-Safiiyya al-kubra, hrsg. von Mahmad Muhammad at-
Tanahi und ‘Abdalfattah Muhammad al-Hulw, Kairo 1976, Bd. 3, 377-389. Der
Umfang der Nianiyya belduft sich also auf 19 Seiten der Tabagat. Die Seitenzah-
len der Tabagar-Edition werden hier im Text in eckigen Klammern angegeben,
damit man den apparatus criticus und eventuelle Abweichungen dort vergleichen
kann.

1.3.2 Ibn Kamal Basas Risalat al-ihtilaf bayn al-A$a‘ira wa-1-Maturidiyya
fi itnatay ‘a$rata mas’ala

Es handelt sich hier um: MS Stleymaniye/Tirnovali 1847/2, fol. 57-59. Beim Er-
halt der ,Handschrift” war tiberraschenderweise festzustellen, dass es sich um ei-
nen gut lesbaren Steindruck handelt. Die Risala umfasst also drei Seiten und
nicht drei Blitter, wie die Bezeichnung vermuten liesse. Auf Seite 57 befinden
sich 15, auf den Seiten 58 und 59 jeweils 25 Zeilen.

1.3.3 Naws Risala fi l-farq bayna madhab al-Asa‘ira wa-I-Maturidiyya

Naw‘is Risala besteht aus ca. zwei Seiten, die sich {iber zwei Blitter erstrecken,
welche oben links die Ziffer 39 und 40 tragen. Sie ist eingebettet in MS Leiden
1882. Seite 39a hat zehn, Seite 39b, 19 und Seite 40a 13 Zeilen. Der Text ist in
schoner lesbarer Nashi-Schrift geschrieben.

1.3.4 Aghisaris Rawdat al-gannat fi usil al-i‘tiqadat

Die Handschrift, die mir zur Verfiigung stand, stammt aus der Berliner Staatsbi-
bliothek, Preuss. Kulturbesitz, Orientabteilung und trigt die Signatur: Wetzstein
IT 1757; fol. 91b-107b. Ihr folgt eine Seite zusitzlich iiber Maturidi mit der Sig-
natur: Wetzstein II 1794; fol. 33b.

Die Rawdat al-gannat ist schon und klar geschrieben. Am Rande findet man
oft unterschiedlich lange Kommentare oder Erklarungen, aber nur bis Seite 95a,
danach finden wir am Rande gar keine Worter mehr. Die erste Seite weist 13, die
letzte 11, und alle anderen Seiten weisen 15 Zeilen auf.

Die am Rande geschriebenen Kommentare werden in den Fussnoten der ara-
bischen Edition fett gedruckt. Die Handschrift weist oft Feuchtigkeitsflecken auf,

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 9

insbesondere an den Rindern, was manchmal die Entzifferung einiger der am
Rande geschriebenen Worter erschwert.

Der Name des Schreibers wird uns nicht verraten, dafiir aber das Jahr der Fer-
tigstellung: 1146/1733-34.

1.3.5 Ishiri Qadizades Mumayyizat madhab al-Maturidiyya ‘an al-madahib al-
gayriyya

Es handelt sich hier um die foll. 68b-76a der MS Berlin 2492. Die Schrift ist
schon und lesbar. Jedes Blatt ist von Kommentaren umrandet. Wenige innen ne-
ben dem Schriftspiegel zwischen den Seiten geschriebene Worter konnten nicht
entziffert werden.

Am Ende der Handschrift lesen wir, dass Muhammad, bekannt als Qadizade
al-Isbiri, am Nachmittag des ersten Ragab 1130/31. Mai 1717 die Risala Mumay-
yiza vollendet habe (harrarabn). Das heisst, dass der Autor erst nach 1130/1717
gestorben sein kann.

1.3.6 Nabulusis Tahqiq al-intisar fi ittifaq al-A$‘ari wa--Maturidi
‘ala halq al-ihtiyar

Von der Handschrift MS Damaskus, Zahiriyya, 7605 0b-25a konnte gliicklicher-
weise eine Fotografie beschafft werden, die als Grundlage fur diese Edition
dient”. Die Schrift ist gut lesbar. Die Zeilenzahl variiert von 9 (25a, die letzte Sei-
te) bis 27 (15b).

Am Rande mehrerer Seiten finden sich Bemerkungen, die aus einem einzigen

Wort bis hin zu einigen Sitzen bestehen. Einige Seiten sind mit ziemlich langen
Texten umrandet (5b, 10a, 11a und 17b).

1.3.7 Abi ‘Udbas ar-Rawda al-bahiyya fima bayna 1-A$a‘ira wa-I-Maturidiyya

Die Edition stitzt sich auf die in Haidarabad 1322/1904 gedruckte Ausgabe von
ar-Rawda al-bahiyya. Die Seitenzahlen der Ausgabe von Haidarabad werden hier
jeweils in eckigen Klammern wiedergegeben.

7 An dieser Stelle mchte ich mich bei Herrn Bakri Aladdin herzlichst dafiir bedanken, dass
er mir eine Fotografie dieser als verschollen gegoltenen Handschrift zur Verfiigung gestellt
hat. Vgl. Rudolph, Maturidi, 10.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

2. Tagaddin as-Subki (gest. 771/1370)

Im Mittelpunkt des hier verfolgten Erkenntnisinteresses steht die Nizniyya, ein
Lehrgedicht theologischen Inhalts. In diesem legt der spatmittelalterliche Gelehrte
Tagaddin as-Subki dar, dass die Asariyya und die Maturidiyya in wesentlichen
Punkten einig seien. Bestehende Differenzen sind fiir ihn lediglich sekundirer Art.
Wie bereits erwdhnt, ist die Niniyya in Subkis Hauptwerk, den Tabaqat as-Safi‘iyya
al-kubra, enthalten, einem umfangreichen biobibliographischen Lexikon $afi‘iti-
scher Gelehrter, welches jahrhundertelang die Wahrnehmung der Vertreter dieser
Schule bestimmte und auch weiterhin prigtd. Subkis Leben und Werk werden im
Folgenden kurz vorgestellt. Anschliessend wird sein bedeutendes Tabagar-Werk
skizziert und die Position der Naniyya innerhalb dieses enzyklopiddischen Nach-
schlagewerks bestimmt sowie deren Bedeutung als ein einflussreicher theolo-
gischer Vermittlungsversuch.

2.1 Biographie

Die vollstindige Namensangabe lautet Tagaddin Abu Nasr ‘Abdalwahhab b. ‘Ali
b. ‘Abdalkafi b. ‘Ali b. Tamam b. Yusuf b. Masa b. Tamam as-Subki®. Tagaddin
as-Subki wurde im Jahre 727/1327-28 in Kairo geboren. 771/1370 starb er in Da-
maskus an der Pest. Sein nicht minder berithmter Vater, Taqiyyaddin Ali (gest.
756/1355), hatte u. a. das Amt des Oberrichters (gadi al-qudat) inne. Subki studier-
te zunichst in Kairo, danach in Damaskus, wohin sein Vater Taqiyyaddin
739/1338 versetzt worden war. Schon in Agypten dozierte er in der Sayhiniyya
und der Ibn Tulan-Moschee. Noch als junger Mann wirkte er in Damaskus als
Lehrer (mudarris) und Prediger (batib) an der Umayyadenmoschee. Im Laufe der
Zeit unterrichtete er an verschiedenen Schulen in Damaskus. Als Nachkomme
einer bedeutenden Gelehrtenfamilie setzte er in Damaskus seine eigene Ausbil-
dung fort und horte insbesondere bei Abu I-Haggag Yusuf al-Mizzi (gest. 742/
1341)19 und dem Traditionarier Samsaddin Muhammad b. ‘Utman ad-Dahabi!!
(gest. 748/1348). Obwohl Subki gerade Dahabi sehr schitzte, kritisierte er den-
noch dessen harte Haltung und Polemik gegeniiber den Mystikern, seine Angrif-
fe gegen $afi‘itische und hanafitische Gelehrte sowie die tibertriebene Kritik an

Niniyyas wurden auch von Vertretern anderer Rechtsschulen geschrieben wie z.B. von Ibn
Qayyim al-Gawziyya (gest. 751/1350). Diesen greift Subki an in seiner Abhandlung as-Sayf
as-saqil fi ar-radd ‘ala Ibn Zafil: Yaruddu bibi ‘ala Niniyyat Ibn al-Qayyim, hrsg. v. ‘Abdalhafiz
Sa‘d “Atiyya, Kairo 1937

Die folgenden biographischen Angaben stammen aus dem Artikel von J. Schacht, bearbei-
tet von C. E. Bosworth, Subki, in E%, Bd. 9, 744; vgl. Brockelmann, GAL, Bd. 2, 89 f;
Subki, Tabaqat as-$afi‘iyya al-kubra, 10 Bde., hrsg. Mahmad Muhammad at-Tanahi und
‘Abdalfattah Muhammad al-Hulw, Kairo 1976, Mugaddima, Bd. 1, 5-30.

10 Zw ihm s. G.H.A. Juynboll, Mizzi, in E, Bd. 7, 212 f.

1" 7w ihm s. M. Bencheneb, bearbeitet von J. de Somogyi, Dhahabi, in E%, Bd. 2, 214 f.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 11

den AS‘ariten. 756/1354 wurde er zum Qadi ernannt, ein Amt, das ihm mehrere
Male entzogen wurde, welches er aber jeweils nach wenigen Monaten wieder er-
langte. Im Gumada I 769/Januar 1368 wurde er der Veruntreuung von Miindel-
geldern beschuldigt und sass 80 Tage im Gefingnis — anscheinend zu Unrecht.
Durch das Bemiihen von Freunden wurde er befreit und wieder in sein Amt ein-
gesetzt, verstarb jedoch kurz darauf.

2.2 Werk

Subki kannte sich gut in verschiedenen religiosen Wissenschaften aus!2. Als Jurist
war er nicht nur im praktischen Leben als Qadi und Mulfti titig, sondern hinter-
liess neben eigenen Fatwas auch Spezialdarstellungen zu rechtlichen Einzelfragen,
etwa zu den Riten der Pilgerfahrt. Auch im Bereich islamischer Rechtsmethodolo-
gie (usil alfigh) sind Schriften von ihm uberliefert, wie z.B. ein $afi‘itisches a/-
A$bab wa-n-naza’ir-Werk sowie ein Kommentar zu al-Baydawis (gest. 716/1316)13
al-Minhag fi usil al-figh'*.

Bekannt ist Tagaddin as-Subki auch als Theologe, Beobachter religioser Stro-
mungen und Gesellschaftskritiker. Sein Mud an-ni‘am wa-mubid an-nigam'> gibt
durch zahlreiche Beispiele Handreichungen zur Wiedererlangung verlorener gott-
licher Gnade. Das Werk legt dar, wie jeder Stand vom Kalifen bis zum Bettler
seinen Pflichten nachkommen sollte. Schon als junger Mann pflegte Subki Kon-
takt zu Salahaddin as-Safadi (gest. 764/1363), mit dem er das Interesse an der Poe-
sie teilte. Oftmals kleidete Safadi schwache Gedichte von Subki in ein neues lite-
rarisches Gewand, wodurch Subki Gelegenheit hatte, diese Kunst fur sich weiter-
zuentwickeln. Bekannt geworden ist Subki aber nicht mit traditionellen poeti-
schen Stoffen, sondern durch Lehrgedichte theologischen und anderen Inhalts.
Zu nennen ist die 758/1356 in Damaskus verfasste ‘Agida niniyya, eine Qasida
Uber al-A$‘ari und dessen Lehre. Am bekanntesten wurde Subki durch sein Ge-

12 Brockelmann listet 25 Titel aus diversen Disziplinen auf, s. GAL, Bd. 2, 89 ff,, S, Bd. 2,
105 ff. S. auch ‘Umar Rida Kahhala, Mu$am al-mw’allifin: Taragim musannifi al-kutub
al-“arabiyya, 15 Bde., Beirut [um 1976, Nachdruck der Ausg. Damaskus 1957-61], Bd. 6,
225-226.

13" Zu ihm s. J. Rosen, Baydawi, in EP2, Bd. 1, 1130. Josef van Ess hat die grosse Unklarheit
iber das Todesjahr von Baydawi auf die zwei Moglichkeiten 709 oder 716 reduziert, von
denen er das Jahr 716/1316 fiir wahrscheinlicher hilt. Biobibliographische Notizen zur is-
lamischen Theologie, in: Die Welt des Orients 9 (1978), 155-283, zum Todesdatum des
Baydawi, 261-270.

14 Safadi, Salahaddin Halil, A-Wafi bi-l-wafayat, Bd. 19 (hrsg. v. Ridwan as-Sayyid), 315-316,

316.

Tagaddin as-Subkis Buch Mud an-ni‘am wa-mubid an-nigam wurde von Oskar Rescher mit

Kiirzungen ins Deutsche iibersetzt, unter dem Titel Uber die moralischen Pflichten der islami-

schen Bevilkerungsklassen, Konstantinopel 1925. S. Rescher, Oskar, Gesammelte Werke, Abtei-

lung 2, Schriften zur Adab-Literatur, Osnabriick 1980, Bd. 2, 693-850.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

lehrtenlexikon $afiitischer Autoren, Tabagqat as-$afityya al-kubra, welches sein ma-
gnum opus darstellt und weite Verbreitung fand.

2.2.1 Tabagqat as-$afiiyya al-kubra

Das Werk Tabagqar as-Safiiyya ist von Subki selbst in drei Rezensionen verfasst
worden, einer grossen (kubra), einer mittleren (wusta) und einer kleinen (sugra)
Fassung. Die erste gedruckte Ausgabe der grossen Rezension, welche 1905-6 in
Kairo in sechs Bianden erschien, war mangelhaft!®. Eine neuere Ausgabe edierten
die dgyptischen Gelehrten Mahmud Muhammad at-Tanahi und ‘Abdalfattah
Muhammad al-Hulw in zehn Binden 1964-76 in Kairo. Die Tabagat as-Safi‘tyya
al-kubra gelten als das Standardwerk $afi‘itischer Gelehrsambkeit. Bei ihrer Erstel-
lung hatte Subki mit allerlei Schwierigkeiten zu kimpfen. In seinem Vorwort lis-
tet er zehn Werke als Vorldufer auf. Er gesteht aber, sie in manchen Fillen gar
nicht gesehen zu haben. Dies gilt z.B. fiir ‘Abdalwahhab as-Sirazis (gest. 500/
1106-7) Ta’rih al-fugaha’, Abu 1-Qasim al-Bayhaqis (gest. 565/1169-70) Wasa’il al-
almai fi fad@’il ashab as-Safii oder Abii n-Nagib as-Suhrawardis (gest. 563/1167-8)
Magmu. In anderen Fillen wurde eine ihm unzugingliche Handschrift von ei-
nem anderen Autor verwertet, so dass Subki zumindest letzteren als Zeugen fur
einen ilteren Text heranziehen konnte. Dies betrifft z. B. ‘Umar al-Mutawwi‘is
(gest. um 440/1048) al-Mudhab fi dikr Suyih al-madhab, eine Schrift, welche Ibn as-
Salah a$-Sahrazari'® (gest. 643/1245-6) exzerpierte, oder ‘Abdallah b. Yasuf al-
Gurganis (gest. 489/1096) Tabagat-Werk, aus dem bei Aba Sa‘d as-Sam‘ani (gest.
562/1167) und Ibn as-Salah as-Sahrazari Zitate auftauchen. Bei einigen Autoren,
z. B. bei Abu ‘Asim al-‘Abbadi (gest. 458/1066), moniert Subki die apodiktische
Kiirze bestimmter Eintrige oder die Unvollstindigkeit des Gesamtwerks — Min-
gel, die er selbst wirksam zu Uberwinden sucht. Imadaddin b. Bati§ (gest. 655/
1257) witft er vor, dass seine Darstellung nicht umfassend sei, Abu t-Tayyib at-
Tabari (gest. 450/1058), dass er sich in seinem Mubtasar auf Safii und eine Grup-
pe von dessen Gefihrten beschrinkt habe. Wiederholten Versuchen zum Trotz ge-
lang es den Religionsgelehrten bis zu Subkis Zeit nicht, ein wirklich umfassendes
Nachschlagewerk safi‘itischer Gelehrsambkeit zu erstellen. So begann Ibn as-Salah
a§-Sahraziri mit einem Buch, starb aber, bevor er es vollenden konnte. Abt Zaka-
riyya an-Nawawi (gest. 676/1277-8) fasste es dann zusammen, verschied aber, wih-
rend es sich noch im Stadium einer Rohskizze befand. Erst Abu -Haggag al-Mizzi
brachte es etwa ein Jahrhundert spiter in Reinschrift. Dabei haben diese drei he-
rausragenden Gelehrten viele wichtige $afi‘itische Vertreter nicht einmal erwihnt.
Subki stiitzt sich des Weiteren auf Werke, die sich gar nicht auf den Radius der

16 Vgl. J. Schacht/C. E. Bosworth, Subki, in E2, Bd. 9, 744.
17" Hierzu und zum Folgenden Subki, Tabagat as-Safiiyya al-kubra, Bd. 1, 216-217.

18 Der berithmte Traditionskenner und - wie Subki — Gegner der Philosophie. Vgl. Goldzi-
her, L., Gesammelie Schriften, Bd. 5, 388-394.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 13

afi‘itischen Rechtsschule beschrinken, sondern auch Autoren anderer rechtlicher
Denominationen miteinbeziehen. Ein Beispiel dafiir ist Aba Ishaq a$-Sirazil®
(gest. 476/1083), welcher ein Buch schrieb, in dem $afi‘itische, malikitische, hana-
fitische, hanbalitische und zahiritische Gelehrte zu finden sind. Subkis Grund-
lagenwerk markiert somit einen Meilenstein in der Aufarbeitung $afi‘itischer Ge-
lehrsamkeit. Es setzte neue Massstidbe innerhalb der Schule und wird nicht nur
von westlichen Gelehrten als Subkis magnum opus eingestuft.

Inhaltlich setzt sich das Werk mit der religiosen und intellektuellen Geschichte
des frithen Islam auseinander, insbesondere mit der Geschichte und Entwicklung
der safi‘itischen Jurisprudenz. George Makdisi?® meint, dass Tagaddin as-Subki
in seiner Zielsetzung insbesondere seinem zwei Jahrhunderte fritheren Vorginger
Ibn “Asakir (gest. 660/1261) folgte — und zwar bezogen auf dessen Propaganda-
Schrift fur As‘ari: Tabyin kadib al-mufiari fima nusiba ila -imam Abi Hasan al-A$ ari.
Subki verteidigte As‘ari und die diesem zugeschriebenen Ideen. Subki hoffte, die-
jenigen Safi‘iten, die feindselig gegeniiber rationaler Theologie gestimmt waren,
davon zu iberzeugen, dass A$‘aris Rationalismus zulissig sei. Die Gegner von
Subki waren insbesondere hanbalitische Anthropomorphisten sowie unversohn-
liche safi‘itische Traditionarier. In seinem Werben fiir eine Verbindung von
safi‘itischer Gelehrsamkeit und theologischem Rationalismus a la As$‘ari macht
Subki geltend, dass selbst Safi‘i vom kalam Gebrauch gemacht habe?!. Dass eine
solche Polemik zu Gunsten des A$‘arismus aber noch im 8./14. Jahrhundert n6-
tig war, zeigt, dass sich der a$‘aritische Rationalismus trotz des Verstreichens von
vier Jahrhunderten keine mehrheitliche Anerkennung unter Safiiten hatte si-
chern konnen?2. Ein gewisses Defizit der Reichweite der Tabagar besteht jedoch
darin, dass sich der Verfasser vor allem mit Gelehrten aus den $afi‘itischen Zen-
tren (Kairo, Damaskus, Bagdad, Nischapur und Marw) auseinandersetzte und
wenig bzw. z.T. gar nicht mit anderen Stidten oder Regionen, von denen wir z.B.
aus historischen Quellen wissen, dass es dort eine bedeutsame $afi‘itische Prisenz
gab. Folglich wurden ganze Regionen von Subki entweder fliichtig oder gar nicht
abgedeckt, wie z.B. Sistan, Aserbeidschan, das vorayyubidische Agypten oder der
Jemen?3.

19 Zu ihm jetzt ausfithrlich Chaumont, Eric, Al-Sayh Aba Ishaq Ibrahim al-Sirazi, Kitab al-
Luma® fi usil al-figh, Le Livre des Rais illuminant les fondements de la comprébension de la loi,
Traité de théorie légale musulmane, introduction, traduction annotée et index par Eric
Chaumont, The Robbins Religious and Civil Law Collection, School of Law, University of
California. Berkeley 1999.

20 Hierzu und zum Folgenden J. Schacht/C. E. Bosworth, Subki, in EP2, Bd. 9, 744.

21 Firr Niheres s. Makdisi, George, Ash‘ari and the Ash‘arites in Islamic religious history, in:
Studia Islamica 17 (1962), 37-80; 18 (1963), 19-39, insb. Bd. 17, 57-79. Zu ilteren Tabaqait-
Werken s. ders., Ibn “Aqgil et la résurgence de I'lslam traditionaliste au Xle siécle, Damaskus 1963,
47-58.

22 Vgl. . Schacht/C. E. Bosworth, Subki, in E2, Bd. 9, 744.

23 Halm, Heinz, Die Ausbreitung der Safi‘itischen Rechtsschule von den Anfingen bis zum 8./14.
Jabrbundert. Wiesbaden 1974, 11-14.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
2.3 Die Nuniyya

Als die Naniyya in das Tabagat-Werk von Subki aufgenommen wurde, genoss sie
bereits eine gewisse Popularitit bei den Hanafiten, die sie gerne auswendig ge-
lernt hatten,?* was ihre nachhaltige Wirkung erklart.

Im Vorspann zur Niniyya und in den eingeschobenen Prosazeilen erwihnt
Subki folgende Autoren und Werke: Abu 1-Qasim [Ibn “Asakirs]? Tabyin®6, as-
Sayh al-Imam, d. h. den Vater des Autors, nimlich Taqiyyaddin Aba l-Hasan ‘Ali
b. ‘Abdalkafi as-Subki (gest. 756/1355) und seine Bemerkung tber “Agidar Abi
Gafar at-Tahaw?’ (gest. 321/933)%8, Abu 1-Hasan al-Af‘aris (gest. 324/935)%° al-
Migaz al-kabir®, Sarh Niniyya von Naraddin Muhammad b. a. at-Tayyib a$-Sira-
zi a8-Safi'B, Subkis Sarh “Agidat al-ustad Abi Mansir?, Abu 1-Qasim al-Qusayri33
(gest. 465/1072)%* und sein Buch Sikayat abl as-sunna (bi-hikayat ma nalahum min
al-mihna)®>, Subkis Sarh Mubtasar Ibn al-Hagib®.

Subki nennt in der Naniyya®” alle ihm wichtig scheinenden Autorititen beim
Namen. Er fingt mit den Grindern der vier sunnitischen Schulen an, nimlich

24 Subki, Tabagat, 3, 378.

2> Tiqataddin ‘Ali b. al-Hasan b. Hibatallah (gest. 571/1176). Zu ihm s. N. Elisséeff, Ibn
“Asakir, in E2, Bd. 3, 713 f.

26 Der volle Titel lautet, Tabyin kadib al-mufiari fi ma nusiba ila Limam Abi ‘Al al-Hasan al-
As‘ari. Das Werk wurde 1347 H. in Damaskus gedruckt.

27 Ahmad b. Muhammad b. Sulayman b. ‘Abdalmalik al-Azdi at-Tahawi al-Hagri. GAS, 1,
439-442. “Aqidat at-Tabawi, al-“Aqida, al--Aqa’id oder Bayan as-sunna wa-Lgama‘a, GAS, 1,
441 u. hier Anm 108. Seine ‘Agida wurde zuerst von Hell tibersetzt. S. Hell, Joseph, Vor
Mohammed bis Ghazili, 37 ff. In der kleinen und populdren Ausgabe (1422/2003) der
‘Agida at-Tabawiyya, al-musammat: Bayan as-sunna wa-Igama‘a lesen wir auf dem Deckblatt
,b. Salama“ anstatt ,b. Sulayman®, ,al-Hanafi“ anstelle von ,al-Hagri“ und auf Seite drei
lesen wir: Huggat al-Islam, Abta Ga‘far al-Warraq at-Tahawi.

28 Subki, Tabagat, 3, 378. Tahawi war ein Hanafit. Vgl. Rudolph, Maturids, 8, Anm. 25.

29 GAS, Bd. 1, 602-604.

30 Aba -Qasim Ibn ‘Asakir meint, er habe ungefihr 200 Biicher von al-A§‘ari gefunden, die
sich dem Thema usitl ad-din widmeten, al-Migaz al-kabir aber fasse den Inhalt all dieser
Werke in sich. Subki, Tabaqat, Bd. 3, 377.

31 Er stammte aus Kilan. Im Jahr 757/1356 kam er nach Damaskus und horte bei Subki an-
derthalb Jahre. Subki, Tabagat, Bd. 3, 379.

32 Der volle Titel dieses Buches lautet: as-Sayf al-mashir fi Sarb Aqidat Abi Mansir. Im Vor-
wort von Subkis Tabagat, Bd. 1, 18 folgt auf ,,Aba Manstr® in eckigen Klammern das Wort
»al-Maturidi“. In diesem Werk soll Subki nicht nur die ‘agida von Maturidi erkldrt haben,
sondern auch die diesbeziigliche Meinungsverschiedenheit der Theologen vor ihm (wortl.
ihtilaf as-salaf ... ka-btilaf al-balaf). Schon in diesem Werk soll er festgestellt haben, dass die
Differenzen unwesentlich und nur sprachlicher Natur sind (/afzi). Ebd. Bd. 3, 384.

33 Im Prosatext dort nennt ihn Subki: ,al-Ustad Ibn Hawazin, das heisst (w. wa-huwa): Abu I-
Qasim al-Qusayri“. Ebd., Bd. 3, 384.

34 Dazu Heinz Halm, al-Kushayri, in EP2, Bd. 5, 526 .

35 Den vollstindigen Text dieses Werks finden wir in Subki, Tubaqat, Bd. 3, 399-423.

36 Ebd., Bd. 3, 386. Ibn al-Hagib ist Gamaladdin Aba ‘Amr ‘Utman b. ‘Umar al-Maliki, gest.
646/1249. Zu ihm s. H. Fleisch, Ibn al-Hadjib, in EP2, Bd. 3, 781.

37 Subki, Tabagat, Bd. 3, 380-381.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 15

Safi<i (gest. 204/820), Malik (gest. 179/795), Ahmad [b. Hanbal] (gest. 241/855)
und Abu Hanifa. Er erwihnt Abu Yusuf (Ya‘qub b. Ibrahim b. Habib al-Kafi,
gest. 182/798), Muhammad (wahrscheinlich Abt Hanifas Gefihrte, Abu Hamza
Muhammad b. Ibrahim al-Bagdadi al-Bazzaz, gest. 289/902), ,die Biicher der
Hanafiten® (kutub al-Hanafiypa)*® sowie sein eigenes (Subkis) Buch Sarh ‘agidat al-
ustad Abi Mansir (al-Maturidi) und Maturidi®.

Dann stellt er eine lange Liste zusammen, welche eine grosse Anzahl bekann-
ter klassischer Sufi-Meister umfasst, als ob er seinen Lesern damit den Rahmen
des von ihm anerkannten islamischen Denkspektrums aufzeigen wollte.

Die Namen lauten in der Reihenfolge, in der sie erscheinen:

Sufyan [at-Tawri] (gest. 161/778)

Ishaq [? b. Ibrahim b. Muhlid b. Rahawayh al-Hanzali] (gest. 238/853)
Dawud [b. Nusayr at-Ta’1] (gest. 165/781-782)

Abt -Hasan al-As‘ari (gest. 324/935)

Harit “mubasib nafsihi”* (gest. 243/857-858)

[Ibrahim] Ibn Adham [al-Balhi] (gest. 160/776 oder spiter*!)
al-Fudayl [b. “Tyad] (gest. 187/802)

Ma‘raf [al-Karhi] (gest. 200/810)

Du n-Nun [al-Misri] (gest. 246/861)

as-Sariyy [as-Saqati] (gest. 253/867)

Bidr b. al-Harit al-Hafi (gest. 226/840 od. 227/841)

at-Ta’1 [Dawud b. Nusayr] (gest. 265/879),

Saqiq al-Balhi (gest. 194/810)

[Abu Yazid] Tayfur [al-Bistami] (gest. 261/875 od. 264/877)
[Abu Sulayman] ad-Darani (gest. 215/830)

[Sahl b. “‘Abdallah] at-Tustari (gest. 283/818 od. 293/905-906)
Hatim [al-Asamm)] (gest. 237/851)

Abu Turab “Askar [an-Nahsabi] 42 (gest. 245/859)

Mansur b. “Ammar (gest. Anfang des 3./9. Jh.)

Yahya b. Mu‘ad (gest. um 70/689)

al-Gunayd (gest. 298/910)

Abu ‘Utman al-Hiri (gest. 298/910-911)

[Abu 1-Husayn] an-Nuari (296/907)

Ruwaym [b. Ahmad b. al-Bagdadi] (gest. 303/915)

38 Ebd.,, 3, 378.

39 Ebd,, 3, 384.

40 Al-Harit b. Asad al-Muhasibi. Sulami, Aba ‘Abdarrahman, Tabagat, ed. Shariba, 56-60.

41 Vgl. Gramlich, Wunder der Freunde Gottes, 251 ult.

42 Die bisher erwihnten Namen sind in Versen der Niziyya zu finden, die in Subki, Tabagat,
3, 380 erwihnt worden.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Aba I-Fawaris Sah al-Kirmani (gest. vor 300/912)

[Muhammad b. Isma“il] al-Magribi (gest. 279/892-893)

[Ahmad b. Muhammad] Ibn Masruq (at-Tusi, gest. 299/911-912)

[Abu ‘Ubayd Muhammad b. Hassan| al-Busri (gest. 245/859)

[Abu Sa‘id] al-Harraz (gest. 279/892 od. 286/899)

Samnun [b. ‘Umar al-Muhibb, Aba 1-Hasan al-Hawwas] (starb nach al-
Gunayd)

[Aba ‘Abdallah b.] al-Galla’ (gest. im 3./9. Jh)

Ibn ‘Ata’ [al-Adami] (gest. 309/921 od. 311/923-924)

[Ibrahim b. Ahmad b. Isma©il] al-Hawwas (gest. 291/904)

Bunan [b. Muhammad b. Hamdan b. Sa‘id al-Hammal] (gest. 316/928)

Mumsad [ad-Dinawari] (gest. 299/911-912)

[Muhammad b. Dawud] ad-Duqqi (gest. 360/971)

[Dulaf b. Gahdar] a3-Sibli (gest. 334/946)

[Muhammad] Ibn Hafif [b. Usfuksad ad-Dabbi] (gest. 371/981)

[Muhammad b. ‘Abdalwahhab] at-Taqafi (gest. 328/939-940)

und [Muhammad b. ‘Ali b. Ga‘far] al-Kattani*® (gest. 322/934)

Subki sieht den Grund der immer wiederkehrenden fitza unter den Muslimen of-
fenkundig in der zakfir-Haltung*. In der Niniyya versucht er zunichst, der gegen-
seitigen Bezichtigung des Unglaubens (kxfr) unter den Sunniten, bzw. As‘ariten
und Maturiditen, entgegen zu wirken, indem er die Differenzpunkte auflistet, so-
gar solche, von denen er meint, dass man sie A$ari filschlicherweise in den Mund
gelegt hatte®®, und sie fur harmlos erklirt*. Gegen Ende seines Gedichtes aber
geht er soweit, dass er jegliche zakfir-Haltung unter den Muslimen ablehnt. Subki
weigert sich sogar, Neuerungsstifter, so schlimm ihre jeweilige Neuerung (bid‘a)
auch sein mag, des Unglaubens zu bezichtigen*’.

Subki entschloss sich, die bereits separat verbreitete Niniyya auch in sein
Tabagqat-Werk aufzunehmen, um den Lesern die bestehenden Differenzpunkte zu
verdeutlichen. Er wehrt jedoch die Vorstellung ab, Safi‘ismus und As‘aritentum
seien zwei Seiten ein und derselben Medaille. In diesem Sinne teilt er im Vor-
spann mit: ,Ich weiss, dass alle Malikiten Ag‘ariten sind, wobei ich keinen [da-
von] ausnehme. Die meisten Safi‘iten sind Ai‘ariten, wobei ich nur diejenigen
ausklammere, die sich an den Anthropomorphismus (tagsim) oder die i‘tizal-

4 Ebd. Bd. 3, 381.

44 Schon Aba Sulayman Dawiad b. ‘Ali b. Halaf al-Isfahani (gest. 270/884) hat ein Kitab Tark
al-ikfar geschrieben. Vgl. van Ess, Theologie, Bd. 4, 677.

4 7.B. die Lehre, dass dem Propheten Muhammad nach dessen Tod keine Gesandtschaft
(risala) mehr zukomme. Vgl. Subki, Tabagar, Bd. 3, 384.

46 Vgl. Rudolph, Maturidi, 8 ff.

81 . wa-Lkufru manfiyyun fa-lastu mukaffiran di bidatin San‘@a fi n-nirani, Subki, Tabaqat,
Bd. 3, 389. Vgl. auch hier, unter 10. Toleranz.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 17

Lehre halten (...). Die meisten Hanafiten sind AS‘ariten, d.h. sie orientieren sich
in ihren Uberzeugungen an Ai‘ari — abgesehen von denen, die sich an die
Mu‘tazila halten. Bei den Hanbaliten sind die meisten ihrer verdienstvollen Vor-
reiter (fudala’ mutaqaddimibhim) A$‘ariten, wobei nur diejenigen von der Glaubens-
lehre As<aris abweichen, welche sich zu den Anthropomorphisten gesellen. Letz-
tere sind allerdings in dieser Gruppe der Hanbaliten zahlreicher vorhanden als
bei anderen®s.

Subki gibt an, nach eingehender Lektiire hanafitischer Schriften 13 Punkte
ausgemacht zu haben, in denen zwischen Safi‘iten/A§‘ariten und Hanafiten*’
dogmatische Unterschiede bestehen. Dabei unterscheidet er zwischen Differen-
zen sprachlicher Natur (/afzi), zu denen er sieben Punkte rechnet, und Differen-
zen inhaltlicher Art (ma‘nawi), die nur in sechs Fillen vorliegen. Bei den sprach-
lichen Unterschieden handelt es sich um folgende Punkte:

1. Agcari sagt: ,Ich bin gliubig, so Gott will“ (ana mu’min in @ Allah). Abu
Hanifa und die Safi‘iten verwenden hier nicht den Zusatz ,so Gott will*.
Dasselbe gilt fiir Maturidi*®.

2. Af‘ari meint, dass ein Paradiesanwirter (s4d) nicht in die Irre gehen (yadill)
oder zu einem Anwirter auf die Holle (ya§ga) werden kann und umgekehrt.
Nach Abu Hanifa kann ein Paradiesanwirter zu einem Anwirter auf die
Holle werden und umgekehrt.

3. Dass ein Ungldubiger (kafir) in den Genuss der Huld (#/ma) Gottes kom-
men kann, ist nach A$‘ari unmdoglich. Nach Abt Hanifa und dem A$‘ariten
Abt Bakr al-Bagillani (gest. 403/1013) ist es moglich.

4. Die [angeblich] von As‘ari vertretene Lehre, dass dem Propheten Muham-
mad nach dessen Tod keine Gesandtschaft (risala) mehr zukomme, sei eine
Luge. ,Es gehort zu unseren [$afi‘itischen] Glaubensgrundlagen, dass alle
Propheten in ihren Gribern lebendig sind.”

5. Wenn man bestimmte menschliche Handlungen betrachtet, so konnen -
nach As‘ari — Gottes Wohlgefallen (rida) und Wille (irada) auseinandertre-
ten. Abu Hanifa hingegen betrachtet, wie ihm von einigen unterstellt wird,
beide als verbunden.

6. Asari wurde in den Mund gelegt, dass der Glaube eines Nachahmers (ian
al-muqallid) nicht akzeptabel sei (/g yasibh).

7. Afcari definiert die Handlung eines Menschen als blossen Erwerb (kas#) und
grenzt sie ab von der Schopfung (balg). Die Hanafiten bezeichnen dies aber

48 Ebd., Bd. 3,377 f.

W. baynana wa-bayna l-hanafiyya. Subki, Tabaqat, 3, 378.

Von den Hanafiten soll Maturidi derselben Meinung sein in Bezug auf den istitna’ fi Fiman
(ka-I-Maturidi minhum ma‘ana fi mas’alat al-istitn@’). Subki, Tabaqat, 3, 384. ,Kein Glaubiger
sollte an sein Glaubenbekenntnis die Formel ,wenn Gott will“ anfligen (gegen die
Hagwiya, Mu‘tazila und Harigiya).“ Rudolph, Maturidi, 235.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

als freie Wahl (iptiyar)>!. Wir [Subki] meinen, #tiyar und kasb sind zwei
Worter mit derselben Bedeutung (w. “baratan ‘an mu‘ayyan wahid)“.

Als Differenzen inhaltlicher Art nennt Subki:

8. Ag‘ari hilt es fur moglich, dass Gott einen Gehorsamen peinigt (ta’dib al-
mufr) und einen Ungehorsamen belohnt. Abu Hanifa hilt es fiir unmog-
lich.

9. Nach AS‘ari kann man Gott nur durch die §a77a erkennen, nicht aber durch
den Verstand. Gotteserkenntnis durch den Verstand vertreten die Hanafiten.

10. Die Handlungseigenschaften (awsaf al-fi‘al) Gottes gelten den Hanafiten als
urewig.

11. Der Text der Koranexemplare ist nach hanafitischer Lehre identisch mit der
Rede, die geoffenbart wurde.

12. Von ,unseren Leuten® (ashab) sprechen sich folgende wie die Hanafiten ge-
gen eine  Verpflichtung zu etwas Undurchfihrbarem® (taklif ma la yutaq) aus:
Abi Hamid al-Isfarayini, al-Gazali, Ibn Daqiq al-Id. Die Hanafiten halten
die ,Verpflichtung zu etwas Undurchfihrbarem® fiir unmoglich (zaklif ma la
yutaq bzw. yustati).

13. As‘ari hilt es fur moglich, dass ein Prophet kleine Siinden (saga’ir) begehen
konne. Die Afariten sind aber diesbeziiglich geteilter Meinung. Die
Hanafiten meinen, ein Prophet begehe nicht einmal kleine Stinden.

Danach nennt Subki einen weiteren Punkt, bei dem er nur eine Differenz inner-
halb der As‘ari-Schule feststellt. Dieser Punkt verdient an dieser Stelle ebenfalls
eine kurze Erwihnung, weil er von spiteren Autoren in die Liste der Unterschie-
de zwischen den As‘ariten und den Maturiditen aufgenommen wurde: Die
AgScariten sind geteilter Meinung, ob Signifikant (is72) und Signifikat (musamma)
ein und dasselbe sind.

2.4 Fazit

Was die tatsichlichen religiosen Differenzpunkte zwischen Hanafiten-Maturidi-
ten und A$‘ariten angeht, so liegen sie fiir Subki unterhalb der Schwelle, bei der
sie eine Bezichtigung des Unglaubens (¢4kfir) oder nur den Vorwurf einer religio-
sen Neuerung (fabdi‘) auslosen wiirden. Subki gibt an, dass seine Qasida nianiyya
sowohl diese 13 Streitfragen behandle als auch weitere, welche aber lediglich in-
nerhalb der A$‘ariyya umstritten seien. Auch geht er auf den Stand der Diskus-
sionen im religiésen Schrifttum ein. A$‘ari liegt fiir ihn mit Malik, SafiT, Ahmad
Ibn Hanbal u.a. im Grunde auf einer Linie. Ausserdem stehe As‘ari durch eine

51 Das Konzept Maturidis: Die Handlungen sind sowohl Gott als auch dem Menschen zu-

zusprechen. Sie werden von Gott geschaffen (baly), aber von den Menschen gewihlt
(thtiyar), erworben (kasb) und ausgefiihrt (7). Rudolph, Maturidz, 231.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 19

Reihe sufischer Meister, welche in der Niniyya einzeln aufgelistet werden, in der
Tradition von al-Harit al-Muhasibi (gest. 243/857), d.h. einer wohl approbierten
orthodoxen Form des Sufismus.

3. Ibn Kamal Basa (gest. 940/1534)

Ibn Kamal Basa war ein auf vielen Gebieten bewanderter Autor, der sich nach-
einander das Ansehen von drei Herrschern erwarb. Er gilt als einer der grossten
Vertreter osmanischer Wissenschaft und Kultur aus der ersten Hilfte des 16. Jhs.
Schon in jungen Jahren wurde er mit Gelehrten wie Taftazani (gest. 793/1390)
oder Suyuti (gest. 911/1505) verglichen und wurde aufgrund seiner wissenschaft-
lichen Kompetenz mit dem Beinamen ,der erste Lehrer (almu‘allimu l-awwal)
belegt>?.

Ibn Kamal Basa, der neben den Philosophen auch mit den Anschauungen der
kalam-Experten vertraut war und in seiner philosophischen Gedankenwelt der
Schule von Fahraddin ar-Razi (gest. 606/1209) folgte, kimpfte gegen Gedanken
und Praktiken, die den tasamwwuf aus dem Rahmen der Sari‘a herauslésen wollten.
So behauptete er beispielsweise, die Tanze (rags) einiger Sufis, der sama‘ und ihre
Drehungen seien verboten. Andererseits beeinflusste das positive Fatwa, welches
er beziglich Muhyiddin Ibn al-‘Arabis erstellte, Sultan Salim. Der Herrscher liess
iiber dem Grab von Ibn al-‘Arabi in Damaskus, wo er sich bei seiner Riickkehr
von Agypten vier Monate lang aufhielt, ein Mausoleum (t#rba) und eine Mo-
schee errichten.

Die meiste Zeit seines Lebens war Ibn Kamal Basa in offiziellen Diensten, sei
es als Lehrer, Richter, Heeresrichter oder Sayh al-Islam. Wegen seiner wissen-
schaftlichen und juristischen Versiertheit sowie ausserordentlicher Problemls-
sungskompetenz in kniffligen Fatwa-Fragen gab man ihm den Beinamen mufii at-
taqalayn (Mufti der Menschen und Dschinnen).

3.1 Biographie

Samsaddin Ahmad b. Sulayman b. Kamal Basa wurde 873/1468-69 geboren. Sei-
ne gebriuchlichen Rufnamen sind Kamalpasazade (turkisch: Kemalpasazide)
bzw. Ibn Kamal Basa. Nach dem Auswendiglernen des Korans beschiftigte er
sich nidher mit arabischer Sprache und Literatur, Logik sowie Persisch. Als junger

52 Vgl. Turan, Serafettin, Kemalpasazade, in: [slém Ansiklopedisi, hrsg. v. Tiirkiye Diyanet
Vakfi. Istanbul 2002, Bd. 25, 238. Zu Ibn Kamal Basas Biographie s. Turan, Serafettin in:
ebd., Bd. 25, 238-40. Zu Ibn Kamal Basas Ansichten iiber Figh, s. Osen, Siikrii,
Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 240-242. Zu seinen kalim-Leistungen, s. Ilyas Celebi,
Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 242-244. Seine literarische Aktivitdt beschreibt Sarag, M.
A. Yekta, Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 244-245.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Mann diente er unter Sultan Bayazid in der Armee und begann dann um 879/
1474-5 sein Studium am Dar al-Hadit in Edirne (Adrianopel) bei Mulla Lutfi
(gest. 904/1498). Nach dem Studium unterrichtete er zunichst an der “Ali Beg-
Schule (Edirne), spiter auch an verschiedenen anderen Schulen, so an der Hala-
biyya (Edirne), der Sahn-Medrese (Istanbul) und der Bayazidiyya (Edirne).
921/1515 wurde er zum Qadi von Edirne ernannt und 922/1516 zum qadi al-
‘askar von Anatolien befordert. Moglicherweise hing diese Ernennung mit einem
Sendschreiben Ibn Kamal Basas zusammen, in dem er vermocht hatte, die 6f-
fentliche Meinung auf den Gihad gegen die Safawiden einzustimmen, und die
Glaubensiiberzeugungen von Sah Isma‘il kritisiert hatte, was ihm grossen Ruhm
eintrug. Er stirkte den Sultan mit religiosen und juristischen Begriindungen fur
die Expedition (sefer) nach Iran gegen Leute im Staat, die Vorbehalte gegen diesen
Kampf hatten. Zu der Zeit von Sultan Sulayman al-Qanuni (gest. 974/1566) er-
mutigte er den Herrscher zum Kampf gegen die Safawiden. Die an Schah Tah-
masp (gest. 984/1576) geschickten Briefe fasste er hochstpersonlich ab. Wihrend
eines Einsatzes in Agypten erhielt er den Auftrag, auch eine Geschichte Agyptens
zu schreiben, im Jahre 1518 auch eine Geschichte von Qaraman. 925/1519 gab
er sein Amt als gadi al-‘askar auf und lehrte wieder in Edirne — zunichst am Dar
al-Hadit, danach an der Bayazidiyya. Nach dem Tod von ,Zenbilli“ ‘Ali Efendi
(gest. 932/1525-6) wurde er in das Amt des Sayh al-Islam berufen. Diese Position
hatte er bis zu seinem Tod am 2. Sawwal 940/16. April 1534 inne. Er wurde au-
sserhalb von Edirne, in der zawiya von Mahmiid Celebi, begraben. Sein Grab-
mal wurde 1971 im Zuge von Wegearbeiten an einen anderen Ort verlegt.

3.2 Werk

Ibn Kamal Basa war ein hochgebildeter und produktiver Autor, der auf Turkisch,
Persisch, vor allem aber auf Arabisch schrieb®. Er soll mehr als 200 Werke ver-
fasst haben’*. Die meisten von ihnen haben die Form einer kurzen Abhandlung
(risala). Inhaltlich sind sie weit gestreut, denn sie behandeln Themen aus den Be-
reichen Theologie, Rechtswissenschaft, Sprachwissenschaft, Poesie und Gramma-
tik, des Weiteren auch Osmanische Geschichte.

Im Rahmen seiner theologischen Stellungnahmen erértert Ibn Kamal Basa eine
Vielzahl von bekannten Einzelthemen wie z.B. die Natur der Rede Gottes, die
Idee des Seinsmonismus (wahdat al-wugid), die Dichotomie von Korper und See-
le, das Problem der Willensfreiheit oder die herausgehobene Stellung Muham-

53 GAL, Bd. 2, 449-453; S, Bd. 2, 668-673; S, Bd. 3, 1306; s. auch V.L. Ménage, Kemal Pasha-
Zade, in EP%, Bd. 4, 879-881.

54 Brockelmann schreibt ihm 179, Gamil al-‘Azm 240 Werke zu. Sein Werk besteht aus selb-
stindigen Abhandlungen, aus Teilen letzterer — manchmal unter anderem Titel - aus

Kommentaren und aus Randglossen. Zu seinen Werken s. Ilyas Celebi, Kemalpasazide, in:
Islém Ansiklopedisi, Bd. 25, 245-247.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 21

mads im Vergleich zu den anderen Propheten. Neben einschligigen Sendschrei-
ben verfasste er auch Kommentare zu theologischen Schriften fritherer Autoren,
zu verschiedenen Teilen des Korans sowie zum Hadit. Diese stellte er in einigen
kleinen Sammlungen zusammen. Ibn Kamal Basa brachte seine Ansichten in un-
abhingigen Sendschreiben anstelle von Kommentaren und Glossen zum Aus-
druck, und er nahm in seinen Arbeiten haufig Bezug auf Hakim as-Samarqandji,
Bagillani, ‘Abdalqahir al-Bagdadi, Gazali, Sahrastani, Fahraddin ar-Razi, Sayfad-
din al-Amidi, Samsaddin al-Isfahani, ‘Adudaddin al-Igi, Taftazani und as-Sayyid
a$-Sarif al-Gurgani®.

Als Jurist war er nicht bloss an exponierter Stelle in der Staatsverwaltung titig,
sondern neben den tberlieferten Gutachten, den Fatwas, liegen aus seiner Feder
auch zahlreiche juristische Einzelabhandlungen vor. Diese beschiftigen sich bei-
spielsweise mit prozeduralen Fragen, Biographien anerkannter Juristen, finanz-
oder erbrechtlichen Problemen, aber auch Unklarheiten bei der Ausiibung des ri-
tuellen Pflichtgebets (salaf), dem Konsum von Genussmitteln wie Wein oder
Opium, moglicherweise unorthodoxen Praktiken wie dem Sich-Drehen der Tan-
zenden Derwische® oder Diskussionen, unter welchen Umstinden Muslime des
Unglaubens (kufr) zu bezichtigen seien. Wahrscheinlich noch als Lehrer an der
‘Ali Beg-Schule in Edirne verfasste er z.B. ein ,Sendschreiben, dass die radikalen
Stciten Ungliubige sind“ (Risala fi takfir ar-rawdfid). Darin bezeichnet er den
Krieg gegen Schah Isma‘il von Iran als Individualpflicht (fard ‘ayn)*’.

Ibn Kamal Basa brillierte nicht bloss in den drei wichtigsten islamischen Spra-
chen des Osmanischen Reiches, sondern beschiftigte sich auch auf theoretischer
Ebene mit deren jeweiligen Besonderheiten und Nuancen - in erster Linie
Aspekten der arabischen Grammatik und Sprachtheorie. Gerade mit Blick auf
seine osmanischen Landsleute schrieb er ausserdem Traktate iber Probleme der
gegenseitigen Abgrenzung, Durchdringung oder auch des fehlerhaften Gebrauchs
der verschiedenen Sprachen. Wihrend Arabisch die lingua franca zahlreicher Wis-
senschaften im Osmanischen Reich darstellte, galt Persisch unter gebildeten
Stinden als besonders elegante Form der Artikulation. So findet sich bei Ibn
Kamal Basa ein persisches Werk in Prosa und Versform mit dem Titel Nigaristan,
welches dem Gulistan des iranischen Dichters Sa‘di nachempfunden ist und im
Jahr 940/1533 fertiggestellt wurde. Die berithmte Burda von Busiri (gest.
695/1295) ubersetzte er in Versform ins Turkische und legte auch eigene tirki-
sche Versionen arabischer Gedichtformen und poetischer Stoffe vor. Ibn Kamal
Basas grundlegendes Werk im Bereich der Geschichte ist Tevdrib-i Al-i Osman,
welches er auf Wunsch von Bayazid II. abfasste. Es umfasst acht Binde, die je-

35 Tlyas Celebi, Kemalpasazide, in: ebd., Bd. 25, 243.
56 In seinem Fatwa zu Muhyiddin Ibn al-“Arabi und seinem Sendschreiben iiber die Seele
bewertet Ibn Kamal Basas den Sufismus positiv. Ebd., Bd. 25, 243.

Eine deutsche Zusammenfassung findet sich bei Eberhard, Elke, Osmanische Polemik gegen
die Safawiden im 16. Jabrbundert nach arabischen Handschrifien. Freiburg i. Br. 1970, 164-165.

57

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

weils einem einzelnen Herrscher gewidmet sind, und beschreibt die Ereignisse
bis zum Jahr 916/1510.

Im Hinblick auf das islamische Denken ging er synthetisch vor. Denn seine
Werke zielen letztlich darauf, eine Verbindung zwischen kalam, Philosophie und
tasawwuf zu schaffen und die Doktrin der abl as-sunna auf eine rationale (‘agli)
Perspektive zu griinden’®. Zugleich beabsichtigte Ibn Kamal Basa, batinitische
und safawidisch-§i‘itische Propagandamassnahmen zu verhindern, die sich in
Anatolien zu verbreiten drohten®.

3.3 Risalat al-Thtilaf bayn al-Asa‘ira wa-l-Maturidiyya fi itnatay ‘a$rata mas’ala

Fiir unseren Kontext von Interesse ist Ibn Kamal Basas ,Abhandlung tiber die
Meinungsverschiedenheit zwischen A$‘ariten und Maturiditen in zwolf Punkten®
(Risala fi Liptilaf bayn al-ASa‘ira wa-I-Maturidiyya fi itnatay ‘asrata mas’ala®). Darin
legt Ibn Kamal Basa, der nur zwei frithere Werke nennt, al-Bidaya (min al-Kifaya
von Nuraddin as-Sabuni al-Buhari, gest. 580/1184)%! und Bidayat al-kalam®?, in
prignanter Form die bestehenden dogmatischen Differenzen beider Richtungen
dar. Er stellt einleitend fest, dass Abu al-Hasan al-As‘ari der Fiihrer (¢mam) und
die Orientierungsfigur (mugqaddam) der Sunniten (ahl al-sunna) sei. Nach ihm
komme Aba Mansar al-Maturidi. Die Safi‘iten und Hanafiten folgten in den
Einzelbestimmungen (furi) ihren Griindern, nimlich $afi‘i und Aba Hanifa. In
den grundlegenden Dingen der Religion (usil) aber orientierten sie sich an As‘ari
bzw. Maturidi.

Als zwischen As‘ari und Maturidi verbliebene kritische Punkte listet er die fol-
genden zwolf auf:

1. Far As‘ari ist das Erschaffen (takwin) wie die anderen Titigkeitsattribute
(Gottes) eine erst in der Zeit auftretende Eigenschaft (sifa hadita). Fir
Maturidi ist das Erschaffen hingegen eine ewige, im Wesen Gottes beste-
hende Eigenschaft (sifa azaliyya).

2. Afari meint, die Rede Gottes (kalam Allah) sei sehr wohl horbar, wie man
aus der Geschichte von Moses wisse. Maturidi halt sie fur nicht horbar (laysa
bi-masmi‘); horbar sei lediglich dasjenige, was sie anzeigt (ad-dall ‘alayhi).

3. Ag¢ari differenziert allerdings dahingehend, dass die Weisheit (bzkma) nur im
Sinne von Wissen (%) eine ewige, im Wesen Gottes bestehende Eigen-

58 Vgl. mit Subkis Ausserung: ,unzur bi-<aqlika wa-gtahid*. Subki, Tabaqat, 3, 379.

59 llyas Celebi, Kemalpagazide, in: ebd., Bd. 25, 242.

60 MS Siileymaniye/Tinovali 1847/2, foll. 57-59.

61 Es handelt sich um eine gekiirzte Fassung des Buches Kitab al-Kifaya fi l-hidaya. Sieche W.
Madelung, Maturidiyya, in EZ, Bd. 6, 848. Naraddin as-Sabiini zitiert Maturidi mehrfach
in seinem Buch al-Kifaya. Rudolph, Maturidi, 216.

62 Wahrscheinlich ist gemeint: Al-Bidaya fi l-kalim von Aba Turab Ibrahim b. ‘Abdallah. Vgl.
Haggi Halifa, Kasf az-zunin, Bd. 1, 229.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 23

schaft (sifa azaliyya) darstelle, wohingegen die Weisheit im Zusammenhang
mit religionsrechtlichen Bestimmungen (apkam) nur als eine erst in der Zeit
auftretende Eigenschaft (sifa hadita) vorliege. Maturidi charakterisiert den
wSchopfer der Welt® (sani al-‘alam) als Trager von Weisheit sowohl im Hin-
blick auf Wissen als auch auf religionsrechtliche Bestimmungen.

4.  Laut A$ar erstrecken sich Gottes Zufriedenheit (rid#’), Liebe (mababba) und
Wille (irada) auf alle Handlungen (der gehorsamen wie ungehorsamen Ge-
schopfe). Laut Maturidi geschehen zwar alle Handlungen mit Gottes Willen
(mas?a, irada) und Bestimmung (gada@’), aber nur die gehorsamen auch mit
seiner Zufriedenheit, Liebe und seinem Befehl.

5.  Afari hilt sowohl Gottes religionsrechtliche ,Verpflichtung zu etwas Un-
durchfihrbarem® (taklif ma la yutaq) wie auch Seine Aufbirdung (tabmil)
wvon etwas Undurchfithrbarem® fir moglich (§2%z). Maturidi hingegen be-
trachtet nur Gottes Aufbiirdung ,von etwas Undurchfihrbarem® als mog-
lich.

6. Afcari fuhrt die Erkenntnis aller den Menschen auferlegten religionsrechtli-
chen Bestimmungen allein auf die Offenbarungsbotschaft (sam‘) zuriick.
Maturidi hingegen hilt einige davon fiir durch den Verstand ermittelbar
(malam bi-I-“aql).

7. Die (feststehende) Anwartschaft auf jenseitige Gliickseligkeit (sa‘@da) oder
Verderbnis (Sagawa) wird nach As‘ari erst beim Jungsten Gericht (w. nd al-
batima wa-l-aqiba) erkennbar. Nach Maturidi kann sich ein Hollenanwirter
(Saqiyy) (wihrend seines Lebens) zu einem Paradiesanwirter (sa7d) wandeln
und umgekehrt.

8. Ag‘ari hilt Vergebung (‘4fw) bei Unglauben (k#fr) nur fir rein verstandes-
missig (‘aglan) moglich — nicht aber nach Auskunft der Sari‘a (sam‘an). Fiir
Maturidi besteht keine Moglichkeit zur Vergebung bei Unglauben.

9.  Ascar halt sowohl das ewige Verweilen eines Glaubigen im Hollenfeuer als
auch dasjenige eines Ungldubigen im Paradies fur moglich. Maturidi meint,
dass weder das ewige Verweilen eines Gliubigen im Hollenfeuer noch das-
jenige eines Ungldubigen im Paradies moglich sei. Solches werde durch den
Verstand (‘aglan) und die Uberlieferungsbotschaft (saman) ausgeschlossen.

10. As‘ari trennt zwischen dem Signifikanten (ism) und dem Signifikat (musam-
ma) und fugt als dritte Kategorie noch den Akt der Signifizierung (tasmiya)
hinzu. Einige Maturiditen halten den Signifikanten und das Signifikat fiir
ein und dasselbe.

11. Fur AS‘ari ist Minnlich-Sein (dukira)®® keine Vorbedingung fir Propheten-
tum (nubuwwa), ebenso wie Weiblich-Sein (#nita) keinen Ausschliessungs-
grund darstellt. Das Minnlich-Sein ist fiir Maturidi eine Vorbedingung zum

63 Fiir Sa‘daddin at-Taftazani ist es jedoch eine Bedingung. Vgl. Taftazani, Tahdib al-mantiq
wa-l-kalam, 100.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Prophetentum, so dass es sich bei einem weiblichen Wesen unméglich um
einen Propheten handeln kann.

12. As‘ari hilt eine Handlung (fi) fur wirkliches Ins-Dasein-Rufen, wihrend der
sErwerb® (kash) durch einen Menschen nur in tibertragenem Sinne (magizan)
als Handlung (fz)) verstanden werden kann. Nach Maturidi wird die Hand-
lung eines Menschen als ,Erwerb“ bezeichnet, nicht aber als Erschaffung
(balg)®*. Dagegen wird eine Handlung Gottes Erschaffung genannt, nicht
aber ,Erwerb®.

3.4 Fazit

Die bestehenden Unterschiede zwischen As‘ari und Maturidi stuft Ibn Kamal
Basa als keineswegs gravierend ein. Vielmehr erblickt er in ithnen lediglich Diffe-
renzen sekundirer Natur, welche die grundsitzliche Harmonie nicht nachhaltig
zu beeintrichtigen vermogen. Er kehrt die tatsichlich bestehenden unterschiedli-
chen Anschauungen dabei keineswegs unter den Tisch, sondern stellt sie im Ge-
genteil deutlich heraus. Er bemiiht sich dabei, dem Leser zu zeigen, dass sich aus
ithnen kein grosses Konfliktpotential ergebe.

Obwohl seine Schrift lediglich drei Seiten umfasst, entfaltete sie relativ starke
Wirkung, was sicher dem hohen Ansehen, das Ibn Kamal Basa in wissenschaft-
lich-theologischen wie auch politischen Kreisen genoss, zuzuschreiben ist.

4. NawT (gest. 1007/1599)

Nawl war ein umfassend gebildeter Mann. Neben einigen Ausfliigen in die
Dichtung tat er sich vor allem in klassisch-islamischen Disziplinen hervor und
verfasste u. a. Schriften zum Hadit und zum Sufismus.

4.1 Biographie

Yahya b. “Ali b. Nasuh Nawi® wurde 940/1533 in Malgara (Rumelien)®® gebo-
ren. Bis zu seinem zehnten Lebensjahr wurde er von seinem gelehrten Vater un-
terrichtet. 957/1550 kam er nach Istanbul und wurde Schiiler bei Qaramanizade
Mehmed Efendi. Zu seinen Schulkameraden gehorten der spitere Dichter Baqi

64 Vgl.: Kash: eine Zwischenstufe zwischen jaly und gabr. Subki, Tabagat, 3, 385.

65 Die alte tiirkische Islamenzyklopidie fithrt ihn unter Nev’i auf - bzw. mit zweiter Schrei-
bung unter Nev€, s. Karahan, Abdiilkadir, Nev*, in: Isldm Ansz'klozpedz'si, 13 Bde. in 15,
1965-1988. Istanbul 1964, Bd. 9, 224-226. Die spiter erschienene EF* dagegen fasst sich zu
Nev‘i wesentlich kiirzer, s. ebd., F. Babinger, New, in Bd. 8, 8-9.

66 Brockelmann gibt dagegen , Tugra® als Geburtsort an, GAL, Bd. 2, 443.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 25

[Mahmud ‘Abdalbaqi] (gest. 1007/1600)%7, mit dem ihn eine enge Freundschaft
verband,®® sowie der Historiker Sa‘daddin [Mehmed b. Hasan Gan b. Mehmed
b. Gemaleddin] (gest. am 12. Rabi¢ II, 1008/2. Oktober 1599)6?. Naw*i zihlte zu
den Gelehrten (‘ulama’) seiner Zeit und wurde 973/1565 Lehrer (mudarris) in Gal-
lipoli. Er bekleidete mehrere Amter und wurde 991/1583-84 Professor an der
Medrese von Sultana Mihr u Mah0 in Istanbul, dann an der Cinarli Medrese,
einer der acht von Mehmet II. gegriindeten Medresen von Istanbul. 998/1589-90
ernannte man ihn zum Qadi von Bagdad, doch bevor er seine neue Stelle antre-
ten konnte, rief ihn der Sultan Murad III. 998/1590 als Lehrer fiir seinen Sohn
Mustafa nach Istanbul zuriick. Als die Prinzen Bayazid, ‘Utman und ‘Abdallah
heran wuchsen, kamen auch sie unter seine erzieherische Obhut. Spiter wurde er
zum gadi al-askar berufen. Einer anderen Version zufolge lebte er nach dem Tode
Murads III. (1003/1595) und der Ermordung der Prinzen von einer Pension, die
ihm der nichste Sultan gewihrte. Naw starb im Du -Qa‘da 1007/Juni 1599 in
Istanbul.

4.2 Werk

Seinem Sohn Naw‘izade ‘Ata’i [‘Ata’ullah] (gest. 1044/1634-3571) zufolge schrieb
Naw< tiber 30 Abhandlungen zu Theologie, Jurisprudenz, Glaubenslehre, Logik,
Mystik, Koranexegese u.a. Die Schrift Nat@’i¢ al-funin wa-mabasin al-mutin (,Er-
gebnisse der Kiinste und Vorziige der Texte®) wird als sein wichtigstes Werk be-
trachtet. Sie ist eine Art Enzyklopidie, welche allerlei theologische, historische
u.a. Informationen enthilt’2. Die Geschichte von Sadan und Besir, mit der das
Werk endet, ist ins Deutsche {bersetzt worden”3. Weitere Prosawerke NawSis,
jeweils mit dem Hinweis auf die Bibliotheken, in denen sie sich befinden, fiithrt
Mehmed Tahir Bursali in seinem ‘Otmanli mii’ellifler:, Bd. 3, 437-438 auf. Erwih-
nenswert ist auch Naw‘is Ubersetzung von Ibn al-‘Arabis Fusis al-hikam ins Tiir-
kische.

Die Dichtung Naw‘is trigt Spuren seiner Gelehrsamkeit. Sie ist mit unge-
wohnlichen Wortern sowie weit hergeholten Anspielungen gespickt, die oft auf
die Themen der Wissenschaften seiner Zeit hinweisen.

67 Zu ihm s. Gibb, EJ.W., A History of Ottoman Poetry (HOP). London 1900-1909. Reprint
1958-1967, Bd. 3, 133-148.

68 Karahan, Nev’7, 225.

69 Zu ihm s. Babinger, Franz, Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ibre Werke. Leipzig 1927,
S. 123-126.

70 E.G. W. Gibb, HOP, Bd. 3, 172.

71" Ebd., Bd. 3,232, Anm. 1.

72 Dazu s. J. von Hammer, Enzyklopidische Ubersicht der Wissenschaflen des Orients. Leipzig
1804, Bd. 1, 22 ff.

73 Bd. 1,24 ff.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
4.3 Risala fi I-Farq bayna madhab al-Asa‘ira wa-l-Maturidiyya

Naw<1 beginnt seine Risala fi Lfarq bayna madhab al-ASaira wa-I-Maturidiyya’
(,Sendschreiben iiber den Unterschied zwischen der a$‘aritischen und der maturi-
ditischen Lehre®) mit dem prignanten Satz: ,Wisse, dass die [muslimische] Grup-
pe, die gerettet wird (w. alfirqa an-nagiya), die A$‘ariten und Maturiditen sind“7>.
Zunichst listet er einige Blicher der Maturidiyya auf: Main al-Aqa’id an-nasa-
foya’®, Matn al-Bidaya’, Main at-Tabsira’® und Matn at-Tapawi’®.” Anschliessend
folgen einige Biicher der AS‘ariten: Matn at-Tawali®, Sarh al-Mawagif', al-Mawa-
412, al-Magasid® und Sarh al-Magasid?®. An mehreren Stellen der Risala zitiert
Naw'i at-Tawdih® und Bidayat al-usil.

Naw€i erortert zunichst folgende sieben Differenzpunkte zwischen A$‘ariten
und Maturiditen:

1.  AS‘ari verlangt den Zusatz (gala bibi) ,so Gott will“ (in $@’a Allab) bei der
Aussage ,Ich bin gliubig” (ana mu’min). Maturidi erkennt den Zusatz nicht
an (ankara).

74 MS Leiden 1882.

75 Risdla, 39a.

76 Nasafis (Abat Hafs ‘Umar b. Muhammad al-Maturidi, gest. 537/1142) Buch al-<Aq#’id ist

1843 in London erschienen, ediert von William Cureton, in Pillar of the Creed of the Sun-

nites. Der Text ist auch unter dem Titel al-Aqa’id an-nasafiyya, in: Magmi® mubimmat al-

mutin, 27-34 zu finden. Sa‘daddin at-Taftazani (712-793/1312-1390) schrieb dazu einen

Kommentar: Sarp al-‘Aqa’id an-Nasafiyya, hrsg. von Taha ‘Abdarra’af Sa‘d, Kairo, Muhar-

ram 1421/Mai 2000. Siehe auch hier Anm. 109.

Es handelt sich um eine gekiirzte Fassung des Buches Kitah al-Kifaya fi I-hidaya von

Naraddin as-Sabani al-Buhari (gest. 580/1184). Vgl. W. Madelung, Maturidiyya, in EP,

Bd. 6, 848.

78 Tabsirat al-adilla von Abt Mu‘in an-Nasafi (gest. 508/1114). Ebd., Bd. 6, 847. Die Tabsirat
al-adilla ist eine wichtige Quelle sowohl fur die Lehre des Maturidi als auch fiir Nasafis ei-
gene Ansichten. Vgl. Rudolph, Maturidi, 276.

79 Tahawi war kein Maturidit, sondern ein Hanafit eigener Prigung.

80 Wahrscheinlich ist Tawali¢ al-anwar von al-Qadi ‘Abdallah b. ‘Umar al-Baydawi (gest.
685/1286) gemeint. Haggi Halifa, Kasf az-zunin, Bd. 2, 1116.

81 Von as-Sayyid a§-Sarif (gest. 816/1413).

82 W. wa-matnubi. Al-Mawagif von ‘Adudaddin al-Igi (gest. 765/1355). Zu ihm s. van Ess, Jo-
sef, Die Erkenntnislehre des “Adudaddin al-Ici, Uberselzung und Kommentar des ersten Buches sei-
ner Mawaqif. Wiesbaden 1966.

8 ALMagqasid fi ilm al-kalim von Sa‘daddin at-Taftazani (gest. 793/1391).

84 Der Sarh al-Magasid ist auch ein Werk Taftazanis. Alle diese neun Titel sind auf Folio 39a
der Risala erwihnt.

85 ArTawdih fi hall gawamid at-Tanqih von Sadr a§-Sari‘a ‘Ubaydallah b. Mas‘ad al-Mahbibi
(gest. 747/1346), ein Kommentar zu seinem eigenen Tangih al-usial. Vgl. Haggi Halifa, Kajf
az-zuniin, Bd. 1, 496.

86 Wahrscheinlich al-Bidaya fi usil ad-din von Aba Muhammad Ahmad b. Mahmid b. Bakr
as-Sabuni, genannt Nuraddin al-Imam (gest. 580/1184). Vgl. Qurasi, Tabaqat al-hanafiy-
ya, 124.

77

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 27

2. Die Vorherbestimmung eines Menschen durch Gott zum Paradiesanwirter
(sa‘id) bzw. Hollenanwirter (§aqiyy) wird von AS‘ari vertreten. Abu Hanifa
hingegen stellt dies in Abrede (ankara).

3.  Der ,Erwerb® (kasb) erschaffener Handlungsvarianten wird von As‘ari abge-
lehnt. Dies wird aber von Abu Hanifa gebilligt.

4. Die Notwendigkeit der Erkenntnis Gottes ist fir A$“ari eine religionsgesetz-
liche (bi-i-far) Pflicht. Aba Hanifa sieht dies auf Grund des Verstandes (b:--
‘aql) als verbindlich an.

5. Die Tatigkeitsattribute (awsaf al-af‘al) Gottes sind nach As‘ari in die Zeit ge-
treten (hadita). Nach Abu Hanifa sind sie urewig (qadima).

6. Die Begehung lasslicher Stinden (saga’r) durch einen Propheten ist nach
Ascari moglich. Laut Abu Hanifa ist dies unmoglich.

7. Dass ein Ungliubiger (kifir) in den Genuss der Huld (#:ma) Gottes kom-
men kann, ist nach As‘ari unmoglich. Nach Abt Hanifa aber ist es moglich.

Gegen Ende des Traktats stellt Nawi jedoch fest, dass die Differenzpunkte eigent-
lich zehn seien, wie man durch die Lektiire des Tawdib feststellen konne. Wer nur

sieben Differenzpunkte aufzihle, mache sich einer ,Unzulinglichkeit” (gusir)
schuldig.

Er fiigt hinzu:

8. Verpflichtung zu etwas Undurchfuhrbarem® (at-taklif bi-ma la yutag) ist nach
Ascari moglich. Nach Abu Hanifa ist dies unmoglich.

9. Gut oder bose (w. husn, qubb) gelten bei As‘ari als ,religionsgesetzmassig”
($ar7). Bei den Hanafiten-Maturiditen (w. “zdana, ,bei uns“) sind sie aber
sowohl ,religionsgesetzmissig” [als auch] ,vernunftgemass® (‘aqf).

10. Manche As‘ariten unterscheiden zwischen Signifikant (ism), Signifikat (mu-
samma) und Signifizierung (tasmiya). Der Signifikant und das Signifikat sind
bei den Hanafiten-Maturiditen (w. “ndana, ,bei uns“) ein und dasselbe.

4.4 Fazit

Grundsitzlich ist Naw1 der Auffassung, dass die Differenzen zwischen As‘ari ei-
nerseits und Maturidi und Aba Hanifa andererseits nicht gravierend seien. Denn
die Unterschiede gehoren nicht zu den Kernfragen (wmmabar al-mas@’il). Dies be-
deutet, dass auch Nawi eine tolerante Position einnimmt. Differenzen genau zu
erkennen, ist eine Pflicht, damit man sich nicht einer ,Unzulinglichkeit® (qusir)
schuldig macht. Aber dadurch darf der Satz, den Nawi an den Anfang des Trak-
tates stellt, nimlich: ,Wisse, dass die [muslimische] Gruppe, die gerettet wird (w.
al-firga an-nagiya), die As‘ariten und Maturiditen sind“, nichts von seiner Giiltig-
keit einbiissen.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

5. Kafi Hasan Afandi al-Aqhisari (gest. 1025/1616)

Aghisari hat sich als Gesellschaftskritiker und Reformator einen Namen gemacht.
Seine solide juristische Ausbildung und ein polyglotter islamischer Hintergrund
sicherten ihm eine angesehene Stellung im Osmanischen Reich. Er schrieb iiber-
dies Gedichte auf Turkisch, Arabisch und Persisch, von denen 20 erhalten geblie-
ben sind.

5.1 Biographie

Kafi Hasan Afandi al-Aqhisari, der auch unter dem Namen Kafi bekannt ist, wur-
de 951/1544 in Aghisar, Bosnien geboren, wo er mit zwolf Jahren seine Ausbil-
dung begann?’. Er selbst gibt seinen Namen in arabischer Schreibung als Hasan b.
Turhan b. Dawud b. Ya‘qub az-Zibi al-Aghisari an®8. Die Stationen seines Lebens
sind nicht zuletzt durch seine Autobiographie genauer bekannt, welche Aghisari
an 29. Stelle seines 30 Biographien umfassenden Nizam al-ulama’ ila batam al-
anbiy@ (,Ordnung der Gelehrten bis zum Siegel der Propheten®) einfiigte®. Er
ging 974/1566 nach Istanbul, wo er neun Jahre lang in einer Medrese studierte. Er
lernte bei Kara Yilan, einem Schiiler von Ibn Kamal Ba3a?, in dessen Dienste er
trat. Als Kara Yilan in hohem Alter in Catalca als Lehrer in die Ali Pascha-
Medrese berufen wurde, begleitete er ihn dorthin. Nach dessen Tod studierte er
bei Ahmed Ensarl tafsir und usil alfigh. Im Jahre 983/1575 schloss er sein Med-
resenstudium ab und kehrte in seinen Geburtsort Aghisar zuriick. Dort widmete
er sich eine Weile dem Unterricht und verfasste eigene Schriften. 986/1578 wurde
er stellvertretender Richter an der Seite von Bali Efendi, seinem Hoca aus Istan-
bul, der zum Qadi in Bosnien ernannt worden war. Hasan Kafi, der 991/1583
Richter in Aghisar wurde, ging 996/1588 nach Istanbul, begann dort seinen
Dienst als Hilfsbeamter und wurde 998/1590 zum Qadi des Sancak Sirem er-
nannt. Auch in Osjek tibte er eine Weile das Richteramt aus.

Im folgenden Jahr machte er die Pilgerfahrt nach Mekka. In seiner Zeit in
Medina lernte er Mir Gazanfer b. Ca‘fer el-Huseyni, den Hoca von Celaleddin

87 In Bosnien-Herzegowina ist er als Hasan Kafija Prus¢ak bekannt. Fiir Hinweise zu Leben
und Werk s. Arugi, Muhammed, Hasan KAl Akhisird, in: Islim Ansiklopedisi, hrsg. v. Tiir-
kiye Diyanet Vakfi. Istanbul 1988-, Bd. 16, 326-329; Witkam, Jan Just, Hasan al-Kafi al-
Agbisari and his Nizam al-Ulama’ ila Katam al-Anbiya”: A facsimile edition of MS Bratislava
TF 136, presented, with an annotated index, in: Manuscripts of the Middle East 4 (Leiden
1989), 88-114. Tilli, Béchir, Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne: un important
document du sayh al-Aghisari (XVIIe s), in: Revue de I'Occident Musulman et de la Méditer-
ranée 18 (1974), 131-148.

88 Witkam, Aqhisari and his Nizam al--Ulama, 89.

89 Diese ist in englischer Ubersetzung bei Witkam, Aghisari and his Nizam al-<-Ulama’, 89-91,
abgedruckt.

90 Vgl. Kap. 2. hier.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 29

Ekber Sah, kennen und nahm an dessen Unterricht teil. Als er 1000/1592 iiber
Istanbul in sein Heimatland zurtickkehrte, wurde er Qadi in der Nihe von
Aghisar. Er bekleidete dieses Amt bis 1003/1594. Danach kehrte er nach Aghisar
zuriick. 1005/1596 wurde Hasan Kafi aus Aqhisar abgezogen, um an dem Eger-
Feldzug (Erlau/Ungarn)®! Mehmets III. teilzunehmen. Nach der Eroberung der
Zitadelle von Eger und dem Hagova-Sieg (Safar 1005/Oktober 1596) unterbreitete
er einigen Mannern des Staates und des Heeres ein Werk mit dem Titel Usal al-
hikam fi nizam al-alam, welches er auf Arabisch verfasst hatte (s. dazu auch 5.2). Er
wurde aufgefordert, dieses Werk ins Tirkische zu iibersetzen und zu erldutern.
Hasan Kafi ging erneut nach Istanbul, diesmal um die Usal ins Osmanische zu
Ubertragen und mit Erlduterungen zu versehen. Das Buch wurde schliesslich dem
Sultan zur Kenntnis gebracht®2. Aghisari wurde gewihrt, als Qadi von Aqhisar in
den Ruhestand zu treten unter der Bedingung, dass er Studenten aus der Region
weiterhin unterrichtete. Nachdem er eine Weile in Istanbul geblieben war, kehrte
er in seinen Geburtsort zuriick, wobei er aber wahrscheinlich im Sawwal 1007/Mai
1599 in das von Ibrihim Pasa befehligte Heer eintrat. Informationen iiber das
spitere Leben von Hasan Kafi sind spirlich. Als Todesjahr werden 1024/1615
bzw. 1025/1616 angegeben. Sein Grab wurde zu einem Wallfahrtsort.

5.2 Werk

Aghisari verfasste auf Arabisch — wie unter 5.1 erwihnt - ,Grundlegende Weis-
heiten tiber die Ordnung der Welt“ (Usil al-hikam fi nizam al-“alam)®3. Darin setzt
er sich mit den Ursachen der militdrischen Schwiche des Osmanischen Reiches
ausfuhrlich auseinander und kritisiert insbesondere die Disziplinlosigkeit der
Truppen®*. Aghisari gilt als der erste, ,,der den Niedergang und den inneren Ver-
fall der Tiirkei schon damals erkannte, als sie noch in vollem Ansehen ihrer
Macht in Europa stand“?. Er schrieb die Us#/ mehr als ein Jahrhundert vor Ibra-
him Miiteferrika (gest. 1158/1745), der im Jahr 1732 eine gleichnamige Abhand-

91 Das ungarische Erlau liegt 130 km nordéstlich von Budapest, Witkam, Agbisari and his
Nizam al--Ulama’, 102, Anm. 29.

92 Fiir Binzelheiten s. Witkam, Aghisiri and bis Nizam al-Ulam’, 91.

%3 Diese Abhandlung findet sich in deutscher Ubersetzung bei von Kracson, E., Eine Staats-

schrift des bosnischen Mobammedaners Molla Hassan Elkjdfi »Uber die Art und Weise des Regie-

rens«, in: Archiv fiir Slavische Philologie 32 (1911), 139-158, 143-158. Tilli, Béchir, Aux ori-

gines de la pensée réformiste ottomane moderne, 131-148. Tilli bietet einen guten Uberblick iiber

Aufbau und gedankliche Struktur dieser Schrift, 137-147. Fiir die recht frithe Ubersetzung

ins Franzdsische von M. Garcin de Tassy s. Principes de Sagesse, touchant I'art de gouver-

neur, in: journal Asiatigue 23 (Avril 1824), 213-226, 283-290.

Dazu und zum Folgenden s. Nagel, Tilman, Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam, 2 Bde.,

Zirich und Miinchen 1981, Bd. 2, 155-163.

9 Von Kracson, Hassan Elkjdfi, 141. Ahnlich Bali¢, Smail, Das unbekannte Bosnien: Enropas
Briicke zur islamischen Welt. Koln [u.a.] 1991, 229.

94

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

lung verfasste, welche ebenfalls dem damaligen Sultan von Istanbul vorgelegt
wurde. Aghisaris Werk ist laut Tilli auch bedeutsam fiir eine Neuperiodisierung
und Neubewertung des Pri-Nabhda-Prozesses®. Bali¢ stuft die Reformschrift als
einen Furstenspiegel ein, mit dem Unterschied, dass sie ,klare Beziige zur dama-
ligen greifbaren sozialen Wirklichkeit“ enthalte?”. Aghisari ist der Auffassung,
dass ,der Gelehrtenstand der wichtigste sei, denn er leistet dem Gemeinwesen
den grofiten Dienst“. Dabei geht er von der Vorstellung ,der Harmonie aller
Stinde des Reiches“ aus, wobei den Religionsgelehrten die Aufgabe zufillt, das
gottliche Gesetz auszulegen und ,damit iiberhaupt die Ordnung des menschli-
chen Zusammenlebens aufrecht zu erhalten®. Es ist letzten Endes dieser Gelehr-
tentypus, der ,den sultanischen Truppen den Sieg“ ermoglicht. Umgekehrt ist er
der Meinung: ,Ungentigende Beachtung der Aufgaben und Leistungen des Ge-
lehrtenstandes von seiten der Heerfithrer und Machthaber hat dem Reich den
Ruin gebracht.”

Neben juristischen Schriften verfasste Aghisari auch solche zu Grammatik und
Sprachwissenschaft®®. Sein Muptasar al-Kafi min al-mantiq ist ein Werk tiber Logik.
Zu Ibn Kamal Basas Mugaddimat as-salat schrieb er einen Kommentar mit dem
Titel Hadigat as-salat allati hiya ra’is al-“ibadat (,Der Gebetsgarten: Uber die Krone
der gottesdienstlichen Handlungen®). Im Bereich der Theologie ist sein Nir al-
yaqin i usil ad-din (,Licht der Gewissheit im Bereich der Grundlagen der Religi-
on“)” zu nennen, ein Kommentar tiber die theologische Dogmatik (‘Agidat ahl
as-sunna) von Tahawi (gest. 321/933). Des Weiteren schrieb er mit dem oben an-
gefithrten Nizam al-ulam@ ila batam al-anbiy@’, ein Werk, in dem er die Kette der
Rechtslehrer, auf die er sich berief, bis zu Aba Hanifa und von diesem bis zum
Propheten verfolgte und sie alle mit einer Biographie versah!%. Schliesslich ge-
hort in diese Reihe auch die hier edierte Schrift Rawdat al-§annat fi usil al-i‘ti-
gadart'®, ein Kompendium tiber theologische Ansichten.

96 Tilli, Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne, 134-135, 141, 148.

97 Balié, Das unbekannte Bosnien, 230.

98 Eine genaue Auflistung seiner auf insgesamt 16 bezifferten verschiedenen Werke findet
sich bei Aruci, Hasan Kafi Akhisari, 327-329.

99 MS in Istanbul Siileymaniye Kiitiiphanesi, Hamidiye, Nr. 764, Varak 45b-130a. Das Werk
wurde unter dem Titel Nir alyaqin fi usil ad-din fi Sarh ‘aq@’id ai-Tabawi in Riyad
1997/1418 gedruckt. Hrsg. Zithdi Adlufitesh Bosnevi. Das Todesjahr Aqhisaris wird dort
als 1024/1615 angegeben, d.h. es weicht um ein Jahr vom erwihnten, 1025/1616, ab. Diese
Angaben verdanke ich meinem Freund Dr. Aksin Somel.

100 Fiir dort aufgefithrte Personen s. Witkam, Aghisari and bis Nizam al-Ulamd@’, 92.

101 MS Berlin 1841, fol. 91b 1-5.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 31

5.3 Rawdat al-gannat fi usul al-i‘tigadat,
»Gartenanlagen zu den Grundlagen der Glaubensiiberzeugungen

Im Unterschied zu Aqhisaris Reformschrift Usil al-hikam fi nizam al-alam sind
seine dogmatischen Beitrige bislang kaum untersucht worden!%?. Mit seinem
Werk Rawdat al-¢annat stellte Aghisari im Jahr 1014/1605-6 einen populiren Ab-
riss der Theologie vor!®. Es scheint, dass er selbst dazu auch einen Kommentar
mit dem Titel Azhar ar-rawdat geschrieben hat. Die Idee, Rawdat al-§annat zu
schreiben, soll er in Mekka gehabt haben, als ihm eine im Jahr 500 (f tarih hams-
mi’a) geschriebene alte (‘asig) Kopie von Maturidis Kitab at-Tawhid in die Hinde
fiel und er in dieser Disziplin (Zhn, gemeint ist: i at-tawhid) eine Kurzversion
erstellen wollte. Ferner veranlasste ihn dazu die Vielzahl unerlaubter Neuerungen
(bida®) und falscher Behauptungen der Mochtegern-Sufis (mutasawwifa). Seine Ab-
sicht ist, dem ,gemeinen Volk® (‘@mma) und den ,Kindern“ (atfal) der Sunniten
(w. abl dar an-nasr al-hassa; abl as-sunna wa-l-§ama‘a) eine kurze Fassung des lm at-
tawhid zur Verfugung zu stellen, damit sie, falls sie sich an deren Inhalt festhalten
(tamassaka), niemals vom ,richtigen Weg der Rechtleitung® (w. ‘an al-huda wa-t-
lariga al-gadda) abirren'%. Denn, was in diesem Buch (hada Fkitab) erklirt wird
(buyyina), ist der ,Glaubensgrundsatz® (:7igad) der Sunniten (ahl as-sunna wa-I-
Sama‘a) beziehungsweise der Prophetengenossen (sahaba). Dies bedeutet, dass es
Aghisaris Absicht war, eine Art Rettungsring fiir nicht sattelfeste Gliubige der
sunnitischen Gemeinde anzubieten.

Als Hauptthema fiir sein Werk wihlte Aghisari den Glauben (i7an) deshalb,
weil der Glaube die erste Pflicht des Menschen sei und das letzte, was von ithm
bei der Trennung der Seele vom Korper verlangt werde (w. tnda naz al-arwah
mina l-abdan)'%. Zudem stehe der ,Glaube an der Spitze aller religiosen Glau-
bensartikel“10.

Im Vorspann der Rawdat erwihnt Aqghisari folgende Biicher, die er als die be-
sten und kiirzesten Werke zum Thema bezeichnet: Das Abt Hanifa zugeschrie-

102 Von Kréacson, Hassan Elkjafi, 140, Anm. 2, bekundet freimiitig: ,Diese islamitischen theo-
logischen und juristischen Werke habe ich nicht durchforscht, ja tiberhaupt nicht gesucht,
da sie keinen historischen Wert besitzen.”

103 vgl. auch Aruci, Hasan Kifi Akbisdri, 327328 zu Aqhisaris theologischem Schrifttum. Die
Entwicklung der ‘aqa’id-Literatur, die mit den $abadatan-Formeln beginnt, dann aber mehr
an Inhalt gewinnt, bis hin zu der Vorherbestimmung, ist bei J. van Ess, Theologie, Bd. 4,
353-360, zusammengefasst; vgl. weiter ebd., Bd. 4, 563-578.

104 Diese Bemerkungen veranlasste Daiber zu vermuten, dass Aqghisaris Rawdat al-ganndt ein
Kompendium tiber Maturidis Kitab at-tawhid ,zur Widerlegung der ketzerischen Neuerer,
speziell der Sufis“ darstelle (Der Islam 52/1975/302 f.), was bereits von Rudolph richtig ge-
stellt wurde. Rudolph, Maturidi, 216, Anm. 69.

105 Dies ist die Bedeutung des urspriinglichen Glaubensbundes (witag, Hinweis auf Sure 7,
172), meint Aqhisari. Rawdat, 92a.

106 W, fa-l-iman ra’is al-itiqadat ad-diniyya wa-ra’subd. Rawdat, 92a.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

bene al-Figh al-akbar'V’, ‘Aqa’id at-Tabawi'®, ‘Aqa’id “Umar an-Nasafi'", ‘Aqa’id
as-Sanisi''% und ‘Aqa’id nugayat as-Suyiti'''. Trotz seiner Feststellung, dass diese
Werke eine hervorragende Qualitit aufweisen und dazu kurz und biindig abge-
fasst sind, bemingelt Aghisari bei deren Einleitung (tambid) die Beweisfiihrungen
(adilla). Dies habe zur Folge, dass der Glaubige der Nachahmung (faglid) verfallen
konnte. So ist ein weiterer Beweggrund fiir Aghisari entstanden, aus all diesen
»Grundlagen® (usil), die von hervorragenden Autorititen (fuhil) geschrieben
sind, eine zufriedenstellende Zusammenfassung (mubtasar radiyy) herzustellen,
die einerseits die durch den Verstand bewiesenen Glaubenssitze (‘aga’id al-
ma‘qil) umfasst und andererseits einen soliden Text ausgewihlter Uberliefe-
rungen (w. matn matin li-nubab al-mangiil) darstellt. Was Aqhisari in seinem Werk
nicht haben wollte, sind Fragen von Gegnern und deren Beweise!2. Hier ist er-
wihnenswert, dass Aghisari meint, wer sich zum Glauben sowohl mit der Zunge
(bi-I-lisan) als auch im Herzen (saddaqa bi-qalbibi) bekenne, sagen diirfe: ,Ich bin
wirklich ein Glaubiger® (ana mu’min hagqan). Denn, wer an seinem Glauben zwei-
felt (Sakka), begeht Unglauben (yakfurn)'13. Dies bedeutet, dass Aghisari in die-
sem Punkt Maturidis und nicht As‘aris Haltung einnimmt, ohne jedoch den ei-
nen oder den anderen beim Namen zu nennen.

5.3.1 Der erste Garten: Die Wirklichkeit des Glaubens

Dennoch schien es Aghisari sehr wichtig zu sein, den Unterschied zwischen der
Lehre Maturidis und Aba Hanifas einerseits und der von Malik, Safii und Awza‘i
andererseits, in Bezug auf die Bewertung der Handlung als einen Bestandteil des
Glaubens, zu zeigen. Abu Hanifa und Maturidi vertreten nimlich die Meinung,
dass ,die Handlungen® (amal) keinen ,,Zugang® (madpal) zur Wirklichkeit (hagiqa)

107 Zu den verschiedenen Versionen von al-Figh al-akbar s. van Ess, Theologie, Bd. 1, 207-211.
Die arabischen Texte der Abu Hanifa zugeschriebenen Bucher Figh Akbar I, Wasiyyat Abi
Hanifa und Figh Akbar II sind 1321/1903 in Haidarabad in kommentierter Fassung er-
schienen. Rudolph meint, es handle sich wohl um Figh akbar II. Rudolph, Maturidi, 216,
Anm. 69. 1417/1997 erschien in Beirut: Sarh al-Figh al-akbar, von al-Mulla “Ali b. Sultan
Muhmadai (gest. 1014/1605).

108 Oder al-Aqida, oder Bayan as-sunna wa-l-gama‘a, vgl. hier Anm. 27.

109 Aba Hafs ‘Umar an-Nasafi, Nagmaddin al-Maturidi (gest. 537/1142). Vgl. hier, Anm. 76.

110 Abq ‘Abdallah Muhammad b. Yasuf b. “Umar b. Su‘ayb, gest. 895/1490. Zu ihm s. H.
Bencheneb, Saniisi, in E2, Bd. 9, 20. Vgl. Santisis Umm al-barabin fi I<aq@’id, in: Magm
mibimmat al- -mutin, 4. Auﬂage Kairo 1369/1949, 3-10 und al-Ustad al-Kamil a$-Sayh
Muhammad al-Hasimis: A-Ag@’id ad-durriyya, Sarh matn as-Saniisiyya. Kairo 18. Gumada
I1, 1377/8. Januar, 1959 (Nachdruck: 01.01.2000).

11 Abq |-Fadl ‘Abdarrahmin b. Abi Bakr b. Muhammad b. Galaladdin al-Hudayri (gest.
911/1505). Zu ihm s. E. Geoffroy, Suyati E2, Bd. 9, 913-916.

U2 yin gayr irad as’ilat al-muaridin wa-adillat al-mupalifin. Rawdat, 92b.

13 Rawdar 93b.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 33

des Glaubens darstellen, wobei die anderen drei und mit ihnen alle Traditionarier
(mubadditin) und Rechtsgelehrten (fugaha’) meinten: Der Glaube besteht aus Zu-
stimmung (fasdiq) im Herzen, Bekenntnis (igrar) mit der Zunge und Handlung
nach den Grundlagen der Religion (al-amal bi-l-arkan). Safii soll gesagt haben:
Wer den ersten Teil, (d.h. Zustimmung im Herzen, tasdig) nicht erfullt hat (apalla),
ist ein Heuchler, wer den zweiten Teil nicht erfullt hat, ist ein Gotzendiener (kafir)
und wer den dritten Teil nicht erfullt hat, ist ein Frevler (fasig)!'4. Zusammen-
gefasst heisst das: igrar und ‘amal sind fiir sie - d.h. fiir Malik, Safi;, AwzaT und
alle Traditionarier und Rechtsgelehrten — zwei Bestandteile der Wirklichkeit (hagi-
ga) des Glaubens, was sie dazu bewog zu behaupten, der Glaube kénne zu- oder
abnehmen, verbunden mit der Zu- oder Abnahme der Handlung. Dem ist aber
nicht so (wa-laysa kadalik)''5. Nach Auffithrung der Beweise kommt Aqghisari zum
Schluss, dass die Meinung der Karramiyyallé, der Glaube bedeute das blosse Be-
kenntnis (igrar mugarrad), falsch sei (w. butlan). Die Aussage von Bisr b. Giyat [al-
Marisi] (gest. 218/833) und von Ibn ar-Rawandi (gest. 245/859 oder 250/864 oder
298/910), der Glaube sei nur Zustimmung (tasdiq faqat), aber sowohl im Herzen
als auch mit der Zunge, sei ebenfalls falsch. Was Gahm!!7 [b. Safwan] (gest. 128/
745) behauptete, der Glaube sei nur die Erkenntnis (maifa faqat), ist selbstver-
stindlich auch falsch!!8. Im Weiteren stellt Aghisari fest, dass Glaube (z2a7) und
islam dasselbe bedeuten (94b)!1%, der Glaube des Nachahmers (mugallid) richtig,
der Nachahmer selbst aber ein Ungehorsamer ist, weil er keine Spekulation
(nazar) ausiibt. Die Gottesreligion ist sowohl auf Erden als auch im Himmel der
Islam.

5.3.2 Der zweite Garten: Der Glaube an Goit

Die folgenden Kapitel sollen hier in Form einer Inhaltsiibersicht zusammenge-
fasst werden:

- Ein Urteil durch die Vernunft (hukm ‘aqli) iiber etwas, was die Vernunft erfas-
sen kann (ma‘qil), muss entweder mittels Notwendigkeit (wugizb) oder Un-
moglichkeit (7mtina‘) oder Moglichkeit (imkan) erfolgen.

114 Rawdat, 93b.

15 Rawdat, 93b ult.

116 In seinem Buch as-Sawid al-azam, kritisiert al-Hakim as-Samarqandi (gest. 342/953) so-
wohl die Gahmiyya als auch die Karramiyya. Er war auch der Meinung, dass ,,der Glaube
nichts mit den Werken zu tun hat®. Dies hatte er in seiner Risila fi l-iman guz’ min al-‘amal
am 1a¢ Wa-murakkab am la? bekriftigt. S. van Ess, Theologie, Bd. 2, 565.

117 Zu thm ebd., Bd. 2, 493-507.

18 Rawdait, 94a-94b. Vgl. die Ausfithrungen Maturidis im Kitab at-Tawhid, 373-379, zusam-
mengefasst bei Rudolph, Maturidi, 235.

119 vl Maturidi, Tawhid, 394,11-401 ult. Erwihnt bei Rudolph, Maturidz, 235.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Gott ist das Notwendigseiende (wagib al-wugid). Ein Partner fur Gott ist un-
moglich (mumtani®). Die Welt und ihre Teile sind moglich (mumbkin).

Das Mogliche fiillt einen Raum (mutahayyiz), d.h. ist eine Substanz ($awhar)
oder ein Zustand (hal) in dieser Substanz, d.h. ein Akzidens (‘arad).

Ist eine Substanz teilbar, so ist sie ein Korper (gism), ansonsten ist sie ein
Atom (w. guz’ ld yatagazza’).

Ein Akzidens kann speziell in einem Lebewesen (hayy) vorhanden sein, z.B.
das Wissen (7ln). Ansonsten ist es etwas wie die Farben (alwan).

Ein Mogliches (mumkin) braucht in seiner Existenz (wugid) oder Inexistenz
(w. ‘adamubii) etwas, was zum Uberwiegen verhilft (muraggih). Entweder ver-
fugt es (das Mogliche) tiber eine Wahl (muptar), d.h. es hat die Wahl, etwas zu
tun oder nicht zu tun (w. iz §@’a fa‘ala wa-in $&@a taraka). Oder ein Mogliches
ist in sich so zwingend (migib bi-datibi), dass die Wirkung (atar) von ihm aus-
gehen muss, ob es dies will oder nicht, wie das Licht von der Sonne. Das
Ding ist dann ohne vorangehenden Stoff (bidin madda sabiga) und ohne ein
Mittel zur Herstellung (@lat ibda) vorhanden. Es ist wie bei der Herstellung
(takwin) des ersten Geschopfes (al-mabliq al-awwal). Beide weisen eine Art Ins-
Sein-Setzen (7¢dd) auf. Auch absolute Neuschépfung (:bda, creatio ex nibilo)
kann darunter fallen.

Man glaube, dass Gott einer ist und keinen Partner hat (/7 Sarika labi), dass Er
anfangslos (qadim), dauerhaft (bagqin) und ohnegleichen (la $ay’ mitlabi) ist,
und dass Er in Sich Selbst besteht (ga%im bi-datibi). Er hat nichts anderes notig
(mustagnin ‘amma siwah).

Dass Er urewige Eigenschaften (sifat azaliyya) hat, die in Seinem Wesen beste-
hen (g@’ima bi-datibi), wie das Leben (payat), das von nichts abhingt, und das
Wissen, das von allen notwendigen (wdgibar), unmoglichen (mustabilat) und
moglichen Dingen (mumkinat) abhingt. Dazu kommen der Wille (irada) und
das Handlungsvermogen (qudra), die beide nur von den moglichen Dingen
(mumkinat) abhingen, die Herstellung (fakwin), die von dem abhingt, was
vom Willen (irada) abhingt, das Horen (sam) und Sehen (basar), die von al-
len existierenden Dingen (mawgidat) abhingen, und die Rede, welche weder
aus Buchstaben (w. barf) noch aus Klang (w. sawt) besteht.

So wie Er in Seinen Eigenschaften urewig (azaliyyan) war, so bleibt Er in ih-
nen ewig (abadiyyan).

Seine Figenschaften sind nicht Sein Wesen (w. ‘@yn datihi) und sind auch
nicht anders als Sein Wesen ($ayr datibi).

Er ist ,etwas®, aber nicht wie die tibrigen Dinge (fa-huwa Say’ la ka-l-asya’). Ex
ist keine Substanz ($awbhar), kein Korper (gism), nicht akzidentiell (‘aradi), hat
keine Form (si#ra), keine Grenze (badd) und kein Ende (nibaya). Er ist weder
durch ,Washeit® noch durch ,Wieheit® zu beschreiben (la yisaf bi-l-mabiyya
wa-la bi-I-kayfiyya). Er nimmt keinen Platz ein (l2 yatamakkan bi-makan) und
unterliegt nicht der Zeit (/2 yagri ‘alayhi zaman).

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 35

Die Hand ist Seine Eigenschaft (sifa) ohne ,wie“ (bi-la kayf), genau so wie der
Zomn ($adab), die Zufriedenheit (rida) und die gottliche Vorherbestimmung
(gadar, qada@).

Nichts in den beiden Welten (kawnayn) hat Bestand ausser in Seinem Wissen
(9m), Seinem Willen (irada), Seiner Kraft (qudra) und Seinem Erschaffen
(takwin). Was Er (in der Urewigkeit) wollte, ist geworden (oder wird noch) (ma
$@a kana), und was Er nicht wollte, trat nicht ins Sein ein (und wird es auch
nicht tun) (w. wa-ma lam yasa’ lam yakun).

In Seiner Giite (fadlan minbu) leitet Er recht (yahdi), macht Er siindlos (ya‘sim)
und schiitzt Er vor Krankheiten und Prifungen (y«afi), wen Er will (man
yas@’). In Seiner Gerechtigkeit (w. ‘adlan) fithrt Er in die Irre (yudill), ldsst im
Stich (yabdil) und prift (yabtali), wen Er will. Seine Handlungen (af'@l) erklart
Er nie durch die Zwecke (agrad).

Gott wird im Jenseits von den Bewohnern des Paradieses gesehen, aber ohne
Sumfang® (bi-gayr ibata) und ohne ,Wieheit” (bi-la kayf).

Gott erhort die Bittgebete (yugib ad-da‘awar). Bittgebete und Almosen (sada-
ga) haben einen (positiven) Einfluss und Nutzen, sowohl fiir Tote (amwat) als
auch fiir Lebende (ahya@’).

5.3.3 Der dritte Garten: Der Glaube an die Engel

Die Engel sind pneumatische Wesen (ashas rithaniyya) in Gestalt von Lebewe-
sen (tarkib al-hayawan); sie sind im Stande, verschiedene Gestalten anzuneh-
men; sie sind weder minnlich noch weiblich.

Gott schuf sie, damit sie Thm dienen. Gott braucht ihre Hilfe nicht. Sie sind
Seine Boten zu den Menschen. Nur Gott weiss die Zahl ihrer Klassen (asnaf).
Sie sind Seine Soldaten ($unidubi). Thre Oberhidupter (r#’asa’) sind die drei
Engel (amlik), die fir das Leben zustindig sind. Gibril ist mit der Offen-
barung (wahy), Mika’il mit dem Regen, Israfil mit dem Blasen der Trompete
(an-nafh bi-s-sar) betraut. Durch die Offenbarung leben die Herzen und die
Geister (al-qulith wa-l-arwah), durch den Regen leben die Pflanzen, und durch
das Blasen der Trompete leben die Toten wieder. Israfil empfingt die See-
len (arwah). Manche Engel kiimmern sich um die Himmel, andere um die
Erde, wieder andere um das Paradies und noch weitere um das Hollenfeuer
(bi-n-nar).

Manche schreiben die Handlungen der Menschen auf, andere befragen sie
kurz nach dem Tod.

Die Menschen sehen die Engel nicht in ihren urspriinglichen Gestalten
(suwar), weil sie weder die Schonheit noch die Hisslichkeit der Engel (husn,
‘ayb) ertragen konnen.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Die Gesandten (rusul) unter ihnen sind im Range hoher gestuft als die Men-
schen. Aber die Gesandten der Menschen sind hoher als ihre (der Engel) Ge-
sandten.

Die Engel sind immer gehorsam.

Harat und Marat haben weder Unglaube (k#fr) noch eine grosse Siinde
(kabira) begangen. Aber sie lehrten die Menschen die Zauberkunst (szjr).

Iblis war kein Engel. Er war ein ginni.

Die Dschinnen sind unsichtbare Geschopfe, wie die Teufel (Sayafin). Sie unter-
liegen der religiosen Verpflichtung (mukallaf) wie die Menschen (basar).

5.3.4 Der vierte Garten: Der Glaube an Seine Biicher

Die Biicher Gottes sind die Rede Gottes (kalam Allah) und Seine Anreden
(bitabar); entweder hort man sie von Gott ohne ,,Wieheit” (sama‘an minbu bi-la
kayf) oder es uiberbringt sie ein Engel (malak), wie z.B. die Tora (tawrat) an
Moses, die Psalter (zabir) an David, das Evangelium (i7¢7l) an Jesus (Tsa) und
den Koran (furgan) an Muhammad. Weder der Engel noch der Prophet verfu-
gen iber die Anordnung oder die Bedeutung (des jeweiligen Buches) (wa-
laysa li-I-malak wa-li li-n-nabi tasarruf fi Say’ min an-nazm wa-Lmana). Die Uber-
bringung geschieht durch Offenbarung (wahyan), Herabsendung (tanzilan)
oder Horen (sama‘an).

Gott hat auch andere Biicher als jene, die Er Seinen Propheten herabsandte
(anzala). Die Namen und die Zahl dieser Biicher kennt keiner ausser Thm.

Der Koran ist also die unerschaffene Rede Gottes, geschrieben in den Koran-
buichern (masabif), bewahrt (mabfiiz) in den Herzen, gelesen durch die Zun-
gen, gehort durch die Ohren, ohne ithnen zu inhirieren ($ayr hall fiha).

Die im Koran vorhandenen Geschichten tiber Moses, Pharao oder andere
sind die Rede Gottes, erzihlend tiber sie. Unser Aussprechen, Rezitieren und
Schreiben des Korans sowie die Rede des Moses und die anderer Geschaffener
ist geschaffen (mablig). Wer behauptet, es sei die Rede der Menschen (kalam
al-basar), der begeht Unglauben (kufr).

Der Wortlaut des Korans und der Sunna soll nach seinem Ausseren verstan-
den werden (w. an-nusis min al-kitab wa-s-sunna tubmal ‘ala zawahbiriba), es sei
denn, es gibt einen eindeutigen Beweis (dalil gati) dagegen. Ubernimmt man
dennoch Interpretationen der Batiniyya (ab! al-batin), so begeht man Atheis-
mus (ifpad). Die Ablehnung der dusseren Bedeutung (w. radduba) oder das
Sich-Lustig-Machen dariiber (al-istihza’ ‘alayhd) und iiber die Sari‘a sowie das
Erlauben und Leichtnehmen des Ungehorsams ist dem Unglauben gleich
(zstzhlal al-ma‘siya wa-Eistibana biba kufr).

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 37

- Sowohl die Hoffnungslosigkeit (ya’s)120 als auch das Geftihl der Sicherheit
(amn) zihlen zum Unglauben (kuf7).

5.3.5 Der fiinfte Garten: Der Glaube an die Gottesgesandten

- Gott hat aus Seiner Huld und Barmherzigkeit (w. fadlan wa-rabmatan) Ge-
sandte von den Menschen an die Menschen geschickt, mit dem Auftrag, ih-
nen sowohl Gottes frohe Botschaft als auch Seine Warnung mitzuteilen. Fer-
ner sollten sie den Menschen alles, was sie fiir das Diesseits und fiir die Reli-
gion brauchen, erldutern.

— Alle Gesandten sind wahrhaftig (sadigin) und frei von vorsitzlich begangenen
Sunden (masamin ‘an al-ma‘asi ‘amdan). Sie sind geschiitzt vor Verinderung
und Verfilschung (masinin ‘an at-tabdil wa-t-taprif) (der heiligen Buicher). Sie
sind alle unterstiitzt durch Offenbarung (wahy), Wunder (mugizar), Sendung
von Engeln an sie (irsal al-mala’ika ilayhim) und das Herabsenden der Biicher
an sie.

- Alle Gesandten haben gleichermassen ihre Botschaften tiberbracht und alles
so dargestellt, wie Gott es ihnen befahl.

- Die Gesandten sind diejenigen, die Er in Seinem Buch (im Koran) beim Na-
men nannte (sammabum). Gott hat auch andere Gesandten, deren Namen
und Zahl nur Er weiss.

- FEin Gesandter (rasil) ist ein Mensch (insan), den Gott mit einem Buch und
Eingebung (ilham) ausstattet und an die Menschen (balg) schickt, damit er die
Vorschriften tiberbringt (l-tablig al-abkam).

- Ein Prophet erhilt seine Offenbarung durch einen Engel oder empfingt Ein-
gebung in sein Herz (ulbima fi qalbibi) oder ist aufmerksam (rabih) durch die
Vision (r#’yd), mit oder ohne ein Buch.

- Ein Gottesfreund (wafi) ist ein Erkenner Gottes (‘@rif bi-llah) und Seiner Eigen-
schaften (szfar), der stets die religiosen Pflichten erfullt (muwazib ‘ala at-ta‘ar)
und die im Verdacht der Siinde stehenden Ungehorsamkeiten (zann al-ma‘asi)
sowie Genisse (laddat) und Begierden (Sabawat) meidet (mugtanib, murid ‘an).

- Prophetentum ist eine Gabe Gottes (‘atiyya min Allah) und wird nicht erwor-
ben (laysat muktasaba). Es wird nur durch ein Wunder festgestellt (/a tabt illa bi-
izhar al-mugiza).

- Ein Wunder (mugiza) ist etwas Ungewohnliches, das nach einer Herausforde-
rung (tapaddi) einwandfrei (bi-la mu‘arada) und als Bestitigung fur einen Pro-
pheten realisiert wird.

- Das Ungewohnliche (barig), das einem Propheten vor oder nach seiner Sen-
dung (risala) ohne Herausforderung geschieht, ist ein Vorzeichen (karamat
irhas), bzw. ein Ehrungswunder (karamat mu‘$iza).

120 Tahawi verwendet das Wort iyas. Tahawi, ‘Aqida, 18.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Jedes Wunder ist eine Wundertat, nicht aber umgekehrt (kull mu‘giza karama,
bi-gayr “aks).

Wird es unbeabsichtigt und ohne Bittgebet (da‘wa) von den Gottesfreunden
(awliy@’) bewirkt, so ist dies eine Wundertat der Gottesfreundschaft (karamat
wildya).

Wird es durch einen einfachen Glaubigen (w. min ‘awamm al-mw’minin) be-
wirkt, so ist dies ein Hilfswunder (karamat ma‘ina), von einem Frevler (fasiq)
oder absolut Ungldubigen (kafir mutlag) ist es eine Irrefuhrung (istidrag). Passt
es Uberhaupt nicht zu seinem Ziel, so ist es eine Beleidigung (ihana). Ge-
schieht es durch einen Verriickten, so gehort es zu den teuflischen Zustinden
(abwal Saytaniyya).

Ein Gottesfreund (wafi) erreicht niemals die Rangstufe der Propheten (daragat
al-anbiya@’). Es wird gesagt: Ein einziger Prophet ist besser als alle Gottesfreun-
de (awliya).

Alle Gldubigen sind Gottesfreunde. Je gottesfiirchtiger und korantreuer ein
Glaubiger (mu#’min) ist, desto hoher ist er im Rang bei Gott!21.

Wer der religiosen Verpflichtung unterliegt (mukallaf), erreicht niemals eine
Stufe, in der er vom Gebot und Verbot befreit wird (w. haytu yasquiu ‘anhu al-
amr wa-n-nahy).

Es gab niemals einen Propheten, der ein Sklave (‘@bd), ein Weib (unta) oder
ein Lugner (kaddab) war.

Die Entschlossenen (#fi I“azm) unter den Propheten sind Nuh, Ibrahim,
Misa, Isa und Muhammad.

Dt 1-Qarnayn und Lugman gelten nicht eindeutig als Propheten.

Der erste Prophet ist Adam, der letzte Muhammad.

Muhammad ist sowohl an alle Menschen als auch an alle Dschinnen gesandt
worden.

Muhammads Himmelsfahrt (#:7ag) geschah im Wachzustand (fz Fyaqaza) und
in seiner Person (bi-Sabsibi), zur Aqsa-Moschee, dann in den Himmel oder in
die Hohen (‘la), die Gott wollte.

Sein Gesetz (Sar‘) bleibt ohne Abrogation (#i-la nash) bis zum Jingsten Tag
gltig.

Der beste der Menschen nach den Propheten, ist Abu Bakr as-Siddiq, dann
‘Umar al-Faruq, dann ‘Utman Da n-Narayn, dann ‘Ali al-Murtada. Denn sie
sind die Rechtgeleiteten Kalifen (al-bulafa’ ar-rasidin).

Es wird nur fir die zehn (a/aSara F-mubasara) bezeugt, dass ihnen das Para-
dies versprochen wurde, weil sie der Prophet beim Namen nannte.

Es wird fir die Frauen des Propheten, seine Nachkommenschaft (durriyya)
und seine Gefihrten (ashab) mehr an Glickseligkeit (sa‘@da) erhofft als fur die
anderen Gliubigen. Man darf nur Gutes von ihnen reden. Man darf keinen

121

Vgl. ebd., 19.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 39

von ihnen iibertrieben lieben oder ihn leugnen. So soll man sich auch zu den
rechtgeleiteten Imamen und den frommen Gelehrten verhalten, weil diese die
Erben der Propheten sind.

- Die Muslime sollten den Imam im Konsens (bi--i¢ma‘) einsetzen.

- Er soll von den Quray$ sein und mit vollstindigen und absoluten Befugnis-
sen versehen sein (min abl al-wilaya al-mutlaga al-kamila). Er soll gut fihren (w.
sayis) konnen, sich um die Interessen der Allgemeinheit (w. masalih al-§umbir)
sorgen, im Stande sein, durch sein Wissen die Vorschriften (abkam) und hadd-
Strafen des Islam durchzufihren, und Gerechtigkeit fur die Unterdriickten
gewihren.

- Er braucht weder tiber “sma zu verfigen, noch zu den Banu Hasim oder den
Kindern von “Ali zu gehoren, noch der Beste seiner Zeit zu sein (afdal
zamanihi).

- Der Imam wird weder durch Frevel (fzsg) noch durch Unterdriickung (gazwr)
abgesetzt werden.

- Einem Imam darf man nie den Gehorsam (#2‘a) verweigern, es sei denn, er
befiehlt, eine Siinde (ma‘siya) zu begehen. In dem Falle soll man ein Bittgebet
fur seine Besserung sprechen und ihn niemals verfluchen!22.

~  Gibad und hagé gelten hinter jedem guten oder bésen Fithrer (balfa kulli amir
barr wa-fagir) bis zum Jungsten Tag!23.

— Das Gebet ist eine Pflicht hinter jedem der ahl al-gibla (d.h. Sunnit oder Si‘it).

5.3.6 Der sechste Garten: Der Glaube an den Jiingsten Tag

- Es gibt die Zeit, in der plotzlich ein grosses Geschrei ausgestossen wird, wo-
durch die Bewohner der Himmel und der Erde tot umfallen werden (yahlak).
Eine von Gott bestimmte Zahl von Engeln wird von diesem Tod ausgenom-
men und stirbt spiter.

- Die Welt bleibt eine Zeit lang (mudda) zerstort (harab), dann geht alles zu-
grunde, bis auf Gott.

- Sonne, Mond und Gestirne werden zerstort.

- Dann ruft Israfil die vermoderten Knochen (al-izam al-baliya), die zerrissenen
Fleischmengen (al-lubim al-mumazzaqa) und die zerstreuten Menschengestal-
ten (as-suwar al-mutafarriga) auf, sie mogen sich auf Befehl Gottes sammeln,
und zwar fur den Schlussrechtspruch (fas/ al-qad@’). Dieser Aufruf erreicht alle
Menschen (w. al-kull) gleichzeitig. Darauf werden die Korperteile von der Erde
getrennt, um nach der (fritheren) Trennung zusammengefiigt oder nach der
(bereits eingetretenen) Vernichtung (idam) neu in Existenz gerufen (i§ad) zu
werden.

122 Khnlich bei Tahawi, ‘Agida, 22.
123 ygl. ebd, 23.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- Gott schickt dann Regen und lasst die Korper aufspriessen (yunbitu l-agsad).
Mit einem zweiten (Trompeten)stoss (zafha) verteilt er (Israfil) die Seelen
(arwah) (wieder) auf die Korper, und die Menschen (balg) stehen aus ihren
Gribern auf.

— Dies ist der Tag der Auferstehung nach Meinung aller Propheten und Gelehr-
ten (‘alayhi igma‘ al-anbiy@ wa-I-ulama’).

- Erst nach Erfilllung mancher Vorzeichen (a$ray) tritt der Auferstehungstag ein.
Zu den Vorzeichen zihlen:

a)

b)

<)

g

Das Auftauchen des Daggal. Dieser hat folgende Eigenschaften: Er ist ein-
dugig (awar), kindigt ein Paradies und ein Hollenfeuer an (w. ma‘abi
Sanna wa-nar). Sein Paradies ist eigentlich Hollenfeuer und umgekehrt. Er
reitet auf einem Esel. Zwischen seinen Schultern und Ohren sind 40 Ellen.
Er sagt den Menschen: ,Ich bin euer Herr (ana rabbukum)“. Zwischen sei-
nen Augen steht geschrieben: ,,Ungliubig® (kafir), was von jedem schrift-
kundigen Glaubigen gelesen wird (w. yagra’ubi kull mu’min katib).

Das Herabkommen (n#zil) von Jesus, dem Sohn Marias (‘Isa b. Maryam).
Er ist dann ein ,Befolger des Religionsgesetzes unseres Propheten (wa-
yakin ‘ald Sari‘at nabiyyind). Er totet den Daggal, bleibt auf Erden, solange
Gott will, stirbt, die Muslime beten iiber ihm und begraben ihn.

Ya’gug und Ma’gug, zwei Stimme von den Kindern Yafits, des Sohnes
von Noah, welche neun Zehntel der Kinder Adams (bani Adam) ausma-
chen, tauchen auf. Diese kimpfen gegen die Menschen (yuqatilin an-nas).
Gott aber vernichtet sie durch das Bittgebet (d#‘@’) von Jesus.

Das Aufgehen der Sonne von Westen. Wenn die Menschen sie erblicken,
glauben alle (an Gott), aber dann ist es bereits zu spit.

Ein Tier geht hervor, 60 Ellen lang, und spricht zu den Menschen; keiner
kann ihm entfliehen und keiner kann es einholen. Das Tier verfugt tiber
den Stab von Moses (‘asa Misa) und den Ring von Salomon (batam
Sulayman). Das Tier schreibt mit dem Stab in den Gebetsfleck (an der
Stirn) des Gldubigen (masgid al-muw’min) mit weisser Schrift; da wird sein
Gesicht (d.h. das Gesicht des Gliubigen) weiss (d.h. rein). Mit dem Ring
schreibt das Tier mit schwarzer Schrift in die Nase des Ungldubigen und
sein Gesicht wird schwarz.

Die Menschen leben eine Zeit lang im Wohlstand (‘a/z sa‘a). Gott schickt
dann einen guten Wind (r7b fayyiba); da sterben die Gliubigen und es
bleiben die Bdsen (§irar am-nds); Uber ihnen schligt die letzte Stunde
(‘alaybim tagim as-sa‘a) und das Jenseits beginnt (tanabu dar al-abira).

Zu den das Jenseits anbahnenden Ereignissen (muqaddimat) gehort auch
die Zwischenwelt (dar al-barzah) mit ihren Vorschriften (abkam) wie der
Frage (s#’al), Wonne (natm) und Qual (‘adab) nach dem Tod.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 41

- Es gibt dreierlei Verweilstitten (dar): das Diesseits (dar ad-dunya), die Zwischen-
welt (dar al-barzap) und das Jenseits (dar al-qarar). Die Beziehung (w. ta‘allug)
des Geistes (rizh) zum Korper hat in jeder Verweilstitte (dar) eine Besonderheit
(wagh mapsis). Am vollkommensten ist diese Beziehung am Tag der Auferwek-
kung (yawm al-ba‘t), denn danach erfihrt der Kérper weder Schlaf (zawm) noch
Tod (mawt) oder Verderben (fasad).

- Die Vorschriften (abkam) des Diesseits regieren den Korper, wobei der Geist
bloss als Trabant (¢26:) dient. Die Vorschriften der Zwischenwelt regieren den
Geist, wobei der Korper bloss als Trabant dient. Kommt der Tag der Auferste-
hung, so regieren diesmal die Wonne (za%m), die Qual (‘adab) und weitere
Dinge (gayruba) den Geist und den Korper allesamt ($ami‘an).

5.3.7 Der siebte Garten: Der Glaube an die Auferweckung nach dem Tod

- Es handelt sich um die Wiederherstellung (i@da) der urspringlichen Korper
mit ihren Seelen und die Auferweckung zwecks Vergeltung ($aza’) der Hand-
lungen am Tag der Rechtssprechung (yawm ad-din). Im Diesseits (dunya) ge-
schieht die Heimsuchung (i6#:la°), im Jenseits (@bira) findet die Belohnung
(tawab) mit dem Paradies (§anna) und die Bestrafung (7gab) mit dem Hoéllen-
feuer (nar) statt. Sowohl das Paradies als auch das Hollenfeuer sind bereits ge-
schaffen. Das Paradies, das Hollenfeuer und deren Bewohner vergehen nie.

- Der himmlische Teich (pawd) namens Kawtar, die Waage (mizan) und die
Sirat, eine uber die Holle ($ahannam) gespannte Briicke, diinner als ein Haar
und schirfer als ein Schwert: dies alles ist wohl bekannt, aber das Wie ist un-
bekannt (maghil al-kayfiyya).

- Die Firsprache am Jiingsten Tag kommt von den Propheten, den Gelehrten
(‘ulama’) und den Mirtyrern (Subada’).

- Die Verzeihung (‘afw) einer schweren Siinde (kabira), ausgenommen des Un-
glaubens, ist moglich. Die Bestrafung eines kleinen Vergehens (sagira) ist auch
moglich. Das Begehen eines Kapitalverbrechens fithrt keinen Glaubigen aus
dem Glauben in den Unglauben (k#fr). Wer eine schwere Siinde begeht,
bleibt nicht ewig im Hollenfeuer.

5.3.8 Der achte Garten: Der Glanbe an die Vorberbestimmung

- Sein Ursprung ist das in den Menschen versteckte Gottesgeheimnis (sirr Allah
[ balgibi). Weder ein Gott nahestehender Engel (malak mugarrab) noch ein ge-
sandter Prophet (nabiyy mursal) haben davon Kenntnis (lam yattali). Gott hat
es seinem eigenen Wissen vorbehalten (w. ista’tarabi Allah bi-ilmibi).

— Das Wissen ist zweierlei: Ein Wissen, das in den Menschen vorhanden ist
(Glm fi I-balq mawgid), nimlich das Wissen um die Sari‘a (%hn as-fari‘a), und
ein Wissen, das in den Menschen nicht vorhanden ist (um fi I-balq mafqid),

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

ndmlich das Wissen um die Vorherbestimmung (%m al-qadar). Der Glaube
wird nur durch die Annahme des vorhandenen Wissens und das Ablassen
(tark) vom nicht vorhandenen Wissen gefestigt (yatbut).

Der Glaube an das Schicksal besteht darin, dass der Mensch (‘@bd) glaubt, dass
alles Gute, Bose, Siisse wie Bittere von Gott vorbestimmt ist, und zwar ge-
miss Seinem Urwissen (%m asbaq) in Bezug auf jedes Wesen in Seiner Schop-
tung (f7 kull ka@’in fi halqibi).

Der Paradiesanwirter (sa7d) und der Hollenanwirter (§aqiyy) erlangten diesen
Status durch die Bestimmung Gottes (bi-gada’ Allah). Durch die Bestimmung
Gottes konnte ein Paradiesanwirter in die Holle gehen (w. yas§ga) oder umge-
kehrt.

Dazu gehort auch der Glaube an die himmlische Tafel (lawh), das himmlische
Schreibrohr (galam) und alles andere, was Vorherbestimmung (gadar) beinhal-
tet.

Auch an den Bund (mitag), den Gott mit den Nachkommen (durriyya) Adams
geschlossen hatte, muss man glauben, wodurch schon in der Urewigkeit (azal)
die Zahl derer bekannt wurde, die das Paradies, bzw. die Holle betreten wer-
den. Diese Zahl nimmt weder zu noch ab.

Simtliche Handlungen (af‘@l) der Menschen (%/ad) sind von Gott geschaffen,
obschon die freiwilligen (ibtyariyya) unter ihnen, die durch den Erwerb (kasb)
des Menschen entstanden, belohnt oder bestraft werden. Dies bedeutet: Gott
ist der Schopfer und der Mensch erwirbt (w. fa-Allah haliq wa-I-abd kasib).

- Jedes einzelne, das vorherbestimmt ist (magdir) untersteht zwei Kriften

(qudratan; d.h.: Macht Gottes und Vermdgen des Menschen) unter jeweils ver-
schiedenen Aspekten. Das Gute (payr) billigt Gott (yardabu), das Bose (w.
gabib) aber nicht.

Der Erwerb (kasb) ist die Handlung (i), die ihrem Tater Nutzen (zaf%) oder
Schaden (darar) bringt.

Die Verpflichtung zum Gesetz (taklif) hingt vom offensichtlichen Vermdgen
(¢stita‘a zabira) ab. Dieses Vermogen ist vor der Handlung zu berticksichtigen,
und von ihm hingen auch die Rechtssprechungen (abkam) ab. Das verborge-
ne (batin) Vermogen schenkt Gott in Verbindung (magrin) mit der Handlung.
Die Rechtssprechungen hingen nicht von diesem verborgenen Vermogen ab,
weil es nicht in des Menschen Vermogensbereich liegt (w. laysat fi wus al-abd).
Im Zusammenhang mit den gehorsamen Handlungen (f2%f) nennt man es
sden Gunstbeweis Gottes” (fawfig) und im Zusammenhang mit den ungehor-
samen Handlungen (ma‘asin) nennt man es ,von Gott im Stich gelassen®
(bidlan).

Der Todestermin ist ein einziger (al-agal wapid). Der Tod ist von Gott geschaf-
fen und tritt ein im Toten. Der Getotete stirbt durch seinen Todestermin (al-
magqtil mayyit bi-agalibi). Das Toten ist die Handlung des Totenden, aber er-
werbsmaissig® und nicht ,erschaffend (fi7 al-qatil kasban la palgan). Aber der

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 43

Schmerz, der vom Geschlagenen, kurz nachdem er geschlagen wird, empfun-
den wird (w. al-alam fi Fmadrib ‘uqayb ad-darb), das Gebrochenwerden (inkisar)
kurz nach dem Brechen (kasr) und der Tod (mawt) kurz nach dem Getotet-
werden (‘uqayb al-qatl) sind alle von Gott geschaffen.

- Das tdgliche Brot (rizg) ist das, was Gott dem Lebewesen zukommen lisst (w.
ma yasiqubu Allah ila I-hayawan), und das Lebewesen isst. Es kann erlaubt
(halal) oder unerlaubt (haram) sein. Jeder bekommt sein eigenes tigliches Brot
und niemals das eines anderen. Es ist unvorstellbar (/z yutasawwar), dass je-
mand das tigliche Brot eines anderen verzehrt oder umgekehrt. All dies ge-
schieht nach der gottlichen Vorherbestimmung (bi-gadar Allah). Das Wissen
dartiber liegt bei Gott. Wir glauben an dessen Inhalt (fz-nu#’minu bima fibi) und
nennen den, der es leugnet, Lugner (w. wa-nukaddib man yanfibi).

- Fertiggeschrieben im Jahr 1146/1733.

5.4 Fazit

Aqhisaris Werk Rawdat al-g¢annat gehort nicht zu den Werken, die die Differenz-
punkte zwischen As‘ari und Maturidi aufzihlen. Wie wir bereits oben gesehen
haben, wird dennoch ein wichtiger Vergleich unternommen, diesmal aber zwi-
schen der Lehre Maturidis und Abu Hanifas einerseits und der von Malik, Safi<i
und Awza‘1 andererseits, und zwar in Bezug auf die Frage, ob die Handlungen als
Bestandteil des Glaubens zu betrachten sind oder eben nicht.

Ausserdem gibt es weitere Grunde, Rawdat al-gannat in diese Textsammlung
aufzunehmen. Zu ihnen zihlen:

a) Aghisaris Kenntnis des Kitab ar-Tawhid von Maturidi;

b) Rawdat al-Gannat ist ein Beispiel dafiir, wie allgemein anerkannte sunnitische
Glaubensgrundsitze in populiren Traktaten verbreitet werden!24;

¢) der zu den populidren hanafitischen Werken gehorende al-Figh al-akbar 11 wird
als eine der Quellen angegeben (Rawdat, 92b);

d) der intellektuelle Rang des Autors;

e) Aghisaris Auswahl der Punkte, die fiir ihn zu den unverzichtbaren Bestandtei-
len seines Credos zihlen;

f) Aghisari bespricht neun Themen, die von den anderen Autoren als Diffe-
renzpunkte aufgelistet werden (s. unten 9.1.1, vierte Spalte), ohne sie jedoch
Ag$cari oder Maturidi zuzurechnen.

Verglichen mit dem populdren ‘@ga’id-Werk!?> Abu I-Layt Nasr b. Muhammad b.
Ahmad as-Samarqandis (gest. 373/983)12¢, das in einem schlichten und einfachen

124 liyaqif <alayhi al-<amma, Rawdat, 91.b.
125 Es wird “Aqidat al-usil, oder Kitab as-Samarqandi genannt. Vgl. J. van Ess, Abu’l-Layt, in
Elran, Bd. 1, 333.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Stil verfasst wurde, sind die Ausfithrungen Aqhisaris, priziser, umfassender und
mit viel mehr Einzelheiten versehen!?’.

Im Kern geht es in Aqhisaris Rawdar al-gannar um die Lehre von Gottes Ein-
heit (fawhid) und Seinen Attributen (szfaz). Von der Struktur her hat Aghisari ins-
gesamt acht grundlegende Glaubensartikel identifiziert, welche er der Reihe nach
in einem jeweils als ,,Garten® (rawda) bezeichneten Kapitel vorstellt und erortert.
Es sind dies das Wesen des Glaubens (pagiqat al-iman), der Glaube an Gott (al-
iman bi-Allah), an die Engel (mala’ika), Seine Buicher (kutub), Seine Gesandten
(rusul), den Jingsten Tag (alyawm al-abir), die Auferstehung nach dem Tode (aF
ba‘t ba‘d al-mawt) und an die Gottliche Vorherbestimmung (gadar).

Die letzten sieben Punkte stammen, gemiss der Angabe des Autors, aus dem
Hadit, in dem der Prophet auf die Frage Gabriels nach dem Glauben antwor-
tet!28, Diese Punkte werden vom Autor in den Kapiteln zwei bis acht der ,,Gar-
ten® behandelt. Die in Rawdat al-gannat aufgenommenen Einzelheiten zeigen,
wie sehr Aghisari darauf bedacht war, aus den von ihm am Anfang genannten
Werken und Autorititen eine eigene Auslese theologischer Themen zu treffen,
die ihm als unabdingbar erscheinen. Da zum Beispiel im oben erwidhnten Hadit
keine Rede von den Dschinnen ist, der Autor sie aber doch nicht vergessen will,
bespricht er sie kurz am Ende des dritten ,Gartens“, nimlich im Anschluss an die
Engel.

Aghisari bekennt sich zu einer bestimmten theologischen Linie in Rawdat al-
Sannat, indem er uns eine Liste von Werken und Autorititen verrit, die ithm als
Hauptquellen dienen. Danach folgt eine klare Trennung in einzelnen Punkten,
nicht nur von der Karramiyya, von Bisr b. Giyat al-Marisi, Ibn ar-Rawandi und
Gahm b. Safwan, sondern sogar von fithrenden sunnitischen Denkern wie Malik,
Safii und Awza‘i.

Das Resultat umfasst alles, was dem Autor als unverzichtbar fiir einen voll-
stindigen Glauben eines jeden sunnitischen Muslims erscheint.

126 Populir insbesondere unter den indonesischen und malaysischen Muslimen, obschon dort
das Religionsgesetz eher der Safii-Schule verpflichtet ist. Aba I-Layt wurde mit demselben
Titel geschmiickt wie Maturidi, nimlich: Imam al-huda. Vgl. J. van Ess, Abu’l-Layt, in
Elran, Bd. 1, 333. Zu Abi I-Layt s. ebd. Bd. 1, 332-233. Vgl. auch J. Schacht in: E2, Bd. 1,
137. Abt I-Layt spricht vom Glauben wie folgt: ,Der Glaube ist nicht ,zusammengesetzt®,
da er als Licht im Herzen und im Verstand des Menschen, in seiner Seele (7izh) ebenso wie
in seinem Korper wirkt®. J. van Ess, Theologie, Bd. 2, 565. Der Glaube wurde mit dem Licht
in Verbindung gebracht: ,,Gott schafft einen Lichtpunkt im Herzen, welcher in die Glieder
ausstrahlt und deren gutes Handeln bewirkt (Figh absat 57, 8 ff.; Pseudo-Maturidi, Risila fi
Faga’id 16 § 12; Kulini, Kafi 11 214 nr. 6; Bibar XLIX 196 nr. 12)“. J. van Ess, Theologie, Bd.
4, 120. Vgl. auch Rudolph, Maturidi, 216 Anm. 69.

Abu I-Layt as-Samarqandis ‘aqa@’id-Werk: Kitab as-Samarqandi, ed. A.W. Juynboll, in:
Tijdschr. voor de Taal-, Land- en Volkenkunde von Ned. Indié, Ser. IV, vol. IV (1881) 269-
274, besteht aus sechs Seiten, wihrend Rawdat al-gannat 31 Seiten fillt.

Der Wortlaut des Hadit ist in Rawdat 93a ult. zu finden. ,Die Uberlieferung findet sich zu
Anfang des Figh absat, wo Abu Muti® al-Balhi sie auf Abu Hanifa zuriickfuhrt®. J. van Ess,
Theologie, Bd. 4, 354.Vgl. ferner ayat al-birr, nimlich Koran 2:177; 2:285; 4:136.

127

128

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 45

6. Ishirt Qadizade (gest. nach 1130/1717)
6.1 Biographie

Wenige und andererseits widerspriichliche Informationen sind iiber das Leben
und Werk von Muhammad al-Isbiri Qadizade greifbar. Er soll laut Brockelmann
gegen 990/1582 gestorben sein!?’. Am Ende der hier edierten Handschrift lesen
wir dagegen, dass Muhammad, bekannt als Qadizade al-Isbiri, am Nachmittag
(‘asr) des ersten Ragab (gurrat ragab) 1130 (31.05.1717) die Risala Mumayyiza voll-
endet habe (parrarabu). Das heisst, dass der Autor erst nach 1130/1717 gestorben
sein kann, was einen Unterschied von 135 Jahren bedeutet. Daraus wiirde folgen,
dass er ein Zeitgenosse Nabulusis war.

Auch die Herkunft des Namens ist ungesichert. Brockelmann fiihrt ihn als
LLsbiri“ auf!30. In gingigen arabischen und tiirkischen Nachschlagewerken ist er
nicht anzutreffen. Wahrscheinlich geht die Herkunftsangabe im Namen
LLsbiri“/ Isbari“ auf Ispir zuriick, einen Landkreis von Erzurum. Der Name des
Autors wird in der hier edierten Handschrift nach der arabischen Schreibung ,,al-
Isbiriyy“ angegeben!31.

6.2 Werk

Brockelmann nennt zwei Schriften von Isbiri, nimlich ein Sendschreiben {iiber
die Verheissungen und Drohungen Gottes (Risala fima yata‘allaq bi-wa‘d Allah wa-
wa‘idih) sowie eine weitere Uber die doktrinidren Unterschiede zwischen Maturidi-
ten und anderen Schulmeinungen (Risala mumayyizat madhab al-Maturidiyya ‘ani
F-madahib al-gayriyya). In der vorliegenden Handschrift lautet der Titel des Werkes
Mumayyizat madhab al-Maturidiyya ‘an al-madahib al-gayriyya (,Das [Sendschrei-
ben, welches] die Lehre der Maturiditen von den anderen unterscheidet®)!32,

6.3 Risala Mumayyiza

Der Autor gibt zu Beginn an, in diesem Sendschreiben ausschliesslich das Pro-
blem des ,Erwerbs frei gewihlter Handlungen® (kasb al-afal al-ibtiyariyya) nach
der Lehre der Sunniten (@bl as-sunna wa-I-§ama‘a) zu behandeln - in Abgrenzung
zu den Lehren der Gabriyya und Qadariyya. Aus dem unmittelbar danach einge-
fuhrten Titel, namlich: Mumayyizat madbab al-Maturidiyya ‘an al-madahib al-

129 Vel. GAL, Bd. 2, 442.

130 GAL, Bd. 2, 442.

31 Risala mumayyiza, MS Berlin 2492, foll. 68b u. 76b.
132 MS Berlin 2492, foll. 68b.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Sayriyya,'33 wird ersichtlich, dass Isbiri die Maturidiyya mit ahl as-sunna wa-I-
Sama‘a gleich setzt. Im Text stosst man auf einen Satz, in dem er die As‘ariyya
miteinbezieht: ,Erkennst du im Erwerb (kasb) die Methode der Maturidiyya, so
wisse, dass sie in sich jenes birgt, was die A§‘ariyya auch meinten“134,

Am Ende der Handschrift erfolgt noch ein Hinweis auf den vermutlichen Ko-
pisten, einen gewissen Mulla Muhammad, bekannt als Hasan Qadizade al-Isbiri,
der sie am Anfang des Rabi II 1131 (21. Feb. 1718) fertig geschrieben habe (parra-
rabi). Es ist anzunehmen, dass die am Rande der Risala geschriebenen Glossen
aus der Feder dieses Mulla Muhammad, bekannt als Hasan Qadizade, stammen.
In diesen Glossen sind folgende Werke und Autorititen erwihnt oder zitiert: Ibn
al-Humams Musayara, Hasiyat Rawdat al-ginan'®, Ibn ar-Rawandi, an-Nazzam 136,
al-Isfahani [Aba t-Tana’> Samsaddin Mahmad b. ‘Abdarrahman] (gest. 749/
1348)137, 18is Mawagqif, at-Talwih, die Hasiyat Hasan Galabis zum Takwih, [Aba t-
Tana’ Samsaddin Mahmud b. ‘Abdarrahman al-] Isfahanis Sarh ar-Tawali3s, al-
Musamara'®, Sanisis (gest. 895/1490) Sarh al“aga’id (sic), Mahmud Hasans Ha-
Siya “ali Sarh al<Aqi’id li-d-Dawani (?)'*°, Baydawis'#! Tawali, Huggat al-Islam al-
Gazali (gest. 505/1111) und Birkawis!4? at-Tariga al-muhammadiyya'®, die bereits
im Text selbst erwihnt ist.

Isbiri erklirt, seine Mumayyiza in eine Einleitung (mugaddima) und zwei
Hauptthemen (magqsadan) aufteilen zu wollen. Diese Aufteilung hat aber keine

133 Différences entre les Doctrines des Matoridites et celles des autres Sectes de I’Islam, par

Qady Zadeh®. So lautet der Titel in der franzésischen Ubersetzung von A. de Vlieger, in
Kitab al-Qadr, Leyde 1902, pp. 170-187. Den Hinweis auf diese Ubersetzung verdanke ich
Prof. Reinhard Schulze.

134 . ida ‘arafia fi l-kashi madhaba -Maturidiyya, fa-lam anna fibi ma dababa ilayhi LASariyya.
Isbiri, Mumayyiza, 73b.

135 Wahrscheinlich ist Rawdat al-ginan fi tafsir al-quran gemeint, ein zehnbindiges Werk von
Hibatallah b. ‘Abdarrahim al-Hamawi, Sarafaddin al-Barizi, gest. 738/1337-1338. Vgl.
Haggi Halifa, Kasf az-zunin, Bd. 1, 922.

136 Abti Ishaq Ibrahim b. Sayyar, gest. zwischen 220 u. 230/835 u. 845. Zu ihm s. J. van Ess,
al-Nazzam, in EP2, Bd. 7, 1057 f.

137 7Zu ihm s. Ibn Hagar al-‘Asqalani, ad-Durar al-kamina, Bd. 4, 327.

138 Ar-Tawalic, d. h. Tawali® al-anwar von Qadi ‘Abdallah b. ‘Umar al-Baydawi. Haggi Halifa,
Kas$f az-zunin, Bd. 2, 1116.

139 Al Musamara fi Sarh al- Musayam von Kamailaddin Muhammad b. Muhammad, bekannt
als Tbn Abi Sarif al-Qudsi a$-Safi‘i (gest. 905/1499-1500). Vel. Haggi Halifa, Kasf az-zunin,
Bd. 2, 1666.

140 Wahrscheinlich Galaladdin Muhammad b. As‘ad as-Sadigi ad-Dawani a$-Safii (gest.
907/1501-1502). Vgl. Qannawgi, Abgad al-‘uliim, Bd. 3, 234; Haggi Halifa, Kalf az-zunin,
Bd. 1, 39 u. 195.

141 Nisiraddin ‘Abdallih b. ‘Umar a$-Sirazi, gest. in Tabriz. Siehe Ibn Katir, al-Bidaya wa-n-
nihaya, Bd. 13, 309. Vgl. hier Anm. 13.

142 Mehmed b. Pir Ali Birgewi (Mehmed Birgevi, Birgeli). Zu ihm und zur Rezeption seiner
Tariga Mupammadiyya in der Wolga-Ural-Region s. Michael Kemper, Sifis und Gelebrte in
Tatarien und Baschkirien, 1789-1889, S. 147-172. S. auch Kasim Kufrevi, Birgewi, in E2, Bd.
1, 1235.

143 vol. Haggi Halifa, Kasf az-zunin, Bd. 2, 1111.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 47

klar definierten Konturen. Alles fliesst ineinander. Im Folgenden werden die in
der Risala behandelten Begriffe und Themen nach der Reihenfolge ihres Erschei-
nens aufgezihlt.

6.3.1 Die Themen der Risala Mumayyiza

Isbiri gibt zu Beginn an, in diesem Sendschreiben ausschliesslich das Problem des
sErwerbs frei gewidhlter Handlungen® (kasb al-af‘al al-ihtiyariyya) zu behandeln -
in Abgrenzung zu den Lehren der Gabriyya und der Qadariyya/Mu‘tazila. Die
Wahl dieser Frage (mas’ala) begriindet er damit, dass sie zu den schwerverstandli-
chen (¢awamid) Fragen der Theologie gehore.

Der Verstand (‘aql) hat keinen Platz ausserhalb (f7 I-barig) des Korpers. So steht
es im Tawdih'**.

Die Existenz (wugid) beschrinkt sich nach den meisten Theologen ($umbir al-
mutakallimin) auf die dussere Existenz, die sie mit der Sache selbst gleichsetzt.
Anders lehren dies die Philosophen (pukama’) und die erstrangigen Theologen
(muhaqqiqi I-kalam), wie Gazali (gest. 505/1111), bei denen die Existenz zwei
Teile hat: einen mentalen (47hni) und einen ,ausserhalb® (barigi) gelegenen.
Die menschliche Seele (an-nafs al-insaniyya) ist der korperliche Geist (ar-rih al-
Sismani), der den Leib bewohnt (al-hall bi-I-badan) — nicht aber die reine Ver-
nunftseele (an-nafs an-natiga al-mugarrada), denn die meisten Sunniten ($um-
bir abl as-sunna) vertreten diese Meinung nicht, so wie es im Talwip'® und
dessen Kommentar von Hasan Galabi'46 steht.

Das Herz befindet sich in der menschlichen Seele, so heisst es im Tangih.

Die Handlungen (afal), ob freiwillig (ibtiyariyya), wie das Gebet, oder unfrei-
willig, wie die Bewegung der Schlagadern oder die des unter Schiittellihmung
Leidenden (w. harakat al-murta’is), sind von Gott geschaffen. Beweise gibt es
solche, die auf der Vernunft beruhen (‘agfi), und solche, die auf der Tradition
beruhen (ragqli).

Meinung der Gabriyya: Die Handlungen (afal) der Lebewesen (bayawanat)
befinden sich auf der selben Stufe (manzila) wie die Bewegungen von leblosen
Korpern ($amadat), d.h. sie sind unabhingig von ihrem Vermogen (qudra),
hinsichtlich ihrer Einsetzung in die Existenz (§2d) und hinsichtlich des Er-
werbs (kasb).

144

14

[

146

Gemeint ist at-Tawdib fi ball gawamid at-Tangih, ein Kommentar zu Tangih al-usil. Beide Bu-
cher stammen aus der Feder von ‘Ubaydallah b. Mas‘ad al-Mahbbi (gest. 747/1346), be-
kannt auch unter dem Namen Sadr a$-Sari‘a. Haggi Halifa, Kasf az-zunin, 1, 496.

At-Taloih fi kaif haqa’iq at-Tangih von Sa‘daddin Mas‘ad b. ‘Umar at-Taftazani a$-Safi‘i (gest.
792/1390) ist ein Kommentar zu at-Tawdih von ‘Ubaydallah b. Mas‘ad al-Mahbubi. Haggi
Halifa, Kasf az-zuniin, 1, 496.

Hasan Galabi b. Muhammad Sah al-Fanari (gest. 886/1480). Haggi Halifa, Kasf az-zunin,
1, 481.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Meinung der Mu‘tazila: Gott schuf fir den Menschen ein Handlungs-
vermogen (qudra) beztglich der Handlungen (af'@l). Da der Mensch tiber ein
Vermogen verfugt (al-qudra hasila labi) und das Vermogen in ihm besteht
(bib1), begreifen wir per Intuition (bi-tariq al-wigdan), dass eine notwendige
Trennung (tafriga daririyya) besteht zwischen der uns (Menschen) bestimmten
(magqdir) Bewegung — das ist die freie Wahl (ibziyar) - und dem zwanghaften
Zittern (ar-ri'da ad-daririyya), das ohne unsere Wahl entsteht. Die Menschen
sind also unabhingig (mustaqill) in der Einsetzung ihrer frei gewihlten Hand-
lungen (7¢ad) auf Grund des von Gott fiir sie in der Zeit geschaffenes (hadita)
Vermogens.

Die Annahme der Gabriyya ist nichtig (batl). Denn der Befehl (amr) verliert
seinen Sinn, wenn er sich nicht in einer Handlung dessen, dem befohlen wird
(ma’miir), verwirklicht und im Bereich seines Vermogens (gu#dra) liegt. Das wi-
re, wie wenn von einem Menschen verlangt wiirde, ein Tier zu schaffen (palg)
oder bis zum Himmel zu fliegen, oder wenn von einem leblosen Ding
($amad) verlangt wiirde, auf der Erde zu laufen.

Bei den freigewihlten Handlungen unterscheiden wir zwischen dem, was wir
lassen konnen, und dem, was wir nicht lassen konnen (z.B. schnelles Laufen
bergab). Ausserdem setzen freigewihlte Handlungen korperliche Vorginge
(z.B. in den Nervenbahnen) voraus, iiber die wir keine Macht haben. Also sind
unser Vermogen und unser Wille nicht das, was diese Handlungen bewirkt. So
steht es im Tawdib.

Die Wahrheit (paqq) liegt zwischen gabr und gadar. Eine fithrende Person der
Religion (abad a’immat ad-din) sagte: Es ist weder Zwang (abr) noch Ubertra-
gung der Gewalt iiber die Handlungen (tafwid), sondern ein Zwischending
(amr bayn amrayn). Ausfithrlich wird das dargelegt im Sarh al-Magasid.

Erwerb (kasb) bei den Hanafiten ist gleich bedeutend mit al-‘azm al-musam-
mim, d.h. mit dem Vermdgen (oder Kénnen, maqdiir), das von keinem Zogern
begleitet wird (alladi la taraddud ma‘abi). Dies rihrt vom Menschen (‘abd)
durch sein von Gott geschaffenes Vermogen (gudra) her.

Birkawi!'%” sagt in ar-Tariga al-mupammadiyya: Gott ist der Schopfer (balig) al-
ler Handlungen (af‘al) der Menschen (7bad), und zwar als Ganzes (kull) wie
auch in Einzelheiten ($uz’ha). Dennoch stehen den Menschen Teilwahlmog-
lichkeiten (ihtiyarat guz’iyya) und Willensakte des Herzens (iradat qalbiyya) zu,
welche Beziehungen zu beiden Gegensitzen haben: den Gehorsamsakten
(¢a‘at) und den Stinden (ma‘dsi). Sie existieren nicht ausserhalb (des Herzens).
Was ausserhalb nicht existiert, ist nicht geschaffen (mablig). Ahnliches meinte
Sadr a§-Sari‘a im Tawdib.

147

Vegl. hier, Anm. 142.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 49

— Sadr a$-Sari‘a im Tawdih: Die freie Wahl des Menschen bewirkt nicht (lzysa
mu’atiir) die Existenz des erwihnten Zustandes. Die Gewohnheit Gottes voll-
zieht sich so, dass, wenn wir die freigewihlte Bewegung beschliessen und oh-
ne Zwang (idtirar) beabsichtigen, Gott kurz danach (‘ugaybahi) den erwihnten
freiwilligen Zustand (al-hala al-madkira al-ihtiyariyya) schaftt. Beabsichtigen
wir nicht, so schafft Er auch nicht.

- Erkennst du im Erwerb (kasb) die Lehre der Maturidiyya (am Rande: d.h. die
Hanafiyya), so wisse: Dies ist, was die A§‘ariyya meinten.

~ In der Musayara zitiert Ibn al-Humam den Huggat al-Islam [al-Gazali], der
sagt: ,Die Bewegung (haraka), die ja eine Beschreibung des Menschen (wasf al-
‘abd) und vom Herrn geschaffen (mabliqat ar-rabb) ist, hat auch eine Relation
(nisba) zu dem Handlungsvermogen (qudra) des Menschen. Mit Beriicksichti-
gung dieser Relation wurde sie ,,Erwerb® (kasb) genannt.

- Dem Handlungsvermégen das In-Existenz-Setzen (igad) des Vermochten
(magdir, d.h. der Handlung) zuzusprechen ist nichtig (batula).

- Der Gottesbeschluss (qada’) ist das urewige (azali) Wissen Gottes von der Exi-
stenz (wugid) der Dinge (a$y@’), wie sie sind (‘ala ma hiya ‘alayhi) und wie sie
bleiben (bi-ma la yazal). Gottes Vorherbestimmung (gadar) bedeutet, die Din-
ge in die Existenz einzusetzen (i§adubu iyyaha) in einer mit dem Wissen tiber
sie ibereinstimmenden Art (@l wagh yutabiq ta‘allug al-ilm biha).

- Der Gottesbeschluss (qada’) bei den As‘ariten bedeutet Gottes urewigen Willen
(zradatubii l-azaliyya) in Verbindung mit den Dingen, wie sie in der Urewigkeit
(azal) sind. Gottes Vorherbestimmung (w. gadarubi) ist, sie (die Dinge) in die
Existenz einzusetzen (i§@dubu tyyaha), und zwar nach einer spezifischen Vor-
herbestimmung (‘@la qadar mapsis) und einer bestimmten Spezifizierung
(taqdir mu‘ayyan) in ihrem Wesen (dawat) und ihren Zustinden (abwal).

- Die Tatsache, dass die Handlungen der Menschen (af‘al al-ibad) nach Gottes-
wissen (%m allah), Seinem Willen (irada), Seiner Bestimmung (taqdir) und
Seiner Eintragung (der Handlungen) auf der Urtafel (katbubi fi I-lawh) gesche-
hen, bedingt keinen Zwang ($abr), weil sie von den Menschen herrithren.
Denn weder die Rede (kalim) noch das Wissen (Zm) haben einen Einfluss
(ta’fir) auf die In-Existenz-Setzung der (menschlichen) Handlungen (aal).

- Kurz gefasst ($ayat al-amr): Gott besitzt das ganze Wissen (lahi kamal al-ilm).
Sein Wissen umfasst alles, was war und was wird. Dies beraubt die Handeln-
den (fa‘tlan) weder ihrer freien Wahl noch ihres Beschlusses (‘az7) beim Han-

deln (‘tnd alfil).

6.4 Fazit

In seiner Risala mumayyiza beginnt Isbiri mit der menschlichen Handlung (fi7) am
Beispiel der Bewegung (baraka) und streift dabei das Thema Vernunft (‘agl). Da-
nach folgen die Begriffe Existenz/Sein (wugid), Seele (nafs) und Herz (galb). Das

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

erste Thema setzt ein, mit der prignanten Aussage, fiir die Sunniten (ah! al-haqq)
gelte, dass die Handlungen der Menschen (af'al al-ibad), ob freiwillig (ihtiyariyya),
wie das Gebet (salat), oder unfreiwillig, z.B. die Bewegung der Schlagadern, von
Gott erschaffen seien (bi-balq Allah). Die As‘ariten hitten die gleiche Meinung wie
die Maturiditen. Dazu Isbiri: ,Erkennst du im Erwerb (kash) die Methode der
Maturidiyya, so wisse, dass sie in sich jenes birgt, was die As‘ariyya auch mein-
ten“148, Der Autor legt dann die Meinung der Gabriyya und die der Mu‘tazila!4?
dar, lehnt beide jedoch ab.

Das zweite Thema beginnt mit dem Satz: ,In Bezug auf den Erwerb gingen
die Bezeichnungen auseinander” (w. wa-ptalafat al-ibarat fi I-kasb)'>°. Von ihnen
nennt er Erwerb (kasb), festen Beschluss (‘azm musammim), das Von-Gott-Be-
stimmte, das nicht von Zogern begleitet wird (al-maqdir al-ladi la taraddud ma‘a-
hi,), Ermiachtigung zum Vermogen (mukna), Absicht (gasd) und die in der Zeit
geschaffene menschliche Kraft (alqudra al-hadita).

Die in der Risdla mumayyiza erwihnten Werke sind: at-Tawdih'>', at-Talwib,
Hisiya (‘ala t-Takwih) von al-Fadil ar-Rimi Hasan Galabi [b. Muhammad Sah al-
Fanari] (gest. 886/1481)12, der Kommentar (Sarh) zu at-Tagrid'> von as-Sayyid
a8-8arif'%*, at-Tangih'ss, Sarh al-Magqasid'®, Sarh al-Hidaya fi Iigh'S” von Kamal-
addin Muhammad b. al-Humam!38, al-Musamara'>®, at-Tariga al-mubammadiyya
von al-Fadil al-‘Amil Muhammad al-Birkawi (gest. 981/1476-1477).

148 Tsbiri, Mumayyiza, 73b.

199 Isbiri, Mumayyiza, 70a.

150 Ebd., 70b ult.

151 S hier Anm. 85.

152 Br hat den Kommentar 885/1480 fertig geschrieben. Ebd., Bd. 1, 481.

153 Tagrid al-itiqad von Nasiraddin at-Tdsi (gest. 672/1274). Zu ihm s. H. Daiber und EJ. Ra-
gep, Tasi, Nasir al-Din, in E2, Bd. 10, 745-752.

154 Agcaritischer Theologe (mutakallim). Sein eigentlicher Name ist: Abn 1-Hasan °Ali b.
Muhammad al-Gurgani (gest. 816/1413). Er ist auch der Verfasser des bekannten Buches az-
Tarifat und des Sarh al-Mawagqif, eines Kommentars iiber die Mawagif von Igi (gest.
765/1355). Vgl. Haggi Halifa, Kasf az-zunin, Bd. 1, 12.

155 Tangih al-usal von Sadr a$-Sari‘a ‘Ubaydallah b. Mas<Gd al-Mahbabi. Ebd., Bd. 1, 496.

156 Sarh al-Magqasid fi tlm al-kalam von Sa“daddin at-Taftazani.

157 Verfasser ist al-Hasan b. a. I-Qasim al-Bagdadi (gest. 712/1312). Ya‘muri, Dibag, 106.

158 Sein voller Name lautet: Kamaladdin Muhammad b. ‘Abdalwahhab b. ‘Abdalhamid as-
Siwasi al-Hanafi, bekannt ist er als Ibn al-Humam (790-861/1388-1456). Laknawi, Fawa’id,
180.

159 Wahrscheinlich ist hier al-Musayara gemeint, denn al-Musamara fi Sarh al-Musayara stammt
von Kamaladdin Muhammad b. Muhammad, bekannt als Ibn Abi Sarif al-Qudsi as-Safi<i
(gest. 905/1499-1500). Vgl. Haggi Halifa, Kasf az-zunin, Bd. 2, 1666.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 51

7. “Abdalgani an-Nabulusi (gest. 1143/1731)

‘Abdalgani an-Nabulusi'®® war ein sehr produktiver Autor, der zu ganz verschie-
denen Themen Stellung bezog - darunter zu Sufismus, Theologie, Hadit, Koran-
exegese und Jurisprudenz (figh). Er verfasste aber auch Reiseliteratur und Poe-
sielél, Gegenwirtig liegen etwa 40 seiner Werke in gedruckter Form vorl62,

7.1 Biographie

‘Abdalgani b. Isma‘il b. ‘Abdalgani b. Isma‘il b. Ahmad b. Ibrahim b. Isma“il b.
Ibrahim b. ‘Abdallah b. Muhammad b. ‘Abdarrahman b. Ibrahim b. ‘Abd-
arrahman b. Ibrahim b. Sa‘dallah b. Gamai‘a al-Kinani al-Maqdisi an-Nabu-
lusi'®® ad-Dimasqi'®* al-Hanafi an-Nagsbandi al-Qadiri wurde am 5. Du I-
Higgal®> 1050/19. Mirz 1641 in Damaskus geboren. Seine Familie hing der $a-
fiitischen Rechtsschule an, wobei sein Vater als einziger zur hanafitischen Dok-
trin gewechselt hattel66, Nabulusis Vater hatte in Istanbul beim damaligen Sayh
al-Islam Yahya b. Zakariyya gelernt'®’. Zu den bekanntesten Biichern, welche
sein Vater verfasste, zihlt ein voluminéser zwolfbindiger Kommentar zu Mu-

hammad Mulla Husraws Durar al-hukkam fi gurar al-abkam (gest. 885/1481)168,

160 Siehe W.A.S. Khalidi, ‘Abd al-Ghani, in ER, Bd. 1, 61. Aladdin, Bakri, ALMasrad an-naqd:
bi-asm@® mw’allafat as-Sayh Abdalgani an-Nibulusi, in: Magallat Magma® al-Luga al-
“Arabiyya bi-Dimasq 59 (1984), 97-115; 334-388. Ein Jahr spiter erschien seine zweibindi-
ge Dissertation tiber Nabulusi: ‘Abdalsant an-Nabulusi (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine, 2
Bde., Ph.D.Dissertation, Université de Paris I 1985. Ende der neunziger Jahre folgte die
Dissertation von Frau von Schlegell, Barbara Rosenow, Sufism in the Ottoman Arab World:
Shaykh Abd al-Ghani al-Nabulusi (d.1143/1731). Berkeley 1997. Zu Nabulusi s. ferner Aba
al-Fadl Muhammad Halil al-Muradi, Silk ad-durar fi a‘yan al-qarn at-tani ‘asar, Bd. 3, 30-38.
Kairo 1301/1883-1884. Vgl. auch Hartmann, Martin, Das Arabische Strophengedicht, I Das
Muwassah, 6. Weimar 1897.

Z. B. den vierbindigen Diwan ad-dawawin. Nur der erste Band, dessen Hauptthema Su-

fismus ist, wurde in Kairo ab 1302/1884 mehrfach gedruckt (Vgl. Brockelmann, ‘Abd al-

Ghani, in EF, Bd. 1, 40). Ferner ist seine Gedichtsammlung Bur¢ Babil wa-fadw al-baliabil

(»Der Turmbau zu Babel und der Gesang der Nachtigallen®) zu nennen. Damaskus 1988.

162 Vgl. von Schlegell, Sufism, 306-308.

163 Als sein Urgrossvater, Ibrahim Burhanaddin b. Gama‘a (gest. 737/1530), von Jerusalem via
Nablus nach Damaskus kam, nannte man ihn an-Nabulusi (derjenige, welcher iiber Nablus
kam). S. von Schlegell, Sufism, 25.

164 So nennt sich Nabulusi in Diwan al-haq@’iq, 6.

165 So auch Brockelmann, ‘Abd al-Ghani, in EIl, Bd. 1, 39 und Khalidi, ‘Abd al-Ghani, in
EP, Bd. 1, 61. Bei von Schlegell, Sufism, 33 steht aber: ,Al-Nabulusi was born on 4 Dha
al-Hijja, 1050/1641.

166 Trotz Nabulusis vertiefter Kenntnis der anderen Rechtsschulen blieb er der Hanafiyya, der
Doktrin seines Vaters, treu, ebd., 42.

167 Ebd., 35.

168 Ebd., 33.

161

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Sein Vater starb 1062/1651, die Mutter 1104/1692 und sein Bruder Yuasuf 1105/
1693169,

In der Zeit von 1050-1097/1641-1686 wohnte Nabulusi mit seiner Familie im
‘Anbaraniyyin (Parfumhindler)-Quartier, welches stidlich an die Umayyadenmo-
schee angrenzt. Im Alter von 25 Jahren reiste er nach Edirne (1075/1664), danach
nach Istanbul, wo er ein Jahr lang als Richter am Maydan-Gericht titig war. Es
folgte 1100/1688 eine Reise in die Bekaa-Ebene und weitere Regionen des Liba-
non!'”%. Im Jahre 1101/1689 zog es ihn nach Jerusalem und Hebron!’!. 1101/
1689 besuchte er Agypten und den Higaz!72. 1112/1700 ging er ins syrische Tri-
polis (Tarabulus as-Sam)\73. Daneben war er in der Umayyadenmosche beim
Grab des Propheten Yahya, Johannes des Taufers, als Dozent titig. Vom Jahr
1119/1707 bis zu seinem Tod am 24. Saban 1143/5. Mirz 1731 wohnte er in der
Nihe des Grabes von Ibn al-‘Arabi, im Salihiyya-Viertel'’* am Hang des Berges
Qasiyan. 1116/1704 wurde er als Lehrer an der Salimiyya-Madrasa eingestellt,
wo er Koranexegese nach den Anwar at-tanzil von Baydawi (gest. 685/1286) un-
terrichtete!”>.

7.1.1 Nabulusis Lebrer

Sein Vater war zugleich ‘Abdalganis erster Lehrer. Als er starb, war ‘Abdalgani
zwar erst zwolf Jahre alt, hatte aber bereits mit fiinf Jahren den Koran auswendig
gelernt und bei seinem Vater viele Lehrbefugnisse (i¢azar) fiir Schriften zu Ko-
ranexegese und Hadit oder firr die Werke von Ibn al-‘Arabi erworben. Ausserdem
erhielt er Lehrbefugnisse von angesehenen Gelehrten wie Nagmaddin al-Gazzi

169 Ebd., 34 f.

170 Diese Reise, die er am 15. Da -Qa‘da 1100/30. August 1688 antrat, dauerte nur 15 Tage.

Die Reinschrift des Textes wurde in der Nacht zum Mittwoch, dem 20. Da 1-Higga 1100,

fertiggestellt. Sie trigt den Titel Hullat ad-dabab al-ibriz fi riblat Ba‘labak wa-I-Biqa al-aziz

(,Das aus reinstem Gold gemachte Oberkleid: Die Reise nach Baalbek und al-Biga“) und

hat den Beinamen ar-Ripla as-sugra. S. Flugel, Gustav, Einige Handschriften, in: ZDMG 16

(1862), 651, 658.

Der Titel dieser Reise lautet al-Hadra al-unsiyya fi ar-ribla al-qudsiyya, und sie trigt den

Beinamen ar-Ripla al-wusta (,Die mittlere Reise®), ebd., 651, 660.

172 Nabulusi begann diese Reise am 1. Muharram 1105/2. September 1693 und kam erst 388
Tage spiter nach Damaskus zuriick. Sein Bericht trigt den Titel al-Hagiqa wa-l-magaz fi
riblat bilad ai-$am wa-misr wa-l-higaz (Fligels Ubersetzung lautet ,Wahrheit und Dichtung,
enthaltend die Reise durch die Linder Syrien, Agypten und Higaz®). Eine detaillierte Be-
schreibung findet man ebd., 659-696.

173 Dazu s. F. Buhl/C.E. Bosworth, Tarabulus (From the Mamlik period onwards) M. La-

vergne, in EF%, Bd. 10, 214-216.

Zur Salihiyya-Phase seines Lebens s. Ibn Kannan (gest. 1153/1740), al-Hawadit al-yawmiyya

(»Die tiglichen Ereignisse®). Sie umfasst die Jahre 1111/1699 bis 1153/1740; ed. Akram al-

Ulabi. Damaskus 1994, zitiert bei von Schlegell, Sufism, 52, Anm. 145.

175 Ebd., 24 u. 51.

171

174

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 53

(gest. 1061/1650), “Abdalbaqi al-Hanbali (gest. 1071/1660), seines Zeichens naqib
al-asraf in Damaskus und Prediger an der Umayyadenmoschee, Muhammad b.
Tagaddin al-Mahasini (gest. 1072/1661) oder Mahmud al-Kurdi (gest. 1094/
1682)176. “‘Abdalgani hing zunichst dem Qadiriyya-Orden an, danach auch der
Nagsbandiyya. Die Phasen, in denen er sich in sein Haus zuriickzog, nutzte er
unter anderem dazu, sich ungestért dem Studium der Schriften von Ibn al-
‘Arabi, Ibn Sab‘in (gest. 668/1269 oder 669/1270) und ‘Afifaddin at-Tilimsani
(gest. 690/1291)'77 zu widmen.

7.1.2 Nabulusis Schiiler

Nabulusi war nicht nur ein produktiver Gelehrter, der viele Schriften und Send-
schreiben zu ganz unterschiedlichen Themen verfasste, sondern auch ein begna-
deter Lehrer, welcher nachhaltigen Einfluss auf seine Studenten austibte!’8. Zu
nennen ist zunichst einmal Mustafa Kamaladdin al-Bakri (gest. 1163/1749), der,
nachdem ‘Abdalgani gestorben war, zu einem berithmten Sayh des Halwatiyya!7°-
Ordens wurde und iiber ‘Abdalganis Leben ein Buch unter dem Titel al-Fath at-
tari al-gani fi ba‘d ma’atir Sayhina as-Sayh “Abdalgani verfasste. Darin verkiindete er,
dass Nabulusi das ,Siegel der Heiligen“ (patm al-awliya’) seines Zeitalters seil80,
Ein weiterer berihmter Schiiler ist Muhammad ad-Dakdakgi'® (gest. 1131/
1718), Verfasser des biographischen Sufi-Lexikons Tabaqat as-Sadiliyya. Bleibende
Bedeutung hat auch Husayn b. Tu‘ma al-Baytamani!8? (gest. 1175/1761), der mit
al-Masrab al-hani'® (etwa: ,Die durstldschende Trinkquelle®) eine Lebensbe-
schreibung ‘Abdalganis vorlegte, welche er 1142/1730, d.h. ein Jahr vor “‘Abd-

176 Sogar der Richter der Dschinnen (¢ads al-ginn), Samharis, unterrichtete ihn im Hadit. Ins-
gesamt studierte er bei 21 Scheichen unterschiedlicher Rechtsschulen - von der
malikitischen einmal abgesehen. Dabei soll er jedoch mehr aus Schriften als durch Vermitt-
lung der Scheiche gelernt haben. Vgl. ebd., 42 f., Anm. 121 u. 122.

177 Vgl. M. Yalaoui u. F. Krenkow, al-Tilimsani, in E/2, Bd. 10, 499 f.

178 In seinem Buch al-Qawl as-sadid fi ittisal al-asanid hat Ahmad b. Ali al-Manini (gest.
1172/1678) einen ausfithrlichen Bericht dariiber geschrieben, was es hiess, bei an-Nabulusi
zu studieren. Vgl. von Schlegell, Sufism, 48. Kamaladdin Muhammad b. Muhammad al-
Gazzi (gest. 1244/1828) listet in seinem Buch, alWird al-asni wa-l-wairid al-qudsi fi targamat
al-arif ‘Abdal¢ani an-Nabulusi (,Der strahlende Andachtswortlaut und der heilige Einfall:
Uber den Lebenslauf des Gotteskundigen ‘Abdalgani an-Nabulusi®), 72-161, 143 Schiiler
von an-Nabulusi auf. Vgl. von Schlegell, Sufism, 45, Anm. 126.

179 Zur Halwatiyya s. T. Yazici, D. S. Margoliouth, F. de Jong, Khalwatiyya, in EZ2, Bd. 4, 991-
993; B. G. Martin, A Short History of the Khalwati Order of Dervishes, in: Nikki R. Ked-
die (Hg.), Scholars, Saints, and Sufis. Berkeley u.a. 1972, S. 275-305.

180 Von Schlegell, Sufism, 56.

181 Ebd., 59 f.

182 Bbd., 60 f.

183 Der vollstindige Titel lautet al-Masrab al-bani al-qudsi fi karamat as$ayh “Abdalgani an-
Nabulusi, ebd., 320.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

alganis Tod beendete. Dabei betrachtete er ‘Abdalgani selbst als den ,,Erneuerer
(mugaddid) des Islams“184 welcher ihm [Baytamani] dann vom Grab aus einge-
geben habe, ein Buch zur Verteidigung des Sufismus zu schreiben!®. Einige sei-
ner Studenten wohnten bei thm daheim, wie z.B. Mustafa al-Haymuri (gest.
1738/1151), dem im Hause Nabulusis ein Sohn geboren wurde!#¢.

7.2 Werk

Als Nabulusi am 43. Tag seiner grossen Reise nach Agypten und in den Higaz im
Jahre 1101/1689 Sayda erreichte und dort den Mufti Ridwan b. Yasuf as-Sabbag
al-Misri ad-Dimyati traf, bat ihn dieser um eine Lehrbefugnis (i¢4za) fiir alle sei-
ne Biicher. Nabulusi listete thm 144 Titel auf, die er wie folgt gruppierte: 57 Titel
zur Mystik (w. fi fann al-haqiqa al-ilahiyya), neun zum Hadit, 37 zur Jurisprudenz
(figh), drei zur melodischen Rezitation des Korans (fann at-tagwid), vier zur Ge-
schichte (zarzb) und 20 zur schongeistigen Literatur (fann al-adab) einschliesslich
der Poesie. Am Schluss setzte Nabulusi hinzu ,und weitere Biicher und Send-
schreiben, die mir zur Zeit nicht einfallen“!%”. Das Jahr 1096/1685 war fur an-
Nabulusi das produktivste, denn er schrieb acht wichtige Werke, darunter einen
umfangreichen Kommentar zu Ibn al-‘Arabis Fusits al-hitkam!®8, des Weiteren sein
grosses Buch Uber Traumdeutung!®’, ein Buch tiber Hadit, eine Verteidigungs-
schrift der Mawlawi-Rituale!®?, eine Schrift iiber die Vorzige der Zuriickgezogen-
heit, in der er eine Art Selbstschutz vor der korrupten Gesellschaft erblickte!®!,
ein Buch tber Liebe unter Minnern!®? und eine Sammlung von intimen Zwie-
sprachen (munagat) mit Gott!%3.

134 Ebd., 60, Anm. 168 u. S. 63.

185 Der Buchtitel lautet as-Siham ar-rasiqa fi qulih an-nabin an Gl al-hagiqa (,Die flinken Pfeile
in die Herzen derer, welche das Wissen der Wirklichkeitserfahrung verbieten®). Vgl.
ebd. 320.

186 Sein Sohn hiess Ahmad. Nabulusi soll ihn in ,Flickenrocke® (Sing. birqa) der Nags-
bandiyya- und Qadiriyya-Orden gekleidet haben. Von Schlegell, Sufism, 54.

187 Vgl. Fliigel, Gustav, Einige Handschrifien, in: ZDMG 16 (1862), 664-669.

188 Gawahir an-nusiis i hall kalimat al-Fusis. Es erschien 1304/1886 in Istanbul. Vgl. von Schle-
gell, Sufism, 77, Anm. 209.

189 Nabulusi schrieb auch zwei Schriften iiber die unter der Herrschaft der Osmanen bis zu
den Jahren 1159/1746 und 1284/1867 zu erwartenden Ereignisse (Brockelmann, ‘Abd al-
Ghani, EI!, Bd. 1, 40).

190 ALUgid allwlwiyya fi tariqat as-sada al-mawlawiyya. Zur Mawlawiyya s. F. de Jong, Mawla-
wiyya, in EE, Bd. 6, 883 ft.

YU Takmil an-nuat fi luzim al-buyit.

192 Gayat almatlih fi mababbat al-mabbib. Vgl. von Schlegell, Sufism, 68. Ein Zeitgenosse
Nabulusis behauptete, dass die Betrachtung eines bartlosen Gesichtes param sei. In Erwide-
rung schrieb an-Nabulusi sein a/-Qawl al-mu‘tabar fi bayan an-nazar. Ebd., 74, Anm. 199.

193 Munagat al-gadim wa-munagat al-hakim. Bbd., 69-72, Anm. 193.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 55

Subki hatte nicht nur in der Niniyya die Kluft zwischen A$‘ariyya und Maturi-
diyya zu tiberbriicken versucht, sondern war auch bestrebt gewesen, der Sufik ei-
nen sicheren Platz in der islamischen Orthodoxie zu verschaffen. Nabulusi, der
ein angesehener Sufi-Meister war, sah es in seiner Zeit als notwendig an, sich
selbst und die Stfiyya in Schutz zu nehmen. Anlass dafiir kdnnte gewesen sein,
dass der in arabischer Sprache im Jahr 981/1572 verfasste Traktat ar-Tariga al-
mubammadiyya'® von Mehmet Birgili (gest. 981/1573)1% der Qadizadebewegung
im Anatolien des 17. Jhs. eine theoretische Grundlage geliefert hatte, um be-
stimmte Richtungen des Sufismus zu bekimpfen. Die Prediger dieser Bewegung
brachten den Aufruf Birgilis zu einem gereinigten urspriinglichen Islam unter das
Volk und griffen Stfi-Zentren in Istanbul an!%,

Die Qadizade-Epoche!®” erstreckte sich von 1031/1621 bis 1097/1685. Der aus
Damaskus stammende Kadizadeli Ustiivani Mehmed (gest. 1072/1661) bekam
im Jahr 1062/1651 die Unterstiitzung des Grosswesirs Melik Ahmed Pasa (gest.
1073/1662), um den Halwatiyya-Orden in Demirkap: zu zerstoren. Er hetzte sei-
ne Anhinger auf, auch Besucher von anderen Orden zusammenzuschlagen!®s.
Die Protagonisten der Qadizadebewegung ,waren Prediger, die sich von den
hochsten Ringen der geistlichen Hierarchie ausgeschlossen sahen. Gleichsam Er-
ben Ibn Taymiyas, auf den sie sich auch beriefen, warfen sie den obersten Vertre-
tern der religiosen Gelehrsamkeit eine bedenkliche Nihe zu problematischen su-
fischen Ansichten und Praktiken vor. Die Reprisentanten der Bewegung ver-
mieden jedoch in aller Regel die direkte Auseinandersetzung mit den Hiuptern
der Gelehrtenhierarchie und richteten ihre Angriffe lieber gegen Vertreter der Su-
fik, vor allem des Halvetiyye-Ordens“1%°,

Nabulusi stellte seinen grossen Kommentar zu Mehmet Birgilis (bzw. auch al-
Birkawi, Birgiwi oder Birgewi, gest. 981/1573) at-Tariga al-muhammadiyya im Jah-
re 1093/1683 fertig?®. Er nannte ihn: ,Der mit Tau benetzte Garten: Kommen-

194 Ohne auf den Inhalt einzugehen, wies Bernd Radtke auf dieses Buch hin, als er iiber die
mystische tariga-mupammadiyya in Nordafrika des 18. und 19. Jahrhundert sprach, “Sufism
in the eighteenth century: An attempt at a provisional appraisal®, in Die Welt des Islams,
Bd. 36, 3, (November 1996), S. 355.

195 ygl. hier, Anm. 142.

196 von Schlegell, Sufism, 81 f.

197 Zu der nach Kadizade Mehmet genannten osmanischen Reformbewegung s. Oztiirk, N.,
Islamic Orthodoxy among the Ottomans in the Seventeenth-Century with Special Reference to the
Qadi-Zade Movement. Ph. D. dissertation. Edinburgh 1987; Zilfi, Madeline C., The Politics of
Piety. The Ottoman Ulema in the Postclassical Age (1600-1800). Minneapolis 1988 und Cavu-
soglu, Semiramis, The Kadizadeli Movement: An Attempt of Seriat-Minded Reform in the Otto-
man Empire, Ph. D. dissertation. Princeton 1990. Vgl. auch M. Kemper, Sifis, 159 f.

198 7ilfi, Madeline C., The Kadizadelis: Discordant Revivalism in Seventeenth-Century Istan-
bul, in: journal of Near Eastern Studies 45, No. 4 (1986), S. 259; vgl. von Schlegell, Sufism,

83.

199 Berger, Lutz, Ein Herz wie ein trockener Schwamm. Laganis und Nabulusis Schriften iiber
den Tabakrauch, in: Der Islam, Bd. 78 (2001), 252.
200 Ebd., 68.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

tar zu at-Tarigqa al-mupammadiyya“ (al-Hadiga an-nadiyya fi Sarb at-Tariga al-mu-
hammadiyya)®'. Birgili, der als Sufi der Bayramiyya?%2, eines Zweiges der Halwa-
tiyya?%3, begonnen hatte, wollte mit diesem Buch die islamische Gesellschaft vor
den uberall lauernden Gefahren retten. Diese betrafen zum einen menschliche
Korperglieder?®, zum anderen stellten sie aber auch soziale Entartungen dar?®,
wie sie Birgilis Auffassung nach selbst in den Sufi-Orden anzutreffen waren. So-
wohl in Kairo als auch in Damaskus bedienten sich tiirkische Rechtsgelehrte des
Traktats at-Tariga al-mubammadiyya, um das einfache Volk gegen lautes Gottesge-
denken (dikr), Gesang und Musik (sama‘), Tanz, Rauchen und andere Praktiken
der Sufis aufzuhetzen. Nabulusi wollte mit seinem Kommentar den Fanatikern
(abl at-ta‘assub) verbieten, das Werk, das nach seiner Ansicht viel Nitzliches ent-
hilt, zu missbrauchen?2%,

Birgilis Kritik am Gesang in der Moschee versuchte Nabulusi dahingehend zu
relativieren, dass Birgili eigentlich das unziichtige Verhalten mancher Sufis, die
sich beim melodischen Gottesgedenken mit kleinen Jungen zusammentaten, kri-
tisiere, nicht aber den Gesang an und fur sich??’. Entgegen der Meinung von Bir-
gili betrachtete aber Nabulusi das Rauchen als erlaubt (mubah)?®s. Im Sarh ar-
Tariga al-mubammadiyya bezeichnet Nabulusi den physischen Liebesakt unter
Minnern sowie Analverkehr mit der eigenen Frau als Unglauben (kufr), was die
Todesstrafe durch Steinigung zur Folge haben miisse2??. Entgegen den Ansichten
der Huliliyya, welche die Attribute Gottes in den Gesichtern von Knaben und
Frauen zu erkennen meinten, schlossen sich sowohl Nabulusi als auch andere
Sufis, die ar-Tariga al-mubammadiyya kommentierten?!?, der Kritik Birgilis an.
Auch tadelten sie streng die ,Herumtreiber” (mutakasila), welche von Tiir zu Tir
bettelten?!1.

201 Diese Schrift wurde zum ersten Mal 1290/1873 in zwei Binden in Istanbul gedruckt. Fast

ein Jahrhundert spiter (1396/1976) erschien ein Nachdruck in Pakistan.

Zur Bayramiyya, s. G.L. Lewis, Bayramiyya, in EP,Bd. 1, 1137.

203 Zur Entwicklung der Halwatiyya im Osmanischen Reich s. Hans-Joachim Kissling, ,Aus
der Geschichte des Chalvetijje-Ordens®, in: ZDMG, Bd. 103 (1953), S. 233-289.

204 Er referiert auf mehr als hundert Seiten iiber die ,,Ubel® von Zunge (afat al-lisan), Ohr
(udn), Hand (yad), Bauch (batn), Geschlechtsteil (farg), Bein (rigl) und Korper (badan) im
allgemeinen. S. Sarh at-Tariga al-mubammadiyya, Bd. 2, 388-545.

205 Beispielsweise, dass ein Mann sich weder um die Alimente (zafaqa) fiir seine Kinder noch
um ihre Erziehung (tarbiya) kimmert, ebd., Bd. 2, 555 ff.

206 Von Schlegell, Sufism, 84 f.

207 Ebd., 87.

208 Ebd., 90. Um den Tabakrauch zu verteidigen, schrieb Nabulusi as-Sulh bayn al-ibwan fi
bukm ibabat ad-dupan (Ms. Berlin 5495, 3 ff. 1-49). Niheres bei Berger, Lutz, Ein Herz wie
ein trockener Schwamm, S. 249-293.

209 Ebd., 75

210 7 B. Ragab al-‘Amidi al-Qaysari und Abii Sa‘id al-Hadimi (gest. 1192/1778), ebd., 88.

211 Ebd., 88, Anm. 239.

202

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 57
7.3 Tahqiq al-intisar fi ittifaq al-A$‘ari wa-1-Maturidi “ala halq al-ihtiyar?!2

Wie aus dem Untertitel dieser Monographie hervorgeht, soll hier der Beweis ge-
fuhrt werden, dass beide Theologen beziiglich der Erschaffung von menschlicher
Handlungsfreiheit?!? einer Meinung seien. Unmittelbar im Anschluss daran gibt
Nabulusi bekannt, dass er die Methode (madhab) der massgeblichen fritheren
sunnitischen Gelehrten?!* darlegen wolle bei ihrem Nachweis (izbar) von freier
Wahl (iptiyar), Absicht (qasd), Erwerb (kasb), der Verwendung der in der Zeit ge-
schaffenen menschlichen Kraft (w. sarf qudrat al-“abd al-hadita) sowie des im Men-
schen erschaffenen Wirkvermogens (istita‘a). Zudem seien ibtiyar, qasd, kasb und
sarf existierende Akzidenzien, die genau so wie die seelischen Akzidenzien (al-
a‘rad an-nafsaniyya) von Gott erschaffen seien. Demzufolge seien sie (d.h. #pziyar,
qasd, kasb und sarf) keine blossen Zusitze (mugarrad umir idafiyya) oder blosse
Betrachtungen (itibarat mahda), die weder existent noch inexistent seien, wie et-
wa der Zustand (bal)*1°.

Notwendig (idtirari) sei die Wahl (ihtiyar?'®), nicht aber die Handlung selbst
(fiD), sagt Nabulusi in seiner Schrift zu As‘aris Verteidigung?!”. Sowohl As‘ari als
auch Maturidi vertriten die Meinung, dass die fiir den Menschen erschaffene
Handlung (fz7) aus der fiir ihn erschaffenen Kraft (q#dra) und Wahlmoglichkeit
(thtiyar) herriihre. ,Demzufolge kann man sagen: Dem Menschen (‘@bd) kommen
freiwillige Handlungen (af'al iptiyariyya) zu [und dies] gemiss des Konsenses der
Sunniten (@bl as-sunna wa-l-§ama‘a), ohne Unterschied zwischen As‘ari und
Maturidi. Dementsprechend kann man sie sowohl dem Verstand gemiss (‘aglarn)
als auch nach dem Religionsgesetz (§ar‘an)“?18 als gut oder bose (w. pusn und
qubp) bezeichnen.

Nabulusi unterscheidet zwei Arten von Zwang (gabr), erstens einen absoluten
(mutlag) und instinktgesteuerten (fissz) sowie zweitens einen beschrinkten (mu-
gayyad) und verstandesgemissen (‘glz). Der absolute Zwang wird von denen, die
dies richtig sehen (w. abl al-haqq*"®), abgelehnt. Der begrenzte Zwang ist jedoch

212 7y Deutsch: ,Die Verwirklichung des Sieges: Zur Ubereinstimmung A$‘aris und Maturidis
hinsichtlich der Erschaffenheit der freien Wahl®.

213 gl J. van Ess, Theologie, Bd. 4, 489-512 und L. Gardet, Ikhtiyar, in E2, Bd. 3, 1062 f.

214 \Wortlich: madbab as-salaf as-salib min at-tabiin wa-tabit at-tabi‘in wa-l-w’imma al-mugtabidin
min abl as-sunna wa-l-gama‘a.

215 Der Zustand (al) soll zwischen Existenz und Inexistenz liegen (wdsita bayna al-wugid wa-I-
‘adam). Er soll auch eine Eigenschaft fiir etwas sein, das existiert (sz7fz li-mawgid), selbst aber
weder existent noch inexistent ist. S. Tabqiq al-intisar, 1a, 1b.

216 Nabulusi siedelt iptiyar, qasd, sarf und istita‘a auf der gleichen Ebene an wie ,Absicht®
(niyya) bei den Verpflichtungen des Religionsgesetzes (ar-takalif as-sariyya). Tabqiq al-intisar,
10a.

217 Tabgiq al-intisar, 3b.

218 Ebd., 5a f.

219 Gemeint sind hier die bl as-sunna wa-l-fama‘a.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

notwendig (lazim) fur alle Gruppierungen (firaq) — sogar fur die Mu‘taziliten. Der
Bedeutung nach (fi Fma‘na) haben also alle Gruppierungen den Beinamen gab-
riyya verdient. Nur der Verstand (‘agl) begreift die Art von Zwang, die in den nach
freier Wahl durchgefithrten Handlungen liegt (al-gabr fi I-af'al al-ihtiyariyya)?*.

Ob sich willentlich gesteuerte Handlungen (af'al iptiyariyya) berechtigterweise
als gut oder bose einstufen lassen, dazu gibt es nach Nabulusis Darstellung drei
Hauptmeinungen. Die erste ist die Meinung der As‘ariten. Thr zufolge gibt es
tiberhaupt keine solche Kennzeichnung fur die freiwilligen Handlungen vor dem
Bekanntwerden des Religionsgesetzes (§a79), denn es wird nur durch Gebot (amr)
und Verbot (zahy) erkannt, ob sie gut oder bose sind. Die zweite ist die der
Maturiditen. Sie gehen davon aus, dass die Handlungen bereits bei Gott als gut
oder bose eingestuft werden. Der Verstand (‘agl) vermag jedoch nur einen Teil
davon in diesen Qualifizierungen zu begreifen. Trotz dieser partiellen Erkenntnis
durch den Verstand ist der Mensch dazu religios nicht verpflichtet (mukallaf). Die
dritte Meinung ist die der Mu‘taziliten, nach deren Auffassung die Handlungen
(afal) bereits bei Gott als gut oder bose gelten. Der Verstand kann schon vor dem
Religionsgesetz die Einstufung einiger davon begreifen, und somit wird der
Mensch dazu verpflichtet??!.

Um seine Argumente zu untermauern, zitiert Nabulusi folgende Werke:
Sarh al-Mawagif von as-Sayyid as-Sarif (gest. 816/1413), Sarh at-Tagrid?? von al-
Qusgi?? (gest.879/1474), at-Tahrir*?* von Ibn al-Humam (gest. 861/1456), at-Taw-
dih L-Sarh at-Tangih fi mabhat al-hasan wa-lI-qabih min usil alfigh*?> von Sadr
a§-Sari‘a, al-Mawaqif®®, Sarh al-Gawhara??’ von [Burhanaddin Ibrahim b. Haran]
al-Lagani, Sarh al-Manar*®® von Ibn Malik??®, Sarh ar-Tabri®® von Muhammad
Amin al-Hanafi al-Hurasani al-Buhar, Mirat al-usil, Sarh Mirgat al-wusil 23!

220 Tapgiq al-intisar, 5b f.

221 Ebd.,, 6a f.

222 Tagrid al-itigad von Nasiraddin at-Tasi (gest. 672/1274).

223 <Ala’addin “Ali b. Muhammad al-Qusgi, Astronom und Mathematiker, geboren in Samar-
kand, gestorben in Istanbul am 5. Sa‘ban 879/19. Dez. 1474. Zu ihm s. A. Adnan Adivar,
“Ali al-Kushdji, in EP2, Bd. 1, 393.

224 Kitab at-Tabrir fi usil alfigh. Haggi Halifa, Kaif az-zunin, Bd. 1, 358.

225 Auch at-Tawdih fi hall gawamid at-Tanqih genannt.

226 AFMawagiffi ilm al-kalam von ‘Adudaddin al-Igi (gest. 765/1355).

227 Gawharat at-Tawhid ist ein Gedicht iiber den kalam, das von Ibrahim al-Ligani oder al-
Lagani al-Maliki (gest. 1041/1631-1632) geschrieben wurde. Der Verfasser selber hat einen
grossen, einen kleinen und einen mittleren Kommentar dazu verfasst. Der mittlere trigt
den Titel: Talhis at-Tagrid li-umdat al-murid. Yaggi Halifa, Ka$f az-zunin, Bd. 1, 620. Die
Gawharat at-tawhid ist in: Magmi® mubimmat al- -mutiin, 11-19 zu finden.

228 Sarp Kitab al-Manar fi Lusil, s. Talkopriizade, as-Saqa’iq an-numaniyya, Bd. 1, 30.

229 zzaddin ‘Abdallatif b. Malik (gest. 885/1480). Haggi Halifa, Kaif az-zunin, Bd. 2, 1825.

230 Wird auch Taysir at-Tabrir genannt. Haggi Halifa, Kasf az-zunin, Bd. 1, 358.

231 Der volle Titel lautet: Mir'at al-usil Sarh Mirqat al-wusil ila ilm al- usul Ebd. 2, 1657.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 59

von Mulla Husraw?32, al-Kajf?33, die Nianiyya von Subki, al-Musayara*** von Ibn
al-Humam, Sarh al-Musayara®>s von as-Sayyid a§-Sarif a3-Safi<i, al-Figh al-akbar, [zu-
geschrieben] al-Imam al-a‘zam Abu Hanifa?3, Larat almaram min “barat al-
imam?®3, al-Figh al-absat*38, al-Mubassal3° von al-Imam ar-Razi**, ar-Talwib, Sarb ar-
Tawdib, von as-Sa‘d oder Sa‘dadin at-Taftazani®*! und at-Tariga al-mubammadiyya
von al-Birkili [=Birkawi] ar-Rami.

Nabulusi erwihnt auch einzelne Autorititen verschiedener, sunnitischer und
anderer theologischer Richtungen und setzt sich mit deren abweichenden Mei-
nungen auseinander. Sein Ziel dabei ist stets die Unterstreichung der, wie er
glaubt, herrschenden Eintracht der theologischen Meinungen zwischen den zwei
sunnitischen Polen As‘ari und Maturidi.

Unter anderem werden folgende Namen erwihnt: Der Imam al-Haramayn
(Guwayni, gest. 478/1058), Aba Bakr al-Bagillani (gest. 403/1013), Aba ‘Abd-
allah al-Basri, der Mu‘tazilit Aba Hasim (‘Abdassalam b. Muhammad al-Gub-
ba’i, gest. 321/933), der Mu‘tazilit Bisr b. al-Mu‘tamir (gest. 210/825), den Nabu-
lusi filschlicherweise mit dem Murgi’iten Bisr al-Marisi (gest. 218/833) gleich-
setzt (Tabqiq, 14b), Dirar b. ‘Amr (gest. 180/796), Hiam b. Salim und Gahm b.
Safwan at-Tirmidi (gest. 128/745).

Neben As‘ariyya/Asa‘ira, Maturidiyya und Hanafiyya werden folgende Grup-
pen wiederholt genannt: Gabriyya, Qadariyya (auch: magis hadibi L-umma ge-
nannt; Tabqiq, 7b) und Mu‘tazila.

232 Muhammad b. Qariamiz b. Hwaga ‘Al (gest. 885/1480). Al-Qannawgi, Siddiq, Abgad al-
ulim, Bd. 3, 121.

233 Vielleicht meint Nabulusi a-Kasf von ‘Abdal‘aziz Ahmad b. al-Buhari. Der Kasf ist ein
Kommentar tiber die Usi#/ von Abu Muhammad °Ali b. Fahralislam al-Bazdawi (gest.
482/1089 in Samarkand), s. Ab$ad al-‘ulim, Bd. 2, 73 und Bd. 3, 117.

4 Kitah al-Musayara fi aqa@’id al-mungiya fi Labira. Haggi Halifa, Ka$f az-zuniin, Bd. 2, 1666.

235 Gemeint ist wahrscheinlich al-Musamara fi Sarh al-Musayara. Ebd.

236 Vgl. hier, Anm. 105.

237 Kommentar tiber die al-Usil al-munifa b-lmam Abi Hanifa, verfasst von Kamaladdin
Ahmad b. Hasan b. Yusuf al-Bayadi (gest. 1098/1687). Vgl. GAL, Bd. 2, 575. Das Buch
wurde von Yusuf ‘Abdarrazzaq ediert und in Kairo 1368/1949 gedruckt. Bayadis Todesda-
tum wird von ‘Abdarrazzaq nicht angegeben. Das letzte dort erwihnte Datum ist
1083/1672, als Bayadi Qadi von Mekka wurde.

238 AL Figh al-absat = al-Figh al-akbar, dem Aba Hanifa zugeschrieben. Es heisst, dass ein Schii-

ler von Abta Hanifa, namens Abt 1-Muti® al-Hakam b. ‘Ali b. Salama (gest. 199/814), es

von seinem Scheich tberliefert habe. GAS, Bd. 1, 414. S. dazu auch hier, Anm. 107.

Mubassal afkar al-mutaqaddimin - wa-Lmuta’abbirin - min  al-uwlam@  wa-Fhukama’  wa-l-

mutakallimin. Al-Matba‘a al-Bahiyya al-Misriyya, Kairo, 1905. Siehe G.C. Anawati, Fakhr

al-Din al-Razi, in EP, Bd. 2, 754.

240 Fahraddin Aba ‘Abdallah Muhammad b. ‘Umar b. al-Husayn ar-Razi (gest. 606/1209). Zu
ihm s. Arnaldez, Roger: Fukhr al-Din al-Rizi Commentatenr du Coran et philosophe. Etudes
Musulmanes XXXVII. Paris 2002. Abrahamov, B. (1992), Fakhr al-Din al-Razi on God's
Knowledge of Particulars, Oriens, Bd. 33 (1992), 133-155.

241 Im arabischen Text immer Taftazani.

239

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

In seinem Harmonisierungsstreben lehnt Nabulusi die geringfiigig abweichen-
den Meinungen mancher spiterer Gelehrter (ba'd al-ulama’ al-muta’abbirin)*** der
Afcariten und Maturiditen?® ab. Zum Beispiel: Ibn al-Humam (Kamaladdin Mu-
hammad b. ‘Abdalwahhab b. ‘Abdalhamid as-Siwasi, gest. 790/1388) in seinem
Buch at-Tabrir sowie die Kommentatoren des Tabrir und Sadr a$-Sari‘a (‘Ubayd-
allah b. Mas‘ad al-Mahbubi, gest. 747/1346) in seinem Buch at-Tawdih?**. Durch
den ganzen Tahqiq al-intisar hindurch setzt sich Nabulusi mit diesen abweichen-
den Meinungen auseinander, und zwar unbeirrt in Richtung der Schaffung, bzw.
Bestitigung der Harmonie und des Einklangs im sunnitischen Lager, nimlich bei
den As‘ariten und Maturiditen.

In einem Punkt stimme Abu Mansur [al-Maturidi] zusammen mit vielen
hanafi-Masayih aus dem Iraq allerdings mit den Mu‘taziliten Giberein: Die Got-
teserkenntnis sei durch den Verstand beschlossen (w. al-‘aql hakim bi-ma‘rifat Allah
ta‘ala)*®.

7.4 Fazit

Sowohl Ag‘ari als auch Maturidi vertreten die Meinung, dass die dem Menschen
anerschaffene Handlung (/7)) aus der fiir ihn erschaffenen Kraft (qudra) und
Wahlmoglichkeit (ibtiyar) herriihre.

Nach Meinung der As‘ariten gibt es vor dem Auftreten des Religionsgesetzes
($ar) uberhaupt keine Qualifizierung als gut oder bose fir willentlich herbeige-
fithrte Handlungen (af'@! ibtiyariyya). Der Verstand (‘agl) hat damit nichts zu tun
(la bazz li-I<aql fihi). Sie werden nur durch Gebot (amr) und Verbot (nahy) er-
kannt. Die Maturiditen meinen, dass willentlich herbeigefithrte Handlungen
(afal ihtiyariyya) bereits vor dem Religionsgesetz bei Gott als gut oder bose gel-
ten. Der Verstand (‘al) kann einen Teil davon in diesen Eigenschaften begreifen,
allerdings ohne dass der Mensch dazu dann religios verpflichtet (mukallaf) wire.

Durch die Wahl der Ausdriicke htiyar, qasd, kash, sarf und istita‘a wird Klar,
dass Nabulusi nach einer Harmonisierung all dieser Begriffe strebt und dadurch
natirlich auch alle sunnitischen Gruppierungen vereinen will, deren Thesen auf
ihnen beruhen. Nach Anfithrung zahlreicher Argumentationen und Definitionen
aus verschiedenen Schriften und von diversen Autorititen kommt Nabulusi zu
dem Schluss, dass A$‘ari sowie andere sunnitische Gelehrte (w. wa-gayrubi min
abl as-sunna wa-I-gama‘a) der Meinung seien, dass der Mensch freie Wahl in Be-
zug auf seine Handlungen geniesse (mubtar fi af‘alibh), allerdings gezwungen sei,

242 Tahgiq al-intisar, 1a. Vgl. die Aussage Maturidis: ,,dass die Mu‘taziliten die Zoroastrier die-
ser Gemeinde sind“. Rudolph, Maturidz, 231 ult., 233.

243 Beispielsweise Ibn al-Humam in seinem Buch atTahrir sowie die Kommentatoren des
Tabrir (Surrabubu). Tabqiq al-intisar, 2a.

244 Tabgiq al-intisar, 18b.

245 Ebd., 16a.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 61

etwas zu wahlen (mudtarr fi iptiyarib). Es gebe aber weder Zwang (§abr) noch Er-
machtigung (tafwid), sondern etwas dazwischen (amr bayn amrayn; amr nasaf)**®.
Nabulusi bestitigt ausdriicklich, dass in dieser Hinsicht tiberhaupt kein Unter-
schied zwischen den As‘ariten und Maturiditen bestehe?4.

8. Abu Udba (gest. nach 1172/1759)

Abt ‘Udba und - der unter Punkt 5. behandelte - Isbiri sind von den hier vorge-
stellten Autoren die am wenigsten erforschten. Zwar ist Abu ‘Udbas theologi-
sches Werk ar-Rawda al-babiyya bereits 1322/1904 in Haydarabad erschienen,?48
doch taucht kaum etwas tiber ihn in den einschligigen Nachschlagewerken auf.
Wenn tiberhaupt, dann wird er als Theologe erwidhnt?4.

8.1 Biographie und Werk

Die EP? widmet Abu ‘Udba keinen Eintrag. Kurze Angaben zu ihm finden sich
jedoch bei Zirikli und Kahhala2>°. Zirikli bezeichnet ihn als Hasan b. ‘Abd-
almuhsin Abu ‘Adaba, einen Theologen (mutakallim), der nach 1172/1759 ge-
storben ist?1. Des Weiteren listet er folgende Werktitel von ithm auf: ar-Rawda al-
babiyya fima bayna al-A$a‘ira wa-I-Maturidiyya, welches er im Jahr 1172/1759 fer-
tig gestellt hatte, ferner Bahgat abl as-sunna ‘ali ‘agidat Ibn as-Sibna, einen Kom-
mentar iiber ein Gedicht theologischen Inhalts von Ibn a$-Sihna, welches auf ,b“
reimt und drittens al-Matali‘ as-sa‘ida fi Sarb al-qasida li-s-Sanisi®>? (,Glickliche
Anfinge Uber die Erlduterung des Lehrgedichts von Santsi®), eine Abhandlung
iiber die Glaubenslehre.

246 Dies wird an verschiedenen Stellen des Sendschreibens erwihnt und aus mehreren Quellen

zitiert. S. z.B. Tabqiq al-intisar, 7a, 8b, 15b.

Nabulusi weist auf Subkis N#niyya und die dort erwihnten unwesentlichen Unterschiede

zwischen A§‘ariyya und Maturidiyya hin. Tabqgiq al-intisar, 7b.

248 Es gibt eine von ‘Abdarrahman ‘Umayra edierte, 1409/1989 in Beirut, ‘Alam al-Kutub, er-
schienene Ausgabe, in der das Vorwort Aba ‘Udbas fehlt. Der Herausgeber schweigt iiber
seine Vorlage und bietet weder Einleitung noch Vorwort.

249 Vgl. Rudolph, Maturidi, 10 u. Anm. 34.

250 Kahhala, Mugam al-mw’allifin, Bd. 3, 243.

251 Zirikli, Hayraddin, AFA%am: Qamits taragim li-ashar ar-rigal wa-n-nis@® min al-arab wa-l-
musta‘ribin wa-l-mustasrigin, Bd. 2, 198. In der Tirkiye Diyanet Vakfi Isldm Ansiklopedisi,
Bd. 10, 101, wird er Ebi Azbe Hasan b. Abdilmuhsin genannt und ansonsten lediglich als
Verfasser von ar-Rawda al-babiyya bezeichnet, ein Buch, zu dem ein eigener Eintrag vorge-
sehen ist.

252 Bei Kahhala, Mu$am al-mw’allifin, Bd. 3, 243, taucht diese Schrift auch als al-Matalic as-
sa‘ida ‘ala matn al-qasida fi at-tawhid auf.

247

O

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
8.2 ar-Rawda al-bahiyya fima bayna l-Asa‘ira wa-l-Maturidiyya

In der Einleitung berichtet der Verfasser, er sei am 9. Ramadan 1125/29. Septem-
ber 1713 in Mekka eingetroffen. Dort habe ihn ,ein Bruder” gebeten, ein Werk
tiber die Differenzpunkte zwischen den As‘ariten und den Maturiditen zu schrei-
ben. Der so entstandenen Schrift habe er den Namen gegeben: ,Der prichtige
Garten: Was zwischen AS‘ariten und Maturiditen [an Differenzpunkten] be-
steht“?33 (ar-Rawda al-babiyya fima bayna al-A$a‘ira wa-I-Maturidiyya)*>*. Nachweis-
lich sind folgende Punkte in ar-Rawda zu finden:

1. Auf Seite 64 lesen wir: ,qala Saripubi al-Imam ai-Sirazi, was darauf hinweist,
dass Abu “Udba Sirazi zitiert und ihn beim Namen nennt.

2. Auf Seite 14 steht: ,wa-naqala as-Subki fi Tabaqatibi ‘an Ibn Firak ...“. Die
Tabagat wurden nach dem Kommentar zur Nianiyya geschrieben, denn so-
wohl der Kommentar als auch die Ninzyya werden dort erwihnt?>.

In der gedruckt vorliegenden Version von 1904 finden sich eine Einleitung, zwei
Hauptteile, ein Schlusswort und zwei Anhinge. Letztere enthalten einen Lebens-
lauf von Fahraddin ar-Razi sowie eine Erorterung der Frage, ob der Glaube ge-
schaffen oder ungeschaffen sei.

Die Einleitung trigt die Uberschrift: ,,Uber die zwei Imame der Sunniten (ah/
as-sunna) und diejenigen, die von ihnen iibernahmen®. Darin fihrt Aba ‘Udba
aus, dass sich alle Glaubenslehren der Sunniten um zwei Pole (gutban) drehen:
Abu I-Hasan al-A$‘ari und Abu Mansur al-Maturidi. Wer einem der beiden nach-
folge, der erlange Rechtleitung (htada).

Abt ‘Udba nennt folgende Biicher und Autorititen der A$‘ariten: Gid al-abkar
(sic)?%6 von Sayfaddin al-Amidi (gest. 629/1229), Fahraddin ar-Razis (gest. 606/
1209) Nibayat al-‘uqil sowie dessen al-Arba‘in fi usil ad-din], ‘Adudaddin al-Igis
(gest. 756/1355) al-Mawagqif [fi ilm al-kalam], Sa‘daddin at-Taftazanis (gest. 793/
1391) al-Magasid |fi “ibm al-kalam] sowie dessen Sarb.

253 Madelung meint, Aba ‘Udba habe Niraddin a$-Sirazis Kommentar zu Subkis Naniyya fast
wortlich abgeschrieben. GAP, Bd. 2, 335 f. So schon Spiro 1904. Vgl. folgende Anmer-
kung.

254 Der blithende (glinzende) Garten, handelnd iiber die Streitigkeiten zwischen den Schulen
des Aschari und Maturidi, M. Horten, Die philosophischen Systeme der spekulativen Theologen
im Islam, Bonn 1912, S. 531. Abu “Udbas ar-Rawda al-bahiyya, diente Horten als Haupt-
quelle fir die Erorterung der Streitfragen zwischen den Schulen des Maturidi und Asari.
Ebd. 531-535. Die dreizehn Differenzpunkte sind auch von MacDonald (1936), Klein
(1940), Tritton (1947) und Gardet-Anawati (1948) als Beleg benutzt worden. In Europa hat
Spitta (1876) auf Abu ‘Udbas ar-Rawda al-Babiyya aufmerksam gemacht. Spiro (1904)
konnte beweisen, dass Abu ‘Udba ein spiter Kompilator war und dass er eine Verbindung
zu Subki hinsichtlich der Analogie der beiden Systeme von As‘ari und Maturidi haben
muss. Diese Angaben und deren Belege sind bei Rudolph, Maturidi, 13 u. Anm. 47 bis 54
dort, zu finden.

255 Subki, Tabagat, 3, 379.

256 Wahrscheinlich ist Abkar al-afkar gemeint, vgl. D. Sourdel, Amidi, in E2, Bd. 1, 434.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 63

Fir den Osten der islamischen Welt nennt er dagegen nur eine kleine Anzahl
wirklich bekannter hanafitischer kalam-Bicher wie das Abu Hanifa zugeschrie-
bene al-Figh al-akbar*’, ein Lehrgedicht mit dem Titel al-Lamiyya>>® sowie [Abu
Hafs ‘Umar b. Muhammad an-] Nasafis (gest. 537/1142) Matn?>°.

Abu ‘Udba stellt fest, dass, wihrend Taftazani Chorasan, Irak und Grosssyrien
noch in der Hand as‘aritischer Sunniten wihnte bzw. Transoxanien als unter
maturiditischer Prigung stehend ansah, sich die Landschaft zu seiner Zeit als
deutlich verdndert darstellt. So hilt er ganz Chorasan — ausgenommen Balh - fur
von extremistischen Si‘iten (rawdfid) beherrscht. In Nordafrika dagegen iiberwie-
gen seiner Meinung nach wegen des dort bestehenden malikitischen Einflusses
as‘aritische Glaubenslehren. Maturiditen finden sich in Indien und Kleinasien.
Auch fir Abu ‘Udba gelten As‘ariten und Maturiditen als einig in Bezug auf den
Grundstock sunnitischer Orthodoxie (as! ‘agidat abl as-sunna wa-l-fama‘a). Er-
kennbare Unterschiede wiirden nicht zu einer gegenseitigen Bezichtigung uner-
laubter Neuerung (bid“a) fihren.

Es folgt die Auflistung von 13 Streitfragen, die Aba ‘Udba in ar-Rawda al-
bahiyya anfihrt:

1. Ag<ri legt Wert darauf, dass ein Muslim nicht bloss sagt: ,Ich bin gliubig®
(and muw’min), sondern dies mit dem Zusatz ,so Gott will“ (i §@’a Allah) ver-
siecht. Abu Hanifa und die Mehrheit der Gelehrten teilen diese Meinung
nicht. Es wurde von ihm tberliefert: ,Am Glauben ist nicht zu zweifeln“ (/a
Sakka fi Fiman).

2. Nach A$ari kann ein Paradiesanwirter (sa%d) nicht zu einem Anwirter auf
die Holle ($aq7yy) werden und umgekehrt. Abu Hanifa meint, dies konne
sehr wohl geschehen.

3. Dass einem Ungliubigen (kafir) Gottes Huld zuteil werden kann (yun‘am
‘alayhi), ist nach As‘ari weder im Diesseits noch im Jenseits moglich. Qadi
Abu Bakr [al-Baqillani?] meint, dass ein Ungldubiger bloss eine irdische
Huld (#ima dunyawiyya) bekomme. Die Qadariten glauben, er erhalte auch
eine ,religiose” (diniyya) Huld, wie etwa das ,Sehvermogen® (al-qudra ‘ala n-
nazar), welches zur Gotteserkenntnis (ma‘rifat Allab) fithrt.

4. Af‘ari habe die Lehre vertreten, dass dem Propheten Muhammad nach des-
sen Tod keine Gesandschaft (risala) mehr zukomme. Dies sei eine Liige,
denn alle Propheten seien ja in den Gribern lebendig.

257 Gemeint ist wohl, was Wensinck als Figh Akbar II bezeichnet.

258 Bs handelt sich um Siragaddin ‘Ali b. ‘Utman al-Usis (gest. 569/1173) al-Lamiyya fi at-
tawhid, welche manchmal den Titel Bad® al-amali trigt, s. W. Madelung, Maturidiyya, in
EP, Bd. 6, 847 und Ushi, in E2, Bd. 10, 916. Diese Lamiyya ist unter dem Titel: Bad’ al-
amali zu finden: Magmi mubimmat al-mutin, 19-23.

259 Gemeint ist wahrscheinlich der Text (atn) von Nasafis Buch al-Ag#’id. Vgl. hier, Anm. 76.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

5. Wenn man bestimmte menschliche Handlungen betrachtet, so konnen -
nach As‘ari - Gottes Wohlgefallen (rida) und Wille (irada) auseinandertre-
ten. Abu Hanifa dagegen betrachtet beide als gekoppelt.

6. As‘ari wurde in den Mund gelegt, dass der Glaube eines Nachahmers (zman
al-muqallid) nicht akzeptabel sei (lz yasibh). Abu Hanifa ist der Meinung,
dass der Glaube auch dann anerkannt werde, wenn man nicht den Grund-
pfeilern gemass handelt (w. al-iman igrar bi-I-lisan wa-tasdiq bi-l-§anan wa-in
lam ya‘mal bi-I-arkan).

7. Af‘ari definiert die Handlung eines Menschen als blossen ,Erwerb® (kash)
und grenzt sie ab von Schopfung (balg). Die Hanafiten bezeichnen dies als
freie ,Wahl® (ihtiyar).

8. Gott darf laut As‘ari und Maturidi einen Gehorsamen peinigen (ta‘dib al-
mutr). Abu Hanifa lehnt dies ab.

9. Nach Ag¢ari kann man Gott nur durch die Sari‘a erkennen, nicht aber durch
den Verstand. Verstandesmissige Gotteserkenntnis wird von Maturidi vertre-
ten.

10. Die Handlungseigenschaften (sifar al-af‘al) Gottes sind fir A$‘ari erst in der
Zeit auftretend (padita). Die Handlungseigenschaften Gottes gelten den
Hanafiten als urewig.

11. Kann man die Rede Gottes horen? Nach Asari ist dies moglich. Nach
Maturidi ist dies unmaoglich.

12. Fur die As‘ariten ist die ,Verpflichtung zu etwas Undurchfithrbarem® (zaklif
ma la yutaq) moglich. Die Hanafiten sind dagegen.

13. Einige AS‘ariten halten es fur moglich, dass ein Prophet kleine Siinden be-
gehen kann. Die Hanafiten meinen, ein Prophet begehe nicht einmal kleine
Sunden (saga’ir).

Als Erginzung (tatimma) fugt er hinzu: Manche A$‘ariten unterscheiden zwi-
schen Signifikant (ism), Signifikat (musamma) und Signifizierung (tasmiya). Der
Signifikant und das Signifikat sind bei den Hanafiten-Maturiditen (w. “ndana,
»bei uns®) ein und dasselbe.

8.3 Fazit

In Bezug auf die Differenzpunkte zwischen As‘ari und Maturidi bringt uns Abu
“Udba nicht weiter als Subki. Es scheint sogar, dass er sowohl die Punkte als auch
die Argumentationen aus Subkis Niziyya und Tabagat sowie Sirazis Kommentar
dazu bezieht. Mit beeindruckender Selbstverstindlichkeit stellt Aba ‘Udba fest,
dass ein Muslim die Rechtleitung erlange, wenn er einem der beiden Scheiche,
ndmlich A$‘ari oder Maturidi, nachfolge. Auch Abu ‘Udba bleibt der Tradition

Subkis treu, indem er keine erkennbaren Unterschiede zwischen As‘ari und

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 65

Maturidi sieht, die zu einer gegenseitigen Bezichtigung unerlaubter Neuerung
(bid‘a) fihren wiirden.

Von besonderem Interesse in der Einleitung der Rawda ist Abu ‘Udbas Aufli-
stung zahlreicher Namen und Buchtitel, die als massgebliche Vertreter beider
theologischen Grundrichtungen zu seiner Zeit gelten konnen.

Ausfuhrlich diskutiert er in seiner Monographie eine Vielzahl von Unterthe-
men, welche bereits von Subki u.a. erdrtert worden waren, bereichert diese aber
um zahlreiche Details, wobei er zusitzlich zu einigen der oben genannten Werke
folgende Titel erwihnt: Subkis Niniyya, den Kommentar dazu (Sarh?¢), Subkis
Tabagat, Qadi Abt Bakrs?6! [§77262, Imam [Guwaynis]|263 [r$ad, Sahrastanis Niha-
yat al-aqdam®®*, Nasafis al-I'timad fi Fi‘tiqad und Maitn al-Umda |fi usil ad-din), Ibn
al-Humams 7ahrir und Musayara, Isfahanis?6> Sarh at-Tawali?s, Maturidis Kitab
at-Tawhid, Aaris Kitab al-Tbana fi usil ad-dipana®®’, Qadi “Iyads as-Sifa@ fi sirat al-
Mustafa?®3, Abu Bakr [al-Wasitis] [§az2%°.

9. Die Texte im Vergleich

Die Schriften, die hier vorgestellt werden, sind zwischen dem 8./14. und dem
12./18. Jahrhundert entstanden. Thr gemeinsames Ziel besteht darin, eine sunni-
tische Theologie zu formulieren, die trotz einiger unbestreitbarer Differenzpunk-
te zwischen der hanafitisch-maturiditischen und der $afi‘itisch-a$‘aritischen Rich-
tung in den Grundlinien iibereinstimmt und fiir alle wohlmeinenden Gliubigen
akzeptabel ist.

Um diese gemeinsame Grundhaltung zu dokumentieren, werden die wichtig-
sten Argumente im Folgenden noch einmal vergleichend aufgefiihrt. Dabei bildet
die Darstellung Subkis (bzw. ihre Adaptation durch Abu ‘Udba) den Ausgangs-

260 Ohne den Namen des Verfassers anzugeben.

261 Ahmad b. Muhammad b. Ishiq b. Ibrahim (gest. 364/974-975), bekannt als Ibn as-Sunni,
ein Schiiler Nasa’is (gest. 303/915-916). GAS, Bd. 1, 198.

262 4154z fi I-badit. Haggi Halifa, Kasf az-zundn, Bd. 1, 205.

263 Imam al-Haramayn Diya’addin Aba 1-Mali ‘Abdalmalik b. ‘Abdallah b. Yisuf b.
Muhammad al-Guwayni (gest. 478/1058). Zu ihm s. C. Brockelmann/L. Gardet, Djuwayni,
in EP, Bd. 2, 605.

268 Nibayat al-aqdam fi ilm al-kalam von Abi 1-Fath Tagaddin Muhammad b. ‘Abdalkarim b.
Ahmad a$-Sahrastani (gest. 548/1153). Zu ihm s. G. Monnot, Shahrastani, in EZ, Bd. 9,
214-216.

265 Aba t-Tana’ Samsaddin Mahmad b. ‘Abdarrahman al-Isfahani (gest. 749/1348). “Asqalani,
ad-Durra al-kamina, Bd. 4, 327.

266 gt Tawalic, d.h. Tawali al-anwar von Qadi ‘Abdallah b. ‘Umar al-Baydawi. Haggi Halifa,
Ka$faz-zunin, Bd. 2, 1116.

267 In GAS, Bd. 1, 604 steht: al-Ibana ‘an usil ad-diyana.

268 Kitab asv-fﬁ’ bi-ta‘rif huqiq al-Mustafa. Vgl. M. Talbi, Iyad b. Misa, in E2, Bd. 4, 290.

269 Kitab I'¢az al-quran von Abti ‘Abdarrahman Muhammad b. Zayd al-Wasiti (gest. 306/918).
Den Kommentar dazu schrieb ‘Abdalqahir al-Gurgani (gest. 474/1081-1082). Haggi Halifa,
Ka$f az-zunin, Bd. 1, 120.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

punkt. Die Aussagen, die bei ihm zu finden sind, werden in der linken Spalte an-
gegeben, und zwar in der Reihenfolge, die er selbst festgelegt hat.

Die Prisentation der anderen Texte orientiert sich an dieser Vorgabe. Das gilt
zunichst fir die Schriften von Ibn Kamal Basa und Naw‘i. Sie bieten ebenfalls
eine sukzessive Auflistung von Differenzpunkten zwischen A$ariten und
Maturiditen — wenn auch in anderer Reihenfolge und teilweise mit anderen Ak-
zenten, wie man in den Spalten 2 und 3 erkennt.

In der vierten Spalte folgt ein Uberblick iiber Aghisari. Sein Text ist formal der
am wenigsten vergleichbare, denn er zielt nicht auf eine Aufzihlung von Diffe-
renzpunkten, sondern versucht, eine tibersichtliche Zusammenfassung der wich-
tigsten Glaubensgrundsitze zu geben. Trotzdem lassen sich zahlreiche Parallelen
nachweisen. Denn Aghisari kommt im Laufe seiner Darlegung auf viele Punkte
zu sprechen, die in den anderen Texten thematisiert sind. Dabei zeigt sich immer
wieder, dass er Positionen einnimmt, die sich mit der Haltung der anderen Auto-
ren vereinbaren lassen, wobei sein genauer theologischer Standart eher auf der
Linie Maturidis als bei As“ari liegt.

Spalte 5 fuihrt schliesslich die wichtigsten Aussagen an, die wir bei Isbiri und
bei Nabulusi finden. Sie konzentrieren sich auf die Frage der menschlichen
Handlungen, was in der Ubersichtstabelle zu zahlreichen Liicken fithrt. Trotz-
dem gewinnt der Uberblick durch sie noch einmal an Aussagekraft. Denn er be-
stitigt, dass sie — wie die anderen Autoren — die Ubereinstimmung bzw. die Nihe
zwischen A$‘ari und Maturidi betonen. Somit tragen auch sie zu der Uber-
zeugung, dass es eine gemeinsame sunnitische Grundposition gebe, bei.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —

67


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —

69


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —

71


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —

73


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —

75


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —

77


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

10. Toleranz und Harmoniestreben

Die Toleranz unter den vier sunnitischen Hanafi-, Safii-, Maliki- und Hanbali-
Rechtsschulen hat eine lange Geschichte. Auf politischer Ebene setzte sie in Syri-
en unter Nuraddin Zangi (reg. 541/1146-569/1174) ein?’0. Dieser Trend setzte
sich unter den Ayyubiden (ab 564/1169) fort, bis zum Prinzip der Gleichrangig-
keit der vier Rechtsschulen unter den Mamluken (ab 648/1250), das in deren
Staatsbereich offiziell anerkannt wurde?’!. Dieses Prinzip wurde auch von fiih-
renden religiosen Personlichkeiten unterstiitzt, wie z.B. dem Hanbaliten Ibn Tay-
miyya (gest. 728/1328), der die Gleichstellung der vier sunnitischen Religions-
gesetzschulen unterstreicht und vor Streitigkeiten und Intoleranz unter ihren
Anhingern warnt?’2. In diesem Sinne meint Subki: ,Folgen wir (d.h. wir Musli-
me) Safii, Malik, Aba Hanifa und dem grossen Ibn Hanbal ... so werden wir
uns in (den Paradies-) Girten treffen“273,

Eine Reihe namhafter islamischer Gelehrter hat sich dhnlich geiussert. Safii
sagte: ,Ich weise das Glaubensbekenntnis des Anhingers keiner Sekte zuriick mit
Ausnahme der Chattabiya, denn diese erklirten die Liige fiir erlaubt.“ Nach Igi
ist die ,uibergrofle Zahl“ der Theologen und figh-Gelehrten der Meinung: ,Nie-
mand darf als Kafir erklart werden, der die Gebetsrichtung einhilt“. Der richtige
Grundsatz lautet nach den As‘ariten: ,Niemand darf als Kafir angeprangert wer-
den, wenn er die Gebetsrichtung einhilt und sich zu all jenen Glaubenswahr-
heiten bekennt, die unbestritten zum islamischen Glaubensgut gehoren. Solche
Wahrheiten sind: Die Existenz Gottes, die Sendung Muhammeds, die Schop-
fung, die Jenseitsvergeltung“?’4. Abt Hamid al-Gazali warnte seine Schiiler: ,Hal-
te deine Zunge, so wie es dir moglich ist, von den Leuten der Gebetsrichtung zu-
riick, solange sie das Glaubensbekenntnis: ,Es gibt nur einen Gott und
Muhammad ist sein Prophet’ rezitieren, ohne diesem Satz zu widersprechen“?”>.
Auch al-Hafiz Ibn “Asakir (gest 571/1176) bestitigt, dass alle sunnitischen Gelehr-
ten (w. ashab) sich darin einig sind, dass sie auf die gegenseitige Bezichtigung des
Unglaubens (fakfir) verzichten?’¢. Subki weigert sich in klaren Worten sogar, Leu-
te, die unerlaubte Neuerungen einftihren, des Unglaubens zu bezichtigen, so
schlimm ihre jeweilige Neuerung (bid‘a)?”’ auch sein mag?’8. Der Glaube ver-

270 Madelung, Spread, 155.

271 Rudolph, Maturids, 2 f. Madelung, Spread, 166.

272 Tbn Taymiyya, Magmi‘at ar-ras@’il al-kubra, 11, 352, zitiert bei Madelung, Spread, 166, Anm.
150.

273 Subki, Tabagqat, 3, 389.

274 Stieglecker, H.: Die Glaubenslebre des Islam, 4. Lieferung, S. 584.

275 Al-Gazzali, Faysal at-tafriqa, 89; dt. Ubers., 82, zitiert bei Griffel, Frank, Apostasie und Tole-
ranz im Islam, Leiden etc. 2000, S. 311.

276 Subki, Tabagat, 3, 378.

277 Das Wort ,Erneuerer (mubdi‘) wurde als eine Art Abmilderung der Bezichtigung des Un-
glaubens verwendet. Vgl. van Ess, Theologie, Bd. 4, 678.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 79

binde alle, die in Richtung Mekka beten?’?, meint er, d.h. sowohl Sunniten wie
auch Si‘iten.

In der sunnitischen Theologie hat sich eine dhnliche Tendenz gezeigt, die am
klarsten von Subki in seiner Niniyya begonnen wurde. Obwohl vier der hier be-
handelten Werke, nimlich Ibn Kamal Basas Risalat al-Iptilaf, Isbiris Risala Mu-
mayyiza, Nawis Risala fi F-Farq und Aqhisaris Rawdar al-¢annat, kein Wort iiber
Subki oder seine Niniyya verlieren, bleibt sein indirekter Einfluss in bezug auf To-
leranz tberall spiirbar. Dieser Ruf Subkis nach Harmonie und Toleranz zwischen
den Hauptstromungen der sunnitischen Theologie, der A§‘ariyya und der Maturi-
diyya, fand sein Echo auch in spiteren Jahrhunderten. Maturidi und As‘ari wer-
den als Gelehrte betrachtet, welche der sunnitischen Richtung (madhab) gemein-
sam zum Sieg gegen andere Richtungen verhalfen (muzhir)?30.

Bayadi?®! (gest. nach 1083/1672) erzihlt, wie Abu Hanifa seinen Sohn Ham-
mad vor Disputationen warnte, deren Ziel es ist, sich tiber den Fehler des Gegners
und eventuell iber dessen Fall in den Unglauben (kxfr) zu freuen, denn wer sich
dies als Ziel setze, der falle selber in Unglauben. Das Ziel soll bloss die Erklirung
des sunnitischen ,Weges“ (madhab) sein?®2. Subki bestitigt, dass es auch unter den
AgScariten Streitfragen gibt; einige haben sich gegenseitig korrigiert (faswib), aber
keine Bezichtigung des Unglaubens (fakfir) wurde ausgesprochen?83.

Muhammad Zahid al-Kawtari, ein Safi‘it, hat in seinem Vorwort zu dem von
Yusuf ‘Abdarrazzaq edierten und in Kairo 1368/1949 gedruckten Buch Bayadis,
Larat al-maram min ibarat al-Imam, auf die Auflistung der 50 Differenzpunkte
zwischen den Anhidngern Maturidis und den A$‘ariten hingewiesen. Er verwies
auch darauf, dass die Unterschiede zwar inhaltlicher Natur (ma‘rawi) seien, trotz-
dem aber nur die ,Abzweigungen® (tafari‘) betrifen, was Hiresievorwiirfe (tabdr’)
unmoglich mache?®*. Madelung?® betont, Bayadi habe es als Einbildung (wahm)
bezeichnet, wenn man die Unterschiede zwischen den Schulen lediglich als ter-
minologische Differenzen (lafzi) einstufe. Diese Bemerkung Bayadis darf, meiner

278 Vgl. hier, S. 16 und Anm. 44. Dies schligt sich in Bayadis Ifarat nieder: ,fa-inna gumbir ahl

as-sunna lam yukaffirii abl al-qibla min al-mubtadi‘a”. Bayadi, Iarar, 51.

Subki, Tabaqat, 3, 389. Eine dhnliche Ausserung Ai‘aris auf seinem Sterbebett erwihnt Ibn

‘Asakir in seinem Buch, Tabyin kadib al-mufiari, 141, 1 ff. S. van Ess, Theologie, Bd. 4, 677.

Diese ,,Gemeinsamkeit mit den Glaubensbriidern empfand man, zumindest im Alltag, am

stirksten im Gebet; man sprach, wenn man die Muslime ohne Unterschied der Konfession

bezeichnen wollte, von den ab! as-salat oder abl al-qibla.” Van Ess, Theologie, Bd. 4, 680.

280 Bayadi, Karat, 23.

281 Sein voller Name lautet: Kamaladdin Ahmad b. Hasan b. Sinanaddin al-Bayadi ar-Rami
al-Hanafi. Bayadi, ISarat, 16.

282 Ebd., 35.

283 Subki, Tabagqat, 3, 378.

284 Ebd., 9. Im Laufe seines Vorwortes nennt al-Kawtari Aba Mansar al-Maturidi ,Imam as-
Sunna fi ma wara’a n-nahr (in Transoxanien)“ (Larat, 6) und Abu 1-Hasan al-As‘ari ,Imam
ahl as-sunna fi -‘Iraq“ (I5arat, 7).

285 Spread, 167, Anm. 154.

279

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Meinung nach, aber nicht nur als Kritik gegen den Nivellierungsversuch der Diffe-
renzpunkte zwischen As‘ariten und Maturiditen verstanden werden. Vielmehr
sollte sie im Lichte seiner Ausserung: ,Es gibt keine Schule (madhab), ohne dass
ihre Anhinger Differenzen in den Abzweigungen (fafari‘) aufweisen“?86, aufgefasst
werden. Dies konnte sogar eine Art Widerhall der Ausserung Subkis darstellen:
»Ahnlich wie diese Fragen gibt es viele, in denen die Ai‘ariten untereinander ver-
schiedener Meinung waren (...), siehst du sie einander der Hiresie bezich-
tigen?“287,

In seinem Buch Nazm alfar@id zihlt ‘Abdarrahman b. ‘Ali Sayhzade vierzig
Differenzpunkte zwischen den Maturiditen und As‘ariten?®® mit einer Selbstver-
standlichkeit auf, die eine Ermahnung gegen Intoleranz tberfliissig macht. Der
Grund hinter dieser Vielfalt der Meinungen, die in alle Himmelsrichtungen ver-
breitet waren, ist nach Sayhzade die gottliche Weisheit28?,

Um der Sinnlosigkeit des Zakfirs Gewicht zu verleihen, erzihlt Sayhzade die
Anekdote iiber die Vertreibung des Imam al-Buhari aus Buhara, nachdem die Ge-
lehrten in Fargana beschlossen hatten, jeden als kgfir zu betrachten, der die Mei-
nung vertrat, der Glaube sei geschaffen. Dieser Beschluss wurde gefasst auf Grund
der Ausserung des Imams Muhammad b. al-Fadl, dass man hinter jemandem, der
sagt, der Glaube sei geschaffen, nicht beten diirfe2.

Auch NawT hilt es fiir die Pflicht eines jeden Muslims, Differenzpunkte zwi-
schen As‘ari und Maturidi genau zu erkennen, dennoch nennt er die As‘ariten
und Maturiditen gemeinsam, ,die Gruppe, die gerettet wird“ (a/firga an-nagiya)
(Vgl. hier, 4.4).

Harmoniestreben und Toleranz Ibn Kamal Basas werden uns indirekt mitge-
teilt. Er betrachtet Abu al-Hasan al-A$‘ari als den Fihrer und die Orientierungs-
figur der Sunniten, gefolgt von Abai Mansutr al-Maturidi. Dennoch stellt er fest,
dass die Safi‘iten und Hanafiten in den Einzelbestimmungen (furi) zwar ihren
Griindern folgten, nimlich Safic und Aba Hanifa, sich in den grundlegenden
Dingen der Religion (#sil) aber an As‘ari bzw. Maturidi orientierten®’!.

In seinem Buch wollte Aghisari den ,Glaubensgrundsatz® der Sunniten erkli-
ren und falsche Meinungen berichtigen??2. Aghisari driickt seine Toleranz unter

286 Spread, 52. Bayadi nennt mehrere Biicher, welche tiber die Differenzen auch innerhalb ei-
ner Schule sprechen, wie z.B. Muhammad b. Farak al-Isfahanis Iptilaf as-Saybayn al-
Qalanisi wa-l-As‘ari. Ebd., 24-25.

287 Subki, Tabagat, Bd. 3, 378. Unter den As‘ariten gibt es Differenzfragen, deren Zahl, falls
gezihlt, Hunderte (m#’in) erreicht, dennoch folgen sie alle derselben Sunna des Gesandten
aus ‘Adnan. Arabisch: wa-l-Aariyyain baynabum bulfun ida ‘wddat mas@ilubn ‘ala F-insani,
balagat mi’ina wa-kullubum dii sunnatin upidat ‘ani I-mab‘ati min ‘adnani. Ebd., Bd. 3, 388.

288 Vgl hier 1. S. 4.

289 Wortl.: illa annabu lamma lam tagtadi I-bikmatu Lilabiyyatn t-tabita ‘ald Littifaq, tafattatati I-
ar@’u fi l-aqtari wa-l-afaq, Nazm al-fara’id, 2.

290 Ebd., 59.

291 Vgl hier 3.3, S. 21.

292 Vgl. hier 5.3, S. 30 f.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 81

anderem am Beispiel des Imams aus. Er fragt nicht nach der Zugehorigkeit des
Imams, ob er ein Sunnit oder Sicit, Harigit oder Isma“lit sein soll?®3. Vielmehr
bekriftigt er: Weder durch Frevel (fisg) noch durch Unterdriickung ($awr) darf der
Imam abgesetzt werden. Nur wenn ein Imam eine Stinde befiehlt, darf man ihm
den Gehorsam verweigern. Das Gebet ist eine Pflicht hinter jedem der abl al-
qibla?%*.

Isbiris Beitrag zur Harmonisierung besteht darin, dass er die Maturidiyya mit
den abl as-sunna wa-l-fama‘a und die As‘ariyya mit der Maturidiyya gleichsetzt?%.

Nabulusis Ziel in seinem Werk 7abqiq al-intisar (,Die Verwirklichung des Sie-
ges“) ist tatsichlich, den Sieg der Fintracht der theologischen Meinungen zwi-
schen As$‘ari und Maturidi, mindestens beim Thema freie Wahl®, zu verwirkli-
chen, damit diesbeztiglich die Harmonie zwischen den beiden Polen der sunniti-
schen Theologie demonstriert wird.

Interessant ist die Tatsache, dass das fritheste Werk in dieser Gruppe, nimlich
Subkis Naniyya, und das letzte, nimlich Abu ‘Udbas ar-Rawda al-babiyya, inhalt-
lich sehr nahe beieinander sind. Beide prisentieren jeweils 13 Differenzpunkte,
welche in genau derselben Reihenfolge stehen und eine ganz dhnliche Bewertung
(die Differenzen in den Punkten 1-7 sind sprachlicher, jene in den Punkten 8-13
inhaltlicher Natur) aufweisen. Die Unterschiede bestehen:

a) in Umfang und Detailgenauigkeit (die Nsniyya umfasst nur wenige Seiten, die
Rawda ist ein Buch von {iber 70 Seiten mit einer Fiille von Einzelheiten),

b) in der Form (die Niniyya ist in Versform, die Rawda in Prosa geschrieben),
und

c) in der Epoche (die Niniyya stammt aus dem 14., die Rawda aus dem 18. Jahr-
hundert).

Den herrschenden Ton aller der hier vorgestellten Theologen, welche die Diffe-
renzpunkte zwischen As‘ari und Maturidi behandeln, kann man verallgemei-
nernd wie folgt charakterisieren: Differenzen in Einzelheiten (iafriat, w. ,Ab-
zweigungen) sind zuldssig; sie sind auch bei manchen bzw. bei vielen Detailfra-
gen erkennbar. Aber das ist kein Grund, andere zu verketzern und damit die
grundsitzliche Harmonie zwischen den theologischen Richtungen der Sunniten
in Frage zu stellen.

293 Vgl. van Ess, Theologie, Bd. 4, 680.
294 Vgl. hier 5.3.5, S. 38.
295 Vgl. hier, 6.3, S. 44 und Anm. 134, S. 45.

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliographie

Abu ‘Udba, al-Hasan b. ‘Abdalmubhsin: ar-Rawda al-babiyya fima bayna -Asa‘ira
wa-I-Maturidiyya. Haidarabad 1322 H.

Abrahamov, B. (1992), Fakhr al-Din al-Razi on God's Knowledge of Particulars,
in: Oriens, Bd. 33 (1992), 133-155.

Aladdin, Bakri: Al-Masrad an-naqdi bi-asma’ mu’allafat a$-Sayh ‘Abdalgani an-
Nabulusi, in: Magallat Magma* al-Luga al-Arabiyya bi-Dimasq 59 (1984), 97-
115; 334-388.

-2 “Abdalgant an-Nabulusi (1143/1731): Oeuvre, vie et doctrine, Thése d’Etat. 2 Bde.
Sorbonne 1985.

Arnaldez, Roger: Fakhr al-Din al-Rizi Commentateur du Coran et philosophe. Etudes
Musulmanes XXXVII. Paris 2002.

Aruci, Muhammed: Hasan KAl Akhisari, in: Islim Ansiklopedisi, ed. Tirkiye
Diyanet Vakfi. Istanbul 1988, Bd. 16, 326-329.

‘Asqalani, Sihabaddin Ahmad b. Hagar: ad-Durra al-kamina fi ayan al-mi’a at-
tamina, 5 Bde; Hrsg. Muhammad Sayyid Gadalhaqq. Kairo 1385/1966.

Babinger, Franz: Die Geschichtsschreiber der Osmanen und ihre Werke. Leipzig 1927.

Bali¢, Smail: Das unbekannte Bosnien: Europas Briicke zur islamischen Welt. Koln
(u.a.) 1991.

Bayadi, Kamaladdin Ahmad: Iarat al-maram min ibarat al-imam. Hrsg. Yusuf
‘Abdarrazzaq. Kairo 1368/1949.

Berger, Lutz: Ein Herz wie ein trockener Schwamm, Laqganis und Nabulusis
Schriften tiber den Tabakrauch, in: Der Islam, Bd. 78, S. 249-293.

Birkawi, Muhammad: at-Tariga al-mubammadiyya fi bayan as-sira al-ahmadiyya,
2 Bde. Kairo oJ.

Brockelmann, Carl: GAL = Geschichte der arabischen Litteratur. 2 Bde. 2. Aufl.,
Leiden 1943-1949. Supplement, 3 Bde. Leiden 1937-1942.

Cavusoglu, Semiramis: The Kadizadeli Movement: An Attempt of Seri‘at-Minded Re-
Jorm in the Ottoman Empire. Ph. D. Dissertation. Princeton 1990.

Celebi, Ilyas: Kemalpasazide, in: Isldm Ansiklopedisi, ed. Tiirkiye Diyanet Vakfi.
Istanbul 2002. Bd. 25, 242-244; 245-247.

Ceri¢, Mustafa: Roots of Synthetic Theology in Islam, a Study of the Theology of
Abu Mansar al-Maturidi (d. 333/944), Kuala Lumpur, 1995.

Chaumont, Eric: A-Sayh Abii Ishaq Ibrabim al-Sirizi, Kitab al-Luma’ fi usil al-figh.
Le Livre des Rais illuminant les fondements de la compréhension de la loi. Traité de
théorie légale musulmane, ed., tibers. u. kommentiert von Eric Chaumont,
The Robbins Religious and Civil Law Collection, School of Law, University
of California. Berkeley 1999.

Daiber, Hans: Zur Erstausgabe von al-Maturidi, Kitab at-Tauhid, in: Der Islam,
52/1975/299-313.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Eberhard, Elke: Osmanische Polemik gegen die Safawiden im 16. Jabrbundert nach ara-
bischen Handschrifien. Freiburg 1. Br. 1970.

EI': Enzyklopaedie des Islam. 4 Bde. Leiden/Leipzig 1913-1924. Erginzungsband
1938.

EP: The Encyclopaedia of Islam, New Edition. 12 Bde. Leiden/London 1960-2004.

Elran: Encyclopaedia Iranica, ed. E. Yarshater, 1ff. London 1982 ff.

Ess, Josef van: Biobibliographische Notizen zur islamischen Theologie, in: Die

Welt des Orients 9 (1978), 155-283.
: Die Erkenntnislehre des “Adudaddin al-lci. Ubersetzung und Kommentar des ersten
Buches seiner Mawaqif- Wiesbaden 1966.

: Al-Farabi und Ibn ar-Réwandi, in: Hamdard Islamicus 3/1980, Heft 4/3 ff.

—: Ibn ar-Réwandi, or the Making of an Image, in: al-Abhat 28/1978/ 5-26.

: Theologie und Gesellschafi im 2. und 3. Jabrbundert Hidschra. Eine Geschichte des

religiosen Denkens im frithen Islam, I-VI, Berlin/New York 1991-1996.
: Une lecture A rebours de I’histoire du mu‘tazilisme, in: REI 46/1978/163-240
u. 47/1979/19-69 = [mit Erg.] Hors Série 14. Paris 1984.

Fischer, A.: Die Quitte als Vorzeichen bei Persern und Arabern und das Traum-
buch des ‘Abdalgani an-Nabulusi, in: ZDMG 68 (1914), 275-325.

Flgel, Gustav: Einige geographische und ethnologische Handschriften der Refai-
ja auf der Universititsbibliothek zu Leipzig, in: ZDMG 16 (1862), 651-709.

GAL, siehe Brockelmann.

Garcin de Tassy, M.: Principes de Sagesse, touchant I'art de gouverneur, in: Jour-
nal Asiatigue (Avril 1824), 213-226, 283-290.

GAP = Grundriff der Arabischen Philologie, 3 Bde. Band I: Sprachwissenschaft,
Hrsg. Wolfdietrich Fischer, Band II: Literatur, Hrsg. Helmut Gitje, Band III:
Supplement, Hrsg. Wolfdietrich Fischer. Wiesbaden 1982; 1987 und 1992.

Gardet, L. /Anawati, M.-M. : Introduction a la théologie musulmane. Essai de théologie
comparée. Paris 1948.

GAS, siehe Sezgin.

Gazali, Muhammad: Faysal at-tafriqa bayn al-Islam wa-z-zandaqa, Hrsg. M. Bejou.
Damascus 1993. [dt.:] Griffel, Frank.

Gibb, EJ.W.: A History of Ottoman Poetry (HOP). 6 Bde. London 1900-1909;
reprint 1958-1967.

Goldziher, Ignaz: Gesammelte Schriften; ed. Joseph Desomogyi, 6 Bde. Hildesheim
1967-1973.

—: Vorlesungen tiber den Islam. Heidelberg 1910, 21925.

Gramlich, Richard: Die Wunder der Freunde Gottes. Stuttgart 1987.

Griffel, Frank: Uber Rechtgliubigkeit und religiose Toleranz, eine Ubersetzung der Schrifi
Das Kriterium der Unterscheidung zwischen Islam und Gottlosigkeit (Faysal at-tafriqa
bayn al-Islam wa-z-zandaqa), eingeleitet, iibersetzt und mit Erlduterungen ver-
sehen. Ziirich 1998.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 85

—: Apostasie und Toleranz im Islam. Die Entwicklung zu al-Gazalis Urteil gegen die Phi-
losophie und die Reaktion der Philosophen. Leiden u.a. 2000.

Haggi Halifa, Mustafa b. ‘Abdallah al-Qustantini ar-Rami al-Hanafi: Kasf az-
zuniin, 2 Bde. Beirut 1413/1992.

Halm, Heinz: Die Ausbreitung der Safi‘itischen Rechtsschule von den Anfiingen bis zum
8./14. Jabrbundert. Wiesbaden 1974.

Hammer, ]. von, Enzyklopédische Ubersicht der Wissenschafien des Orients. Leipzig
1804.

Hartmann, Martin: Das Arabische Strophengedicht, I Das Muwassah. Weimar 1897.

Hasimi, Muhammad (al-Ustad al-Kamil): AL Aga’id ad-durriyya, Sarh Matn as-
Saniisiyya. Kairo 18. Gumada II, 1377/8. Januar, 1959.

Hell, Joseph: Von Mohammed bis Ghazdli. Jena 1915 (Religiose Stimmen der Vol-
ker. Die Religion des Islam. 1).

HOP, siche Gibb.

Horten, M.: Die philosophischen Systeme der spekulativen Theologen im Islam, Bonn
1912.

Ibn Kannan, Muhammad: al-Hawadit al-yawmiyya min tarih abada ‘aSar wa-alf wa-
mi’a (yawmiyyat Samiyya); ed. Akram al-‘Ulabi. Damaskus 1994.

Ibn Katir, Abu I-Fida’ Isma‘il b. ‘Umar b. Katir al-Qurasi: al-Bidaya wa-n-nihaya,
14 Bde. Beirut (0.].).

Islam Ansiklopedisi, 13 Bde. in 15. Istanbul 1965-1988.

Jackson, Sherman A.: On the Bounderies of Theological Tolerance in Islam: Abi Hamid
al-Ghazali’s Faysal al-Tafriga. Karachi 2002.

Kahhala, ‘Umar Rida: Mu¢am al-mw’allifin: Taragim musannifi Frutub al-arabiyya,
15 Bde. Damaskus 1957-1961.

Kemper, Michael: Safis und Gelebrte in Tatarien und Baschkirien, 1789-1889. Der is-
lamische Diskurs unter russischer Herrschaft. Berlin 1998.
Kissling, Hans-Joachim, Aus der der Geschichte des Chalvetijje-Ordens®, in Zeit-
schrift der Deutschen Morgenlindischen Gesellschafi, Bd. 103 (1953), S. 233-289.
Klein, W. C.: Abi FHasan ‘Ali ibn Isma‘l al-A$ari’s al-Ibana ‘an wusil ad-diyanah
(The Elucidation of Islam’s Foundation). A Translation with Introduction
and Notes by W. C. Klein. New Haven 1940 (American Oriental Series 19).
Kracson, E. von: Eine Staatsschrifi des bosnischen Mobhammedaners Molla Hassan Elk-
Jjdfi »Uber die Art und Weise des Regierens«, in: Archiv fiir Slavische Philologie 32
(1911), 139-158, 143-158.

Laknawi, Aba I-Hasanat Muhammad ‘Abdalhayy al-Hindi: al-Fawa’id al-babiyya
[i taragim al-hanafiyya. Dar al-Kitab al-Islami (0.]. und o. Ort).

MacDonald, D.B.: Maturidi, in: EL, 3, 475-477 (1936).

Madelung, Wilfred: The Spread of Maturidism and the Turks, in: Actas do IV Con-
gresso de Estudos Arabes e Islamicos, (Coimbra-Lisboa 1968). Leiden 1971.
S. 109-168.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Magmi“ mubimmar al-mutin, yastamil ‘ala sittat wa-sittin matn fi muptalif al-funin
wa-I-ulim, 4. Auflage. Kairo 1369/1949.

Makdisi, Georges: Ash‘ari and the Ash‘arites in Islamic Religious History, in:
Studia Islamica 17 (1962), 37-80; 18 (1963), 19-39.

—: Ibn Agqil et la résurgence de I'Islam traditionaliste an Xle siécle. Damaskus 1963.

Martin, B. G.: A Short History of the Khalwati Order of Dervishes, in: Nikki
R. Keddie (Hg.), Scholars, Saints, and Sufis. Berkeley u.a. 1972, S. 275-305.

Meier, Fritz: Zwei Abhandlungen iiber die Nag$bandiyya, Beiruter Texte und Studi-
en 58. Istanbul 1994.

—: Meister und Schiiler im Orden der Nagsbandiyya, Sitzungsberichte der Heidelber-
ger Akademie der Wissenschaften, philosophisch-historische Klasse, Jahrgang
1995, Bericht 2. Heidelberg 1995.

Muradi, Abu al-Fadl Muhammad Halil: Silk ad-durar fi a%an al-garn at-tani
‘afarKairo 1301/1883.

Nabulusi, ‘Abdalgani: Diwan al-haqa’iq wa-magmi ar-raqa’iq. Istanbul 1270/1854.

-: AlHadiga an-Nadiyya, Sark at-Tariga al-mubammadiyya, 2 Bde. Istanbul
1290/1873.

—: as-Sulb bayn al-ibwan fi hukm ibabat ad-duban. Ms. Berlin 5495, 3 ff. 1-49.

Nagel, Tilman: Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam, 2 Bde. Zurich und Min-
chen 1981.

Nasafi, Abt I-Mu‘in Maymun b. Muhammad: Tabsirat al-adilla fi usil ad-din “ala
tarigat al-imam Abi Mansir al-Maturidi, Hrsg. Claude Salamé, 2 Bde. Damas-
kus 1990-1993.

Nasafi, Nagmaddin Abu Hafs ‘Umar b. Muhammad: a/-Aqa’id, ed. William Cu-
reton, in: Pillar of the Creed of the Sunnites. London 1843.

Osen, Siikrii: Kemalpasazade, in: Islim Ansiklopedisi, ed. Tiirkiye Diyanet Vakfi.
Istanbul 2002, Bd. 25, 240-242.

Ogztiirk, Necati: Islamic Orthodoxy among the Ottomans in the Seventeenth Century
with special reference to the Qadi-zade Movement. Ph.D. dissertation. University of
Edinburgh 1981.

Peters, R.: The Battered Dervishes of Bab Zuwayla: A Religious Riot in Eighteenth-
Century Cairo, in: Eighteenth-Century Revival and Reform in Islam. J. Voll und
N. Levtzion, eds. Syracuse 1987.

Qannawgi, Siddiq b. Hasan: Abgad al-<ulim, 3 Bde; ed. ‘Abdalgabbar Zakkar.
Beirut 1978.

Qari, “Ali b. Sultan Muhammad, Nuraddin al-Mulla al-Harawi al-Qari, Sarh al-
Figh al-akbar li-Abi Hanifa an-Nu‘man. Hrsg. Marwin Muhammad a$-Sa““ar.
Beirut 1417/1997.

Qurasi, ‘Abdalqgadir b. a. -Wafa’ b. Muhammad: al-Gawahir al-mudiyya fi tabagqat
al-hanafiyya. Karatchi 1332/1914.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 87

Radtke, Bernd: Sufism in the Eighteenth Century: An Attempt at a Provisional
Appraisal, in Die Welt des Islams, Bd. 36, 3, (Nov. 1996), S. 326-364.

Rescher, Oskar: Gesammelte Werke, Abteilung 2, Schriften zur Adab-Literatur,
Bd. 2, 693-850. Osnabriick 1980.

Rudolph, Ulrich: AFMaturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand. Leiden
u.a. 1997.

Safadi, Salahaddin Halil b. Aybak: AEWafi bi-l-wafayat. 27 Bde. Beirut 1962-1997.

Samarqandi, Abu |-Layt: Kitab as-Samarqandi, ed. A.W. Juynboll, in: Tijdschr.
voor de Taal-, Land en Volkenkunde von Ned. Indié, Ser. IV, vol. IV (1881)
269-274.

Schwarz, P.: Traum und Traumdeutung nach ‘Abdalgant an-Nabulusi, in: ZDMG 67
(1913), 473-493.

Schlegell, Barbara Rosenow von: Sufism in the Ottoman Arab World: Shaykh Abd
al-Ghani al-Nabulusi (d.1143/1731), Ph. D. Dissertation. Berkeley 1997.

Sarag, M. A. Yekta: Kemalpasazade, in: Islim Ansiklopedisi, ed. Tiirkiye Diyanet
Vakfi. Istanbul 2002, Bd. 25, 244-245.

Sayhzade, ‘Abdarrahman b. ‘Ali: Nazm alfar@id wa-$am alfawd’id: fi bayan al-
masd@’il allati waqa‘a fiba Libtilaf bayna al-Maturidiyya wa-I-Afariyya fi - aqa’id,
ma‘a dikr adillat al-farigayn, 2. Auflage; Hrsg. Muhammad Badraddin an-
Na‘sani al-Halabi. Kairo 1323/1905.

Sezgin, Fuat: GAS = Geschichte des arabischen Schrifitums, 12 Bde. Leiden/Frankfurt
am Main 1967-2000.

Spiro, Jean: La Théologie d’Aboi Mansodir al-Mdtouridy, in: Verhandlungen des
XIII. Internationalen Orientalisten-Kongresses (Hamburg 1902), Leiden 1904,
S.292-295.

Spitta, Wilhelm: Zur Geschichte Abi I-Hasan al-As‘ari’s. Leipzig 1876.

Stieglecker, Hermann: Die Glaunbenslehren des Islam. 1. - 4. Lieferung. Ferdinand
Schoningh. Paderborn 1959-1962.

Subki, Tagaddin Abu Nasr ‘Abdalwahhab b. “Ali: as-Sayf as-saqil fi ar-radd “ala Ibn
Zafil: Yaruddu bibi ‘ala Naniyyat Ibn al-Qayyim, ed. v. ‘Abdalhafiz Sa‘d ‘Atiyya.
Kairo 1937.

—: Tabagqat as-Safi‘iyya al-kubra, 10 Bde; ed. Mahmud at-Tanahi und ‘Abdalfattah
al-Hulw. 2. Aufl. Kairo 1964-1976.

—: Mu‘td an-ni‘am wa-mubid an-nigam. S. Rescher.

Sulami, Abu ‘Abdarrahman: Tabagat as-sifiyya, ed. Naraddin Sariba. Kairo, Mak-
tabat al-Hangi,1986.

Taftazani, Sa‘daddin Mas<ad b. ‘Umar b. ‘Abdallah: Sarh al--Aq@’id an-Nasafiyya.
Hrsg. Taha ‘Abdarra’af Sa‘d. Kairo Muharram 1421/ Mai 2000.

—: Matn Tabhdib al-mantiq wa-Fkalam. Wa-ala qism al-kalam ta‘ligat $ama‘aha badrat
al-fadil as-Sayh “Abdalgadir Maraf al-Kurdi as-Sanandagi min tabrirat afadil al-
mupaqqigin. Kairo (0.J.).

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Tahawi, Aba Ga‘far Ahmad b. Muhammad b. Salama at-Tahawi al-Hanafi : al
‘Aqida ap-Tabawiyya, al-musammat: Bayan as-sunna wa-I-§ama‘a. Dar as-Salam.
Kairo 1423/2003.

Taskopriizade, Isimaddin Ahmed: ai-Saqa’iq an-nu‘maniyya fi ‘wlam@’ ad-dawla
al-‘utmaniyya, al-lgd al-manziam fi dikr afadil ar-rim. Beirut 1395 H.

Tilli, Béchir: Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne: un important do-
cument du sayh al-Agbisari (XVlIle s), in: Revue de 1'Occident Musulman et de
la Méditerranée 18 (1974), 131-148.

Tritton, A. S. : Muslim Theology. London 1947 (James G. Forlong Fund 23).

Turan, Serafettin : Kemalpasazide, in: Islim Ansiklopedisi, ed. Tiirkiye Diyanet
Vakfi. Istanbul 2002, Bd. 25, 238-240.

Vlieger, A. de: Kitdb Al-Qadr. Matériaux pour servir a I’étude de la doctrine de la
prédestination dans la théologie musulmane. Dissertation. Leyde 1902.

Wensinck, A. J.: Muslim Creed. Cambridge 1932.

Witkam, Jan Just: Hasan al-Kafi al-Aqhisari and bis Nizam al-Ulam@ ila Katam al-
Anbiy@’; a facsimile edition of MS Bratislava TF 136 in: Manuscripts of the
Middle East 4 (1989) Leiden.

Ya‘muri, Ibrahim b. ‘Ali b. Muhammad b. Farhin al-Ya‘muri al-Maliki: ad-Dibag
al-mudabbab fi ma‘rifat ayan ‘ulama’ al-madbab. Beirut (0.].).

Zilfi, Madeline: The Kadizadelis: Discordant Revivalism in Seventeenth-Century Istan-
bul, in Journal of Near Eastern Studies 45 (1986), 251-269.

—: The Politics of Piety: The Ottoman Ulema in the Postclassical Age (1600-1800). Min-
neapolis 1988.

Zirikli, Hayraddin: al-Alam: Qamiis taragim li-ashar ar-rigal wa-n-nis@’ min al-arab
wa-l-musta‘ribin wa-I-mustasrigin. 10 Bde. 3. Aufl. Beirut 1390/1970.

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indices

Personen-, Gruppen- und Ortsnamen

Abii ‘Asim al-‘Abbadi 12

Abu Bakr al-Bagillani 17, 21, 59, 63 (?), 67,
68

Abt Bakr as-Siddiq 38

Abu Hanifa, an-Nu‘man 15, 17, 18, 22, 27,
30, 31, 32, 43, 59, 63, 64, 67, 69, 71, 72,
73,74, 78,79, 80

Aba Hadim, ‘Abdassalam b. Muhammad al-
Gubba’i 59

Abt I-Layt Nasr b. Muhammad b. Ahmad
as-Samarqandi 43

Abt Turab, Ibrahim b. ‘Abdallah 22 (Anm.
62)

Abt ‘Udba, Hasan b. ‘Abdalmuhsin Abu
‘Adaba = Ebli Azbe Hasan b. Abdil-
mubhsin 1, 2, 5, 6, 7,9, 61 (Anm. 251),
62, 63, 64, 65, 67, 68, 69, 71, 72, 73, 74,
81

Abu Yusuf, Ya‘qub b. Ibrahim b. Habib al-
Kafi 15

Agypten 10, 13, 19, 20, 52, 54

Aladdin, Bakri 2, 9 (Anm. 7),

‘Ali Beg-Schule 20

Al al-Kushdji, s. Qusgi 58

“Ali al-Murtada (b. Abi Talib) 38, 39

Amidi, Sayfaddin 21, 62

Anatolien 20

Anawati 6

Ankara 1

Aghisari, Kafi Hasan Afandi al- = Hasan b.
Tarhan b. Dawud b. Ya‘qab az-Zibi al-
Aghisari 7, 8, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 43,
44, 66, 67, 79, 80

Ada‘ira, s. AS‘ariten

‘Asakir, s. Ibn ‘Asakir

As‘ari, Abu I-Hasan 5, 6, 11, 13, 14, 15, 16,
17, 18, 22, 23, 24, 26, 27, 32, 43, 57, 60,
62, 63, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 72, 73, 74,
75,79, 80, 81

As‘ariten = As“ariyya = Asa‘ira,
Af‘aritentum 5, 6, 10, 11, 16, 17, 18, 22,
26, 27,46, 49, 50, 55, 58, 59, 60, 61, 62,
63, 64, 67, 74, 76, 79, 80

Aserbeidschan 13

Atsiz, [Nihal] 1

Awza 32, 33,43, 44

Badeen, Edward 1, 2

Turhan, Kasim 1

Bagdad 13, 25

Bagdadi, ‘Abdalqahir 21

Bagdadi, al-Hasan b. a. [-Qasim 50 (Anm.
157)

Bakri, Mustafa Kamaladdin 53

Balhi, Aba Muti® 44 (Anm. 128)

Balhi, s. Ibrahim b. Adham al-Balhi 15

Balhi, Saqiq al-, s. Saqiq al-Balhi 15

Bali Efendi 28

Bali¢ 30

Bant Hasim 39

Bagi [Mahmud “Abdalbaqi] 24-25

Bagillani, s. Aba Bakr al-Bagillani

Barizi, Hibatallah b. ‘Abdarrahim Hamawi,
Sarafaddin 46 (Anm. 135)

Basri, Abu ‘Abdallah 59

Bati$, ‘Imadaddin b. 12

Bayadi, Kamaladdin 5, 7, 79

Bayazid II 21

Bayazidiyya (Schule) 20

Bayazid, ‘Utman und ‘Abdallah (tirkische
Prinzen) 25

Baydawi, al-Qadi ‘Abdallah b. ‘Umar 11,
26, 46, 52

Bayhagqi, Aba [-Qasim 12

Baytamani, Husayn b. Tu‘ma 53, 54

Bazdawi, Aba Muhammad °Ali b.
Fahralislam 59 (Anm. 233)

Bazzaz, Aba Hamza Muhammad b.
Ibrahim al-Bagdadi 15

Birkawi, Mehmed b. Pir ‘Ali Birgewi =
Mehmed Birgevi = Mehmet Birgeli =
Birkili = Birgiwi 46 (Anm. 142), 48, 50,
55,59

Bisr b. Giyat al-Marisi 33, 44, 59

Bisr b. al-Harit al-Hafi 15

Bi$r b. al-Mu‘tamir 59

Buhari, al-Imam 80

Buhari , ‘Abdal‘aziz Ahmad b. 59 (Anm.
233)

- am 22.01.2026,

nnnnnn



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Bunan, [b. Muhammad b. Hamdan b. Sa‘id
al-Hammal] 16

Bursali, Mehmed Tahir 25

Busri, [Aba ‘Ubayd Muhammad b. Hassan]
16

Celaleddin Ekber Sah 28-29

Cenarli Medrese 25

Dabbi, s. Ibn Hafif 16

Daggal 40

Dahabi, Samsaddin Muhammad b. ‘Utman
10

Dakdakgi, Muhammad 53

Damaskus 2, 9, 10, 11, 13, 19, 51, 53, 55, 56

Darani, [Abu Sulayman] 15

Dar al-Hadit (in Adrianopel) 20

David (Prophet) 36

Dawud [b. Nusayr at-Ta’1] 15

Dimyati, Mufti Ridwan b. Yusuf as-Sabbag
al-Misri 54

Dirar b. “Amr 59

Diya’addin, Halid 6

Dt I-Qarnayn 38

Du n-Nun [al-Misri] 15

Duqqi, [Muhammad b. Dawud] 16

Edirne = Adrianopel 20

Ensari, Ahmed 28

Fanari, Hasan Galabi b. Muhammad Sah
46, 47 (Anm. 146), 50

Fudayl [b. Iyad] 15

Farak, s. Ibn Farak

éabriyya 45, 47, 48, 50, 58, 59, 69

Gahm b. Safwan 33 (Anm. 117), 44, 59

Gahmiyya 33 (Anm. 116)

Galla’, [Aba ‘Abdallah b.] 16

Gama‘a, s. Ibn Gama‘a 51 (Anm. 163)

Gamil al-‘Azm 20 (Anm. 54)

Gardet 6

Gawziyya, s. Ibn Qayyim al-Gawziyya

Gazali, Huggat al-Islam al-Gazali 18, 21, 46,
49,74, 78

Gazzi, Nagmaddin al- 52-53, 53 (Anm. 178)

Gibril (Engel) 35

Gubba’i, s. Aba Ha$im

Gunayd 15

Gurgani, ‘Abdallah b. Yasuf 12

Gurgani, s. as-Sayyid a§-Sarif 21, 50 (Anm.
154)

Guwayni, s. Imam al-Haramayn

Hadimi, Aba Sa‘id 56 (Anm. 210)

Hafi, s. Bisr b. al-Harit al-Hafi 15

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Halabiyya (Schule) 20

Hanafi- Rechtsschule 2, 78

Hanafiten = Hanafiyya 5, 14, 15, 17, 18, 22,
27,48, 49, 59, 64, 69, 71, 72, 74, 75, 76,
80

Hanbali, ‘Abdalbagqi 53

Hanbaliten 17

Hanbali-Rechtsschule 78

Harit “mubasib nafsihi” 15

Harputi, ‘Abdalhami (= al-Hartabirti) 5

Harraz, [Aba Sa‘id] 16

Harut (Engel) 36

Hasan b. Tarhan, s. Aghisari

Hasan Qadizade al-Isbiri = Mulla
Muhammad 46

Hasimi, Muhammad al- 32 (Anm. 110)

Hagwiya 17 (Anm. 50)

Hatim [al-Asamm] 15

Hawwas, [Ibrahim b. Ahmad b. Isma‘il] 15

Haymauari, Mustafa 54

Hiri, Aba ‘Utman 15

Hi$am b. Salim 59

Hudayri, Aba 1-Fadl ‘Abdarrahman b. Abi
Bakr b. Muhammad b. Galiladdin 32
(Anm. 111)

Hulw, ‘Abdalfattah Muhammad 8, 12

Humam, s. Ibn al-Humam

Hurasani, Muhammad Amin, Hanafi al-
Buhari 58

Husraw, s. Muhammad Mulla Husraw

Iblis 36

Ibn Adham, s. Ibrahim b. Adham al-Balhi
15

Ibn al-‘Arabi, Muhyiddin 19, 25, 52, 53, 54

Ibn al-Hagib, (= Ibn al-Hadjib) Gamaladdin
Abt ‘Amr ‘Utman b. “‘Umar al-Maliki)
14 (Anm. 36)

Ibn al-Humam, Kamaladdin Muhammad b.
‘Abdalwahhab b. ‘Abdalhamid as-Siwasi
al-Hanafi 46, 49, 50 (Anm. 158)

Ibn ar-Rawandi 33, 44, 46

Ibn “Asakir, Tiqataddin “Ali b. al-Hasan b.
Hibatallah 13, 14, 78

Ibn as-Salah, s. Sahrazari

Ibn a$-Sihna 61

Ibn as-Sunni, Ahmad b. Muhammad b.
Ishaq b. Ibrahim, al-Qadi Aba Bakr 65
(Anm. 261)

Ibn ‘Ata’ [al-Adami] 16

Ibn Daqiq al-Id 18, 74

- am 22.01.2026,

nnnnnn



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Ibn Farak 62, 80 (Anm. 286)

Ibn Gama‘a, Ibrahim Burhanaddin b.
Gama‘a 51 (Anm. 163)

Ibn Hafif [Muhammad b. Usfuksad ad-
Dabbi] 16

Ibn Hagar al-‘Asqalani 46 (Anm. 137)

Ibn Hanbal, Ahmad 15, 18, 78

Ibn Hawazin, al-Ustad = Abu [-Qasim al-
Qusayri = al-Kushayri, s. Qusayri 14
(Anm. 33)

Ibn Kamal Basa = Kamalpasazade 6, 7, 8,
19, 20, 21, 22, 24, 28, 30, 66, 80

Ibn Kannan 52 (Anm. 174)

Ibn Katir 46 (Anm. 141)

Ibn Malik, ‘Izzaddin ‘Abdallatif 58 (Anm.
229)

Ibn Masraq, [Ahmad b. Muhammad at-
Tasi] 16

Ibn Qayyim al-Gawziyya 10 (Anm. 8)

Ibn Sab‘in 53

Ibn Sayyar, Abt Ishaq Ibrahim 46 (Anm.
136)

Ibn Su‘ayb, Aba ‘Abdallah Muhammad b.
Yasuf b. “‘Umar, 32 (Anm. 110)

Ibn Taymiya 55

Ibrahim (Prophet) 38

Ibrahim b. Adham al-Balhi 15

Ibrahim Pasa 29

<Id, s. Ibn Dagqiq al-Id

11, ‘Adudaddin 21, 46, 62, 78

Imam al-Haramayn (al-Guwayni) 59, 65

Tsa = Jesus, Sohn Marias = Isa b. Maryam
38,40

Isbiri Qadizade, Muhammad 7, 9, 45, 46,
47,49, 50, 61, 66, 67, 71, 79, 81

Isfahani [Aba t-Tana’> Samsaddin Mahmad
b. ‘Abdarrahman] 21, 46, 65

Isfahani, Aba Sulayman Dawud b. ‘Ali b.
Halaf 16 (Anm. 44)

Isfarayini, Aba Hamid 18, 74

Ishaq [? b. Ibrahim b. Muhlid b. Rahawayh
al-Hanzali] 15

Israfil (Engel) 35, 39, 40

Istanbul 1, 20, 30, 51, 52, 55

Jemen 13

Jesus, s. Tsa

Kadizadeli Ustiivani Mehmed 55

Kairo 5, 8, 10, 12, 13, 56, 79

Kamaladdin Muhammad b. Muhammad, s.
Qudsi

91

Kamalpasazade, s. Ibn Kamal Basa

Kannan, s. Ibn Kannan

Kara Yilan 28

Karramiyya 33, 44

Katir, s. Ibn Katir

Kattani, [Muhammad b. ‘Ali b. Ga‘far] 16

Kawtari, Muhammad Zahid 79

Kirmani, Aba |-Fawaris Sah 16

Krawietz, Birgit 5 (Anm. 1)

Kafi, s. Aba Yuasuf 15

Kurdi, Mahmud 53

Laqgani, [Burhanaddin Ibrahim b. Harun]
(=Ibrahim al-Lagani oder al-Lagani al-
Maliki 58

Leiden 2, 6, 8

Lugman 38

Magribi, [Muhammad b. Isma‘il] 16

Mahasini, Muhammad b. Tagaddin 53

Mahmid Celebi 20

Mahmud Hasan (?) 46

Makdisi, George 13 (Anm. 21)

Malik b. Anas 15, 18, 32, 33, 43, 44, 78

Malik, s. Ibn Malik

Maliki- Rechtsschule 78

Malikiten 16

Manini, Ahmad b. ‘Ali 53 (Anm. 178)

Mansir b. ‘Ammar 15

Marisi, s. Biér b. Giyat al-Marisi

Ma‘raf [al-Karhi] 15

Marut (Engel) 36

Marw 13

Masrag, s. Ibn Masraq 15

Maturidi, Aba Mansur 14, 15, 22, 60, 62,
72, 80

Maturiditen = Maturidiyya 1, 5, 8, 9, 10,
16, 18, 22, 26, 27, 45, 46, 49, 50, 55, 58,
59, 60, 61, 62, 63, 64, 66, 75, 76, 79, 80,
81

Mehmet II. 25

Mehmet II1. 29

Melik Ahmed Pasa 55

Mika’il (Engel) 35

Mir Gazanfer b. Ca‘fer el-Hiiseyni 28

Mizzi, Abu 1-Haggag Yusuf 10 (Anm. 10),
12

Mausa (Prophet) = Moses 38, 40

Muhammad (Prophet) 17, 20-21, 36, 38, 63,
68,78

Muhammad b. al-Fadl 80

- am 22.01.2026,

nnnnnn



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Muhammad b. Qaramiz b. Hwage Alj, s.
Muhammad Mulla Husraw

Muhammad Mulla Husraw 51, 59 (Anm.
232)

Muhammad Zahid al-Kawtari, s. Kawtari

Muhmadai, s. Mulla <Ali

Mulla “Ali b. Sultan Muhmadai (Anm. 107)

Mulla Husraw, s. Muhammad Mulla
Husraw

Mulla Lutfi 20

Mulla Muhammad, s. Hasan Qadizade al-
Isbiri 46

Mumsad [ad-Dinawari] 16

Murtada, s. ‘Ali al-Murtada

Mu‘tamir, s. Bi$r b. al-Mu‘tamir

Mutawwi‘i, ‘Umar 12

Mu‘tazila 17, 47, 48, 50, 59, 70

Nabulusi, ‘Abdalgani 5, 7, 9, 45, 51, 52, 53,
54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 66, 67, 72, 74,
77

Abu Turab ‘Askar an-Nahsabi 15

Nasafi, Aba Mu‘in 26 (Anm. 78)

Nasafi (Aba Hafs ‘Umar b. Muhammad al-
Maturidi 26 (Anm. 76), 32, 63, 65

Nawawi, Abu Zakariyya

Naw*, Yahya b. “Ali b. Nasth 6, 7, 8, 24,
25, 26, 27, 66, 67, 79, 80

Naw‘izade ‘Ata’1 [‘Ata’ullah] 25

Nazzam, an- 46 (Anm. 136)

Nischapur 13,

Nuh (Prophet) 38

Nuri, [Abu I-Husayn] 15

Osmanischer Reich 1, 2, 21, 28, 29

Ozervarly, Sait 1

Qadariyya = magis hadibi F-umma 45, 47, 59

Qadi Abu Bakr, s. Ibn as-Sunni 65 (Anm.
261)

Qadi Iyad 65

Qaramanizade Mehmed Efendi 24

Qudsi, Ibn Abi Sarif = Kamaladdin
Muhammad b. Muhammad 46 (Anm.
139), 50 (Anm. 159)

Qurays 39

Qusayri, Abu I-Qasim =Ibn Hawazin, al-
Ustad 14 (Anm. 33)

Qusgi, Ala’addin ‘Ali b. Muhammad 26
(Anm. 81), 58 (u. Anm. 223)

Ragab al-“Amidi, al-Qaysari 56 (Anm. 210)

Razi, Fahraddin 19, 21, 62

Rudolph, Ulrich 3, 5, 6

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Ruwaym [b. Ahmad b. al-Bagdadi] 15

Sabuni, Nuraddin al-Buhari 22, 26 (Anm.
77, 86)

Sa‘daddin [Mehmed b. Hasan Gan b.
Mehmed b. Gemaleddin] 25

Sa‘daddin at-Taftazani, s. Taftazani

Sa‘d at-Taftazani, s. Taftazani

Dawani, Galaladdin Muhammad b. Asad
as-Sadiqi ad-Dawani, a$-Safii 46 (Anm.
140)

Sadr a$-Sari‘a, s. Mahbubi

Safadi, Salahaddin 11

Safawiden 20

Safi1 12, 13, 15, 18, 22, 33, 43, 44, 78, 80

Safii-Rechtsschule 2, 13, 32, 51, 78

Safititen 13, 16, 17, 22, 67, 68, 80

Safi‘itische-Jurisprudenz 13

$ah al-Kirmani, s. Kirmani

Sah Isma‘l 20

Sahn-Medrese 20

Sahrastani 21, 65

Sahraziri, Ibn as-Salah 12,

Salomon (Prophet) = Sulayman 40

Sam‘ani, Abu Sa‘d 12

Samarqgandi , al-Hakim 21, 33 (Anm. 116)

Samarqandi, s. Abu I-Layt 44 (Anm. 127)

Samhiiri§ = der Richter der Dschinnen (gads
al-ginn) 53 (Anm. 175)

Samnun [b. ‘Umar al-Muhibb, Abu I-Hasan
al-Hawwas] 16

Samsaddin al-Isfahani 21, ? 46

Saqiq al-Balhi 15

Sariyy [as-Saqati] 15

Sayhzade, ‘Abdarrahman b. “Ali

Sayyid a$-Sarif a$-Safii al-Gurgani 21 (Anm.
55), 59

Schah Tahmasp 20

Sibli, [Dulaf b. Gahdar] 16

Siddig, s. Abt Bakr

Sihna, s. Ibn a¥-Sihna

Sirazi, ‘Abdalwahhab 12

Sirazi, Abi Ishiq Ibrahim 13 (Anm. 19)

Sirazi, Naraddin Muhammad 14, 62, 64

Siwasi, s. Ibn al-Humam

Subki, Tagaddin 2, 5, 6, 7, 8, 10, 11, 12, 13,
14, 15, 16, 17, 18, 55, 59, 62, 64, 65, 67,
69, 78, 79, 80, 81

Subki, Taqiyyaddin 10, 14

Sufis, Mochtegern-Sufis 19, 31, 56

Sufyan [at-Tawri] 15

nnnnnn

- am 22.01.2026,


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Suhrawardi, Aba n-Nagib 12

Sultana Mihr u Mah Medrese 25

Sultan Murad III. 20

Sultan Salim 19

Sultan Sulayman al-Qanani 20

Suyati, as- 19, 32 (Anm. 111)

Tabari, Abu t-Tayyib 12

Taftazani, Sa‘daddin Mas‘Gd b. ‘Umar as-
Safi<i (= as-Sa‘d oder Sa‘daddin at-
Taftazani) 19, 21, 59, 62, 63

Tahawi , Ahmad b. Muhammad b.
Sulayman b. ‘Abdalmalik al-Azdi 14
(Anm. 27), 26 (Anm. 79), 30, 32 (Anm.
108)

Ta’i [Dawad b. Nusayr] 15

Tanahi, Mahmid Muhammad 8, 12

Tayfur, [Abt Yazid al-Bistami] 15

Taqafi, [Muhammad b. ‘Abdalwahhab] 16

Tilimsani, “Afifaddin 53

Tiirkei 20

Werke

Anwar at-tanzil (Baydawi) 52

Aq’id ad-durriyya al-, Sarh matn as-
Sanidisiyya (Hasimi) 32 (Anm. 110)

Aq’id as-Saniisi 32 (Anm. 110) (= ? Sarh al-
‘aqa’id) 46

‘Aqa’id at-Tabhawi = Matn at-Tahawi =
Agidat Abi Gva(fazr at-Tahawi = “Aqidat
abl as-sunna = al-Aqida = al-"Aqa’id =
Bayan as-sunna wa-lI-§ama‘a 14 (Anm. 27),
26, 30, 32

Aq@’id nuqayat as-Suyafi 32

‘Aqa’id “Umar an-Nasafi = Maitn al-“Aqa’id
an-nasaftyya 26 (Anm. 76), 32, (= al-
[‘timad fi I-i‘tigad) 63

Arbain fi usitl ad-din al- (Amidi) 62

AS$bah wa-n-naza’ir al- (Subki) 11

Azbar ar-rawdart (Abt ‘Udba) 31

Bahgat ahl as-sunna ‘ali ‘agidat Ibn as-Sibna
61

Bidaya min al-Kifaya al- (Sabuni) 22, (=
Matn al-Bidaya) 26 (Anm. 77),

Bidayat al-kalam (Ibrahim b. ‘Abdallah) 22
(Anm. 62)

Bidayat al-usil (Sabuni) 26 (Anm. 86)

93

Tusi, Nasiraddin (= Nagsir al-Din) 50 (Anm.
153)

Tustari [Sahl b. ‘Abdallah] 15

Mahbabi, Sadr a$-Sari‘a “Ubaydallah b.
Mas‘ad 26 (Anm. 85), 47 (Anm. 144), 50
(Anm. 151, 155), 60

‘Umar al-Faraq 38

‘Umayra, ‘Abdarrahman 61 (Anm. 248)

‘Utman, Da n-Narayn 38

Wasiti, Abu Bakr 65

Wetzstein 8

Wirsch, Renate 5 (Anm.1)

Yafit 40

Ya’gag und Ma’gag 40

Yahya = Johannes der Taufer 52

Yahya b. “Ali b. Nasth, s. Naw‘i

Yahya b. Mu‘ad 15

Yahya b. Zakariyya, Sayh al-Islam 51

Yazicioglu, Mustafa Sait 1

Yasuf ‘Abdarrazzaq 79

Zenbilli, ‘Ali Efendi 20

Burda al- (Busiri) 21

Burg Babil wa-Sadw al-balabil 51 (Anm. 161)

Diwan ad-dawdawin 51 (Anm. 161)

Durar al-hukkam fi gurar al-abkam (Mulla
Husraws) 51

Fath at-tar al-ani fi ba'd ma’atir Saybina as-
Sayh “Abdalgani al- 53

Figh Akbar 132 (Anm. 107)

Figh Akbar 1132 (Anm. 107)

Figh al-absat al- = Figh al-akbar al- 44 (Anm.
126), 59 (Anm. 238)

Fusits al-htkam 25, 54

Gawahir an-nusiis i ball kalimat al-Fusis 54
(Anm. 188)

Gawharat ar-Tawhid (Lagani) 58 (Anm. 227)

Gayat al-matlib fi mababbat al-mabbib 54
(Anm. 192)

Gid al-abkir = (%) Abkar al-afkir (Amidi) 62
(Anm. 256)

Gulistan (Sa‘di) 21

Hadiqa an-nadiyya fi Sarb at-Tariga al-
mubammadiyya al- (Nabulusi) 56

Hadiqar ag-salat allati hiya ra’is al-ibadat
(Aqhisari) 30

nnnnnn

- am 22.01.2026,


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Hadra al-unsiyya fi ar-ribla al-qudsiyya al-=
ar-Ribla al-wusta (Nabulusi) 52 (Anm.
171)

Hagqiqa wa-I-magaz fi riblat bilad as-Sam wa-
misr wa-l-higaz al- (Nabulusi) 52 (Anm.
172)

Hasiya ‘ala Sarh al-Aqi’id li-d-Dawani
(Mahmud Hasan) 46

Hisiya zum Talwih (Hasan Galabi) 46, 50

Hasiyat Rawdat al-ginan (Ibn al-Humam) 46

Hullat ad-dahab al-ibriz fi riblat Ba‘labak wa-I-
Biqa“ al-‘aziz = ar-Ribla as-sugra
(Nabulusi) 52 (Anm. 170)

Ibana fi usil ad-diyana, al- (A§‘ari) 65

I$az = al-I¥iz fi Lhadit (Ibn as-Sunni) 65
(Anm. 262)

I$az = I'¢az al-Quran (Abu Bakr al-Wasitis)
65 (Anm. 269)

Irfad (Guwayni) 65

[Sarat al-maram “an ‘ibarat al-imam (Bayadi)
5,7,59 (Anm. 237), 79

Ka§f al- 59 (Anm. 23)

Kifaya al (Sabuni) 22 (Anm. 61)

Kitab at-Tawhid Maturidi) 31, 43, 65

Kitab Tark al-ikfar (Abu Sulayman al-
Isfahani) 16 (Anm. 44)

Lamiyya al- = al-Lamiyya fi at-tawhid = Bad’
al-amali (al-Usi) 63 (Anm. 258)

Magmi (Abt n-Nagib as-Suhrawardi) 12

Magqasid fi ‘tlm al-kalam al- (Taftazani) 26
(Anm. 83)

Masrab al-hani al- (Baytamani) 53 (Anm.
183)

Matali® as-sa‘ida ‘ald matn al-qasida fi at-
tawhid al- = Matali as-sa‘ida fi Sarh al-
qasida li-s-Sanisi al- (Abu ‘Udba) 61
(Anm. 252)

Maituridi und die sunnitische Theologie in Sa-
markand Al- (Rudolph) 5

Mawagqif al- (11) 26 (Anm. 82), 46, 58, 62

Minbag fi usil al-figh al- (Bazdawi) 11

Mirat al-usil, Sarh Mirqat al-wusil (Mulla
Husraw) 58 (Anm. 231)

Mudhab fi dikr Suyith al-madhab al-
(Mutawwi‘is) 12

Migaz al-kabir al-(As‘ari) 14 (Anm. 30)

Mubassal al- (Razi) 59 (Anm. 239)

Mubptasar al-Kafi min al-mantiq (Aqhisari) 30

Mu‘id an-ni‘am wa-mubid an-nigam (Subki)
11 (Anm. 15)

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Mumayyiza (Isbiri) 6, 9, 45-46, 46, 49, 50,
71,79

Muqaddimat as-salat (Ibn Kamal Basa) 30

Musamara fi Sarbh al-Musayara al- (Ibn Abi
Sarif al-Qudsi) 46 (Anm. 139), 50

Nat@ig al-funiin wa-mahdasin al-mutin (Nawi)
25

Nazm al-far@id (‘Abdarrahman b. “Ali Sayh-
zade) 5,7, 80

Nigaristan (Ibn Kamal Basa) 21

Nibayat al-agdiam (Sahrastani) 65 (Anm. 264)

Nibayat al-‘uqil (Fahraddin ar-Razi) 62

Nizam al-ulama’ ila hatam al-anbiy@®
(Aqhisari) 28

Niniyya = ‘Aqida niintyya = Qasida niniyya
(Subki) 5, 8, 10, 11, 14, 15, 16, 18, 19,
55,59, 62, 64, 65, 79, 81

Niir al-yagin fi usil ad-din (Aqhisari) 30
(Anm. 99)

Otmanty mielliflers (Bursali) 25

Qawl al-mu‘tabar fi bayan an-nazar al-
(Nabulusi) 54 (Anm. 192)

Qawl as-sadid fi ittisal al-asanid al- (Manini)
53 (Anm. 178)

Rawda IFbabiyya ar- (Abu ‘Udba) 5, 9, 61,
62, 63, 65, 81

Rawdit al-gannat (Aqhisari) 8, 30, 31, 43, 44,
46, 67, 69, 72,73, 74, 76, 79

Rawdat al-ginan fi tafsir al-quran ( Barizi) 46
(Anm. 135)

Risala fi I-Farq bayna madhab al-ASa‘ira wa-I-
Maturidiyya (Naw*) 6, 8, 26, 79

Risala fi takfir ar-rawafid (Ibn Kamal Basa)
21

Risala fima yata‘allag bi-wa‘d Allah wa-
wa‘idib (Isbiri) 45

Risalat al-iptilaf bayn al-ASa‘ira wa-I-
Maturidiyya fi itnatay ‘aSarata mas’ala (Ibn
Kamal Basa) 8, 22, 79

Sarh Niniyya (Sirizi) 14

Sarh al-‘aq@’id (Saniisi) 46

Sarh al-Gawhara (Lagani) 58 (Anm. 227)

Sarh al-Hidaya fi Lfigh (Ibn al-Humam) 50

Sarh al-Manar (Ibn Malik) 58 (Anm. 228)

Sarh al-Magqasid (Taftazani) 26 (Anm. 84)

Sarh al-Mawagif (as-Sayyid a3-Sarif) 26
(Anm. 81), 58, 74

Sarh al-Musayara (wahrsch) = al-Musamara fi
Sarh al-Musayara (as-Sayyid a$-Sarif) 59
(Anm. 235)

nnnnnn

- am 22.01.2026,


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Sarh “Agidat al-ustad Abi Mansiir = as-Sayf al-
mashir fi Sarh “Aqidat Abi Mansir (Subki)
14 (Anm. 32), 15

Sarh at-Tagrid (Quigi) 58

Sarh at-Tabrir = Taysir at-Tahrir Muhammad
Amin al-Hanafi al-Hurasani al-Buhari)
58 (Anm. 230)

Sarh at-Tawali* (Isfahani) 46, 65

Sarh Mubtasar Ibn al-Hagib (Subki) 14

Sawad al-a’zam as- (al-Hakim as-
Samargandi) 33 (Anm. 116)

Sayf as-saqil as- (Subki) 10 (Anm. 8)

Sifa fi sirat al-Mustafa as-= Kitab a5-Sifa bi-
ta‘rif buqiq al-Mustafa (Qadi ‘Iyad) 65
(Anm. 268)

Siham ar-rasiqa fi qulith an-nabin ‘an ibm al-
bagiqa as- (Baytamani) 54 (Anm. 185)

Sikayat abl as-sunna (Aba 1-Qasim al-
Qusayri) 14

Simt al-‘abqari as- (Harputi oder Hartabirti)
5

Tabagqat as-Sadiliyya (Dakdakgi) 53

Tabagqat as-5afiiyya al-kubra (Subki) 8, 10, 12

Tabsirat al-adilla (Nasafi) 26 (Anm. 78)

Tabyin kadib al-mufiari (Ibn “Asakir) 13, 14
(Anm. 26), 79 (Anm. 279)

Tagrid al-i‘tigad (Nasiraddin at-Tusi) 50
(Anm. 153), 58 (Anm. 222)

Tabqiq al-intisar (Nabulusi) 5, 9, 57, 60, 72,
74,77, 81

Tabrir at- = Kitab at-Taprir fi usil al-figh (Ibn
al-Humam) 58 (Anm. 224), 60, 65

Takmil an-nu‘it fi luzim al-buyit (Nabulusi)
54 (Anm. 191)

Arabische Begriffe
>-b-d abadiyyan 34
-t-r laysa mw’attir 49

2-z-1 azal 42, 49; azali 49; iradatubi
Fazaliyya 49; sifa azaliyya 22,
23, 34; azaliyyan 34

amr 38; ma’mir 48; amr bayn
amrayn 48, 61; amr nasaf 61;
iman 31, 33, 64; iman al-
mugqallid 17, 64; haqiqat al-
iman 44; la Sakka fi Fiman 63
unita 23

95

Talpis at-Tagrid li-‘umdat al-murid (Lagani) 58
(Anm. 227)

Takwih fi kasf haqd’iq at-Tangih at- (Taftazani)
46, 47 (Anm. 145), 50, 59

Twrih al-fugah@ (Sirazi) 12

Tariga al-mubammadiyya at- (Birkawi) 46, 48,
50, 55, 56, 59

Tawali = Tawali® al-anwar (Baydawi) 26
(Anm. 80), 46

Tawdih fi hall gawamid at-Tangih at- = Tawdih
i-Sarb at-Tangih fi mabbat al-hasan wa-I-
qabih min usil al-figh at- (Mahbubi) 26
(Anm. 85), 27, 47 (Anm. 144), 48, 49, 50,
58 (Anm. 225)

Tevdrih-i Al-i Osman (Ibn Kamal Basa) 21

Uber die moralischen Pflichten der islamischen
Bevolkerungsklassen = Ubersetzung von
Subkis Buch Mud an-ni‘am 11 (Anm.
15)

‘Umda fi usitl ad-din al- (Ibn al-Humam) 65

Umm al-barabin fi Iaq@’id (Santusi) 32 (Anm.
110)

Uqitd al-lw'lw’iyya fi tariqat as-sada al-
mawlawiyya, al- (Nabulusi) 54 (Anm.
190)

Usitl al-hikam fi nizam al-“alam (Aghisari) 29,
31

Was@il al-alma‘i fi fadi’il ashab as-Safit
(Bayhagqi) 12

Wasiyyat Abi Hanifa 32 (Anm. 107)

Wird al-asna wa-l-warid al-qudsi fi targamat al-
arif Abdalgant an-Nabulust al- (Gayyi) 53
(Anm. 178)

b-d-¢ bida 16, 63, 65, 78; tabdi 18,
79; ibda 34 (= creatio ex nibi-
lo); alat 1bda 34

b-§-r basar 36; kalam al-basar 36; al-
‘aSara I-mubassara 39

b-t-1 batil 48; butlan 33

b-w-h mubah 56

&b-r Sabr 48, 49, 57, 58

g-d-d mugaddid 54

g-z-7 Suz’ la yatagazza’ 34

g-s-m tagsim 16

- am 22.01.2026,

nnnnnn



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

S§-m—-bh-r masalib al-gumbir 39, 47,

b-y-r

s—m-°

S—n—-n

Sumbir al-mutakallimin 47,
Sumbiir abl as-sunna 47,

Sawr 39, 81

badita 22, 23, 27, 48, 50, 57, 64
husn 28, 37, 57

bissi 57

hikma 22, 80 (Anm. 289);
bhukama 47°

hall 36, 47

hal 34; hala 49, 57, 57 (Anm.
215); abwal 49; ahwal
Saytaniyya 38; mustapilat 34
mutapayyiz 34

batm al-awliya’ 53; hatima 23
balq 17, 24, 37, 40, 41, 48, 50,
64; balqan 42; sirr Allab fi
balqibi A1; mapliq 36, 48, 49;
al-maplig al-awwal 34;
mabpliqat ar-rabb 49

thtiyar 18, 48, 57, 60, 64, 69;
htiyariyya 42, 45, 47, 49, 50,
57, 58, 60; mudtarr fi ibtiyarih
61; muptar 34, 60; ibtiyarar
Suz’iyya 48

dikr 56; dukiira 23

rida 17, 23, 35, 64

irada 17, 23, 34, 35, 64; irdada-
tubi l-azaliyya 49; iradat qalbi-
yya 48

sa‘id 17,23, 27, 42, 63; sa‘ada
23,38

sama‘ 19, 56, ; sama‘an 36;
sama‘an minbhu bi-la kayf 36;
sam* 23, 34; sam‘an 23; laysa
bi-masmi© 22

abl as-sunna 22, 62; abl as-
sunna wa-l-§ama‘a 31, 45, 46,
57, 60, 63, 81 (= ahl al-haqq 50,
57 = abl dar an-nasr al-hassa
31); gumbir abl as-sunna 47
sar 27, 58, 60; Sar‘an 57; Sart
27; sari‘a 18, 19, 23, 36, 38,
40, 41, 64, 67

yasqa 17, 42; Saqiyy 23, 27, 42,
63; Saqawa 23

sagira 48; saga’ir 18, 27, 64
salat 21, 50

tasawwuf 19, 22; mutasawwifa
31

sira 34

tafriga daririyya 48; ar-ri‘da
ad-darariyya 48; idtirar 49;
idtirari 57,

ta‘at 37,42, 48; istita‘a 42, 57,
60

adamubii 34; bayna al-wugid
wa--‘adam 57 (Anm. 215)
mu'giza ; 37

‘arad 34; ‘aradi 34; al-a‘rad an-
nafsantyya 57

ma‘rifa 33, ma‘rifat Allah 60,
63

‘tizal 16; Mu‘tazila 17

‘azm 49; uli Iazm 38; al-‘azm
al-musammim 48, 50, 71

abl at-ta‘assub 56

ma‘siamin 36

ma‘siya 36, 39; ma‘asi 37, 48
Gqiba 23

1tigad 31; ‘aqa’id al-ma‘qil 32
‘aql 47, 49, 58, 60; al-aql hakim
60; bi-I-aql 23, 27; ‘aqli 22, 27,
33, 47, 57; <aglan 23; ma‘qil 32,
33

‘ayb 37
furd 22, 80; tafarr 79, 80;
tafriat 81
fisq 39; fasiq 33, 38

af‘al 35,42, 48, 49, 50, 58, 60;
awsaf / sifat al-af'al 27, 64; afal
ibtiariyya 45, 47, 48, 57, 58,
60; fasiliin 49
figh 51, 54, 78; usil al-figh 11,
28

tafwid 48, 61

qubh 28, 57; qabih 42

39, 47, 79 (Anm. 278, 279), 81
qadim 34; qadima 27

qadar 35, 42, 43, 44, 48, 49;
‘ala qadar mapsis 49; ilm al-
qadar 42, qudra 35, 47, 48, 49,
57, 60; al-qudra ‘ala n-nazar 63;
al-qudra al-hadita 50, 57;
qudratan 42; taqdir 49; maqdir
42,48, 49, 50

qada’ 23, 35, 49; bi-qada’ Allah
42; fasl al-qada’ 39

qasd 50, 57, 60

muqayyad 57

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 97

kufr 16, 21, 23, 36, 37, 41, 56,
79; takfir 16, 18, 78, 79, 80;
kafir 17, 27, 33, 38, 63, 80
taklif 42; taklif ma /bi-ma la
yutaq /yustata“ 18, 23, 27, 64
kalam 1, 2, 6, 13, 19, 22, 49,
63; kalam Allah 22, 36; kalam
al-basar 36; mubaqqiqi Fkalam
47; mutakallim 50 (Anm. 154),
61; gumbir al-mutakallimin 47

kawnayn 35; takwin 22, 34, 35;

bi-la kayf 34, 35, 36; maghil al-
kayfiyya 41; la yisaf bi--
mahiyya wa-la bi-Fkayfiyya 34;
lafzi 17,79

lawh 42, 49

mumkin, mumkinat 34; imkan
33; la yatamakkan bi-makan 34
mumtani® 34; imtina 33

ni‘'ma 17, 27, 63

mundagat 54; al-firqa an-nagiya
26,27, 80

nahy 38, 58, 60

naqli 47

nazar 33, 63

buda 31; ihtada 62

wugith 34; wagib al-wugid 34
wugid 34, 57 (Anm. 215);
wagih al-wugid 34; wabdat al-
wugid 20; mawgid 41, 57
(Anm. 215); mawgidat 34;
wigdan 48; i$ad 48

tawhid 31, 44

wahm 79

ism 18, 23, 27, 64; musamma
18, 23, 27, 64; tasmiya 23, 27,
64

mitaq 31 (Anm. 105), 42,

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YEx

|6 1 55 561 361 81 S

AYA o i | S
AR I IPARA PR R RPA L)
Ao Aoy oy (e
ATY V0q (YOA Yoy
AAY AA VY NVA
A YA OVAY DAY
Y0 (Y8 N8 A

tgo

NET AL o (3 [
Yoo oY) Vey

2390

NEY ALY Ve b
YoV NAY VA VoA

YA+ e

b] Cj

Py [83575 1355
ANOY NOY o (Dlagzge
ATY N Yol (VoA
AT Ao e Ay
AVY AYY Y. AAd
AYY AV AYo A\ve
AAL AT YAY YA
Yoo V49 VAR AT
YooY (YD

trl
P Oyyars [pyars [deas
A4Y N (VAA 0]
A4T A4E AT Ay

Vay

N ad

Jdt

cObalae /alael [oslie [agae
AYA ATT Y0 o
AOY (10) N0 g
ATE AT DOA oY
AAY A4 A0 N0
Yot

Jdt

‘%Hp/gﬁs/ibs/dﬁs/Jh
AT oY Yo p
AT NTA ATV AT
AAY AYY QYY) Y-
Yov ey

yed

N WA oS58
A AT AAY ]
Vay

<o

Noo o S/ SIS
ATY AT AT oy
VIA 110 TE N TY

- am 22.01.2026, 06:21:3:

230

ANO0L NOY (VoY b (53
ATE Y Vet oo
AYT YO AVE VY
YoV VY

Jtu,u

esalecdl S /plaacd) /amsd)
NEENEY VLY o
V&0

g oo

NOv o 2l /g 3
ATV AT oY Yoy
AAL AYY N ANTA
Yoy oAy

SSV

oo Bolddl /olasdl /2
\i0<\ii‘\£v(\i;

i dd

0P «Slmae [0 [ juns
Yeq Ava Voy

gdd

A ‘\U\Uo‘;;_m/(_\c
AYTAYY NTA Y
AAY AT A YA
A3 AT VA VAN
Yel (Yoo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

AN AT AV o s
Yoo a9

VAT YA (o cpanus

Yol e dedd)

o

VAL 08 V&Y o g

S0

VEY Ve AT o sl

tre

AEA OVEY (YA ol
VAL AV T

PR ad
VA9 N AV o

00T
ALY Ve Ve o L
ARRIFARVAPALVNPARAY

AOY VEV o (oM /s

ATY 104 (VOA Yoy

AVENTEOTA AT
Yeq a1

Joo

NTVAYE oy /gy
NEA NEY 1 ET Y]

oY (VoY Vo N ¢EAa
AYY AV V14 VoA
NAY ANAA VAL DAY

Y4 Y.0

Y1 )89 Gl
RN IS

VW e cdylall s

W e el M
wwf;éb_

Yot ol

VEE AT AYe ol b
VoY e

Yo YT o cade
¥ro o ) e
VAR YO o plad)
YO ol

Yoo ikp

YA o cdwnlal)

YoE Y0 oo,k
VAR o « e
Yot o als

Sl

o

AT AYA AYE ool
NELE LY 8 g
OV NOT oY (1£9
AT ATV 108 () 0A
AYA AYY VY Y-
A3 AN DAY (AD
YOA YAV (YT Y0

WA o coladl (8 sl

e

AAY 108 YR e
14) (VAR AT

[ S/ 58l ST /T 3
AVA AT o cimmall
AAL AAY AN 1V
Y10 AL AT AC
VoA YAV Y

VY o Judl sl kS

WY AT o e s S

W e oYl oS

W o s o) s

W e oAl Ok oS

WY o el

oo PSR /gl
VO (180 N EE (V&Y

Vov e g all ol

Yo o Jpedl (3 Jsat!

YOV AV o Ll

YoY o cdglall

YoY ol

\TY o cdolal)

VoY o el

Y~\‘um33ws plod) 3l

WY o sl

ATA DOT YA o sl
Y44 14t

VWY o sl &l

VAT NOA o S &l

Sty gally B3, L

- am 22.01.2026, 06:21:3:

Ve ool 4
W e il Ko /g o
YT 00 VY o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT ARE

VAT o &L Jsaf (3 &LY1

(ol Jyo! & oY) oY)
VoY AYY e

VoY o ol

VAY o cdidl) Syl

N e ey g}QL&Y\
YoV isla VYA

Yoo SN

NOY o Zaadl 35l
Va1

W o gl 25 ol

WY e ‘((@\ o)

Yo o S el

VoY o e

5ele¥) oy o Bl Asy3)
o e du il

VoY o eohladl 7o

VEA ol 72

Yo o Il 7

WU AYO o calill 7

2l / daallspw 3 L
(RESALA

VA (o ol /ol
\ay

oo (5 Ela)) ol
V¢4

] gl 5[50l o 300
\vk‘\vz‘\vvbp‘dm

WY e KW s

AOY ATV o ¢ S i
VAY A4 DAY Ve

AR VA DAL DAY
AAY (140 AT Ay
AL RY-I 25 S B

o Bl ) o a2
VT
w385 o e o
sl 385 o 1l (o sl

V6) als (103 o (il

A0 VY AT ol
AT OA VoY Vot
AYY VY AYL Ty

Yo\ AT

VEY o (Rad o) sl

AVA ol o6/ g 5o
VA (VY4

Al EaS G o e
e

V8 o gl

o (o a5 pdl
YA ile VTV

(DA Tl Ladls) )
ALY il \w~h;
VWA (Ve

AT o (dall ko) 75
VAL

Y0 o gl s

WA+ o KH o ol

108 o )

VAL o (Ml ade) iy

AAY N o ple 2l
VA

N0E NEY N80 o (&,
VY

[o3l98 G 3 1/ Gl
N0 NV ER o e Slas
VIV (109 oy (e

Sty VAY o 03l

YY-
AN EY N EA o el S
VoV (Yo
AkﬁofaﬂA;)$gy/;fﬁ\
v~~‘\vwbpl(%;-J
Yoy o M

1) o s gl o el

AYO ATE o iyl
ATTAN0L ATA (YT
Vo2 Yo £ S (VY)Y

ALY AT o il o el
Vo

W e &SI

VEA o (505l

Yol e deazd)

J83 /o [0 Jgeny 52
ade il Lo / jlaal)
SYSEN
ATE o canl/ il
ALY (1€ AT Yo
AL VEA NEY N EY
A0V (0T Vo) o
AA+ VYA (108 (VoA
AAL DAY AT DAY

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yva SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Salal) F k) ) Cles
VoY o (ol o 2
NAY VO o (il
Va0

Ve AT o il

WY o (sslball

VEr o o Kol o) dale

VEA o (3 as

ARAVERe USSRl

V./\uo“.j\)é(&. A as

ARE ua‘bw&\a&\).,.&
\eY

Yo o E ke

\WE o b

DA o el 534
YAA (VY

Yo o sl

VY o esladl oy gllas

Vet e o oladl o e

A0 o b Gl ke
\at

W o clas G e

SN
VIV (o) (o

VAV (VE8 o o83

VAA o (Al 2 3l

VO Lo cdawddl

4Q;u\@s=);ﬁjjg¢m\
AT AL oY e
Yoo e A

V1 e MU 2l

\Oiup‘)\;é-\,\.,;ébw

e (¥l el o) &4
VT

Ve o Gspadl o

Bl ST el a oy e
W o

VA o Hpad

[z of sl faad
NEY o pladll Olel
AOY (101 (V0 N8t
AYY VY AV (VoA
AAY YT Y0 Ve
AAA AT AL AT
YA YAV (Y0 Yt

Y'iuawur)')\)}

VoY o ol
S Al 2 L )
VoY LYY o

VOV o ¢ cgasii

VAR VP o ozl

YA o a3l

V1 o (&l ) 2

o /() ) o2
NELAYA o gl
149 (147 () TA o

V8 o sl ol

V&Y o e oy ol

W e < Bleist) ol

Yoo AT o iy

Y8 g

Yor c €)ool

Lo LA et
VAA VAR ) €A

A3 A AAY A
Yo Yeg YY Yee
(o as o 357) (lasol
Wo o

o (s ol o) Y
Ve

VAT o skl

oo <Gt plodl /o A Lol
Y44 )83 1Y oy
AV N0Y N EE o ol
A2 NAY a4 (\AY

EAAAERALY-
A o Eoadl Jal /ol
ART-IN PEIT-A RS
YA

Geldly &) Jal /32 o
ALY ATA YO,
Yeg VAN AAT AT
AL T RAP R W Y-

\avup‘(gg.s) L

VO N EY o e yd

TY

Yoo oo s

6 e ol g

WA+ o Bl

YO e (Gl

o odsbe [l ade Jyer
VAY A0 (VAN

VIY o

VoA oo

100 o 3olall jaar

YA o ‘k}.\.ﬂ\}-\ &yld)

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YYA

AT AAY VAL AT
ART-IA EESALLIALYA
\Eh

VY o (padl )

eSSl o s e

VA o

\avf4§ugu;

N o et Bl
Vet

V0L YO o Sl e o

VAA o eod 5
WA o culandl az

A e 4 jpan
VAY o (ol

A0 o Sl a4
ATA D EY YA AT
AYY AYY VY Y
VWA

W o (2ldl s

vt oo la

VAT o ¢ shane)]

sl sled 5T ) 3l
VAA o (Bl

V) o el o gl

oo el gl sl
Y0

St /3 a3 /5 0laY
AYO ATE o (gaadl
AL ATA AYY T
AOY (V0T Nog (\o-
ATTAVY (Ve VoA
A AA VA VAN

Yo ol

WY V€ o 5

VEY o Ll )

AVY VY o cold) o))
AR

NTE o cpulasdl sl o
VAA AV A

WU o b S

VEY o cpiall S

AN o G K
WY

VAY V68 o o J&

B/ ) delor
A0V o /)
YoY )39 A VAN

R RO I
AYANYA (AT Yo
AET N80 Ve N EY
N0 VER VEA Y
Aoy Yot yog Yoy

ATE AT A
ATA AT AT e
AAY AYY AT AV
AT AAL DAL DAT
Yoo 1A A4 Ay
YA Yot

AYA o ol e o
ALY ALY O E) Ta
AOY (\OY (VA (Vg0
ATY (VoA e ot
AV AV ATy a1
AAY DAL VT VY

‘\oA

S s e oy o]
\aof &@w
gwu—faé—“‘o—wb—f
VAT o Sl oy
PR T AR (R
U1 W~ W~
o S L5 e
149 p LK
3\-3.9\55-’9@-{‘2 olE s b
s s gl I KK
02 ol o (spadl
y1e-y09
J’ug@""‘—"dj’u)d)—“‘
i gL dk 3]
AN e oy e J3Y)
Vv o

Ly Slely Vel el

RESREL

AARAERICIN

VAL N EE o ()

VOV VoA o i )

VIA A ol 38

VA o e oo

VY o g )

VEd o o Jae o)

R G e 18 B )
V&Y e

\Viuocu*'};j\ds

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

OS]

N !
oo skl e cadl
Yo

{,_34,.\\: R fl_a
u\_-\\ O o ij\ u-k«-“
o Al ey sl
VY-

:f/\_f'l\/, J)—;Tj _E\_‘i.; :ij

I Jak s M
o ede plad i oo
V€0 o (LK)

bpladplis 261

i 7o A
YA

H\ J_ L M_L;J\j

oy g N e
(Sl L35 e e o
WA o Jas0) s

R (0 (PSRRI
oo J—l e (S
Y13-) 1A

S o s

sju_EJ\ J"jd"u{u‘ L;Tj
4 aj JA\MW
VEY o

sl ol K oS By 40
VEY o 4

ol
&y <4:A.—\ Jos alast
oY ‘"J:jﬁ\ Cy

o S iiﬂéb‘bd;?"
Vo)

M\f&ﬁuug f))"
W) u,,‘"éw,

il o (3 dae e aall”
J@«.}’J-’*oﬂéﬂb

:j.'»,j <39 u{u}ﬂ\"
\-‘V B c”d;\ﬁ\

JM“”J

ol ol g T, s 57

o\ o

WA o Mol S"

Spe ¥y i) e S Y
VAY o el e

G b i 5o K"
VEYA o k)
e a,\zﬁpj )U\ s odane
VY o ik

ol B ) 3 S i
Ve e

Y14 Yr0 o YA/EA il
-V00 o 0/0) o,
Vo
VEY o (Y4/00 sl
YoV o \T/OA dsld)
VoA o (YT/0R ad
VOV o /1Y aall
VOA o VT gl
VY e N ey el
VET o £8/TA )
VAL o VIV 73
YoV o YT sl
VOY o UV gl
Yo\ o VAV eI
VEY o 1-0/aY L

Gy 30 &l Zoale )

VAY o Mol gl 18"

o dale Jee gL Ut
Sy G paip e o331 2
YAo uaﬁ';j\'é\.»wf;::bj

VET o B L L

Ve o ol il

193 o e 2 el

oo o) o M e L
ol adbl ola o ! o3 CLo\
ol V10 o iy (AR
yoq

M e L e KB e
A

salacdl ol o o6 e LT
bzl ol o Zund

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT v

A L.éy ) Ao g5l e (Y

VA o NV NA S

Yeq YSA o VY 4

Va¢ o VYO/Y AR

YoV oo YAITY &

\i‘\f‘o‘\»oo/w w;,,}u

YoV o 0/ve 4l

WA o (YV/YO 4l

NAY o OV/YA el
VAY

YoV o KV o3

VET o Y/ o\d

V0T o AY/YY susd)

SR ST S IEPIN A LA
y1y

(RN RV A -RAH

VE0 o (£Y/YO bbb

Uil YV o AY/TT e
VA

VIY o ATTY SBLa)

VoY o V/YA

VET o AT el

VY o /YA

V00 o TV/Ee

VY o /8N Chas

N0 o AT/EY (5,53
VA

VET o (YV-YO/ 88 el

Y0 N0V o VA/EY uF

VEE o YT/EA il

YV o VYTl
VET o AV Gl
VoY o QALY Gl
VET o DAYV Gl el
Ver o ct/A JsY
VEY o TA/A JY
WY o /A &gl
VAL o VTN g
VEO o T\ + Ly
YoV o AV/V e Ly
VAY (o VY)Y 3m
EA B VAR RV
VAY o Y+ /)) 5gn
\RANVCRESVAR QU
VAY o OF/\Y iy
VOr o YN Gy
VY o VUNY sell
VEY o TANY el
VOV oV /VE gal)
VA o VV/VE al)
VI o YY/VE aly)
W e c£0/)7 ol
VET o VYV )
Vo) o AYF/VT )
VI8 o VOV L
WY Lo KUY )
VAN o YEY L
VAY o YO/ Ll
AT o FTYYAA S

LA o

Yio o Y)W
IRTIPA AR Sdv]
YAY o /Y 3,2
VOA-NOY o (A/Y 53l
INERAVARTA
ARAAPREAA Bl
WY o YO/Y 32l
YoV o (AY/Y 550
YoV o NV /Y 53
oo OYY (&Y £V 5l
Ve
VAT o AYE/Y 3R
VEY o (YOR/Y 55l
AATNTY o YA/Y 53l
YAY
Vor o EA/Y e T
VET o VAT oL JT
V00 o YV/& L
VT o OV/ ¢ sl
YoV o YY/E LA
YoV o ) Y/e LA
V1V o ) eV/¢ oL
Voo o Ve/e sl
Ver o VoV/g oLl
V14 o V1o/g (L
VI e Vo sl
VIAVTY o VY70 sl
YoY o 08/ plY

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yye SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

AY A N0 ANY
VY] YT AYE Y

e

AL AT o S

rdd

Slally M e /360 ke
A0 AT AO AL o
1Y

S d

anged]) SIS
oo (&l sl
VY (A0 AL

S0

Dl el op ol /22
i Yy e Ve

bl Cj

2 < e [ 357y 27
AT AS AL AT AY
A Y ) e
AV TN 0 g
AT AN Y]
AYY AY) 110 Y
AYY YO (A YE A YY
Y4 YA

Vo 80550 (el /) Y
S5 g Aasly [ 8/ p5ans
AT AL o ol
AYE AT AYY Y-
VY1

AAAY AL Ay Ay
AT AN Y N
AR AR AR T-IFA R B
AYLAYY AYY Y

AY4 AYY VYo

=t

AV AT o i [ [
AY A) A AR AA
114 (VYo 40 Ay

BREAC)

D12 5,8 [i53k 5,06 /5,06
AOAY o (el
A3 4720 A AR
DAY NN
AN AN Y e
VA VT Y0 e
AYY YO AYY AT
Y4 (VYA

0P ¢ A8 5)5 [LaY] 5,08
VYY)

N

(e b o3l b /4
A0 (A0 AL AY o
AT Y V) ag
DAY AT
AT ANY Y e
VYT AYE VYD

e d

AL AY o dynS S

L\\. ‘o\c.\ (%o &ﬁ' AO

- am 22.01.2026, 06:21:3:

A0 A€ A4y AaY A
) AA Ay an
AREYART-IPARE AP ¢
YYa VY

oo

1 o g il

S

e cellati) G [ o
V) A9 (A0 AY
NV NN Y VY
FARR EPAR KRR SR RY
AAEFARE 4

dd

o <o [Rns [ Ggoe [poe
ANAN AT AL AY AY
FAREAPARE MPR I SR IR
AR PR T IO R P R}
AY YL AN VY
AYO YL AYY AVYY
YYA VYA VY

Lol

s |2 g ] 2l o
‘AT‘AO‘Ai‘AVua
AYE Ve Ve A Ve

Sl

‘\\~ua‘§a»ﬂp/@9
\YY

Jag

/Jﬁu/%ﬁ&/ﬂb/gﬁo/Jb

‘Ao c/\\’ uo ch}hA
cﬁ\ cﬂ' c/\/\ AY (AT


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Yye

AYLATYY AYY WY
YYA AAYY Y1

Vel )Y

1S

o il sl /)
ARA AN AY AT LAY
A4 A7 A0 .AY A)
AL BPAKE SPR R BPR
ANV N0V e
ARAEPARE SPAREEPARE
AR AR R WARTIARES
AYY AYY Y YA
AYY AYT Yo VYE
WYY YA AYA

Y

AT AY o calis /eals
A0 AY A+ AdAY
PARRSFARE SPIFL L AFE
PAAASARL SRR PR
WYY YY) Yy

)

e AY ARG AL Bl
ARESFARE PR R

W1 o gl L)

APRVIG W

M AT o lavin

Jordo

A o Jadady 7l

oV

A0 o e g g8
A AR AN AY AT

At o (asSl

M o Jdl

WY AR Ll

‘J}‘pj“ bbf Cj..n ¢J}a‘§“ oT).a
ar e

cﬁ' AN AT upcug\jl\
\YY

A o Azl

ez
o 22 g |Gk e /e
AT Y AN A

AYLAYY VT o
WYY AVYY

AT A0 o el on
AT ANY Aq

Nt d

2 e et i i
A AR AN AY AT
40 A8 Ay Ay AN
114 110 (AA

iz

S 1S [T8
A0 AL Ay AaY A)
NENY AYAA
(A AREAARE!

Jsz

AL AT AY ol /]
AT NN N A0

ANV AY AL o ol
VYO AYY (Y-

o e 1)
AT AT T AN
T

Lo 3 S ) o
[l Syl o gdlly o)
A M AT o 2l
AR AR AP
AN AN VA Y
WY AT AYY Y

AO‘AVLP‘&ﬁﬂ\G?

Sl ety) o 7
ANV AY o (e
\YO XY YY) Y-

A0 A ol s
VY Ay

oo ) G Ll S s
T

U@VMMAMUZ
VY A9 o (5Ll

AY ol e

AL AY o (B 72
N0 A AL AN A0
AYY VA VT
YYA Y

WA o s &y

oo ((SY ) =) Lass¥l )
K

Voo eSS A

A o ASI/ glaall T
VY4

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yyy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

AY o ez

AURUNSIISTE PR

AY A0 A o GBI
Ny

o opaie 5 ) [
ANV AL AN A AY
AARARE

ATAY A o Eapll)
N A3 AN AY
WY ATY

A Lo /o gl /42
AN AT o s ade
Y Y Ay

(S pal) 7 oy a2
WYY o

oo Glal ) b el 2
114 Ay

Zead) Jal /7y ol /2
AN A AL o el
A% 40 A¢ AT AY
AN Y Ve
ATAAYY AYY A
¥

AL AT o oy W

WA o ol oy ploa

Gl Sl e oLall L)
NY OV e

S 38 3 lasy) 5ad
oY gl e Gl
AY o

AYe QLAY o dadd
\YY

VA e gl

NN o )l I
\YY

Y o (Bl ) w

AT e (S

[ aasdl /) Sase
ANY AY o cazd)
WY AF Y Y

AY o cplall e /)
AIY ANY Aad Ao
Ay

AY o el [y 20 sl
AY A% AN A AL
ANVT NN Vo a9
YTV YT A

AT AO o ey 3N Ao
AY O A% AN
AV NNy
AYEAYY Y)Y Y.
\WeAYa Y

WY oo o2

AY AL AY o Gl
AYRAYY (Ve oy
AR

) o colladl oy e

WWE o cdawdll

WWE Y ONY o ()l

RERA ISP fivil
A9 47 30 A AA
WY AYY e

AYY AN AT Y
TN A YY

AY o () o ool
AYY Y)Y A0
VY1

Rl Jaf /o3 o
WA AYY ool

Y e el dead ol

N A o B o
AYY Y0 AYY

czall ol il 22l al
AV A AV AY o
A A3 AN AT A0
AV ANV DT ONY
AYO YT AYY Y.
WY AT YR YA

VYR ATY o (JUEN

MY o il slaal) Jaf

VA o bl

Y e B

AR fﬂ‘i\uﬂ’

VWY e el

A7 40 A) (AY u" & pd)
AYR YA DYV a9
AT

uam‘,Ki\ /(;},AKLU By
\YY Y-

AYY OV o colsha oy o
1Y4

Y A A0 ol S
TN Ve

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Yy

@Aﬁw Hhasyl 3as eled (T

A ) s 3BT ¥
oo el s S35 J
VoY

L)y Sleldy Vel el

W o ezl el
(G G e [l
| A

AT o e

A% AT AL o ld o)
IAEARL IR

VYo ol )

gl 2l /358U Ko
AY+ ()10 (A0 AT
VYT Y

Nre k¥l Y Gz 5
V)

(el [ padl ) s
(V\e0 p

ALY o eila o
i) ) 1/ g msY)
A AY AT LAY o
A% AA A0 AT A

AN ANY ) e
AYY AV ANA Y
AT

AY o ,elal) /%)
AY A1 .40 a¢ AY
BRI PRRATRILYA

uoz‘\A/YA UMA\ EJ}"’”
AYA VA VY

A o VITY saoidl 5 5u

AV o FV/TY Ol b su

VYA o NA/YE s sm

AN o ATTY bLall 5 s

VYY Lo TY/YA el 5 pm

o cbr [8) clab e
\ey

AV o 01/0Y S\l 54w

VYA o YTV L 5 e

oe YV /Ve Ll s su
\eq

B VA W VRNV [ R
\YY A e

o YV AN Gls¥ 8 s
\YA

VYWY o YAUAY LS s

2 ) Eynlo V!

LA o

VoY e gl e
Made \gn Kl Loy sl
AR e

Jlas Yl g

G 25 il 5 o3
\V'ua

- am 22.01.2026, 06:21:3:

VYA o VY 3l 5 g
W o OIV/Y 5alls 5
02 ITY YAVUY 5a05 e
VY4

ANVO o YNE/Y 5\ pu
VY4

o2 B/ ob# T8
e

0P O ol T35
e

2 VY LE T 6 s
VY4

WA o Y/ L5 e

AY o (TY/0 5l 5 g

AT o V)T il 55
WE o VYT la¥ 555
AY o YAV Oledls e
WE o OV/A JsW s e
VA o Y4V g bypm
AY o £V g bygu
AY Lo AVNY Giag 5 y5m
WYY o VUNY sel 5 gm
AY Lo VOV ol s e
W e AVY s
WY o TONA G5 e

IREIN-RAVAL WSS JPo"

oo VVOITY sl 8 pm

¢

VoA o Y/YY s s


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Jag

W e eoldadl /fie / Jal
18T N0 sy

rdd

Liwls 1 1Y f@mg&
simla TA oYY, 0\
oy

PR

YA VY A o L3

YUY Y o (db) 50

e 5,8 /UK /ol 5,
5,3 /&l 5,03l /LYl
A8 ol
VE VY VY VY Ve
YA VY Yovt

JoA

VO VE o piler aub [ uad
2%

<o

Ohela Vo A Y oS
AYA isla YO VY (AN
YV V1

Jso

Jsl

VA YR o/ 5T/ 0yt

SIS e

e Bl (bl /]
SRCA Y AT
YO YL VY VY (Y-
YA YA VY (VT

ez

N A o el b4
Y4 YA VY VTN

W oYy e )

Jord o

YY e o Juadeddll

P

e il S

250

Ya VT st

Sld

VY VY Y o el ol
Slelrs VY QY jialay
Y4 YA VY Ve (VYo

ARRRRE S

Jala VY o sl o3l
VoY

VE N o i)
Yo

N0 o el 78 Al

T e (pal Al ansls

W e ol ooy, il
VO ila

Sele 10 o AUl
Y101 jiala 18 o (Y
WYY il

Juuvowuxuﬂcg
¥4

A e caolil) s

oo <Kyl /e &, Ll
VOV juala VA (VO (Ve

W ke VO L

VA o (L) 70

AY Gaela Y o el
TA CEA, £V isla Y
Oiela YU VY (oY iala,
VOV ela VA (V&

YV iels 11 o e, Ll

calill e Bl Cads s
Y Lo iyl

VO iela Y o (il

A o il (3 &g

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Yy,

| 2 s /2 g a2
YA Y ool

sy g2l el ) ¢
| VA Y o

VA V& o Sl a2

o3 g_s“bu'“’ AE
va o <l

&Y ielay Y o i Fall
e ela VT CIA

Vo ala Y o (o)

0 o et dsd /bl
ey YT OFT ks 11
\TY

Y o &l

Sllyey S

SlnTA 10 N o )
VE A Sela VT (0

Sela YO AT pals
YV

o P ‘@Bﬁﬂ\

&)wis

08 (OA (TY o S

JRey

ALY Y oS
0T (00 (0 (SN 8T
OA OV

331y o2 a3t ALy e (O

Y4 VY YV ala
VOV yueln
W o el 5y
Ve il VY o (el
V1Yo o Bl [3 el
YA VY YA ala,
VO Jiala 1Y o« lgan)l
VY (10 Y o kil Jal
VO iele Y o )
W pala VO o Gsglad|
TA WY AY o il
@ @ bl /e e
VYV jisla YO 0 g
Diela YO VY o ik
'Y
YA ala Yo o Gl
VY ke VT e gl
10 o ey 2l el
VY VY o ol il
Ve o dhay 2l juo
YO Y o Buyil

LA o

il VY o oY /A JsY!
VY

il VY o VY s
VY

U0 o VY sl

T o (TITO bbb

T e ATTY cblall

N0 e YT L

T e ga/0t Ll

Gy B 2l

M daae ,\.....c;—\ L3 C)ij N
AR S

oLl Sl e el

Vo als T o syl ol
AY Gela WY o ol )
Sialay TA Y als 11
VVE hela VYO
YT YO ANl

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

YYa SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

op!

FUTO XL o ol
&Y (&0 YA YA LYY
OF (0 (€7 (&0 (&Y
(OA OV (01 (00 0¢
T 08

TV TR G cosge [ s
OF (00 (€8 (LY (YA
o1 (0%

s

°~‘TY&p‘t%/k4

VoL

A 80 o e Il

LTS A PR
00 (0¢ (OY (&9

Or o os

730

ATEETY oyl )
o¢ (oY

& o &y,

oL

RN

Ddt

o cobliel /alzel [/ slie
£8 YO [ YE YY Y'Y

SR

OV (£Y (YA Y o,
04 (OA

OA (&Y (£) o 5,58

e d

0T (L TV o 35S0

00 (08 0 (0 89
04 [0V (01

80 &Y p ‘(&J\) T
oY (A (&1

YA o syl

OY (&A o ‘Cj

¢t ‘é‘J)L‘J é’})h”

OF (YA Lo cagd)

Sldey S

0 o S

€0 o ol g

Jyel 3 i) ooy,
Lia /LSO Vi / lslizsy)
YO XY Y o ccadidl

€0 o s

YY o S aul

Y o sl S

TE o (i) Sl

ol Foia /5ol sl
VY o el dall

VLYY ol E e

FE o oyt 1l sl

S S /3 81 /T
EA (LY (8180 o

5\.&\3 C)"\U) f\sby\j O\.)H\

0t o 73y

OF (Y Lo el K
OF Lo 8zl Apall
EA o oY dod)

oY o Jidl

EA o el 5

£1 .88 (EF OFE o (JU)

OF o epdallate ld

YE oo (g

FE o sl

Yo &su\

0 YA o c;;.\aéﬂ\

O 8 o sl 5 ol

£ e il

€4 o o5, 2dl) 5 )

s ) g2, e [ e
0r (£4 o

P

Or (83 o ,E 3l

VLYY ol f

e [ O sme | gue
(i/\ ciouo ‘rM\ A.J&
oy

LANCENT S

Or o P

YV oe il Sl

A o old

Y1 o (il o) s

[ M) sz [ baes /02
ade @ /)l ade s
[agl) a5 /3l 5350
oo <pddly Sl e
Y YO YL LYY L TY
(BN (80 (T ¥] YA

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YYA

A cio cii <Vvuo cr.)T
OA (00 [OY

€A o (1) ool

€0 o ]

v e ‘fj,\:j\j\ O“
0. (&9

YA o copad) o

oo b} /gl i 5
Yo XY o
oﬁ CV-L

(0 B oy 5 o) Bl
A

YY e i)l Jal

YY Lo el dall

P c(A:& 4:\\\ d‘a)) ;’\D ﬂlj
O

0. V.O ((‘L\kﬁ

&M /e Jiper 1 Jsyer
io cii J‘\’ J‘i uﬁ

YA e (ol u,) v?

00 o (sl3) s3>

O

£o P ‘(Cj\ﬂ\) 33\3

s
¢A

2/\ = c"L“st). Zs\l Yll

F ek 90 (som YL
€4 o KU

€1 o Gy Jal g 550

e gl G A A

oy plal B fy Sle 0"
P RPN w Slo 2ad
O

O P ‘"ﬂf o ;'ZGY\"

P g..“? VKC =y Al
Sl AL Je by
O\ ua ‘"J:LQL. J‘F

oo by 5 8 s 1"
o)

be Sl o Jo AN e 8 Y
0\ e """\@\ J‘J

B by e doy, Al
uo‘"O\J}ﬁ\ 52 o by
0¢

00 P ‘")6"':‘.‘ ij}.‘“ﬁ ‘é‘b?"

g e ASH Y el
o1 P

£ el ik Lolgll —
o1 o ‘"9\,\@_?;3\ wr’ 9U"j\

o s Bk ol A 5"
2y gl 3l
ahe oy i T et
oy P el u&‘

e YT AT AY/00 (2
¢A

£ o (YV/00 ol

Y4 o (Y300 el

OY o 0-£/07 syl

YO o (YY/OA sld)

00 pY/0d ad

00 o AT DU

oV (£ o FV/VE Fil

O Lo (A/VO Ll

£ o (YY/VO Ll

OY o NAY &8

oY o \AY syt

oY o (Y/AY syt

£ Y o NV/AY sy

) o VAL 75

01 o <1/34 4

00 o NV A S

£0 o 0/\VE Wl

&

Ry 2 Byl EyaleY)

- am 22.01.2026, 06:21:3:

ol e B e R
Yo

Yo o afs e Sd Yl

casSy caSidloy bl oo o
Cadly 3 p:”ﬁ el )5
oy 0 e 4;G,J\J bl dn
YV ¥E o Ml e

Sl 037 8K e S
AN RSN

ol o 5% pllardd )"
Lo o el g2


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

YYv SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

04 o Yo/t gl

OV o (/YO )

OF o AY/YY LI

7 o e/t el ] 5k

€) o /6 el ] Bk

€) o N0/t sl / Bk

€1 o YA £ el / Sk

T o NV/EY (55
£\

04 o ¥/€4 Skl

Y o \T/EA Ol ]

YA jo N E/€] Ol d)

oYu”‘i\/o' 3

O o AMYA aaill

00 o YVIY+ ¢y

EA o £ /YT LYl

(A Lo YATE L

tL o /Yo JL\A

YA Lo VTN e

00 o YAYA/TT a

OA Lo ATV blal

OA o VYA s

T 0% o YY/TA )

OA (£) Y/TA L

OY () o SA/TA L

OF Lo NVt el e

YA e (Y1 -Yo/0) C’U:‘M

€0 o 0/0) &b\l

oV o (£d/0t Ll

£) o VYT Yl
£V o A\ YE/T el
OF o NOA/T Al
€1 o A3V Ol
YY o VYV Gl
YA o Y/A JwYl

YA o 00/A Jw!
YA g YL/ &
0% o /NN 3

ON (ENY o (F/VY 30
€Y Lo VY)Y s
€1 o AV/\Y Cavy
0N o VYN Gy
EA jo N ANY Gy
ON (&£) Lo VUNY sl
OV Lo (FA/NY el
00 o AT/ ol
00 o (0NN ol )
€8 o NNV S
00 o EA/VA i)
£8 o O/ VA LS
IR AVAR IS
oY Lo 00/Y+ db
YU e MVY/Y b
£0 o YY/TY
OV Lo YY/YY LLed
£F o YUY LYl
£F Lo YV/TY !
0T o £V/YY oLl
Y1 e AT Ll

LA o

- am 22.01.2026, 06:21:3:

€Y o Yo/Y 5l

OA (00 o (YE/Y 5l
€8 o YE/Y 5

€8 o N Y/Y 5
EA o AN/ sl
YA Lo ALY 5
0T Lo AVYA/Y 55
£ o NAT/Y 53
OA Lo (Y 0/Y 55l
€0 o YA\YT/Y 53l
o‘luo‘voo/v b""“
&Y o (YOV/Y 53l
ON Lo YAV/Y 55l
Y oo VI oL JT
oo AT ole T
Y o AT e JT
T e AeIY e T
€Y Lo AY/Y oL T
O AYA/Y e JT
00 o YY/Y ol JT
O o NEVY oL T
0T o (tA/E L

0\ o 04/t (L

€Y o N1E/E LA
0T o VA/0 sxlll

Yo Lo 81/0 sl
YA o Yo YY)
Y o AT Y

£) o V)Tl


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

T, ey ol (7

JE
YA o« o
rLo
YA o cdess
gov
Yl\uo‘f;’;;
Jag
YA o Jas
Lo
YA g2 <R
.

YV YT o conde

r=9d

YA o b
O T
(AN EN
s

Y4 o o)
Y 0o e (e
VA o Ao
<o d

YA o cof
ot

YA gocoled) 3 sl
Jziuu

3
YA o g [ cp

ol el 2 aaall) syl

Y1 o (b, aall ol
Y1 e ‘é\jl;ﬂ
Y1 o ol il
Y1 e cdolal)

Y1 e el

Stly gally JBY, L

Jskally el 2N ol ]

YV o cplls
YA o i

YY o Ll

YV o LA

YY o ey il

vy S ‘J‘Vw’“ "\Jﬁ L

g2

S0

ARNUZRE-O))

JJd oo

Sob

YA o cola Yk ik
st

TA o Bl S
YA YA YT o i o
TA go < Blrish g

YV o (G e

YV o sl e »
YA

YA oo Pl a5

YN e mf_d\ /3,2l
Y4 vy

YA YA VY o s asdl

YW o izl Jal

VY o el aa) Gl

Y e ol

YW o i

YU e cdel 34l

YV YT o day el

TA o Bl bt 2

AR %5,\;5? S

“”\5’33*’5 S

- am 22.01.2026, 06:21:3:

YU ekl
YA o «Jye ¥l il
YU o bl
Y& o e
ade o 3 A G Al
Y1 e sl 5 elad)
YV Lo cdolall 7


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

YYe SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Ll IS0 ¥l by eled (Y

gov

VY o g

SS U

YYua‘s}\s;z/ui&;,/&z

KRR

ool Yl Jood /S
YY

. Ble

AARCRN

Jag

YTJYJNJa

J}t

YY) e cdyle 83k

(™)

YTua‘C;B

BERC)

Yoo e i

&?uﬂ—’j

YW e oS

ey

AN 4

YY e« o5

Sldlace  Jslally Slelibly pNeY ol ]
ME VY o) s Yy

VY e 3 el
uoi
Y o oyl
22T
(ARCAT T
uJC
Y\ cY' uou’u.)\pw
Nidd
VY o copid
rde
YY) o T/
BN
YY 5,55
290
YY cY\ ‘Y' fcs.ﬁbl
btuu
YY o coady [aaw [53law
20V
n“fw\
Y'f'ua‘w"" 23

YY . sw’}

AANCRESTNY

T\ oo e Gasbaedl o

(I [ ud)
YY) Y e

Yoo iz

Gl /Gl ppaie 5
YYYY YY) Y e

Yo e iz gl ol

Yo e ekl Jal

AANZRTENER

YY o pdadt ade Jsul

Voo @l

V) o pdlallade e

Sldyey S

- am 22.01.2026, 06:21:3:

YV o (&SI ) Bl

Y© e oM &y

seladl o SNy L,
oy 20 ALl /0 2,
YY Y e


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AAK:

VST

Ve ol / lasy
o rd

\-L ‘\i (Y f(um.,\.n
g

VE o il

290

\1 «\T’ ‘\Y ua‘ab\)l

Atuu

VY 0 o cdany [daw

S 3V

VY 0 pi [opd

S

Sl

Vo o gl e

sz

ca\ ni <\" c" uau\ﬁ\}ip/&,\ca.o
\AIAE

Jag

\o couacbu.@

<o

FRe I

o B S S ] S
YA Ve

pdd

Yoo 3 e

tLo

\°¢\Yuo‘3wd

BRI

VY e el am Al K

Y o cond

& ) e els¥ sl
Wooe fosd

=) Jyane gl Skl s 7 2
s 72 3 el sl
W e pane

\Odp‘%\;\J\fa;;sz

VENY o B Jal 1K

i ol s /5yl 5ags
VoY o (sl

AL A0 ol /Tl
V1

e dig s

Y o xS el

STy ey 805 s

if‘k}bz

SRS

o

W Ve ook
¥ e Al ol

N e bl (3 ezl
g2«

\V‘if‘ﬁ,\;

S dd

Ve o g

SST

W o o5 & tlel el

- am 22.01.2026, 06:21:3:

VA Ve o (s o) oles
Ve O u&cd\),\&

A
1 P ‘(‘ﬁa\.}m) uaLg«
N e Tm}}\«}/&bﬂ\

‘1
oo (Sl o 8 3,4
YA N

Ve (e o) el

A e G

Dy gl 1l Gy A

VA e (el ) e

¥ e &SI

A g el fant [ 02
© oo (£ S s
YA Y )

Yoo (B

o o5l ol 3ds o 0F
1

Solpddl el ol & S#
¢ e (il

W cGp ol (o2

Voo (5 S Sy

Y el

A e A

A e (Gl Sass

Ao S G sy

A e s

Ao Sl i o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

¥ e dild

Y o bl st /il
VE Y g lT

A e i

A o3

Y e G

T e (B sl

1 e 3

Ve o 5

Ao

Ve (i) 52

T e () plas

Ao o

VA Y o el

APCEN R iz 2
\

A e xa

V ool s

ol 78 Al =) plad) =21
Yoo (S

W0 o cglladl

W o (K5 miall

Vupxj@cﬁ%b)éﬁﬂ

Y e <l

o (Glawdl g 50 b
v

o U O i) i
T o (38 e
1Ll (g S yegl) sl
Wl o cdus ol oz
&Y o a3 el
AAEARTAR

N o (853 ot Pl
V¢

ngsﬁﬁﬁﬂJﬂ

&ﬁ‘&m/k%b&ﬂhpT
‘\Y <\\ ‘\‘ (i ‘\‘ ‘Y
Wy

Ao A

W e e

ﬁ k_)d(;‘ﬁd_—s

vup‘(;«a‘ys) o

T e gl &l

ool
G5 ke ()

L)y el Vel el

be‘f§¢ﬂ

VE o ol )

oo 8 Coand) /o dadl
\Y

e i ol

A 2 o o)

4 e ke )

VEAY o WU/ K

0P ‘(C.s}".:".‘ﬂs) )i»‘ Y
v

[l el gl /]
o) 5l et/ g pmsd)
AV AT ET Y
AT A0 NE AT Y
VY

Ve Glaadl aelo

Tt Y ol faa
YA AT Y Y Y

o) Sl g2B il
. - -

A e x5

A go GlaSl ol ol 5

£Y o Lsldl /ol 5

(oslsp o /55 )
Ve NY o

- am 22.01.2026, 06:21:3:



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

rddly pyae a# o Bl i Gt L) Jell s g JleeM) ol
el oS s creadll a0 A eedd ((5sl) s a Jol

EI": The Encyclopaedia of Islam, New Edition. VY Bde. Lei- 4:,6\)\_.#}\ ch_w jl\
.den/London Y47+-Y«+ ¢

RN (Csaaall AT o s A CM ‘(‘\;J'_? a55) Sl (3l
@"\‘H—\‘\'\Y joL.«ujJ&
PV S ‘a;ués\)\ Jﬁd e miwmw&



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Y.

&)Wy Q\MJMU. ,\&d‘ﬁ(ﬁ\w) [JECO
(#,6 0%) e
e e (G 53y ) 2F ad) ) s
VY0 ol ddaliey &y It LSy A s (el G2V
Qs L}U (edadl L) ae o o aad ¥ b oglir) Oldl s
.r\aM/va CIPPARE (WG| ESRETPRTRS [R  W
Al e S GY (b v J\S:&,;; sl Ra) L 3T ) (s
260 d el sl 486 3 S0 dus G .Cs@
LSy 80 Lo ol gl bl gogo o Chgd (leszr) ] s
(5,5 0g) 8,28l Sy ¢ el
e o asy a2 ) s o 3l 13 a5 28) Lo el
5,8l coapd s (Bl acat o plde el Y (] ol )
2YEN0
o] (Doial) Jolgio oy ozl 83) Bald) ol aalys 3 Ll el
VARV VY Oy el (o8I gy sl S0
AT <sz~3 | gud L w@x r»l
ety G Badae ASS Loy add call CSU e ) i) e
r\ao‘%/ngw 3ined
coly g2lay il Gpsdl o Al Calid) e daay Y Cadie gy
TV L;ygux By YEAY ) oo, doglaz
2YAVA Oy ) 1 (3 1) Vel (§ sl
ot el Y (ol s it Gl e) ‘w 2l 7l
2V b s dasge G & fJ.L



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

arl a2y (SO u\caﬂ.u«dus‘u\(@ oo gl ) ol
2)ava 3l (3l s ¢ jglans Y c(@u A2 (whsj A s
Joaill Y () - Tl Gkl s ls : ad 7 b plipl dars) ol ol
Sy elogladl e duige (BN Bl L& o e o an

AL

559) 5B g e o s o 3 3 o USll
A4V e yudy Y (RA. Nicholson, E. J. W. Gibb Memorial Series YY

2 oot Jadll B () s ) @‘*5 3 ol Jw\f
(305 3) g Bl ls (gl Gl

LS 1y RN GBI s o) Sl o dd (Gl 5,20) 81530 o2
2YEY Dy 5,00 g;éjd\

& L ppldly ol il 3 L iy B Jo o Al lig ot
SARELVINGS

s 15E) Sy S o H U el JEGT s = s
VA3 /2180 5l S LSS (b

ol 5T el sles Ll L LYl el pa c oS e
R )w sVl B3) aVVE A 3ol sl xS oy Jsl)
PVAMBVERY Oy o S T J\; (Y b ‘:}ﬁw\&

e 5l I (g che \mﬁ ole) sl pile 3 il
VRN Sy il S s ol Sl ol

L;Y (Gonsd 22 1o . (3t ¥ Lcuef)djwusfguju
VAT O Al Sl ol el o a2 ) Oles il

S| O (il j&uu.ajéfw\.d dﬁ) (Y L)u)al Jb\uﬁﬁmﬂi
PVAAY &y el



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT A

Al Y sl plis B ol 5 b iy bl dlae 3 O O
AAYY /270N 5l (S W Elee oy e oy a2
Olasld! s oy pl) jone L}.T r\.»))d (ks 2 3t A o) Y
(GEMIPORRRINY @\3 Os) & pal!
.r\“ Y/a)eyY
o a2 o et Jilad) Y (Y b Glasd) e aalgad) o730 = s
VAT S c:é)zj\ S Sl (Gl Jit=y ¥ aall
oY (Vb olls 14 s, ol Jad 12 3ad) Jasl s ga LS
PVAM S SNl (g Sl J3la
q{éﬁ]\ g ol e ol saad (5 il s 5 : 3af) Ll | oS
VAV g (Jdd )
fwbmf)md&‘;f\w)awgu } 5oy J;ijuf
w RS ‘d} J(AA-JV& R\wud‘j (d.\aJ
) bl ) pdatandl a1 gl (plsa) o5 B CasS
PV 2V VY Oy el SO (el
V. Shukowsky, Teheran \YY"/transl. by R. A. d_«.aﬁ-) gj_?é\
27T O\Jéj‘ «(Nicholson, London Y404
ol Jsber i st B3) 5 el Bl slet Colig s e (SIS
.(@t



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

s 12 oY (SN ) S22 o A 9\;@ 3 el dad) dolaall
YA oLl el sw\wﬁ b oy i o 2 oy Al

¢ﬂ.gai¢ﬂ.Q$\}<J&Lfﬁ>‘é\qéxquJ g%wﬂk} vaﬂc@%wﬂ ) sl
el anad (ame g3l e b ) Sl sl ot (sl
gl 8l oS anny Al Ls o SE oy Sgrame ¢ Nk

RO M(Musﬁwp&&)r%#gr}m\c
ARAARCAARY 5,4l

(e T gy G e slgs a2 cid e e B0) ) oo
2IYVA Sy Bl s (3Mawal) 2 oy cle o aat Jadl BY

S Sl G Flo sad il 3801 05T, i ) 2
VAT VYA (b 53k

Pl Y (U985 o o drtl) 33 il ) Olladl 5Te g 4
Syt izl o8I (3lied (;—‘JW\S ot m e o da
21N

ool Bl e 1y e lae o aad) Jaedl yu{@ag Jal) L
VAT Ol dsge (S ape Y (Y L

o e e o e 2 Y (T Aed) Jodlly elsadly U 3 sl
(35 o%) 5,801 (2 1S (s, p G

PVAVALRVTAN Sy dall s gt éw 7 oY el

dompnaty (55) Al :A&WUW@ | ey 3 &l sl
2 ket GV (Ll Jm.\smx”sd@d%

() & s éJ J,\:) d\)wfﬁ | Sl (534 5,@

fa_,c&)»}_g‘\_v. 4_,:&“‘&) b Oby5,) acd (o)l &) J_Aua._e
SR A



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

Schlegell, Barbara Rosenow von: Sufism in the Ottoman Arab World: J&J\—-&l
Shaykh “Abd al-Ghani al-Nabulust (d.))£Y/1vr)), Ph. D. Dissertation.
.Berkeley Y44y

J}J_{dﬁ (‘j&s‘}i&@,\}sdﬁ m))‘wﬁu\@&
Sppm ol Sl Gl i) e gl
SSEAEVINA LY

Ao oY (L) o e srzad O b oGliali) Gl ol
PVAAV/RVEY g aldly 800 s bl pladl Jesl) o 2

G e ) T LN (B e 21 02 3 Gl ) s
(506 0s) Doz Al S sl s (5l (g pndl) e

RO\ PLY - IR i pyo

A peatd (Ol s 3 T e 1) @\s-j oAl JaY wedll o,
NAYE [aA\YO0NYOT 5 alill ¢ el &s (5l el as oy a2
" -r“‘“‘

CLA ,\JJL;.LM ,L§~Jj.?" (3 sl oj«.c)@@ wu u\.a,L:
ww&@ w&‘wuuﬁﬂv\*’ﬂd\u*@cu (S

VAV 301 (lad) B ll) (bl U e

A S i il e Y (R Sl 55 555) Tyl el
VANV 80T 5l 5 alally

15 ¢ 23 (e % o <Y o(Susanna Diwald-Wilzer : 3a4) 4 fal) el
SVAM/2Y £ Sy ol

o3 S A0 LVl L9 5ol s oy 3 L) 4 )
(éJ\’ O9) 3,2



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yie SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

et 2y bygl ¥ Cont i i oy ey 1530) NN Yl
@Mjubwupwux .A_écus»_&d‘ﬁ (‘\Lcaﬂjﬂufl
SVENY Oy il e
Sezgin, Puat. Geschichte des arabischen Schrifitums.) A WYH. Leiden = xS pus
AE ey 5 ek g3 Gl o 13 ) 7) ) el (3 LB
1278 sl Gl slade (e
SO C}\ g CWJ\ d;}! (sl da)l) cad el 3 call olyis
(tj"oj.\a) Sy calall g,ufl 1 ‘C}'&..;'zm:\ﬁ sl oy a2
ol gﬁ.{vc.u (Csladl pudt 2y sl as, JaM bl oyl s s
(@ J’\’) @“5
Sgnann ¢ 3hilai) uwd,\x.w_!(_\muﬂji,w&w)wchﬂ
‘gwj@wwﬂﬁi izl 15laa)) u\fcmj“us d,&u,

rY"'/A\iY\
u—J-‘M(J Do 13i8) il Lo 3Y S il

.r\ﬂﬂ\//;&\i\\/ Ogp e pdlaill s g)lal) AR Ua.b

r\_ny awcﬁéwjﬂj C&c.a.»jmu. C»oy f\ej .'\DMCJ&
,m\i T Oapm e d‘ﬁwﬁf

v ek (58 o) ae 58U et wr‘ ) 2olil) 72
2VAA 2V E ojns\a.\ Gl A dacy pgdd ) se

slasd o3l Lol S5 (3 aslall gl gl 2,00 elde (3 Al gw\
2ITA0 Oy (3,4 Sl coaly @&«Ua azl o)



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT ARE:

JJJA 5SS e G A 2y el A9 LT B ad s A 55

s 0S¥ (et o) 3 GBI sy et da) S @\’
AERVEVE Sy ol

O3> R (- u‘J‘u‘(“”f il el L““ﬂ&vﬁv\l Cb,d
CSLINTVACTIR gl S 15 (S g pnd)

i laz) ((gal g5 ol ¢ Ly fll, 99\—»? e o ) G Al
oY b e i By 0 £ QTR By (Sloio )l e s
(VAAY 2,

Roots of Synthetic Theology in Islam, A study of the Theology of Abii Mansir al-
.Maturidi, by Mustafa Ceri¢, Kuala Lumpur Y440

Staatsbibliothek, Preuss.Kulturbesitz, Orientabteilung, Signatur: Wetzstein 11
( \ YOV, fol. AVb-) * Vb und Wetzstein I VYA &; fol. Yvb

e Gl sl sl is oy ) (B A, 5,laW o o B Ao )
AATYY & oy e S bT oo callatll Colall 521

quudxféus\)_&d‘}) <(3U\MJBJA§M<Q\9?) berls )
CSLINTACTIYR S > oA

e oy ey (\L.cﬁ\.d.\&.\ékyﬁ-w?\w)gjﬁwu«ﬁ
A8/ e0 e LU &G Gl S gl Sal sos o the

x.&*égﬂ (&Jﬂ C“‘J -G\-% dw‘ a1 ) :ﬁyﬁ w>) Cff
o a2 aat Gy (dw\m; OJ; \f\ m) J“\)ous izl



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARA) SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Cbcl—\ L}S] (Ggyme dlye lin 5 aad Aoy a5 duwd) IS i
AV B e Oy Al dnge (L el o S 0 iy

A g QST s e )

@l b bl oy o aml o il e 2 @Y S o5kl Pl
YA Ogp

Bleod) S Gl U s F G oy o) S w ol Sy o
A a Ll dy (Ol (\de) Wby 3 Qs ) (e
BYE0 Oy el LSO ) Sl Bladdl Bl b G (el e

et D@.?’\_)L{JS@ JaoYl 5 g

L2 e A S G T ) B Db 3 al) i
| ANEATTY il s S

} QTJA\G; H)L-;{:)L;\ ‘C)T)‘m@;

ol ol ) Gl s (lesr) sl Bl s i) d5d
SAUNAZENALE Jj;m

e Sl ol o (s plas i o) )Y ‘“‘3033’
2 AAY D I LSy s () G &

G2 ) Jad oy aad (sl a,dj),z&k_;;\;\ oA g%ﬂ@ﬂ\ hos
(2VYAL 3,0l cda gl dakll o ‘tf 09) S yolo ls b

e oo (Gl Lkl ad) e o 13 W-w [ENA
28 SLA cJ«») . ‘L.;)Laay uall

(G0 B e ) e il i lez) B Sasll 48 G AL
(508 g90) Spp @kl s (Mawall 2 oy e o sl Jaidll Y

et (B ol i 02 35F el d) Rl dll ple 3 &80, 0)
5,alall dnadd (oS s (Ml o o aeT o Cles Sl
VAT 2ITAS



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Y

uﬂc\/'\ O@‘A_UA\L:J Aﬂﬂh&jﬁ&jbﬁ@j) deU - d“;'
x_ﬂ$j_l ‘ig,\_ﬁ\ a2l CLL g 2 oYo )T
(VALY
o S s (GoaUaall ) 5o 13 el dn) s st G o)
PVAAY S el SO s il ) a2
cdn,\ﬁ QL&JJ,?\ R Md\ UMJ (TL)L&L 5,\;
J_&.\.é-(au ﬁjﬁdﬁ)w)ﬁqw&c@éjﬁ\zww\
FARAK L}.M.)j&.)jj\: Sl sy aolal) S 1y < Cgold) ay55)
LSl (Bl he o 22 o (Y o)) 1 3F) Dl
AVE0 Sy [yl
Sl gl a2 S GY (il 13if) Opad) Jal Cadd el
mvw‘/gwowﬁp gsw@
d‘*"‘”\s }gwww&‘\r" dy ()= ‘W)\)J‘*{J
2YE ) Syp ;A
s eplall s J*’Jufjf‘u'\éﬂ"dy (w"uj’\)“)&fjaj
.Q\i 0 \_)Jj‘u zﬂ
R aﬁu .M@LJA C;J;d\ ant ,\s‘w\
Sz dll QBM(@JJ. dL:J f""\.bc& s j”\:&gc;ﬂ\md\)j},i» gEy
ANATEAITAL 5,30l (il 2 oy e oy aa
D e e 0 B g% ol (2 65 oY eeledl e
VAT S SNl



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

™ SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

o ey gy ol e Llly gl g¥ e el 130N
(slo) DB g ccmdl Al s ¢ I Al b (Rl o)
FALVE

% o ey () s a2 Sl s e (P d) Bl el Ol
1908 5,2l g Glall s (30 Gy Al

ool 3l (53 S o e o el (g e A1) ALY, A1)
(35 5%) S Byl 485

Brockelmann, Carl: GAL = Geschichte der arabischen Litteratur. ¥ Bde. X. 1\
Aufl, Leiden Y4 &Y-V4 ¢4, Supplement, ¥ Bde. Leiden YaYV-14¢Y

e 3l93) JL;\ 45\ donye

O (V 7)ol Al jls 58 el (Glesar) G <Y %8
PVATALIYAA (Y 7) p1aT0/m) YA

Gl G i o) G (0l sal) a2 5058 ler £
PVAMBVE ) Oy SO

Aalal) S0 s (Gl o i Y (sl Bd) (ol 2
2YEY Ogp

R f\w..«»udws\,\_&;_é L;Y (L sy a2 13s) Caad) il st
VAT 2AYAY Oy () s oyl

(Dt Gy IS 1 3558) oS 341 oo aerll B 3y ) (3
SVAAY Oy S e gl padl a2 oy el

o e el (7 D) Gl pud) TRl ) i e (sl OIS s
2VE L Dy Gl OSI s gl Sl o ) 2

o Jele) el Y (ot 352 s e ol e 1 3ad) N s
LT e s el S e



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT ARE

el palae 3w

s e o pal (O b a3 el B3) polall
SVAVA Syl S0

s dﬁ (s ol ae o A ne s 3ad ol 5 a0 5kl sl d)
4—<A<M.J-'LW‘\-"<ML5#MLJ--;J~?‘ »bj\;&&,\flaﬂ\
FSFARWL

Alwy) Ll JS oY « Al ,A;@» gmju 5eladl o MY
Silleymaniye/Trrnovalt 355/ ldad LS8 | 3 sl LA Lo dsucs

.(OO&'OV A‘BJJ cY/\AiV ?J Mj
Badeen, Edward: Zwei mystische Schrifien des “Ammar al-Bidlisi, o 3 J\ jal

lia Jaics) Beiruter Texte und Studien. Band A. Stuttgart: Steiner 1444
b s e Ly (il g Gl g, 2l () 2 OIS
(i

L ol Pl (B2l (gl a i 359) 01 ol 3 g Y
SVAAT 5,0 Y KD

AYAL 5al ¥l 2 o ke ) ) (Rl K3y 1 s
. r\/\'\‘\ YATY/ 2V YA

r\ﬁi"&/ﬁ\i'&/\ vl <§0LJ M\)\’.\\Scr\ﬁy Lcu,opl

&b el Slead (gl J}u&.& i eVl A5lE) Gl Jugmhay
ATV Y S b s Nl a oy e oy an Ll

ool A ) d‘)f (olae s a3 1 3dd el day)l) &) o slie)
aVeey ua\))\‘ chm\ﬁ JJ*““’JJ“A“



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

o3 J.mﬁw\)e YRR AT A gy L;Mjgj‘ "¢
W*’\u\-‘ bl JLgbly oM m.ka\p) s ) PRt & 3
lasalls, Ag..)un.j 5ela ol e e é‘”ﬁ .J\x‘)) u\wuﬁj@s
Jsy 335t 3l 4,3 05 STl oLe3l 3 3K, rgfm & e Jug

ol A5 5 ) e s o s (Vo] Bl 3 i J8 T4
SN

e Je) mas 3] st Qs 5 &) b amy T g pnill S
oo adby ey L3 oledl (ol (Jyul) a4 (53 caslal \5)\5 oder 5\ Jai rw\
e dlsy Gls odr b e CL' Lo 83 @ Jo s sy 25
s Jog Gl Tt lnog 43S daly o I8 Qs bl £y ol 355
iy 35y o Lol « sy L5 dl) oo ol Vin i
~ ‘rwﬂ Ml e dif sam YL 4l Asig )1 s 4y 3,
Lcuj.,ojl J‘rrwwd‘s‘“)é\”“dmwbﬁ&j&*‘y
Al 4O s e e

gy adlar 5 o s G 35l L] o B e o) Sy
A s g e cglad Chlinaly S, Aldlar 1l a0 Al Sl
el s bl et B e sl el

VAT gl T

ANE/Y &rn
Ya/eA C.A
PVETOLBATA i sl (3 Ay <) gl imd o ,F o iy o 42 Al s ol
AT s 5 WU~ B FLRV/VE R S ERREA R VIV SO

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YA

33,0 e (3 2 ) S (W) So 35 [VO, 0] .c,u;{mdj aad
[ POR A FU FE PN EA P VS B (R USSP P
J—‘*‘ A s W&-L | Al sy muwy;{ M asy e O AT
| s ol Casd Jal o Belry i ol e S5 108 7
R

ol 3] 5 ol s 4z sy 392 e Sled) 3 ) Jle G5 ms ¥l Lol
Sl o ¥ s A Slio 5 sl el o Slan ) 31106 e b &
I 5 dras o Jls wlgly . Gasdly 2l uuﬁ\m&a\{gu
‘))aus\;\d\.a% L}bd&ydoda\ft;\»w»jéj o il f.ulau%
Mrﬁ—%u‘&u‘w-“yyuwduwmo;d@.yw %UY;‘\L
sl

Sl #3 5Y (Vs e S e ALl oda (3 o Y 4T i

@m‘dwwuuwum@s@ﬁm@kl | o) 3
udoj_@a %uﬁfd%} t s Al A.Jad.;&.\} ok ,\U\ @s@ady&
Y | 4) | Y & & S Afg&bm»yo)bﬁdgﬁl & sas Qo alan

Yie

S ey A ool E35) 5lie elle oo (Gl Gl al o S A ae T
TEYINA o ) oy 10T o iyl b Ll (pAOV/aTEY ) Sila,
©) S B Gl sieh sl (A AT &) GLadl e o i Ll ] ﬁm
TR g2 ) 7o (BYTO STAYYY ST AL /aYYY

o ) T oS (ALY £ ) el Gl S o SR s ) a2
039

MY o ) g o (pAER/aTT0 ) BU IS Lo o e sl as

G55 (VA1) VE G iy (3 Ay b il o) (Gl Lo o 12 o ar T s Sl
VY o o) 7Nl gl Ll pA00 Y €Y A 3

Yy/ea ad

ST J @ Gy, AT b

ARY

Yia

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

52y ol Jadd Jad) g s il Sl [ve o) Al ey B6G) j5as
2 G Y MLJ@LLA»QAW)A@ wajdwm’\m
wﬁww&u“ub(\‘ xrb\ebg %N@ J‘d%’/}j;"j)
“-“wﬁé‘u%%ﬂfw <l %Jﬂ\n{v{ clls] 5T L Y
e e ol e B Bl de o 36T e
w\v'*@m\a\yiqﬁ-m\; 5l i &\pr&y ob
S eads sath iy T Loyibly coislly )y (IS ST, - d
35550 Loyl BY (ol ey gl ol
0 3l Ly oL 58 gy, 31 5«5 5 ol 4]
IE VAR NN AT S Ve W‘W&\“’W Iy oLl -
36\ il rj_LL FERURS a3 Y, dﬂg‘ﬁjow gﬁ\pbﬁéj
el ade > Loty ogmnl) LYY o iy Tkl o sl
ik J1 Gy e @%w@p‘ﬂ@*ubm‘g@%“‘m
vémjr\’ﬂél’%-‘*?ﬁl’wﬁbv@b%ﬂ o s o Wy e L 2y i
obed & Js and Jylt Sl 5] e Vg o1 pom S35 8 o el 2 00
53\, r@&wwusy\)m\a d)mﬁnum) oly isuae o I8 ]
(‘:,\d\é..aﬂ\
Rt il G AL T b o) U 5l iaagdl Aty U

. ol . ¢ YVY |
Some e AL 3 OBl 3% a2 e S sl o) BT G SN

iy =

s VY/T AN E VY, Ve L E Y, AY, 7Y 3l 8 el ele w2
TINY S By VWON AR E OFV/T e ol OT/YE s YA/TY EhE AV

ROEES R

RN (R

- (EN VS IER

3T & Al sl 33yl gy A oW g

odg e g



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AKR

r%j_aﬁljcb\).sujﬁ‘ﬁ oUA) & sk b o) o) Tl a3y Lo G
.@.;chgcs\gjf.u\ﬁjhfe.gu

Do 1S G et ST o5 Ll e 4 sy 5T ey s
s G 3l ol o2 o GG e (T ey b aby
Y ellyy Al il 23 (Blas e kg el Lo 4y 8 5 et 5] gY oLl
ol ds ) cdls sl £ VY o] al) bl Lo sl el e 3.0 03 s
28 L ot 5 TS 8 e A e e Y
ek oSG U6y Bl 15 Yo Tl Jaid olad &lge o ol ¢ 212 Y) o
uﬁwrﬂ\curﬁégﬂmowu;ﬂow L&h‘mdww‘;}b?b
oA Bl g 4l b sl I3 ooaleddly LAl 5l sz e ol
@'\*’Ju\’f’ 1B Lo led) 3o (3 4o o dwd\ S
uw\«r{u‘j Lol dogll oL w’jjt‘d}‘“ﬂjbf ‘*5\?@?
01 s e Jo S 5 a8 — Sl sy 55—

Lol Jol gl e o ol 0 )buvc‘“rffé“@aww{uj oy
Ak,

oo A 5T Esl AT el 2 5 s sl Q) rw Js
S bz 3 Ll g [y ol g 2 o8 0k Lﬁu A ogz o
Qfﬁ\ blcésbqrb 643 I cj:aLLaw\_..uWY iju@
g pom b Sarme £Y (Eols Splael 5l ((5ynal) olins 4 JJ.L LAl | g2
s p3all diw Lo 6 A T Yy ade Tl wall 0§ 3 gles Ll gay (GBI
ide Jls) aads E8 b 5Y Sl b L G L Sl
o ks -r.vrﬁﬂ o 535 4 3 B3 G b Wz S o8 o),
V5l b ol A e Ll s ) Sl AW e s

DN o 81 o ) e (VT V6T 0) B st ol o ol 2
Sl g ‘(J'aj\ :VLXY\‘}’V'V

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V.o SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

392 Jo ol 316 L e ) o | Ls L1 L) b
sl 5y 138 e Jal oo 35l lad) 3 g 1 J3Yl, T35 2
PRSI CR P
umud\: Al Dl \@,KJLJ s Q\L}cr@.ﬁ\m AERVERE ) CRRREYN
o desle] iy Joadd) 80 JJ\-“"JJ*L Ll (2 )l glow 0
uz.w J‘_ﬂjw&j;« ngwj ;U Ju\cjﬁk( v@,\dj JS uw;-\
[VYua] ‘,\Ae):ﬂ&\c\uﬁowdﬂ«umw:u copdad) ol gy d¥y— g
Gl om 7 o5 o3y Al Al 2 e ade | olly oled) g JB o J&B
Y.
.\.C’“J«Gg,q.k; V\J&\.\,&Cyj Wd\u& f'J,c
J5 Y ld Qs ) e ol T 5502 6 ol 4 G B, -
g v " \‘.r’ N & " /}6/9 T . .w
Jﬁ;m%@udu % v@(uuwﬁﬂ&;{?y&
fmb{bww&u““ %bﬁuW‘bﬁwu‘E‘o%Mu“
A3 )5 St Al Ly LS V) 0 Y IR0 8,0 5 Tl Y i s
oLl et o s e GBI LY B e el 8o 2las Jo 0
3Ll Al b 502 sl Jlsf, Ll Jwiwﬁw%ombwb
Lall Jal
J_’;ﬁ:j?@f_‘_:" oMany b 315]) 5.:@\.»4_0.43 gw &5 ,;Uajs,\sj
' .cdwayﬂbwe 9(4_4-\.03 (_; Ju&oju &J)AMA@J%}
el 3 0535 sl Ui llas g Tl 3 o gyt bl g3y el sl Y

Yoy

Gt 35 cpar 3Bl gLl IS e uld) 75 sl (g2 ) d)ﬁ} e gl o ywy‘:ﬂ
VA /aVY
NAJEY aE

YA/EA @u\”

RN

o



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AKE:

i Al By Al il 8 58 & o8 e ol e i 3T o,
Loyl oo Lp o sl 1330 085 o ol o6l Bi*imdﬁé

Laly e 7 ey ol G5 b Bl eyl 41, (55 5,500
o551 aclesy (LA J}T MJ J{Q o8 ks ke Al ta 13) ai 63}3 L)‘M
oy s e 5205

A s (plas Ay 357 4 sy plaladl by, L sl
308 e Q) ooy il el s Y ol e ’\Jf’:; Jooyl &1 855
2Y50 0 s T Es s

el plaadl 6 Sals BN 2 asess 3 g2s V) o] S ) O
éuila).agwa.\: A SPRUNEN IS CRERFN gy 4> Wy Laly ) 3L ol
O5oax b 35 Wgaghy I e wgaaly LB K, -ryw}

Sl a1 5 B By Bl ol ;_j o M A o5
By Eenn hiw

2o o 155 G ¥l o st e ¥ Ol (S s
Ly 1 D21 IS, e ol (3 4 2 oyp o Y iy ¥ ol
W&MAY‘QW&JWY\JW & Candl ol poy ans

J_&Yum\é- b ol e Coadd Jaly &y 31, 5 ela¥l 5 : Lo,
dmj«_,.e u@y@&uwuﬂu Ji ey 23 Y, La»r@ax
w"s el gl e g Ul ‘N‘LL“J rV‘:LL” u’“haﬁ\ ool s s
by It Sssl Y

Yo

Y.


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARR) SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

AW o2y B deedl BY Do) e w1 L o ey ol JLJET
.fw\/\j'cﬁg&;qumjhqu\jw
byl 6;3@”3 ol G i b )

G ol 2 Ve e Pl
A b 95 Jos o B0y ) LSl ) 50

‘@OJ"‘JJQW Jsi w“"\sjuuur’- 65**3 ”“"\)“uﬁf’ﬁ Dol
i ) UL, (Jeo W B Jpaly oS ST ) e il 4
Bluay () ccrady <oy el gl Il el 4,

Gy d A ¥y oy ol ol
skl st cwj B aY (Gl gy cslan & mem,d 5 $3 13,
085 Ll A @ SN éﬂb 8"” Vo &l b d o " 13l
é"f‘%#’%ﬂg\“’@-u@-uﬂujru o pa Lasy 2 ol 2T 3
a@.aﬁw-«ww /&muwu\w“‘h“ D pllalzlt by J

M‘\
&b A ) B35 ) (e S s Y,

w@\‘v‘&‘\?j‘”“ﬁﬁ“‘ﬂbp&“e S ) 5 ) Lol e TR doal) ) ?)u"‘“\é\g}m

Soda 18 Aog ) 8 )lall am i (S, iy 5 LYl

G sty 3y QTAD ey 7350y B3 Lol gl w02 o ) s o) LT

VO o ) 7 oS ATALAYNY i L3 35, pAYA/YN €

KO NS0 P 5 R VO PR NP PP VS

A by TVE o oY 7 bl dosunsll oY 23l s ol (1 YEA AV EA

Slyidefl g

Pl e oY /BT Y G gload 3 aebipld) bl s (50l ol o 2 AL ST e
ARARTRAAF R

FYY oo V) 7S Vel e 35 0 ras

Yao

ya



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AKR!

wd e K5 085 e dp 318 bl o Js Y s DoY) 28
\’Aﬂ%i}jﬂ

[a0e] 351 bb 5 o 805K of pd el 52 oW1 08710
4 Joam 23, ¢ audl 5o 5l Q‘)]mu

ol o B, e ) U 2

ey et Jo ol s c“"@édmsj |2 | gp Qe d i )
S N sy g aily b S Walast e il s daud 4 )"
bl Y e Yy

j—ﬁf"“j-ﬁ\-od‘&-b%u-% L@p%%ij@bw\js:&\s
PPIFR T GRS SR G\ ﬁo:gﬁf*\/\&éwl
B ol eyl 55 LaW e L W My B B ey 130
ey« 1005 3N :\4)3 ‘;'\4)‘&1‘”5-‘ Ll 4 51 a8~
Byl Saey dll E3 5y Judll E35 1l gall 4 3l 25, WJ“.-? Ny
Moo ey B3 b " sl e ) Lo d s 3 1SN & sl ol
i S8 el 2 3 @tf«mwwj

o pe YJ Y Lw ‘\:‘”J‘J d))ﬁ QM Jio Jsi u\wf o e Ly o Sy

o . YAA
sl JoW) (3
RITAE
A Gl
2 M) 7 @ F YTV, YOA o Y 7 anl sy YO o o€ 7 o))l s
YV, YA TYY
Jasll O oo (Y /AT T ) Gl cd o o i B as Gl ) B e

yay

. . - . L yay
By s sl (s 1 @6 A adn 3 2

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

T3 Y, e Yl dendl e S sl :;\cjmu\xa %“\/\5?:3\8;\.‘»1\}})
ijﬁuﬁe J;LSNLK{“ c,ﬁi\[‘u\uo]@;uj
et ol jéﬂwwﬁwﬁ-vﬁh}“m&@ﬂbw
dd QL e 2 - 2By e u’g Ay dr g &o ) iy 2 25 357909
W\-‘\%W‘\-’ﬁg‘” O g w2 ety ik B3l HS 4
REC P

Loyl Slally i Ll (G302 Ui o e Wl bl gl 3) st ) G,
‘ .wdwffw 50 Jodll Qb@...) v,:a.uuLcd\a\_d Jaeely ) Lesilz
T SlE Ja e Joea) Sl sl ) s, VTSI el i
1 Jaskel

0B WK Y5 g ey LK Sl w7 g st )

by 3 ol e sl i Y ety (Sl S 5 e
dag § o gadl pa f“%ugéﬁjj JWJ‘OAJ@‘&\LM‘WJ
lpsom 4 2531 51 35 dasy m“ém s ol ) w5 e 58 L 1 dls o 52
V‘U)g“” C"‘”% 1Al 4y, rwy 5 1y By csially O, < B O
Sl Jls 8 iKY g sy plas gl g T Y
3 Wbt 1 2 i oy e ) oo 8l D o) oy
e de e 3 o 55 525 ol

) e & e Ju ) Q) e B} 22 )

o)

YAO

) 7 g e ol o E 2T, TNO/ATA, YO B g (35 ey e S s
XTI
a5, S0 alally YAY o) 7 efopndl ol amlys 3 bl ol (3 el

LY Gaay

AAY e ™

Vo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Yoo

M gl gl 1l (Sl ol ol o Vg3 sy Amey )
w ;LQJ Q\ u\.ﬂ.ﬂ:m.u VJU Jj_ajj JALL’ a.)LMJj .u.)\_; ;«Lﬂ.{ dy\_ﬁ- c;«t&q
2l 1S caazall say cizde

b sl 3b 52 i JB Bl i) 3 (L) oda 3 G5aad) 3 A el “f"
u; o) ass iy é\,jﬁ -cbjﬁ 3 be M D-,; ;\z.a il asuwj

YM’

‘Jb‘ )gy\@uﬁﬁ @”u M'E’J”Jﬁ”iu’m f“‘gl’.w‘i ol
g bo IS8 (Gme ) i o 592 Y 035y 15 <°35>3 el oo Sl sl

L?LJJJ&J.Q«ML&\DJ Kby&e&r&;

uﬁ-’)?) 35’55“ Jﬁwwéu«}*’wu‘%‘

mkguj.u;@.)_?\ L;}J@Y\Qosyjjuwﬁb 3Ub Lc,\auc:
&L ae ey J3T A P 3 odgzry (ooli e Y 643 9 f.ulj .Gl

AJ{VUs 2% gl Cor Ujgj

YAY

briEd
L5:1..&\3 fWY\ Lo S

Sojﬁ'c j L;;..»L\ :;\c f"“\/\ J—h
dzmlio o 7o My padl) e g et gy (asdl Ol g SN B,

F bl pedt Gl e dads ) (o) oS0 22 sl o Al e o) T g il
(ATV/AYNA ) gl s ule Sy SV OIS ialdse e (ol (3) i B Apae e
N o) 7 el desull )

A s s sl (AT ) el g o i# el s GY T O
VYo o) 7ol casS L) (GAY-1 AV /38VE 0) Gl

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Y44 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Al paly (JpoW g8 pel 3 OWesd s L (e Vo oy )
3 a s laBY) e g Vo 60238 Y o e [T 0] el o 568 s
Aa e
ool sk gl Colo Slal laly (o sl oy Lol YU ),
LKl o
LU P S5 W2 N P [ O PR R

1% LS s,
7z Vo s Mo came (5 a¥l DY Al S am G Lbla
Ple) 5 il s Lo — e WTaSE — ol Jus Jo w olas¥)
AV 51V 5oLVl 8T e g el ade il ST 2l e 0
52y gln 3b dlo €)1 JB 4 Gaa¥) 2BV Ll G Y a5l dls
sine s ol S LI 315l 1o « o e 41187 Jlos by 66 55 i
e g Al g Wl 5TAS
oy oy s S oLl 580 S T 28l o) Pl U S
3 padl Ume j5em |@lie o ol 1S, (L Je sy 10
390l Jle bl 35T LS 6lan 5L s ) 5T lpde! siaze 11 B,
oy (5 ma ) Cdoo a3y 1imy iy ud Lo LA 50, dao sl 5005
Al et el (2
claall oy ol s 3 lad e ol boaslus o Bla, clal:cdliall St
pady ol a3 (3 dl e £adll OIS e sl Gy 2l 1B e b IS Y
g s gl Jory Se (g1 el o0 Jaall 5 ) e 0 53y el
il 3lall oo dlegl) Eally 5 Lao¥ty lacliad cpglesd o3y &e 3l oL
S e sty B TaT ] 0K M ) 3 W gy Y S

YAN

O e Y o ba iy & e T o F 7S Rl il )8 "RE" Miaas



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YA

s 2l Sl J_»L‘_MSJALA s ot o )
O Osts? (8 edgane o) 383 Gy ) sl d\c,:..i wabh..f))\j
Cﬁﬁ\fdﬂ.«i VLM@AS;@YB u\c;}) o5 O U s Yl
W) 5 asmbio o copty
C_juﬁ\@b)&ua-fiéﬂ;\f tﬁﬂj oax 3 ol mﬁ\;w‘dfmj
42y 5l e Lo 31 Ol LS, (s mad) )

Fleog s Ao st ey o5 115G, “W?MCW; ‘“{xf

i Y Bl s (3 o) gf_.ﬁ ) ol ol Lfd\cm\_..d ozl

PR <] \xwwy‘ﬂwdmj\ﬁ.&avﬁbéw \>.\9
S 0 Sl o

WAA\S}_E
G0 B 3 Jp0¥ )i co\o\}rj v Jzn o Y o poliae
M.cj@d&&\ 5, :qu@jé
W Ee 1 ol dla)y T laasd Vi e 352 o (o¥ad, o 3

T o8 cae AUl o2 i) oL

Yj ‘LW:‘LA L) ASS!LMJ\)\_-L\J_J u\_m \‘.wjj M\}\jwu\jﬁb olpolae Ve

\.as,\_:s'aw{o.m\suy& .s.,rVUa.aéj J&AKJ)QL)OMK»H\

2) U ¥ Bl ol o el o G el gl sl Bl s T
AR e = RSN (AR A 7AS AP\
7 A desudll 1 pANA/SY T e Gl bl g o E  aeT il T a

Yvo

KYT
g bl oy sl 01 e i P T I e &1 v
Jazet oW 3 ™
Jge L] oo gl &l e (ﬁj\wd\wm\jw m
Jggn L] oo gl &l g f%J\Wd~J““M}’\" ™

{ Lo il )l s B a3



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vay SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
V\ v - < . ”B; R B :1 - T s o .}(./

cadp b Jo 15 i cpladl sy & Ve (gl oLl bl J
dane & Gt Bl Jeo ot 5l 5l o2 sl (ol e o) e
Sl T B8 il L i el AT b L) Ly (slis
s ol Al o e § (5at¥) Lo pls g2l gl i)
\;)au U ol (o) Ll

syl u@a““u&g (S-S I Al e b1 0B 3
d\_ﬁ‘-'“ QL—UJYKVWL’L}LM Mtwj_ajcdyx—;uﬁ) '\'fr
L] Ty el u‘urymmr 1By 3y cwla)

5ok iy el 3 o ¥ AT sy ol oS o o 2l 1 3
m.kctwcmjﬁj WY MY:USY 5 0 Y MJW&JMYA»‘}]

@.\amuw)\gdj | Eanlo Y1 Ly Lyl ag JB, i) Jy"i&‘“\*{du

éd\)& 3 das Gl Ju\-ﬁd\ﬂ’ Jazt ¥y desdy Yool B
&Wﬂb\s Lﬂu\vb“su‘%\w &J\"’u‘é Ll Lk
@-3 Loy & ondry Jadl sl ST 5 55, .05 IR (PN
s 4 pyly Sl 3] dlimel ade St da to el o paly ¢ Ly ade A0 Lo
G s s b g_ﬂuaxu oo G 5 L EYY L Y AT Yl
‘“3)5\’&*5 G Lo Laall; A3t Jl 6L’ Lodlly A5 Al

['louf]

AL

YV

N = e TAY o F 7 S &l Sl (3 BB LAl g 1S sl 5 42
oty (S S yay ESUEN Gl T G 2 S A L) A e sl T
b B3y VA o F 2 oS &BlAN Sl sl (VWOUVOA dew B (S) iy

RT-JIRL
e LYYY
s gy (S b dod) 3

\o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT ‘a1

Je gkl Jae Je o5 53 M:m ol e ) s d s,
mrx‘dwwwufj&ﬁﬂ e gy “%J‘L“BJJ”J“\’)

M&FU\CM\; DMULS\:A(MJ\.{- Jdm\»ﬁ\.ﬂ 6}.«:‘}] 4j3j
3l JWL o Ko oy Lile] g o Lol aiy fy i bo o bm s B W
S e U 2 LSy aadll Ly B 20 e LY (e e &
G U8 W Gl B S 5t 3 U ol cal] bam ol Lo e (3
S e sbWoly pace Gl adbead s sl o, b3 dalle
asd

gl Gy Bhle dal G B 08l ady ) o5 cde oesll ol By
EH Oy el Y

L«J\;@L\ ey casle] A2 o Loyt lalis] (bl i e (3,
) 1S, sy syl VLMéQLSMJAACMY ALl s 3 G5 2aW
c..\.«s wacwd\r\Ay N9 Ak

dzry 8 e Jore &8 amy KK ubucuLAv\{ﬁJ\é 14 8
[ o] 491 g5 o B9 o 3] ol o

i P ety A BN a s JUS s
K31 o] gl Lol J5 . B iy 38

[M¢ el

i 1 e ST OTAY o o g S BB b 3l U e BN B s
AT O o a3 S, < plid e o sagane

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vde SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
1o ] g gl Lol (JB L )

Jail s Iy S o8 U ey
Tl I K Mg L0l Ul Sa 5V,

Yl

YA, 2

gty Ml e slodl o il glael Jd) Slast 3) T JB

4_9)34:.6 Coady m‘i\u(\.\_{d\ Cs\) 585 g 5led Jja\ccl\ gﬂ I\ DY
Je el w1 ey A5 Je¥ @Lal\j Lﬁb\l.\ S M VE g 51 B e
oG il U L [ o] T el o8 a3, sl a3 i Yo ST 0 2

(AN o] oo
Al ETB L G5l 5l bpla el o E T

£

e 18 Bl (ol g oy ol il oLl e,

AR

AR

085 Il 4 B a3l S5y AV FAY o O 7 80 &lE) Clab @ i U sy

AT o VT e b gl 3 LafS) plaitl e a1 (sl

o T e b i G LAl US) O e TAY o T 2 oS0 BB b 3 el sl T

Nt

G5 G 55 AW AL AN Lt e [ ul 1o ny sl b Sl A Zhas g8 T
Rt g dew 3 B e 33, S 3 pie oy 52 ‘u’@u\ S5l %
Yy came Jual olaill e 3 ozall Ge sl 0@ 5T ([ple] am f\; # gile 2N Pl cdla,
TV o 7 oS &lal Sl o3

olo BT 0 e o 0 ol Jo €07 o oY 2 sl &l ple 3 aill 3 el ey |
A e o) Cﬂj\mgﬁ\gjlm\Jﬁ\jdﬂumdc}cuf\ajduu\pdbﬂﬁbdbmg
Jap SSTEl, V0 o Y 7 Jell pt )l o s gl e Sl all 355 WA
s 3 2y - pae W B o s ol el 5yl i £Y o JlY S 7 3 JGl
Ay . A LEN AR -l

14



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 14t

@}M ‘u“bwrw P Jasll (57 o poy 5T “%ﬁ
A5 10y e Ll gy Jast) By ) gl s 41 by ) o
o e P o i s Y 13 B ) e s

ool GV 1y

& sdly QS e M) e i 3 T Lo I ot g 4T O Vi
ST o 528 jalyln A3 (3 Iy ls el e Slat p Jam o 2
Lgad,

) s e 5 8 0
i) 2 s Vgl e K 0SS f\...maadjwﬁ)\,oj t\:’ydfjj&
il calall Lﬁ Joslil sl olaie 3 SV il olano (3 5 24

oy a5 4y 13 oo MR 6, elr) oK 1505 S5 o ol Lo
() 8 Uy 22 Ll S5 Gy o 525 h ol Jo A
Al Loaall 5 Y U&uﬁiyﬂj el elad]y 8 lymio oy 538
S5 o 128 5, ¥l o 5,031 g 53

353 el Gl s gagane il BH el S 3 BV Ea e s,
Pt Al i oS ol Vs S ) 3y ALl 48Y Ll
S5yl ade ) Jo s e WG Qo d o5 V1B yeyanes
Ay Loy i ol OB o S 1m0 N A 1 e G0

yig¢

AR

(PIYA/0A &) Bl oy 58 2y ) &8 B) () /o Y ) Band) jiie o iy B
By By58 o §‘5MFWBJMJ°WJ§“\)VN R R TRE
A 5 gy
AREARR VRN
Bl 5 e ool 0 T

o 55 el g i 3 L0 o

AR

RRVARIN

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

YAy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

e Lb 380 St 3l oyl s a5 L 73 S Y, 2
s S e Lal 2 e

el e b dendll Cory Lo Jatal 4T Lol (ATl ol ot 1),
Uy el oy U ‘TW\ el el e (sl jpa0 sl 51 L

Ay S wl.ﬁw\' ol Jpie e A 3311565 z\sj.;w;@ o

yov

: c%jumucu\s)&y(ruwwja\_.ﬂw_juby 5 s
i U V) o dd sl ¥ s Y ) 53 oo R
LQU&L;-QMWJ&J-\J ayjio.uau\vaﬁ‘ﬁ Mgu\
e | ogreas Wy cdon] wjv@ké@qé ) 13, Jae ) e,
D s
B All oo gepmns mf‘ ny r\»Y\ Ble & Gl 55
kﬁjwwk")ﬁ;ug rf"“@“’ﬁ{;—“%J d\‘”%—%b
Gl “/“°ém-&‘“wu-gju->w“-“ﬂluﬂyu~°éj
ol Sl )L Ol « AST) gfy}x@\
Joxil o3 43T 5a, Qg o)l L J‘.ﬂ‘ i) 3 Lo 5 rL‘}) Ji,
3913 Jos LSl s 5K e Jas 8 53801 s 3 o o L s
J‘”u‘ﬁ rwu‘u\v\’bf&ﬁmﬂmf ij‘rw‘d"
sa i A3 e g -‘ﬂU—"@r& u’“ﬁj u(\““ﬁ""‘k‘w
RCHE & e el 755 ders)

PP :J.a‘}!\ 3 o

e o B 2 oW B sy iy VONNY LY

AYEYsal

S5 o oal) sgall o) QLS 3 3l S g L8 a1 B0 LT 00 ol 2 2
A e el

TV Ol s B La s layl

\I

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 14y

w ¢ .
SLelll Je o pd ¥ o i) g ¥ dead) ) e e o B,
o sy s Je e dod U bl o 8 cmall Je o2 Y,

w:- aaM i L) ol e 2

cdbs bl s ASH ST [ o] cade I L Cr T Lo 5,80,
& :J@;L\ébjj\.aéaib, ‘Wgé&j‘a\\‘j'v@@ajj }\in\_m\)jj

w I3 K Yoy, .

PN ade el Lo 1By am 31350 oo pe 3o Yy lisW) e 58
&XJ .ﬁ" '%ﬁ“ﬁﬁ\&‘\&jﬁ{(b\)&&\&}\&))}& <)U\ijaa.4
sl ells §3 ) sl A3 3 &l cloani) st 5o B o pey "l
b Y A g5 e oS R e 1 Bl e ) s

aw,w :Ju; JR qu, yj C,J\ e wu;y\ Je w s
5, ‘JJJS °°L4r- s d@b J’UM ‘\?Juﬁbﬂj &\”4’5 )Qu”
Joe Ty A st 6 2ty (i ‘”w@ | opdly c Sl

. - L Yor " PRI “
el s 3ty L L, b3 A G gty L KT e

. vou B ) TN - w

ol m G ey el e L) sy il B ey, Bl e
NP TEIPLY

oy IS oo sl poliadl ) s o o alE) s g b sl T
BBl Sladsy (409 o o) 7 ) gl a1 (1) TV/2EY8 O) lagey ol Uyl
528 e 32V, IS e e ASI" NV EANTT o 0 7 (5,80

B el Ml T J QW1 Eaidl B, 098 o 0 o 5k el st

ARERCE “C gl g o 38 s

fogusll (FAAN/RYAT ©) Ol 0 OIS ol (G Bl e o 2 L ST

NOT o) 7 el

Lo by é\S 1 43800 el 6\

L R W] @

IR (I

sty i 3

Yoy

Yoy



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

3By cdey ade ) Lo " ) s @SB ol (S
md\ﬂ]joah&véd.d jcwdﬂﬁg,\ﬂd;jmj‘ojsbﬁy\)\.mw
Pails 5 aally [08 0] 58 F daadl Ljne o 5350 ALl 5.5,
oy 53 5o L Qaelal F o, Bl e Gl §5 3 g F i
S Yy Aoy e ol Yaleall ol e SV 5 0
.@.@-\O_AWL.;T%L&J\&&_&) <d\.‘=¥g§?f~o\ayz’t~uiﬂw\éié\i\/
e el Eoninal (6 A Enmssly Lo eaally L gyl G5 00k ),
S gy Al gl a2y golall e b ST 2 ey (el
oz 53,05 sl dpdle e Ju2 il (3 B,
s ookl ) 4G sl 2 ppdl) s o o el BN E )
s 3 Lo gl ade Ly Lo Dy o) ) 305 L 3L Y Jjw
Yshy ¢ °3\~9w9uwé&u~4’° ugj;% Yioc‘%ﬁﬂﬁ“
e yal) KQL@J %wdf\\ﬂ;@ T u{,uﬁxuuu i
Dl ly Ay ) My s feadl o Gl UL Ol
Sl e
lzg Ll Sy S sl o el ) ol 1 on 25
Syt s N 2 sl L ells a8 08, el by ol
Aogans uill Dl ypedl el i 1305l &j Ay Jesiehil)

Yy

(PVVER/208E — 2\ AN/REVT) GREN i) 0% o ok x sose o b sl ol s
YA o iz o)) dogusl) Ll

k) juall sl daal) g iy Bl OUS e

Y sz, VWA S

ANVE el

NENY

OYNY gy

AR 23



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Ve

..’)aw . % oW [ Do w LT AR 2
o= N G o) ] Y oyl J A3z 955 Ty S
AL s ) (S5 sl S8y 4 @\Bﬂ\ Jol oK 5l 4 4035,

. v . ve)
9537y laaad o Vo 28y 2 l) o A e P s Ksads
DM\VVJG;«L‘UY o/\ua J‘S’Y‘ M\gﬁwj; r\.oy (J.«\’-saj SWEY
S 4Pl o 035 o—L 2y L fazlly ASH e o gepane Dol
23y o 290 F 50 Jaw o 5y05) ):-’ﬁ'ﬁ Lf'ﬁj J8 Bl o5

Az 3y Blae ASU e (5331 Oty slally 5L él Jlsd)
.M}CL F \_9 :\jé,.u
o&«».ﬁse.@ryw ébwka& wa “"Jw‘éﬁjﬂ 52 55,
oo Yo Aaall e agaane j’ji»é 0L ‘rKAJ @-ﬂ o “’fjw Ld 55\:'4*\)
5d N iy Syl o 5eLsY), T o uw- 36 ﬁs
o gl o2 85187 llat L) ¢ ) n el e oW e 5

sela¥l jamy Leyise Y Kaadl Lagsd paey cope S5 1S sl Juw 00

G 52y Gl pse o Jaedly <0338
ol sl e g om0 sty e Y e S ¥ el J
tl\)d;\sv@,,ax uyjaajc\..uy .L&j Cajl Mér)“d MNJ rw\

YiY

o o Gl Ui @J\J‘ﬂg 337" @B; laill o 1, 220 T de’k’
Nz J‘{‘\:MUKQ\%VL?°W@MWﬁ@“é‘@”wu?”;f{f%‘wfﬂ
AVY

NI o T g el el e gt T
Tale $54(0) YV 0A &) 88 (5, Bl e o o) (5 08 o ol 2



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VAR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

he o 2 g ST 1 6 Y it Ll e ol 5lBL Bl 5L
i ) s VM

e ool il 385
Y‘mdﬁw‘ﬁé jméadwamgd%d\wﬂwfﬂ

m\tay&f_.ﬂ‘}] s S LS | i) Vodn 31 5o W J_Syjmxmp.\;

Sl J\_»J.\“,a_.KJ j_écfmé&f.af)] fu\lxajsamﬁl(@j VQA\A‘

J—*JJ\-’V 55 ¥ Gl Gl ids] s odlas d oo ol ik
B 585 (b sl slal I Y, Al 5 e AT
s o5 o WG sl o Jene [0V 0] 5,8 Y el 5500
sj,\_atz:jtz&"wyg)ﬁu&gua&@lasuJLATS-LV;\’;
e and aasb Jyb o ade 45,5 Y LIS Ll C Sl
Qﬁ-duyo_ﬁjWNN%\(V@)J;MULWM
w&“j@ﬁjjy@c‘y&\”““‘uﬁdwyugj e 8yl
“\SC“LLBKJJJ’“J“ 363)*5“*‘@" M“‘fJQK"y
sseld] e & 501l 7la) | il LA 10T 5l sl u,oumé en JB,
Cmﬁ\@\u)ﬂwvwdj yu\bwrﬂj; J&LL;&K\)@
USRI EAUN- IR (Y M&x O el V2 e

Looalad) gLl
) e ¥ dozs

W Ay (2 o ijhﬁu&rwr@s\aM?MQm}}j
uU.x_{ Mu\;uuhﬂu&w RUYRE:
r”-‘-&wu@ 2l e L3 ils i) u—“*ha—"j aue )

Y4

Sl 5 ¢ \“’J’ﬁ‘“\{djﬁl\ 52 (gl CX"“JM‘"JJJ‘J w\“d’*@j‘}"f’
wL.J u\a...&o ij JA\ r\.&\Jj JJ"\"L .,\....w-) Laa\ g,.aj r\r Y/;V O P OO Uﬁuh 3))

AY o &z &Sl )l YERYHY o 4 7 (58

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YAA

&WLA&K&(}Y&TCJ j‘m,\xé\xd (\“’gj’\”j’hj“’j“”tw
Lt by rujuws ym&djmtﬁ%w r,\mmuw\,
S w3y Bho s o)l o e 88T ) die o s 161
el 3] sl Jldly B3 gl Y g ) s ) U
il el ) a4

L}\daxé&_cdf\_amj{\g,\_» RUK «Lc r.\;ddhud\hm\uicj

Uoa o g 5 ol Lol "b{\w\) JJ QW\’JFL":‘% {L“'J

—d (\»‘J 96 | 529 u—>‘ axs dlyr 9\)@’5 A 53
Q\ \pu.@f?eu Jf L»M@Y‘uﬁy‘ﬁmﬂdj Lo_wdj \»t‘&d\;%
u{\»v@\%‘u 9 ‘f‘ “?f.r@ré*%wﬁj J\W: ‘\W; ‘fw \#\’F uji.-
Dole o8 8Y s Lt ey cllglly sl e s b o5 Lo pout el
A_o-j.a ("”V\‘S'}uo") d\ﬂ] ‘ﬁw}oms\é&(&u:{édyj&w

P wfmmr&uam ple (L.o}} JGy g

Ju:.\_a.i wu\b Lsf_wﬁ) | ol uﬁwa cd\ai\)g,a.«m r.\ad.

A...U\ J&UJ%LJOJJ%WJJ}LLJJYVAQJAYVVM\?Q

yyo Y\"i

REENPS (R

) .r\_ﬁ dand )y dady dn K¢ 3 gy el aely J}.NJ‘J\% ‘f&b’ ox Vﬂ;l\ NVVNE3 A | IV e
AT o ) 7 Bl ol

Gl § ey il Syl S oo 0B el il sl o 2 o ael e s T
YN e ) el rMs () Va8 T — 2300/aTE8) 5,3 iace)

e J&SM@ ™

¥zl Bl ) (V1112000 ) il iE 2l e iz T
ACTA

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

YAY SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

G T G oy ) Y Sl oI (Jldly BB s ) e g
oA IS e ol LT U ey el (el 5B L
Sl e s dlasl STl
5 Y &Y Yk t\,m mdw,m | psal & 3eladl s,
o SN sl b Al st bl 4 T ) BB e By £y o
o et 33 it
Y5 Up dshy S, JwY\j<uM S yc‘ﬁ IRCTERP A EN mub‘ﬁ\
o2 |j [0 ] gl .OU@.Y&%KJVK ; %«U@\LYBW
e 33l
5 3 e e Y el e 3l 50 AT 0l e Ly )
~53&¢¢e&«i&oiswﬂ iz Oy 58 Y s ot e
AL s ke o 75 djw\ Mo gy Bl Y1y T e
L‘“‘ osraren Y 1536, m%@“‘) pratin 15870y 1 s o u:&\”
CMJLAJ_MUM j_K \3;)_.»3)3 | Gl ¥y Jod) E...JL.A_U Ty
J—‘?U T dls a3, caslg) r,\chtd\ﬂlb 055 P 5 L;\:o Sly cgegl) Vo
Jo b i Vil oy e Joo 2 e Jif b gt gl
osS W%w—“y Y2508 30 il e vlia 18 5l Sl dls )
3y ) CI‘:’-CA-'\’.;\J):’L
5y e Olas ¥ e Ollas £ 35580 5L LY e e
\j‘wguﬁuyﬁuu\{ LS u,ndj.d 5k Iy GBI Yoyt Y

P S SRS N W 3 m
YAVY s T
TA/Y
YY'Y
R EVARTEIN
RAETARN



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VAT

oo Lo s 3l 5T 85, Yl oo e ale 1,2 &padt e A0 Y,
¥ e i a3

):;3, Lo sl k! d‘”c*“ L J,oﬂ; B OS5y
\)KQ\J_A\ L0992 W [ ] u\.sP ol 4l }/3 Ce 3
e 3 W 4l Vo ps g s S35, LM. J\*’ 9 -G9% e Jl
Aty e O3l sy (3K

BRI ([T

gl Bl e
ol Y [0t o] i

iy o555 Gy Gl Y Lo LS s Yl Gl Dol
i) d) Slas s

2397 e ¥ L o3lis GIC of Ul ) e 552 Jo s of AL, 4,
sxl e d&ﬂ e

Lk 0 R 1l g \aly 35 8s 5 ¥ i) 0
JMLL;“’S' JeR g u-‘@ L U &—"-Kutj‘w%ké*—ﬂ )
sl o) a3 L 21y S 5, SO ) \)@&AU” S
Y‘uwyj@a)\&”,mb.mj ade L3l jljm)\gmd\;u&
dosaly (Jpad paran oK MLM R TR
Agins alo d Sl 388 8 Sl 300 388 0 5 o ) Jpam

U S caand) Jas e collasd) e el Ja ST O 3 L &k
Y gl pae o 05 0 L AT oo by ol syl o 6

Tiua CM N\J—GJ},&\V&AAU}} }dfg}d)ka-@u«i‘wu f,\;jvﬁ
YAT/Y 50
(sl s e o cdaldl 2y @l Sl o et

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

YAe SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Lot 2360 1530 lasaly gl Ao e 15l 1y ¢ 5lab)
Al e 85k w,b
S oy g ol 1 T L S B Y, 5 s )2
ey LT s, Welasby el dlas B (W Do )l bedly cals
G S Al dsdl v\bmi‘ IRRTE obﬂj\-ﬁjfﬂ by o o) 1k (il 0
A o 50 3) AT AAB Ll 18 pmy T pa o st Syl (LS
1S5 oped sallan €85 8 030 ey 2T U e Y5 o0
Rigle Bt 3y Py L8 4tV K5 oy Al (el oty Vo el
G @2y IS AU 2Bl Ll ALl aog Y e 5332 )5
oo L J5 1S, Jedlad 5287 Qs ) 538 ey umrw ade guge Vo
che o3l ymy i dalo die GL U—*‘" J-f))’a}é(‘»ﬂu‘““
Q_Auy,\oiua.ud\_a\_nv\hu.»ujmj Jbbwwj»jd&rﬁw
W G Lol b [or o] sl e 33 sl 3T 2y (sl Jad
o) o Lo ¥ 5T S oo o 1S 508 T50ls 508 ) s
I dolly dzjlall poe ool el e 855 70 s A %u‘(\“@ e
U‘%Jj_aj¢&\_¢'4» .\Jf‘\_a.‘ j,adw.o.i \)@ms Té,l-\j
Bt e ) e Gl gy (g Y sl T {L&-\B Wﬂﬂ 5
s iny Cimlall 3 g sy s gy sl s sl sy B
By e Ju L Loz, cale Ju b uyi*’ L,,ST el 3 Lz ‘Z\..‘..J%
Yy e oy ¥ 5L Gl IS0y ol 5l LY by 5 A1, RSV e Y
5 3 A e e el by e dlald gl SR LY 2B Y, B0
Gald r‘ﬂj PEYRE axufxbjﬁ@m@jﬂu @QL&U

Cs@ e vuo zC}SJij RCOP Mckﬁbjanwgm; ua)w'”
\oYuo ;«Lwy ‘.’“"\1/‘} Voquo 3



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YAE

L.«T«sﬁcajiﬂ oA B ey Sz dy e AS ey 0 i
ol ) S oy 3l oo sl ] Lo 2 Ak Sl Ly Ly
dz o e o Bl N T s VIS il Vel ) S e (0 5
gy Bale Loy bgh sloadl 5 g 3 88 Sols @JWU’CJL"J
ol 5o oy % e e S5 Rl \,,r\s (s oy W s
Jﬁ\aja g“‘j 05 s

Jy\:_-;-\uu\g;?\tug‘ﬁcaiu i Laj‘&gé\.,o}) o) w’gvjjf’%
e Loy ) e LY 65 0 Y sl il V1, S
Wy Bl ) s 3 oS 3 u‘“‘"«/u;t:u’iw_,rw\
rlesy] dny ¢ Jewd B dllny) L as 3Ll jcydb - Al il ol 8
e Y Al by FE) all A=Y d%h&ébﬁb %L\.ﬂ\\,%

32y 3pmge Sl ) P IE) I ppan e A oy, Al ) 228
lp-Slowt g8y Logisty oy i iy 19 5 1l 0o Vs, cslis i

S s i e LSy fy A oo B8 10585 155 2l e

lyimy bl Jgus) 1o 15 g\——“ﬂ\*\“‘”u\-ﬁ“”u}ﬁ)ﬁ& sy 13
DO S PER RIEE PU I ENUR R RE N
‘ub-‘j\)-“d.&-*”d qp_\,cu\g Jj.d jLUa\ J\X&<(\)\~Jj AN [oY ] V\.a.a\
Iy by copSlly LSl oy lly 5l e Lytomsy Ly s ) 670,
sy uiilly ally dedlly LI Ll e 3)3\059*5\5%

Lo 1) ‘v-“m“‘ui(\-" (S L sl s 552 e 6 5,
oo by dg el RIS s £y 0 B 03 s e oglad e

Aslae oW 3
) Yyy

(.é.xﬁ :%m Jalg Y

YY¢

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

YAY SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

in oW U iy (00 o] ey 20, ¢ 50 4 WL
ol e St Kaed)y iSO e Tels AL

sy el e o pile 8, Bl (e ) 5 Lol 1l iy (L5
o G B gl oy

Y- 1 Lyl - 13 L s \){L;_,\LJ,@UL@\”A)
A S, Sy Mra-‘%bjr”fi” Py AL g LK
Flwy 45,85 Js dl de 3 5, VAl Bdes b o sl s,
B sy Loy ol 91 8 Qs 23673 Ly ] et o i
A BN gl Y cand 3801 5 1y S e

ANCE DS AN SR O L (JER (E PATRCH

i@&.‘a\;\_mtejdyaﬁ 3 Ol o8 5, el CJ Jo e ! i <16
055 of 155 VIS5 g sl Tlase J591 3 o sty T I K
J;‘wy\#&‘&ijﬂ)\?@-»wg‘w}ﬂ‘ébgulu@é
15 B3 21 sag e Y 3 Al ) 3l 5l o poly Ml s g o6 2
"ijj"’\"’%a S L2 e 85 e

Y Le Y, ﬂ‘uié 3 byrsn o8 dls & P e 8
229 (59 ) r\ﬂj B wua\% Jay (bl (\éﬁy e \fﬂrjﬂ b/f 3=
2 G gk o Jleals iy pgn Y dao 2 5Y ¢ el Y canad

Yo

[0) o] @L;u‘& A Y e Ay gty Lal 657 Yo

B el 136 Wk b ) o5 o slod Doy Ly Tl 0K 0T 5l 0l

0\/Y/\UMA ARR

Y EENET/aET0 D Bl Ll i «anll BN o o o F S S
£ e Tz sl Gl )

. PR A 1
S 9B ‘w&ow‘}



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VAY

u.-a.a.l\gb ch\J.de_foY Qum»u\d \Jalhfs
\.)59-)3 U\AJY 359-)3 UL&Y L;[iqua] ij ;«M d\ 4.4.&5—5 A.J\CJJQ
IRESS gb&cd,\; Py Sl o Jus B mhﬁ sj:»”(o)u\g
Uja‘g\‘ff‘.\.ﬂ pjjuﬁjb\.c \Jd\wayu&zo\.&y &\AL}DJ.\JJDJ
pﬁjw:-“-ﬁu’-@ Sy @ '°°j>:l W-’}b o)‘ﬂu‘f“
J‘rﬁ .Ujaggg‘w}ai JKwY j\ O\Jns\vja.a:».ujsgggd\\éj 'O\J‘“
oA e sl
dedyy S o 32 s 5l e 4L Lo P o 'YWCS)J‘.}*‘“ Je;
Ol ¢ J_n{j,@ JmeL@Ml(WdJ:«J uuojﬁ ‘f&v\bj
( wszwfw‘m,\,j JafLo | G f-,\seub&wi r%
ﬁ&j—\;“bw Agfﬁdobdj\;wojjjf-YJj\ﬁhb
WJO.U-Q\M (\_wjuamu\.add 5»3&&33 13} cdesy
Sl el e 3d2 e A PNk S, oY1y DY) as XK
2 5 .gj}j&;}ﬁb
Lo Vgl o) cams Yy Jls ) s Y BT 0¥ e\l 3,5 5,
.a)j\_bd\_zu_.ayy Mgﬂawg‘j\u&daf @-U\‘*-abg
v&éu\u buzs an_-,-jJ_{Bu.\.o- Lsi‘umj 359 Jgs 3l Lo

j%) ‘Y\A%Méﬁ\i\ th,_ ULS% Al g« Lo3ey Ju2asg ;55’3

AR

PV TAYAY d sly s 3 Ay (oLl ol ey o e o el 3l FRREN
o) AT REVT e e sty (3 55l s w62 o gt g sl il 6 s,
AN o A g ezl dosl)

AR

BVARREIN

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

YAY SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

wd\rbﬁl \J.d\w‘ufw s B3 oda e o 3l
Je e 1l ub—‘“d'udﬁ‘j 158 5 a2l e il el o2,
sl s A d\o)gfwﬁ d\@‘JV‘“M

A o2y W el Gl i) e ) o S aa 8y S
ol e Sl g2l S5 238, (STl Ly ) S ga ae
& by @il o il oy i 13V Qo Bl TGl e el
S eells o s st 3 Je so dislas 3 O Wl [¢A o] Faame clugld
oot 3 U e Lils 8 apee il 5T pk»» s &1 3
ol bl e Dl ol S il el 5,3,
LS)LMYMM f\ijcd&degJak}&JﬂM Y, ol
S G B L Pl S5 3plge gy (AN 2 Juwfgs—\ﬁ
o) Cisnall (3 Lo 5,0 laW) 6 o 3 Wy L ale?l e DU, o bl a4,
iy ‘C"‘J\u‘bu\ o 132 i Jab s ble o Uy (s &) K
s bl 3 Lol o pn aela¥ bl 2 ol ol B da L e
e A g2 g o o) 4 J8 18 il ST, Al 5, A

b a3 oy M ) 2N AT s ) g2, B o ol s
it Yy 5 Y sl Yy blie ¥y o Yy By Yy 3512 Y, S
Joo st Al Js s s Gy gl ade T e oy
3’?‘“)‘0‘”\“&&9}\“)9“’3’ J“WA‘JJW g‘wju"“
Shecslall § 0y Oplall byaz Ad¥l e 52, J@ ol dl
1 s

ARE2

O) WK gge slodly 3alall e DMl ol Gl Ko (GLd) S plia 24T
AT o oF 7l sl L1 (VA1-YR0/51 VA

ST 3 29 My o g s

Jige oW 3

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YA
Taks b asle s iUy bl ey L ol el e 5y 1208
L 5 e G20 o iy ade pamd e ) Ip)lo o ade 15T, Sl
e ) S T g e 8T8 106§ Lo 35 b e, A0 s
by cacs Vb p . IS U8 e E 08 (T gl 1 g i S o1ols Sig
Al 3 S ity o5 -l G % ol @Jwﬁ"[ﬁ\’f]ﬁé °
shas (dpsld Jj‘jfvwé’éu{‘“‘*{&\dkﬁ”ﬁd”aj 2
M |y el il oo cane 3 oo s e L df&ol»‘“
E) d\&dbd\xquk}c(ﬁ(&ubf »Jau,cmjluw\.idcfb
ey W g 3 ke
m;,\_ﬁ g 5 . jv:b eds seal o m\épﬁm\,&\\l CL.aS AN T
G Gl e as 2 Y ,&j\}uwd@u‘”mm L&y sy
A Ao ey soni
NESTREERS wwbﬁwcf““:ém‘%fuéﬂdb
v\bwﬁ&@ b e ) Sy & ey (Bl 3y oSOl Lhas
sl 25 i3 ) gy (s ade ) Jo) ) sl o8 7e s 1o
s o ) e Sl ALl oda 3 (o) e W) 1 el s 2
ol ) clas lad, 35 TS e

v g v Y.

ol o ole 2 2N 4, ¢ ) et o ol WS ae 355 V£ o el 3y (JY 3 1S ’
G o ) To0s ol )50 do dls ) ol oy By calslanllly a2l e o 52, (5
Y o Sl ol G F etla Gl an) G F bl o) a2 al 3 F s A 2 (e
ANT o ) 7 el gl Ll

A\RE)
e S ol o

AR
e S ol o

. TR ¢ . PR u, P YyY
Sl Ll e gl celo §F; (il o) rb\e;w* S <35 s pB dop (e
YYY P ¢ C g,‘h_\& J.'\.wj Yoo P« MJ:L\

S5y .JA@ n



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

v SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

., VA e
@“f“u Pl Y g T ol sy LS5 gy 1l dgm oY)

/ .L;L»M(EK)}\&YGJLWCQ‘“J.{ (s AU 3 e 23l 4l
):\-“ J\}.«u u.@ :)\j"" <L@T aa uz_’-j .4)33 .é\_’d 43:5\ T\KC‘» fb :Jjj-\l\
o s Byo e oSl 33N e bt e uge 6 3 1l ol 0
Padlade guge BTl oy T QK4 o5 a5 15 s il Y8 0
s By acl ol ¥ gl Jls bl ) v\lljv\«g\%ﬁﬁz@“
C...»g, ai{cj[i'iua] .4 \,aﬂ ‘&ﬂ.\y,\;}! ij C)jﬁ\ S\ jS Jj«cu,o
0% Bl K7L Ml e 2 135 403y s sliall Lo 50

o 46

ans Ve
udculjl u.au- Mguw ub&bdjw%{«ab‘ﬁ S ‘AJ.,J\
Vo e ) Sl e I 4 30 4 DL ey LT, 52
Jj_aja.uu ey ¢ L}\»M ‘y{gﬁi ooy JEN (Y, w\mcm

a3 e el ol § B s )36 0 58 o 00
Sl \)Kuwjﬂii\ Jl 2l jeall J7l (.L,J\JAJB ol a4
@‘wmgy{ﬁm&bj@ A siadl) sl L, w;g&’twj
e 3L el 32 ) “-"’le Ll 35525 0] ells ol il
gl Tl 5l

o Ll ol e Wlce k2 S Jf Bl SL T oy 3 el Y
-y iS3y plally ladl @JJH“"""‘J pod & Sl 3 L3 ol
oo oY

RAVATIR T,



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VYA

uurwwpwygg‘w@u\;g@ s;uvf\éu\s«i%@ii
‘\U(\“J‘\J“‘” o a2y )5l
o oSE Y A N 5 rgs B uv Sl jpaie sl 201 U,

3 Dlyolly Dy e o ol ol oo 3] ol o s poid
05 LS| Sty Wil 13gmy 4o <¢rﬂ\;é_w\,;u aali) &t\:«J\ °
Jf’ifbafuyww\ﬁ&\eﬂ st Sl 65 .l s ) legens

o ey [0 0 ‘\-’JJSL RSN u—<< 3 (st by 1)
e &3 5l sl Mu & ey Togry e o Y ok o Yy s
e oled) g L& Ly o an d‘@‘dj”‘wdu@‘ Yy st
2 Yy psr e Qs poy 22, SWIL &b 2y 0
B spmse KR, bigr WL UY Ol Ly 5 A1 33 (2t s 32058
MU_AJ\_)y_’jJ‘&M-L‘SL Ll daled) Oyl cpy 85 &5 by
3 Dol e e Yo gt iy g 1Y) s Yy BSte Ko
2 058 ol s e de ) s G B D L (2 ol
e & i o ey Y0 Ol ¥ Y| e S Lo dgpall (p dssendl e
Aol
S L) sae g}.T @ﬁd\wéi—a.\;&j :Y.VSA&\OLS}YJ@L:J\ Jss
ade gl BB 4TIy coprgll o domp g o 55t Y AU 27—

‘\a\:du‘ﬂﬂwjdﬁ‘v&” Wu(“”wuﬂ’uﬁ ¢ —“‘JQ}‘ gﬁ”w}“
(VY B () s OfaEY Liw saadll (63 YT (3 ©) (502 S 3 ae Ty
AN o ) 7 Nl gl Ll

Ayl LW

Bl 5TV /a Ve 0) bt 52 arl oy i) e S 51 ) La\,ﬁ”
Sley) 3 skey solie DS e o 0l gl 3 U 5 Lanl Gy el Jyol 3 saedl |
Sl (AVEY/20TY0) Gy i) ) e i T Mg sl 1lST 3 OB 5 C‘*‘J
N o F 7 ol gl A4 o Y 7 Yl gl



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yvy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

i ol s Lo g S lane e 5,0l glase oY (i3 o S
caapady Moy olen S e gies? 53y 5,080 5 5, le o
S o 4] lgrs drl Y,
Gl L)
Lyl Bldl o0
sy VT [£¢ 0] C...S QT 9% Jb (Ul &l f‘\.aj\ BIEPAY ry{&
O\@@.\Jﬁcﬁbﬂu\cwbj?}nya.&&u L}&;«\.u &.o.»ﬁd\:u;& \KO
Sy Yl s 4 %A s el 'y&.\oﬂ\g\:{y&w\ E
Uyaﬂu;\rﬂjﬁww&u ér%} ﬁj\vwaj u\ia:-
@JMJ.L;L»& (y{guj ) g0 La.»\ uu‘“ @w o;\JB.,\'&
R Y A T R R AR I L.
Syl e Sup OF A550 dls By AN 2 e soh il A
ww&wdﬂ kS "*M«\jg( yo

AN o) 7 oS sl VY0 g T a Bl

RVCEAIR

Yorysal

TVY o Vg el o i 3 ) Y B e ol s a1 5
oo ¥z I3 Juall SIS, YAV AT 00T 008 o gl IS sy YA o (Y 7 £V
NOTAY LY ot 7y YO



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT v

o8 sl Ja e 8 o) 1pul) 3fjévr&bﬂdﬁ‘wk~“ P
25kl e el pelias oo ¢l ool ol L gl o3k 5,03 (e

ot o9l b e ¥ o Jleild gl i e o 0l dlos 525 ool
1z 1,36 55K Yy (ol Lo s L;u;;;s Als bl

RS &U}e\_&% t s g3 o s S 1yl ) drand) dels
A ol my 53S0 o Liae {55 3 10t “‘%wf» FAUs
-\ujgé% i o o f%ugf? S S el ) e o1l (K
05 4 diadly plag By Gae 3 Siae G, 3\‘% F1ie Wy sSl
Yl e W 22 2y Togmrse (L L il o '\’j‘ ¢ s [E7 ]
Lo dgmgll (3 Jou e dsls (25 (O )50l t?“; ) &y glidie 3,02
s Y wagﬁmw@& M s G Qoo
)

ol Ul sl o1 S 0 0 14 o
Sy 9kl S5 o—L’“ uﬁ-Q ‘Jr\-’l Sy B Hilaso 5,00 5 e
uﬁfuwy(u 3, ) S ol Jadl) 1] 4y ca
Ay JJQJ e sz ss fﬁl’lﬁ JgHal

&\bwb/ Ly . Al s Sl pls glasly rLjS‘JjQ\ il Jsl,
S 5 o gt ) At@&w € gl b o 5550 122
O sl yin o s s Bl Al ) 3T ) 2 el LY ()5S0 g
Wu\bjugm LS@.C_Y(L?:};«&J u\bdya-»

ol ol el 5l e 8 s Wagy 3 e aie oLl 6 o) 14 3,
ol e p-\f- Vs iayrn 550 (L 1 ol il = o8 8 )

A g o s ST 18] ool Wb AY/TT 32 iy 6T 7 1o 33y, 41T o)
A,gﬂ Yl a.\h&a"\jjoi" w)w J 9 n%d}gﬁj

o Lhaa
350 0edl 3

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yve SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

du«...«.sj_@a Qj_ﬂhw O)\mu,co)hcjnj u\”ﬂ’u*jg 1Sl
} w8 o3y oSl

3 adad e 50y Sy el Y ezl oo 5] canad &y S Jgi o),
OMas) gt ke gl ly ¢ il 353, g, Al g )5Sl
il 85K 5 Uiy S 333l slsl sl Oj,uwhjuuu
oy 1 JB o )y o4, J%ij&yj AQL»YJ sl 1S 5 o ypas)
w | ol C)ﬂy J\,_a}) u\.o.,oj &./s:mdj u\s\wﬁ) u’“uﬁg O\ DJ,C‘L.&IY
gy Wily cdig iU 350y Y ¥ clin o oSy 1 sS3) 3 bk 15
O sy 5n (S (les) 5 S

Yy & e 50, Wy 5,08 dao sa )6l U s ool Tase 3 el
S dao 2 K A s Sl Ty pus Jjﬂ\gwwdﬁ
s\, &) [zvu@]

<l \w . Wﬁ

S u,\zi j 8 uﬁg 5L Jad) V\A Ji <u>\> ujﬂ (339 JL«:
Joyﬁ)w«wu@auj,ul U.\As\;j\bu,w%l K’\é‘m&}ya:
§fge s 3\ Juﬁgujbuﬁﬂujbwpbw !
OMULJ&\%“'DJ a).u.\u«ou@s‘J Sy 3

3 50 508y S e N w\'\-’fyub | e ol
be YJ cuﬂ\g QK«:}) C)b- uzMaL g\?\ 03525 (_3),5; U’Jgﬁ wg;ﬂ\ UK“l
AW G o il b o Y O L 3 cans 3Gl o5 3 30l
cosrdl Jae oV iall Jae e b il sy (35,080 356 S

ARNY

3ol 3 3555 2V YVO/RTVE diw i) 3y (Qlebod) gl aus o 05# ) s ol 4T 50

T o ot 7 sl )a,s PATEA 2V ER

Sl Gl e o s ol o8 sl 591 b ST Blao¥ ol £ g sl s
AN o oY 7ol S Ll AV YA/ STAC G

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Vv

Yy sV Al Lo g ¥ S @'Méw t\ﬁm 55 ey . 330 Jla
ol 31 sz} e S5 s el 5,000 gj PIRT CIEPRRS Qe
A Lo 5 b s 3 o ¥y iy el ssl V) Y, gy 3530
} S ST el g s wﬁg 05 Dy aeladl

s 525y 55181 Lels Lol sl o Bl d 3 atls B,
aoly Jisie o e bl 55 5 N 6 ST 5 Dl
sl s 53 8y a5 alel 5,0l glo s o6 e 3 1S
o U il Jl i 585 39 050 3l 5301 Uiy 559
A\ (py el a),ul u\dwu,c

ML;uQJu U s 2y ¢uﬂwd3§3 S adl s
5l ade s o o3y S35 4l [“w s ﬂj

%3 JJBY WLUJ‘—’& oSy ‘\Sf“’wwﬁ}

VSLA;J}\ s S Als a3l g y&bmxubww v\b
oradl Lo Js e 3 o &l sy i I L G 5o U]
e, S« MA”&A

RECCIEIE ENES PRy N \s Salo 381l “\*ﬁ F e
s 525 5,3, fu SN ‘%)wal O3t 2l gy YIS 3L o
ol sl e e fal ol e 4 S 1 g T

i g3y Aoy ML — 55T, oY 3

gl S Y ) el 8 el e 3y

Tl $5(ATV /oY) 0) b g o aal i) s S ST ) sl o

i 1531\ Jedy o 3187

PVEY -V EYALRATY G 5,0l iy i 4 <ol Lp,u,\s R R RN
Y o Az il .r\z/\a/,m/\azwg;@w

Pl (o say )N oY) 3

PRWEIE VLXY\‘}’ e

Vay

Vag

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lAAl SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

aoia Lo Jo Bl Wl o S0V 330l B i sl LT Ggpmtdl s,
by s e s LA W e gl 1S le o S pussy alll &
A e e g

Mol 3oL ol U5 Al sl UJML;&WA&\_,_L sy
5 BT el L a1y JLsl o 3 5eLadly dd sl Cilis
'fWY\_'a UJB- SIS B asd Aoy \_Q.K\_V.\ S JJQ | ezt
£33 33 daally () (“5“-9 By, of 3l cdaall, (g
Slall Jo 31 (Agd Olas L Gy ) st Gl age oo ciisd| Mvj}h
ﬁjﬂ-j ool ‘b\“’: Lio 31 273 ety Ligially LAl (T Al
PSRN RAPE: L-{“’J"L‘“‘yd olye &1 s Lo X6 3 Ly ccllly
3y — Lae e Vo) e Ll Ll ezl 35 e 15831 Ly AW
oS B a0 s 43S e W 3 — 23l e oy & Gie
o3t I 2y Ao 5 0 Je gl (6 o] oo JaZ 5T ol 5
plaad 1 S o o6 ol Y e S IS s L g1 e
Al aldy Soad)

Ak Slaall 6 opSe B Bl pon N spmy vl 3 e 5,
Foll Lo e JB8 e 98 &fswjﬁw A Y G,y JE
Koo 3] Yy 3yl oo )V e Yy i be 30 00 Y6 Y )
Lde 51y

fio Gy dpas ol ddpad Lo S dio cd 15l 0Ll
s 3375 52l L Lol 3yl o pdedlls . 2L 3lase JLoel

ATV o oY 7 ol Sl sl s ldis ot g

Syl LW 3 h

g TR . . A . VAA
- r/\OV'/Ja\’Y’"\) Gt Gkl Gapdl A s Al R  ael jae Bl e
LEYETR o ) 7 S (AFF/2TY)

o

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

u@«u%ﬂbjﬂ wﬁ“u@-‘ﬂ ‘u\@»—»“’u@‘gi
Fan padly (JbUly B ey gosdl YJMU;QWYC.A
ot () 5 L ug.é:\s MW e Sl S5 Y, (b o;
JLODJLJJLL e 536 . 2,
stwp,sr}ywuv_www‘“@\; e,
G 3 do 18 (o caadl i b o s o o (55 1) llams 3,600
gzl 3l e 5 U cadllss S e»‘%w 53 3 A gl oo
s;%&éws)uéubr”ui‘y&g‘ Iny el auds 3y o)V
ohiny Qs 4 jn0 G Jo o) yrv Al Sy f 3
L5 o ey 106 it 55 ol g 3 ) ol U8 (S
%935 J.sz &4"'&”3& ohsin QS s e o 1B G o
Yy Y s el o g sl s B e B B e
Lbj‘wgij_o,d Wéwyéxb%\v ly 5eladl o SO 5 4,
§Y STl @ D3z o loy Sl bl o b Iracel Jo&mu\p
xiey g\ wt\(g ymy g ot ol oY 5,0l asad

(Ka\aus ,\§ Jad) g2y (gl qufgu.w rRaiv
A L)
JeY) Slaw
S J» ﬁ;n)-@\j Sladly sloMy 33 ) &M(d\;ﬁ\ Slio &1 lay 2
Tl o s

O S e Yy 5o Y g WKL dad | b

et g
SVTAALAVA ) g rw L%J,L\ : ),.SJ Vo e ,\,)M IR (I g

Yo

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AAQ SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

by cobsie R e Bl Qo bl e (oF il ol b i
g (s Al gn
e Ve Al Bk Bl call (3 g A flly Gy fL) wdw 5%
I ) pls - 54 b e o b ST 8 T (i
ol o s Vi Al ey 38 (e fy e 3B Jad) 3 ol
o A oo sk e Q" sy e ) (o el b s
s |yphan 02l 5,5 M:’J-\Méu‘“ﬁ{ is oy Laadl &‘
ade g &) 5l @A\@Cs.»j\l\ JYWPRN Jbuﬁ@w o9 e 13)
oo HG S e Wbl Byl g 5 Y M ey Ml ) B
i g3y it ¥ Lo ) ssey Al ace Oaa gl Janacs il gl .
S ) B g Jad) 3L A T Ol §> Sl e Jaall 5L V523,
.@,ﬁ\jongJ@quﬂwahft‘f}] Y528 Gy .8 fa) Cale 52
cdyo¥ G [PA 2] o gl g il G odsle Jo opmb ol 4l o 100
Yy K caie Y co¥5n cade 54 el Ol Jgb Jievt 3 e,
" A r\ﬁ}}\ Cale o
ad) 2 Lo Lo il (ol &eailily sm olmy Lle?Y, 3,
Bl pand Wy Sae Y ey B 3 ay (smaY)
Sy gl 3l s Ay Ll ﬁrM 5 Je By A JM
§¥5n ae ub/ddj\ gl

dest o el oo B3 oo i) )" s QW L AE o Tz S e e B el oy
Mhides g AW ey B ool e
a5l oY i ssabl e 22T ol S B i) 4t g sl e gy Ll L 3

YUY



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Ve

el () A ) e 4 STl A e e L
-L%J

r_uhuwg(u @Wﬁ_sv_z&m
5—34\“—*_’3&—‘“@% “—’UWVVK-@-‘—X

VYA

}_&Y 3 s N djj_élb 3 é}ﬁm

s Uﬁw&py T s e o Sl (g
o Yooy AT Laall 3 gag ¢ Jaally )y Qs bl &8j00 3 dxj\l\
D e Sl odp 3 Al nde 8T
il 2y g Akl 5T — s 200 el — gl gy B U oy A
o o ohly Al g AT Jaal) iy f ey 2l Csmr g Jins il
AU e bt Al ) g Y s ol Blalyy ST b 5 A
o) 51S agre Jaial (50 o Lo [¥V ] il g0 Sl
g s dl gn ol ,‘wymwjudﬂf\“jwd o
258 gpall o e 550 3 L 28 ey Sl e Syl danly (S
s A f)w&\df&‘ e oy o gill 23 o L2 Y L
i3 ol gl pbyin Qo ) jmo G o o) Vg Qs ) Eny

dbwm\bdﬂjbb\&,\wumwbbf\wb Ta Yz d)a.-ulé;
Y o Yz e ardl oasi olsgl acall e ppn S5y 1" JB 7 o&.uv&ws\um
e Jlea WUL{ Yot o) 7 J\MWC‘) Y e oY JJLM..U&;)LN sdd 3 4,
A vuo ol Jll 3 gaiadl,y (£Y]

DY o s, YO£ o Judl o8 By e KT e sl a3

YA o Jadl g e Sy

&Kr{uuu\‘ E10A ool glud B ol ) v

Vel 3536 ld Lk F b

Sl " Ju e " AN el 355,

ARA

A~

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

i SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

TV kaal oS g5 Ly I L a5
ly Al i ol TS L s e )
ST G Bl Je ) o 0Ny s 45 b, uﬁ
NEELEI U EH N R )ﬁjﬂé:ub G e 3 el
= ol ‘Wi@w L o e Lﬂw 1Al d gy A2 V‘;’ oS w
Cmy of 31T ol SVl 55 o) S & S8 ool B
ol s Ll oy 15 L Jaall 5p2g) il L v—?;j ‘J”J\e o)
K ogu 3 ccath el 13 il yay ) 380 _x;i-s\, il
e slish 5 Slie iyl 52y cakple uw ‘%yrv L5 G ol
P91 63 Ll g 20 e W1 G ol 31 g5 L) st ke

Ll 3 SC sl ool o S5 1S ib 3 e o A D61 Y Bl
ade g Ly cadiis L, ‘gu\ DyoS bl ALV IS Y O
3555 (¥ o] by ey 4]y Jlss 5,0« Joadl) Lo Cabsil) aliw s
fJ-J’JV‘"JS oo Farid! rK;}J s ) i e Y (\"‘yuﬂﬁ ‘\-L'“J
S kel o endlsly Jal L 56 L5 ol play ooy AU,

J-’J&\-”Mw)j‘gujrygjraj «3\*4‘5@—“55/ Jiall e (s Y

Lt gl I e L b S0y el sl Ly il o
By o Jall (T ) o ST idss im0 Ls Jidl S
PEPR IR L LVQMWTKA] Jaxy (S ch:-de;La.;jd\_al\

51 Ve Lo Jaaly « il s glod) 5T L lyd) S5 50k,

"VE gy A Oy e T TAY o o 2 S0 ElE il 3 el st
N4 e V0 ol izl 3 S,

Ave/e L

AONY L

VYo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VA

o ade oY Bl Y, e ) e S Yol 5 s {5500 K
3) eyl B oy Jub Y 233 o dls e oo Y L, S

S ey s Qs bl e oy ¥ Jad
LB T

A

5Py
¢ Jaall (T @J\» herly (2 o i dls ) & e

o3l Y ) ded Lo s )y Jaall oo fU) ey 5 A (g pma¥) i
D 4 25 B ol e K 5E) s 1 6 el e
Sype 2y el a0 LasS gl Ao ) e oAl Bl (p e 2
eV g LA g Ll (61 (L2

S F dmy cad ply ¥ cderly i o ) dojme 5Tl 2,
Mo ady §fadll ol cansdl

gl JAL Legmy LTl Y sl AL 2 1] sl S
b ol ey clodle 330 0y S e JHL sl s 5y 436 [ro 0]
Ay i sac Lo pue i) Ol 3% i) Sl e Uy -l
[ o0 o] g B3l ol Sl U ) i)

S Maed b Jpis AV W A5 Oy 45
ANA

RUPSEEN I W S Y W [ R (- (P Y =1

A

AY/0 sl

AY/EY (il

SOl EE A5 U e e S ) e FAY o Y 7 S i Sie 5
AV N0 o b il Lot o,

A0 o s i 3 Lals faly Y e YAV o 2 (oS BN Sl 3 o) )

.\/\ w

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

G ol s e ) 2300 a0 e ) sy il ) 28
WW@Muﬁcgaﬂ¢uM u\&wu&gij 3 g
ufuﬂjp. & sl 23y blus)y Sad 5, Cly3 iy Claal ol
RO\ IWES S d\g»\ds}] J‘d&;")ugﬁj‘ &A:J J,\Ués‘)ﬂ
%.M&sjf,\cgsuwﬂ 59l 671 Al ode (3 ol Q\(\af‘ °
5—”’55)’-5‘3’-\-‘95@-“ Ll ase Dl 3 dles v 50 (el
655 gumd\wu Al s coney 3 Y5 Y 3 Lwtﬂs\
031 & 55 (ol o) U sl 5 JE1 52 o e Vi T
5 3L s o L;mywwdwcmm#
Jee sladlly SIS Gl Y ilells u\pu@al GERREPURNRE
3 pde Al ey Al o‘édw\a it 135 olasy 5
el UMJMWQQ\”“J‘U‘“J@‘J:%J Jeosl
;L#Lcaahckgufmué\bw&»dcu&YL}bﬂ 2l Jb,
A |8 ey ool 502 Lo o AL °'\‘°L,,3d>u“ S las b
3a% S Gasll sda oy iz ol pLolly Gpadll @l o f i) e
sacldl el Je suny g Ll m:ak;tgjw}} @J (Y€ o] crg A I
9&4.«53@\»\5& J\Aoyjf‘\.vj \)\aw&&mhomhﬂwygﬂd
Www&um«&w»ﬂ& g o €)1 ds 2l Jal 5o
wa"w-‘ LY u:i\aﬂ‘wuﬂjwu»yw%‘“ﬂ"éd}ﬁ
SRR A5y L;qus Jb La, rsa;\@; Vi) j\vw Y.
Jfﬂw‘@*“‘d\v\‘vu“ W“JV\L“WJ&()AJ t‘“"“
Je a3 alad B Bl i Uy ol olendl S s m y‘&wj

."&E\W"‘dfd\d.\;))jw i/\quo VCJ UMJX@
\i\’/ﬁ;u\

ay



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Y

SBI il
b giae bl Lo alasd) oLl 3

::ﬁug}j
S ALl
ZHNEP
T ol pdall Gl Gl of s 555 U
she e palall x ) 35, \pﬂ”s‘ﬁm\&am,\:j PR it
3 oss Y e JE 30 e ¥, Vi Y L’&“w‘éwﬁ pledly d)a
U.L:dwod\b v&e ‘Gbl ks @ 99 .L"sjwﬁ J6 tbl ol Jgaal) &
Lol Lo s (o, ol S 3 e Jls Y L3 ‘333 Y,
oVl Ll G 3ol S0 b Ky e G M;@
Yy o258 Ve o b Lo sldas] 35y QL A o) el 0 ]

5
Sl L of s 35kl (a0 sy (Ol S ob j3a8 SHER )
ghﬁjp-jéu
d.\:u{ \).‘5}.‘»} L.ﬁj cdvbwj u.n\)\j Lcj\w»-ﬁ uLuJ b/LJ g:J;
Lvﬁwdﬁubvg\owuww j\»cpj jcw é\xd\ﬁ 4.!3).7-33

\1o

B il C«?WWV@L’-@J J-éL"’C)‘\-Hp—@ a3l G gels 369
e 5y (g e [T o copmdall Jo Sl D gy Sl
dsine e Gl Jo bl 5Y alls Gl o Juaill M) 125

iy

VIV E o)
Aol
i gy g3 L iho¥l 3 ol 0V )

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vie SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Y555 o) o Y s ey STl pall o asll gl 2 1l S,
Jodld i ) § 3L el Ly ¢ gl b e e 5,380 587 5
3 b sl 5,8 50 o s d el By (Dalls Gellsa¥l By e a3
jal) 2518 o)
oy 45535 3l V0,05, dls bl elas o Lol 5 3l kel 2
ST ey I 3l oSyl sty Sy ey Rl
s b KN Al ]y SIS, mg?:i | plol o pianel o 3
‘°-’J-"J*~4-‘L3<.;\-”4'“Né-@\e Jf‘w@u@‘u\%‘&
O e B oS ST OSTUE o sy 4,38 oy Glss W) Jail o,
S ‘Ki‘uw}&aﬁ"é tzvui‘ow J}U‘}w o:i
u-<‘ L) M) DVl Spda ojlaly el 1086 556 1S3 5,55,
Vi Al 25 J&WJ—L 2o s beodin el code 8 3
AARSINEHERESPAL QSISO téw ot on 30 58 Y, e
N R R AP A Y P GERES {IANE D
Ay il ol o Liad o8 Sl LI 8 5 ¢ LR 3]

.f\ai

Ao g,wguusﬁscuwwwy 5 o Wi A ) Eaadl )8 L)
AR jjﬁagb\xuwj HC\?J""'\’ dele o) Ll el
T P A S wbw o £ dpmd) £ 0 B g‘uQ&wA PAe
N e ) BRI TN ate s e plaey @ G AL A 5l el sy
AR
AY oL JT

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT ARk

535, Ao 5,38 82 dadll 5 B3ll T gl asdl slor) ol 33 s,
Ll
LWy Gyl Jedl o 5,500 B e e Sl g2l B,
3 Ay sl s Y, W‘ﬁbﬁuﬁfu\o‘*{w‘j\d\”ﬂﬁ
2 i 55 5 aney dell eSS wlio o i 3 K of o8 352
if}\c)méng; Jol 3 Iy sm ol Beloo oS 4LS7 ) )
B 817 ) s 13 53 e s o iy L5 )
wwu«webf
U553 423 4535 .40 °>b-5\gi-ﬁ@wﬁ 5k Jadl 5 @33 | A
2t “’ai*"y‘u"}“y“bj‘ e okl 55 50 S

d.b\.@ldﬁémsu- byl fgs 41| J.:LJ Jj,eu\(\s\.a s Cape 1)
sl s, s ,«sw\ﬂj www ¢ (e 2
rM‘UK’ gl il 7 S mm

055 Gy comnd) 53 Sl Olpld u"-"’uﬂ“ﬁé'\-’} )

Yr"%ijfj-u\*a*-m‘b-’ J&w(\& 80 MJJLwﬁr:M
= 503 35, Jﬁv‘-“-u*u@-*“r’v@ 585 J”ujgu 5 Mo ca ol
\.Swwl\w\s\.&! jubma\.-l- "J'\-"Uw‘eub‘é“uj wa»JyY
SA;...J | slazel, my\_ﬂé BjJsjcwuﬁuuY “’J"“ b\;
QJ\SA.’MJJO.AAGUG.«—M a);_wg\_wm O.\»J_w(hu Aeally sl ol o
JRAY w@ajyﬁ;ﬂsj‘mwjm\ﬂ mw<wm.uk5,\8k}ul
dvow &) J\owgm.\q Uf;l dr gl o Jadll

\ov

1LV YA &) 8l s Bl ol o pald o 5 G el ) BT e
LAY L 3 VY ot g il desul
ROEY VS (BES

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

o A 5L G S 1A S e gl T 2 gl
BEPENE Y A ‘”&ﬂ\ %( Sl g B 11 Y
~{L;°f-.ui Cjéﬁ) el juh.le e adlane dgad) 5,08 5Y,
Sl ¥l Gl agsl) 4 %Ka | Eo oo iy S *Tt}cf’\é S, ale
vaJuonLm\j Eagmge ¥ Ellae Liliglly 3525l 83U) oo 3yl
JmLLmej (2ol el Jyjﬁb{;uyw&d 3\5—3’«3\.—&-

Vog

SESIRACY é&\,w&vg\p Al Jb d}.\é\aéﬂk}cwdﬂ»

el GBI, M\M\lk m@@

Y 5,05 Sl qu»&udﬁw@;gmu.b g\\:jéQ\
K rjmj\syybmrwksﬂw_ﬁ ' L;‘“{Léjj“\—’
uumjuﬁ-{u@@y@%*”u PRr dﬂuf“—\*“\”%ﬁﬁ
Ve gl e WYy iy s LN ol i 21 m)JLwY\ Jus¥ly & L Js Yl
SOV N YR R 0 | UK SV e K
B3y 805wl G 3ls Jls b, s (5L VAl o AL AT e
) ol o ad)y Al Cadie gy L Jad) [T o] d gl e 1l

Vo .
&

Yire bk

AV et

gefre bk

VP o U S RN kR R P PR T <
SR el VAT el

Agay ey

Tl sl 55 bl 0F oy e o ) s o U s Q) ol g2

Ayl Sl il il Jyol 3 a8l Colo e o 2 (gl ced) ol Ay (LY 3 1S
ANA-NA o

you

Vo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

U, sty 3) S s T 8 g K Q05 t s ) JB D
u_bwu sl LSl wc’”%m*“ e ey 208l ) s
\i/\

os3e el A e oo st o8 o W b 285 b AT o5

Loz ) U,\AL K s Sy e LN O U LY 3 e

0 0939l el AR e g b 8y Wy Aol )08 B e e o

sl 50l &5 )lasy) Juﬁ\ S5y ool Lyl )b ) lau, Y1 3

W 2l Lo WAL 5 (Acdad ALl o8], 135 51 80l o

Byl e KSR o Aaaly o oY 5 Lo e g, G pmad

el S s gy ¥ Gpms W 3T 538 Y, S Y oy gl iSA,

sl s Y sl ey Ble Y cAaae S agen B, T2 b i

ol o by plagl) blas) ) dsyv\bubm{.\csfﬁ BYW

o1y r“-ﬁjﬁuﬁif

Mwﬂw—v“wﬁw%ﬁ mywﬂdﬁﬂw

Lo il 1 ms W) 5T sy S0 Ousdﬁuwbuu AT aﬂu yo

i) ) sadeas Salgdly (o S Sl BY g8 5,58 ade 4y Sl e de

s g B Y3 0] A3l 5,05 ade dy ol e Sy e SuS0ly (Y
s Lad ¥y eSOl Al )

Falll e g pslall 3 5l g Jadlly (O3l (3 Bl pa S0l

e Jby 1l A calis e dio 3 Y5 osgll 3 Mol Tgh sl sl v

R

ATy cbla

RSVARTA

Togaushl (3 Al ok Slidlay Lol ) a0 Y std w5l Jgs s 2 sl S bt
Y10 o oY 7l



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

ini\mgumdx,m“f@»y\e cad ol 5,0d 5EY (s
3 Sl Sz 1315 colg) LI ¢ Joail ol 1y 37 M Tmo Luje ol 3
A by &S 5 oo o all b 0500 il o Jls 401 35 3
oy apans Jaill \‘V‘dﬁg‘d‘s | 3lo¥l e 0ty by 5 S o [YV (o] 2l
Quan&mwgwubddjbﬁdﬂmaw{‘mugﬂsd °
p,uu\,ds 2 &Y Mo (2 o e aall Y]y (K (2 Eus 0
aall
o) Loty gl M ) 5,08 5 pmy 33U 2l e o Vi,
k2 ol b o gad cane gl dolbs 6§ e Ak glas ) 5,5,
A3 3l o g5y Jls ) 5,05 Laaly Ll ol 3 Lok Gl Al 3187 v
ne 335 Y () oad @d‘rz,ai\ 4oy
2y bl LI T cladl oy o8 40 (S U cao Sl S,
A g (L e and b uy JWY g opuumxjjﬁisﬁgﬁ‘
el st ) Jadll @8l e el #6655 e Tl Wl 3
v‘..u{é\_x&s 3y dadlg J\»‘}) Jjwuy.d uﬁ@.‘u‘%f Yo
ws\t; Joadll 38L5) 3l Vighs (sl S 2l ade 5,0l (Lol yéum
ol ool o) (aS3L 06 ) Bl el ey ('dj 7y S ﬁ"ﬁ
Jbb Y bl s ﬂ%& Ji
Yr\cms a0 588 ol G sls Y JLsYl jpus &) eu)yl ~
ékwbﬁ;ﬁp@ Ly b GBI ey Jiged) ok S5 J&j .
Y 1SS coall [YA o] S et @5 Jw 54 Jsil sy cday i)y b
& e dl ) ) sl Y ISy Sl ds e sl L;;Ju‘mw

A o ) 7S (VT80T 0) B e a2 o B a2 S e
AR



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Y.

)—\"‘(hj—j Sl sk g Vi s 555

’“A_M SR - WK (PR S By S
(Y1 el

L Ll

S s

O é.ﬁ Lo s Jlae bl 4 il el (s Lo L;JMJ 2 aiad

A el 4 L U, Gl S

e s e B
a3 Sl STl %ﬁ S syl e bl

et gl Sl s aie 32 13) Ll 5y oS0 1,25 Cgpua ¥l St 53
o 3 5S35 Ly 5 1 Ll o
uw&su\d;uw&w&g,was 26 5y A e e
wdya S yay «ybﬁwwamﬂwﬂ wi S 5 5 ,ela)
t\? el e s ﬁ°‘°ﬂ@@yj‘°ﬂwg3
Y mcx iju)bu e L 5 (L s )
AKERAT

dfa}a s\n,.cY\‘_;AL&Y\g d_mdd\a\fmxj Mu.ﬂﬁ
()‘“C)J'; J”er\*’t""u KTy (fjjv\‘i »‘éw \
AV 3l Lty Aellly ) e il Jladt u‘“uJ 1Sy B A

kA

PRI

O ARYFSTRCH JO KR VS S TRV o\ IR R

el s gy (Y1 3, S 3) 1 1 o o DS ol o JY 3
ATA o Y 7 el

\o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VYo SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

3 Bl Lo ade 5L ), s ) J_&jd_U— mbbyugv\bu\s
u_goshuumgéuj\:um,\w Jaﬁhdcﬁ L}\»aﬂ\:au
Ao 58 cdeddly [Yo o] ANLEN MJ’%&S‘ SV e e
edﬂsﬁéﬂwm&@w%éw BIRTERFIN
.)\.\_Aﬁ)jwj\cv“.) ‘uﬂy}m\fk}u&@ﬂd%t«?uﬁ °
M”ﬁ”j\’(’@”‘{\? &)y gaiey & fﬁ“@\“’g’"(\*u | Y
PSR ANCNC BCE [PR REECS E K = PYFSPL AT C e
S| dLN.U DY ot e e 1 )J.,AL&SJ% e 333,
i Ll e s G0 o sl e s e S B
.Js«ﬁad&k}:ﬂ PUSPRRR
AT sl ety T Bl 9o (ol OB e el ol 3T 21 2
LA b dl) AJf o3 b}iﬁﬁw‘mwﬁ Fas¥ G
¥ oy cppane (o5 V) g il o s ¥ gl cbgillly el ) oLl
zhl sl G ey Sl ) Jlas gl ,\,@L» do ool ol 3l
o oY e IS e e L) O 1
Lol o] 0 3 e
PO (U N g gy RPN SO PR R "
T e U B Y N SR a g
PSR S E IS N O U S R b - P OO
A LYVAEEISY Al Yisie

STV B, ) PR o ) () e 015 F 5) Js 2 S e Jo '
A (5 I Ol gt ST LA AN 3 o0 2 Ol pmy XY Ll

75 S G el L ) Al Sy G Al &3S oo i o 2 e ;
A Loy £ o« ueldl O (T3



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VoA

peladl &) s Ao rdls JB Eer u;&s\,w_k.\@»uj %WJ‘*—“
wigest # e oball ke o 5 e 36701 o s K s, “'Véwm
b L*% EH ol e G slaty JE Jal o

A_uo-y r\_d a JB [Ye o] 1S il g2 oY Lsf..ﬁ SO
Gl e e (golay Loy “’M\’Oﬁsmf‘*ff t“‘uu Al ) as,
A ;‘k“\ Ay oall s,

Je Jyad) Je Jaca o by e &Y g ojf\é (VoYL Jls ¥t G,
S U 3 550 52 Vo aleg Lt (1l by sl 4»:5‘
Aol o2 ony o 2 4l o sl 106 an r)e. PERIEUS IR
é,.‘.u\:{m)\.}b b ae, «L»«wd\

) Gae (3 o) Oy il :Mr\»ﬁ\ ble 8 WAL}LMM | S5,
3 Jsd 2 ey oy glall 5oy A3l oo 55 JB oy ol 2 e
15, s Lt 30 o Gl o o i) e o
A alls L UL Y5 K5 Baas 51,391 3) . I s Ko 9L Sl
) el o JBy 3 dly 1331 el ) oS gn il
o) QT AN N iy o s \-“t“‘éu\”u“b-wj“”ub(u\
.Lgf..d\

ST ALY B gt 3 plall G gy o sl a0 sl LN
By bl 3 o B Yy i Glao i 3 el 15 Yy o s Y ol

Sl slslyy cade Jyp 4 sl s S fy cclliy T BB gy 0s L2 Y

AYsal

RYAUIRY- AU

T OVOTTR0EA — 2V AT/2EV8) Gliwgtll snl o o S ie o 2 00 26 il 5T 0
Ve oz Sl gl Jslly U1 aldse

Azl gl ol Pl Bl il Sy oS e 3 plad Al LKD) alpe
YAt

\ya



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

JJ-“JS tu'h Oete B Jso W) (3 i) 5 Y & G5pma¥l St 53,
MM s 3 g ) s 5ele o, fujmwa
w Ll 5Y g8 3 o rsmw B,
P MCLH@”@)%JL;@AQJ&QJ\?&\»YUQM
SICHWE Ugu}v—%ﬁfﬂv\»aff&\fwu%d@é
M cglod 335 by 2t s el ) e s i) 35T, el e
A gl e oY

VLB 555 S asy e Ja) mm,m:{@;gu-zw | s,
S (RACTR e—‘-ﬂ‘ﬁ Sy il VA [y o] 53 e o5
e 55 3 ctmn Mo Yy alls 5y (00

axns,y e s L) C.Ajdd»i sﬁauu&u% b\ sdgad) )6
S CRR T ] uuj\_wu‘j’uuié V&G\’ﬁ‘mw

A Fall op Ly

o s3 832 Gpm o pledl 452 b s i B an e
Lmkcw;uu;}éywmﬁwwm;umcw;v
1’5{-{&.}};&» A5 Jo Mozl & o clagy gLl 5oy Jl &g
28 Jol 5 A am) (sl ujﬁufﬂ“f‘“u PARC =
1 el s 3 M) s G5V e & Jﬁuhwuﬂryj\
Y 300 sl o el 3o sl pw 352) S0 s ledl i e

\Yo

Naa 3"’ 33\3 J) L“ Na °v\>3 uL“m’ iy 5“5 VHJ Jﬁ% \«“ dﬁ \&

w \Ye
NA/eY a#

J}mdgm\)uf\»\w&épw.; }adwuj\jwjbj W)\yy
V=1 e ) (Sanan (A1 /a0 &) Gyl

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Yol

LSy Bl UK L_ﬂ s pgg@ Lalall oY 23Uy — T phd
T :. ; 9\\" G 2 gk o%y ¢ ;a;e@’
J\_G Jj_ls é_; é (%/;\_5:. . C)Ly S;A Jj_ls Y
\‘V
3—; : c;\‘_J\’j \ 5_9\ d\)\~_> ;A,L_‘.u ,_@94_;) OJLMJ (\\_a} 94_..;7.9
ooyarly psoall 5230y 3L g

Kol T

et T B e e sy B ole) i L s L 5 e,
e il ¥l gy colym )0 SOy ean Y LAl sl B (g asYl
sy ) e LA e L AL sl 3 53, AL ALS (el
Ay ol ol e s ol N2 e e il s 1 g
Zball) JLd) e 0K [YY o] € gall U YLJC\S L; Lo g a2

Wr\‘u\: Z‘:‘“J“‘ r Vel e e algddl A Ll 13 o) 5 Ly 2
s Anall Bdls wols] B Joil Y1 ) 3 «%wg\fde»
) 1ol 2 aney () ey il JU il S g s e el
4 ols r\)‘“y Wﬁ‘w’ 6 Joom 0y < olb By uL-*m* 1A
ly Mo JB 4y Gpage oDl gl 25 (L e i Jon

J6 .JYMY\ Jﬁ uf\omﬁ m\.g_g{ tglsid Caadl Jal, olgal) m\c L,
salelll Gl sy Ly ade atl o il 80 196700 Y 58 slgad
bl e bl o et e oSl Ko sy ade dtl Lo o1 o
o2z Ay JeoW Jo¥s 3,88, Sk dala b 0556 o s oo iyl
)

RS VESRCH LI
Y'Y

AY/FY sl
g :uLo&Y\ 3 \rr

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yoo SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

S ey aaldly 20 o F el B3 d 0 oy -2l 2y T Ol
°‘)‘J"’f')‘m

o ol o aly ol 385 Je o wﬁjuumﬂu‘wujb
09 ) 35 e 235 ey (s °u @U"’L"ofﬁ"”\"“& et
(S U5l Moy Dladly 230 A8 e (s 5 Ga U Dol oY)
SR S P

Al 335 e s BTSN 35 Je o:gfﬂﬁé“'ﬁwi%
1305 . Ahwbjdwhwij» dao 531,31 5 1 aaaedl
ijmUwuwu sy 22 S Ll Sl
mgﬁalau (LGLA[Y\ua u;\d.acm(&)dl»%jk}c S s
UMLLMC.ALVA» j‘ﬂ\um;\ymﬂ&u%&
.sb\:up‘ms\‘ﬁqubi.&,é‘w Jgu\d S e

Jls ) 3 case bl (2, k) e Uy Gone s s ey
ULL}L&#L@; Loy Ld o gt (i o, T L8 L )T 5T Ly 5\,
.)J\L.A@.Mj.&{\)}.ﬁ\\_ﬂ\.&))b@.&g?uﬁj\uuﬁ)uw
o sdone Yy camst G g2 2y Ly Lt e de e (L
DMUUO_«BjJJ_QL)uu—Aj A Ay ey s dee J)alladl o SSs
s psill 5 & V_w;u”“ ;._xWH g g ol

VY4

vfw_sv u_,sg,_akuﬁ‘ %;\_ﬁuujaw, Lagh 453

\YY

Goae SV o diae ol ST 587 3L S 5 (BV10/2V A &) 53l i il a5l s
las o Jolyy il o Moy sl daio U 3) Jli i (3 (g nd) cnil) onh ), ksl
Lh by YVE o oY 7 o) o gusl) ae Egad) gaee

YY/e LA

NEA/E LA

Ve gl

\YA

\va

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Vot

A dricg Al e Lol adl) u\j@cwfg\xawt@;w 531,

) ol 5y ogs 8y el 2y boe o K 3 &\”

o8 s calady s sl g s K751 e Gy ALY, % as Y1 5,
s

o2 e (65l 2 s ey s o (o0 5 e e i ) B,
Y G s b e i L) am 53l wse ) g2 Koz W 5T G55
Sl B F v ] LE ) S bls 9 o Fldly A0 e oS L
ﬁ\éu"%d@w‘é&udwﬁ bl sl cde 1S de Lo gl o
3.2 A edlx . Mm\ms bt s e o u\;jumu&ffgw
de e My 8203 o G & e Dblg3ll edg 58y i s (52, Y 5
‘U"v‘“t"gé‘u&ujﬁ‘ “L?J-“ﬂ-wtj\)@'éﬁy oo il
Hled ade o) 73 MYy sy e &) cl8, (3 Ll b )

53 Y1y o Kne ALV 5T gl ol gy VAN e 0 55 Lo i 13,
kAL S 8 e Lo T 33 e Jo Ty 23

sl o BV Uk e o2l R e oy Wleel s
\Y'\sﬂw

33h) 523 e S8y Jam e wlpiie Jand oo 30y Ll

RIS (TR
. s ss . “l L a e " “ B \YY
bw ol 3 GF 3y el L o QB OB as o aF e BT e
Gw 353 02 o Ml e e gl anly W ped) oT aldh st e pAEA/aYYO
AN+ o ) by TYY=1YY o ) 7 oS ) 021 0/F Y
Agall Nl sl PATTLaTYY = pAR /YY) GEL GBSl s o 02 ) s s
o2 ) 7 @l dogud) Ml U e w e sl (AN ) aldly e deks
AT o Al by TYE VY o ) 7 iy VYO
— AYUaTYE) ColTald) Glidl bl ae ooael o W s ) el BT g
AYTAVE o) 7S (p) Y O/aE 0
e LAY
Bl oYl 3

\YE

\Yo

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yo¥ SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

g\.,.)mg rw ﬁu&j&*‘“ﬁd\@aw Juy\u&d
juye \,,jsd@s B, ummuww ‘”fswb‘»jw
e 2 J{ru:bdj L"\ Jbl ﬂj RO Qf-Mj u\L‘ Lji.. ol &

it s sl S o sl s 436 (G BT, W U gy 51 PR 0

32 o e 8 oy o of ok 438 (ZIBN Gy 55 0 3 Al
sy S Bl Symy el Ly I o - 2ot 3925 ol calo
odn ey 1y ekt yy 10400 (5231 B po 83,1 35y il 201 SO
3}-".‘3@‘:’“&)50 el J¥aea s S, »jdd\@{uwrum
ALl S o opllal) e §psla 0558 1 j"d‘”) 5 ps 53!
»wg‘ﬁy o o Lo K gy 0550 Y, <l il S 3
Jsd 3 =Y Mcd{zyj\@\uic‘% A J\m\w&\){ub‘w@j
G JB L dlsla) ol u\‘ujv&‘w)% @@yuﬁﬁ Azl olo
oSy 4 f“ww 32y Vs wyn o5 & e g0l S aze
3y - Lgas| C,ﬂ\ 3 Sy aidyn Y iy doy, ¥ il ationg Y oo i
A8 oledl #8005 gl 4y el S0 P s ) ) 281 sl
3l 43V (25 Vs il WS s g wfwy 0B

D56 o) et e sAl) P ) o sa e ST, 0,8 Je 360
al) 5 oL o ey (il ag )y K0EB sl e,

Yoo o) 7ol cass il ud 3 e 2
@) SLdll 3a¥ e (G b Sp Al gl pelid o sl o aE o anl KT
DA (o ) 7 oS PAVOAVE/ATTE i o, o 8l 5 35 (A1 0/TY
(o) P ONBEVA &) i) 7 oy g o ) s o U s Q) o oo e bl 0
00 o Y 7 ialadldesugdly 070 o ) 7 sl AN o ) 7 ol
VR0V G o s il e STy g gn g S SOl Sl S g
P

\I

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Yoy
ER WY
1By kil ‘,LLML
S 33 el 53y <52 ki 331 &

Ao d sl gy 25 gk 3 B A 2y Bl e 1]
s dls Ll @Ju:"‘ﬁjj”**" O fas Oﬂ\\r@'tﬁﬁ-‘“‘y Jsd 529
Lolede el 25y 1))

Y ols bsie 05 o 555 Jo 9 |25 52 ol Ll ST ALY 4,
Logssa b o o0 8, Lo oK

i iy 2l Y1 L 6 58 e et ATl e s
Gesem Nl 25 5h s dp 0 U uwjm J5
e e d 1Y e I g 1 (s 013 8, G 1, S
ey wsﬁfgbas‘ﬁby [VA_e] uj,(’ﬁj_mj‘mj»wyw
ol sy g2 55 el ST e 1B BN o ey AT (s 55

S e 23 Y Bl wie do o ctasll foskd 555 W AT a1 18

ety oo S0 58 o2, Vol g Maﬁw Jads g8 e

¥y AU OV ol Voa s oy a3y (o2 Y sSLU s 5-’\”
38y cghasde 523y BaLY1 5T ol ML"WFYJ Wj“} o
1 ol °°L*:°Q“‘“;0WJ§JQ"”\)“’F Lo S50 gy 5 1R e
33 g oo A plae sl &2y 053 quJ\aw w{‘“ﬂ
Lﬁu@“uﬁ%obu\m Wdﬂj&d*’w
J_ﬁ.uu(\.p LS5k ) pall s ol i - oYl BV e a1l

B FARLE
oz 5l g ol

N e

VT gl



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yol SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

etz 2l Wy ) oy Gl alis S et )y s dbl ) ol
o a1l dp 5% ad) snd sl P 1Y) Sl y} eyl ;;m,m\
Iyl slsewt on O e 18 0 3 ey oy A JB Y, <l
Je o dls dl Bg 5 s gl 06, S0 pler b Y Al Y Jady
S_,jlxjﬁd Jgoly il selg oye Jsial fxﬁ)b_ljww.s\,&y¢uy
u&@@&baﬁjbsujw\algzw js.\agxuﬁuﬁrﬁrKﬂ}
%”\A‘w&uwé@wﬂ ﬂjﬁwrﬁ N :5\5&)

ua;ddw\;j)jj s dllgly 53l oyt 13) g ells e
A oo oo el el r-wﬁwbwﬂr Wyﬁ‘“ub‘»\“)\v

Jo, o @ujgu o 03Ty s G875 T A e Lo gl Ly ade
[WYoel 525 %*}H}a\d*-”u-”d\-’ ot LA ool e e
s Ll JC‘“‘SW‘J)}Y‘”LA(f&MLMLMI‘JM\
sy Y, HL;M%L@S 53l ) Cauaj m@aw t\ﬁﬂ\jojb.J\
ool (2 31y Vil ] Lo S 0indSe ¥y el SO ) 5lo 1S els
Aol Ly cad) NET LRSI e s s )

s g ) K oae and o il ole] yse””&fi | Js,
s Y Bl K oane and Qs el sl

Ralaall Lkl ) ALl g5 2555 i 4 « paadinall 67001 Vi
s blpo Q) sliy e (s 4l

AYT/T ot

SRVATINE RN

IV L PRGN/ PO SMIRY SIS - TR SN O IV, ST SURTEL P,
o Y e A BT e Y o il oo YY) g (5 S
RVACRGFUR

el psle sl S ol ((21))1 /2010 — 211 OA/RE0L) R oy i e ol

NTA o oY 7 e gl

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT You

e oy dy ut fp il G ey ade ) o il 5L 0 4l
S 50y asl e D21 4 uj-’-\“u\’\*-‘“\-{\)ﬁ&&\”‘*”j‘“y Jst
o Il 13 e Y MYW@ b Gl (L g2 ke
G wopat ade gt amy Moy (5 Pl 2 S, Al sy ey L
AL o
Jos e Opae i 5 Lo o AL adn 558 )58 bl J;BB
) s LA e o o Al (ol B B Al 3530 ne
dde g o LS Jls Al JU %‘JWBMJFYu‘f‘@J
@J'@JJ'WJAMJ*JWJ'Q?\Q\‘. uﬁﬂ@;éfﬁ%-fw
)
B By (B e Jaall (55 oy s Al o slendl L) s Do 3 U3,

1 o riens Slally ) Flas e e we 28 1 gl (553 e Sl

53 e st ALy i o
Sl Y a3l (Y ol I e sl sl e Syl 55

ay hogaz da 4 oS o ) B2ls ey e 5 (BN, SUI )

e D5l Gkl (a2l L ady 3p02 Blu da 2 o oS0 8 o),

i 2 fﬁj@ Gwm’ [N SENYPER PRFSki | e D1l )

sty 5y 25 el e K358 2 s bl Js ol
‘J\Jﬂijd 3\.0.&& \&oﬁj\ﬂ{- L@ﬁ\mb %juﬁuw %jwu\wu Lsss.c
:‘;L!u 433495_43\.::»5% i) gay cdus JGJL»U,,.\H Qp.dkw% s

elly B35 (a3 1S epdss o3 2 o sl J) Ty el o 3

LAY e JT
AY/EY a0

Ny

NUNY Gy

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ved SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

‘L""’\‘“";'\JCJJ“U thipjj\dj:}j.ﬁymuﬁw d\.{y\&.jhéjk}‘lﬂ\‘{‘:&*a}
Y aKE Y andl 1Y
TR SINP-EF AR IR WS ULL;L,,AM%“LM Js,
ymey 23 L 50 o (35 Vgmsy 8 s o S8 oMl e 3 8 Ul
Jls ) \JK}ALS,\S ot e el AQWJMJ%(%
waffwwdd»m\" quf‘v\dw &J&g
J\éﬁ)w,\ﬁ d;yr“)
Q\JL&qaﬁ&&PJWﬁ\éﬂoﬁ&L.;\w\rk}a&u\d\s
A OByl 3 &),
o 92y — s ) amy Gn 831 yplon e S s el LT ALY T ey
6)&.«»3} d\@-u} ‘\Su\ a.\mgdﬁé—\ujﬁ—wby\jﬁ
. ot TN
@éﬁ-‘*y “?L‘a‘u”r)“\—fw%\u'a—”dw@jbj‘ O¥es 33
Yy gt Y ol Soce o e §Y f s e (1o o] sl 5T L
_r’jQ ,\_mj yj_w)‘ﬁ uungaﬂd(\_‘jwm &a@Jb (Lu
éﬁﬁ\”ﬁmywdbjwﬁdyj 5L Jadl) ace QLY w\#‘ 45{

a4

Tyl (p) PVY/2E70 - 2NV AYYT) Gspadll G5pplaitll Al s o olsn o £ S s 5
AARNREE SR
AFV/AYY Y VYY) (S S e o e o S s e sl g e
—t o (gl Ladia)) C‘@Q\ Lolil clb il S0 ZalE) SR g (oYY
VAT o A 7l desuslly 1
e Doy Gl 252 o il w2l ) o3 Ay Gl 6)\,@}?\ YRS I a2 RO
TNV o) oS ) 10/t
ATV oot oS Bl sk 3oy ko
SNl ol 3y o pas Al it laad) sl o e o SF G U o e il S
T84 o ¥ 7 B degul 2V 1) R/80VY G 35 () €0 /5ETY D
ol ML - VLL&«;K&MU\A\«K& slacd) M ) (g padl Al k;d\b&o\m)@
AYYYAA o F (oS0 il

ARA

\o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VEA

Y ol By Sy 1S, A Gy oWy (G9 L8L iy e
o) o Yy a8 S
J—%SV@-”M@?‘?P&%‘;“34:\94%\&@933@)573@ij
Y & 59 sy e 0B o e
s, Y'ﬁo&jﬁ b edb, g oY) J}.ﬂjaﬁ'wa& @'@(i@»ﬁw\s o
plis o5 &Sm 43Lﬂ)§>du LB GVl pud) T e e
P\ IPERL ij. L;.Uj\ib/‘w\.;d e Al aa adey 4o
Doty ¥y cciley g ¥ u@’b 2 Wl 5l gl Doz sn Al
) 3y e pysy ade 55F e WLt ALl o o3 A &Y o
i addy 5Sy celdall e asity [160] Lo i Y Jlo ) 3 < JaJE7 0
el Sl o (Sl
- Ll 330 o 03y ey o 3l sy e 1 Jo @56 e Jony
}—Mry—» ‘C”U I gy S f 8V 21 8 Vgmsy SE\S- 34 5
) Jyy 10 31 Lo il malg 21 L7505 gl Mﬁ g ny
jjjt\‘}%wmv\&jdugﬁj@fujucd m;&&fo \o
M '\*‘@*A J6y ) sy 802 51 502l 08 o Cagl (JB 1S 8
w3ty ey Je b aige s« g\—v‘\-:\‘“” Jpﬁ"j‘@’“‘j\é“u‘ﬂ@

40

SR 3 Logasy Godll s md) I o) 3 B A0 30 g olss B 2
() LLA/aYeo div o o 3y 3 il 3 B oS oy 02 Al ae gl Lot Bl
W o ot 7 Y gl pAT

D Sli 3 By PAVETIE dw spadl G ) cwe o B o e bl S
AT o Vg Y esugll p) - OA 220

Gery YTI0 o gl e W Jue o B el W a8 oo L 5l
YAE o Y sl iy VY A AR o ) CGM

AVTLY soa/gl> Te/a) oY dU\Cqu g_sjh.d\d.sj\w&oi | i ad) s 4
AT e ) el el )

a1

vy

aA



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yey SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

A Jﬁjdwu\ﬁ&:\l o) Al Y s 303 LT T )
wv\sww |y sl ) sl e 5,06 ) )
gL cans Jud J&bwé&“mwu‘u\‘d»u Pl copese \p)loy

-“t"-’?‘“’”@:\‘ﬁ.éw\&v\bd-’y‘ﬁ-e \gb
rﬁ&lﬁybij<C}i‘ﬂt\}élgﬁ&:§"ﬂ“‘°ﬁ<wwyﬁmﬂ
Lopas L g oms o JU G 5 JB 3 pls¥l & i L dusdl 15 (2ol
3 oo iy et el MG AB 5y ), Le L2 B At 18

o) Al AL
%wd Oyl e i) Javad azds il bl & 553 am,}j
@my‘r}wg&u@uﬂ js\a_.ﬂu Al .
e 53 e 2 DYl UL 530 pas e 231 5y ca 8‘*’%
Yypmtwj\mgwb0jjﬂ B — w&\wmjmj r} IO
%\-PJJ Lo oo G 2815 e Lagd s ) I L) T 6
|52 % s i JB ey s bla Wl 0 Lo b o 5330 16 anas
el o )y aae 3l 55 Y AL, TSRS s
Gl AL
Srfﬁﬂ*’%égu}‘“@i{ﬁ;ﬂj@‘m&@%%ﬁ
Y ol &g 3 ijﬁ*z\{ﬂ\ﬁ QTW@%
giwxywwﬂm&w\yu\wau\mu_g@
Al oo 1 Al 5 6 Ly OV Y, ALl & e laite (5as ) pudd

4y
R VARTEN
YOE/Y sl



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VT

e o Dol S 3] S o 60
YWUAVKJW%: Al ) J CJMY\OJJLU\& Jﬁ.af\hc
Y o G e Gty o e o 2O r*-“%@ %Qf«\»
333ﬂr§&~bwyﬂp@&w3f§u MYJ%’ %uﬂw

ijﬂdrrkuw\ts\j.\\)ld&d «g{a\u}v:}&v@jﬁ; o

A\fjwdcvmj K«@Ydﬂrﬂrud{wgﬁ sz.-,-‘}]
@Jﬂﬁm As g L. %fd‘uxvéjﬁuuﬁé“% Muﬁi\)@
s “-’-’&L-”oﬁiy)\-frwu’dl@r’“l“ﬂ&d%lﬁ
3)53 & ‘%uﬂéﬁu“m jfsb Js dgp d"w
oy iy ww@wwwmw
wasy (uu:v\wfdm 305 &ggws L), 50
u:—%uu‘u-"é%" ‘% “ijdﬁw e m’*@*"w
I 3L 2N s e Dl %u\éﬁj‘-@f{mjffr\“ﬁ@)»
Job e ’ﬁwycwﬁ—&-u&w\aﬂ@o’*&%ﬁ
faw L Palizel oo Jo Ll laler LTI 3 3, 53U Al Y ()

AN

RETP N LS PEN P (I
LE/TA Ml VAY/Y DLl
OT00/YY gl
AYAIY ol JT
RRANAR
NI o ) 7o (pRVO/AT1E ) (GAN b Byl ST 2l e
a7y &) el
AYY £V (£4/Y 52
YT o
X/ro L
ATR e
YV-Yo et sl

AY

AE

AT

AY

AA

A4

ay

\o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Veo SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

S ST s U st ade iy lly (Y1 A ade (sl
oo iy s sl S F ) Ead S 0 Yeas A B2 5F )
oo Gl S 55030 salaclls cad) Ao ol Slad) Ly dlady all i
) :35-"9\«-5 s Y \:r“*{ of &)l 5f gl 3eY Sheo sl
U_AMJL&-Q jhu;,&ﬂuj»wujimj\(ﬂééb uyduaf
sl 530 4 U5 i ol A L 1 V3, (s, Lﬁauj Sl
N o] T peamr Jy LY, 3,630, dm A J5 s o8 Jw
J) JLM__S L;_; \)U\_u Al H\j bl )_,)

\,\a..mj U.AJ\ 9\.&.«‘)} L}GA\C"N&L)&AW UJQU )jﬁ- A.Qj cA..LG
;.,J.QJLL:;L}VUJdJ ,\MMY&J WV\SJ‘\de(

aly sl 1 3 lagl L;MUSVL\A ML; s ) Jlsly
.fu
Ay L)
$Y ol ade 2 3601 I
L JG, L;J;»Y S Y, Ll L;E)ucrwé wm&@@w’yu@
A.:Ag,.’ij 4.3.‘5\1).3<w>4.:.\5r_w S %).\aj B, mjbzmmer W;jﬁ

Yy

AN s

£Y/YO L

O) Ll At e (G b Ol Gyl pell o Bl o aF oarl S e
NN o ) 7 oS pAN O/ATE B 0,8 e ool (3 35 (N O/TY

YA o ot 7 el sl 3 Lol ode Sloatle it

YA

A&

Vo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AKX

dls d o de el OLaT e Li2 b 5 J-\mm ay gl
AL L 31 5 ol bty sl I 5 il s ««KV«JJ%
A Do 3l St SV say (Ul As\&.;[\ ol o33 j:-é;
B oo i Go o Lol 7 (5 OpS10 G i e did T
o3bad Ll o ) Jlo e gl ade 552 slly Byl Balas aall Dao 5
25y By o Lgis Q“‘ 3 uj‘ﬂ S CURCERLIRPED RISNC
| ~-ioswtrr“@w“ﬁoﬁ@&wu ;«Ladjuuwyydaal
al@ly sl °ﬁuhm-k°@u“-°ﬁj Okl dlall W&Lﬁy{w\-rﬁ
oy b8 sl 5ylaR, 5 °>\*~A\%mk‘@4“@ﬁj' e Gl oS )
3 e s ) (2, 5, Viﬁ d;\{u“g\’ 85 ‘W )39\’
s o Gn S8 Ll ) B ST TEN e Y1 g
Py cg\..ﬁ\ 3 S s b 2 i)l t..J\.a kel

Sl pAOF/ATEY G Gl (ol el g o ) o el el T
0000k o 10 7 AN el fny £EV-EE o ()

YU mll

8 W ey el Jo ol oSG S 2 8 8 Gy sl i o g g
YN0 o ) 7 DLl Ll il e s ) g2y o e & U8 1 U5

Sy 10 Y 7S ol e a2 Sl e Jo 1 AVTYOY Gl o sl
a3l s (e a) 3530 3 st oyl A 1 AAE o ) 7 Al sl L]
NEQTY A2 o

ol o e oy A 5T (T ) Db T o s 33 Kol g
(17001 E O) o 8 o w5 o ok (ol 58 BIE .q&; Ak Lo panll,
OAY o T 7 Al

Ade gl sl udl i o ud) 2y (S e o= b

v



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ey SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

N Ll e B 35y Le 33yl s )y L aslbl ey el Y)
L 55 155 ) Mfgméﬁdﬁ% As i Lz ol Jacal 03 413,
o 3600 o8l Ll s e 6 L gl e d E Tl s
fujuws Joo 4y s 1y dﬂo»bwwbywr\)uﬁ
Fwi‘ s s L A iy s Ay B L 2 LY
RES %u\-“dj-“rf 5% 13 iy Ayl Sy L) ws gl
Lo 453 §eladl SIS W&A tas ) Vs Sl 3 ol el
”uwb.@@—ﬂw@—%wuh@wwW"-de
wawjjw\yongﬁjglbiy&u"';L.ﬂjdw\&& L;Ladja,j
G A" 105 5l oy S o 55 3012l e & 1

L, J.;W\JATJAAIMBJM Jal o o8 e LI "‘\Sébuﬁ
5 G 5B Jaf o g 5,30 JaT e o
L”'u‘&\@%&’mf(doﬁdyuww %MLJMJ&’
Al T slaladly st ade S8 L5 flay (s &l e Logll o &

1

FAA Jad
Gl ey YO o 8 5)54 e cdilly Saadl (S e e Bloe (3 Saadl s S5
YA o ) 7l oy YT o oY 7 bl ey WYY o A 7 oS0

RCVAL S
Ya/oo et
WYY £y Cato Gl oy YoTA (o (Y181 ) Epio (0l OIS o oy )8
RERIP f\aj)
ol Jlaly Yo £ o VYT o Tl OIS s 22 8 T SIS S s s
e R AR NS
YA By o el e 0y Y8 o A5 Yo te oV il S s o )8
oYX o Tl OIS s o 8
A-e/ay U

1y

i

S

v

A

a4



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VEY

oy e o Gl 10 S e el s w10 AT BT e
QTML_;J%Q?=JB-MQ@¢“U&=\}BW& Ve oo 5l sue
PJW“”Q}”@J 02 S5 &Yy Jary S Al bl o sl Yy o
Ym\tc Al el guf}y&\; A B Jb@:»wkp%‘.cajw:fﬁ
(J_wjucm Jo Lalf TR JUIRT iy ) 4 )0 ol (sl RU:
e i o 12 5 N e L f by 0
M;me Ll o L;J_ﬂ‘ﬂ; ad QLB 4 4 lghaly | pmldl f\..ﬂj
u-whc-“’f‘wd S sl LV oladly o g
0 Qs ) s by ) b‘“-’r’j Ly Bl s gy oledh s
J““L?’JLJ“.’)“SJUL?J'\S o drat sy (el Sl e iy s

LB L

okl L S
ER A RERRIY APy SRRy ENEWEA]

58S Az gl 5y daa i [N RSP e ilay sy
3 Loyl 7510 (3 LS sslasdl 10U ety 5 (33 2 5 e
Il Bsbs Jis Logid) ,_“m & Sl 5,y e s Ll ju_.u

aj.fa 3oladdly Bolasdl &) 1l 4 LSJ""‘JY y\c..d BPRPANEEA

JMM‘V—NW&J ¥, bas Lazd) Pt PRINV RSP
23y i) s nlea) Jal Jan Jard S ade §oaad 5,000 Lol e
Joad 5,630l Jony Jond OO ade 3ecad 5ozl Jal L o230 Jon
Lealay Y S s By cae A 2 s )[4 2] M»L;;b \S 5

AT o 7O Skl S s 2 3 b sl

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ve SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

O« €9, - 3 0

. vv-ub u**-"‘y Mol u(m*f (;\j
L oy i) sl J sy "L oy Gl ol
L e 1035 @‘“b:lw&\-’“b =l u’ﬁw T, u%ﬂj
Jyaie gl sty (Laalll iz ) C:"-b Pl 5L gpas iy (N i
52, LS L boae A dojwd\fdﬁjﬁ A dad e sy S0

£

G Dy 3 ol W1 6 ) S MY s WS sl (spad) e o 0F S
O ) BYYA/VY & (3 095 ) AAT2) €0Y s A9 dalally SVAAY 2V €Y

ANy P o C O’J'U
(VY 120+ e Yl ) ) ple 3 oy Gint oy 5il) g o S ) s 5T T
e A C‘W\ J\o) R C%\ . r\"io/,ns\i/\ ) ;‘}UL éwy u\.&sm Q).ﬁs' o Q\‘:\_.» ,\.ﬁ-y.
AAYYA
ATY o\ 7S 12V 10/2) €A G Bl i) 5 o e Gl o 2
AN o ) 7 oSl 2YOY/5) Y i 3
A Bepia uge (GYVAVYY RV TN-AY) 3S00 G sl 55 e o donr oy ol dllie
o il
AT o ) g oS LAY/ 2V = VYO ) V) AN e o B oy i 5
AYAYRAVY Lew L0l (3 3555 sVVEVIT/080 G (5l 3y ol ) e o s g
ol \zvums:éjzss b
(N(rV%V/A\A\ — (\’Y"l/,m\\/\) :;:‘:J\C;LA; {JJJ)LL A&J?JS A&j;\jb o
.qofc C
OV o ) g S D VYE/ VOV — oV VAN £330 03 o ol s 58 5] pn
jséﬁ.“ (rvw;wa ) ;,Qus ol fu Vsi : e,uu rh\?\}a
k} uﬁ}j « e ‘Lw\ é k}}’j ‘wla.-.ub ca)‘c L} J&j E;JJM & ry\ u\.\{j cdyay\ é ""\‘Ln)”
20300 o) 7 5 VAVAY o A 7 Bl gl sl L) i i
[ $jj PYA/2VTE s sy Ay cppdl ol r\nl ‘:}L\.A\ e oyl Al s o rb}“fs
0ed—0ny f‘\ 7 oS AOO/AYEY i
359 VYAV eyl 3 oy Cspp Al ) agpmly o dd ol ox Go#) ogin 5 5
AV VA o ) o pAOT/RYTA i L

A

€4

o)

oy

oy

o0

o1

oy

oA

o9

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT kX

g sy i Ll e e Sy 2 JB " ELkG) i L2 i
O [Voe] & Jal ) st G187 L Sl 5l Sk (lajiay
azh Al 30 s i ‘;L-‘j ade ) Jio s (L Gpskan U1l ),
s bl JU Lty Tl caatr Ly et Joo Js 7™ el
£ ’:u.//).°/;’i e e ‘:”.//;;%;/g;é
e oy B ) s Jy B s 2 2
el doe K i ol U5 3L s la¥ly cund) Lol e
M Tz 556 a8 g T dls ) de 3y Lo pege U205 S
ad ISae by o) e Ly A2 ) s o 500 (), 8
T o a8 Bl e e JE Y AT s 2 (Y
b o gyl al et el e 30 Tagee Vbl a s,

to R - B w . b
ij.a_..j\ QM_L\ ()’1(‘—‘ ?’“.\_x. 09 uw\_J\ U‘AJ\‘"{,C'? =59 ‘_/3.\_.«3 Ay

v

8 o Tz earl a3 s Zesd Vi 6

aoh 3 el 3 O o il WY o Y 2 el o 3 Ll Sud Ui 28 e,
IS (YA 5oy YTV oy WY ol 3y YAS (o) 7 alolly TEY o) 7 Gl
YAT o copmdl CasS 3

OV o) CMB@ ol &g 3 Ol el &Jﬁ{w\ibjj\ﬁ G 2oy lepe Land) o 6

/A JsY

ANoy/g Ll

YA

e

£

£y

B BT 3 B coesl) Hdais ool (il Qb o e aie ol el el g
OVA o oY C‘;;{Lay\‘\)&ﬁﬁ\ PNEE/aYY

b Jyuil) o TN e S TGS e ¢ sptie QU2 e o JBB o ) as 5o
Goguh) 5l STOTNOV/AYY D 35 ool F sy a8y aed il ) F daud) )
YAYY o ) 7 Bl sl (1VT/20V @) S Gf ol e sl 31 2

LRE-08Y o ) 7 oS (pYYA/RYY ¢ — pTEY/aYY) Gpadl s oy e ns

fan

123



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

oy -Jls ) oL ) i S g 1) g el sy ¥l a0
Sl U L el ol Yy [ 0] S as ol il o GBI )

JoI sl
e By Lo el Ll 3
::}i\..w» e
JoW AL

okdl 3 eyt il

S Ty Ay Sy 8EMey il T sl gmy ool T a2,
F s 1ol of e W idsi 51 B pnge Wit Jo S4ls) 0 s
sl Uy sl S35 a¥) ) ol Bl Cpad Sl Ju
ﬁmju} e Goskl 1 J &l ase iy M) SI0 Y 1)yl Aase
3&3» i)y L83 3 s Y IS e g ds Y 12};_«
a5 el el ) b Sl J\Jwé&t\?y&‘uhﬁ 3VL.J Jf-ﬁ
La ol gl s«ﬁ\e o B o F ) sl ) ) Jgusy a2
A ela o) sy tgd ogaall Al 3Ll t-a,;uu.ml@b 13670 el
ta,u\h_(am;\_ﬂ t”j G"’“‘j'\’{‘w‘\“ | Essd,
J\s\fuwow\&y WYOJJ ERCRY] L@bu\s‘ﬂw.ﬂw
55 . FIREE uvugyud i s Vg s
Tl J6 Ly e L;b.aws |55 Lialy s s S, L
B K015 S5y cade S8 4y s Lige donrdl 1B "5 o i

e

s 180 Ul oY (3 Al 2K s
FYYYA GSI

. H R “ Al
Yoo Y z Al Ly s cglal b gl T

\o

A


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VYA

celdly 2l ol sage Lol (3 o paite Ly 2y [0 0] 5 eladl 3 Lol
crn V5 s 3 ui Yl (ool G BLull an 3 Ll el O,
B jeel LY cans &L&\.L: cfv‘ﬂd\c.ﬁ.ﬁs |2us Ofﬁ];\cw 2ot 5y 5 00
Gl ey BLIW ars e e Jelonsy (01 s8aall ool ) adlly e
Lo Ja Spmie #1501 8 Loy oot allie o LS s 15 ] (Lo sl
[ 801 o] ] .0 &89 e

FL.._J\V_@\U_M_JB WP T JUNR Y

Bl AT iy ¥ Ol o 31 | M YY) M) s L
Lv“—’w By caspeld Y pailel 05 280 Y Lo IOl 1 ELs Yy s
?ugfdfr"ﬁjj%g"“‘SBJ"“";{J»*“’J"‘“\:‘&JLJ%,‘**YJ%}?
s cas¥s e Y535 Gup A 355 e G5pmat ¥ oK Bl (o 35
[ ] gty agd) ol LT S

RIS S T & SRS PR S Y S e T

YO (I P 50N - R N P N R U W

Ji ks G o Ll 1) sle Ua) L (o) v bl
Sislly BV o sl s e oy J33) ) 535 ol S e sl

r.

—iT\)dwyA\Joﬂ\ ol o sl oy .xa-\_\édj&um;dyw\.»u\ o Sy dlad
A e bl ) saed daudl el 7 ((mzr )+ TA/2OYY

el 5By VY o ) 7 eV Al B0kl (pATATYT ) gl il Y i s
YOA o
Slab OIS e (A TIA/AVY ) G2 380 e o bl e ol s
X0 o o ) dolio)) C‘df?ﬁ‘ i)l ol Ll oS3 dmslil)
Yo ) e b &l V) e FAY o T 2 S0 el Sl )
A ) e b &gl lly AT e FAY o F 7 (580 dlall Clb @Y izl 3

AR

Yy

Yr

\o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

‘ du‘yd KJ!\ as el sl u’ﬁ _,_,{5 C g Jolasd
T, el sl rLﬂw T ¥l dp ‘*—1\1;3
Jiomby paimay Jylao o Lo 5,08 LA e — Lol L2360 801 LA
Al ;) s c%&b&\ﬁﬁlbw\wkjwé—wj
oJLJ - 4\2}{&1}'\ . ‘_;.J u‘\nj ¢ ‘“"Bu\j ‘WJSSI\

Xz ol agl F 878 o ) 7 el depunsll )5 ) Sl 3 Y1 ST il ()
A e

Togudll sl .(VYYR/2TYA - 2V V01/a00)) il i e Gl o e Gl i
AT o ) gzl

(b Sl dpot o Shab e o gy sy (i Al 2 Jpod 21 S Jtal) &l 1
ARNZER S5 tLa w2 G A 2 Ll -fm

SATERITOY i sl 6 ) gl Gl sl Gl ool 3o pm¥l DS e
oo Ales MT do aiyy ar e all D8 pay L by VOO o oY 7 )l el i
s ol G ¥ Gzl ¥ Ol el patle ST, 23S e Sl
(r\\\\/;amou Al wels rw& Y e DS ey &S AT o (3 tlo
el 6l e 8 — N iS55 18— sy VAMARY B A g (S e e
LAl 8l

ST ) ey Lo Colo (il Gl B ed) 8 o a2 s T LY
Gw B3y 2V VER/208Y i (gl de G A3 Byl SU1 e ey SBUL, RSU i)
L by Yoy o oY C‘;mm;s loguhl ) 3la (3 035, )Y+ /2029

e Jly b r\\"oo/p:\/o'\ G il 3 35 Gl AN ) aad KD e 5 il S 5
o ey 2 Dy s - dw bl e J5¥ s o2 By S S oon S

F ol aas o J‘Jb AR G ol Bae 3l (13 s e wlS iz, )
“ AYY o F 7 Bl sl
AAYANaVAT G Bl Gl ) aad S e 3 sl 5

ol 426 st ) ) e cadb e Ll pay <ol N

2 gl e Sl s 9 il VY o ) g o )l B Y Cpdl)
2RV S BN S )y e 5 ()

fogu) sl () IVT/20T80) (2,91 ples o o (el e sl sl a3 &3l gl
ALY o Tz i)

AR

Yy

Yy

Y¢

AR

Yy

YA

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT A

4 Sl G AU oyt sy 25 22 b 3F gy (Gl
o) o 3l e g i cobo (il st ST il (sl
J‘S\JT g.)\:{j RANFL q\:{) <3l QK{ASJ 5! r\.ol:, v:'-k QK&M\
Y oSy T 8l QLS il Ay gl oSl TS
;\.._‘.u g_)\.a éu; W§A&j .\142.}:& U'; \.—PL@ Lfe%@'“ 4.?!/\.)\3. y J) cuwé\v\y
Bjacy Bk, 8y %
S L i 335 a6 e (3 Uy o ey J3l1 g 3 Vsl
ALY psdl o3 vu-‘d))é—*-nﬂ -l al J5s — u@ﬁﬂ db‘&@b
M VUJL;.;VJLJ ‘ajc\_.ﬂ | Jslie el syu L;ﬂ..»i f' JKJ\

‘QMY 395 Ozl @@&j<w& &) U‘“’\ V\SLWMI Calde Vo

fﬁb rf;@ ey LS e ool oMy clpany \«rf{& exgl 3 3

YA —
G ) Jilie (S

€) ) il T o () CU&MJ@ Vel o
3 @&\&L@SJ, d;iL{Ji Gl 5l 3] oS A T3, 32, ywéu{
0P cAegi) uL{M,\MJ@ yﬂd\mﬂ\ NV 3)5@&\3&*.;\ g
ZH R e &wm (ATVAY18 0) (o0l g oyl bl as ol 5T 5
0 ) 7 oSt il Bopnay LY Jys IS, 9l (A oo Azl u\%&o) Sl 5
AAA o al) Slib, 1YY Y
XU o ) 7ol S 3 aads 2o sS gl 2y ol
) Jal oYb lal O gy 100 o ) 7 oS ) T Vb O
[16] o emstl DS L il oo gl Jpoly 2l Sl sl ol 3 Bl 3l
Jdal al FYIXYO o\ 7 ol a8 e sl T L OIS 5a)" iy
ANCI R RS A PR ETAVAL AR
TUY o Tz el depudll (pYAT/21VA ) (S Candll plef ol o e el 5o
ATELOV o ) 7 S
S slis 3 jeall gn



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

5oLt o b ol 33 Ly Yl 53T Ly 2 gl L ol 32
52y plas, Lol o Ly . By fllly

ol
e Gris Wy 2 Jal 5l Jo o363 3

1 Ll lmas (il o3 e ol 2 ol e o 5las 1 e
) | sl t”\ e U L) gt 2l eyl B (5 ]
mw@schj e s
Jal e el 3 Mw‘bﬂé B e UAL 5 Al
bl Gl el selad A sl ST, pLal, sally glul s s (3 &)
Gl o ) dee o Jsl) ol 0 3 o el b e spy (sl
J\-”uﬂJj {Lﬂ}d‘ﬁlpd&"&‘sj}“)w\"a‘dﬁ“y B tINE
gy ade ) Lo il G o 222 ‘“’-’*"u‘fﬂ‘.du‘&u
J5 8 Elitas 4, U""?\W“‘m 2wl day b ol el |
L}.\ SleAt i S s el e s S litas urmngf&m“.

Sl F s e Al s Bl (3 25 oy o) Ui slaed Traae Kol fadall e 5E1 )
e 3l (3 A\ Al o lal) 515 dadae (3 s ) aes "By Ly 5,009 g b Tzl Aoy
Sl ) i) ey ol Sy A A T Ues 5T B2 TYY D oy e (3 ST
¥ ] :&L{S&zﬁw\ 508 Ol

o5 A AT L AYAN AT Y/aVAY YAY) GHEN A s o o dgee el da
AYY=YO o ) 7 cadlill 75 32 a8 ool oo Sl a3 4oy Al 405ty sl
¥ oo Gy selad) Calde g a3 Wy 3 opp SR Bl an QB BV s
A Dogee 2l a3 53,00 S,

sxed 2ol s LAY /aVAY G Gl Gl ) aend K0 do 3 ol 5o bl
olal) &l sl o) wgaj}&f)\,\foﬂ,ﬁ | daa il Gl Al

0 ) 7 oS (pRAVOALR/ AT Y YY) Al ot e GEH OBl e a2 e
YY1y



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AAR

e b J;_,J@N 2 5l el el (g L b o

ol gl g o o-:w @ ¢y PiS J\)A‘ o Jb ol
@-"’j‘-ﬁu\-‘uyfy Al Bkally plaidl am 34 4 @’JL B3l
oy gl L, I I BE U1 0bie s oo ol i o]
032, 4T oy «olop¥l Gl 5 bell Ol g 0 ol ol il
tay i) selsp agd ol

ok U sn ’w; W bl A G G a1
sy I, hdy s ) B ol Elasy A oy
L el 8K ‘LSJ-“J 8—"*5 RGPy Q‘J (Ji s ) el
Gl S Loy oy ieey i A ‘J) ULQJ) [v o] C‘AL (Jls b

L&l £, Lpar ey Sl Juas Jadl llo o L5 sl o
u_&ﬁ,\&_» By oyady )ﬁ-; L OLY L e o8 238751l
25 Je iy T s L o Sl i b e 50

uj_{a\ \_LJ\,@_AM Jls a3 4 #L WS PR
Bl ET )y A AW salaly & a s salad) o b cdalad) el

ace Sy (s A L gl s (3 Sisl s aslel, s
ly AT ey oy ade bl Joo 4oz laels s ) Sngie (J5edl

09 325kl Slaglall P AYOABVIYY & sty 35 VAN o oY 7 il T30 p3le¥) ClST 3
Y o F 7 HBS Loy ol (aTl) e LT ) T sl

o)y eV 3

ST jae dade g3 o il By J) 20 s ety

AU &G (85 g pLA) sl ) I T

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VY'Y

Ly 532 (STl 2 Jal e e oy clasgll ol ey (Y
s ) sy [Tre] el &, A,
A (3 L5 e 4 il Al sdn (Ao 53l s JB
- s ,” YA P e P— }.,
&-‘“‘MJ%"I‘O"’}“LS'G J'LTJW"“O"Q’J;""S ol A L]
MJAA\J&}J}LML}.;ML}L@@Q woul ‘\:\AW
J&‘le A A as Qf\: Ay s 3 Lv';\*{uﬂtfj LY f\““J
“_,o.\jl b akew Ol r.‘i\.o- u"{'\'{'\‘ o2l C\_-L A paall sl
AM L}&J.}}L.}M&é& &0‘3‘0.&.&3@.\.} 0;«\.0:&\.’0403 JL‘Q;

AR

gl " LKA LK e g;;), "
u-a,uff\s orad ) gl e O e (VY IAN YT &) #5850 ol #1
aldge oo o) Ll I b L aalsd 50 I3l oda S35 cally e bl S AL 45
04 o von Schlegell, Barbara: Sufism, : 5\ . 3iwa 2 LS 5! dbg2 2, LA ol
L by
.5\34 VLXY\ ‘} h



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AN SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

el Lolo gm il 11653 oy gl 3 Lint 00 s J ol
AJEWY&MJUMY\MJU | il e Qs B ez
2yl Lo yxebwé{j“%ﬁa{éwy*k‘*@‘@vﬁ
eahy ol i Lol Cale ol o3 ofd a0y SR
A gy o18] bl e Jaf ) alie o LUl 5 L 0
deo 3l ass LB 4l ol J"’j“\*@bw“” L}‘oJ‘LSJ""'“Y u“‘;\
taj)u La\s\!dwub/\,oj u,.\\ lis e (3 4l Lol Cals 55, ut.oJ\aU
L.{LVAWQM_»YJ‘A.:.\JJ mf_,.u}) uusd\..«i augd‘ﬂé—\
G L [55F) g gy sl 360 {mew{éua Lyl
(dls ) as dwjg@uw M\uﬁ\uﬁwfﬂ Ve
G e Ale 8 o d¥ m i Caie Jo d T b 6 Sy
s M Yy AL aMua},bL;d.uJ\l g.,‘.!b.)l\.wjodw? L syl
“u‘ufujuwai w“G‘ 1 Jal ol G Lanl ¥ Y, (L
iy L 5 3 am pand el e Gl s Y
g dalze o Ll ooyl Vo
A e A3y A3, 2 AL ok 3 e s 7 53
&l j*-’fuj J‘-'L e cabls 2 Jﬂ’ Calde J cdinley e Y ‘éﬁj
Sl u«yw L. \*"J\’u‘r-’j Sp o e A o) B gmy s
0IB pgs &,04) M@S.u u\)ﬁa@@d—b Al e pdlly s ks

el g

e I, 5 ol 8 B Bl T

Gyl sl ol 3 Bl B E wele e SF fle ((VOVY AN ) e e o F s
PR ol S Tal b oy" s AR LY A ded S, "BasY)
Laaay Ly VYT o o) Cm\)wy doguslly Yo YY

Ao gl A Bl 3 S 8 o 8 b s Bl

od gm0 Ly 18T



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

uﬂj_‘bjsj OJ-’-.’\':L 4 [TY¢] S, uijl 4 75 e Sl Y, JS,
““Cu&,u SR B 3 il s 5 B a1 bl «
gl 8 AL &) ) o‘wo’J e gy

DL&J&{,_KQ\M C..a}J\Cﬂé)U\Lg‘m Az BhkE dasdl J6,
““uu(uus Mu\wu »@wasyew» w o
e oy L wﬁwwjmgﬁ 5201 s 4 5
bo ‘\"’f‘J BT call Gyl S <3 »3}3 A Sl
AU S50 L S AR U s 355 L Q1 )ed) B et
ii\){u_é;\

ey \fj‘-"w@‘ud"d; JB s o 0 iy 3o oy

Gooxd 80d il 3 dey 20 )MU)—’&—\S P s 5 i
& 455 uj—io‘ug‘“y‘*“f“w:-‘“d‘ eJesl Jj"’w"""\“u‘“"-wl
) iy s Bl T T BT e ST T 8y S Vi
Jo Lj‘-ﬁj;;-j ‘U%gy i>§) 2| J{ ‘:}gj JUa¥l o g iy o° of Js
INTEINY

Tk i g U8 L s B s

ks fﬂ)ﬁb d"”

ARR

b.ij d:u
\ay

Al el " oL " ) T 5;\ NINS

ekl

e &K e ga M L)y " e e Lo & et JEI ST 03 54 W,u\ W
e oo

207 o ) z oW Bl s o s el e

ARV



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

yva SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

e coldal pn st o o5y B 2 5o e sl 5 553 S Ui,

Sl as e om sl BI85 el Slas 0 5,851 L
ég_g. ‘\_w;l.a c;&; C>f LB o\ j«:L NP is u.e c;\j..& A_Q;Ej o.})j.>-3 [){Ub
fe 2 G S (3 KT BLEYY came Vo2 iy Yo 50 S eyl 3L

u\ tc <ngi\ g_c 45(&_/)\.%5-}43 ‘Aj{dw)/\j 4&.)\5}5\ g\.'dlj Q\MK(\@?{ °

A JATC?M&U.M&B-MQLA}H
5,0l el Oladl 3 by SIS S cas b uds 5T L,
wr‘?&‘-’) ‘“‘-"JL\Cf‘u-‘°L"-UL5\-°\«-’ Lﬂﬂw‘m&
Q-""uf’ﬁ}‘@ <ww° o 1sh Jlo ) 3l A5 e (i
Rl sl ks e s c‘“wu&euwﬁ ’%1-& i
e il L 18 0 0, < e T3 5 e 3
wwcwwyuﬂ‘up Fe L Qs & 33T cclls by
JEN U e W Gl L (8 e 500 e LT Ly (Sl
Ay Bl Yy lad) eld 5TY Olad) Spes b 5L dls et 5,33,
\°\i \ay
%rﬂ-ﬂ-“w‘“u\-‘uj)“ 3’% 53y %U‘-’J r-éj K\-‘% 4l
Jﬁ-"*u Y g A‘”J‘“‘J‘S dﬁw 35 Uy el I ol 5’&‘\)" Ma,
J_m@.; i)y LI, (LAY Jalgs LA GY & A

YAY

RIAVARIAIR SO0
ONA iS5y

Y/ L

AR/YE 5 g
YTV, YVUY 5l 5 gy VUY o8 T8 e Ll sy

AR

R RVAVATI(ESIWN

SANYA el 5y

XNEIY 5y

V4.

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VYA

G acs wse Y (Ul B s g 4 Liadl ukwbu\@%/\jcj\w-%
ol 38 Y &G, «wjjng,d co Lzl sl e J&\»L}\»MJ&YJL‘A\/\)
Miu? B GHPRES E RN G WE N E RORE (RY.0
Sl ¥ gl 50 s gl Kl s 65,8, c2pie ol
ARG WS, e Y, ¢&pirjm¢usw¢‘mguaﬁxgzgm,g;,‘dbs

b Yl s, e 5 ladl 4 s J g w{u
Yo o9 J\pﬁk}aﬁﬂs.ud <¢f;mxjoayjbj‘mdhw\ﬂw\
Al JB LS Ty aer o) dls 40 3l o WS Sl W), <ok 452
o UGy o Y g Ed W J}mﬁj““@gww U.w%
Eda W T ST s ) ds L e e o5 b fail K p L
V“-S Ll dbﬁ ‘Wﬁ J‘wwu;s‘@’&f%@f‘

152 Sl o8 L;umj;; 3gmmge Vel GETB) Slas 51 alB ol
1 as Gl fj_dwm\)duluws ulpffafmv\bdjfd PRHE
St 5 ) G 3 gy it b Jui

3t ¥l o s e gl (3 [O1Y] 5,88 Y Al e B
i, Jalals \M ")”-‘V“**‘b S 3 8750 5 ) B3 pusey p2
A3 o 2 Jaf o R %Nd@‘w{a Agall 5 G
W £5 r”rs o 03 s o556 K,

@g&w\@&uma&;ém‘Jp;wzygﬁsyuj; |3 oLs
1 5t 4 B384 N 8l 3 e 5 0l S s
el 1S 0l s |2 Lo 415

() 3k S s I gm il
\Ao

YIVT AW 5 g
Al 3l A K

YA

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

it D o K A s 4 p«é e ot < Jall Bl
§ JOLA) JAT&&J@}Q\S:}L} @A 19 Jamasd) e Coyl i
Ll o6 s i 1 m_,u_ig |y g ‘Uy(@_uj
4 e @.:;JLY Al Lde gy il 45,58 A5 Gyl Jj.wc\uyj
(3 Gno 5l oz (s TS D) Qs S T ol rfumﬁ °
\_Au\c,uaj m\.—LQJMMJ&.\A\ btjbx/\mi)wdﬂﬁdl\}m
Lt 3le 6013 Qy‘mjb%riw\czufuw\gmjm | a2l
J.*.‘Q-“MJL?WWJ Ll 4\”@?@5‘u 3B 5@ 355\l
oo sdl u”o; Jol w*"u‘@fj sl G el g, u‘M‘
LAL;;TG/\\S“ O.U—m}umouv&d,d L}\A’.SJJ..\S ~b3435§j Vs
¥ Gy il 2 558 Al (08 Cale ) Slad o, o 58k 4 B
W‘JL\CJ‘UP"L"”\:{‘“JJ’J" ungf(fdf:% ::)VMWA’JJJ’
N
I G s day Y S 5 o, 5T ) M\&@;Qu,@j
Gs2)y Lpuid [ ) MWQKYWgQuMCm) y B3N, Ve
et tas il oo s e el s
ol g HETI3] Lt 30 ol 336 Rmne ¥y LT st ¥ 2,
04 oo 4 adls oay Sl 30 caall (s B i Syre 5ol omy
(YY) Slesy o i)l 3l (s ), JL»YLM\@ Jo & sl Sl
w Trr 4 38 Ly ot Sl s ol L5l g 5 -
5 dolal Lz Ly il k) ﬂﬁuﬂ ‘fﬁ BARSEY ‘JL%C.
q@%é&wﬁs;cwﬂ ;,LKWL;J{ Vi, (S

VAN

S FA R SV - SYOWNR I VAR v | RSy
18" A2l )T ol 45" 5 i i
o AT

SEPEN™ N

VAY



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AN

ol o d Ll sl s 50 15 Y T e gl (sl adl s
Lo it lle 5l ) Uil cdindd) e 352 5L s ey s
oace bl Sa [T1Y] 3l s e Sl Sl 3l 3B 5y e B 5
s 5 dls w1 Sl o Sl &1 Jl ey AN G 3 3]y S
Aol bl s sl s s 52N Yy Gl o Bl Y xsmb

e dlo &3 V3 I e e s (333, Jydl e ol SFE
b G 2, &‘w‘sw‘g Shp g L“*{°L°”r‘ pw%‘-}fj@
onﬂ-* ub | 3k Yo 143 v\‘%}@@ﬁf el d >:>3L dg
555 cpiond uﬁ@“"‘k Jo Ol pay Sl a\* J:‘J f)f““
a2 Jasy Y3l et ruj‘mz{ 5 g2

HEY B st b oo Bl gt Ll Jssy S ST 2 2 \J@
;w;;& Jb slasy duail)

M g 03,4 o ol o] et Iy Sy Bl e 5341 S5 7

e Lol gl pa ol (o) e g wi..\)e 3l fw-»ﬁ 5
o 23 e sl 3T U Dyl e 5l el 8 ERG
A3l 5 ol Tde 3la) 4T 5 ol S0 s w0 3l o el G
S sk o dly (3la) 5aT ceaS AT 3T ol olo) el Lo K367
32 e o) 3t gl

By e Sl oy Ll S s ) iy o\-“” 4 Iy

Yo

a3 J_aj %Jﬁ&;jﬂdﬂ ‘Lghaﬁfﬁldh bb\p Lv»quY

fﬁjwwdj’f”&wjﬂf [&YY] A:JJS ‘LSJ‘Q

:}w\)‘au\ \YA
U
G 2 e ciglatio "Ll K67 50 & Sl



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

‘Yo SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

ATl Yo 1 o8 sl o o g3 5ol ) (3 MG o813 (g
o ol J’d-\’u“’éuj“ﬂ‘w@u 5 558 of (5 Jg el
S8 nll (3 A s BT (S Y e W T gl s e ad 2
‘uyj_n,x Mwﬁ L Tl e 30 Aol £kl 3 Eaytne
e ol e i Y, B M Jls 4 B (Blugud, (ETEY L, o

JJ.:LAJ@
Y2 5o ol els 053y el 6 (‘*éj ) &Sl 5530 g
A 3 (o] L.;,\S Sl gL cdeld)y L) Jal s 1o ASj_mgu-w
w5y 3l 5l Al 5T aae e Kl a5 \j.asj‘ Vel Gal2
Juedls a3l eyt olls oy Ll 4y o e asid sl e
Jla¥l (s 4 dJ.LL\..uJL.o s L F a dsld| | &, wuy 3
Bl T Ls dls ) bole ) bl G128l el L)
Jus¥ b 5 ST 5 e Y, e s
uw;&ﬂgﬂuu;& | Ll LK Ol 5ls bl ol e
guws -‘fuu{ (B s g # o ) s B olial e
AL, e e F Qs dd adls My Bl P g
Sl g ey Lelias s dy (o ! s (DL
by a2l i s LAYl gl BB Ui £5 o oSyt s
) re 4 bl 0 3,01 L) el el A s
M\J_QQOYM&&)M s DYl e oY ol pm 3 S T
ey cnad AW adls Zazdl sy L5alll df&)@ dase Lelias (s
BIEPAY O.Xij,m 15y Y o) gmy il 5Y Alaway) el ap

eyl 5l (p) TA/AET T 2) 3 Slpdlly 2l W ol oy e e ol i

AN o Y 7l
PR Y



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

L.f}kp\syjﬁ‘ﬁ Ja.azrj.\meu Lbjc‘b.nsm,\c@\:}.& 3 G, [oY ]
Yscwcﬁpcdjkjwm V\Sjsz.e (s opdslal Nuﬂ\ajg/“.)uj}
K2 ol o Ll pud e S5 g ol all Szt o St s Jr
d Y sl ade S sl s el B 5, iz 4L ade
A SN Y Y] ppmald gan Y s Sl 8y s Je o
Ssle Sl say il 5l Sy (VS8 Sl o Vi ST L
Jocadd o ane 038 M 1 E0 7 ¢ Jaall (3 035y B3l D) i (s A
UL JUE| @#wdw\){&gjw\”d*b By ypel 2 (3 s
LI 55 yoy it ate pad 46 e pedl i 312 41 e U1 )
i Ly Js i lia) o Sl S 4 K0 1 s g0 -
dass Qo s Y KT S0EM 5 by, sl g 3 455 L clle
r«ﬁ-**j@éu'@’i“fﬁ“ el 02 B las Sl s e
Ly Aadl 5l Jss e s J-iﬁ*)\s-’ﬂjrﬁ-&ﬁﬁjﬂjuﬁyg
.rLM_a_-Y u.z}éu\.;wduam L@&Yd\i 2l S5y gz ge ploje
e SdE L b L@GJl&&u&é};S?yu%ﬂblb}d\b~K' 1o
55 ) o e 5T Logane ¥y (3gge ¥ Yo \-“-"'Y\u;
Yl b S 0gmpall o 0je o (3 o Byl Lo w5 ) < Jais gy
‘fﬁuﬁh’
e B Y sl Cn8 3l e Ll BN ) Sl Il W,
Ade sl (s b ol e eSOl Gy Jle¥ e sl 3 ELE Q) v
o e a5 Lo ade sl (JLo ) 5ls 1) atl Lot 2gie 34 L)
g oY daflasiud g w{u‘r)ﬂj‘ T day 1) JMJf JJ
Al o 5 325 L o o il SHB 2ol 5 4 gy b
wgw“\_ub% JLsY) g@u amas 8l ofK» Jn, A\_UA.L
Vmslﬂjd\”“”gﬁl‘fwgbdbﬂﬁ%gfgfj‘wg Bkl Yo



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

yYY SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

G edd- 3 Dl G pladl 51 F rlall G_ﬂéwfd

ﬁ.;m‘ﬁ coﬁywpmﬁcow; o Y\ouui
b Yy Loj,\md{ Uu.uwf.c oo
@J\_»YJ\_LB&MLA J\;dmyyum.\bj

L'“;MU'“QL?&\*‘5'?50”"5??“\6"”&“()“3;“)§4:9ﬁ9‘“‘ o
$ ol (LW 39 h Ay b ik dy cdadd 3o0me &) JU (3 15 13) S
FEREE JERUSTON It - TR PLE: RN IR [J JU Y SRS
Agaal) jsedly Auwgundt) JoaW Bl dls 21 3Y ¥ dll JAT&\;-L Jls
Gl 3) o B Y ey Sl Gy elgety ol G s
36, Lal Qb&@)&j«cdfﬁ dhdy;w»\u (e Sgdy sl Y
Jsis cield), ad) VLA\«.:U_AW @Jm&bmw»\u;j

S Y,y oy s, o\t b de dls av Ja£ ¥ S Sl
‘wﬁju\c&um aall 3l Y s B0 Kol e Al e SR,

e alo Tlab ) (daaall Sy (Al e ; -l K S Sl s o S S
Wuﬁgu‘w°u~°p~\*m 5 il g Sl 51 s Yy s V0
V) G55 Lgh Jls 458 48T, w\m 3 5Ky e m@wu )
M\WW D95k Gy Y; A lag Ly w_alj..u @gaus AKA i
Y & g JL»» L U.a e caca) dass 9 oF Ay s
el ‘35—?35 LSk s ‘f"\"jj sl o Ay g3, poan Yy Syrge

Al ool e 52 el padl ) Sy Y-

WV

bj

K i—u MU\j ‘”u‘v.."\" 5 6,(,»5 ";_AQJE'J\ ,\%.fuj\ Jb " 2 T,\S k};}}\ m:_.uu_\ k3 Quu\ Q\)J.MM st
Mol Gl sy " 5 iy

Ve

A,:wu—\ L; & ....ivw;." jvv k;l u&i yju uﬂ
TAUAY S 5y Yo /YT W) 5 e

\Yo



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YYY

M\M\W“Wj};“&M‘—SJ‘S uﬁu@[u\"t]
B A iaie Yy SLST ) Y s Sl <\ ly 3l ol
mu@wy&ﬂ“wﬂ\pﬂéj cJad) i (3 0 ol 50
26 &Y Jlsl K U‘a@juujurx ade U3 sl
1yt Sl o inololl 84230 12 e o) 5,030 8T LS 2340ly (ad
¥lad, ‘JL&"MWL#“Y‘JWM“*JW”@WM Jaly

»ﬂufﬂ\’%m; e rjs& | K (3] e

" iad) Gy AU e UL L ;) el el Ll

ol Jo 53 J-‘b‘wéifu @3\—»3 LSJ"‘:“YC“"‘SJJAM/\;'

o Dl o Ei b S o2y I AR T B 5 oddled) et o
slall Ge G 53

J—Mﬁu—ﬁum d)by\u‘wt“ﬂ\d‘\”ﬂ)“dﬁd‘u
ez el Sl s fas, r,\_,.S LY U»uo\h,.ujvbd}
celdly 22l Lol Syem \*r“% L5 Jgi el S L’L“ bal
S5 &SQ&@%"SW@A eu S 2 e g JB
¥y symn ¥ 55l Ll 5 L e Ly 5 J—“Uﬁé"”‘uj\%w s
Sk dol Sy Logine Ll S8 Saly Laid Dopaas ) o £y copias
Yo b [174] 5T Ed e o0 0 3gmgn ¥ L ogine E5ET13) i (LiFao
3 el sy Al e Sl i e 33gmge LT Y Jlss Y0
Y1 gme

ARS}

W 3" aed) By W Cada L \(hts }‘BH s i
oo g " AN el

Egjﬁﬂ}?@ub "L"é" ij\‘uw w\dja R .*.T
RENCIN

V.

ANA

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

505 Y By £33 \ﬂb&ﬂérml @#v Spo
SIPWRP C\’ﬂ\ ‘\%‘qu“@ G4 E 1S s
G cone Jadll s &1 By S50 023 & Sallo gay ) e 5 8laY
d sl 7 s ) Bale a0 caslall OUL;& 33l v«al\ 22dl| s

& o 3yl gpiﬁ\mguiﬁ &i‘»gfs;\p G S condd wie uAl) 0

VY

gu}ésjdﬁujdudu JAUCR CEA Y PRI (U
5500 s 567 s [Tya] mmj 5,38 3 el Loy ¥ 5001 sl
JBW_Q Sl g ubCWérjmv (.%U@ij o o
Sleades Al e gle D) S S gl 4] p3al e sl Sl
W\ﬁy e u*m’=L e b y\’w QJ{L;\“j\ (Jdosd Je
Qs ade LS eas ey i 3 Sas o35y 3T et il
du,mﬁd S L, -;};auu\pi@j/&l;f,;m\ﬁ@‘w;@
Ca_:ja) ) a Culs 2 Y gl 5,00 i}é&éﬁhbﬁlm&j&&éh'ﬂ
c\.;tmgha J_A\w._Qj .3yl JUSIC SUPNTIY L;\‘DJBLJJLJ

03], 8 @my ‘\35” ey 33 3 8753 sy 15)3 de*"l
Jadll 3lg) sl Jab (3 5L bNoJL)‘”.\A L;\w.\\.a”—\“w@ T
V_kbjjj “-"JJ"J&OJ'\; J\S-’Jﬁb&wﬂﬁwm U@é
(\-“‘S‘Jg{v\i oMt Jv\-”t"tﬁ ‘Uv\-”u\-“ Sl d-u’uuuﬁs 012
il a3l aad oy 4l gy 5T AL U aserg o el

\I

Yo

ol o gt 53 s o o 1 oyl e A 8 o Y-

&Y g I s ) Sl E L canah Y el QL G ¢ MWN
yuwéﬁ\sjﬁ\ymwww;\ bl B zall il 5

Gapall adg) 36 Jlos) 58 ¢ Fpo U5 gng "o
ey IR,



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AAK

EERSCH IO O SIS RUE I JEPO JO- PRt
STk 38 o 051 49 ALl odn 3 MM 8 ill) 2y = ';J\wf
He Jlo- Suailly Sl o el L83 Glmsy tJU\ & G aasll 4 7o
o e JUH 5 D.\MJ pAas ) i)eh 5,6, RTReS Yy 390 Y .Jy‘))
el plaly (ML S gl o2l V) e by B2l Jal e el s
o 08 S i)y Sl 3y cad] Bl s S e B Ji 4 é
r;}'u\-p b Lol e 159 B lall By dngansdlly 535 peN 1
&&j.kw:wdad\i— CL&YdeY @,\cf\u“»mj.d).w
Jj.»‘ﬂ L dls & 5ls Lo codisy . A_ejléjwa\b_ul J).d oace [3S, Jls
bt ) (e omie V1, A3 el ok s
STl aslilin L 5 e %l il cas 158 ol K3
78 78 e Bl S8 G B s
5L [GVA] )5,\_\.\ 4.;\.{& 23 L}Lmi asM dny 2N Sus u‘—a\’f
(Al BB 2 Ologmrge ) eslal gag Jls dl §2 Sl Sl
WLy S Jpall Uon 3 aiilh o 5 15 Tauas B3N U gl Jls 4 31y
SV A5 8 ) s
Syl QWW%VW&M% A i 3 Csylll L3 23K
SO ] .LA@«.LLAL;BJ (oS g el m\f@w
13) ;,%_Q\ 5 o3k S 3 cae J8I & Ext S edls & 3o e 55l

Yo

SIS 8 558 Yy e Tyt o lo 65K e o b 3ol sz 667 T

WU}*‘M
Je aolid o dailb, ‘,J,.J\qusumk;&;&@ ) £l #35
Pas Sl o s a2 43 3, G.J\j a)L&j{.\; oy 3

.uu’s ‘..35 - .“.?"@b}ﬂ\ AJL{&" ARG



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ma SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

depey a \y C5 ) ‘.@J{J«L\A 2\ s Vi 5818 :E0S s
2y s dflics o D oSS LR 53 G sl e L
* oz 2l
Jusd UMW,M 1)) L;&Omgwdﬁy M\; “‘;\;
LSJ*—#Y d“tjd Mw‘jﬁ J-"P@U &”u**’—b-’ V“-’ubgﬁ
u‘<“' Sl 4! Mdﬁuwmu&mp%_g.\vu u\j.@.g,u
@,L wi’{ Jally Ol ywduw@u 4 Loy ISTE
J»Sb $\12 ] Mé‘*"f‘&j_}‘)"‘“&rw \w 3
qw\ . ‘s:gm\j a;;e\j’ggifzq Jj;se, Yy g o Y e G cmm ae
S A KLy Al 53 ey Jadl) OLE) 5T Y ¢ g BTy ol
J‘J@Y\@"j Al Vw’“;é‘ékwﬁ’&cﬁ&é\wbjﬂw
B 46 by Y Juubgu?@yw zdly 2d o
@J&erdu SR e 65 23k adl Judl Ol 32 e
‘usu,d,cﬁ ad Cadl b 9o C«J u.wi—\:éahaa @J@a);b}] stj
Lw@»ﬁjmy‘aﬁ thOL.J iji Jbgsjj C.\l
’ “‘}L@yg;j Ay ) M@r\)@wm@ug
2y Alid) ol 3 3ol B G canar o3l 23K .'uao,o:}.,o\.; Al Y
o ALl adn 3 oy 5lslly 230 L, 5Vl 2y cieldly 2 Jaf

b e

N A e it

Bl A ey e 4«»{

A 3 el "y bl e B ol JBy e e o ()

Ve



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT VYA

Lt ¥ 3 o i T 5 syl 7 3 o 201 el s,
B coypiie 33550 46 coall 3,35 U e sl M,Kﬁb Osu)gbwuu
JMJJ ijj-g‘a ;«L_wyt?é\_suc& DJ&J}C‘C u‘»gd,\.nmtu\\w
G5 U gpiie 05 Sy Ve T Al aainy g Qo b ey LS
ra’.)_&cJJ_oj QJSYJ"W/JL}“‘SJJ")“QMKW g\\/]é&a\gc\.&aﬂ °
b V5B <3 750 5,08y 2n873)08 Gy ype 93N L"\-&Twéﬂéﬂ 355 Y)
OY (o o3 e plasel oy (85 A5 G st gl
Y cdsald) | 5,03 Ly il o)w\.a\m‘y,sé\xﬂ O,Bu}mwﬁ
Job e 355 jam Yl sl ells 2 J;;Luﬁ@\’u\mdm
Jaid Sl 81 e ey TGS s ey Jﬂjd‘\:‘* oW 554 Yy ‘Jﬂ‘ "
JQ”J‘WKWJ“ t\v-’ ug‘%\)*’-)’y J*“juvd\’ PURBAS
mxdloéwﬂu 5,35 Vu,@&g r\m S Code b “'5,13
ww m el awwgu.e;sywﬁ@wj E
S e atlisdy (s dY e ST e Vi 4 A il QLY
FER NP APPSR (NL S S FIN - PSR
mbw&.ud&lxy 1135« Jad) gl IRy Sl Jo sl L 200
5a525 el Ll u—}aﬁ%’ Al 495—4 r’y u&y“ ot e 50U
cwawgﬂﬁfﬂcwu»\& 4\8&\_’.} d.b \‘“&%Lr&p A\
JA;@}M o 3sldd) o Lt Lj.m\ao 4;)&;&\»4» z:::’-ju

Coehl r‘j@\ "
u.\ k;; H(*L{:\; » ‘\&jé Sé” :;\L?_ 3 .%j EY i/\ . uﬂsﬁ. 3)3‘# ANS



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ny SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

3ok b), AéuLuS OJo&JLm.n 36 5Ly ol axend (3 K Al i)
u@%o ie 2y 3 0 8 JB Y, \)ﬂ\wgfwwwj A Jaal gl
b Lﬁ-j‘\U"d ol’éJLMl b5 Qb Jal elis 4g 1Y) 342 Sl
o—"dﬁaﬂ"u ols « U\Gwdd{wuy éfu-’?ﬁ‘\\*‘v A Jas
&t‘”d\ J\_my U.\cmgu_p\_wbwd 4(\.93 e 3 ojLlas, 4\#
~\-<° é\-’dwdj \)@\-"‘%U G & hall 5558 (el (\-‘-’Fj
V\SJHLA 3 Sy oy Y, MW«:{@JK st 3 s 3 g
ap Js a3l LYy Gy 41 Jaadl 4 o A1 s oL I8 Yo e Byl
8 s 8 e Y 25 TR 8 e B o 1Y, e 410
(\;L;Y (Sl Ja.cggd\ Ll J& Y, . (s ffoﬂﬁ};;ﬁ\jéﬂ\
5o IS (e oy i @Y Gl slile 3 Y, (e
i A 05 Y, i Y, ‘)yxcwuj o2 of 6 SE L G sy
wabhwduw by st Yy Glaas dlag L) oy

.L@,\JL@,&).WVKOJ@W@ ¢uwuyyj 4p sl

L53S Gas) e ’3’3&8

Lals yay (bW A 3 Jsy Lok p—éf{ué’\ﬂj | Laid
jmkgw.uu\)\»Yw\, el 2l ol & &y, Gy fllly G adY)
)x\u}u\n\jg& 45}:1\,{.5(.@45\»\3 Al oo

Lol o e U85 aasll da 5501 363T, Al oda 3 29501 L 5,5,
S 25 Aladlods 83 (Jaally Jaall Gl pladl 8l i
15 \ptaadoly (Jpaz Yy Jool 58 2 0o b pgin oK 1R (Joond
b e G ¢35

4 .o oo . . won " o . e . . 1ed
ol e e oo gl sl 3 e e 3 1" LTS B e il ade sl
bl g onHlly sl e Judl GBI, LA 28 3 Js)

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT ARR

A sy s ol IVl (il el S, o lall o il Lin s
Tl G L bl Dmx,m LA
d.ujd Hlsd [y & 4 w;b w\)l\ 3y ) agad

pes uuuhﬂyy e AR u—‘w jﬁ'k“ “-*@“\-*3 ‘D-‘-"w"u-‘
o 5 G c%ﬂbrﬁw;ﬂ\é@% 21 565 &)y (FH 2 1S sl
CRS TP ‘Lﬂjﬁjk e Bladl gy Jladl Jle @fﬁﬁ& sl
fal) s gudy b [T 55 LS o 2 Ao 3yl Sy i d
abgid J) el &2l V\L4u*d 3 e BB Gy Dl 5,5

5,05 W 4 A fej\c ijub\h sl Al Yl s,all 40 Y (.é‘d\.a JE
Loty A_v,d\)mjlal QSL;ML@WM@\;% 6 L]
b a)y o8 \nﬂbrm‘af\awﬂhﬁ JBy cda) &/Uwrf&.}j@ V136 5,05

508 a5 3y« Est pmy Kl s Je 5,030 L 0! G
g,é\fc\—n&uiw*%@ ) pls e 8 Gl s 50 oo T Ll
w{:\.\smli:@wsji
Sl 335 s mall by o ¥ il 8 Qs 1187 gu T

\o

Els

A0 o dls U el s e 08 s ¥,y YLl e G Les o
sz a0l éﬁy¢uﬁj‘;,u’§$j muj@;& els My Slonss
cane sl a Ul ol Y5t b ol oAbl i 3
v\ﬂ-y‘)\-:?/\/\uggj-ub uﬂ“y};@*" \:*>>/\Je k2 ass Jar Qs g2 Y,
Loy ol e dlafl 3 akd 5 0V o, ol o e Sl S
Syrs SIS el Jo &3 wall (3 L) ey Sy (ol 3Y, gl 3

yoy

B o3 Bae 3 U Sl ol d g ol cals Gl lie o B e BT
LAAORY o o\ 7 Kas pVEO/2) YA
Coehil r‘j@\

\OA

\I)

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

e SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

L‘ﬂ G5 X r*J e @JJ ) i oy
L@K.}Lﬂ.ﬂ JLas uj o}}j_jj ¢ g §JJE_¢\4 \_,.o-\/\ s L}_a
o»jl rJ&

u;gj}jgtzfgi-@ﬁ esa ¥ Qe gyl 342208 3
FJ\WJJ'DY&JJJJM "“‘J’”j@uﬁgﬁ""djﬁ °
w@jé;\zl/ {:; @J.)‘)Jb Ugj uub objn (..eu \Oig:»\;
S QL,MUA 131,05, <l JJLQY\G,B _\J«u\bd&p \—L;L» Ve
W6a35 (S s e s STY )y 2 LSJ“{JJ"J 0 Vs ade Sl
oY )\—:"")/\}é'd%-:?ru\ j-")‘t)\""’mu?"%é'tg:ﬁﬂ\ By S,
525 M et do soa VB e 5 0T Ll Sl dis 3 5l
S sl sl 8L Yl e o san Y e e Jx 1 s
S 53 Y s J5 LS cas 1 4 dellanin, 5,580 5, s g as 00
d\b \ﬁ'f’/‘g(“f‘(uj C ‘Q{;)j}jﬁ CST cL@ Qj"'j"’ 3\5:-.1 L}& LS;( c\ooc%\j::«;g\ie ;;CS;'
)\_.p\/\d_bvw(,@ by cod dwl s sl gl gl 6.3\
Lp\mws umuﬁwv Lj;\‘{v\sw&waw
uau Q\C uau\: g.}yajo ua.»y u»ua)aj OL g,o\ Jw’.ub..oj m;und.c Y.
Sl dls il (S, anid uauj‘“dl‘éﬂ‘“‘“’ﬂ‘\‘“’ﬁ d s &) il
M oy o wladly 4 GAL) 3l (3 Sadad g o4 Bgoge dary (B4

bl g

YUY i by



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

STl e e (dls @bl biasd e 536 50 7 e b e
(5> 4 bls G oy G adley Y u&f%@ PP CRRAS
13ls o6l Y OSBY coj_‘w\}}}d}aﬂ\joé»m% y[uw]«),\aj
3T Ul adday Lis S0 bl o pa Lo J) 4 &,030 aseollan Ms S
S eSO Y L 43365 s o N I e el 33 s
o poly 20l Sl ) o Bol coall Jlgod (e 5 ol ] gt
N C;) £l Al ada J Lgpwj,ajcwuj;&muu}) my{j
i gmie 980 N ST ) il S ace Sy Bl A3 sl e
TS el ) s gl S0 cad oy 0y ol 53 sl 31 Jod
b 5 o 1y ) U] &g el &y dr 2l Sy 3 s 0
S Q) g (51l caall Sl o s a6 Ghel
13k L*" 3?5&@&b A,

V¢4 5

a3 5,08 Gk S L&Y\uubu éj,mu cts
dﬂg&;um La\_cL> JL\gjﬁjcqlo@&Yj‘d_ﬁsom\aﬁ‘w
. . \oY Vo Lo i @& s, <% W ot
e 3, oy Y c%\_,.&gpa.\a- L3l M\%@ Al JB L s
o G 20 82 51 U B e £ St LS T
S8 8y cpladl ade plE S e J Q) ) £aS AW i el
S el gL )Y gu&y&twg@u@gww
S s s g{r@pﬂ J_Q”mj_uf\_a\? Al &) (s

At 5y O EVIY L8 T 50w VIV/Y 83055 e e ST (3 i 300 Jab )y
oyey VY/T

S

Bl 3 Blo) " gmy AT ) edn " @@ NP

ARLJARBRY AR ST !

Al 3 Gl sl E s ool Ty AT

VA Js e T

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ny SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

S osmd 5 o L a3 e ) A oy A 58 Y 3 i
A E o] G5yl

Ao s e s il ol S8 st Y e Y rlad O Gt T
5 S Al e s Y 143, u“}“"\""b-"‘)’y 3 5 .Gl
dee 85T L (e sy ad 5p2 Jy s 5 Pjua’ﬁ-% iy px
RISICEE “b—eu@j‘”ﬁ‘\’f-’\«{r&{w St & e Je @MY
S Lol i 05 8 s s 5o Y sl sy bl L 5
1y o Y Bl o Vg Q«*éawd w”w

ey il g A e o s Y, @U\a@ Sz Js,

¥y el 5,05 e L (bu; NSRRI fb&ﬂb‘@ﬁ el

Mb“:—ﬁg}wﬂwﬁ 5 %6&,@% MS&M

ML@JU—"U ‘)V’Wgﬁv—uﬂj 3L sl

ua»yﬂb;v’ﬁ IR2E ‘°°fj°ﬂv\“wub\*&4‘%&5 | &3 \AL-"
a5 2 5 g 355

Uwé};fsb U\A;W‘Wzﬁcwﬁ 3 Ot o i Iy
il ase s Bodas (bl 3 3kl ‘%Jﬁ L Y] eat e
JMM@JJJ.@U;L:‘:» Jﬁpuﬂc\,:sé\xando L Ycu,,.»jl.
G s Bl ads (o 5ol 50 b Bl 5aT 4l i s L LY of
do ST e el T Lo 3l 5,58 o sl Qs 2y

Yo

Yc‘éjmj_mju&lcbwt}poj:\ej¢ij\w4§s&\xajjdbw Y.

cor il BSle Qs &Y cae adn ISl e o IS 5y 4 392
o lodr 7 eholllee G ade 2 L o lopal) oo LS it ol

bl g '

: Ao .é " - . e n \iv



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

) ) ks, S0 g T o Ll 23U A ol 3 s 7
\Kubwéu% el Jadll Jls e
e |G sy 3gi mdy (e Sl L 5T S pmay s (5
52t by AV Gad Y S s ‘*AW{&“-’ s SVl
bl Ol publall 2 s ISy (s F ) Y Y AR
NG M1 g ki e e L 81
ladldly daas Y, s v‘hu—“a‘”u"“—’y w‘—ivmwuﬁ
et M 4 s 1 & '.~<L535>5J° B u"JL’Y\J
Sl 3y AL o v Y T, 08 s i das
.O_V‘:\ AR
L) ALY 4,86 LS il 35, S50 Aeblal 35t 5 L, TEE
P 5l e ”MJ U6 4 syt dudly ey Aled 5,5
bl yay Apla sl Jlasl; < LS S50 Gl sl Ll
A\
Sl iy JML,\&?“@ J@r}s\ubuwuu&gf e
JJJWY 6 & a\mu\‘_{rﬂu\} J.h\u.b..\.nj_b
LT 3 gl fpud Ll B¥1 Al dls bl Gpe i ) LSJ"‘"'"J
G 3o 580y gl Yy S il g et ey (b la 3 oyl

VEY

Fesra 3 Lol G AYVYRTVY G grm Gy (o0 )8) sl F Al et n

Ao MYV G gonol) i) gl 4 g0 C\'\'"M Janad ¢ 4:\.«3)» il e r\iY’\/.mM‘iM&jj \..m

AYR o Y 7

5, (ATA/2VAY &) 645\:;5\ Gl ,;’cdgjwd‘ Lansd il gl a2 3 51

EANNCRAN & ol S0y spris o Al szl ool S Ealdlel

&.‘.\;L.U Jy)\ Vet

ol ade OMs b iy 3 ol i b i an K Tus (6 LK ST
'115;~



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

‘@bﬂ\yabﬁhjc@\gﬁ&u@ﬁ&é&:\J»&YAC/&/B&@
%ya Leu3,

fo L M&wuwﬂ@w\}\g L3U“J"“J | 55,
‘w”w% i3l &ﬂﬁﬁj‘ f"l&ﬂdb ‘“-’:’3

Go 5, 5 e 2, Aally selad 58145 2 bl 758 bl
sl b 7 08y . Jad) o Yy B SR e Yoy Jadl te»é@.we.»m
Eatl 1l eae Qo LWt Y1 o A AV o Bl Gk 5,31
el adss (A :u\).#u\;m)-iu

L 35,0l )6 S il M&Z:i\é T eyl s
FI 4 f\d Jw%wwy LM df &

a8l oLl uumu R ‘“guwm o b i Juj
Jdy AdSd) a3 f‘v\?‘g‘l el Al e Bl 1Y e
(% o e Bl adlasy Lyl hm 3,0

& B B Sl ) S e pAYO/AYY s d Gl (N Je o p il T
Al Clby V0 o ) 7S 5 ATEY o ) 7l eyl ) i)
oY
B o 0 ol A gl o S G el e ol Gl Y e g i
TN e ) oSy e bog VYEY (o ) sl depud) Ll (pATT/2Y VA O)
Jasdl S oo (Y2101 0) G ) o E o aE s T ) A e
NOONOY oY 7 il dessl
ST - W (U BN <l (L KRR TIIHE - URCIVES (I I EEE N
O &l s RN il an 8 Sy colab oy Joly 5103 sl U 5 e 58 y\j"‘ -
TVE o ) 7S Bl VAT/ VA el Iy
By ciladl alsfl B (YA o @Jmmb JreW 3 S 4 il b gudrmﬁ‘“
55 Lok Y9 Tl s o ooy U 550 ol 05Ky 0ldl 550 e oy F 05"
M‘?JL*JL‘{ﬁ“uﬁ@“‘“au@?:u-’bwb&»*‘3 Sl RS i
C ol B e el ) kgl ey YA o oY 7 cdpill Bl s M pass 8l

\YY

YA



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

\\"Y

‘M\LJ Lg\@lmu bmg&\»a» . 6\5 @M}qu‘ag}wb

i) il o
. - }.L . 3 L1 S - Wti.’; “
JY-y) éﬂ:dﬁ\dﬁ&muﬂfj‘wdrbykjy S

Oj.\ﬁ'-;;j\waj J\Ssjcabﬁl | azellazs) ufagw\w.\.ﬂ u\o\,udﬁm NS o

day ) S0 4 fo\‘.{uw ) wellazaly sl 3,58 ) T < s 40
sl 22 ol 31 L) 6 8 Bl e ol S il
ad) clac Yl QL«:S}“

sl & ease il ooy Ao W sm Ll Ll ollsf 3 Jus 7

d&dﬁubcm B dlasy dls ) Olén\,ué- Gellaayt 3 4) s, 5000 e

B wj‘m Lﬁu\(a:»g 22l i lall dagd| dcllay)

Lu‘\:‘-‘uw V,Ma_l.p_dhuj«.xl Sy lasy) e Al el

B \S e Jo calasly Sl bl 3l Tlasd o 1 B Y0 1387 (il

G A dexs V3 2l e dellan sV SMSH janady [T e] Lade §320)
.w@@\.@b}ﬂ\gg‘sw Elcape d@% Al e

Sadlly Sl 5l e S5 Ll gl maedlsle Sl il VJ@
G 5T adpginy aas allx 1 Jle &) ¢ \jwm ol gny o 4 ol

Y'Y

o Sk L OVO o Y 7 ol ) e ol plo) Dl Jpe¥l e LSS 5 e,

o) ‘59\,,.5\ caby ) glw o e Al rL.Mé ool e B oS

&( SR oo 3 Lok sl (pVTAY /Y + AN

Sl s e o Kl U 5 I ol dae Y el ﬂ\w Looa¥h
o ) oS gl et e oy, 8 o e BT O o pay PAVE/214R e
£

b 5o

b e



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vet SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
et 80 g w o ) Gl 55 8 g 30 A
sjmsvcu ; Ol;uu ng,@‘“mdfa ,uad_\.é
= «mu el o T e Kl
J%-L’J ,\_,3] @-’)53 S5t ovb A7 Jey Jod J—‘\-rﬁ\-”
djw OJ’LSMY md\_wwé\sj\s’- o8 o .ovall e (JAL o
o S ol Bl s 1 3 s oy 12 3 ot
éum‘“"uﬂp“‘“ ‘J”‘&”ugg}c}“’)‘»JQJ@y‘ug‘»J
B il 3 asly de 3 p35 0 e ) gl Jltey . s b il
wﬂ Jls ) gl IS W e K ils (S0 las® Y LN G LY,
Al s # L psiacs ARy Jaidll Lo 50 a3l i 3 Al gt adll 30
‘J}él\d\ﬁbdlpdbgj_)ﬂj\&aj | 4,58 G ) b i 3 Jls
Y 558 5,54 u\w&mj La»\t}p)a\am\ J:J&WUAMM £K
DS sl ) ey 5,03 olouw 3 Yo (I IS, (ol g
RERCRAEH( u*"‘“"uf\'l on ) Cad | day ) fwc\:,\ej
31 5k 4Ty [0V Y] L;\wauj@«)m 1po 5 odudy aaall Jlasl 5L Ve
S ST F b5, sl ) C\"A 2y pb 4 ‘6JL-°\
Ay dlady Jls dll i s logasa 565l (s B 352 5 Dogmys
MyuuY Jy;% s JB GEAS  Jls A J.gau.ccf-ye S
-W%M 35 ) 335 ¥ 0 R

FNETRE

wu—\g ol MKM\
el e r\)Q\ leds S o s 3 1dls " A 2l | odad 40 odn asy
SN LA o gromally AT Gy (3 Y1 ey AT oY1 (3505 N YN /YO Deldlh 5 e

\va

Y.

Y



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YeA
S8 g 8 ot EF 5 s el 4 SRy sy e
Py o T Qs ) e o el L 5 5 A0 ol 1Y)
ey s s t;\,Mm Mmr;wj)b%%p\muv&g
P ce/o\ps Mw&uﬁ}é iAo 4 35l 1

e 2oy Q) sl 5,13 9~\°5 U S o 7 i 3 J5 7

\YE , os

o 3B 2l (Rl Sy ) g o o) 28
Skl S5l Sz
Je ¥ easlical s Ao Al 5yl Aadlb o LEv Aad ., Jb;r
s ) Bl (2 Dlsgrie J) ol S
23y il 35l e 2l s 5 i Qe ol Byle pid 3 "k
ais b L5 ey o ) B Aol s b 3 (s b Gl &L e
g 52l s 5l s 01519 057
RIS TS MOBM&M el il Ua Gy EIS
sl sy s ban 200 [1VY] W/.. ‘JJ‘A Mol’é\’“‘” 51 daggins
A 4 215 sl Gl clal

5,5 g B s 5 6 ¢

SNIYA el 5 g

TV AT Y 8y
SY/YY S5 ge

el g

g,xus Jal

skl Jyﬂ o

RUCIERTINAICIT SN

\YY

Vo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yo SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

LY i Yy el () amia LT8G Y 3 2 s Lo By (gl
Aeds 18 Ls Bazs w35 L

5538 e (lo il g (dls ) Gl L) 705 ey el & s

Jad) qu\a?f}a cJadl ) 5l

s e 53Tl el ea oS TG s Y s adl S M

Aalls dadl ga Y (Ul A &j.\;-ujd 4 Jls 4bl &)ﬁwf

Ju\gjaz:u\s %w}m&u m;m;ju w)w

\W

1[ el m]dbid) J\ﬂg‘@ﬂwwj
;bb—wu—wu—aj RIS Y1 Py Wy

‘GJ:\B Y p'\_L M’BJJL’;;Y\ J \\Am\wu;y 13l e 3

dj—’-’u—‘JL"dej‘aj jjb\/\;ﬂj&)&m ‘\S\aﬂ\uﬂ;«@#&;

Al slzl | sijmwwuju OB ¢ pges i u«s)u\a\aﬂw
[\ Y] JA%Kuﬁyuﬁj las, L s Ly Y Eud, 4 Jls
U{V\Sad.b@) ﬁ&baﬂjg&gﬂsgd.ﬂaﬁm}aj d\xa&) ol
Ll 3 ‘PYUJL_pY\J_»j<wuﬂd_o.43 | s 130 aall
Au\pu_.w Jbwaaai- Lzl sj_a.l o Jls 2 ,\_»”c\_aj«cj a5yl
S Al 3l sl 1 B e alan U 35 5y

\Y

¢ @{fwb#%&bdm:\:bdmwjj‘)\.we)@ﬁ‘\)))hp

\\o

Al 3 ) ey gas Y 2 2ot
SN

e 3 519

Al 3y i s e el s

SAYA a5y

/ey cldbs e

Vo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AEN

9@3ijmrﬁg&9b%43fj‘9dﬁ C) 34\5‘:;.;/-
”‘Mwmu;\&qumm) wwmg\
u,w u\(u Juf L;_us Qujd\)v\s;w\f @J\)ué&jd

) 55 o s S o5 3 1 5 Jlab@ww\») °

gl 13 o)y Jem 1Y L Syl s (il Y ]

K . \w,
°)j-"@M L@J}J}L‘?ﬂy\; \_oo-) t\'w" u”La"'

u‘J )).d s ) B Ladal) d*‘jﬁ‘w@“”j eda) & )lae) )y}l
j‘uj—’jj &Mk}ﬁy‘w &;?J_}f;z ‘ujm‘ﬁjosyjﬁﬁuh
‘asyyj\.ccu,\c)y\ﬁ Al as LY e Je o 55 BIES{ZHRR

2 (g o, Lue) Qé@pﬁujwyw‘ﬁjdu& el 16 e

B my el o) (3 o e dlai,js\ E\M\ S

bl G ol gy QLM e Ja Lo gy (e A el 3 JB 7

Syl Qaall e dolhl 3 2y 5, SV AW 55 3 150l 0l

Ry )pﬁwcbbwajb\/\o\{} bias e O Qs dole e

O,B-em() ‘ajjﬁlé\\u,-w&umd,\é

@A;Wo.}b&w\/{ )Jjaoojwu-»:\gjﬁ Hi} ¢

Ao @\M.\,,J;u @L;\xdmlﬁzé;fj i ’<m9\.a\.-l-\

T 5] 585l e a5 ke sl 3 5l 40 S

abj:-jnw Jj—“’y OL’ tj‘a-J uww‘gj\.&% LSJ'\"A @_a.u Yo

mmwdum 3uu§/\du 3, .;f\_éy ke JS@. = 35\ A sl

.”JL:'S‘?/\/\ :)‘\' &};"4%'\;?"’ ‘;\:ﬁu\‘.}.})j 6.)3\ UZ:J\ u‘r“u’ ARAI
b o o T
bl g



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yeo SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

:)bj-’j‘ \_Zb csj_?fﬂ i\? éaoa}' ‘}] ij ‘4;4; E)LAJAM \.:b cg,o/-\jj\ ;.\.a.;\ ;i
AU e oy Ll Jblb liny (Dlogais o

ESE Yy agine Yy 3gm 50 ¥ jsel Lo 3ldl sl Jéfa;s 1 %
9\_&:) 9\ Aub\_j» r.U rJ_L A_x‘}] cuB—V OJJB jj Jjﬁ‘j V\LJW
g)\_«uy_kcg./_?-jj u_f\,hjw anJl )j""j | sl r.\cu,orj\gyj c;ﬁ?—jj
e Y S ead) sadadl Syl dlauly ST oy S gl ) 8t L
} sz Jae

Y Al Syl e 31 55090 2l S8 LT o) g s
Wd@s‘uf»}w&p‘ﬁ é\.su jéw‘mjm‘}) obj?jﬁ
Jv UMJL;\”WWJL“N 6*\\ 9 L;L"‘W)L"Y\JMJ"‘\J;
EL;“—V f“L?d)f‘;djl"Lb dﬁ'\"’“k )@WW@@
wfﬁ'ﬂ’“’”“g‘\ﬂ wwj\u\b@gm&os‘ﬁﬁj‘w
949\,;:9\4::.,4,4,)\,;:2«\

Ju&j_: coJ.CLﬂy uﬁdyﬁu ﬁow d\ﬁ us\‘,l\cﬂgg,;;ﬁ
j,.ﬂd,\»l m)w s 3 5a,Y) Abul.u,em@..;,l

m:,g_uj e assl,ly ;ﬁudg‘u\b suf:\_ui Joaalls .Vj;a ARE O_L*.L s
Sradly 52l 30T 3l L%fﬁm){mdﬁ@ ol w3l 392l
Loy . IS 551,Y QJ{@ @ 'oijﬂmj»wWMwA L;\ A
Vbt oy g sl Lol Sl 05 dvmne ST el Jadll 50 5553

IR RHNES U CRE SUORTEL N g R

el g

A G e e o T Al ") 3 et o sl () e R Rt
oo S i VY s 33y VY V0 o ) Sk el o e o o]
Jadl G el 6K ﬂguwg_};gw\ Srad) ) us gl sl Vor

Yo

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Vol

uﬁj&y‘wj\ cLC.\.B o.)h&u.ﬁ’-\_,oru uﬁiy&cuﬁ} g/u.) Jj..a}
du.)\o-wujgs C"-fﬁwd\”- L}Utﬂuﬁjéduj.)g-w

M}xw;ﬁjj ;Lﬂfuﬂaﬁv&jéWji \o‘\]‘f\i;&;
&)\-éyo%%\-ﬁ*“\-%ugy QL”“”JWJ"\& 35 G fﬁ‘\’}

1 ge al) gl lls U6 21, um.su Us ade 35 wwmgm o
Q&\éw‘\iii\)-’* Jysie Gl 5 G e ol 52 el § 18]
vy A Gas Y b Lsad s, @ww‘ww b/‘ﬁjcw
;@HL@*YW&W)WXAJﬁy édb/jb z?fy“.u’? s &
AT 553 S 1 5 Gl f“@jﬂ’l S el Ll
Jlsl (3 S D) 2k e s 3 Y5 e G d 3y Y (e sl
ot Y gl L}“‘)‘ s (A L’“Qwﬁy o 3 dls 4
wLéjM B2 Joal e B ol cnde 32 Vs pmy A
oYyl dg,,aga,.ﬂ ‘cﬂ s dls T edlls 3 ally . Qs &) e J3YI
MadY Es dss ui HM‘@?\J Lz s :51‘ \5<\@K
Ed s QU8 okt fuomd dese 55 881 5h5 1l U6, e
2L TN pla Lo e oLl (3 Gl 1556705 casl)y s
Q)‘B ;Lz*\é pé °3j”4"l’ &)l (-/é\”\ J) m‘uﬂfﬂﬁ {*@” 2 2y Py
oo 3 Jlo b b
Yy Bagmpe ¥ 55el 1 O 3 250 1 ) M@‘:J‘&‘%J)MJ\B
Sl 233 Ll ok oyl ) s (25 (A2 Slagrgo L) u@é‘mjw Y.

bl O 0 Lo
ol Bl s G s ol el GF pgy " LETUS By ) o’ RN QUER
Gl 3 st "l 417 gl ey

RYVARRES S



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vo¥ SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Jls Al 3ls 3, :;)\Jh;wy@u;w@ G i b b

.Jadl g\;uv »Y«LLA el oyt

U, Glleiy Jadl 3 Ll o 0 1 5T dellent s 2B

S 4 3l 1 s a5 eummwwu&ﬂ;mgyxj

Bl W‘uv\s-’o}-"w*“oﬁ Jadll G rally il s

JJLG-L °Muﬁf¢’9\;‘ /jﬁy .ckJJ-\A jj\'“?%d\\gﬁ'\’ ;.j .\..«%\.mj

B Y, G les) Y ‘d)wMJ»‘A&Lﬁ\yk)g}S&

e \.A{u: K:rj)..swy Aj:-j,oij\p { c)\.«&\/\ A.chjj

S GET J\V‘;CJ‘YL}‘"JSA’ RN JOR R INE VLY

ﬁ’ '\S\‘L’degu ‘%’fé‘”j’ﬁwr u‘*y@ &J;S:\L
v\b_:d}m‘ﬁj;aj J.mwj ,\Shwjj@ &Uge j‘uhﬁ

AR

: ag“fr‘“w

o B Y S el antli Lol Ll 3 a4y 2 a0 $52

g,uy\.u\u*»y(l ?cu.d\)\_&jdjgy g N odgr Uibsy

J\SJ J& U’QJ‘J co.ﬁyj C«w cosjp-j A.JQ

\Y’,»

Eb L wf gl B ATl o 3 2, W T $3E TR
uij\jyé:\p_\ucﬂ &bejaw%gww&y:\?ﬁljjydﬁ

gél_»j.\b yj c@\;\ Lg Sﬁfjo ‘}J jj":\ cu;\;\ 3)7.-3 o0& g.’,& \.& 9&; L; &Jﬁ

Yo

:33,3 a;w;_;mui 53 e,usj [ - JLLL Jf;s jﬁj‘a@w )j;y{ Y.

b g L
Al 3T ] el 3,7 e bl adn Sy
el e e



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT ARA

kW Jodl o el [of] 4 L sl LYl (S8,
Y s Y 5 S L R @M GBIy &yl laiy! Y, M'KJ\
130 .4 sj_,,ﬂ()_zg)\_.;e 352 Y ’uw’\_,a;’;j)y Yool |yl
bog :Q\.«b{vwd\ & 32y g0 st 15 ally ladll oy eV v\Sf
S K6 1Ly G 1l L o s L | e o
L;w\s;wmyj el jfgjjlafa HERN I tren
b dadl (2 250 5 izt GG 6 sl 42 e i i,
Je 'f\““J ade &l Jo J s Gagrs 3 "&rjj & 3y il
Sl 3 gl ag Sl e DI 13y Ml J 2, Al
oyl chiall (5L e 53 gl Juold 23N uﬁ’:“’ op ¥y )
5318 ezl &) w**%é‘{r&‘wy\c{
K 5o (sl id Z}—w 52 5o sl Jadll ppaall i
s el o A 35 £Y \’JJLWJ\J"A KLL.:» Al o Jas Jad
G S Jail logaz S0 o S Y0 @ | 4 Sl sl
XSMwaJ»fgmj;ﬁcquﬁj | yay M pa Jax 00
Jaid) o 516 La S5 rv\"*L a2 o le G il S ad) el U5
Ju‘y | a6l [T+ ] dilly Sl pn "'tw S sn gl il
L.,&Ycu\){d\)kb u-"f)'@‘“'k V..u_-,-d\pmv \@waﬁ/\j @)ap\/\
de i Y S IS 2y couse La] L sl spaal) el i
Qe K ove

aA

N ek 2] gl " A 5
di do Bl doo o anly dole Gy 25l 5 «}Wb el (\—‘“’3 CSJ bl oad L s
.\éj‘¢§\¢» > 33f) g)lsd JLL

el 3 Sl Pl )l e

a4



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vel SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

e G my g bl i Lo T Uy cad L 8lse i 4 9 Jo i
RGPS @9
Call 5hal) pog ol sl e dg et 5 3 2 u\ A &L,
Ay AT s am Sy _454 4,\9 Ll Lol all 4 31 ugj
bl g Bl sl e 5 ) 8 el S0 A R BT 0
I ) e ] AL s gl L oyl Jold e L;\EJ
@ |3 3mpe ol ol o 381 ally slgl Saall 5 S o
B 3 3y Yy il e b ‘J'\‘M@pﬁ‘}“’dv\g «J3 d’i L“
m%w(;
Gy e Jotb 5 e Jo S Gaall oy (Jadll B30 Els
e "}J"QJ ally L1y “’“){)W X5 J=b L,KLB Pt &\”
SUS Y| 4_));3 N s lak lady )Lé |l 5l Vel sl Y
Sisrp uL” Ol o Jooldt Jua¥ o o)t 5 oo \éﬂﬂ il
&yhall sal) \_1{..,\_9 e owsds | S il il i i wj.c 7 L
13 W3 ¥ ctie G0 Sual b (o)
éw’m &#\5 Csfﬂ“&;ﬂ?”\e S 5T Sl e o)
(s Bl adls 7B (3 3gme 340 BY aall o Lol gl g ) s
556 Y, aslev, kv JLeY, ;uju;m JLJY o e Lot 4,
ot s 3L 5T Bosmge 5ael K ie 21 2 K M 29 eay V) fadl
Veells o Jolhl oSG jr’y &u‘ﬂ Qf\w O9° lw
Josta Jbs & g_,oKu\ 525 5y )l iple el tw t\mﬁ) S5k

4T3k s Lo 3
el i oW 3
MLLS Jsall

Yo

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Yoo

AY

b e AL a4 7o LS il o 1 sl Sl s Ay samse
L Sl logaz s 1K 16 7 SN G 3 e

i ol 8 Uy alx it s s Qs 87 S Gl 3 Js
i .w;:\

55l 58 L el s o (s Lls Qe Al 8 s
Go 3Y .ol 5y Js s d 5 Qs a3 Dorgs 55 3 Byl2
oy L) S Bl s JWY) | oy JH i i o Qs o L
% au w o & M A3 3o u\» - a,eufw ’u\»

;"\\

.w&i
&aw&;uiséj\;}gmﬁjM‘@gjﬂ\g;@,w\jmggf
‘Ld)k‘a.njgﬂ L;u&g,@::)u;%a&mm Sl f‘u\;gﬁﬁ
J;L;\JQW‘LMU@&J % Lm&&sjcw)yz\ui\w'\
')'\“’ ré’\”‘ol‘ww &4 J‘*LJ‘JJSLB (5l °L-w 6—\3 JA
andly L LI U jm;u,swjju\(\; ;s - ijx;
A3 5 b ) G o u‘<°’ Lace aslocie Je 3393-1% L.w Sy Y - ,\S

Lol a sy "s>,>,x o )" el i e st

b aiy ) sl ] VEASN ) amy VY o« Vo (oS Ll uu\wdy Oyl "
http://ccat.sas.upenn.edu/~bvon/pages/figh.html : sl .&slslal) Koa 3 (c (ol 4.4 3

bl g

SISICRY éﬁfw\ (sl sl Q) ol (O el U 3 Aogladl 35, "

AN Ry

las 1 LoV 3 v

ar

.uu’s é - ... T ‘"(..mé" L;l ur% g}‘Vl uﬂ

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

o 4] kot 1S, &3 waJﬂL I els 3 s L, uu k)
i <\ S, A sally Gsas¥) o b (3 VA J?Mj.ru\ﬂ)
RE IR AN YA TN (VL W (FE s (NN
3 el o 3l S0y st Yy o VAT U AT o B L B 0sm
ey o lasly a3 Lo (ol L) e sl b JlsY & 3l M(;s\.l TP
b 3y 3 s Hlddl o lbly o5E e UJ“”Y\J“W
(.J/..bjﬁ L) Js e r%g <L d_wgg.ujij K\ .uLgdeb/
w\@muﬁydww
35 b el o 46 oy et 6 2D 510 5 Qo s
haiis 3 by ) Shle ) patialy (Gad¥l ) opud) calli i 0
m_uj\l Cblis \Ajl»j ‘szuy caid Lvd\aw 5@ ;AJ\UM(‘%LB
Ealad) deldl, J_Mu.ouzLMJ W\:by | Sl \ij)»da
ufojowjxai Sl fSLf Jéffd)umdj VUAL;(.@ 31
s gt 2 L;uuwu (s b 55l e anSy a5l
- ¥l i 3L s 1yl . dles 40 uﬁwdu | a8 3y Shal g Ve
Dy [oA] 550 Lay iyt Sl - "0 oy sias, 1l s
Gt Jlas¥ ain 5 by Lo Bliel lin . Als db 5l ]

P i LK oI i

ATV o oY 7 e B S o Y T ) i 35l e

ATV o oY 7ol S Ll 2 s sl

S0V ERR/a8 0 d Bl AN il BN T b Byl S i S s
ATV o oY 7ol S

.ol VLa‘)Hé o

o gl n e

Ao

S oy ) L o sl e A sda ausl
Mo g 12y Qe 28 ey Sl AN STy aois T s 5 s



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT A
§ 5081 G 5 Ky £ Jjw LR
j,MS rK>.‘}) A,g-,-k}géb Vis
?&baf\dﬁjq;v e M J@BVJ& B
bl Je dadl I rw‘&bﬂ e gl 5T e Y 12l
fuwé& ﬂuwé «Js dladt ubd\*ai S5 Sl Jey ©
IV Sy o2y w—u J**—“J—“\-w“ Sds Al 51V s Je
“-g"\s‘uu u_@h! dly . rw—u pey Slsd J*“*J‘“u:sﬂ ‘“ﬁ“y
Aol G aais Y Ny e i ans o aa ) d\ ‘rh.x& §ye- ‘rwya:ﬁ
i La3 Az, . el OME S5 an gl Vi
o Joo el s 5 3 Y ) Sl 4 S ey Tl
bl & jLasy JL@Y Slal jleely s I ) B gag Slae e
“%’\55"’“@“‘5 s il 255 3 @"5 oLl Al e
e il 5 ela¥l e Qs dladl e FLall, FERICHFLE th
(b st T (Jlasly Y ¢l ane A (e @ju@ﬂ Jusl jan
K wges sl 5F ety ol e g K5 Ggy dot J \5 o
2l sl sl Jla e adally A1 Blas N 4ls gz, s )
Visaallacey il sy o Jaall s 13 §omd ALl Slao s
7200 3] s 355
gz ) e o Jooldd ﬁ&dv\b&[ M i ] el
e deldy KLY | a u\tzwu j,lboj pdey 3ol Lyl fluw, Y

\&3

Bl a2 o e ! 5 5 L )

RPN Py ]

A 5 s " ) R e

ATV blall 5 sw

Ly b Goma¥l s p " U3 diglase SIETEN 0

Yo

i

Yy

YA



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

v SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

i & s 0 L8l 3 a8 Lm0 3 (3601 i
3y 1B F L el e Jadl) Samy ¥ e (o ally dlally 20
I Ll dlsl o (3 Le o)y okl | o Jbs das 3l sladt ) &gl
PN i 3 Ll S Y L, Au\u{éw@@g My ozl B

g_i-bcijjr&-»‘ﬁ\r_w JMUMJJ%\O; Sl s JG
s it Ly i el £55 WSy 3503 gl el Flalls
Y) u;sygﬁs (V] w\,uj\? s 4558 el Saala Lo uzrais\j
Ly (LY C%{VL" L J*‘ L*SVUQ o eyl 455, %ww
oE i -‘Hmw%@-; Je oY S5 b Gy o8
UJA.»i}_aé}ké‘ﬁubszb\j.mm.‘ﬁygﬂmi‘wuiw\
L Jod o o Al

A G §yod 18y oy ol 3 IS @j‘Quﬁ 2 S sy
2 Ll 125, Au\ju@bw\,ﬁ G oy 43 3&4\55 Js
bl Jaw ¥y bl 2KH o Juwmgsu | fory Fla
gd 428 Y il Bl G, cmi Caill say dls o) S,

Al Cale %o say iy d 202 Y,

)45 1 (ITAV/AVAY — AVVYAVVY) SIS A a8 o dgmeee ol da g
o) gl s g pE el 85 e 3 “’-N"} sty 0y sl o 231
\TY - o

00y Sl s e

YO s 5y

s 18 M 1 3l igas sy d ey ) (PIYR/2A ©) Bl oy ) L slad)
el (3 gy Gige 5y ol o ie F sty Sy

IV Ol

Sl 02 e ) W G B0 sl aan J

v

Jl : ! 3

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT a1

L-,mm@sr]uwuw VA 5T\, el o Jued
udom,\mg)h@ t\..oj 38y B3l A\J\’uiérd upe\j:)‘).&
u\‘@w -l J“;u\"’)’j 225 0l dd o cpld
Y\_Jjﬁgc,\_aj\ A1 ey AV i) (5550 gy (EL) J_:J Calay
Son JB 1Sy plall ) u\:b il gy ?JNI Sl &
Ls‘*‘o‘&)h ju’f"\d‘-’f’\“QJ (st Yy e ¥ sl 2]
fj_‘iu\_c.\_.»ids\_lj s jw).ug_csbﬂ JLBY Ly all coal L
5o 35l (s 3 Ml 0 8 Sl Gl B2 k),
553 e s 8 GBS gl el 8 NG g 23 ey . s

1By Jusly AN el Conde Jamy cha)l Y (i g,sﬁ)l\&g,l{)bb
A Al ey BadW) Gl rpiand ) aid Ly Y Calill 31 4)
J_ai(mm;p..‘i&\”;mj AL mgwdy&w% mﬁﬂ SJ

AW o s (&, ‘v«; p@ﬂb\a

Wy I jcuﬁbuﬁ,w&u waf
ALl ods je gt Jlaw §- 22N Jal 236 — &y U,

Bl oo 3 9] Ll GV oy L 25 B 3 055200 55,
e Al s

soe Flally S_LLVU»Q\J#L;L”&A ol 3 sldh s R ey

3ol by gy £

¢

ATTRAYYY AYYV VYY) S BKD ae o e o OB ae a sl 2
—iuoc\c(dzdzj mm)ggj«.ﬂ Wu\u@@m j}g\aﬁﬁu\u@b udf (\r\/
VY o A 7l 3@-}4\} A4

Al 3 L KA B, A Ssle

.uu’s g} o .*.%HB\LAT'” 4“{ 1

10

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

e SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

e b e Jo ol B AT 532 Jadl )y celsY
AU esS e 5l U Sial asS a8 C.JJJAML”AI
@.A(QJS{L{CJM&M@MJ} L;AQJ») 6U
cd“-{\a @J&ufjuu—“—’L & ol u\g\-‘
““C“Jg’%‘”ﬁ““ﬂ‘iw@rmﬂ&&"ﬂ °
wuuuww W55 By ped o 3 35t ol Tlio oia,
Aol &2 BT G o Gl 2l 51 blay ol Jsf & =Yy
&UJ’-ZT@J-QJ comsd Yy 3 Yy ol 3 s ALl (3 sl LAl
Czwmjﬁpj‘bdﬁy wmm\,ayaswﬂd\b \j JJJ
mjé» u—“\b‘-"i v\bul\_a-\_n ;,LU» JNJQJ‘@\.% INTARRE
i o L S 550, (%J %ﬁw{é 354\-“9\:5‘15)/:5
M\Jm\@\ o pE (3> 035y 4 D s i o )y« Lo oS, s\bul
ggjcasji\u\“,uwww sl ay (Gai Y Y gy Tield,
S (3 STy 85y wealie i ans)
:,.a;u-‘ismm gwnf°}&u&;&-aﬂfng;;u“\)d J5 e
t ) J&Mc@mmbﬁ» oMt e gia, (28311 50
Sont sty e S, 51443 s e 5 oty el ol g5
ol Faglas e a9 1o Lol ol
)Jbuiéjj cdl u»\cuw ey e ey (&,38) Lnday
3% e Al sball JT 3T st jf%r%@lumu A Jo T
eyt et IRCHISRN] Q\L_{Jyo‘ﬁ d&ubj\xgdwﬁj N&Jbﬁv‘%}"’“
J_Abd,\a}!d\‘_{wsuﬁ e 5553 (e SRUENEN (S pild e
530 e, L 6 sl el 51 50 %%L?wj-uw@“ﬁé'd

s g3 Ss gm n LT

A':‘-“u\g; 5.’....%";5\)._\5" él vvw Lﬂ."bu uﬂ v



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT it

o ) £ 5 dels Foos ot il 5 T G0 5 ST A s
fﬁi‘(ub/d\‘f‘\w w5 s Y e tf-j JEES Mub sl C‘M
N j)@.“d a4 355 Jadl Ji ells ¢ Lmjy;KéaM (B} 5 Jual ol
3l

Eollo 20 ol ol g Y1 Gl M (s T g DPL#Y JE;
A Sarly ool T e S, f:bww (o ea 5ot Judlls s
Sl sy o2l uu\r@mw:}-ﬂj Bl cad Jaall 1539, 57l 5o
d) J\mé[“]wf\ﬂ Sl p@Bly o Bl e

s gmy el ool & ‘)fﬁ " S d o J.»L\ 3 7l 2,
u&h?& aelad) _\_&L»U&J&mfb (ﬁm&aﬁbw
& ot Gan gl QJ@JJ&N ol Ll T Rl
‘JW&‘C"‘JK‘W*’J o (sl liay i) ad il _S).\:Y&,G !
Jad sl 2 dsall el 3 Bllad Y (Bl br pLall mle e S,
S 2 e oledl sy 16 G Jl ) B me gy S

Sl ol Je ol 5 @Mwﬂ oGl Lol U8

by sl ) s

D e 3% Loy Libls ;S5 L33k ¢ (\g L;\,Jmé@ijuf
Q\ \.Ac‘ﬁu JECE m\cgcu \_J. 6}1\)(@)}0& uﬂp)\,oi\k}c

é)ﬁ\fwjﬁf&bgu» Jul @S‘MJ@MJL@_\;

oy

IOV o oY 7 ol Sl oYl e Q) Jpodl s e 72 Jpo¥) 5T 52
Al 3 K ]

Al Ak Eaal
Sl B o e a# G Upel” 758 el my (Gl st o sl ad TSI s Al
gl Ll o) PAA/BEAY Bw aBem 935 35 A ol cade o o)y Leoad ()
Y o ¥ VY e *C bl

el

oA

A

\I

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ay SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

ot e cad Al i (I el L, «olilie 050 JJ«M.JL\:WT
= oy el sl Bl cad Jall Tas Wy s Wy JWN (s
Tt g s 00 o L S sy Jal 5o el o3 S Gl
S — sy oy Lot Ly i L 0 o o K2 T
5558 el L) o bl - et & ol fo s oy i 3 las 0
AY )\ e fad)
Ll g L o) ol et o 3y el 3 p 2 Uy
el &y G & OYe Y S e B ek
vl sl s 18 K Jwb&ébéiowyéb*fﬂ
A e Sad s 3l Ls Y, J-"fp-‘ydrﬁ oo il gl 0

FR e8]
38 oo b S i i 4 (250 L K s b s 148 130
K

L;L”A-K’J-"A—SJ““J‘UWJWC&ijw jl\so\.wé

S Jodd () Jad) 31 o g TR ol ol - d R Y s e
ookﬂ'u\d\,ﬁ«@@?u@

BYJs T g alsss CJ‘“JJ—“’Y‘ e a8 3 0k S S5,

Ll \)\"\-“Z;\-Ld-\"“ el ol = &8 Ga il o wypell

o)

i By ¢ Lo J.omg

YON go o) 7 ol S Jlpdl s gy

R R TURE PSS U NN O PIE PR

WY Gy 8y V)T Rl 5 5

Mk Lasle s s s gy il @ e 2 Asl s 131 e
‘Maﬁ,x‘urﬁ@ﬁig Sl Lo o 2 sl aze e arlss o i3 o SF
A iy e S Sl 4 P VEA AN B G5 58 e L Lk o e
AN o o sl sl s ey (Jilll 281 2l

oY

oy

ot

00

o1



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Y

KT e 15k JLa¥ Gsladt 3 il 51 Laldy s ek
Eo oly (oW (3 alle D ‘@“‘5 33)3&9&\”4” v\”zﬁ}b s’

du AEIAFRN] yu@mfw Cande tgY) a\sw;s‘gg

EAEN &,..«JJ.J (Als ) e xdlly adl Caog LT By FL
oo e e (e S 3 S ke wﬁo‘ﬁoﬂw‘@\%ﬂ:ﬂw
Ay s 0 UG s o o0 0S5, EMS;VUAUAJJL)
ywm\juj%;wufyg 1Y s K s j»g{ﬂs &J
d\.eucd) J,&c.d u.-»;\)woy\.r d\bu.\ Cndae :EJE, %Vr;)w
-’%WWV-‘U@ R JQ'\?J‘@“J :
a fel Ay (s (a5 Ve J@S RN "33«453 TR
TV B0 i Bao e Bl Y, a3 el 1 UG
Jb\f@ﬁbuﬂa&hdﬁhy <JWY J‘r&’ @ | 92y ¢ 503!
%wuﬂ,m B ke
cww»« S SR ol b e sl o2 6 et
by ol Gl Ty LS T 0 58l 6l
b ot Y Y, golly LS ) ) it o N

&Y

sasdl s ;\ZS ey @ o e pislsd) B M)T ") dls ST )L Ladl" RS
o) 6"‘“ KVEN

NOINY o 55

¥ eosll G )V A E e Bl e il e ) e
AAYe

T e ) el sl gl BN ) Syl U S

REAM 3

TAY Gl g

o gy (las : ! 3

Aol :uLo&Y\ 3

fag

123

1A

1A%

A

€4

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

i SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

bl el B Aty 3 JLas Yl pogl) gly ) 310 Ak las) e e
LT bl essly 4 el Ll wj el Jald 5l B ol o o2 s
Sk aala ] S el d&\@u&%@ﬂﬁw—ﬂfw
e (e 850 adery Jual ‘-)&‘WJM Sl 5 o 5 55 Y
M&/L&YJ@M) oo g o3 o 2ol o el oeal)

SR et sl G S e 8 e 1S e
de G oA C?J&p My J‘*J:%‘MJ% (g Ve 4 JG,
V) sl ;i \.:aj.x._u; Ol ¢ V“f chds Jladl Glx ) Qb UMA 4 fall
) I ey B 4n8 e oy (o b Sl 5080 Sl u:%—v mﬁ
Jus¥l g 54 Jﬁ““-dbéﬂ S e Ge B u‘ywu"i 34
g o L Ll 8355 1 il o]

& Jaally bl 5% 4 ?v@ya\ mjé»bwi & 4 md\ad,\S S,
s wfau\mm”j—mﬂdw

oblis ‘UL;«J..UCM:.J u\‘ﬁ(“‘ul“ 20 L C:»\ 23
et¥l o s Jadl J;Mu‘uiidﬁ-«‘@md% ly i e
Y

A0 s clls Jadt 3y o UG Y a3 Jls
33l aal) ol cae bl &%uw &}dﬁﬁ\ffﬂ5i§5'@*ﬁ J&,
de @ dls 4 &Jﬂu‘u\”%’f* Sl ke &) rg‘éum\u‘”
Jil it i S u‘“:; RETREPATY %“JU““‘JW@J\
ade aslgd e Ll sy S em).e WchM@ N e e
S s oy pllll Nl g ol L T Yz o )y cad sl

REEN (N
sl DS oo (S G gl e L I

Yo

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT T
SV s ) has ol S i el g el Y,
djbl\usz&gmﬂlud_;\kgv\b Jﬁ..a 4@" Bjj&,«l@&ﬁﬁ}!
‘\SJ‘»,.L.,\.&@JU W\D.&A\j\:bﬁ‘h&&}]é DMJb(Jﬁw\LA’ﬂ)

N sl
(Jb.\,&g}_ad jcd\.!JU» aJJJ ju\_: (-U«&df-wy BW. m.sujll\ Mj

u?«.cls’rjw ‘\-‘\u-‘u.‘.-&& WLAY Q,.mwmk}p&&.sm
A BBl o)l d B ol 505 ) sl 5518 Jad
ce\sLsL Jns\do\c\?«) Jhe.mﬂdhu C’“V\bd‘“““ﬁ
[Te] Cf-% sl s oy 'c”—r? o f Wy sl o 35 8
;4;\%; A Jo 1S Ll Lol el sl (s G Choy 8, ey
IS, gt g Jaly s o oo Bl 8 s sl
’ nyumddﬂﬂhg)&u‘ug‘“vmdy’@%%
o G 85 sl I 2 o) e Ciagkl 28 3T BN U,
UMA 4 yall TJS A ) e 5 a2 Y, J\scdju‘ﬁ w.\.ou\cwbl\cﬂ
Sl 31 5E Y, Pﬂw%b\j@»gwgu b IV
4\:3}}.\:»}:&45
ol it oy Y wgm&py,;. S bf\ywu
case Judl) jpas 3130 A Y, @wﬁbw%ﬁu\wﬁ

Al ot gt

RUCICREPIE N LRCHS B

NIYY saomid) 3y

AT g B e B S0 SN aald sy G 3R Oy oY 1S GE

AT go ) g ol s

halsiay ghoy J.’)‘.{:iji‘ &% Lo 4y <l a2l c**“ ORI 3 doglaio (25 2o 3;”‘?
AT o) ol caS gl sl syl el el o

v

YA

Ya

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ad SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

j_imdmmjc,uud«,u awk}sa,\z)»muﬁ
swm;ub T
Sl @‘M gy it uw:’u‘s V& oAl L A
»mwﬁ.aj \)_u\, KLy sl 35 0 s g il
T G Dy (Ll 3 ade 0l G gy ad aall Sl Y b gl o
G4 CE i, Ll S Wr-\ié«;jﬂj (Bl ag Slas Y s 345\3
taj" gt 3553 (5, 5,5 3 ade Sl Wuuiw Al e
Js 8- g, — 1, e L ey o, L umwus
Ll é‘\-’ﬁ um odn 3l Yy 5,29 Olie, f? tb- ¢\-U\u2-”~
3 Ll Al Lls B Vs gas oo Uy 8 ¥ o clois Sy -
5 35 oy b US4y sl o s il G e O, 3,5
Ny <Ld LW e o cad il @ALW}’JJ“A\’L"J“ [t] 25
M,\AL}ML«‘}) &Wm« &
cadls Ly £, S0 LD Je 51, R [ﬂx}ij
s wdlly a i eyt i il =y pad g (S AN T e
CY B e S s S ), N o e (el
LG G 3 Uyt sl 5 51 olbly 352 Y 0y Sl Y L IS
Fie o g g2 Y, 2 4 o o
;,&J‘wk}cuo)»ﬂb&;rd jj&\).\.'&g.,&ydu\:c&f«u\}
Al 3 Ly 0N )8 2 o5 el ol e o 2 Qi K T Y

T'Y;

o i de e T

F A ) el Sy 2l Ead Jwﬂ{dum uﬂxd\)’\’w*;“\”%J
ot e ooy o U 5 b ¢ MBI Sl ) i Mede 1 S Loy ol T i
sl el S o Vlany 58" i "pg" R sy V€0 B Suudl By (Y ET 4,
SO LK i e DAY o \C@Lfi

A 3l e JB S sl il

Ye



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AA

wafmdu uV]m%g ﬂjcﬂb)ﬁuﬂw\aﬁj ubmy{u@
@"*M 395 A & 2 ﬁKA Ww‘”d‘s L ) )
oﬁ{u\-‘@]w $l- e 8 5l s 2 M‘eﬂ:w‘}\@db
A 5 dm oMl o oy J875] 5y 0 dilie @ S s - 152 0
s 4l (ond M e Glasy (5l g 3y il & Tl
2935 ¥ Ly 5,000 Spm) Gy ) 3 cais ey 0l B8G, il
PR = @JJ:LJ&IJ

e 3y Y ol m)mu\.m)@_a d’-’d @U&JﬁLUYM
Sy S - S5 oy - MQ\-:’ ol 5,35 Sl 755 o) &4
eyl Loslad 50 Y- ) |3 5,54

Lt ol 311 o o s Talls aodl ) il 25 o 3w 5
gy $ 55y oot &L e J& .%@@g‘@ | o Vi \cﬂjwdu
I3y . AL b O.B-YQLA O.\AMJL.:»Y\ slal) Jlasl 3 dgin ¢ &8 B
Jij.A_auy | A Lpbu\a)uybr,\cr\ph v\bgw.{@.ﬂ
Il J\\;u_cJLJ thstoj s (Ls U, Ao lly oY) ij@d
Lty bW L o Loy e Al TG b ) L e L
-L}WY\ ks )Lk

ol plaon Y ) las¥l, BBV | 45 '*”J*J s C"Jﬂ‘ S Je,
J“‘J-\‘L‘*‘-"\debyb%"ﬁuu NP ft“""’f"@")
C.xl OfJ oo o ko Ol G o (K8 [Te] calis o dandd
8 VL) T g\\,,,\,ypr@\@ Kjﬁumww;@(@

e ol | B 5T e U gl Je S s 0

4':“'“\;\ é K ’\’ ‘Ha)\:x}\j kjm 6;\’" :\L? ya
Zwu’.s‘} K ..)Ts",\.«sj\é 3}?52 ;“ST" 4.?)“ Y
o i de e T

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AV SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Je s gy cop A Bl sl sl Cnde 8 s s
o Ms & el 8T, G it Lt E ”@My B e el
5 4 JLed) ok )b lasW! sl S5 1 mj«aJ u.amj ad e
v&\;))ap\_m) u;mJLo-Y\JLde@Y c)L«?ML/UJd S
JLadt jloy « Skl BV V), llabl Y e & Al am ksl LG,
530 Y 01 a5k Y1) (Lt 5y o5 5 gy L3
s o8 3 s ) 31,0 3 Y 8T e Ll sy ooz ) DY s
myj&‘wa@» Vace Chan ¥ b lasl a5, 1 50 Y (L)
gy gl 33, d‘"“""’@d‘j Ll 3 oL C?:J)Li:g,dﬁ‘)\.:&\/\
bl & 7 st w3 UM ol e 5y sl fgpmall o
o) ol ells s iy Joldl ol ) io i e (5 05 e
SV L S 5 By Shasy) ] bsede (Bl $3L LYl
LA

B mlly idl oy Y sy 16 ¢

52 By )l pud dadlly i oy ¥ ) lea¥ Ll 1831,
L U5 4 5y olaill Jaf doe (il Y Gl e ks, (s
Jo Sl AU ST & ! Js¥) il W) 5 1SS, (4S5
i) Jal i e Gma¥ly A5 Ll op GpmaY) Cando 56 (5l
ol

5 Bl oY Al 2y dse oy 130, £, $3U JI {37
5V U gy s ) sl gy B3l Al adle o lasb oK Y Al
el sl gl KV ol b o S )

o g3l Ss g

RUSIER Y JUA i @MY\ "

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT A

ke 5yl s o ¥ uitd) bl (ST 2y pll b e
(i Lajla) e e (e 35l JLasI V] 33mge i 5
s otk o 1 ay sy el b G Bl g sy Lo
rjv\MY‘S:?f

C’m"“ m\f@ day 2| JM sl AL odn &uy& ol 3 dely
il Yot 3 J6. “A‘Jr"‘wt‘”bw;‘wdckj‘cﬂ
538 Y Ly ol o S Bl Y ped 3 e (ppasd
e S e ey gl 3 laf ells 5318 ‘“ax& &EJLSI

ngg G 3 S o S o K ol e jw@as el &)

3 3oyl ;YJﬂwuﬁJf”@&ﬂwu@ «Slkd
Al i ol ¢ (dadat TG (o) Y o bzl & Q’Mﬁg}rm‘u{
2y 3L uﬁ@f&“wré | dais S o0 130 8 )y VS
J Jls 525 ¢ C"'ﬂﬁu"u’“’v o5 | L@b‘b\“ @"5 Sl oy Y
Tk bz e slds BY ) 3y oo Jil ijvm‘@fubwy
°M@M Soad Al °M@JM§ v‘éjb Jaidll afe LBy Lo gl
ot f o) Sy e g e B 056 5T 00 pacy Byl A
o) e Lol st gy g M) ot L e S0 e S e
055 Y @ BY Bl o Y gy e oy 8Ly il o]
B 5f el ) (5358 1,85 LS Lyt s 3 Ko Y b
sl oy ¥ sy (kb &l Ses (bl Judodll, . lasy)
AN e B il

Al gu,,o’? "3 SV i)
Al s g USj FOMURE J‘AM 3

@J‘ ol o 3 ol oo
el dw\ oS . d\u\p p\ES

\I

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ao SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

e ol e o a2 38 e B 0od o sl ade
A ) i A s a5y T b el S T
Hﬁh e a‘“’\‘w‘j Vo 228 o Je djf‘w} s
C,,, o o33 |8 e JT oy Y G <o 50 3] Y L o
-r\ﬂn;wé?amcg»ﬁbl\@@‘wwé}@ el o
o2 ol B = (25l 1= sy scadlall 78 e o5l o G U3y
Sy 5,58l LS L oy ol b BT o lgnd Loy sl 5y (4
sl AL Q" Lo sy 5,81y 5 JMJQJ

;L,,sjdj;{mwug;%as wsj)\pmp s
“ s Mu@-"’whfmﬂ& 75 oy Y] Ladlly dlly )

L3y 554, °34y{u“"3 f St W Blo), e 3450{)5) i
CJA.%-LY¢MM\§_S)AJ6\.S SbLoYl, Ollae oo b o4, s,
b 5 Ly s el 255 b e 5
p@xcglu:s\;u, slae (2 el e s G sl J\m) U
Al die 5el LY (e 33,0 22 LS, (28 st il szl Qhall e
e @*’J uy lall A Glae o Jold) 525 (5523 /M 5 3pailly

3L

Jyed) o oS e ATEVAVEY B Sl b s Gl sy o ) i
B S# o sgmn ol e A 5 B i) il o 3 sl el o ST
) ool oSl el gl a8 8 a el el bos (ST VAY o)
£41

s g8 s S e g Ln

" 36U

Gl a2 o e pud U e

6.13\,3\ J\J\ de s S

A il L )7 LY s



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Ag

JB u_o J}T j—“j ‘d\b&al.\ udo (“:'Lh j'jj :&.jj\)l\ CJ-:J é g_,ng:aM .\w\ J\ﬁ
et

ERNM P REYNE PP S

B el 3 Hs e o U S 2 B0 6 s s 7
Lol Las LWiiE 138 Y 30 e Y cRogine 5l s5mg0 ) clgml, 221 5000
Y \_jyj e d).< PERPINP p.\al\ P J}) <2525\ Lijaj N ng o
b9 2msbl b e 8 (Leld sl dilos s (oY) 32 o
it

Al orall 223 F L 3ail F6 39 5b (ki ey W ol iy 3 B,
Gl g ¥ 558 o) S [ ] iy (3 U8 a0l Lo $5 L3
T Ll Zessl),

cnlaci)) Ol g LSl :fu_si iny ng; SRR )
olas Pl e S5 F slase ! Slall, (oLl iasd olal,
Jg s 3mse e 8316 LK e w{g? L ey a5l sdsluid)
b by ke Ul g Y Dkl el 3 )53
u,w\_b c.b_-»j,c LEB A é rj.,\_;.; YJ ‘9}-"'}‘ }D/u—oaaj LST (Q\# \ j»il—.ﬁ\
2 b Ll 3k o sgm gl AL 3l e sl 15 g8 31 5l LS

J L,,ST "

NIV e "

sl Rty "

PSP A LSO Y W NS Ve SRV N Ve oI L PP
AA o ezl Sl ATTAYY o A 7 et o3l (p) £21/5ATY ) YAALaYA )

YOA o ) g eop Bl casS il Syl 3 o DS e

o

Al 33 Y 3 2wl e L sl 55

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AY SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Y‘u\a‘up}\ b b\m cjjj,au\.cj@al uﬁ;«w&\_)\w‘y dd uu‘\hw
5p s Al bsia 5 g Ay S Sudy Y dJ Oy dasly
) a3 eI e dlaci Lo 5T ) 58V,
il G U el s Bkl Sl 5 dely 0 5T 3 J8 7
el 3 By Y1 sy Lo oY) e Eel el bl Jyol Jo &z 0
-5
w‘jﬂ*ﬂjj‘“j D.wﬁ! -’J’}"y‘ '\‘J"J\CJ‘“G f}"j )/JSJU*
.dc\.g\j

s g Ly A TOO/AYOT di ol 3 35 sl o)) ol s oS0 o 3 il S 5
ey &adall (Dl s e Y Gl ) e S92 08y i AN ¥ 3 5 )
u,:\\\ Lo e JEJ\ AL O CO OJL."‘“.*.é Ay & ol o J_,.:ﬂ\ b o 4{\:{);\4&3 < C}b
AR R T D ESBAPD

O ol G Jpdied 3 35y w300 3 oy (sl s u""““” a2 e ol 23
Q20 3)13) é@ 33;5 23l 526 OMA\ e b PV EVE L T 587V 8 AV B las
S b Ay o n J1y o] (8 Lagoll Bupie & pobell Ligas J«‘ By 3 el
Sl 3 Al k) 3 AL, M{rm\ (PAYVE/2TYY &) poslall ol ol o3I o2
o ) 7Rl depell ) i) AALNJSB | ALl 2ol &) &s bar ‘«g«s b &l
yar

VEA o Ve Sl esull () YVE/RTVY &) (ol ) jead Slie¥) g 8
A2l 3 sl Sl gy

O (p) T ONBEVA &) g5 S# o il o s o A s QL ST s s
0 = Y Cc'\i&\)\—ﬂ}\ 495_4-»51.\3 OYo B A C‘Lfaub JAA = o) C

— A o ) g eS0T ) BUU e o S ) a2 ST e
e

&) adlly o dobt Al 2Vt sl (PATY/ATYY ©) G Ol e oy 2 o Yl ke
Al Slaby VYO o ) 7 @Sl degusd Ul U e i o sl (AN TN O/ aY Y
AT

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AY
V5 422, S Luge e Nally Yl (Jlo 8 e 4 3

sy U
Jy2d) 3y (gl 532 O”‘L “’“L&‘J d"‘L A by BY 5o S5
o S s B il Sne B o (s bl B
3L g)wm M Lt Al od <030 oaly cony 0 S Mu
orcodtall Al cals uL“ 3lde. JL*’Y‘ ol" de Gxlly c5f-‘7\
Il G0 o1t el 220 Jal e gl Z8Y, () by el
MBWJJWY\UD G el pls ) JJ-LJ&V-@‘\:’
ade Al 5um 58 Ok 6 ) cwo\sjlo& w\hiju» | ) a)»uj,aj
Szdlly ol 3 Slas s 6 oLy ;ﬂjj‘@j S A G
515 Bl el sy Brpm e e 5 hels J{‘JJ‘AJ %Mﬁj
ShL 850y 48, shay o)Lzl ¥y bl ool 352 5y s
V83250 Y ol b 51 7000 A o A L 518 s
JB ag g cdogain
cosally 355l o Aanlll o S GBI 25 5 s B gl
¥y S ) Lo poncally ¢ 52 o 302l 3T M Cae L) 00 0l

\

A 3 Sele "l ) e e

A a2 s oo 1Ty By, VT 2 i alal ALl gl dbgldl Jo i a
o SN B 3 es ey o Tdl (La Yo £ 5 u"‘w\ﬂ# AVIANITY &) oS8T o)
Eaedl iy 2l duls Slola) g s Otelagl) W1 sl (35l LoV jomy (3 56131
W&QLVTMJ ‘U‘“ s é"ﬁy‘ﬁjjﬁ&@\ﬂu}ﬁ@ﬂ uM\@JL‘AY\ se bl s b
TR T iy da A1 Gy [N 38 )5] oy e

S il e Ogudsy Gl Ko (A OYBANT O) Gl SE o e pud) o
AY oo ) 7 ol (a3 S50V P00 aVT0 O el I aa) il 7 sy (Sl



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

va SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

gy 3l Sob) LS, il Edas e s a0 d s U Sae 152
54 1SS ) g j5as Yo LS, disl) Ja Y Y sl UL.A@
‘Mw;w\jfuw y cladl sladl e S Zlowar oy S5y a8

o gl ey S Sy 5 UMMWWJJ%-“@“M 3
u}:uw@ rma_l. p.d Al 3 j,av\;,.«_gw@j b Je 4 uld)
e 187 L e ’”(f)wmxc S ol Js
Je @l 3&, ¢ g m)\ shay <395y dedall by canm b2 Lo Vs

@-"J By 5 ] 422y 4T Jey W e a2 Ay Jo 3Dy ol
30 el e [TV1] J) “.J‘E‘;S\Q”JE; IR Voo pall Sy <t
e g™ B e g
ol ST Lol o il gl e GBI

e (135 s uﬁwy ooly o2l tdl 12 ol o5
NOR- O NSS AR

e 3 ol oly (215 s I S UTSA il s 5 ol
N Cja)}«& cu'zﬁj Blog 6y (502

it g e 42 3 o

Juoldly 5,0lull (3 ol ol 055 2 35t GBI i) (3 $5 Lo A2 5 20 e e gt bk
Kozl &y Ll 3 G55

Aty S e 3 G d o oJadl S sl Yy il 3

ol 2 sl g o

o) & sl g "

ol i il 3

ol pa sl 3 o

bl g e 26T



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YA

4wb~f§~3www\w&~ 3 sl 05K e Y T
Lkl Lol 3 oG e S g W@@ﬁ 5 GE g5 5 ey
C’ﬂ\)“‘@“-’p{*\l el e ol 5y T S - MCA Gl
nggd SRV Jolall \OO} 2 Lf taj

cJall s 535 s A Ko L)y ol gl ) jully sl S 5T el
S I dio ) e T ITVOL L) 52y e Jls b (2, o ol e 23 1S
dAcu,eoJ ¢L2dl) J\%x,(u gj;wu\c\»j M&o&tj
axy Je Lol odlz] 0335, Yb&a@b&c;@? 3oy 351 Ll
Alal) AW wol) g 3,ela) e o A Las 5 \5qu el
oo By oya 405 o Wbl oslg) o508, (S guo@uumum,
y(;—mé%"ﬂﬁj wolyly Qs il day olall Jladl 55 (Wlsoly Lels 8
Jes¥sla) 3 Al Y, S0 80 Y 3 bl sl e s g 0F ol
Eddab pilly el g lo E87 1S 2l ol s Uiy Y of (5,
By S o 9\’W‘Jﬁ~5’ry O MS oy (1S U8 L) b
32 Bty pladl e &1 fl o ccaser Sy stale (sl 05801 s
f\"j yj&cq\_ad\s.\_{.gﬂa&bd\ &GJ.:,}_»Y?<,Q>JJ_?-5 L}J‘\ L;ﬂ
w3 2 sl oSGl oy 3 7 Y

Loy o8 L Kz alle oG (\.A S A Ve, o ) 3 a3 [ove] &k
ES SIS, e pgayey Jadll e (2ol el Ll Y ellsy (o K
Md*)wgg}-éﬁ u*uafd“w‘*{(w \-Ay-‘ﬂ@ut"u%

s Yo (o0 L) ) 3kl T o e ol 3 el s ol b 1) (STl 3
12 Lgaid 31} c<i>aquail) 83N 01} 00 b et Baly) ol YN V\L

M Pl e e Yo e Sty e o ol Jadll glan p3ll ks g 3
S (Lo ) Sl § o35 cpll e o2

Ja o3 Jo it 3

i oW G

ot

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Gooe 158 51 AL B2 S L e e Yl el s oS s asla¥l S
A" et gy il FS5 L Ly 3y S il e i e
de aanly ol oY e psteadl (a2 m)j Ll Jlst u"rﬁﬁ\

. f\\)‘-'-d\‘““”"’» ¥ L;‘(‘SJJ"’YL TR Vopi Jaill (3 F1Y T
iy S JBL ey Job bty ol U A 5 e eyl
5 iphsd ol lon (#3656 5L s ,eladl e o S Ji‘oﬁic\? s
Sl 3y o ) (35 A amy e Y Jailly las [ove] sl 5,38
AL sl gL e Bo s 9y o il @J‘JL’”UWL%%@
A b Gl Sl Yy B e e Flatls e

.@MA} Juﬁy\dﬁu Ve
250 3 el ol s eSOV ) B Vb e 4
Sl Tagye sl S0 Q\pk Al ) sk sl e (8T Al 3 53l

Baal @' : m“ﬁ-’ﬁl Jj"“y 3 MJ«-L“*S sl p-\’ WM ‘p*“
ob/ VW—L p—d u\-‘ J3 @‘@’J—y—’ig—j p—xj J—L’L
3l e sl d Lk pre e B0 Y0 Loy a6

ARAl

o Bles Wy caladl Jusl sy (o sl 8

L e sl 3

A o e 30 el o0y cmsh s T Y108 o 5,0l e Jo e Y6 sl 3

o sy sl : Lol 3 e

XY : ! 3 -

EIR

i gy ol bN G

JEPRR{ R W 3 '

b g A oK ol & oepadl Jadl 3l s 31 Gl oK ph il Je e it
i a0 o ol ) prh al) (58 A [] e o o 08 Yy gt Sk A
) (el iy g 1IS78) Gl 5T 58 el o eVl 4 &) 3K

el pye gy a3



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT va

Dglzy aall oy LA LS Slie 254 5] oMl 832 00 Mo o gl
TS s Ll caris ool 5,58 1) 4 Ll 1 ctbones O3
3. b lzal o sl il o ol 5pall 80 3l 3,500 e
w@jchsssg@x}wwg AL 3 (3 e Ul ) 5,08
Yo w Ye
gl gu\,waj s gl e 5T g e g gyl e
i . °) L;«L" oj.\_ﬁd.k’.w ”“lé\{} VJ{J ua; 2 rj\a éj
(Sy3 Uy of Sl Juww‘”m 7Syl iz o S L ok
dee Yl sl 1l KSR L [TV E] W e |
\va

WV;Q‘J-&ML@MQLU 5% ¢ Sl sy L Uy
j—nj ‘33—755\&3‘\“—’3 uAAAJ(jw\—%L J...a_é‘-j JMQZJ w«.g\u_,o )

.o)\él
e 1L Jj 3 Kol 5,03 3leS 85 M glas dald) 5 5 K,
& Jr L,(b ol sl jpie (3 753 f)—u’ carad (Y o Ll s

\Ra

7555 B3)) OJ‘”J W) 5y de B35 )5 )ud) AT ey, a8y e ealg)
?u @MV%J;\@W@G—D ly . C3g At 9 d“‘M Vo

WYY

VY'Y

PS5 O A PRV VP SO O Y R URESEL I e (R S IR P

ATV o oY 7 ol STV €0V LaAT)

doall (5138 digmns (Y g il (3

At ad) 03 Sl 3

gl g

S s 0l 5,8 51 K0 I g sl 5 5l 3 s 3

P i 055 b Juolo Jo b o) 250 (s k2l 3

BpsV s gl e el g X sl 3

Ay o ¥ el iially 3

w5 phall A5 o) B e LT s o 3y Wy el "G A8 3 oLl sl 5
Bpaladl o colgd B pogilly 2gmgll 3 Sl caby G W6 oy 3,

i 5By o3l 1 oY) 3 "



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ve SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

s 35 Dsgaie Bl < <bis sl A ATY (s ) B2 P (Ol
Al ) aall sy Qs bl s gaemne 3, S AU ot 3,330 3la
) 6535 sl O o g)@a; gy Tyl e ol [ uvv] lo Ja 1530

&3 s sl al ay Gl gl il gay b e 2
ozl Sloge Eaid e Sl ad uﬁg Vo (gl e Vs ok
5 el o 5 s U 1y sadl Uiy et e e e
S 5 e 3] aall Job n sl all o <y S
L;r\‘_éj )AL @Hyuv_muuwaw‘ Aé.gj\@;\_»

Ja &l () 11 pal cadil Jolb pually sl o sty A o 403 dery ¥y s

ol &2l 3 1SS S ol e il @ oy Sl S e 48 [alons] 4o Jo

8 do o) (o e

S = ol Ja Jo ¥ — Jls ol Sl ) 5l o875 5 of bl 1S 2ln 3,

o (s pe 2 K)o bl 392 adl Jb o5 om0 Y gl 3 (Jls ) 352 Jadll oF

¥ — Sl 5T by a8 Uiy Togrse all oS Bl Y 5 3ol 5o ol el ) ook 55 0

O ALK agrgll 3 Y o a6’ By Wy 3 ge W 5ol (3 oS5 B - ol Jiw o

£ oo BB Kulalat> 3 50 (Ui do¥) (3) 1Sl o3 5l 3 4o

.ML@LU\;‘X@;\.\&J\)A):@\L\@

Jﬁo.ml’u@)Qbmxu\cﬁ‘}aw\’éwajﬁ(wbﬁu{) Bl 3
ol oS S L) 2100 Y10V a8V d Bl 0l 1T ) el SF .m
2t Yo e s bl ol LS ) 0B H(TTE o o 7 sl agly 130 o TR o )
&) Ao 3) (Gl 3ah eSOl ) andiy Y6 JW! am Gl Bl 3T EF call <65 3y .kl
b e (5) 2 JeW gl (Ao z )

G g b ol Le o ) s S Al ob 58) Csslad) @blas\ Js sl 3
I8 Tt iy (Ll jal) ) LR 3 (T8 o T 7 &L, Rl )L YAT A
a3 bl Jo ladt STl s dygnady s A1) d;; JWH e S Lat o s 5
3led 7)) JBy e il B30 T 3y L3 ) ) as BB (g5 BN (ST <l
o - Jls b o o3y cad BB g, cclal Gk JGl Lin § el of e @ 4,V

Al g g

\YA



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Ve

oy edls a5 skl Dl 5 Al e el Ll
\\\jMJo-u swuﬁco}c&\oﬁ\#ﬁj L@{J\Adwdﬁ\o
é’:’jww‘)ﬁd"uJUL‘M A0 e S IIVY] gl s s
G orn VL ppaallnlg] 5l 3| \—ro-\wo-u- \ g -

‘\;Ju’uajagum@,?uj.@uuww_{,y@ By o Yl 0

bl el ol sl il
L;J\.a;~><<4n>ruv Axr.i)md_a.é e Lo lia L,
Sl 5 &l 5 ¢ e Je Ja b ey 3 f\"f’ :WOQL).\A (IR ‘C:.ajﬂ\
S baas e B Al dole s 4T a5 A 55y (3 150 )
ol AL s s dl gls ol xe e Lol Tas i5)Lasy!

'Y
505 3l s o ) ol 2Ll L oaai | jm)um
g2y el b ccine 2oy Al e 7 (3 Jae o e (57

Al - oyl e Jo Y- aslilal geag <L ,uwxs w\

\YY

oV 7ol SV EVY 6V VAN B GAl S o) o 2

AN

AN o oY 7ol S sk

A PATEVAYEY G (sl oW 5,2 3 Bl (Gl (35l 1 b 5o oW B s
Al 7 sy i a3 e ol e i

RERSE (U P (RO = (P TR

2 om s ) 3 e B €Y Sl Y jass) s 30 38 s Ol sl 3

Juw Jo ¥ - sl Gag Q) Gole Sl 3l Olb ol cludd) ), (e

ogdas My 5352 9e M) 5 peMl 0 &0 Slto 5,586 (5202511 1 LW 3) 835290 ligl2 3} -gyl

[aad] dls ) 352 508 o gp sl caadl) 8 ) 3] cade gy Loy sy w8 0352y ot Vo

Bl o S Lels o 5l gl Bl Uy S o Ko el ) laiae Jo) oS

ot e S

Sy il im Ao Qs W) 0F 3o 3 ol (Agilas 28T ) SVl 2B s i 2 3

St By oly b SVl 85} ool 3) (T45x0) Eah - 2l sl - o B el 3

o Sl o5 ol <p 055 L Y e pa (Agilas - ST T — LK) e Sl s

\YY



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Yé;\S\ijﬂ\éTrmlrJAjﬁw,\.&u.& F e Jbl (sills
IE

amadl 3 las Crp ¥y (Jl D B ym ) o g2y ¢ w33
ALY L;uu”m‘xsmyuuegwmu 0,15 s 39 Jls
u\\i u\(\_,_a \\Y’ %MH\’&M u\ﬂj} uji.é ARR wj
Y lesl f\umw J.ua.ldal ety dold UL L“S\cj.\.,a;i\gd.‘ou-\ °
BN r:-c‘mum&i s G 3 e Yo ) 3 d 5
S e LW, ey, e\, ol e il 3 A,
..Q\QWJ.UJ 555 s il 3l Byl 1K hadl alolbl T YL
U&MY&AC)%&}{;)%&&M S e o s
il sy Al 35l et G M&”ﬂwdﬁr’yp’d‘ "
o el e gl

VY.

R GRVAR ) Cgr@.,w% G yf)w GR Y@ gl il 4 ade Juyy dall) 3

L0F/A JsY) 4 M\,L\w @,Ps‘}plgw mbuvhr\a&\o\w\b}@ s

paal) aoge Jo Sall st (gl :dald g

lean $5 et a sl @

i a3

Al @ P o shye st 3

) oyl sl gy kil 3

S ) e ol o ) opat S dsll) 5

el e e e jaasdl 3 o 3P o) gl e sl 3

3 doly g8l 3 J6 1S caganedlly 3 a3 o Gyl gally sy il sl 3
T Tmge corll % (Sl o i e gl LV coganally BampedI a8 3]
it STl Yelb 40 gy

s il e oYl 3 v

T B (ol o5 S padly gl o oy iy S i i nt Y bl ey 2l 3
(5) winy ad) lslb i<t

(Js ) Bl 68 a roler 4 Juab cade adl e b Jadl ells o Js A1 3 Al 5T
S ol 3 O G BY sl ) QB cJlos ad) 591 eVl Gt ol T 457007,

ARR



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT vy

U Y e edls e 353 iﬁwoﬁhﬂﬁﬂwJ@

‘dﬂc uu M““@uw B Yeas s dll e 3s
vz@»w Mgl o ccanall 485l e i LY il

ey sl b adel s &“'wyuxﬂg&»ywujcww
(WCAL.\: IRy AT Yy el Joj MaJ,\c\,\m«&A )
"50al e mﬂwdﬁv& Tadea Y Lo e Yy oy Y

M\%

B sy casfon et S e o538V TV izl JaY ay
Bkl VAL b s e 335l U L o [OVY] b5

Al 5).,\33\: dg>ge Vfual\ plj\ :" ‘} 0\353 PRULS - ‘55‘ MU-\ d
Lol Bgol r&.au p’a“ sl 3
G U s 5 A o] gy ) sl S 3 ) 72 i it
e o 3Ye o oyl diay St sl 3 :
52y e 3
ol do il gy el LW s
st O o g ¥ 8Y 2l 3
ol ne Biaana 5361 cad) S ) T 050 Aty O (gf sl 3
Algs e ells 3 Sl (ATl o e Y 3381 o 5 gl 42l 3 o
(Camas g2y cmine 1LYl (3) Ladine 2y ¢ pY1 82y Judl sl B3t 0 5l odmy il (3

Lol delarul g3y (Jadl Jo
ol o S Mo ) 3l i 5,08 0y «Joil lne 381 (P el Sl I sl
IR

RN (I



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

v SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

oyl e 3o b Ll e e se¥l sda s ) 3l )y o o5
w@m\lw‘uﬁﬁﬂ\iw\?(wwﬁj sl Sl S Gl e cane
Lo (o305 L}bu‘u‘ﬁ‘ " il ) ajjh.o PRI o,\mdloﬁfjjwu
5J~"AV55“‘"L\Q~°5Q“‘5J’J‘\L’3J-°“’“:SJf'\-"‘-:‘-’o-“*:j; Jats oj
cJJs o el ji Sk Sy oot Sy oy ai LTVY] uy\
4_0334_3\.0.9 @w«_&fg\_”ﬁu); NGNS @ (J'-"M
ﬂy &J“S mumw ‘ ‘\""""J
wimu}w @4-43“‘ e oy il il o
5 L) 33 | aslL 3,030 Aawly W zla) cane 438 e 53T g\x 4 4331.4
(\C‘b\abuwd.\s (Jls al 3,05 e

AY

ksl dellly S gy A2l

g Job Je gt Jo sl oy« 8y Jadl o 087 e il o S8 g lais¥ly sisld 3
3} i o 4 Lol ad) BV 3l Lo 85 o sl Jo L8 3 ¢ palls o Tl o) 1 6
o el o

(s gjn o DK SN L) B oSy 1 j2eld) 3

S sy Lol A Al

(o gl g0 16 K7 Y il oW o o isld 3

Aol CBlay of (i sl

(3o gjin s &Ko) Iy K 22 el s gl o0 L Gy :d b 3

A il Oy of (el 3

.\pfuwﬁhs}aqé‘.aﬁ_ﬂ\;\@

Tt o 4 e Juin il 3

lean $5 lall (5 g0 s A7) Olog jama i 2l 3

) sl (1) g Lo (F s sldl 3

o spy ol : LoVl 3

AL

AO

AT

AY

AN

A4

)

v

qy

at



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Ve

J,b@o)bbm@@uh AJGJjéﬂ.AyJ( V“.)L; \ae.\mj\ﬁ%\ae.«.u
Yutc J@jﬂ‘ﬁ J\_ﬁ-jc mw& JJMASMY
Lo o) (st ) xS 5 3) L@ﬁu_KlsLé Y olgl Jls ad) w&u
é\_auugum MLSM[UV\]LCDjjc.uJ \j«_c \_V.lc&\_auo)

yo )

\_pt.? J\mjwm,ld&u\; mjsudu\t?wt}pwyy jnj
e i) J\-’ﬁf’\-i&J REISNICHNC SARPPRT J\ﬁ‘wsﬁr
05,8 02 s ol s gl Y (o ) g s, asldlly S
gy 53,0 30 laas Tl bl 3 jse¥ odn Jls ) gl S cangey
Ml 4 1 ks caaall prall s il syt 130 ol Wl Jail sl -
35 o2 S o aall s A8 n S e (b ] o 5508

"

Jgpdll Qg 14l 3

gl yan Je al 3 J) o sl g

Pl Y (‘;J\ o ypdie Jf (ol idald) 3

RUN G PR gpoes SRS (O L I WA

i g2y cldly oYl 3

)l ¥ s} 5] o) ado 080 () L el o e sl A 3

) bl g Y s A G o gy o e b Jo Bl B il

U,,GJ\ ot japa <5l (Jaall b1 (3) Jaal Sl (b e ol calis”

S s o el Gy duay KM (gl o8B sy g o 3l idall

o) 053 I gl sl Juill 2 bt i (ol isld 3

o) Jab S sy ¢ Jadl o el S N (3 AL 5y B Bas i 2l 5

A A o] e il caslly L :J.aih;g

a5y BE Y egilcl> Jlasly @\ﬁ\-\ Just ade (g Lo = Al (2, ¢ WKL) sl 3
4

457 5yl o cpmal) gyl Ligh ed 5,1\ 21, 6 a8 ) b boge g8 am oy il 3
(3521, 56 1K) e 3 (122, ¢ iK.) audl ag S8L 2 g (422, ¢

e gl i sl 3

Y

Yy

\as

\&3

Yo

i

Yy

YA

va

A

AN

AY



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

w&tﬁiﬁuﬂ\' j_,LdJ ) oLkl ojsﬂ\ba V\sfb\l
o b gle Jad) p@nmw_g‘ dos - Sl | M)umdw
Lo 4800 5,08 4 gl 7 S0, ) Jlasl ™ sl s 01 e g el
Cade ssesly G Sy cade 365y bl oob E AR, el o
S 31 o Lo Gl 30 Rz U1 3 a2l oy 4 LY s e 2l

"1 ¢

‘A_m\).@m(do\a..w c"u\ﬁj\dwuax\am\ﬁ L;\”’ <4U~5j> ojjmuaxkj\&oj)&\
3 bSIS uc\wyﬂ (- Al o T8 5 8 o ol

G Al olia sl 26 ) CELL B Gl ooladl o) T o pud e
N e il C@.i&\)ss.ww»mv/.avw

i 3 Al el 3 gl JB et Aald

YRR CARG Y (PREINE S (R ORI PR S SRS I S g
AT o ¥ 7 ol a1 0001 €38/ 00 & ali)) el

(b ) =) o) el Jo Jus (il 1l (ohidald) 3

el L sl o ety Lol W

Fb e chis gle b B f gl o o § SR e 03,50 e BT 5D Tl g sl 3
5 & Sl Jadl § ol 5,8

i) Jo Jo Lo ey 08 Ju o &l oo pug Lo ag § (18] oY Jodll @ 2l 508 6 e it 3
.&sgdm

Y cL VR O PR

e el Uiiald)

A e ae e Wi sl 3

sl - 4y 3113) SAN o (o idald)

Bl ey ) s dia 55 L g 3 ) ol Ll aie A 4 ¥ o Gorly sl 3
o Ll el 0dd g8y ar 4 53k Sl

A spie el Gl o Tile S 401 3

sy g o8 F55 0 o6 3 Kl 10 o s 52l BT e a1l 500 Bl T 8 3
seall 518} 5 gmy copail) (3 i ¥ 38 51 0 A Y T ) ailias e B T my 3,0
g 3L g ¥ Ol jpall o Jo

(5) Koo oo () Tt 3l s g § T ideld 3

o4

A3

1y

i

¢

S

1y

A

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT A

sy esh o gl (o5 g el Sty g Y] L2l 5,001

Ll 5 &L sl Sl sy L gt Ologé jamad o gp
Aue bl dls il g Bl i &)l ,L\,e? slel i

) 55 0 Jbb L) ] od Lo ) s (B Jal s <0

Jjﬁ\—oﬁy\_’ﬁdj&yd\ .J_Ayd&_aﬁy.kch.uj JLSQQ;&J\XJ@jccng—L °

:ufasj ol 3 ol oo f‘\ﬁw&z&w Jov+]
Q\uﬁa&jul Load b gly. o)y u\"gj“‘li‘%‘ ey 7 el
o) uu};¢u‘¢)gow@@j§% 2l

Sy e 3 Y Lo gy 4S5 o 505 Lo g LY § 55 Lal,
i Lty e ol e 50 Y (sl spadd) il S o
ae¥) e ) a6 Y Ll els S, Jos 5 (sl
Jad g g deae Gl 50 Y, (3 e gt W Gean Vo el
S sl p® o sball et Jadl 3 bl 3 Lo oyl ES3L
o JB 5, 1'@1““50)? S oadlly s bngdl 310 C“")ﬂ\é

o 3 dhadl jan das el o 5ol (05 < Vs e Y ) wﬁ
3 o ymy L JlaY Hs b 5T 5 el Cadd . lald
Sk et

LMAs[vx J\Sdﬁd\swﬁgu | ke,
U(\‘°J: VL,..LW\:»‘ .»Lud @A\\AJL~)¢< M\L}q\,\é\@ L ol

Y’

NSRRI

A8 BT o 3 3R gy sl

AAYANAVAY G ) BRI T aand D e 3 a0l 75 pn

A JS sy aald) 308 e o sl e ol pla o S ) ST

,ass (VLAY - YAM YA L) o ol b Oy all ¢l ad) e sl e
A o el llly ATYAYY o A 7 el

o)

oy

oy

LYK ).

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

v SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

1

o 4 “ . E
G et e W ypa Y o gl Ao e w8, K2 ST
¥t [TV +] sl M) Sl e 3 iy « 3L Jlos ) wls]
o 23 2 elall ol KR e e Lt i b oy Sl
093 A Lshaj (Aly e ao B3l oy Al CA\ 3 68 M) am as
e o Jeolin Jel<smo s A s Y 0 S, b el o
ey Lo slas ¥ (Ol OB ds Oblyd) Sl 5 ga 5d) (g
pas o Jo 7 opatl Sloge 38 128, bl Y
) dool 5,0 55Ky (JLaY) e 5,05 sall 3l o 4T 5l Condag
L) 2y L5l KTy plaa ) ke &)y 0 D55 )0 o4y 2B
Lol 93 jaas N &y & sl gy N

123

Yl Kl ald) 3

PERPPRvAL C’“‘M’ sy ) s alios sbw] Cgzgd () gn Xyl g,anl\ oY el
Je %, sl § sl g7 Q) O 4y &yl 2t sl glaly gl 53 G
tl Alo) o gd ¢ S:J\ e} 3, \g,(u\a 608 b lgan Jo 4,08 b 13 plgudl

Losle (35295 (1SS) 067 gl s &1 e il JIN ) i3s3

st b o Bl ot gl ppaadl 31 3 B ol ) cad Lo o pue Janai¥) Ly sisld 3
gzl oo dry Slagaall J) S Zeas 3 ¥ 388 Yo kb e ¥y St 4 Slael ¥
s A Ay (A Lo 3) S B 0 Yy A BB Y ) T ey cllead BN
Boga 5 ol Sl 2 Aal) 3) e g S el g pam (099 SIS am ol
AT a9 & Spast B s of Sl 1 @Sy 53 g e ale 35380 BB Clogaall jam
0f 9% Y Pyt lia 8 elyal) Jo LSl e () I 2 0 Y @) da Jey
(215dly sllaxe KT an o) @ izl o dds - S andtyy dsi oo ol W (1S o
3 ol

o S Ll by B2 s Gim Y ol ) Bl § Jan gl Sl b e il 3
F ool it ol ) Sl o) # g @00 I Y ol uad) JSCEN o 2l ol S
Bpbal) 3187l (0 26 8 ity Jo gl

Apan $5 lall ogatl g i sl 3

¢o

£

1Ay

A

€4



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AN

C.w\ 3 \5‘4..;\.@3] el 4l v.\al
dls ) 3ls e o o4l st Il Cad de!
S Y gty 3 J-;o r;sgj@u S 2 s U ol
45T ey g T ) Ay gl oy 5 4
s Absj ok Uy S 405) 10l Ay (ot K e ) 1)
§ C)-wﬁ ‘ ‘% {4 3o o e dagh 1 dls 45, “@M s oo J{U%’

el sty el (3 bl LY E88y oS T il 33 ) s 1 5T s 3,
3l oo o) (3 Ayl kel ol L) 2l I8y ) o B Y i V) 2500050 ) B8 Loy
3 B 1By e g 3B Bl fp s o) (B Al ol b casds Yy Jos ¥ o 5T ) e

Dol Glgaal 72 3 \S (L) Sl e I 553 (2203, A, i L 5L 3

e Loy W o i B jag (30 e A7) iy 3 iitlbl

sy (AT LAVAY &) il ) :}j&ﬂ\);;&.)wd‘ s i) gl 2S5 g
M"u"‘\corw G52 S5 \A&%ﬂ@bﬁ‘vmlﬂw*&

S B 13 ‘AK.\..«;-\é.pr 13) Fast a3l Wi B0 Suadt 3y sl g
(W o V7ol s @ Jebl Jae Jo Eoud s ) i YT Kb

g sl Jual 15 of BY gy ol A1 (o« ally Juolbh sbdl Jladl 3 Jull sVl sisldl 3
s9mp ¥ ol ol Bl 3 il @y 175y ) o sl Ggpnall el Jaily 35 4 (Ml
Ay Sy ppl S glase gyl Jolb) gas Juilly (3 4 g Yy bl 3 4
G Al slaall 3 5,0kl =) 5,ll 3 US55, 5500y 392y 75 298 o8 0o Ble (2 3] SN,
7 cosll CasS A EOVAATY &l b Bl el el pld o s B IS s
Gt gl b Gl g a2 SIS k) 2 8 sl =) seldly (V1 o oY
OV o oY 7 ol as80104 01833728100 & LA g

el o Bl o GBI o B g o B 3 sl ™

Sl K3 s 8L QA il g

Y/l VUNY e |

ATy cbla

sy T g o et "3y K oY 3 il 23708 Ll T

o

/Yo L

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

e SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

w—d 3573l 52 g‘v | 3525 &fww“m Jj-éfv\“%’ﬁj
u\w-* Base sl 3 <l AT e, AU Y el
i szl S L e b Y b ey @) 5 525 [
He an L}\»d&yjﬁ cdadly aiz o\l r\alj‘ J.:Ja«“, “’L.u\aé

"w‘&\f‘mu&r&&\““”u‘wﬁ‘fl—” 42 80

&JU’ d\r*-; o) o Bl il J‘J‘ dmu*"'J
@-U\d\‘-{\-v uﬂ:“ymg}-“’)ﬁu "-’ﬁ Gl il Y
o o (397 J*bu-u“‘t*““’ﬁ

¥

Pae 585 2y ¥ 3] colialie cnaAl yem e )y Y sy sl 3

A pe ol DS ol (¢ V)V /000 — 2V OALat0 ) Ll S S e T
NYA o Y 7 ) gl

S il e dr&j:;,‘z‘r&a( VEVT AT ) ;;\,;.lswu\aJ 2 e ed) o
O gl Gl wad) B 2y AV de jm gl Sl 3 CX’ Sl Ol il
AY o) 7ol Jg,{s.(rNVOO/ﬁvwo

Vo 7z el gkl sl (pV YVELATYY &) gl ) e sl s saaiy 44
YEA

YTl VY e

(ATEUAYEY &) i) Gl (3ol spne o ) e A B jadd (J50Y) s 1S 5
31 o ) 7ol S )

U5 "2 ) 3 e Sy oy Bl 73 B SN pmy cai g ol i 3
(A o e Gteldl VM 5T e

oo o lis K 38 352 mgm &Y s g Yy ol A e il 1S B sisl
S 413y oy i) oS ke o ¥y ekl syl S pphl oaly 53Ul 5 g0 oS
Blin oo aret ) Ko Y ke gyl 2l s oadl e LS st il 16 0
sl We (3 G5 e Lty WIS By ol il s ey A8 lian catls L ciytine
s sl ) ol s 3 ST i sy ST Wt 3 4 85 A bl oo Bl
G Al ladl e o d) e 2 oS Gl Y b OIS Glastl w2
BleaoW (VN1 o Y 7 ol CasS sl YA 2RO

Yy

YA

ya

AR

Yy

Yr



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Ax:

2y e il g Tl P g JAL ela cpln YL )
Lol 4y a2 ol wﬁ;i“‘”@w\ G- ,J\é 1S e Jlows
gr\m\d L}Mééu\.aé-r\.a Lfc mf\a 36 gae

rall 3 Jas oo b it 3 " e e 20 S ,@

Koyl Lol el ey gl Jpnial ey Tl Joll i (sl
o5 Dyl Laas K 8, TMJMUJK’”LS’\“J‘ JM-\ b 3
S Gl 3l Jseals Ll Joldt Ui L il e
oo o st Y L i) S G ﬁuj"’\ﬂ”pyé%& el uall
L; SAj_?-j,A ;\SLL J.c\d\ t\.ﬂal 4.«9 e ‘}] \_2 s\‘hjwj Cc\-m'“\/\j UKA;};ch\A

. \‘\e

Lo I ey o360 de 3y 58 b Jo el 3 oS0 alino ) 5T 2(5) LIV oy (LW ey

A58 G L5k N

ISR N

g« el onl ol pddl @ e e Gl Sl Ll 3 500 Cut cady sl "
N

)4

o b Jo il
325 (PTEVAVEY 2 [yl g o bl i i B o) pmidl aslif o (3 gl 150
A ) g ol S o e S

52y (AT /BVAY ) el C;j{ﬁ\j;;dbw ol snd it gl 2S5 2
A o \Cuyu d#%““u‘*'“wt*”ﬂ u&cﬂw-‘é
ol ade o5 & Dl ol (3 Juo Aot 39 Tl 3 05 Gy Al e 3 o il
fo B e o pln b 3l s e glay ¥ 8 cpgell o O GV e 5,
#5835
é}ﬂ\u\owu-\a
A o ) 7ol S LGV AN AT &) Gl ol S o e 8
Foilly jaall sV EABAO i el G anile ST !

AR

Yy

Yy

AR3



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Y SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

‘\Yj.m_l\: Jooldl gl ay 312, casy ).»A 225 S sl 4 012 Jaall

3 el o5 AL ST gl e B KT 0y 5 1

(Al vU_;t\_m \T,\_})\ ‘du 6\4 q@é‘i'sbi\ ‘\J’Tu‘u‘b‘ﬁ sy L:;T
\OU\A,J TA] 554 sgs 40 Jj BLG gsyy@\?ﬂ Jﬂ‘w‘“u@
3Qj.<&\_w V“Jct\_m By d LR ] \L}A&ayjy °

&Y dagdl Jpall o £Y cgllall Jpmall paadl o sm il Jaly cneld) (35 aall (Y1 G
MW ag < Jaill gy ColasW LW Y el Lol ol e ol gpy calaiy Jold) g (s
plad) 3 o 0,3 1S 3 4 s M ) @ d sy ¥ gl

lel) 1 b o ilpa il 3

Aghadie LIYL ), AT AT sl U8 e g

a9 LB s 1 e oy cital) ol e e W1 2 20 il e Jadl 1 5
W I ik Sy U5 B A gy )y e em ol slat) e Jadd
e 3 ol QL&:J) iy o] gl Slog) Lotle 3 1S BN pasl 5l ekl 1)y ik
Lw Gl (Gl Gl s Gt U R SN E S JL s S my (T
[AYY oo ) 7 o) asS Jal LA TTA A TTY/RVTA

50 a8 M g gl I e G FN il 3 S e By 183 A2l 3
CERS S dﬂ\c s ‘é@”* o @5 e ww“ «é-\e)‘ ol Jﬂ‘ \w M‘
il (3 el s \5 (\ VOV o oY Ccm\)ud mrjm ‘r/\zo-/\rou VYo, YT i o 533
G plgao) @ Ay Gleod) ol a3 Gl et B T ) Blaedl e S o2 )
LI (YYY o 7 el sl .r\m/ﬁvm G 5l 3 B4, 2 YVO/2TVE
Wyl Py i 3 (oo 1oV ) bl (g SO ATl aS0 5103 Sl @ 33
a8 gl il Jlael &1 sl TaS, B ahanl) B Lo Ll s skl KRN e e
L) L gy e B8k aollaily 3 coladll & pultl (Sl L (o dlazely G 3] < Jusal) o0
Y53 by ey ade o ol (il b o T 31 el . (9) il 3l gy (82, i 87
(pVT00LaV10 & el ) ad) Bl 3 1S cade Jypoll

s e £ GBI S5 Lt R gy Bagmgll SR el BT (W) ey A2
Aol dabols Jaall Gy bl ol Sl (p cdplse e Diouta Typal dary o ls Jol 5lg)

AN

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 1y

p_cu\_a\:).,\a\j G Jal e j‘m \)ojmuyad,\ws.\é
L V) &égjﬁ-\bﬂsu széu_m iz A.QO.\L acay Ju3Y)
AT ey ¢ ¥y 35 Sl G A e e pdladly ), sl
Balaatd) s (&b Al sl caleely
Ca Ll L b e Jb codly g2l gl "ol 2 gl Jgas
L :;5; K Je s u@\;; o P v Jsdl wf*zm
(&5l A5 ) w.uu_cu\‘# J_a\wmwa\\b)@jl
Copaieg dedie Jo Lab s ¢ JuJ\ calil) e By AU o S \r.:‘j

A3y ¥l e o Tl o kg asle ) ",?u;ﬂ\df&jb;gu\;n,g,)umg
@i\j;\o,\buayazj«.nd\: M o ol odn ) Jw\u}J E3sd o Al o Al o SC
Aty alioy a3 (§ dlomg ool (g1:( 33 i ) B e b gl 39 ¥ Ly

A\ 8L, 45 ;ﬁ-_,‘}w\“.s\wa(éd\ Al e i sl 3

2o e @fo 5 ff’

Jolud V1S g b Ky ot LS oSl 3 s d s o Jd) o d ol o2 Y (S, sl
iy L (Yl 1 LY 3)

Jasle o5 3 o b ls iiald) 3

Sy F1EE &Y (Jls Al cd el 3

Gy o) U8y cally ) gl L sl

cpad) e e b ctlaght oIy 3231 oL S Al ) Ky Bpab) S ] il 3
(Opjfuﬁu\({) r\}j o\

Ao il J.a}ﬂg

oly 2l el 1 e el VU U] T By YEAY B, o dbglaz e il an
G 1 T AVIA G L e 038y (VY iy e S5 3 S e )
Maw 2o 8ud L dio 8 ey e o Ll Jan «BLoYl, clidadly dele 2alsd) 5 Y1 canlons
el 5 e e B3T3 ¥ e Lo



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT T

o 2l S TG b e 58 il 43 e B 30
dpsis el 4 e # 0l Al D58 el s 50 s 52
o oy il 1) Y8 Bl g s Lol eas Bl S
laedl 3 0 ey e 20 J o pyas paall ) Y8 £ Lol
L Lo Jlo o3 o ) Jas 135 ULy ol 1 o sl iz
S i 3y L 13 2 R 0 e SGBT 1) 1l 4 s
Los Jlo Sz s a5 late Yy ool ¢ gt Sy Dy Gl %l
3 sy om0 e B ) s A e sy sl

et sy b by e 1 B T SN

¢

RATACUSI

o) e glglatin ok XDl odn aay 35
(A 329y T

AY/E4 Skt

A e JT
— Y4

ANOY e A



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

sl by sl 3l tdls ) 3oz ccall 76 Sl sl Ja Y,
mujﬁt 349, e Y LaSTor V) Joldl Jo ey oAl e
/ w\ﬁ s Il e ol S i LSV (ol
o253 3 A e Logh 1l g BT b ) s ) s Lo 3330
d))s}SSMZKJL\J"Oﬁg'\BJQ\)”O)Q'\BJ%‘”.‘%@Lf‘m&il °
S Dlally olilly ok B3 s b 435, KL ol 308 ¥y e
iy o OISy e g g el e adley el jum s 85 )
) bl < :suug, Sl e s cealy L) 5 b sl 1055,
sy Je 32l &) rL*’Y\J&*‘L A <o “’v SETRTo
Y L> g lfﬂ\,s‘-”j ‘Mw{mﬁdg\n E A
AVET G ol

(Ve o o JE;Y\ il S (Sa W g dT 55 kBl sa, éah]

M Qs ) L0 Sl 2l il 4z, G fU gt pl JB [1re)
u\‘%’ry‘“ww”“” Cﬂu‘*ﬁ‘% 1Al A sl &‘353 i Yy S

ugj% M g assj Mjm Jls 8 3 e oY, ”‘@wy 1o
ARk : ,
W B e Bl a2l s ‘%gjb&‘“bu @‘Qﬁ;m
il Al 4] ufﬂmyﬁ I s gmy sl 45}‘4.:\9.,4&\#

Sl Jols gay 2 ‘\-\5’5
el A b T Flas L KBS )58 5 s s 45 e
5y ol JE oy T2 sl ‘W\ Asts 2l bl A olgdlly Y
& 035 A sdae (g o s bl 2T 18] a8 sl 2o Y Al 5 pose

B VARRETS "

RATACU TR

i Sy i 5 ver st
yo/ve i



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT oA

555 e il ot gl T el 35 48 L ety Sy 0L L) e
oaiin Yo o132 M U sy e duey &) oy 0 0e S 3 f\"a ‘V‘J
s g
" e Ly Ks gy e ) 3l LKL Lol 5,
ool Lo sl P 1V B S gl b K o
Ty Bl il e L
S My d\-*')"‘&)-ﬁ qu@“ﬁ'/ﬁkﬁbé BPRCIP
2L \-r"ﬁ; 0954” WP&:—‘”%%‘V&‘ %ujl*‘“fb/b
J,ﬁ Yo

L W) il 4y Orp o g e dels Lo opm sl Jadl f“w&

u:i SNy 8l dellar W (Gl Dlioy YLK G Ll 28

ﬁw ey il u\ﬁ ‘wwueﬂ WYy Ol 32, Sl ) ds o

: @Wj V) Lk 400 RS VY s A s LS S Y 3] Y

Lo e Yy o) oo b el g0 ) Leat S0 2y BUI LAy 00
WYl ol (3 ladg Sl G gy call piy B il LY GV

VYV SLeds o o),

ATy cbla

SUSNWIERLT SR IR VAL SR
sl dot g

ARE3

JUNY 550

Ye/vsal
Yooy el
AR
YAVY 5al
YAVY 5l



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

AL Gl 3

Ao plosl (Jash i Yy e i e plley | cails 3 dls b S ool
e S 3 dey a0 e pay s GG e (olle ) 5T e
S syl DS sl iz e Bl STl e bt sl 3 do gmy ©
Y R [ O Y O T (RO O 9 (B RSP
L U5 8, Kyl BT (3 Al 3] 350 &Y (VI day)d ap 52l
Mi(%:),w ch‘ M ‘})%)
sy Sy Sl ) e 8 85wl e of pm el [+ ol
T adtis )3 s (3 o T e ¥ ) i sl Jo e -
535 o UKOJ%% ydy o s o KTE s 4 (S
Shguz) 3 oF U5 B olie ) 35" spdledl e dpsy g
ST o e o) i gk 23,
SRR QU SR TR T CAPRR (PR S VL
Ay S Sl o3y ) ol G 5 acaslly A G s 00
solazd) e el OUSI 8 it S 185 L A sy <l
SN, sl Jo Y ok,

s gt

YT e

ga/0t Ll

XIYO S

2505 T o T oy VA 5 YN8 oY 7S ol s (3 3y Lo pe Jl) e o 08

YA o Tz W) by AT 500 o Ky pslall pilr Ly Y EE o € 7 s

Fyve g

TANY s



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT o1

St e 5 4B Y gww% L;\,, A Mgl
Jﬁémj?ﬁmd\b:ﬁ J’wa‘f‘fﬁ&ﬂ;\‘
(.;..ud.d JU_A%J Al A\Sj_a}a\_.ah Loﬁ cg\._wyd:\cw
Aéj_ejc G.A\uﬁj Jnﬁds\w" PSadly s3lal) uw\sjsj‘ %mh
) .\AA/ 9\,\.@,‘:.3 T -\ ;«UA f';«\.s)d‘j .AN\: M\.?.E.S ry ﬁ»g)
ﬁjaﬂﬂ.b\ﬁi@.m‘&% s dgd S 2 5,0 o ol 2,
i 5 ) i spnal o il "M%M wsg,u; 5 3k
juuj.agéd\kb.by o\-‘yu-"uﬂji J}‘);J«Ag m;«uﬂuﬁu.xxj
14

S ded g sl Ko 81T B BT B e @AM& Yo
55 e Jasp 5oy s dle dpd U L;QJ,\L;YW}L oo AN J—W

14y
&5{)01 j\P’

VAT
S - W (W

\AO
VAN £

yoo/vsal

S5 VR0 o Nzl oy VT o ) g OBl e A0 e bl )y
NE o Y 7 el

Gy YT+ o ) el ) G By T o Y bl s b bt i sl

RV

A0 58l VYA/Y ol JT

AVA/Y szl

RVECE TR

\I)


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oo SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

114

u:jjw%’ by o J5t Lt @G \«r‘u\ﬂf@ e f\u @‘w%
'\*’”foj“s 3*"6433%% Ay o VJJ?JL”&S'GJ&LM&
s e L ey

d (o1 0] 5,59y S e Ll 59 ol 25 Jles 1 elpd Eadly
r” dad o3 \*Jﬁ-’f o5l Lyl & '3 Sl Sl 52y ol
‘%uﬁm u“‘%’ \_J '35 Wr‘% U-\&% s dssy sy
L,u%u%w Uy 4L Gl 1 dls Ay el Y, LB Y,
:‘:j Je! {:f? Al o) A g2 LB fe ) ’%f el
°¢b—'5j‘ \’S‘-‘u—“‘yuﬁﬁ 25a5p Al 43y iz
s " {1800 sk Uil 535 4 @‘5% s 458 S
52" M e ade dyy ¢ 50 A ) 2 3s 4y

VAY

= Losdll ) Q@j% s o ey aadl T e S

ARS}

NAYA/TT
OVAY ey
ARSI
e g
AYYIY e JT
Yy sal
Av/ed ey
AAVA S
AAME B
T 3y 1 oYl L}
AYNY oy
TAY o ¥ g @Sl gasll (3 ool Y s llny b s 58 ol iy
ANA S
ZeSH s YTE o Y 7 ooole T Y B2, Y0 0 2 gladl e 3 Sudt
NEY o ) 7 ket 3 ol €70 o A 2 JIS gy £V o )



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT of

\;{}Lﬁj c‘&}j S}M-U E«\Jjﬂk&‘)ﬁm f‘ubj c@juw;«\odﬂk«g
ufu Jo o8 Lamlo L o6

o) s Lo Lty ) a3 IS 2 b i 3 ) w7
.0)9:3)\ 5\3 :)j"’j c@w\ rjm mf\’ﬁ cuﬂu\ J}L";f L;.dj cv@‘:{

53 eyl s il iy S5l A s Ll

\o, . <, .. £y, R E Al y x| @

ool B e e SN (Db (e Ayl spdlly s3LEN e
) o Hlae a8T T 58 “LL,A 158 s 4l Sl Sl e K

s 3 ol 7ol ey <l 3) C)J‘J PR IIERRA P
Q.,\.J\ ;LJUYDMJ Ty 0] c.BLM:-y e \@.olud{\ C PP bjé&
o) e Ll A w\,&, 50 40 b s Y, e Y, g
Loadl oy B3 @Cu CJ)J&CJﬂrK’b d 33 7o3 Bl
3 oY - ,\m@jcmchj)u\suﬁju ﬁ}d\&)\p
) o 1 oy gl bl <o)

sl 5,50
sl w»“: o@“ &

J& 5 o -w 53 il o AW; C& ‘“w &1 w\ 53k
s s (359 3l AU s ) Lesle) Je 0B s e U Lelas)

Ve

logugl s\ Y1100 oaly 0/ By N+ /YT sl e s K D,
Y e ) g el

R C‘é;\pjﬁs st B

REE SV SR IR W) (I

BRI

AMEEN VS (S

\o

AR

\I)

Vo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

V) s ¥ BLal 4y Sy Sae ol (s t‘? Ladey o Kol o Vin
‘)\’J"“""’“’ e g IO CJPV"L”JJ@L'\”
B2 el S els o gm T aadly 4o g Jler o S b airy ol
PN gt o py I e Ko ke on 08 el gy
Syl aelst 8Ty cdaaally o W) Loy camf 3

Lo e &8, el iy Wi i o 085 10 U e Uy Ly
0 98 u:*L“L 44‘ Mé@} D5 f Al s

hed 75 e b ” e old Loy o C?% 7t oA Lo
Ll ‘ch ;\m:w ﬁi\ﬂ,f wu ijlwc(.s\ Lmu

(-] LV.&\@WS pwwu&ggu wtw%}u_,
A%
{iss

e 85 e e O 85 L5 0l A oY1 3 &1 gar o
b A Yy el L Y ols i Wb 91T oY)
5l e 3 Ll LS8 e el e Flog smpe Bl o

VYo

A s LY 3

Ghally dassy Gl Jo EploW 75 1L Ak 25 g Jed el S Jedl $5oy 8
oo ¥ g el epunsll sl )l ol o ey Ji o sy ele oy sl Gy Sy
Yo

N oY) 3 -

Sl zarley o (3 0355 08, ATYY Sls¥ly AE/VA a0l 5 5 (8 7z lay 7ozl ol 5 yoq
o b fals cart de dele iy 0515 3l el M@‘o)d)\ws\@‘”&ﬂ{
AN 3

RYIVARENI

AY/YY Ja

s a2l Tapo 2y 1S

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT oY

ig%'&\”d‘sﬁ‘ﬂ Qléjjco ufd}.«f‘aﬁybbamhf
w:. Vee o,

%J\QA ;ﬁJ %’ ‘\Sjﬁ &j o%d\d?j N

“35‘5 B rf“jj J‘*‘S Mj Jﬁi“ M AA :&w L F ‘$u\

Chakgy y3y 4538 Jad %‘%w@ gy 2
Eos oY) :s;:esj‘“‘%uy SN Bl3p Sy el gy 5
oy Ly oY1 o) Bl e 4y (LS e S @n@f\ﬁrv\r

céuJLoJ

AN ,cl 25>l U Ll LT b (3Ll ucy | ool 7
:,Kj\éé oj.\.!J.,a_:wf-c;«La.dj Mg}’“‘d‘g{)‘bé\”‘w ;_cd\ﬁja.l\

¢ \O‘NG s \OY

No‘)! ,\x.a\sﬁbjhdg)d .\xC-LLa = u"u”m
5K gy i o e e i
43#?)}*3&[\2]@*;(#‘@3@&1 Méfw@
\M%ujjﬁa rbf sbdf\w@;f§ tAbs

\E24

ANYA o

AV gk T

A/AY eyt

MM o8

AIVO Gah

YIAY iyt '

oot/ el

PRI (T

S T e b (ol s LY 5, 80 5
ooy VLaSM@

00/Y s db

e gy S el AT g

oy

Vo



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

°) SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

9

P RN ﬁo L;L:u d\Sj_A PWEPY. jf\_ﬁeb Ay Al u\bu_nﬂ&\_b O‘))
CMLAMJB sl o Y T Y ol ol
A 5o 4 L cde el Y ol 50 5o 43 L sl
M\ bwwﬁyjcmwry&ff\sjfjcdwué 3\.@;- °
;‘L)Kg_ﬁ_\ow a\)\.aj ‘j\"g\’d‘;f\jjjﬂ\ytw J\.@A—
V‘ﬁ"
T AL e 2y
s \j’\..a" fw\j"w\‘d‘«b‘ﬂ‘w Jﬂuoygﬂowjowj
" Ve, . w
uﬁu\.ouok}aow }C«.\Jy A\S}OJ QJC« ZL’.Y o 9 J’bﬁ;y
.\z\,,w\ RIS

I 5l el &
e A s e W oYy gl Jﬁém&wwéojﬁj
5 gl wdwﬁas ewﬁ s A58 a5 s SO

¥ 25 sl [0 or) 2 gl sy, AN L e T oW g e
\iT

f% RT3

YA

09/¢ LAl

(ol 2 85) YOTY By S ol L p3all 330 3l S el 3T i 8

) R Sl £ F G AL, 108 o ) 7 eeidl e g Sadi s 5
S5l Eaad) an Lat o5 VaY o o 7 bl udlioYs, Yo o oY bl ey VIA
B i o2 sl ) &

ARANERRE S SACESTINRT ;

A e

VeY

\ya

i 5y cpisly oW By VYN iy



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT o

Mjs\cmﬁ Jaiso\.xbj a\bﬁu.ib W&U*Hj("f"d
Slo " rpdladly 3N ade Ay gVl Lo MM u\‘u‘(
LS ol e ,S%Aj ST laler Gz Sl i ey o) Doym 4y
Jlst BTy o clls 2y g o) oY) Gy ig] ey 550k &bl S
Wicﬁ-f il canas sluall byl
1 oy . %k u | w w2 ‘
oy ¢ s o I bl 3 WM oK ol by
[J&.ﬁ.{}_ﬂ\&&ﬁ@ﬂmk}»uﬁ 4\&_&'@ MYjS u.&u:&
U
& Cg{ e
Flae & Sy o3 s oo b <y bty Ll 353, 530 3,
cfy\_«w}\ Jju\_c- L_a}j c(&y\ M L}.& Lo.\.m’\).ﬁ\_a /LMJLJ-' 3)&) c)j,_@ué*\
s e ol 02 el s 5 ey e@\ o eshal) Glail
Sy cae A @bjf}cﬂ ijiu@«;w Yy caneie Ly Y,
. S
055 o ey sl r*‘t"u\o&jﬂ‘j; d“*—“\ﬁ de 4l
\AM\M s\d t\,a.c df«\ uji o) « Jj.m.d J; (o) 5Y caile; M\
Jde @J-'J’\ 355 ke @J-'L\ O3 YJ o ol sl 0{3 ‘&MW

Y'Y

ol s OIS ol s il e Sl 6\»3 i e e 1B El Eaad a5yl
L&) ;“5)’) V1eve é) Sgadl Lﬂu d\ 4\:3\:.» Cyde Ol

A8 o) 7 wwﬁ\myjl)b

T

S sy VET o oA g e S i) Gy €T o £ i) Saalo ¥l o o
NEVY e JT T

. o LATY

v

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

€4 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

S Hles F ol e 7 Biall S lelalla sl Ja s,
. % N . R A v WYV
LYY pMadl ade dpd) e 550 2y (IS s ugpmpyp-)

\\’VHKL‘ M f' ‘M Qy\)U &M
w»iﬁwy Médj\wﬁ \MJ..J. V5 al) BdL agda,
e o8l RV [TV YTl o sl 0L gy 30 e L Yy &b

1 et
oo B g & STaslaidly A s wlefl ply w53y selpY 5 i F
Ay, r»»swébfv 358 Yy V) e ST S5 Y, <ol
Skl ade Ayl 250 b iy peahe O_LJ J:-‘ oy e 2o
3 80l Ny e e,y s T g Jal 8 ,5;\"
Ldl &3, ﬁ,y (S L Sy ) 2V, TR

Jole ds Ly Slelll (e o 185 Loy (Ll o2 C\)“-” s

\Yo

w2 Sl Sy a0 ) Casle ¥y £ S0 T s oS dane (3 Caad) a5,
XYY o F 7 Gl 2, VEVY o Y £ (L,“.

258 Hy 15 f\‘“J‘*J““Ma}”M Jf)o‘“&“’))u)rj &”uh“f

Jay "SR e 5 ETV) YVA o O 7 bl s abl Y S Jaw Jo st
S s

3l e lly ) s o ooy Mo G ey e o Gliey SR 585 33300 S T
T G e B sl g ey Al daey S gl s

el agailly LY (31387

0o ¥ 7 S ol s 355 e JE i o )8 68 pslas (3 40 Do S U s,
7 <) Gny OTE o oY 7 )Ml sy Y o & 7 gz o 7y VAVY (o € 75 EAY
NEA o oY

25l el 101 o 7 SOl &l A alall 3 A e ST 3 Cad) U s,
Yol oo oF ol ghd 70 o 7 Jlel i 3 Sl e €T o ) 7 cOllad
MV e Y 7z S el

ARAY

Y.

Y



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT €A

3% &L*’défbﬂg d) ‘u*{y Ls"wjv\&\*“uib QUY
w o \\o

relly Jal J\Srj'bﬂuﬂuj‘ il s Yoy V) B e Wt
qu}J‘PL‘j‘H) | s @A&Muj’ﬁjjwué-’ﬂﬂfv
u&;ﬁj}a} ‘j\jﬂ\g O{O <.3j.3j? 2l deL’ K Wj\ u.\g.jw.o
SN ds Jo el 03 5 e dpond Tl <500 0l
‘erM ey ade aty s sesms @lls 75 e il sl
A5t oSl [y 1 e \wuwj HTJBJAJ REERT (F‘)}

A_J\GA.'\S anw\dé'uﬂrhﬂ\j Z'L_>-y ju\_.ﬁ\.urs\ ;«L&y Jj
hadl e sy A S A s 4y Tl oty
458l “\%vj“’d@?“; uﬁ-’-“j-%‘ oAy oY) rf\’" Sl
%QLA{ ng ;de% A\Sj.ej XU”US BEY) At os :dls

S el 31 e QUSI ol ga3dl send) ) wﬁ “‘“M\@@\M

e dy3y T oa Fag 1 ls 4 e o & 2 gl s
\YO, é'\x & Y" rw\

\\o

By i 25 ekl o 3y VAN i
VY o ot 7 i)l degl) Ll Ll AAAY/ VA v@\ 5ype BB
AV o0 7 el sl Lt sl ATNY/TY 550 Qs
ARRVARTA
kel o iy (oY (§ Al 600
(S 0o g85) TN By oo el b 3ol ) Jymny oo B OS5
SATE L
YT AT AY/ee el

e i oW G
KR0S (R

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

v SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

@J rKA t’urwjug@oﬁ* Ll [+ 35“55)5
ARSEPU S cbjj\:uj wgv@ V\Ld&jy
UL;AA ) el J.c V.L ui:\‘wm\‘wjanhu) f&jlj
WDlggddly O L;J\‘,{.\/\upuofl (gl
s s cosle e ela o lasr s u&w@ym ilae B33\, @
el L) (2 3l JLQL’LY les Y, q%u\# J—*‘Wé““%
s L8 LY e 54 mm‘u) SURPICIIENNITR
;\.:Sﬂo.ajw)_?wujwbm; ol m;&ww&bm
SR AATS IS e TR S AR E R PR ) STV
MLJ{WJ{) by T L Y ymmny gy 55y 2SN
Sl 37T 5l ey g LSS pripll Bl e i 3 Loy (S0
Ll &l s Jlm s cpald) o2 e Wy BB Y]y e 33l ) @
OV AZ S gsele geguans M‘)f L) 3 [T Y] s tuye
Je a5 365 1 ls o W o o Jaail oy 5 s el
H\%Mu\ Vo
P Ty T Sl el A s ol U T el

R e STl T ey

ad g dide¥ g
AP (I
AT
N AYOY ol s ad el gld il sl e g olay)
AT
Yov/Y el
o gy OTAL Y 3
AY/E8 St



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 1

spfie o) 3 byl 3 oS P3¢ (o2 s A P8 STl
# 8sEs 0505 oan 8 A8 48 s \v@d\’ﬂ u”\’@w‘” u“h“’
o oy 50 P36 ol LS, L\ 3, L U, s bl bl 23
M IS e LS sl AT £ mw mﬁ\
s T 4 e caabs o o 25l S eyl
‘%‘*J ey Lo eyl ‘J-S\‘“Jﬁ S b Jal el plas d) s
RO G| Qﬁ 5 5Y T ] QS Eleovty daaal) Vo,
S0 1B A 5 e wu % s 458 ,afuﬁyj S,

\

: o%?\ RIE rj"j A K5 ek Vo, "Jls 4 3,

4 4,50
‘\L“J. Q\—S}“ &

Doy et Ay Shias ol ) sl e Sy Js)T s ) 3

sy b yie Sl coplly Ll el (o adl gl Lo ol iz
‘my\#pwsmr&;@j.aw\w Wv{uc cpsh
5= “—fwﬁb Gl e o3pan e olall o A Lok o yegans
S Ly el RSN Sl lprally 251k 950 o o PLEY)
r”ﬁ’“-‘é-‘““ JL‘““)\L"C? ﬁj:*krém A5 oo 2oY 35 Y (e
V) Peledy Pe b Y Mo oy Sy dy AT R ) 2 s A
e V}m% (Al i) cdenddd) & e o paily Y, oo S o b

\o

e e s ey Ul badd Y

yoy

AVINY Casg
ke o by (Jo¥1 3 plisilas LT bl
Aay Gl
ony i o) By VA/E sl f g



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

to SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

caly ol (o b o 3| :ML# o8 e ww‘bw‘k

A5 e 2 e iy L L ajuwxéﬁ

A ey 3l ade 4y %uﬂu 2998 3 iy 1l S F\L’

59\-* $y30 5 Je Ml P pays "M S ol s (55 plact]

7Sy Led oWl 250 3 sl 21 Y il s A yngmyd ©
A s r”wwéﬁ\@ﬂ\muwﬁpéw\»&@-d

Es Uy 1l o) a6 ey b LIS (s Y skt G

-%gﬁ%iw}’ﬁﬂ

Al 2 o3

WK o)l 3 L
LY e oMy caS ane felw ) @\,\B% (s ) 236 e 3
e oy s o gy snpe e B \_ft.\.t 43
0, Ll Sty B ey e i Lo olafll, T e
Bly el 51355 51 Loy LA!&’.KQ\A@.&@«% ol e et 3 I
Ay com Y adaey | asld B Y ettt e W clal LS Qs 10

DTS i Ty iy 6 B0 A A BB <l

ol 2 Lol Q
aglas BN e ol (U5 pty) ol

EVARES u,Ju\

VoY o oY 7 egladl o S e Jo )
.0n/0y ol \.\5
Ao g

bl e L3 iy oW 5 dgilas 201
AP (N
AR ZASTAI



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT £t

%W‘ &3‘ S S Jeled 1 Jls o5 a}\*’ A el ginay
Mon 9 5 55 K gy sl s bl F) Lmt Y Sl 2 2

B Ll o5 S50 L3810 I0LY) Mr"’é 55 o35 ol [LAN] @
I sl gl Ll 1y <)y ol s 5
o J3 e Uy el s sl sl 4 i) ¢ 211 &@JLJ-%«*J
03 Md" Jlet S ‘\A*\’J u@% wtany «Dhladl gany (_3)3’
sy skl agm Jlzadl (R ¢ %uﬂ‘w b &5l W{uﬁ@ 1l 458
RO\

Wﬁwwurw ol 255 5 Gl “wrv\“ﬂ

e ol all ey Bl 55 30l o el sl B e il

’r:ﬁ)\jj&; &MU&J);@ :Als o 53 N.ALGUAJ.@A\ eu\a {,@Lv
Sl o Ehadly el VST, L (s G L) 59, ¢
RS ol « sl 550 oMM & 251, S &9}4 e Bl
0yas Y

ua; 58, 555 Yy 38 e o mwgyu”;ﬂ Syl Bl
3 Ay il uuwwﬁw%fgy@ 1) & 2 Wy oYk, R
J&ﬁ\-:.“y 3l LS sl Viery o 92 () Loy car Joally o olize FEIN"
AL

AT

RVATIAE

XV/ve gl

Al ol

AY-VV/AY ey

O VA Gy VY L)W, YE/Y 5 el
AYIY a5y pm & a8 )

AR TARTAI

AY

AA

A4

)

ay

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

v SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

52 3 Ve sl e oy Sy Ly caio b ol 5 (Bl pommy (5

285 sy el e oike o oSk I G G b Jo oS G S
Dbkl se oo Y Glly sl e okl

52y <o g Wos ) Ladl 80 (20 Job 3] ¢ 223t dlasl o, Y,

Jo i e oLl s Ut T o) e O an g ol LG 2 o

Ak s Y e a3 oL, ol
(Ol i S Y, Abl) o b u\_{}) TaA] s,!&l & s Jls &,
Do S 1l ) e iy 664034\) Lo B 5726 g 55550
-@ub&éw\% 3 ol 53 " SV A 5l oy \5&
‘Bit‘j“ 5523 Loy s i el gy el it s
M iy s Baally Selll 3 gw\ L}f:\% % &{/Q\as
\.L..«M% ochj cyw 4\WJ~J ;byj

28 25,
ML o 3

b S8l Kl Je 55,0l «lyed! J-gmm Sl o

£J5p s ade S Yy (s 55 43 gl Y U;{v“ ooz Y o) uﬁ\)
‘uﬂﬁ‘u»@r@aj e Y, Aaé»fioj muj»j{o?;odéoéa\;p%(m
o el oy 4l Al J2 r%‘ uj-kw o AL 25 J3dll £ %

o gy b Ly J] 5B ey oy 1 0¥ (3 YY/VO Gold)

VA il o5 SR K i K tsle S F0T o oY el s )
WIS " ey Lot (5555 OAT/Y 520

Sefee Bk "

XUYY el

A A7A RIS

AN

AY

AL

AO

\o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT £y

Bt c‘\.,o% F:K'Lﬂ 0 p2w j&,@ ¢ Aol ‘&?" 40\..2,“0:» 5"" . ‘ASJAL j.)té c‘\?.)bl{

HY L B 05 1Y) a3 ol Vs ol oyl Caoy U8 st Bpose

e 5 Lt 15, 050 il gl 50 9
u\d-oau_ao;«dwu_ﬁmjxj m,dfwj\w;)j».s LMLQ.&aJ MUY
Yy 2ol Wwd;@wv‘m&w&«wuuﬁ (s dlS e
Alo.,an L;J_-A!Jw L:z» V.“d‘u\;.sujj J@Ua&uuuj ma}c
3 5 il ade 5,2 Yy (o 3 18 Y AaSIL Y, Gl ey
il s QJJL.;% oL ua_mg;uuug Sl gadl e e
““‘J‘u@ﬂv Lo S0 it Bl 3530 \%‘3 ly ser3lly 38 T,

VA, ;

Y,. %\,fu@% rdls 453 k) L;\ijmjgu‘mg
yuw[uw]J_JJ.;,\.de\_b e a | cadan )1 6,08 03y ) B
Y, uli—ua_»um,ujmgdjbjmj eladlly )38 3@4’) RS PN
rg_cﬁwja—w ‘\.:\.Bcwjjjﬂy A.JG?LQ*Y.} j\é..acgdw‘\ﬁk&uﬁ- Vo
Mb&éuﬁuﬂjmj.\s)us MLU}QYJUJQ 5ash oo oy
>j-‘°u3’u-<3b3u 9““’}*5 Ju@f*’s u‘f=’5
.Juﬁ)jdém‘ﬂbl%;\.uwggj\;j_mjf@mbm: Osh ) dade Y

Yo

RREN WA 3
AP WA 3
REENPS (I

NIY e JT
AR J.;Y\ 3

A

Yy

va



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

€) SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

J2 ) g J 4V sy pad2y J2 o olym L e cally #1641,
s sy bl sy (Bis @um;&jcwaw P od e S0
o 80 &l Large o875 3] GlasVl el 49, %@;\i\&g&m 55y
p’.\.:swf' SIS, il ol Jad) F5al 358 591 58 o Ll LY 53
[waT] DL i, }Obddj,\fuﬂ.djmarjxu;y}t?m; °
J\;ﬁj oAl ;\M s o0 alish 59 el 2lanl L2 o g g2 sl
Bl p2y Ly s g &w ) @j ST s 126 i Bl 4 4l
DL sy g 5,530 ‘Q\.&Ljuwjabjﬁt&
*—’ju\ww‘&*’ﬁiwwﬁj‘” ""O'\*‘\'cdl""ﬁj u:g e Laid
wﬁ)%% EEEREIN RS éb‘ﬂﬂb‘w# kgt
J{oj\#%‘@“ ‘%Ju"d‘“yd‘“%’)‘h} %*\JJLAJL’G% %T“J‘
Uy 8 ol ) 3y Sl gt i)l sl T
AP A G P T S [ B W Y P YR
(AL gy sl Gt o I L et ) 50439, ”%uﬁw
Tupn S LSV e e Loy Ml 2 T2 e il 0o

h\

i 5y« MWl e gy oW By AVIY L JT
" ' s s oY) 3
56 LY 3
Jofee jk
SEAVARE|
AVAS Z3lly VYN 3
FAL,YOR VEA Ve VY Y il E ) 3 Lae 308 LT B oy
AY/E By TY/TR Ly YUY seglly Ve Y/ A
VY 5,53
ATg/e L
@y’wd
PN VLXY\‘}

¢

"o

"

v

a0l

Y

Yy

\as

Ve



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT €

A sty 1253 3 C\*" G 3{) gty OIS oty JIET AL o

oA . . w w w
wrj "SJ“L‘” J—*é el dv\sﬁ%uwuj—% c>fj§’°
u\_c O.\L) A3, ‘3\__4 \ve ‘ujgj J3)) d).\}\{ t;.s A&\j mb a;\_a 09
L t.\;y

Al sy ) Smge (Jlws il yy sl gl oy 5L )

(b oald r)\pﬁ Lagald) uaJ_c}) ey Mj.ﬁo-j LS | e ub\.—L\
3 edass ) "C\.& by ¢ Sy 3525 (,\c \.:aw u-r* LV‘J’\"'J
-dw\ ey xR

A_ABO\_;)MQ | laao b Sae cnsl 67 3 cd [TA7] Sy o Y asy &L,
AT g 58500 sl o Jlaladly 5T 38 o) 5 i o) S
j.J;J&_imjj_mYQYAj A g é\.;udj_mjc %was Y
: %f@\
.L;u M} ik J\M 238 o s Oy ‘@u &, .JLL L{.‘, ZKJ Jedad
} A M%é\fj eSS L}uj%,

j—mj ‘ujﬁ LFQ" wj} u.\\_-L\a A_Lu \.a uonJ ‘\L«A ;«6-“ y 4:13
"ok A 2l s Ay bl

oA

oS s LW g ela” WKy
XY/ el

ANY oLe JT

YY/oo e

AV/EY (5,58

o4

1y

\I

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

¥4 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

oY g ol g 2180 Vs TS e il ) 3 Lol 7
) S Lole 8 ol il sl gas Viny o 3T ] QATJJ;LOT
ade sany I g Y 2 25k DY LS el sl ade o) 5,
Oﬁ’\“"") 9\.&\;-\
V3l il dsd @D g2y ey o2y s\ &4”\ oo & (\‘\ﬁ °

w ot ww oy )
JHJ‘J-:S‘*‘SB at ) oy ey Ml g 5 %rmy Al Lo
oLl Wb e W 20l uldly 390 gy 380,

Bl 45,3
AL o) 3
As) s Lol g5y I 5288 £y ¥

ij—%ﬁ M\)uw‘w:—uydwfééﬂﬁ é—‘

A gmy 3g2g)) Carly < gg> &l o.)jg-jgs,ad g); | &Y .QK,Q}! j\c t\,.mY\
03925 u?"‘%-édd‘&u &ﬁ{‘({“‘“j@[v“] s abse (2Bl oy (s
S b 5oy o 6 Syl 6 S5 s

L) osally . o Vst iy cied 2l U5 0l a1 7 ol 5oy a9 10

oy

NA/Y e JT

) :,\,a.l%g,aujd;\{

Aty jally uadd) pay Al A oo Tt Jls ) st of e Y g A2

A oy of s ey dlan of Yy VV/EY (5520 & Spadl gt 385 058 AT ) slls 48

é?;ﬁ:ﬁ}»d\ﬁﬂ‘dﬁ\f‘rxyéw&ﬁ& w&“vé%@‘&‘f&»*d\»

(9) Gl s LIS"( H/OOU?JS\)C%QL“

e 92 Ll Juat 3k o 81 58N o SUI 2y Byl (Al 3

o AFE A md@,cu\gyjd r%)b\ L}‘H}”‘d e 5l ga KGN, ﬁ&u\(\}mtm\/\
r\ﬁi‘\/;\?"&‘\ 5ol & b rl\uu@ég (r\i‘\ /aAd0 u)d»\.»; )‘*“MW}’

Lsﬁvg,.u\.ow‘} o

oy

ot

o1



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YA

G LY ey s e 5 e 8T R ) e ) gl T B
gy cpdladly SM WL‘*’”)—” 52 6)\.,4_,5 25 2 &l O’w‘
¥y s 4 Rl o b sy (dls Al JUs L—f o Py
-QWWY\Q‘@“\& 3 435 Gy Lsle) ad) b Lo BT 53, ¢ ‘%uﬂ:’
asigi 513 ‘LSjZﬂ\’("tf"" Jﬂé\‘ﬂ sl dholy dlaly ooy eV G eV e
Jw\} LY Q\.aﬂj p_-l- .\.»»CL&,\S Sl Y ais Yy up Y
ohlesls ey TEbL ) (e A3 e b Lo Bl e Y, Bl
Aand g mjaj\ wlavy &1 el o cfjj Jjjmm\.alw
‘3\-:’55\/\:/@#’-'; ﬁ}rmy 5Y sy @-"@*‘J & Dl Ol Bl
o Lsa By :L;uadjsai@ AN e lmast iy Yo L o) dag iy, e
By s 43 1 {onksd u»wm»wws u»m
o s AT N Glsl 5 s Vi 0 BT ) LA
N fuﬂ‘ﬁu 2Ly

ERANRT L ARYFA VNt Lal 3, oATE/aY0r i 1B ) sA03/aY £0

Av-y.
&Y

B i Bane @ GO sl o e A8 dnadl &) s ) glio o 5 sl
AN 0Y o ) 7 S PV EO/ 2V YA

ol o5 Ko S A o ) 7 oS Bl Dbl (padl Gpatdl e iy 4
Ml ) 2" Bl e aiy sy (5 g oy a2

AR VNN T o) dogusl) (3 1l 5B iy 3k AM.O.AJSGJ &yl ey

RERVARESAL

VYT e 00/A JBY YL VYR rw\

o gy ool 1 Lo Yl 3

N SR RIS It

AYE/A &l YA Jd

Xoro/on o,

N E/€3 Ol el

Y

123

1

1A%

A

€4

oy



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vv SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Sl ol 555 I8 Ul «povs wid o ol Jadly SUEY1 T ol
[Mae] Ste Ll S, Wis Sloliew) 59550 ISl aiy Joall 8345,
3525 Y5 uuy == 3 g ol a8 39w V) BEETOR RHEPT
Je Y] Jost ¥ 5o (g 3502 3l 3 L@b JA’J V1S, lad (675
e IS8 AU e B 5 Y e g gl 3] B sl
o b e 13- o e LA il 550 S o
s loge 53l A o, (3 G sl s 0S8 Y ol - OO sl
O okl o Jwper Al o Sl ade s Sl BTy STy 1Y)
S 3]s U 7 oty 3 ol ia £y 2aad) eSO (it o5
JB W s ls BE 4o Mo g pMadly SNEN ale wlgzg o3 HERAT
ilas aadly s 558K of A3 1655 (oot 58 of & ¥ iJ b IS
A oy A ol e ame s s 31 s Ul 5ay LS 4 3,
Aol 3o
e Ay 5 N s AT (e RSl U oMar 51 e

Jj_BU»Tj.QLJ ;,JALQ)KUY b yoa 4 dxjj il u\,& Vo

i gy e B LY g T

el st 5 3y QoY g s

T gl by VY o) el s S )

SR 3 Logasy bl G md) I 31 3 B 0 30 ¢ olss B 2
() bLE/aY00 &iw o oo 3 G Bl ol 3 G5l o150 02l el Ll ()00
TN ot 7 Bl sl pATA

O P Jasdh # i) G G e i ol &5 G o SLE o el as ol 5
0 ) g oS GATT/AVIA ©) ade asll ple Coatl T 3l JB # &l
RN

)“"’Lu*f*’f}‘ U)«M‘\,\,\J\éu\{dxj) \;djj;i\d\ﬁ‘\ddéd.,\.?\w‘; (¥
09 &b\ da 2l e ol Jol Ladial) Ayl e G’b Bal bl STV (pAYO [aYV e )
B ST L) BB R calsy A G sl Eladl bl ryw}ﬂ g\.m ) 33 -Spier

e

I

£



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT A

TUSARS P CRRRT [ B Jeae Yy s 6 1 eda b )
AU Y by Adle Jud el o o5 ) 408 3 e [AT] L
Q&‘U;)u;‘wgw‘aw&m,p‘gw 3 cade L))
uﬂﬁ-‘ﬁ“uﬂéj 2 3o o e d ol deg r@‘&d’w\

Lv-“t?o-’v‘ wgbwgwﬁ‘bvdr@&ugeuj (s A s 0
Sl Jsae ¥ JeN 1S, S wle) L;;,Lﬂ | &Y \a.-,-u»jﬁt\ s o] f
"L by lalla e i | &u 53 b2 Y ki
kel ‘Ls'\’JU' oyaie 5l JB 4y el o “X’Jf"‘l N¥cis LA,
52 Sl 3l U oLl pls = mu-‘bﬂ) g"w AL

Al e qu 0 55 5= OS5I Jodlly «olalll SN, (ol Gl
Aol g 388 G s oy i 58 Y 5y ol o 1 4T e
3l Il

S e oY $3), QM\ il g [,L:«Y\ S5 .ot §s e 5 u\:}l.b TV
J Jaiy ¥ paailly (U2 4oY ) J‘rgj‘u@‘}mmﬁb ol
g
L T BT ol cdbl e 36 3 alady 3y i siim § o T it G
ey Sandl Jou sty 4B s B lst oy iSO g% Y Lo L sp s A sll 8
Blgl
AL/YY Wy YT b
TUY o Tzl degudll (pYAT/21VA ) (S Cadll plef ol oy e plal 5o
ALY ) T S
S colo @l Calll unse (pAY+/aY € O) ol o S ) e STl s
5 o3y e bl 3 35y coands a5 3 g o Y 9\5 cdpe¥l 3 Al
208 0nY o) 7S 5 WA o 8 el el ) B e i
T Dpp 0P e w3 G G5l sl 0 5 o omdl as 8 o
NYY o ) 7 el desugll sl 2VYE/2) 0¥

AR

Yy

Yr

¢

Yo



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ve SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

B Ol Olo ) taind (Jpad Ll O lo el dag Gl Lo by

A0 e Jedy ) 35 Jog T JLT Qs ) colish o
.uu,u. 26y Dl Lo Kb aad,
o) o3

okl &g (3

S rw) ade ¢ yladl Wd\ Lalo) g,@.uu\p
3L dlaxy 6\33.&5 & (led) 16t ¢ gaal) Ll 3 Quﬁ\f?}b\

Hadlie 5y 4 |35p (o gt 5o g i) s f‘L"“d ) ade gy St
o g <503y awfsmww e il o e L 5
-rwa e s, ‘% u‘j-’ Hﬁ ré'%ﬁb% T ol dspy ¢ %ow
S o o, R T Je g 3
OV bgiadl 6% Y0 i) s il ooy Vel e S AT

0 ) Case cgld) 22 3B 880 oy Candl ) Y o ) 7 sl aaS Sk Ll
E0V0 By gl ply £20 8 By (Ll YTV B (sladly Vs 5 A R sy ‘zzm
ANYY, YL AT, WA 25 aely 18,17 2 el
Slell Calz Y g el s cagall oy ¢l ) i B Jg50 3 r\p\) MU-M;
oty i oW G
XY/OA ol
£y/osll
G 35 AR o 7 Al s 3 Jo I8 gl 1 el Zad s s,
VA o o) C‘yu\ﬁ‘gw;fu\ Gy M o Y 7 dele
O) A Sy o o Gt G L Bl oy o BTS2 T ledl e
AN o Ve gl desell L) (rwvuoz
Ay FEV TR YVE o0 g bl s e 8 ol § asy Coidi s S5l T
) iy Y& o 0 7 el s 3 bl Y (JEL e e "SI e Y " ST
YO o F 7 el o Bpaally VY0 0 Y 75070 o ) 7S

AR

Yy

AR

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT ve

L Gl o iy e ot RS sl gt sl
:\%\@C‘J'J o Ry ) dolge > (S f‘L"’J w‘*’w%@\*’
iles wﬁﬂwwbﬂbﬁj el Jro owwﬂ oA de Al - A
gl 5S3 uilly k] WJ-‘ s 7% o e S o
‘gﬂongmj\v_{ ¢ .\.J.a..f u.c@m,\ﬂduiy .\»4-«5 3433)
ool Y5d Jpodl e oo el o ey 688 Ul A
S IR A URANSEE K Jj;,i JSU;J@W“;&'@;@&
u@\é oty eolal) Ayl L) S e e Jye¥l By
ol oo e Jupe AL G el i Ol 3 Byl o w3
Okl am Eadly W ey cdw s aiSy SNy il oy " 28
Ayl dres ol " Uls Al e [TAY] 07 oyl

(N e /207Y 0) Gaplll A of il e i 5T smy . d Uy el i LY 3
AT o ¥ 7 @l depusl)

SVEFO T VETO AT ST AAYA dw sk 3y ccmd o L o iy o 1F A s
S 1 atlie WY+ o 8 7 ) degull )V €3+ /0A90 Ziw 5y 2V €1
Aeddlly spall saoy Jalilly saally

— $)£20/23VV-AL3) cesudl Jlll (pd I e L2 ST o) ae L) 5 5
‘\\Y‘ua ‘\Cm\)‘ﬁmy}k)ﬁ (s\0v0

Jedl g de dy cJoly s oo

b2 SO oy Jaall (3 5330 IS0 2 50 8

ga& (3 ;-\D J\m “’-")) M) Ja&y 4:.\05¢g,5 c‘L\J ¢4.:’=J\ J«A &OJALK&:&J\ M\;—\ &
.w,‘ipﬁ;ﬁ‘y?\és;{‘

dew oW B



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

J‘rw éwj Qw J;ﬁfu@ Qw fw\mémﬁs}\
Ay (oledl celd) 4l

HC\,};@MQML&P' oW e ot Lo il Bl 48Tl
Sl sl e ga3Y 25l <>:->35u4‘9uﬂ&~"yu@*’53"& )
u@bu@ub\;yk}.&‘}}csy) ,fu.wx)u\,aﬁvj‘;)@*\\
M mu M} wﬁ; ggj,js O o V\g\; &)& Cor ‘33;
S g3 olas

Al pglall Lol cigion J3KJI ;‘u\ Lol &l Sl s, el
J—;D-b (&_)M Pt u.\_o-j 23, . Olnally s f\pﬁj Al
5 sy gyl e 7 erﬁ) Lo S aid [ v] ol

i ré““‘”‘ e ‘.W_ﬂ) rw’ m@o el g i 56 asﬁ AVY/Y OleW s pe J) 5ylal
450k i 5 B0 Gl 55 158 of Wi Ji\JB K,

\;,Mjﬁy.s\wuﬂi,t.sb A2 o i Jall 4T i‘;pu\umg sl 3
Jall Y gl 4 ity A1 5, Loz,

A (138 S e SlaaWly (Jls b pledl sglipll Qs alas)y Jaall s e cho¥ 39l
ol e e 1 2 o gt Gl gy ol B (3 L3N Bl ATy Ja) gl s
25 3N Gne em ol a N TG il g0 Sl e B o g oy clibly 22l
Ay pasit G pasl oy ks Sf ol I8 i of 5500 08 46 LA gy pua

093 83ebl 5y dm b o ppliy ol 5y g AT oy (3 53p0all CW) s 530dl 5y LY 8
el 3 A ] eyl

ol el ol coulil) ole) e oledls hoay el res o ole) Y ald)
ol

ol A 5 g spail

EEY o ) 7ol el ) ol Sl adl ]

\I)


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT vy
[ sl ele]

r\.&l @“‘J aie s .ps—,l\ uL..{euﬂ &du.)o-j.)ﬂ[gﬁ\]
‘uu.-jw\y\&y&@w@wgy&w&a@jmgw
qcpu;‘mw,sa&clyﬁﬁ-glu;{(uxmgwi ol Eals

Ao g ) JJ::ONMLJ\ °
wzujt) e b b L i e s
jjj J“\_c\} ) Joal Jlabt ay Ciadd) cdopad) Z'.LMU
& p\sw Je ooz ym\\u@w\gwu‘?m\.& i L\,
Sosd) s ) JLE (el o il g2 bl e o8 sl 52y (el
Jw\\ug&/uimujcﬁmuwkjg&iﬂ s ey
AT Jey 22 b Jo ) oy « o &jé}f“a{f 5 S
W%—UWJ

Slaadl s @28y il Al e Sl i sy Y o ) 7S el IS
555y Jesl Jlske S 5801 3 Lol oy 187 200 8L 55 @\"' o% Ny < pall
(IX-XXXIV) 87, (07110 o) dally S L3, 25,7 2

A Y &, %‘s}\j AS

By oy Abglaz o aaid (3 bas) oy Ol Jgel (3 M Ola g S s 5 35l
Staatsbibliothek, ~ :o¥Y B, L blakl F OV Y dl A ) e DALY
Preuss.Kulturbesitz, Orientabteilung, Signatur: Wetzstein II YYoV; fol. 4\b-\+Yb und
Wetzstein II VY4 ¢; fol. YYb

ok [ limy L Dbl 8 e e Lo 21y o dind (3 gl o 4 S sll) Labd
3 b gl bug (Dlwsg Dbadll jan il Jo Casl iy an s Lud o 5
AIVFEAVTT 3 €T s RS o ol S ) 201 ST | e 39l Tt g2,

b el 23, S



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

va SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

ary [Te] dig g, sl 358 ) Syl i (5aa 1 puold|
’ agas ag L)

) sy bl Jo ) glaol Joi daie ol 1 eslal

A amy e gl ey (gaadl Ak JB e Jm do sl

call) aemy Bz 3l ae \_»j«.a dUmYLcu:..KJ C'p"““}j :J 8!
"t by (s at¥) e olie el o Ll oy om0
L o, uuljfw\/\ Jon\a\xuugj Ll Jgb L}a&j
iy oY) tgan S8y pad) ey Kool e oW1 1V an B
\3% ajwwwutﬂ L;-»i;'wa\*ﬂ\ -l e s Ll &0 )
aUabcz,aJ .c.]w\ﬁ&jf.«»l e doacd) “’g<u\p>
b Yl ) 221 S50 \@mnfﬁ SERPY K 5 e 3l
Bl 555 - U>Y \ﬂe\wﬁ\ﬂu\&d\— L 2.clls b 22 L ey
Al ez )yaﬁc.d\:faib ju.&\d(xwyki-

525 (AYEURVEY 0) gyl sgmn o e e ) o) quidl asls Jo (3 el 250
AT o ) g ol s o e S

WA Ry (£ g e 3

w&rl ol o) g calll y\.al\ﬁu,zjédm\,\éd‘ﬁ ,\S\Jy\é«\ﬁ\&m@
AYE o cd) Sl ) ) VAL R0A-

RECAPEN WH{IE

S 3, S g s

ya



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT YA

i b ol of oo Tl S gt i bl
3 v s < 1 't YY.. “ “

S35 o A dgfley L Aave ) r\_ﬁ}}\ e (N BUUNER N

w w © Yr - E & w - -~

LA \jé\c)v:j\ %) <J’5—Y\> |2t Cod yuﬁmjﬂ\ u“’d?‘“’; g .G85
Sl Sl e o — et — (25 ol dae 3 Ly OV,

o Mau'aswmw &135w\ssw\)&aﬁé> °

LSJ*U: ﬂ'b
ary ¢ iyl o Sy tae Y AN, ¢ 55 Y Al 1 and J 1 3B

.~

Py
S e e o ool e dma»m@d iz of S8 U
53 Ll ¥ alS ol celoW oslawe s wwﬁy Jgs 5L coldall

13

.QSA&&)UA\H Je ol ! 4z dige
djus\ 445"") czd.lh'«?-j; 4.1“.’> c&fﬁ.ﬂ‘y Wj WQ} 'Q/jm

il s B oy g B Aty ) Bojme 3] 10k 5nn ) )

Roots of Synthetic Theology in Islam, by Mustafa Ceri¢. Kuala Lumpur 1430, 15l .3, a0 4o

Y e

Y o el juall g me s alsy 206 Bl Flo o gl anl Kol o

Roots of sl pAYT/aY s+ dws sy Bl Gl pldew o s m oldee .f}?\ Jd

Iy ¢] o2 <l g\;{iﬁ:\i&j Y'Y _e Synthetic Theology

S S0 5 pery VER/AITY G lasly 3 (Bl 85 o udl o S Al e ] g

V\Sujdc)ﬂ\jd)ji olid a5 3l e i ie Al B 3 gy ol B f ) 9\‘“% (Y
AFY—EY) o ) 7 oS oA O/ VAR i ) ke 08 sy G 35 i s 1

Jo¥l 8 Al < 2V

Lo g LW (3 i

RISMURN WL BERE (WKL

AR

Yy

Yy

AR3



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vy SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

‘prﬁ\vfg\f & f L f:ﬁ A“L.“.J Jn\ﬁ Q‘Q.J\U “"Su‘”
RN fsjé ezl Jal $313)

QRIS N PR (PPN el -+ NS E
“i.;i&a bl o] oLl elail Layllst 2T, (L1, 31,
et s G 0 835 Gl o Db o 2 Gl o B 0 el
J& Pl u-‘JJ‘u“J’ sl dey e Qs 1 Lo ol Jrvw\»"
Qb i« "M\j‘ @..5 b ol addl ) apde 5 pr s ¢ d\.é-
Q! [JRON< (8 ) jsaie g\ N P I S| Pt | IR R PR Gy -Alall

0Bl s a2V YAV STAS G Bl Cssliacd) Lo o ) e 2 153 b s
MV Y 2

el G L8 ast

SVEVE oAV B ol 3 Bpell bl a2 o e o) ;Mu_a\jl o aan
JaAY o o) Ccﬁ:&y\.ﬂys do gensl)

ITO0/aV10 & gl ol adad B ez gm "aney”

AIFRV/AVAY G 3l il Al and IS e 3 bl o o)

VER8/8 00 &l el it g b Byl i i AN Y ez b

e Bl umj ij 7 G ieldl O Colo (V111 o oY 7 (il i) 210

VA ol b Oyl il e sl e o a2 S G
(pVE0T - \YAA/2ATY

AYNAVAT S Bl Gl ) sad S o 3 sl 2

5357 G 0 I cn s 0 ) el o fla o ol ol e e el e e g
oo 7 oSN BB b s bl e (Lja,_km Jo b gy ol )
Loyl lS 3 dde 5l 0y sl (3 aolill 72 T uall s e LBV Ll )8, T8V
AYO o bl k)

O 7 oo (10 — ALY YYY0) Al b e BEH Ol a2 e of
VYN

o

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT AR

G Wy s ela¥) Codoe 5,4 (3 Al v

) ades c\émfi 2. Jolal
dU\ Il

Gy 5,0 lad) Cada cpy 3,4 &
age ol <Cale (b — landn, il bela¥l AW 5 A 5 %\p
L fle — Al as,
Callal a5l ey ¢ Rl e ¢ aaadl il (o S ey
A e d)
B - TN~ JE AR (R oy

2YOAARY ¢+ s B 5 7R e ot B

AMY B i bz aepe By (0 £ QTR D)) Slaio i o dlgilon s
gt o e )6 e Yy L o) e (528 Y T (o Tt 2586 AL

&,L\@.bjﬂgg\@ukyv\guu<>w9\?u '

5o n AT Lz b U S e S e gl g zd :heo¥) 3 :
o s )l ) S0,

LS Ui mal 4y () VEV/20TY ) sl 2 oy i T ol ond i) S n
2y V180 o oY 7 ol anS sl IR 1 o spra ol dae 2ol Gl e 8
ATA o oV 7 Al egusll SIS O o o 7 ool

S e adsiis ymy ((pVVALLBOAS &) Gl G pkdll ) s B e Rl oS
ALA o Tz oSl epund) 3 Al e Ll g & 4T ST Jglal)

eyl 3 g A ilin s (V1181200 A ©) oSl cndl pnd Y AW 5ol
ALY o 1 )

C A

i Gl i G 88) 0 ) 7 oS eld, wwu,&;:uﬁ;mx-@
LY AT o ) 7 oSt (PATTLATTY )G Gyl G AL s oy ol

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 & 2\
&Uu\aju\j ojc\..,ﬂ\ WS- NV
sl g5 U

“w
"
"

o 2l

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Al SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
Gl T
T Yy Ve Spm Vb 3 3600 A2, W) (3 sl U oy 21 U
STCSCIEH e
5l gl
oty gelly 2o s g AL an J
el oy L 2L G na J,
PP UPI PPt PO PRPLILIION AW N S I (SR
Loy 3 117l ol e (2 Ly oo 31 e SLEY, o 1
RN
"5 as Gl (Ll
B BV 55 858 Y G sl 6 bs 530 s A U
BN R ARENCIE S5 [RNIR A I (JCUN S I
5 e LB L
LS s g 530 sy e ¥ LS g wdll Jab i A J
byl Jadlly
AL A ey aal) LS, e Sl e sle Sl s aa Y By
L8 S 0% Y Loy il 50 3 8,
Al il ey Ll IS 30 Al ez il

VY

AT VLa‘)Hé
S sl A e ) S Y csolie dal e a2 gy oS0 3 AL spal) W
YR o ) 7oy

V¢

Vo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Yy
Sl et ol sz o bl el ) s 0sY)
fesld) L
o oase Gla Y b ey G Al e Tl ol el Y L AKC
Gpadl s e K,
Lsled) L
e 2538 AT Jadl 59« Jadl 3 ghns ST daladl) HBGH1 om0 L1 U
By cpaill Sy [0 0] gladl Sydg 2534 Ly (i olosd Jam (i
cosrl By me Sl TS i) Al 30 (s ] 5o il 3l
j:Lé ‘); J\_'é L;> CTW\ 4,:.\& Jr.ujs\ %\j) :')g c&\x dj“\ j’b z}.ﬂ;\ :"?j’uj
) Vy S § 4y S0 )0y Sl Bl i Vs b 3 oY
} bt adpne B Je
Sl o 3l «Jaadl Y g 2L Y] 52 V2 o St Y rlgpma ¥ U3,
ol S8l Tl 6 e gt ey Lt i s
el
Galdt AL
Sl oy 05, 225 say 05 ey S B
AW L e Y 5ylidly salazdl lae) ¥ iigma B,
anl) L
A e S s G
M Y S 555 10,2091 b,

Rt (NN (g h

\o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AR SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT
LB L
e Dyl Bl crymns o Ll 01 536 25 L) S
il ade ons0 A8 o sl 52 (S Foems :5a2¥) G,
s 15365 sl S gl (ol Bal3 e foall 5 ) I
S5 S0y b sl o ppens S Jl 411 2367 33U 201 U,
Loy g o a3l pld M Je e tosla s J\’“‘“@—“’ub
Dgally Gy A
PIYR @Mﬂé\*ﬂr%u ENT w"fﬂ Sl 51 6
m\.\J\ A{-gﬁ’v e Q\ @J\ Sl
ae &) Béu\
I s gl s e AL B poge W1 o s 20 J
PRRIEPRG mu\au\wu_@ rL,J d\.a.cg.,u{ 05w s,
Lo WS ity Y S L e 3l G o rK:»‘)) R
Sl AL
Goane o dclb Lajcj\ﬁf-ub@ Cé.»jé\;wus s JB
duaall By o pily 4525 wls ), 5,5, £laby 431, L M@‘mu i)
.af\j ey A;La;; Y caliasy )y L) Ao &

R SRR LIRS G ogos o (T3l G5lasW) 2,3 ud) o 02 Sl o
Y= e

\L@\Jahalw(r\ H‘/.mi\"u)fwwdjwdgé bl - ;}ﬂf\yﬁ

AVA o ) 7 ot et il Tl 58 .4\,:5)@&\ o el

gl s (01 YVIBEIA ©) 830 G5asdl Bl ol o ol o 2 o il o0
SRM SRR RO

WS e palsiae 5oy ((VIAL/20A &) Gl Gplall ) 5 ELSH e L) OS5
AN o Tz el depu) (3 el i Ll &gl (3 S0 S e gkl



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Y.
Y - . & . . "
Gy f g 3,elaV) e s AL,
A\SL.M.A Y'a' oS Cs\.\:\ LB
- w
L2 JS Y A gl

£ ooty 2l Jal Lol (paadl ud W BN G del sl Jt
o Y - d s caelsly (LB Ot Gl jpan 5 el
meill o palb fa T Ol Gy 5, 0 3 o lal, Jyodl 3 - Yl
il o BT UST e, ) 3 Ba 395 ¥ 3 s fU g f
Al "5z 580 3 Y) Taslsly oot o B3 Y s A iz

ot AL

2 sy alio peeS s A Ol &6 AT G S AL J
Sl ) 831} 51 1S 020y Sy wio w3 S5 Jl) o o380 ey <3S
el o 91 s 4535 18] asgry S35 Sl s B

el Szl e £y sl Dl W e Bl Tao ) 10 aaY1 By
Sy KU ool 1 el Slally B il e Y [0A o] < e
uiuw ;ju\ 353 d\“j

Jogisdall LSl g el oedl 3 LT e dad Al sa 3
Loz 455 o) Ul o 18 c'az'b 0ROV By, (Y/VALY 2 LS S (Sileymaniye/Tirnoval)
03 3l sy OV El s Dlekio e degdas )

N PV

oyl il g

.Aaljj :J&SM 3 ¢

e il

.

e :J.;Y\ 3

Vo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

s L,
Gy el oy

Laby IS o) &Ml gl

-
.
( >~~

SRR

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

d2) "I iz 5Ty AL

— j_ﬁj é\\\_,;j &sLMJ ;
M _ z

\,_& b g, K
% g e LA KL
S el (s Bl
L;an %j s & 4_..\9 u\_aa
w—’w p—ﬁ
uf\—J ('—"J .C)/—%

[:gm

YA

u: ) ) AN
Y ol Ly S5 e ) pleall 3 U
(Y ke YRR o ¥ 7 bl Sl DS e 52l el

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

S [ QRS
o\ @\Q o | A“'g;@»‘ﬂ
Vs B o s
oA el L Y

K——»W A3l 3 35 J

Q\ Aides ;,\ A L3,j T
\_..Q.S V\_ﬂ ryw\_
d\—j LSJ"—‘-“y j J—)J 3

e | J_a 4,@_& Eit
JBE s Sy iidll 8 B
Q\_sﬂ\ S L s1%
ol G S 3 e

P

g‘é «;M‘ Ly 4k (535

S5 A B

[FM oo ¥ 7 ]
A_cb\u_ouj_sjg_m K 3
L»-w CJ L.(hwj__;b
L dﬁl./. Jj Qﬁ\
P [ T (N W
LJHJNJA_.‘J}] )_5\_9
L3u “ijjc ‘\j
5—%5 Sl ‘53—*3 V—L’J: \f)—f\j
J:‘”J—“f“\/\dd\)&%j
13) \» % i;; uy
wj.)v_&{ng_"—*L

Mu_n\_&{kszb
i m_sj x_;eugg;f_wyj
25 J-ﬁggsiji J—MJ
B! LL,: ; aS

/&})

aaa,)\

3 ,a__d- c\_,lc el
3 -t (\_L_c« Q
ﬁ—ﬂ J:M ﬁu
(T WA TSN v
sl s A
Ol3—23) ey L s

s :—wau——\\ )
‘)’Hu\—by&—? Sl I a
jes 3

A I B
[FA% o o 7 colab]

2 Sl

J_ﬁwbéﬁ‘bf\l a

Loy il sl p g a0
(ﬁfu—kﬂ ujﬂ)]u qu_JGj

zzzzzzzzzzzzzzzzzz

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

T g5 fyF(_S\ O ww S0y K ng
oFl s N L B R .\_@dmd 5 53

7S Iy W R \_é;u Asu—ej S
Q\_*au_p@_,tuw_sy \_M_K qu”su
R[S RN ) ww J_,s@_.u\_gwwup

\A

M{’ .,\_J«d_d.‘! _$A_¢>wg\_ajs.\_(£$w\j)3

P ) sl o 2 uwwv@ﬁ”‘d\s@m_&
u‘&‘u"\} 'Gw‘”r\)“ﬂc-"‘ﬁ‘ ‘.;J’J \)“*ywjuwﬂ
Lowa] dls 4! p@%‘a‘?}d

Y33 s “N—Su— = o Jlea ) 1255 55\—9
Jo ks e 25 s u—‘tSJJ—“t“S
QLa_a.J\ —= (’V‘”J}_S L5 el Cais 55 Jj__a\ Py
S I i MEnG | g\ ) a3l
Sl A6 pi ey S )ﬂd—w—‘é—%

: 20 4\ r—fr\‘*jf——w J\—JJ——’

"1

NOURIRE NS
ol 58 '..°:")“~de)’“ 52 (gl &"“u“’?u&“u oz u:\“gﬁ:@mﬁjﬁ
wL..J Slab sl 22l ol by oA ae Lal CH LYY/ Y G sall 3
A e zcm&”m YER YAV o 7 58
B racl il 3 iy sl J,o\ U AW [JES SNE e
AR . S5 S N RRRVELS w—raoom‘zz)
Bl s$3 5,y 2 o 02 il 4l g

S 3 ol J5 ol (S 4 (211 £8/20 86 0) (S el suge o e 2 5
S s ol G s 5l &JM'U i e LA alde e xr{‘fn}u}w b3,
88 o Vel 3 ully 0OV o ) 7yl

va

Yy

YA

va

\I)

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Yo SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

3 a2 dzy o a3 asy oo dadl adadl ) s e 1 Ll
B Syl o oS o Lynts domy Joy | earlh) o paiz | C“"
QHQ)H@*—;CA—J\“ JJLM—AV—MHJJLM“J‘
S S 6J—"JJJEMV°'\—”‘N
QLA_-,-YLJ\_»U_Q Lz <.5~\‘ MAAA@JJ\M
\)\,uw_\a_b_o\\_e MJHJ\JJH)\_@;M

L= N S PO S G ¥ S -
B,\j\.'a‘ﬁjgxg&u}m—wf\‘_{é@ebuj—ju\wbﬁé\»
b N

Wy o8 Ll e T e 5 Sl 25 Bl “M“‘l e
%wrﬁ SN L 2 B8y (0 Jo ) Jot | " gl s )
15l

e Kowh 8 ool «oqilll) O o e ) Jls Sl 3T 5T —
:rhmj‘M&l‘\sCfg’byﬁ“\ﬂzéd‘ﬁk#y‘dﬁmm%‘w
oS gy ) By ool ol s

Silliea A, & Hy Wi Oy 255

el de K Y Al %_ng_;wquk_u

oFy lida J g, Al S d) \—r’y J gL a5
B e Ble S s S BLayl 5L

7 adb o STl gl el ) s i e e S S e ST ey N
AT o oY C‘df@ Eoldll olhb Ll Call
Yo

YEA o F 7 obe ¥ oy A YER/TET G 55 (S e o e 5 Hf Gl e s
ANAL o ccadl CL,e.J&\ Yo

Vo

Y.


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Ve

oot

sl 5y e o i) e iU L SAS;
QL,M@J\_A Jue 5ty ws@;gu%ﬁgﬁ.ﬁj&;

Jw &bf@w ..1;3’42»?.54&&«@;@\5&,&9 w:f—
fﬁéoj-“; %54*9”3‘) juw} fu“dfj“wuj\r‘ﬂd\
Dl g &y clasl Ml oda

[YAT o oF 7 colab]

AT a1 50y canly gias oo ol 2S Jle Y1 GTW 5 sl
Ll Ll 1y 6T ol T Bskate 60 ¢ s Lol Jo S0 Lad
Al 5)08 jlasl e ad

2 gy s Gt e o sl S T g2l

o B s L o) o sy cmie T, g (LY
SR INURR Y

RENCINIER G
VNNV /2000 O e e b e el (Al Bl S S e T L B
ARV ST o Y Sl gl

Vo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VY SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

s o NS, ) fo iz LT oy codon sy Al ol (3 S
Y

. £ "o 1 3 wo. w

gjrw\m_b;wy\ SL?- @w\.&a&"“ c\;«)—?’ a0 Az, C;'E:V:‘M wj

|38 11y el A1 Sl Vs s o e 3,0lad) S datly 208
Ay drde

s i) e G s Jsill 5 Jells sl Lo dls Ll —
A\l el

i s s el CpaSo s s el _:\.im o 4 G U )2 03,
d;é j—’“—“&”}‘uv J’*S{y"-*-&-’\-;%a-;"fmrm Bl gl
‘ 635-3 AW g 2 25T o sy Pon plel e ¢ BBV (e A
cobjﬁﬁ\‘,&.\éu& <3 b\ﬁh\d\ﬁj‘»jﬂy\‘m :JB ) as,
e G el i 52 1S

SN o3l S sy JE g U

Sl sl e dla s V_@{,a@a_;\_m_dsj_s,

g o dlE) Sl IS Ty (Bud) & e () TUYBEOA ) pd) o anl K
o oY 7ol S ol Al sy (A Gl (S
Arar

O (p) P ONBEVA &) isb) S# o Gl o s o A e QL ST T s s
A AR o (ESA ovoup 7 el FAA o ) z.

2"y "ol Al iy el 3 e IS oo 3 o 2
YVE o O 7 Al Rl JUU Jow do B0V YYY/2TY e 35" L2

A

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

'Y

odn 3 At o g 336U ST gl 5 eleYl o Bl el ale

Lyt s (3 Las e “..59?%/

;,_%w\a,edsuﬂu;s
mo
/M:/_QJ«_.:JHJ
wt_usuﬁ@_yfﬁ\_a
b’?\fbif} R

yu_ﬂm_s‘a_x

Ly cadde CISI e 2y (GoppaW L 555m0 Sl an ALl G
4»."5)&@5&4@0@ cad) ye Lo 8 ol B e oo s .‘%btﬁ
A3 L ol o gt sy < )0 L b 5 4l LS

J_<\ SCTR TUTURMERP Y0 JE S0 I R PN PRI [ R IC oy

AR Jal A" S 5 (grdl il 5l pay c3lom ol 3k

ARG i (SRR /S JCh e S N A = JRE S S P

SN

(ALEAIYY ) W O Syl SF WA s (st 552 o 02 F e
sl ST gl L3 cllely Gl sl e Ll sy 1Tt o ) 7 S

il e kel DS g LSy sl
)V VY U 08T aE10 GBI oy VY 8 Bl il e £ S ae il T s
2l ol s sleall (radl ol o Al S o0 a1 0¥ o 0 2 Bl oyl
—TA4 o o 7 oS sl b gl 4l ) 36 Gy A e B Lo B8

LYY

AYTTAR o F 7 S Al Clb § s )

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz

h\

¢

S


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

O\ Z‘,}?\i s 6/,. 5 °3 O\_;;is\ md CL_,;\;
Q\_MQJL;JJ \r»u_w& d\j\g_nﬁl’st)_p 33]
Q\J__ustpj L_.M_ae t_,o dﬁ_.uy usu_xaj\ o
Ua,.u_S\u\_cY;\.M_AW_SE A_Mj.a.\_mr\_zf
o sl sk oYKl gg ] \_gs\jé Jjga; S

;«L.u uﬁjﬂ U ij &JMY — Yo

o> J_akfa__‘, SR TR I AR S (WO S WAL | A DU 5

WQLJ;\:&«H :Aj\\\: SL{J\} ‘;,JM;:;\,\M Q;J&Jjﬁuwj:b Vo
By " jamaie d'f AP e 7 & é bL{d RS b,5s 43,
5l e 3 Yl M gyl S¥es L el Y
s g gl ‘@M‘ 4d JM L uKJ dos K31 o i L..SJ‘*“)J

v,

Ty
35 S A o ) Cdj@ Ll Ol dodie a1 saie Gl sags O sed) gzl
Miads oo 055 [ U] e sl an



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

s & Hﬁ o
L—w g 5 lsa K0
Lo 3 J—‘ J““—SJ
u@ﬂ“ QM S0 R
—a 4 \5 sl 4§}L
uUa.L.u_S\ $3 Q) i 9\_;3\ jg
SLB 5 Sha D il
L By ST (T
:—ﬁ S 535 Y5 A
Q\ﬁw s ) S A
RIS IO )
L PRI W W
S S (9 s 1S3
ooy G5 sdlly L 1]

\_&3_4@} "”Jﬁ”“
\:;}/ A\_St‘,..._»\_su_;,d
s =,

Nz (oSas .2y ol dL.L\ il ol (pVTV/2V0 o) b

AEVENEE P I
g ool ok
Yo ¥ Sl sdlay L2 L
j_ﬁ f;j_i;j’v_.n_zej’ ’ u.\_<
V\_mu_ajdj_@zl da\JYb
2 "“J "»‘.. ,:53 "‘L‘M—S ‘b
Vi paa ¥ i o adl 3y
w\g;;@ug,fﬁ\uui;;i\u
j_»JS_.J\_AJ._m‘\JLman
¢ (?:,Jjuj J"J’jf

ST gy 5 s

uk_ejr_é L_.Hj

[YAY o ¥ C<Q\E¢L]

55 D b3 S
25 ry_&! CLM_A.:L::,&

Y5 aJ_,L»sL_Acgﬁ__A!
(.J g\_u.J tai_ﬂ\_a-_h_g

Jw\’uuu\wy\
IR

zzzzzzzzzzzzzzzzzzz

A3

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

T ey s el 205
~ 5 0Nt & 00y

ol “\;,J/\_/b\;\_ia}ﬁ_»; C“’ S slais 3IAS,

1.@\—@5 qu"“b GG s’ JEEURUNTS
QEESEIFRC WPy U PO T L L BRI L R
RS S WSS S W B\ B U Sy
R ettt L e S e

9

\_ﬁjﬂj {j_a_j\_n,-d\_z_& y {: DJ—)J\.O—)U_QJ-«AA—X
\)\ A:’WM—“ C/S_/)\ al!é\_ig,_haj A_A\Kj_ﬁj QJ_A J_«\J\J

\C-

oo el Sl (GOl i Gl S ) g2 an Ty M G A s
AYa-YYR

(AYEAYY/TYY ATy /ared o) oW dlos o Jgw o 42 o ant )
TVY-YI0 o dByal Sl

YAV-YAE o cipall Slabs (42 £/2Y3) &) (ol deled o aat ol gl o
YAEYA) o cgall Sk (YVTY/AYA &) S saw ( pli o 02 o G )

Ll Ty FIATYNT o el Db (221 Y-40) /Y48 &) S s (o2 (sl St
EOEEA o cipall Slab (AVY /YT ©) (sl Bl 3yl o a2 S

N 7 oSty YEATYY o idll Sl ((AEVATTE 0) (L3 e o 5 S
AT e

Vo817 o el b (AAV/ATVY &) gl sle&iid o e o i A s
STET ) 7oy

TUOTUY o Ayl Sk (A -ATA/ATYA O) G Sl a2 e
TVYV-IVY o cpall Sl ((ATE/AYYY ) BB i o o o 18 S

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —

o)

oy

oy

ot

00

o1

oy

oA

o4


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

L S WU S S S \_qcu_wu 315,

d\w\M_S\ A_QJ\C._& QMJAHCL_AVJ
Q\’j_ig\ 9\3/335\ zu’ LsJ_&deHuujp_J

Qy‘——’f,ﬁ\\r—m\ I 3y _ A4 dj\—oJ d\—&&u&
oS Ll o ‘—%L o f ii/\_w 55 a

i‘\,

Beos %, o A, A
o g o s s ﬁ-ﬂo—*H&‘

o <oyl Dol (VA1 i/ ) I A e 3 35 ) S0 g 5
TFATYY (o ) 7 oSy WIS

MENY o dpgall Sk (A Y s e &) S i oy 3l £ 0%

Sy VP00 o el Wl (54 +/aYAN O Gl S S oy adl )

0. :szf‘\ z

Sl (A2 ¢ /aYAA &) S Gy alaadl od) jpate a0 dslsd o dres ol
AYONY e o cdpgall

VVANTE oyl Slads (630 V/8YAT ) Gl b Bl Gyl a2y sl pd

0 o) 7 oS
IANENA o el Db (b2 0/ Y ) (abadl sy o anl oy ) 42 5
N3 NAY o Bppall bl (AN VAT 4 ) 3L t\ﬂzwuwﬂ A

YEO VLY o iBpall ik (AT MV/.m/a &) Al sl o 0 dilis
NEVTYY o iyl Sl (A1 Y-211 /a8 0 pesall 55 0 oy a2 oy aad il
LY o ) 7 oS (pAO/2Y 20 &) G lie o SF s

YYY-YYA o gl Slids (pAR9/8YAT Uiy pARY/aYVE O) IR e o sl san
TET N 7Sy

ot e Jly ol ) ) e o g Sy B 0 gmy L LE o o
NA3120 o Bl Sl (Mg ae 0l")

- am 22.01.2026, 06:21:3: - EE—

e

£)

&Y

fay

122

£0

&1

Ly

A

€4


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\ SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

S0 JJJ—*‘*} IS RETIE S WM\ hr&ﬁ N
oJ—” )u LB\-’j UJ\A ST LSJ"“J L] " Jﬂﬁz

db )j—:"L’J u—’J“ — d*“—j‘fwt)}\—u JURES
@Hu b e T

1 \

T e L 5T VYAV & YATYY o Bl ik ol 2ol ) sl
YO\ o «Gramlich, Die Wunder der Freunde Gottes

N R
AT o iyl Clab (pAVO/aY B sl 3 0) 2 S Sap o Bgpme Lgi
ATV e ) 7oy

o5 535 cpalid o ol Sl ol ael ol Jliy (™I Gpall mal (x Gspall 0 53 adl
LY (o Oz oSty Y110 o cpall Db ((AT)/2YET ) add

00N o cipyall Sl (AATV/aYOY o) izl Ll oy e e S

S pAL[aYYT ) G Al ae o plale o Ve ellae oy e e o S 0 By s
oy ATEE o 7 Bl degully EVFR o &8yl Sl (PALY-AL)[AYYY
YA 2 N gz

s s (1) ey A0 o cdbpall Sab (AYA-AYA/2Y10 &) Glall pua oy 35 plabs o
Y o il Sl (A /2188 0) A ol pald o sk e

op sl Db (AAVY/BYTE STAVOLaYTY ) Gplatdl oy ooy g i e 5]
TETTEO o ) 7 sy VETY

b (AT /aYV0 O) GO e o ant o el s S Ee o el s ol s
AY-VO o iyl

J3y GAVALAYAT &) Gl oy o ) ae o oo o b o Al a G Je 22
LY o Vg oSty YINY 1o iyl Sl (o410 1-4 1 0/aYAY

N7 oy AV-AN o @8yl b (PAOV/AYTY &) 2N ol o A el as ]
ara e

VONNET o byl Db ((AOR/AYE0 ) ad o Kb actly (i Oty o

- am 22.01.2026, 06:21:3: e —

¥

Yv

YA

ya

AR

Yy

Yr

Ye

Yo

Al

v


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Vol el ik ol T FE el el i
R (S E-CUPGNE - E R Taglsy ) 5
o Sl Ga sV el ST 5
il 28l Sal I 31yl ale U Solisg
Shsdiasm g s il el iy K dils L
ol Jady pmn L s dg s Gl S
TP SO ECSP R 0 Fis el Vs

RS T B WA PRUEL S NP R NP U €

S 5 ) 8V S EIE s

oS Colo (il Calll juitge (AT [2Y 8 2) ) R VN P TS
G uﬂsj ¢ pRe bl G éfj nuda-.v.b cEjG ‘3 .J\B tjjajs & "“{Y\ s.JLglj cdyogy\ & "AL‘JS\H
20800 o) 7 oS 5 VAOAY (o 8z el el ) (B e i
TN o Nzl depmsll (VAT/2IVA &) (S Cadll ) (o e LYl
ATEE0Y o ) 7S

L éjsj VA [2)TE dw sl Ay cpdl ol 6\4 gdb..:J\ e oy el Al s o r\»:})\jn
008 = 0nY o) 7S AOOLAYEY G

VY o ) g Nl e l) (pVIV/2Y 0 2) cd) ol ) il o ol g
Ao Rapia e GYVAVYT2YTN-AY) 50 G5yl 5y e oy o o i ] o ]
O o ) 7 oSy YV o 8 bl gl

O L S PR T g V- N Y N NG o IROT- U
V=V o ) g o pAOT/RYTA i L3 By pYVAL2YT)

F i o J il 8o glall e 356 aaill Jaxslaal) 3SUGEN e oy 300 ol 5l 58
A peln O o iy dll Sl ) WVAY-VAY /2010 dew 350 3 4S5 5, Gy
S0 o dgall Skl (PAOAAOY/AYEY &) cauldlad o Syl A as

- am 22.01.2026, 06:21:3: - [E—

AR

AR

Yy

Y¢

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Sl Loy M Jilae Lo i) ST Vi 3 (Bt S 51 W

QL_;:ZM . ;ji_;j\é%’i
\)\_Lau_c«aus é\_so&.\_wj
g\-o—a-?J J—s15 Zsﬁjh_&
o 535 i3 5 56T
YD [ ;J, - 4
ﬁ—éj @’)J—L‘

()L—*-"-*-L <& LBQJ—4
o‘f\—?d\—wu@—‘)
Y PRI Y W ST

e i S

R e
olazd ) il 25 J——'UdL—)
L.\cu_auj_wj |islee 4
VL L i )
dk__ejaj 3 ;\_.>.\_9\__&
L_,.\S OS\_QJ uu_m;wq
d\_m K ULB‘\_, G Sa

[ L) o] e

o] s fe B35 3551
$\bV$Hdﬂuﬂ\A_<j
s K saady sl a3
\_U,J\_u_v,vm_uﬁu
Sl s 5 3 b
a_wqx@ S5 Ll 6
e ol e La U

s

dend U5y s 15 01

[YA+ o J‘C‘o\zﬁ,b]
. fu—%%&g/@e a@
o EG gea i Ll
f.' e oKL d-’J uu ?L“
ST qu-“
55 b e c@i 525 35
Lo e Uig pd 2 ot
L LS Y5 18551 Y5 5
S Y W=

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz

Yo


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT ¢

M,A VLLJ du@u u\miw:;ww 4@,,&»)“
weH @d FEE m&b oo oges <l
:safu&‘wmuuwrm@um "Ll 3 ey
el (3l ey cslhll gl e Pl u"d\)&‘ufé\@"r@axﬂi
adls 2 4% Gl L@Wf{wujﬁﬁy mewﬁuﬁ’
Lo

§oladl kel 5687 oo [ o] ¥ Sl m&,u‘y SR
Wt-‘-“r”ﬂ“u)‘uwj ol ek u""u—‘r@{J e
LV.PAM )Wd‘f‘y C“‘Ju“wwéd’u”‘“fﬂ“”
J“\""’(m ugﬁ JS&L»K

0)9\_‘#31 JJLM\-VJ u-o-@oj JJL.ML OML‘,JW.S"(MJJDML;)
.A.?jc L}.GJL»S" \ffjjcowy\éhaxv@auww@c\v&
. \{;_.AYco.\m_aj\oML_izﬁ-wu Q_A};{éj[vvaua VC (b
th—*@&w-’w-’ﬂ uMJ\)Jéfv“&)ﬁj Cﬁ“’u\
JJ:&rz’j U‘A“\’J&Jé r\c wmjr\cjﬁ-&pyvr\a (40\?«-#3
e Yy cans Ll o3l

YRS o o\ 7 olon (p)TV/2EYE ©) bl cplall jpan ol el ol e
0 0 7 oS Emla ik, 448 o ) 7 Al depully TV o ) 7l
ARV

L ¥ ptale Ll ool U

Sl gl

TEY (o) oS (ATOAVEAYY YT Gasdl 3l oy sl 0 e

\o


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

¥ SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

ol e oS S el 3y a5l o 1l 36 oolla ey o
) L Vg g Gl &l Jal

Y GV Lo o gl s dias i Lol BN e
s S 3 Y] il

el e Zpalidly ot gl ¥ el &mm ERENIE
Lo Y 02 (JIRE 1 a3 0 V) ] Y UIFVA AR
oo T e 7 Y Gt B i ol el ST a4
P o ST (o B i 3 @ il ol 5h 2 3] GuY

el é,...l JB L e o3 S ‘53\9343\)4»-‘}\" age" EAsk s,
Ty Ty ol de e sl £ Gl s
L OV &l oy Ly Q) Bl o s p dd ) O St 7 3

.359-,\.13 ¢

st a K
i sl (SR ey (A T00L VT ) S B s e b ¢ mw
ATt e (5 ElAl Sl 3ad Rekie Ml wsijsrug L as) )
(AFT-AOYaYYA-YYA) (oadl Gouloldll ot A e oy ol o 1# o an T e
el jall il 2l " STl T gl e 4S5 L EET-EYA o OV (S
Wlotty o) g

e AU
S S Blal wlib § deaal) Gl ) s b Bkl 2 oS0 ElE) Db = olb

AR

VA6 o ) S (pVIVTRR/2Y 00 A ) oy o by gl
VY

ANV o ) 7 oSt GVAANTVVAY-1VT) S0 o o ol o osin
Y

31 Logeasy «lelall e 4K sl wd\wb SIS ARCE\REN f\ajd.\évz\;\wqu
YAATAC o byl uw (A YIATAR &) 4,8

()

A


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT Y

't Sl 26 il 5T 06755
MW e cpadll oy cdzad L olsot T e Yery s el 5 567
-YM | 2 O o,
13y i gd ad 4 o da iuu..l\ e vfwuj\ S Ll S s,
w}@cwﬁ\dﬂiw@aﬁ\mgsﬁzﬂf@ﬁ%w;\g@am o
LS s pna¥l it 13y .48 (3 Lo e o 3h "SI gl WS sl
L o oo 4 Al G bl sz 5 D ) e o 1
Pl e S syl fadl Cio W Lash LS ity il (o 03
LSOMLMJ | el ity (¥ et T e e 5l g 0l
ieldl, p\wuw\fwdw@yyuwmwé&f{ Ve
gy "oy oSy S i Je e Ll (3 W) e T s
S st Bl e iy oF el ol o) (Bl Do 3 s e e

B0 SRR RV | 74 AN Emldll Sl S e il g QU ) )
ARV 78l xey R S 352 it ((PTY YT VYA-YYY) S 3K
G Akl Slbsldl 35, kAl aldl WYA o JITVY o e SBI b (Y
Al am o Sloglas T (2 5] b 53yl Sielsd dlane 5 Ju\?mg’@)ﬂs utﬁ;\u,\m

l“;‘ \“’)/J“ % ERSRSY d‘s

e ey GO gt G 0 ) Bl S '

do gl sy |2) LV Gl csud) o) oSl degunskl il L dyad| Afjd\ %) Jb 3
yvoe ‘ic (Lo ! my_ﬁ )

oo e ) BUY AL GUSG, sTL(VVeovY o) Sl o dll A oy udd
SAAANCCRAR (" @\N\M )

AVTEY G 3t (3 MmN ) e T Pl ) o e gl OIS " 52
02 ) 7 oS (pATO - AVELATYE - aYTY) Gpaadl 3l o desld e ol
ATEE N



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|1 S Lab JSJY oy oLy 5,0l op u&oY\ Ay —
YO (s8] chji oWy 5,0 lad Cade o 3,2) Sk, —
YY) e, bt Y e 3K Dbl Jsol 3 Sl Ol y, —
LR P 55l d‘ab Gopead) ai2 &) Calill e By s s Bt —
Y 3l e Gy Gandl B8l G Ly 3id —
AV b ) ) il e 2

VY i Gle oY Bagplly s eladl o | &l Ao 3l —

SUI



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 06:21:3:


https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jier Y13 )
ZeSlall

S ol G

o )l

zzzzzzzzzzzzzzzzzzzz



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 22.01.2026, 08:21:35.



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

06:21:35.



https://doi.org/10.5771/9783956506864
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	1. Einleitung
	2. Tāǧaddīn as-Subkī (gest. 771/1370)
	3. Ibn Kamāl Bāšā (gest. 940/1534)
	4. Nawʿī (gest. 1007/1599)
	5. Kāfī Ḥasan Afandī al-Āqḥiṣārī (gest. 1025/1616)
	6. Isbirī Qāḍīzāde (gest. nach 1130/1717)
	7. ʿAbdalġanī an-Nābulusī (gest. 1143/1731)
	8. Abū ʿUḏba (gest. nach 1172/1759)
	9. Die Texte im Vergleich
	10. Toleranz und Harmoniestreben
	Bibliographie
	Indices

