
https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Klaus E. Müller
Der sechste Sinn

2004-05-06 15-54-59 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   1    ) T00_01 schmutztitel.p 51980185636

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


               
Klaus E. Müller (Dr. phil.) ist emeritierter Professor für Ethnologie an der
Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main. Er steht der
»Wissenschaftlichen Gesellschaft zur Förderung der Parapsychologie« vor
und arbeitet in verschiedenen interdisziplinären Forschungsprojekten
mit, u.a. am Kulturwissenschaftlichen Institut Essen und am Hanse-
Wissenschaftskolleg Delmenhorst.

2004-05-06 15-54-59 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   2    ) T00_02 autor.p 51980185692

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


X  T  E  X  T  E

Klaus E. Müller

Der s e c h s t e S i nn .De r s e c h s t e S i nn .
E t hno log i s c h e S t ud i e n z u Phänomen enE thno log i s c h e S t ud i e n z u Phänomen en
de r au s s e r s i n n l i c h en Wahrnehmungde r au s s e r s i n n l i c h en Wahrnehmung

2004-05-06 15-55-00 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   3    ) T00_03 titel.p 51980185724

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


               
Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
über http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2004 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung und Innenlayout: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-203-1

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zell-
stoff.

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschüren an un-
ter: info@transcript-verlag.de

2004-05-07 10-12-26 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 01a552046032980|(S.   4    ) T00_04 impressum.p 52046032988

This work is licensed under a Creative Commons  
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/


 
 
 
 
 
 
 
 

Inhalt

1. Ein Zufall?
Von der Paradoxie, daß wahrscheinlich ist, was uns zufällt 9 .  .  . 

2. Anomalien
Von der Bedeutung der Zeichen 23 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

3. Kippfiguren
Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop 40 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

4. Der Tod
Von den verschiedenen Wegen dahinzugehen,
zu bleiben und wiederzukehren oder nicht anzukommen 54 .  .  .  . 

5. Hellsehen
Von der Möglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken 66 .  .  .  .  . 

6. Geisterglaube
Vom Umgang mit Engeln, die glücklich,
und Teufeln, die unglücklich machen 91 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

7. Telepathie
Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht 110 .  .  .  .  .  .  . 

8. Magie
Vom Willen, der durch Vorstellungskraft
die Welt bezwingt 126 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

2004-05-06 16-35-17 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51982602748|(S.   5-  6) T00_05 inhalt.p - Seite 5 51982602764

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9. Schafe und Ziegen
Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft 150 .  . 

10. Die Zweifaltigkeit der Welt
Von der Spiegelung des Festen im Flüssigen 165 .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

Anmerkungen 172 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

Literatur 186 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

2004-05-06 15-55-00 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   5-  6) T00_05 inhalt.p 51980185764

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kolumne rechts  |  7

»Willst du die Vollendung sehn,
Mußt ins Breite dich entfalten,
Soll sich dir die Welt gestalten;
In die Tiefe mußt du steigen,
Soll sich dir das Wesen zeigen.
Nur Beharrung führt zum Ziel,
Nur die Fülle führt zur Klarheit,
Und im Abgrund wohnt die Wahrheit.«

                 Friedrich von Schiller
                 Spruch des Konfuzius

2004-05-06 15-55-00 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   7    ) T00_06 motto.p 51980185780

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2004-05-06 15-55-00 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   8    ) vak 008.p 51980185788

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein Zufa l l ? Von der Paradoxie , daß wahrscheinl ich ist , was uns zufä l l t  |  9

 
 
 
 
 
 
 
 

1. Ein Zufall?

Von der Paradoxie, daß wahrscheinl ich ist ,

was uns zufäl l t

»So tief war ich in Betrübnis
versunken, daß ich kaum merkte,
wohin ich ging; und der Zufall
(oder ein feinerer Sinn, der in uns
lebendig ist, doch nur führt,
wenn das Gehirn außer Kraft
gesetzt ist), lenkte meine Schritte
zu einem Teil der Insel, wo..«

1Robert Louis Stevenson

Was ist schon dabei, wenn man stolpert und sich gleich wieder fängt?
Stürzt man zu Boden und beschmutzt sich die Hose, entschlüpft einem
vielleicht ein »zu dumm!« Befindet man sich gerade auf dem Weg nach
Hause, bleibt es bei dem gedämpften Verdruß, da sich der Schmutz ja
daheim leicht abbürsten läßt. Es konnte, mußte aber nicht so sein. Schüler
vor einer wichtigen Klassenarbeit oder Prüfung, Schauspieler vor der
Premiere oder Arbeitsuchende vor einem Bewerbungsgespräch wären
dagegen eher versucht, dem Vorfall Bedeutung beizumessen. Konnte, oder
mußte es so sein?
       Dergleichen geschieht jeden Tag viele Male. Der Schreibstift entgleitet
unserer Hand, wir stoßen ein Glas um, treten in eine Pfütze, greifen
neben den Lichtschalter oder verlegen irgendeinen Gegenstand. Meist
nehmen wir das alles nicht eigentlich wahr – und schon gar nicht, daß wir
mit jedem Schritt, den wir tun, das Leben unzähliger unsichtbar kleiner
Organismen auslöschen. Was wir nicht sehen, zählt für uns nicht. Je
geringfügiger ein Ereignis oder »Zufall«, desto eher ignoriert oder baga-
tellisiert, desto rascher vergißt man ihn. Er zeigt keine Wirkung, bleibt
spurenlos. Das Bewußtsein würdigt ihn, sofern es ihn überhaupt regi-

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  |  Der sechste Sinn

striert, nur einer flüchtigen Beachtung. Zufallsphänomene umspielen den
Horizont der Aufmerksamkeit; ihr Medium bildet die »Halbwelt«, deren
Schatten sie zur Unschärfe verurteilt. Darum ist man sich auch niemals
gewiß, ob man nicht einer Sinnestäuschung erlag. Zufallsrealitäten gera-
ten ins Zwielicht. Ihre Bedeutung verschwimmt. Was zählt schon ein
einzelnes Sandkorn? Seine Existenz erscheint uns sinnlos.
       Die schwache Aufmerksamkeit, die den vielen geringfügigen Zufällen
zuteil wird, vermittelt den Eindruck, als träten sie einmalig oder selten auf,
so daß sie gewissermaßen para-normal (von griechisch para, »neben«)
erscheinen. Dabei stolpert man doch häufiger mal oder läßt etwas fallen.
Vorhersehbar ist das nicht – eben weil weder zwischen Zufall und Situa-
tion noch den Zufällen selbst ein notwendiger Zusammenhang zu beste-
hen scheint, der die Grundlage für Prognosen böte. Und doch handelt es
sich um einen Trugschluß, der aus der Art unserer Aufmerksamkeit und
Optik herrührt.
       Verfolgen wir vergleichbare Zufallsereignisse über einen längeren
Zeitraum hin, so »streckt sich« gewissermaßen ihre Unbestimmtheit zu
einer Art Regelabfolge. Wird eine (unverfälschte) Münze n-mal hochge-
worfen, ergibt sich als mathematischer Wahrscheinlichkeits- oder »Grenz-
wert«, daß Kopf oder Zahl nach oben zu liegen kommen, immer einhalb
(1/2). Es existiert kein erfolgreiches Spielsystem, daß dieses Ergebnis
erschüttern könnte. Physiker bezeichnen diese gewisse Ohnmacht wider
die Regel als »Prinzip der Impotenz«; Mathematiker sprechen von einem

2»Axiom für Zufälligkeit«. Beim Roulette bleibt die Kugel im Verlauf
einer längeren Serie von Spielen mit hoher Wahrscheinlichkeit bei jeweils
37 einmal im Gewinnfeld Zero liegen. Gewöhnlich wird ein Mensch von
einem Hund nur selten gebissen, noch seltener so empfindlich, daß der
Fall den Behörden angezeigt wird. In einer Millionenstadt wie New York
geschah das 1955 pro Tag immerhin in 75,3 Fällen. In den folgenden Jah-
ren belief sich die Rate 1956 auf 73,6, 1957 auf 73,5, 1958 auf 74,5 und
1959 auf 72,6 Anzeigen. Analog verhält es sich mit der Zahl der jährlich
zu beklagenden Unfalltoten und Verletzten auf bundesdeutschen Straßen.
Jeder einzelne fällt scheinbar einem Zufall zum Opfer. Hätte er die Fahrt
nur ein wenig später angetreten, eine andere Route gewählt oder unter-
wegs eine Pause eingelegt, wäre ihm vermutlich nichts geschehen. Den-
noch schwanken die Zahlen, in Relation zur Zulassungsrate beziehungs-
weise Verkehrsdichte, in etwa immer um den gleichen Wert; Anfang der
achtziger Jahre handelte es sich dabei in Westdeutschland um rund

315.000 Tote und 80.000 Verletzte.
       Ereignisse, die im einzelnen rein zufällig und unvorhersehbar er-
scheinen, zeigen, mengenmäßig verstärkt, offensichtlich ein sehr stabiles

4»Durchschnittsverhalten«. Erfahrung, Erinnerung und Geschichte
folgen einer ähnlichen Regel. Einzelne Vorkommnisse, Entdeckungen,
Fehlschläge, selbst »Wunder« (Heilungen z.B.) ordnen sich, längerhin

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein Zufa l l ? Von der Paradoxie , daß wahrscheinl ich ist , was uns zufä l l t  |  11

aufsummiert, zu Struktur- und Verlaufstypen, wie etwa im Fall des Ge-
folgschaftswesens oder bei Überschichtungsprozessen.
       Es macht also einen entscheidenden Unterschied, ob man ein –
scheinbar – singuläres Ereignis oder eine Fülle vermeintlicher Einzelfälle
ins Auge faßt. Wahrscheinlichkeiten treten erst bei Berücksichtigung
größerer Häufigkeiten beziehungsweise längerer Reihungen auf und
implizieren die Voraussicht, »daß bei beliebiger Verlängerung einer
solchen statistischen Reihe die relative Häufigkeit eines bestimmten Er-
eignisses gegen einen Grenzwert konvergiert«, der eben die Wahrschein-

5lichkeit des Ereignisses angibt. Weicht aber etwas vom Wahrscheinlich-
keits- oder Durchschnittswert ab, so wirkt es vereinzelt, einem Irrläufer
gleich, und entsteht, paradoxerweise, der Eindruck, daß es sich nunmehr
um ein zufälliges, paranormales Ereignis handle. »Die Wahrscheinlich-
keitstheorie ist«, wie Arthur Koestler griffig formuliert, »der Sprößling

6des Paradoxen, das sich mit der Mathematik vermählt hat.« Gleichwohl
darf, wie daraus hervorgeht, als ebenso gewiß wie der Durschschnittswert
gelten, daß Zufälle oder Anomalien optisch als Horizont- oder Grenzphä-
nomene gegenüber der massiven, »robusten« Dichtewelt im Zentrum
erscheinen.
       Grenzbereiche bilden Übergangszonen zwischen stabil strukturierten
Zentralarealen: Sie gleichen verwilderten Gärten, in denen vielfältige
Blumen des Zufalls erblühen. Die verstärkte Wechselwirkung an den
Rändern der einander berührenden, durchdringenden und überlagernden
Systeme gefestigter Ordnung hat stete Instabilität zur Folge, die immer
wieder, wie die Bläschen in einem Glas Mineralwasser, Unvorhersehbares
auftreibt. Es gibt dort »keine zwei Augenblicke, die einander äquivalent

7wären«. Je mehr Ordnungsstrukturen bestehen, desto vielfältiger fluk-
tuiert Ungewißheit in ihren gleichsam »überschüssigen« Grenzbereichen.
Entgegen dem menschlichen Vermeinen, das sich am »Durchschnittsver-
halten« orientiert, überwiegt in der Natur daher »Chaos«.
       Doch nicht als Dauerzustand. Immer wieder nämlich kommt es in
diesem Brodeln dazu, daß flüchtige, häufig geringstfügige Schwankun-
gen, wie der Schlag eines Schmetterlingsflügels, einander verstärken und
»genau im ›richtigen‹ Augenblick einen Reaktionsweg aus einer Reihe
von weiteren, ebenso möglichen Wegen« einschlagen, ein Prozeß, der als
»Selbstorganisation« bezeichnet wird: Aus der Oszillation der Möglichkei-
ten entwickelt sich ein Regelverlauf, der sich beobachtbar manifestiert und
unter Umständen, wie im Fall des inzwischen schon sprichwörtlichen
»Schmetterlingseffekts«, ein verheerendes Unwetter auslöst. Es herrscht
also, wie Ilya Prigogine (1917-2003, Nobelpreis 1977) sagt, dem wir diese
Einsichten vor allem verdanken, »unter gleichgewichtsfernen Bedingun-
gen ein delikates Wechselspiel zwischen Zufall und Notwendigkeit, zwi-

8schen Schwankungen und deterministischen Gesetzen«. Das Ver-
ständnis dieser Zusammenhänge erlaube es, »die Kluft zwischen Sein

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12  |  Der sechste Sinn

und Werden«, das heißt zwischen Zufallsfluktuationen am Anfang und
Prozessen der Selbstorganisation hin zu definiten, regelgeleiteten Syste-

9men, zu »überbrücken«.
       Selbstorganisation wie Wahrscheinlichkeit, beschrieben von der
»Theorie dynamischer Systeme« (»Chaostheorie«), bauen »belanglose«
Zufälle in deterministische Ordnungen ein, in denen Notwendigkeit
herrscht. Mikroskopische Ereignisse bündeln sich und treten, durch
wechselwirkende Agglomeration, makroskopisch in Erscheinung. Muta-
tionen – »essentielle Zufälle« in der Terminologie Jacques Monods (1910-

101976, Nobelpreis 1965) – lösen evolutive Prozesse aus und führen zu
neuen biologischen Formen. Paranormales tritt als solches aus dem fluk-
tuierenden Wechselspiel der Horizontphänomene als »Zufall« hervor,
bewegt sich unter steter Abschwächung, gebremst und gebrochen beim
Durchgang durch die Strukturen der »Mittelwelt«, optisch ins Zentrum
der Aufmerksamkeit und kommt dort zur Ruhe, das heißt nimmt, gleich
der Roulettekugel im Gewinnfeld, die Position ein, die ihm die Wahr-
scheinlichkeit, das erwartete »Durchschnittsverhalten«, zuschreibt; es
gerinnt sozusagen zur Normalität. Seine Dynamik läßt sich als kurviline-
are Bewegung zwischen zwei Extremen beschreiben: Sie setzt ein im Mi-
krobereich der Potentialitäten mit dem punktartig, quasi explosiven »Auf-
leuchten« zu Beginn, seinem »Anfangszustand«, verliert dann durch die
fortwährende »Symmetriebrechung« auf dem Weg durch die Strukturen
im Mittelfeld an Geschwindigkeit, um zuletzt, angezogen von den Kräften
des Gleichgewichts, eingefangen zu werden im makroskopischen Zentral-
system, wo es seinen »Endzustand« erreicht.
       Offensichtlich haben wir es mit fundamentalen Zusammenhängen zu
tun. Der Zufall, so belehren uns die Quantenphysiker, stellt ein »grundle-
gendes Element« der Natur dar; von ihm scheinen auf atomarer und
molekularer Ebene praktisch alle Prozesse, wie beispielsweise der radioak-
tive Zerfall oder die Bewegungen der Gasmoleküle in einem geschlosse-

11nen Behältnis, abzuhängen. »Teilchen« können ebenso korpuskular wie
wellenförmig in Erscheinung treten. Ihr Ort und Impuls lassen sich nie-
mals gleichzeitig mit eindeutiger Bestimmtheit angeben (»Unschärferela-
tion«). Einzelereignisse, das heißt potentielle Anfangszustände oder
»Zufälle«, sind insofern nicht mehr präzise prognostizierbar, weder prak-

12tisch noch dem Prinzip nach. Jeder Zustand eines Systems kann eben-
sogut der Beginn (»Impuls«) wie das Ende einer Entwicklung (»Ort«)
sein; er enthält potentiell, wie im letzteren Fall, die Vergangenheit, im

13ersteren die Zukunft des Systems. Alles fluktuiert, so daß an die Stelle
deterministischer, »klassischer« wiederum statistische, also Wahrschein-
lichkeitsaussagen treten, die sich auf »Mittelwerte« (sog. »makroskopi-
sche Observablen«) – etwa Dichte, Druck oder Temperatur eines Gases –

14beziehen, und als solche langfristig sehr wohl vorhersagen lassen. Vom
End- läßt sich auf den Anfangszustand (die »Geschichte« des Systems)
zurückschließen, der selbst aber prinzipiell unbestimmt bleibt – wie der

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein Zufa l l ? Von der Paradoxie , daß wahrscheinl ich ist , was uns zufä l l t  |  13

»Urknall«, dem das Universum seine Entstehung verdankt: Erst als sich
das anfängliche Plasma zum »neutralen« Gas zerdehnte, konnte es zu
Dichteschwankungen und »Symmetriebrechungen« kommen, in deren
Folge sich galaktische Makrostrukturen zu bilden begannen, deren »Ver-
halten« dann den heute bekannten physikalischen Gesetzen gehorchte.
       Und wie hätte sich wohl die Physik entwickelt, wenn das schwächli-
che Siebenmonatskind Isaac Newton (1643-1727) nicht am Leben geblie-
ben wäre? Ein Zufall, wenn man so will, ein paranormales Ereignis woll-
ten es so. Mit seiner Geburt war eine Anfangsbedingung gegeben, aus der
sich auf dem Weg über gewisse Wahrscheinlichkeiten schließlich mit
Notwendigkeit eine folgenreiche Entwicklung ergab. Newtons Gravita-
tionsgesetz stellt, auch wenn es später modifiziert werden sollte, eine
einmalige, extreme Leistung dar, ebenso außergewöhnlich wie Newtons
Geburt.
       Ethnologie und Geschichte könnten dafür beliebig viele weitere Be-
spiele anführen. Niemand vermag vorauszusagen, wie sich ein Bauer
beim Frühstück genau verhalten, was er im einzelnen sagen wird. Sehr
wahrscheinlich jedoch ist, daß er sich anschließend mit Proviantbeutel
und Gerät aufs Feld begibt – wie das sein Vater und seine Vorfahren zu
dieser Jahreszeit schon immer taten. Und ganz sicher wird die Familie im
Sommer die Ernte einbringen. Wie das geschieht und daß es mit be-
stimmten Ritualen bis hin zum abschließenden Erntefest verknüpft ist,
folgt überlieferungsbedingten, das heißt deterministischen Verhaltens-
vorschriften, die im Kern alle traditionellen Agrargesellschaften teilen.
Träte jedoch während des Frühstücks ein unerwartetes, paranormales
Ereignis auf, schriee zum Beispiel über dem Haus ein bestimmter, eigent-
lich nachtaktiver Vogel, würde sich der Bauer die Hand verbrennen oder
erlitte er auf dem Weg zum Feld einen tödlichen Unfall, könnte das alles
ändern: Es hätte sich eine unvorhergesehene Anfangsbedingung mit ent-
sprechenden Verhaltensanforderungen und Konsequenzen eingestellt.
Der Bauer würde vielleicht, um das unheilverkündende Vorzeichen
gleichsam zu »hintergehen«, seinen Aufbruch verschieben, der Leichnam
des Verunglückten müßte geborgen und zurücktransportiert und rituell
gereinigt, schließlich irgendwo weit draußen im Busch flüchtig verscharrt
werden, da ein Unfall immer als »Schlimmer Tod« gilt, der ein schweres
Vergehen zur Voraussetzung hat und insofern eine »ordentliche« Bestat-
tung verbietet (um der Seele den Zutritt zum Ahnenreich zu verlegen).
Vom – scheinbar zufälligen – auslösenden Ereignis zu Beginn bis zum
Einscharren der Leiche gewönne also das Geschehen wiederum zuneh-
mend an Wahrscheinlichkeit, um sich zuletzt zur Notwendigkeit der
unzeremoniellen Beisetzung im Busch zu verfestigen. Alle Prozesse in
Natur wie Kultur und Geschichte gehorchen offenbar dem Dreisatz:
fluktuierende Unbestimmtheit – Wahrscheinlichkeit – Notwendigkeit,
und zwar undulierend, in allen Richtungen hin und her und immer wie-
der aufs neue, das heißt im Mikro- ebenso wie im Makrobereich.

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  |  Der sechste Sinn

       Kleine Zufälle stehlen sich, gleich zwielichtigen Elementen, vom
Rand her durch die Gitter der zentralen Ordnungsstrukturen und treten,
wenn sie »anecken« und der Lichtstrahl der Aufmerksamkeit sie trifft,
unerwartet, unter Umständen wie »blitzartig« auf, das heißt erscheinen
zunächst charakterisiert durch die Eigenschaften der Unzugehörigkeit
(Fremdheit) und Plötzlichkeit. Niklas Luhmann (1927-1998) faßte das in
die Formel: »Für ein System sind Ereignisse zufällig, wenn sie nicht im

15Hinblick auf das System produziert werden.« Damit läßt sich ihnen,
nach den Kriterien der »pragmatischen Informationstheorie«, als dritte

16Eigenschaft Erstmaligkeit addizieren: Sie enthalten eine neue Information
– die uns, anfangs zumindest, befremdet, weil wir sie (noch) nicht verste-
hen.
       Deckt sich Erst- mit Einmaligkeit, verstärkt sich die Annahme, daß es
sich um einen »echten« Zufall gehandelt hat. Doch wäre dies keine essen-
tielle, notwendige Eigenschaft, da »Zufälle« sich durchaus wiederholen
können. Wer »Glück« hat, würfelt beim Spielen häufiger die Sechs oder
fährt mehrmals in Folge gute Ernten ein. Geschieht das, schwindet der

17Eindruck der Zufälligkeit mit der Anzahl der Wiederholungen dahin.
Die Ereignisse »bestätigen« einander; die Wahrscheinlichkeit anhaltender
Affirmationen wächst. Bereits »die Zweitmaligkeit gibt der Erstmaligkeit

18Realität«.
       Kleine Zufälle zeichnen des weiteren Geringfügigkeit und Nichtlokalität
aus; das heißt muten »sinnlos« an und erscheinen nicht zwingend an
bestimmte Umstände – Orte, Zeiten, Situationen, Zustände – gebunden,
anders etwa als Unfälle, die immer wieder an ein und derselben Kurve
vorkommen, als Gespenster, denen man nur in einem bestimmten
Schloß oder Waldstück und allein um Mitternacht begegnen kann, oder
Krisensituationen und Dämmerzustände, in denen es häufiger als sonst
zu außersinnlichen Wahrnehmungen kommt.
       Doch immer handelt es sich, schon aufgrund der Nichtlokalität, um
Grenzphänomene »neben« (para) der Normalität – eine weitere typische
Eigenschaft zufälliger Ereignisse. Das bedeutet indes strukturspezifisch,
daß sie von einem angenommenen Mittelpunkt im Zentrum der Ord-
nung aus wahrgenommen und definiert werden: Zufälle stellen periphere
Feldgrößen dar. Denkt man sich dort einen menschlichen Betrachter,
indem man die Situation ethnologisch sozusagen »humanisiert«, gewin-
nen sie nach den Kriterien der anthropo- oder ethnozentrischen Optik
Bedeutung, die in geringfügigen Fällen freilich bei Null liegt.
       Anders aber, wenn es sich um robuste Ereignisse handelt. Ihre Eigen-
schaft des plötzlichen Auftretens schlägt dann um in Bedrohung, erscheint
als Gefahr, die Furcht, Angst oder Entsetzen weckt, und zwar proportional
zum Maß der Annäherung und Geschwindigkeit in Richtung auf den
Beobachter hin: Das Empfinden erreicht seinen Höhepunkt im Moment

19der Berührung und kann dann unter Umständen zum Ableben führen.

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein Zufa l l ? Von der Paradoxie , daß wahrscheinl ich ist , was uns zufä l l t  |  15

       Robuste Zufälle treten seltener auf. Der gelinde oder massive Schock,
den sie auslösen, prägt sich jedoch dem Bewußtsein deutlicher ein, bleibt
in der Erinnerung haften, so daß es so scheint, als kämen sie häufiger vor.
Insofern ist man eher geneigt, eine Verbindung zwischen ihnen herzu-
stellen, so daß sich nunmehr der Eindruck aufdrängt, als wiederholten sie
sich, als läge ihnen eine gemeinsame Bedingung zugrunde, wie im Falle
der Krisentelepathie unter Engstangehörigen. Das läßt es dann begründet
erscheinen, sie seriell zu reihen und ihnen Wahrscheinlichkeit zuzuspre-
chen. Man erwartet sie schon, wie die Weiße Frau, die mitternächtlicher-
weile durch schottische Schlösser schwebt.
       In traditionellen Gesellschaften herrschte der Glaube, daß plötzlich

20Hereinbrechendes die Betroffenen krankmache, in härteren Fällen töte.
Die Buschmänner (Südafrika) hielten anfangs das Erscheinen von Sput-
nik I für den Vorboten einer drohenden Katastrophe; als nichts geschah
und sich die Erscheinungen mehrten, die Erstmaligkeit also erlosch,
gewöhnte man sich daran und maß dem Phänomen keine Bedeutung

21mehr bei. Unfälle mit Todesfolge wurden generell als »Schlimme
Tode« verstanden, das heißt, man sah sie durch Unheilskräfte – ein schwe-
res Vergehen, einen Geisteranschlag oder Zauber – verursacht. Die Toten
stellten eine Bedrohung für die Gemeinschaft dar; man bestattete sie
daher nicht rituell, sondern verscharrte sie flüchtig im Busch, damit ihre

22Seelen keinen Zugang zum Ahnendorf in der Unterwelt fanden. Kleine
Zufälle affizieren nur kaum die Aufmerksamkeit; gewinnen sie größere
Dimensionen und treten ein in die Makrowelt, wird aus der Gleichgültig-
keit Betroffenheit.
       Die Situation verlangt nunmehr nach einer Erklärung; man muß ihr
Bedeutung verleihen, um sich mit ihr auseinandersetzen, angemessen
reagieren, etwas tun zu können. Beispielsweise entgleitet einem eine
kostbare Vase, fällt zu Boden und zerbricht, während man einen schwer-
kranken Angehörigen betreut. Bei vielen stellt sich gleich ein ungutes
Gefühl ein. Es könnte sich um ein Vorzeichen handeln, das bedeutet, daß
der Kranke in Kürze stirbt. Oder ein Mann begegnet nachts auf dem
Nachhauseweg im Wald einem schwarzen Schwein, das einige Schritte
vor ihm herläuft und dann wieder verschwindet. Kurz darauf erfährt er,
daß zur gleichen Stunde sein Vater verstarb. Irischem Volksglauben nach

23bestand zwischen beidem eine Verbindung : Die Plötzlichkeit der Er-
scheinung, die Person des »Betroffenen« und die Farbe des Tieres deute-
ten auf den Tod eines nahen Angehörigen hin. Für Carl Gustav Jung
(1875-1961) hätte es sich um ein typisch »synchronistisches«, das heißt
keinesfalls zufälliges Ereignis gehandelt, wobei er jedoch weniger, wie der
Begriff das eigentlich ausdrückt, an einen gleichzeitigen, und schon gar
nicht an einen kausalen, sondern einen »gleichsinnigen« Zusammenhang

24dachte. Ein weiteres Beispiel beträfe den Fall, daß ein Baum während
eines Unwetters umstürzt und auf ein – »zufällig« – vorbeifahrendes

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  |  Der sechste Sinn

Auto fällt, dabei den Fahrer tötet, nicht aber seinen kleinen Sohn, der im
Fond sitzt. Auch hier stellt sich den Angehörigen die Frage nach dem
Warum.
       Gewicht und Betroffenheit derartiger Ereignisse lassen kaum jeman-
den kalt. Man gerät ins Grübeln. »Wenn wir«, geht Alfred Schütz (1899-
1959) dem Gedanken nach, »in unserer Erfahrung auf etwas stoßen, was
uns zuvor nicht bekannt war und daher außerhalb unseres gewöhnlichen
Kenntniszusammenhangs steht, reagieren wir mit einem Erkundungs-
prozeß. Zunächst definieren wir das neue Faktum und versuchen, seine
Bedeutung zu erfassen; dann modifizieren wir Schritt für Schritt unser
Deutungsschema der Welt, bis das Fremdphänomen mit allen anderen
unserer Erfahrungsbestände und ihrer Bedeutung kompatibel und konsi-
stent erscheint […] So wird es zuletzt zu einem ergänzenden Element

25unseres verbürgten Wissens.« Man stellt im Rahmen eines bestimmten
Anschauungssystems zwischen zwei (oder mehreren) Ereignissen einen
Kausalzusammenhang oder eine akausale Korrelation her, die sich nach
den Prämissen anderer, beispielsweise wissenschaftlicher Theorien verbö-
te. Zerbricht im Beziehungskontinuum zweier Engstangehöriger, deren
einer sich in einem kritischen Zustand befindet, dem anderen eine Vase,
entspricht das dem »Zerbruch« des Gefährdeten – er stirbt. Traditionellen
Vorstellungen nach würde der Baum den Fahrer erschlagen haben, weil
er ein schweres Vergehen beging, das heißt eine Regel, ein Tabu »brach«

26oder auch einem Zauberanschlag zum Opfer fiel , während das Kind
»Glück« hatte und verschont blieb, weil es schuldlos, vielleicht auch für
etwas Bestimmtes ausersehen oder seine Zeit einfach noch nicht gekom-
men war.
       Das befremdliche oder bestürzende Ereignis wird auf dem Schütz’-
schen Wege entschärft und dem System integriert. Dies verleiht ihm
Lokalität; seine Dynamik erscheint als Wiederholung. Doch bezöge sich
das zunächst nur auf seine formale Zuordnung. Da es in den genannten
Fällen jedoch ein reflektierendes Bewußtsein betraf, entspricht die Posi-
tionierung im System einer bestimmten Bedeutung, die als solche nur
plausibel erscheint, wenn sie »Sinn macht«. Diese letztere Bedingung
erfüllen allein normative, insbesondere religiöse Anschauungssysteme: Die
kontingente Erfahrung, die jemandem »zustößt«, wird »bewältigt« durch

27den Bezug auf eine »letzte Wirklichkeit« , konkreter: auf übergeordnete,
transzendente Drittinstanzen (Ahnen, Geister, Götter), deren Handeln

28eine »höhere« Absicht leitet. Erst dadurch springt die formale System-
29verträglichkeit um in »hochgradig signifikante Koinzidenz« und ge-

winnt Sinn. Ein Fazit der Literaturwissenschaftlerin Renate Lachmann:
»Wenn die Vorfälle, Zwischenfälle und Unglücksfälle nicht mehr Zufälle,
sondern sinnvolle Ereignisse und die unerklärlichen Erscheinungen keine
Trugbilder, sondern natürliche Phänomene oder übernatürliche Zeichen
einer höheren Intelligenz sind, dann erhält die Sinnzuweisung, das Ver-
kehren von unbekannt in bekannt, von unerklärlich in erklärlich einen

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein Zufa l l ? Von der Paradoxie , daß wahrscheinl ich ist , was uns zufä l l t  |  17

30soteriologischen Aspekt.« Es handelt sich nun nicht mehr um ein rätsel-
haftes Psi-Phänomen oder Zufall, sondern teleologische Notwendigkeit.
       Doch damit ist das Problem erst lokalisiert, nicht gelöst. Legitim er-
scheint diese Deutung allein unter der Voraussetzung, daß sich alles
Geschehen auf den Betrachter und sein persönliches Umfeld bezieht, das
heißt den Kriterien der anthropozentrischen, konkreter der ego-, allge-
meiner der nostrozentrischen (oder ethnozentrischen) Optik folgt. Ein
vermeintlicher Zufall stellt dann eine »Botschaft« dar; er erscheint gesteu-
ert und bedeutet entweder eine Warnung (Omen), eine Züchtigung, einen
Hinweis, etwas Bestimmtes zu tun, oder einen schadensmagischen An-
schlag. In jedem Fall liegt die Ursache, der Impuls dazu, bei transzendenten
»Intelligenzen«, auch beim Zauber, da man annimmt, daß dieser letztlich
immer auf Anstiftung geistiger Mächte zurückgeht.
       Die teleologische Deutung hat somit eine dualistische Kosmologie, die
Annahme einer jenseitigen Gegenwelt zur Voraussetzung. Traditioneller
Anschauung nach wird ihr Verhältnis zur diesseitigen bestimmt durch
Inversion. Alles ist dort »ganz anders«, läßt sich allein mit Hilfe von Nega-
tionen beschreiben: Es gibt dort weder Raum noch Zeit; das Jenseits ent-
spricht einer Art Vakuum, durch das sich masselose, rein spirituelle Exi-
stenzen nicht eigentlich »bewegen«, da sie aufgrund der herrschenden
Nichtlokalität überall und nirgends gleichzeitig und sozusagen »von
Ewigkeit zu Ewigkeit« sind. Die Extreme beider Welten bilden auf der
einen Seite kompakte, leblose Materie, auf der anderen die unsterblichen
Götter, an der Spitze der unendlich ferne Deus otiosus, der vor Zeiten den
Kosmos erschuf. Beide stellen füreinander Horizontphänomene dar, er-
scheinen wechselseitig extrem paranormal.
       Doch berühren und durchdringen sie einander. Und wo das der Fall
ist, muß es aufgrund des herrschenden Inversionsverhältnisses notwendig
zu unerwarteten, »exotischen« Reaktionen kommen, die meist sicherlich
so geringfügig ausfallen, daß sie nur schwach oder gar nicht wahrge-
nommen werden, gelegentlich aber auch »robuster« Natur sind.
       Bleibt man bei der teleologischen oder, wenn man so will, »animisti-
schen« Deutung, läßt sich am Konzept des kosmologischen Dualismus
schwerlich vorbeidenken. Das schlösse dann auch, wie für die Anschau-
ungen traditioneller Gesellschaften ganz gewöhnlich, ja selbstverständ-
lich, die Konsequenzen mit ein:

1. Ungewöhnliche Erfahrungen und Ereignisse sind grenzbereichsge-
bunden; wo sie auftreten, herrschen Übergangszustände.

2. Infolge des gegebenen, unveränderlichen Inversionsverhältnisses
beider Welten zueinander sollte bei Wechselwirkungen gewisserma-
ßen im Untergrund ein »Feld« entstehen, das zumindest im groben
gleichbleibend einheitlich strukturiert ist und daher den Ereignissen
im Wahrnehmungsbereich ähnliche, seltener übereinstimmende Züge
verleiht (wie z.B. bei Geistererscheinungen).

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18  |  Der sechste Sinn

3. Da für die Gegenwelt Nichtlokalität, Atemporalität und Spiritualität
gelten, sollten sich bei Wechselwirkungen diesseitige Lokalität, Tem-
poralität und Körperlichkeit »verwischen«, das heißt an präziser
Bestimmbarkeit verlieren. Die Horizonte falten sich gleichsam inein-
ander ein. Es entstehen Dämmer- und Entrückungszustände; Visio-
nen, Gesichte, Träume, Eingebungen stellen sich ein; scheinbar wan-
delt sich die Wahrnehmungsfähigkeit des Bewußtseins. In lebenden
Organismen besteht die Verfaltung in Form des Leib-Seele-Dualismus
in Permanenz; sie sind potentiell daher immer offen für transzenden-
te, sogenannte »außersinnliche« Wahrnehmungen; es bedarf nur
entsprechender Voraussetzungen, einer spezifischen »Grenzsitua-
tion«, die eine massivere Wechselwirkung möglich und spürbar
macht.

4. Die spirituelle Welt stellt, erstmals sich aktualisierend während der
Schöpfungszeit, als der »Geist Gottes« mittels Gedankenkraft den
amorphen Urbrei zu gestalten begann, den bewegenden, dynamischen
Gegengrund der materiellen dar, auch im Menschen: Mens agitat
molem (Vergil: Aeneis VI 727). Die unterschiedlich dicht gepackte Mas-
se der letzteren läßt Impulse von »drüben« unmittelbar freilich nur
dort durch, wo sie durchlässiger ist, beziehungsweise Offenstellen,
gleichsam »Fenster« zum Jenseits bestehen, wie im Falle von Brun-
nen, Höhlen, Teichen, um Mitternacht, zu Neujahr oder während
persönlicher Krisenzustände, in denen der Verbund von Leib und
Seele sich lockert. Unter diesen Bedingungen strömt spirituelle Ener-
gie widerstandsfreier durch und löst entsprechend robuste Effekte aus:
Hellsichtigkeit und Wahrträume stellen sich ein, Ahnen und Geister
erscheinen. Im Extremfall schlägt die antiweltliche Kraft so stark
durch, daß sie Materielles auslöscht: Der Organismus eines Menschen
kollabiert, seine Lebenskraft, die Vitalseele, löst sich auf und verstrahlt,
seine – unsterbliche – Freiseele wird von der Transzendenz gleichsam
aufgesogen, sie geht, nunmehr entschlackt und reine Energie, ins
Jenseits über. Impulswellen dagegen, die auf dichter gefügte Materie
treffen, werden gebeugt und gestreut; sie lösen lediglich schwache
Effekte oder Wechselwirkungen aus, die zu ungewohnten Verbindun-
gen, zu »Korrelationen« führen und, falls sie überhaupt wahrgenom-
men werden, als geringfügige »Zufälle« in Erscheinung treten.

Die anthropozentrische Optik mißt, wie gesagt, nur robusten Ereignissen
Bedeutung zu. Sie erscheinen als persönliche »Botschaften«, die den
Empfänger unmittelbar und nur wenig gebrochen, gleichsam per E-Mail
von »drüben« erreichen. Sie enthalten Informationen, denen ein »höherer
Wille«, eine Absicht des Senders zugrunde liegt. Die Ahnen lassen ein
Kind erkranken, um dem Vater zu verstehen zu geben, daß er seine au-
ßerehelichen Eskapaden einstellen soll. Das heißt: In derartigen starken
Fällen wird Kausalität, eine causa efficiens, vorausgesetzt, während man in

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein Zufa l l ? Von der Paradoxie , daß wahrscheinl ich ist , was uns zufä l l t  |  19

schwachen eher von Korrelationen ausgeht, wie sie typisch für betrachter-
ferne, fluktuierende Grenzbereichsphänomene erscheinen. Nach Kant
kann es auch nur so sein. Nach ihm nämlich folgt der Begriff der Kausali-
tät bekanntlich nicht der Erfahrung, sondern geht ihr bereits voraus, als
Kategorie a priori oder angeborene Vorstellungsregel. Psychologische
Experimente haben gezeigt, »daß Gewißheit, die sich auf eine klare
Kenntnis der kognitiven Strukturen gründet und das Geschehen im Um-
feld vorauszusagen erlaubt, generell erwünscht ist«, das Gegenteil ent-

31sprechend Unbehagen auslöst. Starke Anomalien erscheinen daher
notwendig, da sie anthropozentrisch wahrgenommen und gedeutet wer-
den, kausal bestimmt; schwache fernhin am Horizont können auch auf
Korrelationen beruhen.
       Tut man so, als könne man sich aus der Anthropozentrik lösen, und
versucht, einen gleichsam säkularen, »objektiv-wissenschaftlichen«
Standpunkt einzunehmen, ändert sich im Grunde nicht viel. Man geht
aus von der vertrauten, erfahrungsgesättigten »klassischen« Welt, in der
das Geschehen bestimmten Gesetzmäßigkeiten und Regeln gehorcht und
sich daher voraussagen läßt. Zufälle erscheinen wie aufplatzende Blasen
über fluktuierend bewegtem sumpfigem Grund in gleichgewichtsfernen
Bereichen am Rand des in Kultur genommenen Landes. Wir bezeichnen
sie so, weil wir, wie die Physiker uns versichern, ihre Ursachen nur (noch)
nicht kennen, die aber gleichwohl vorauszusetzen sind, da es, so Friedrich
Hund (1896-1997), »keine ursachlosen Ereignisse gibt. Das wäre«, setzt

32er erläuternd hinzu, »wie eine Erschaffung der Welt aus dem Nichts.«
Mit jeder Erweiterung der Erkenntnis fällt Licht ins Dunkel des Unbe-
kannten und legt den morastigen Grund für Zufälle trocken. Staunen und
Verwunderung schwinden, wie schon Aristoteles (384-322 v. Chr.) lehrte,
mit wachsendem Wissen dahin. Wäre uns alles bekannt, könnte es keine
Zufälle mehr geben.
       Doch wissen wir, daß dies Illusion bleibt; es überschritte unsere
Erkenntniskapazitäten. Dies bedenkend, sah der Philosoph Eduard von
Hartmann (1842-1906) den gebotenen Kompromiß in Wahrscheinlich-

33keitsaussagen. Wie schon ausgeführt, werden diese jedoch mittels
statistischer Regeln gewonnen und beziehen sich auf Korrelationen, die
selbst, um es mit Gerhard Vollmer zu sagen, auf verschiedenen unbe-
kannten Auslösefaktoren oder »Koinzidenzen unabhängiger Kausalket-
ten« beruhen, für die nach einer Erklärung zu suchen, ihm »sinnlos«

34erscheint. Denn das würde die Kenntnis kausaler Zusammenhänge
erfordern, die uns allein in den Stand setzten, Antworten auf die Frage
nach dem Warum, nicht lediglich nach dem Wie von Koinzidenzen, Korre-
lationen oder Funktionen zu finden.
       Will man sich damit nicht bescheiden, ist man bekanntlich genötigt,
sozusagen am Grund ein – eben noch nicht vollends erhelltes – universal
gültiges Bezugssystem der Laplaceschen Fiktion vorauszusetzen. Eine pro-
bate Hilfskonstruktion stellt die Annahme einer »dunklen« Gegen- oder

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20  |  Der sechste Sinn

»Antiwelt« dar, deren Strukturen und dynamische Gesetzmäßigkeiten
durch stete Impulse das Geschehen in der empirischen »Lichtwelt« un-

35tergründig bestimmen – »schwach« durch Fluktuationen und ihrer
Erscheinung nach immer erstmalige Zufallsereignisse in gleichgewichts-
fernen Grenzbereichen, die sich gegebenenfalls selbstorganisieren und zu
neuartigen Entwicklungen führen können, »stark« dagegen durch wieder-
holte Prozesse im gleichgewichtsnahen zentralen, »klassischen« Erfah-
rungsraum, wo sie zunächst Wahrscheinlichkeits-, dann Gesetzescharak-
ter annehmen und das gesichert Gewußte nur immer wieder aufs neue
bestätigen. In der Ethnologie entspräche dem das Linton-Kluckhohnsche
Konzept von der covert und overt culture. Unter der ersteren verstand Ralph
Linton (1893-1953) die basic personality structure, Clyde Kluckhohn (1905-
1960) die grundlegenden patterns einer Gesellschaft, das heißt beider
Auffassung nach die strukturierte Summe der allgemeineren Geltungskri-
terien der Welt- und Lebensanschauung, des Sozialerhalts, der Moral und
Ästhetik, die in der »offenbaren« Kultur, vermittelt über die Sozialisation,
als manifeste configurations, das heißt habituelle Stereotypen und Institu-
tionen erscheinen und durch repetitive responses der Individuen unterein-

36ander, also fortwährende Bestätigung, stabilerhalten werden.
       Sich mit dem, was sich ständig wiederholt und bestätigt, zu beschäfti-
gen, mag auf die Dauer langweilig erscheinen. Früher gebot das die Or-
thodoxie, deren Autorität jedoch seit Beginn der »Neuzeit« zunehmenden
Erosionskräften ausgesetzt ist. In der Gegenwart – diesen Begriff einmal
sehr elastisch verstanden – rührt sich gewissermaßen das Erkenntnisinte-
resse, traut Stabilitätserklärungen nicht mehr und läßt sich reizen von
»Grenzzuständen«, in denen das Gleichgewicht schwankt, »anything goes«,
wie Paul Feyerabend (1924-1994) deklarierte, in trügerischen Nischen
Geheimnisse lauern, exotische Erscheinungen vorüberziehen, Schamanen
tanzen, »der Fremde« uns anblickt und zur Selbstreflexion aufruft, In-
formationen wellenförmig fließen oder korpuskularartig von Gegenstän-
den ausgehen, Ethnologen, dem geschmeidig sich fügend, in »dialogische
Diskurse« eintreten und »polyphone« Stammesmonographien schreiben
und, dies nicht zuletzt, Kreativität blüht.
       Doch bei aller Fluktuation multikultureller »Optionen« stellt sich, das
Ganze wieder über den Kamm der Langfristigkeit geschoren, immer
wieder die Regel ein. Diffundierende Identitäten zum Beispiel ziehen sich
regional immer wieder zusammen und formieren sich neu. Ein Vorstel-
lungs- und Verhaltensrepertoire bildet sich aus, das nur im Oberflächen-
bereich, nicht aber seiner inneren Aufbaustruktur nach vom Altvertrauten

37abweicht.
       Die patterns bleiben. Da die »Anfangsbedingungen« einer Entwick-
lung indes unbestimmt, wenn man so will dem Zufall überlassen sind,
läßt sich der Verlauf zunächst nur mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit
voraussagen; je länger er im Gang ist, desto mehr Regelcharakter gewinnt
er jedoch. Ein künstlerischer Einfall wächst sich zum »Stil« aus, der

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ein Zufa l l ? Von der Paradoxie , daß wahrscheinl ich ist , was uns zufä l l t  |  21

bestimmten Kriterien gehorcht, so daß ein Literatur-, Kunst- oder Musik-
historiker rasch erkennt, welcher Schriftsteller, Maler oder Komponist der
»Schule« verpflichtet war. Analog halten geschichtliche »Schlüsselereig-
nisse«, Mutationen, wissenschaftliche Erkenntnisse oder politische Ent-
scheidungen die Schöpfung fortwährend in Gang. Am Ende, das heißt im
Augenblick der Betrachtung, stehen eine Art, eine Theorie oder »Schule«,
ein Staat, eine Verfassung.
       Analytisch ist demzufolge zwischen peripheren Ereignissen, Zufällen
oder Anfangsbedingungen und geronnener Regel in der zentralen
Gleichgewichtswelt zu scheiden. »Tatsächlich hat sich«, wie Henning
Genz das für die Physik bestätigt, »die Methode der Trennung von An-
fangsbedingungen, die allein für die Zufälle des Wirklichen verantwort-

38lich sind, und symmetrischen Naturgesetzen glänzend bewährt.«
       Nicht bewährt allerdings hat sich die Annahme, wir könnten eine
dezentrale, »objektive« Betrachterposition beziehen. Jeder glaubt sich in
einem gleichgewichtsnahen Zustand zu befinden, in einer regelgeleiteten
Welt zu leben und nimmt Ungewöhnliches, das Norm und Gesetze beugt
oder bricht, als Horizontphänomen wahr. Als lebendige Menschen, als
Angehörige sozial verschlüsselter Gruppen, können wir den magischen
Kreis der anthropo- oder soziozentrischen Weltwahrnehmung vielleicht
gedanklich, nicht aber realiter verlassen. Wir messen diesem Bedeutung,
das heißt einen Sinn in unserem Lebenszusammenhang zu und vernach-
lässigen oder ignorieren jenes. Beider Verhältnis begreifen wir dynamisch
als Entwicklung: von Anfangsbedingungen zum Regelsystem, von einfa-
chen zu komplexen Formen, von der Barbarei zur Zivilisation, ob nun im
anagenetischen oder evolutionären Sinn. Die »Trennung«, von der Genz
spricht, ist lediglich ein analytisches Hilfsmittel; denn Ursprung und
Ende bilden einen Zusammenhang, zunächst anscheinend eine Korrela-
tion, dann, im Sog der anthropozentrischen Optik, einen kausal, ob nun
teleonomisch oder teleologisch determinierten Pozeß, der zuletzt, oben
auf der zeitlich stillgestellten Betrachterebene, als komplementäre Bezie-
hung erscheint: Die verdeckte »dunkle« Kultur steht mit der offenbaren

39»lichten« ganz ebenso in einem derartigen Zusammenhang wie die
Mikro- und Makrowelt oder der dunkle und der helle Kosmos.
       Es gibt kein Entweder-Oder. Zwischen Zufall und Notwendigkeit
besteht eine unaufhebbare Beziehung. Selbst wenn wir sie nur konstruie-
ren, folgen wir damit wieder einer Notwendigkeit, die sich aus der An-
thropozentrik ergibt. Wir müssen der Welt Bedeutung verleihen, um uns
orientieren und überleben zu können. Unbewußt oder kryptisch lauert
Teleologie auch im Hintergrund säkular gestimmter Köpfe. Für Ameisen
oder Pferde stellt sich das Problem vermutlich nicht.
       Läßt sich der »Urknall« als Zufall verstehen? Falls ja, müßte er laut
Hund und anderen eine Ursache haben – und wäre ein Scheinzufall. Das
würde bedeuten, daß auch danach bis in alle Zukunft hin Scheinzufälle
möglich waren und sind. Im Grunde verschöbe dies das Problem nur

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22  |  Der sechste Sinn

hinter den Urknall zurück. Verdankt das Universum indes seine Entste-
hung nicht einem Zufall, sondern der Absicht einer wie auch immer
gearteten »höheren Intelligenz«, könnten auch alle späteren Ereignisse,
die uns als Zufälle erscheinen, in Wahrheit keine sein; sie müßten alle-
samt der Schöpfungsabsicht folgen, also irgendwie Sinn machen. Wie
immer einen das persönlich anmuten mag – und mir selbst widerstrebt es
zutiefst: als geborenen Anthropozentrikern bleibt uns eigentlich keine
andere Wahl, als der letzteren, sagen wir »animistischen« Alternative den
Vorrang einzuräumen. Vielleicht sind wir ja doch alle wie Kerzen im
Atem Gottes.

2004-05-06 15-55-01 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.   9- 22) T01_01 kap 1.p 51980185812

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anomal ien. Von der Bedeutung der Zeichen  |  23

 
 
 
 
 
 
 
 

2. Anomalien

Von der Bedeutung der Zeichen*

Warum verfehlt der vollkommen gearbeitete Pfeil eines erfahrenen, treff-
sicheren Jägers sein Ziel? Wie kommt es, daß eine Pinie das eine Jahr
reichlich, im nächsten jedoch keinerlei Zapfen trägt? Wieso wird nur
einer von zwei Männern, die gemeinsam reisen, von einer Infektions-
krankheit befallen? Möglicherweise lag es an einem Versehen, einer Un-
achtsamkeit, einer Ursache, die im dunkeln blieb, oder purem »Zufall«.
Jedenfalls sähen wir keinen Anlaß, uns deswegen den Kopf zu zerbrechen
und nach einer Erklärung zu suchen. Wir sind weder vom Jagdglück noch
einer gesicherten Pinienkern-Ernte abhängig und können, wenn wir
erkranken, die Arbeit auch einmal ruhen lassen, ohne gleich um unsere
Existenz bangen zu müssen.
       Anders stellte sich das in traditionellen Gesellschaften dar. Jagdpech
wie Ernteausfälle und die längerfristige Arbeitsunfähigkeit eines Angehö-
rigen konnten für eine Familie, unter Umständen die gesamte Gruppe,
nicht nur Hunger bedeuten, sondern das Überleben aufs Spiel setzen.
Man mußte für derartige Unbilden plausible Erklärungen parat haben, um
entsprechend wirksam, das heißt mit probater Erfolgsaussicht reagieren
zu können.
       Gewöhnlich erreichen die Handelskanus der Wogeo-Insulaner die
nahegelegene Nordküste Neuguineas problemlos. Mitunter jedoch kentert
eines und die Mannschaft ertrinkt. Da die Überfahrt an sich keine Risiken
birgt und die Leute hinreichend Erfahrung besitzen, kann da nur etwas
»nicht mit rechten Dingen zugegangen« sein – man vermutet, daß Zauber
im Spiel war, wie analog etwa auch bei Schlangenbissen oder Verletzun-
gen durch Wildschweinattacken. In allen Fällen handelt es sich um selte-
               
* Das folgende Kapitel beruht auf einem – hier leicht überarbeiteten – älteren Text,

der erstmals unter dem Titel »Reguläre Anomalien im Schnittbereich zweier

Welten« in der Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 34, 1-2

(1992): 33-49, erschienen ist.

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24  |  Der sechste Sinn

1ne, eigentlich auch ungewöhnliche Vorkommnisse. Ein weiterer Grund
könnte ein Vergehen, ein Tabubruch sein. Diese Erklärung führen Ngadju
Dayak auf Borneo ins Feld, wenn jemand auf einem morschen Floß ein-

2bricht. Von den Lovedu in Transvaal berichten Eileem J. und Jacob D.
Krige den folgenden Fall: Auf einem Feld steht ein alter, abgestorbener
Baum, dessen Geäst aber immerhin noch einigen Schatten spendet. Da-
her ruhen sich die Leute gern unter ihm aus, wenn sie bei der Feldarbeit
eine Pause machen. Eines Tages sitzen zwei Kinder zu seinen Füßen –
und da geschieht es: Er stürzt um und erschlägt das eine von ihnen. Jahre-
lang hatte er standgehalten; warum nicht noch einen Tag oder nur wenige
Stunden länger? Wieso wurde das eine der Kinder und nicht das andere

3getötet? Niemand zweifelte, daß »Hexerei« die Ursache war. Monica
Wilson diskutierte das Problem in bezug auf Erkrankungen durch »An-
steckung« mit einem Lehrer der Pondo (Transkei). »Ich verstehe schon«,
hielt der ihr entgegen, »daß Typhus von Läusen übertragen wird – nur:
Wer sandte die infizierte Laus? Warum biß sie gerade A und nicht seinen
Bruder B?« Mit Malaria sei es das gleiche. Wenn eine Krankheit lediglich
die Leute eines Gehöftes vernichte, könne sie nur »gesandt« sein, von wem

4und aus welchem Grund auch immer. Gewißheit erlangt man dann
durch Divination, beispielsweise indem man ein Orakel befragt.
       Überraschende Mißgeschicke müssen, wie alles andere Geschehen
auch, ihre ganz bestimmten Ursachen haben. Da sie die traditionelle
Lebensordnung stören, können sie nur Folge einer Verletzung ihrer Voraus-
setzungen sein. In härteren Fällen kommen dafür zwei Möglichkeiten in
Betracht: Entweder haben die Betroffenen wider eine wichtige Norm,
beziehungsweise ein starkes Tabu verstoßen und werden dafür von Ah-
nen und Göttern bestraft, oder die Heimsuchungen gehen auf das Übel-
wollen anderer, etwa den Bösen Blick, vor allem aber auf Schadenszauber
zurück. In diesem Fall ist gleichsam weiter zurück mit einer vorgelagerten
verdeckten Veranlassung zu rechnen: Der Wille, Böses zu wirken, muß
seinerseits eine Ursache haben, die im Verhalten des Opfers selbst (Un-
freundlichkeit, Mißgunst, Geiz) oder einem früheren Vergehen des Un-
heilstifters liegen kann, das ihn schwächte und anfällig für »Einflüsterun-
gen« bösartiger Geistmächte machte. Geringere Widrigkeiten dagegen –
ein Abkommen vom Weg im Wald, ein Stolpern, bei dem man sich den
Fuß verstaucht, eine ungeschickte Bewegung beim Töpfern, die das Ton-
modell zerstört – werden auf unmittelbare Eingriffe von Geistern zurück-
geführt, die man vielleicht aus ihrer Ruhe aufgeschreckt oder durch ein
unbedachtes Wort verärgert hat oder denen es, wie vielen von ihnen, ganz
einfach Spaß macht, den Menschen eins auszuwischen.
       In traditionellen Anschauungssystemen finden also zwar »Anoma-
lien«, das heißt ungewöhnliche Vorkommnisse, Platz, nicht aber Zufälle:
Es gibt für alles eine Erklärung. Hat man keine zur Hand, geht man – wie
beispielsweise die G/wi-Buschmänner in Botswana – davon aus, daß es
sich um eine Kombination von Wirkursachen handelt, deren einige sich

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anomal ien. Von der Bedeutung der Zeichen  |  25

5der Kenntnis der Menschen entziehen ; die Überzeugung von der De-
terminiertheit allen Geschehens weist dann lediglich einen kleinen wei-
ßen Fleck auf; es wäre nur eine Frage der Mühewaltung, das Muster am
Grund der Ereignisse deutlich zu machen. Andernfalls bliebe es eben

6einfach im dunkeln.
       Die Welt im engeren, eigentlichen Sinne, das heißt die je eigenethni-
sche Endosphäre, stellte traditioneller Anschauung nach ein klarkontu-
riertes, festgefügtes System idealer Ordnung dar. Bestimmte Verhaltens-
gebote sicherten seinen Bestand. Eines der wichtigsten bildete die Ver-
pflichtung zur Reziprozität: Eine Gabe mußte durch eine wertadäquate
Gegengabe, eine Leistung durch eine entsprechende Gegenleistung,
Zuwendung durch Zuwendung vergolten werden. »Wechselseitige Hilfe«,
beobachtete die südafrikanische Ethnologin Monica Wilson bei indigenen
Bevölkerungen ihrer Heimat, »ist eine conditio sine qua non des sozialen

7Zusammenlebens.« Jede Austauschbeziehung enthielt überdies die
Botschaft, daß die Beteiligten zusammengehören, Mitglieder einer Ge-

8meinschaft sind. Im Gegenzug konnten ein niedergebranntes Haus
wiederaufgebaut, eine durch Tabubruch verursachte Krankheit durch
Sühne geheilt, ein Vergehen geahndet werden. Es handelte sich, im Sinne
eben der Reziprozität, um prinzipiell reversible Prozesse, um Erhaltungs-
regeln, die den Kraftfluß im Innern banden und die gesellschaftliche
Homöostase gewährleisteten – jedenfalls dem Ideal nach, wie es George
Silberbauer selbst für die G/wi-Buschmänner, die er aufgrund jahrzehnte-
langer Erfahrung bestens kannte, beschreibt, also Sammlerinnen und
Jäger, bei denen man es sonst eher lax mit Konventionen und Verhaltens-
regeln hält: »Die G/wi betrachten ihre Umgebung, die der Wahrnehmung
zugängliche ›Mittelwelt‹, als ein klar geordnetes Ganzes. Seinsformen,
Ereignisse und Tatbestände erscheinen de facto oder potentiell erklärbar
vermöge ihrer kausalen Wechselbeziehungen mit anderen Seinsformen
usw. Diese Verknüpfungen sind weder chaotisch noch zufälliger Art,
sondern regelbestimmt, das heißt unterliegen steter Repetition. Unvor-
hergesehene Wendungen und Irregularitäten stellen durchaus vertraute
Komplikationen dar; man begreift sie jedoch als Umstellungen in der
Kombination der Faktoren, die eine Beziehung bestimmen, nicht aber als

9Abweichungen von der Ordnung oder gar deren Auflösung.« Entspre-
chend mehr noch gilt das für seßhafte, also bereits deutlicher differenzier-
te Gesellschaften. Bei ihnen verstärkt sich der Ordnungsdruck sichtbar zu
den zentralen Dichte- und Repräsentationsbereichen hin, wo die Ältesten
öffentlich auftreten, Ratsversammlungen und Gericht auf dem Dorfplatz
halten, das Männerhaus steht und die großen Kulte, die den Fortbestand
der Gruppe zum Gegenstand haben, gestelzt und feierlich prunkvoll in
Szene gesetzt werden. Verletzungen der Tradition hätten hier, im Kernbe-
reich des Systems, zu explosionsartigen Konsequenzen führen müssen.
Zwar kamen Krankheiten, Unfälle, Konflikte oder Wetterkatastrophen, die
den Bestand der Gesellschaft bedrohten, immer wieder mal vor; sie ließen

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26  |  Der sechste Sinn

sich jedoch in der Regel durch entsprechende Sühnemaßnahmen rück-
gängig machen. Dem Tod eines Angehörigen folgte die Reinkarnation
eines verstorbenen Gruppenmitglieds. Schweren Mißgeschicken lag stets
ein gravierendes Fehlverhalten hienieden zugrunde: Ahnen, Sippen- und
Dorfschutzgeister, unter Umständen die Götter selbst, suchten zur War-
nung oder mit strafender Hand die Frevler heim, um die erschütterte
Ordnung wieder zurechtzurücken. Die diesseitige hatte so zwingend die
Existenz einer jenseitigen, unsichtbaren, transzendenten »Antiwelt« zur
Voraussetzung, aus kausalen oder, wenn man so will, aus Gründen der
Strukturkonsistenz des Ganzen. Beide bildeten einen komplementären
Verbund.
       Entsprechend wurde die jenseitige Welt als inverses Gegenbild zur
diesseitigen begriffen, noch deutlich konturiert im erdnahen, dichter mit
Stoff durchsetzten Bereich, dann zunehmend gestaltlos im fernen Kos-
mos, wo alles sich auflöst und vollends umkehrt in raumzeitlose Geistig-
keit. Ersteres galt für die Totenwelt. Auf dem Weg dahin mußte die leib-
unabhängige, rein spirituelle »Freiseele«, nachdem sie ihre körperliche
Umhüllung abgestreift hatte, zunächst die öden und wüsten Weiten der
irdisch-geographischen Exosphäre durchziehen, wo die Schrecken zu-
nehmend wuchsen und sie garstige Geister und gargantuanische Unge-
heuer bedrohten, bis sie zuletzt an den Rand der Erde gelangte. Dort hatte
sie schwimmend, in einem Nachen oder über eine haarnadelschmale
Brücke die Wasser des Urozeans, der verbreiteter Anschauung nach
stromförmig die Erdscheibe rings umkreiste, zu überqueren, um dann
zuletzt, »drüben« in der Unterwelt angekommen, auf der Gegenseite, also
den Kopf nach unten auf antipodische Weise, den Weg zurück bis zum
Ahnendorf unmittelbar unter der Siedlung der Lebenden zu gehen. Dort
traf sie die Dinge zwar im Grunde nicht anders an, als sie auf Erden
waren, nur verhielt sich hier eben alles invers zu den Verhältnissen oben:
Dem Tag oder Sommer (Regenzeit) im Diesseits entsprechen im Toten-
reich Nacht und Winter (Trockenzeit). Infolgedessen wachen und arbeiten
die Verstorbenen, wenn die Lebenden schlafen. Die Sonne geht bei ihnen
im Westen auf und im Osten unter, oder es scheint statt ihrer überhaupt
nur der Mond. Die Flüsse, Entsprechungen jener auf Erden, fließen in
gegenläufiger Richtung. Rechts verkehrt sich in der Unterwelt in Links.
Begriffe werden in der Gegenbedeutung, also etwa »süß« für »bitter« oder
»stehen« für »liegen«, verwandt. Männer verwandeln sich mitunter zu
Frauen, diese zu Männern. Im Alter Dahingeschiedene entwickeln sich zu
Kindern zurück, Frühverstorbene reifen zu Erwachsenen und Alten her-
an. Ihre Hütten betreten die Toten von hinten, und natürlich bewegen sie
sich weiterhin »kopfüber«, mit den Sohlen gegen die Unterseite der Erde.
Nicht anders sitzen sie etwa auch in den Booten, die entsprechend kiel-
oben über das Wasser gleiten. Ebenso weisen Dachfirste und Baumkro-
nen – aus irdischer Sicht – nach »unten«. Eine betagte Zulu (Südafrika)
demonstrierte einem Europäer die Gegenweltlichkeit in der Weise, daß

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anomal ien. Von der Bedeutung der Zeichen  |  27

sie auf den Rücken ihrer Hand wies und erklärte: »So leben wir«, darauf
die Hand umkehrte und, auf die Innenfläche deutend, hinzusetzte: »So

10leben die Ahnen.« Märchenhelden, die – etwa durch einen Brunnen –
noch zu Lebzeiten in die Unterwelt geraten, fallen beim Grenzübertritt
nicht selten in tiefen Schlaf, also einen todähnlichen Zustand. Wachen sie
»drüben« wieder auf, stellen sie staunend fest, daß dort statt der Männer
die Frauen zur Jagd gehen und Initiationen und Feste ausrichten, wie

11zum Beispiel bei den Mek in Neuguinea. Vordem einfache Leute fah-
ren, europäischen Märchen zufolge, in goldenen Wagen, während einsti-

12ge Könige in Lumpen gehen und Schweine hüten. Unansehnliche
Geschenke wie Dreckklumpen, Steine oder Mist, die ihnen die Jenseitigen

13machen, verwandeln sich nach ihrer Rückkehr in Gold.
       Und eines Tages kehren die Toten, sich reinkarnierend, wieder ins
Leben zurück, während andere sterben und in die Gemeinschaft der Ah-
nen eingehen. Da eine Gesellschaft, vorausgesetzt, daß ihre Mitglieder
sich penibel an die altüberlieferten Vorschriften hielten, einen gleichblei-
benden Bestand an Freiseelen besaß und insofern auch nur zu überleben

14vermochte , wog sich das Verhältnis der Lebenden zu den Toten, wie die
Wassersäulen in kommunizierenden Röhren, gegeneinander auf. Stieg
die Dorfbevölkerung überstark an, starb nach Überzeugung der Asmat in
Irian Jaya (Westneuguinea) prompt der »Überschuß« ab; geschah dassel-

15be bei den Toten, reinkarnierten sich mehr als gewöhnlich. War es zu
vielen schwereren Vergehen gekommen und starben die Schuldigen oder
Angehörige von ihnen dafür eines Schlimmen Todes, so daß ihre Seelen
nicht ins Ahnenland fanden und der Bestand bedrohlich sank, begaben
sich die Schamanen in vielen Teilen der Welt entweder in die Oberwelt zu

16Gott, der dort eine Art Seelen-Pool unterhielt, und baten ihn um Ersatz
17– oder stahlen ganz einfach Seelen bei benachbarten Gruppen. Dabei

konnte es sich allerdings immer nur um eine Notlösung handeln; denn
normalerweise duldete man keine »Fremdseele« in seiner Mitte. Daher
war auch Intimkontakt mit Gruppenfremden strengstens verpönt. Ent-
stand aus einer derartigen Beziehung ein Kind, wurde es entweder abge-
trieben oder sofort nach der Geburt getötet.
       Wachsend mit der Entfernung zur erdnahen Verschränkung von
Diesseits und Jenseits weitete letzteres sich zunehmend aus. Raum und
Zeit verloren sich vollends. Zuletzt herrschte ubiquitäre Unendlichkeit,
»von Ewigkeit zu Ewigkeit«. Die Wesen dort essen und altern nicht, sind
körperlos, rein spirituell, unsterblich wie die leibunabhängige Freiseele
des Menschen. Sie bilden »Antiexistenzen« zu den Geschöpfen auf Erden,
denen einige von ihnen aber doch immerhin noch insofern verbunden
bleiben, als sie gewisse »Ressortfunktionen« – als Jagd-, Wetter-, Meeres-
oder Erdgottheiten (bzw. Heilige) – wahrnehmen, das heißt sich vernehm-
lich bemerkbar machen, angerufen und versöhnt werden können und
Opfer entgegennehmen. Allem schließlich extrem entrückt, residiert der
Schöpfer- und Hochgott in den äußersten Sphären des Alls. Er existierte

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28  |  Der sechste Sinn

bereits vor der Erschaffung des Kosmos, wie er auch nach seinem Unter-
gang noch sein wird: so ungeworden wie unvergänglich, allgegenwärtig,
allwissend, allmächtig; ein »Deus otiosus«, der die Welt kaum mehr wahr-

18nimmt, ein »Deus absconditus«, der aller Zuwendung unerreichbar bleibt
– die absolute Inversion seiner menschlichen Kreatur. Das Jenseits ent-
spricht der »Traumzeit« der australischen Aborigines, wie sie ebenso aber
auch andere Völker kennen, in der zeitlose Ewigkeit herrscht und man
entsprechend die Schöpfermächte noch schauen und in die Vergangen-

19heit zurück- wie in die Zukunft vorausblicken kann.
       Gleichwohl sind Diesseits und Jenseits, Götter und Menschen ohne
einander nicht denkbar. Auch Gott »lebt« nur im Bewußtsein seiner
Geschöpfe. Zwischen beiden Welten webt wechselwirksame Abhängig-
keit. Doch besitzen die höheren jenseitigen Mächte, schon aufgrund ihrer
Vorgängigkeit, ihrer »Seniorität«, ein gewisses Übergewicht. Während
Gott sich universalem Glauben zufolge nach der Erschaffung der Welt,
beziehungsweise dem Sündenfall, der den Menschen die Sterblichkeit
eintrug, das heißt sie vollends materialisierte, »zurückzog«, segnen die
Götter und noch unmittelbarer die Ahnen sie, spenden Fruchtbarkeit und
Prosperität und strafen, wenn die Sterblichen fehlgehen. Sie allein verur-
sachen in letzter Instanz alles Geschehen auf Erden. Die Traumzeitwelt
ist den Australiern so der stete Kraftquell, aus dem Mensch und Natur die

20existenzerhaltenden Energien zufließen. Enger im personalen Sinne
jedoch verknüpft das dichteste Band Menschen und Ahnen. Die Verstor-
benen vor allem tragen die Verantwortung für die Fruchtbarkeit und die
Überlebensfähigkeit der Ihren auf Erden. Die Nyakyusa in Tansania
glaubten sogar, daß sie aus diesem Besorgen heraus bei jedem Fortpflan-

21zungsakt zugegen wären.
       Nicht minder wichtig für das Interdependenzverhältnis war auch der
Informationstransfer zwischen den Welten. Dafür kam auf seiten der Le-
benden einzig die Freiseele in Betracht, weil sie selber geistiger Art war.
Doch mußte sie sich dazu aus ihrer Leibeinkörperung lösen, da diese ihr
gleichsam die Sicht verstellte und ihre Wahrnehmung trübte. Auf die
nächstliegende Weise geschah das im Traum, wenn die Physis weitge-
hend deaktiviert war und »ruhte«. Dann verließ die Seele oftmals den
Leib, »stieg aus« und bewegte sich fort, unternahm einen »Ausflug«. Was
sie dabei sah und erlebte, bildete den Inhalt ihrer Traumgesichte. Aller-
dings verlor sie nie ganz die Verbindung zum Körper – andernfalls wäre
der Mensch gestorben. Es blieb ein Maß an »Befangenheit«; der Träu-
mende kam kaum über den Grenzbereich zwischen den Welten hinaus.
Deutlicher konnte er nur unlängst Verstorbene aus seiner engeren Ver-

22wandtschaft sehen, die ihm noch »nahe« waren. Alles andere nahm er
gewöhnlich nur schemenhaft, in verfließenden Konturen, ja manchmal
bizarr verformt wahr. Die »Eindrücke« von »drüben« streuten gewisser-
maßen beim Aufprall auf die Diesseitigkeit; die Bilder erschienen daher
wie »verschmiert«. Wurde der Schlaf dann flacher, das heißt trat die Seele

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anomal ien. Von der Bedeutung der Zeichen  |  29

wieder in die stoffliche Verfangenheit ein, wuchs entsprechend der »Beu-
gungseffekt« der Gesichte. Das Geschaute verwirrte sich mehr und mehr.
Sprach der Träumende dabei, geschah es auf kaum verständliche Weise,
wie auch Propheten, Besessene oder Schamanen »in Zungen reden«,
stammeln oder ihre »Botschaften« in scheinbar unzusammenhängenden
Wortkaskaden und Satzfetzen herausschreien. Es bedurfte dann erfahre-
ner Exegeten, um die überbrachten Informationen gewissermaßen zu
»dekodieren«, das Muster, nach dem die »Streuung« erfolgte, klarzule-
gen.
       Trance entspricht gleichermaßen dem Schlafzustand, wie der Tod,
der eintritt, wenn sich die Seele vollends vom Körper löst und für längere
Zeit ins Jenseits überwechselt. Analog berichten auch Märchen immer
wieder davon, daß Menschen, die vorübergehend in die »Anderswelt«
gelangen, während des Übertritts in eine Art Dämmerzustand oder einen

23tiefen Schlaf verfallen. Für sogenannte spontane außersinnliche Wahr-
nehmungen (im Fachjargon ASW) scheinen ähnliche Voraussetzungen

24zu gelten. Fast die Hälfte wird Träumen zugeschrieben. ASW-Gesichte
sind zwar »meist anschaulich-visueller Natur, aber lückenhaft, undeutlich,

25instabil und insgesamt am ehesten dem Traumerleben vergleichbar«.
Parapsychologen halten es infolgedessen für gesichert, »daß ein Zustand
herabgesetzter Bewußtseinstätigkeit in unterschiedlichen Ausprägungs-
formen die Aufnahme parapsychisch übermittelter Eindrücke und Infor-

26mationen begünstigt«.
       Eine weitere Gunstbedingung stellen offenbar auch schwere persönli-
che Krisen mit entsprechend hochsensibilisierten Gemütszuständen dar,
wie sie durch eine lebensgefährliche Krankheit, den drohenden Tod eines

27Angehörigen oder den Verlust eines Partners verursacht sein können.
In traditionellen Gesellschaften hatte man eine plausible Erklärung dafür.
Durch Askese Geschwächte, delirierende Kranke oder Sterbende verfielen
in einen Dämmerzustand, schliefen viel oder verloren das Bewußtsein,
weil ihre Freiseele den Körper fast schon verlassen hatte und so in einen
steten Traumzustand überging. Dabei gewann sie Hellsichtigkeit.
       Gewöhnlich übertrug sich ein bedrohlicher Leidenszustand durch
Telepathie auf die nähere Umgebung. Man nahm an, daß zwischen Engst-
angehörigen eine Art sympathetischer Empfindungsgemeinschaft bestand.
Erkrankte einer, litten andere spürbar mit. Brach jemand ein Tabu, wur-
den die Angehörigen von den Folgen mitaffiziert; sie konnten dann
gleichfalls von einem Leiden oder Unheil betroffen werden. Befanden sich
die Männer weit fort auf der Jagd, beim Fischfang auf hoher See oder auf
dem Kriegspfad, hing der Erfolg, ja ihr Leben wesentlich mit vom Verhal-
ten der Ihren daheim ab. Ein Vergehen dort hätte ihnen zum Verhängnis
ausschlagen können. Und das würde sich wiederum den Angehörigen
mitteilen – etwa durch einen plötzlichen Schmerz, das Zerspringen eines

28Gefäßes oder im Traum. Die Freiseelen naher Verwandter und Gatten
blieben, auch über größere, ja eigentlich beliebige Entfernungen hinweg,

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30  |  Der sechste Sinn

in Verbindung; sie »wußten« immer irgendwie »voneinander« – wie die
kosmischen Quanten-»Teilchen«, die irgendwann einmal in enger Wech-
selwirkung standen und auch später noch weiterhin, wie durch eine ge-

29heimnisvolle, »quasi-telepathische« Beziehung, verbunden scheinen.
Die Parapsychologie kann auf analoge Phänomene verweisen. In über 80
Prozent der Fälle haben spontane, stark affektgeladene ASW-Gesichte mit
nahestehenden Personen zu tun, die sich in einer kritischen, oft lebens-

30bedrohlichen Situation befinden.
       Die meisten »Botschaften«, die man in traditionellen Gesellschaften
aus der jenseitigen Welt empfing, waren weniger dramatischer Art. Es
handelte sich um Omina oder »Zeichen«, wie sie jedermann täglich wi-
derfahren konnten, im strengeren Fall um ungewöhnliche Erscheinungen.
Die »Botschaft« betraf in der Regel den, der sie wahrnahm. Sie setzte eine
Beziehung zwischen ihm und einer bestimmten Geistmacht, wie seinem
persönlichen Schutzgeist, voraus oder kam ihm von seinen Ahnen zu.
Den Anlaß bildete eine Verfehlung, die er im verborgenen begangen hatte,
so daß die Öffentlichkeit nichts davon wußte und darauf reagieren konn-
te, oder eine Gefahr, die ihm bevorstand. Sie stellte also in jedem Fall eine
Warnung dar. Es kam darauf an, sie »richtig« zu lesen – nach Maßgabe
des Koordinatensystems, das die Weltanschauung der Gruppe dafür vor-
gab. Ein bestimmter Vogel, der ihn bei Tag von links überflog, kündigte
ihm eine potentielle Bedrohung, ein Käuzchen, das um Mitternacht nahe
beim Haus schrie, eine akute Gefahr, gewöhnlich den Tod eines Angehö-
rigen, wenn nicht seinen eigenen an. Ein schweres Unwetter, das alle

31betraf, wies warnend auf ein Kollektivverschulden hin.
       Solche »Zeichen« konnten an sich jederzeit und überall in Erschei-
nung treten. Der doppelweltliche Kosmos wurde indes nicht im Sinne
einer festen, fensterlosen Burg begriffen, die rings in säuberlicher Ab-
scheidung das gestaltlose Jenseits umgab. Die Raumzeit besaß im Gegen-
teil eine ungleichmäßige Verteilung. An manchen Stellen »dünnte« sich
die Materialität gleichsam »aus« oder riß vollends auf, so daß offene
Zonen entstanden, durch die der Informationsfluß widerstandsfreier,
rascher und unmittelbarer strömen, an denen Geistmächte schwereloser
ein- und austreten, das heißt sich »Spukphänomene« und »Zeichen«
deutlicher, auch häufiger zeigen konnten. In räumlicher Hinsicht waren
das zum Beispiel Erdspalten, Höhlen, Brunnen, Teiche und hochaufra-
gende Bergregionen, in zeitlicher alle bedeutenderen biographischen,
gesellschaftlichen und kosmischen Wendezeiten, wie die Geburt, ein
Unglück, der Tod, die Nacht, vor allem die Mitternacht, und der Jahres-
(zeiten)wechsel mit der Neujahrsnacht als der »Jahresmitternacht«. Wo
beide in Deckungsgleiche gerieten, beispielsweise in einer Höhle während
der Neujahrsnacht, durfte man fast sicher mit Ahnen- und Geisterbegeg-
nungen rechnen und bestanden optimale Divinationsmöglichkeiten. Wer
ein dringliches Anliegen hatte, suchte unter diesen Bedingungen den

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anomal ien. Von der Bedeutung der Zeichen  |  31

Kontakt zu Ahnen und Göttern; wichtige Rituale wurden bevorzugt wäh-
rend derartiger raumzeitlicher Kongruenzsituationen vollzogen.
       Doch selbst, was man unter derartigen Gunstbedingungen erfuhr, traf
die Wahrnehmung noch gebeugt. Abgesehen vom Durchgang der spiritu-
ellen Botschaft durch die Flucht der materialen Erscheinungen, unterlag
der Informationstransfer unvermeidlich dem Inversionsverhältnis zwi-
schen Diesseits und Jenseits. Das bedeutete beispielsweise auch, daß
Menschen und Geister einander nicht sehen können, es sei denn in Grenz-
situationen, wie kurz vor dem Tod oder wenn jene es bewußt darauf anle-
gen und jemandem in körperlicher Gestalt erscheinen, um ihn vor einer
Gefahr zu warnen oder ins Unheil zu ziehen. Von sich aus waren nur
Menschen dazu imstande, die zuvor, wie Schamanen, eine spezielle Initi-
ation durchlaufen und eine Doppelnatur erworben hatten, die ihnen er-

32laubte, bedarfsweise mal als Menschen, mal als Geistwesen zu agieren.
Da aber beide einander, auf jeden Fall jedoch die Menschen die Geister,
nicht sehen konnten, bestand immer die Möglichkeit, daß sie sich zufällig
– seitens der Geister vielleicht auch mit Absicht – berührten. In diesem
Fall löschten sie, einer verbreiteten Anschauung nach, entweder einander
oder der Geist den Menschen aus: Legte ein Toter einem Lebenden die
Hand auf die Schulter, tötete er ihn; unternahm ein Märchenheld eine
Reise in die Unterwelt und streifte dort jemanden flüchtig, starb dieser im

33gleichen Augenblick. Menschen und Geister besaßen aufgrund ihrer
Antiweltlichkeit gleichsam eine »umgekehrte Ladung«; sie verhielten sich
extrem unverträglich zueinander. Wie Teilchen und Antiteilchen in der
Physik hoben sie einander beim Zusammenstoß auf.
       Gleichzeitig bedingten sie aber einander. Beide verband eine sichtlich
fundamentale Komplementaritätsbeziehung: Die Toten wären ohne die
Lebenden, das Diesseits ohne das Jenseits nicht denkbar gewesen. Men-
schen existieren vermöge der Hilfe ihrer Ahnen. Stürbe ein Geschlecht
indessen aus, würden, einem universalen Glauben zufolge, auch die
Totenseelen gewissermaßen »verlöschen«.
       Der kosmologische Dualismus ist die konsequente Folge der Schöp-
fung. Den Mythen nach erfüllte zu Urbeginn eine breiig-gestaltlose,
unbewegt »träge« Masse, wenn man so will: ein einheitliches vollsymme-
trisches Plasma, die Welt. Über ihm schwebte, vogelgestaltig, der uran-
fängliche Gott. Er »langweilte sich«, wie es immer wieder heißt, da abso-
lut nichts geschah. Er beschloß, etwas zu tun. Funkengleich übertrug sich
sein schöpferischer Wille auf den ruhenden Urbrei, »zündete« gleichsam
und löste Bewegung aus. Teils kraft seines gebieterischen Wortes, teils
durch gestaltenden Zugriff schied er das Feste vom Flüssigen und formte
den aus den Wassern geschöpften Stoff. Nach der Erschaffung »belebter«
Körper, wie Sonne, Mond, Wind, Wolken, fließende Gewässer, Pflanzen,
Tiere und Menschen, die sich im Raum bewegen, trat die Zeit in Erschei-
nung – oder richtiger: war die Raumzeit entstanden. Und jetzt erst, nach-

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32  |  Der sechste Sinn

dem die stoffliche Welt ihre feste – notwendig endliche und begrenzte –
Gestalt gewonnen hatte, hob sich von ihr auch das »Jenseits« als immate-
rielle »dunkle«, raumzeitlose Antiwelt deutlich ab. Ein »Phasensprung«
hatte stattgefunden und zwei zwar komplementär verbundene, durch die
inverse Struktur ihrer Symmetrien aber klar voneinander geschiedene
Welten entstehen lassen.
       Innerweltlich fand der Prozeß dann seine Fortsetzung mit der weite-
ren Differenzierung der Formen bis zum Ende der Schöpfungszeit. Den
letzten »Phasensprung« verursachten die Menschen selbst durch den
»Sündenfall«. Ursprünglich hatten sie noch im Paradies, einem Über-
gangsbereich zwischen Diesseits und Jenseits mit offenen Grenzen zu
beiden hin, mit den Göttern zusammengelebt. Nach dem Fall sahen sie
sich unsanft auf die Erde inmitten des Diesseits versetzt, mußten ihr
Dasein mit ihrer Hände Arbeit fristen, litten, erkrankten und starben.
Doch hatten die Götter ein gewisses Erbarmen gezeigt und ihnen die
»Kulturheroen« gesandt, die sie in der Fortpflanzung, geordnetem sozia-
lem Verhalten, der Jagd, dem Bodenbau, der Gerätefertigung und allem,
was sie sonst zum Leben bedurften, unterwiesen. Sie vermehrten sich
und wanderten ab; kleinere »Phasensprünge« ließen verschiedene Kultu-
ren mit je eigenen Ordnungsstrukturen oder Partialsymmetrien entste-
hen. Die Götter aber, und der Schöpfer zumal, waren in unerreichbare
Ferne gerückt, oder anders gesagt: Mit der zunehmenden Verfangenheit
der Menschen in die Materialität der diesseitigen Welt nach der Vertrei-
bung aus dem himmlischen Garten wurden ihre Lider gleichsam schwer;
die Verdichtung des Stofflichen mit der Vielfalt seiner Formen und
»Symmetriebrechungen« verstellte ihnen den Blick und verdüsterte ihre
einstige Klarsicht. Am Ende schienen ihnen die Götter unsichtbar gewor-
den; die Kommunikation mit ihnen war nur mehr gebrochen möglich.
       Die eigene Anschauung spiegelte wider, was sich im großen vollzo-
gen und verfestigt hatte. Das Weltbild traditioneller Gesellschaften grün-
dete sich auf das Basiskonzept eines dualistischen Zwei-Sphären-Systems:
Die eigenweltliche Endosphäre, in der allein aufgrund der ethnozentri-
schen Optik das Dasein optimal verwirklicht erscheint, wird rings von der
fremdweltlichen Exosphäre umschlossen, die mit fortschreitender Aus-
dehnung zunehmend mehr ihr negatives Kontrastbild darstellt. Was im
Innern gerade Konturen und geordnete Strukturen besitzt, muß draußen
entsprechend verbogen, krumm, gebrochen, im Extremfall chaotisch
anmuten.
       Auch dies liegt in der Schöpfung begründet. Ihr Meisterwerk hatten
die Götter nämlich erst zuletzt mit der Erschaffung der endosphärischen
Binnenwelt und des Urahnen der je eigenen Gruppe vollbracht. Davor
war ihnen mangels Erfahrung noch manches mißlungen. Das Trümmer-
feld mit den Fossilien und Überlebseln dieser ersten, noch tastenden
Versuche bildet die exosphärische Außenwelt – mit Rückständen der noch
ungeschiedenen Ursubstanz, wie Mooren und Sümpfen, mit gleichsam

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anomal ien. Von der Bedeutung der Zeichen  |  33

halbfertigen, bizarr gestalteten Landschaften, wilden Menschen und mon-
strösen Kreaturen, den Abkömmlingen der mißratenen oder auch einfach
nur abgebrochenen Schöpfungsansätze. Ihnen bleibt ein »gerades« Fort-
kommen von Natur aus versagt, zumal der Boden, auf dem sie sich bewe-
gen, schwankend und schlüpfrig ist. Das läßt sie entweder absinken in
stumpfe Stagnation oder treibt sie auf schiefe Bahnen. Berührungen mit
ihnen, wie mit der exosphärischen Außenwelt überhaupt, mußten als
gefährlich aufgefaßt werden; man fürchtete, sich auf jeden Fall zu verun-
reinigen, eigentlich aber irgendeine Art von Versehrung davonzutragen, zu
erkranken, den Verstand, ja das Leben zu verlieren – eben vernichtet zu
werden durch den Kontakt mit dem »absolut Anderen«.
       Jenseits der Grenzen des territorialen »Kulturlands«, in Wildnis,
Einöden, Busch und Wald, Wüsteneien und unwegsamen Bergregionen,
hatte man mit »Verkehrtem« zu rechnen, drohte Verkrümmung an Leib
und Seele, lauerte Unkalkulierbares – wie im Schmutz, den man von
draußen ins Haus trug und der einer verbreiteten Vorstellung nach ver-
borgen Geistergeschmeiß in sich birgt. Man fegte daher häufiger gründ-

34lich aus und lud den Kehricht am Rand oder außerhalb des Dorfes ab.
       Mit »verkrümmten« Existenzen im eigenen Innern verfuhr man
genauso. Überführte Verbrecher, deren Vergehen so schwer waren, daß
eine Resozialisierung, eine »Begradigung« ihrer Verkrümmung, aus-
sichtslos schien, wurden entweder gewaltsam »hin-gerichtet« oder ex-
kommuniziert und der exosphärischen Außenwelt überantwortet, der sie
wesensmäßig entsprachen. Dort fristeten sie vielleicht noch eine Zeitlang
als Wegelagerer und Räuber ein Schattendasein, hatten aber, als »Vogel-
freie«, nur geringe Überlebenschancen. Eines »Schlimmen Todes« Ver-
storbenen, das heißt Menschen, die sich unerkannt aufs schwerste ver-
gangen hatten und dafür von den Ahnen mit einem tödlichen Unfall,
einem plötzlichen Tod »aus heiterem Himmel« oder durch Ermordung
bestraft worden waren, erging es nicht anders. Wie schon erwähnt, bestat-
tete man sie nicht auf die übliche zeremonielle Weise, sondern verscharr-
te sie flüchtig und formlos irgendwo draußen im Busch, warf sie in

35Sümpfe oder legte sie in einsamen Berggegenden ab. Ihre Seelen konn-
ten so nicht ins Totenreich finden, das heißt sich niemals mehr reinkar-
nieren. Sie irrten fortan friedlos im Grenzbereich zwischen Diesseits und
Jenseits umher, gingen ein in das Heer der exosphärischen Unheilsgeister
und lauerten den Menschen an typischen »Schnittstellen« wie an Weg-

36kreuzungen im Wald , in Ruinen verlassener Ortschaften, an einsam
gelegenen Seen usw., auf, gleichsam verzehrt von dem Wunsch, sich für
ihre Unseligkeit an den Lebenden zu rächen.
       Der Weg über die Gemarkungsgrenzen hinaus in die »Grauzone« von
Busch und Wald galt früher daher, wofür in Europa noch die Märchen
anschauliche Beispiele liefern, stets als riskantes Unterfangen. Man muß-
te gewärtigen, von Räubern überfallen oder von Nixen in die Tiefe eines
Sees gezogen zu werden, Zauberern, Hexen und kannibalischen Riesen

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34  |  Der sechste Sinn

ins Netz zu gehen. Jenseits der endosphärischen Lebenswelt begann
»rechte« Ordnung allmählich »unrechter« Gegenordnung zu weichen. Es
herrschte die für Übergangszonen typische Zustandsinstabilität; jederzeit
konnte einem Unerwartetes, Außergewöhnliches widerfahren.
       Dennoch mußte man nahezu täglich Streifzüge zumindest in die
nähere Umgebung unternehmen, die insofern auch besser bekannt und
weniger gefürchtet war. Busch und Wald lieferten nicht allein wichtige
Rohstoffe wie Holz, Tone, Sand, Steine usw.; sie bildeten auch Reservoire
unverzichtbarer Nahrungsgüter: Man jagte und fischte dort, sammelte
Honig, Vogeleier, Kleingetier, Beeren, Nüsse, Pilze, Wildgemüse und
Heilkräuter. Vor den bestehenden Risiken konnte man sich immerhin
durch magische Abwehrmaßnahmen zu schützen suchen. Und auf der
anderen Seite bot die grenzbereichstypische Destabilisierung immer auch

37ein dynamisch-kreatives Potential . Wie schon erwähnt, verwischt sich die
klarkonturierte Materialität hier durch das Auseinandertreten der Ord-
nungen, »dünnt sich« gewissermaßen »aus«, so daß Hintergründiges
sichtbarer und Hellsichtigkeit wie Erscheinungen leichter möglich wer-
den. Propheten treten in aller Welt bevorzugt im peripheren Bereich der
Gesellschaft auf, ihrer Botschaft wie dem Äußeren nach der Konvention
widerstrebend, mit langen, ungepflegten Haaren und Bärten, in schmut-
zige, abgetragene Felle gekleidet, nacktfüßig und apokalyptische Zerstö-

38rung verheißend , falls die Ihren nicht zur Umkehr bereit sind und zu-
rückfinden zur Tradition ihrer Väter. Auch die Gottesmutter pflegt sich
eher Randständigen, wie Hirtenkindern und armen Bergbäuerinnen, als
Kirchenfürsten zu offenbaren und ihre überraschendsten Wunder unter

39charakteristischen Grenzbereichsbedingungen zu wirken.
       Im Grunde kannte man in traditionellen Kulturen keine eigentlichen
»Anomalien«, sondern lediglich ungewöhnliche, seltener glückverheißen-
de, häufiger bedrohliche Vorkommnisse unterschiedlichen »Härtegrads«.
Menetekel, von den eigenen Ahnen verhängt, trugen zum Erhalt, Scha-
denszauber, Hexerei und Geisteranschläge, ins Werk gesetzt von gemein-
schaftsfeindlichen Kräften, zur Zersetzung der Gesellschaft bei. Alle aber
waren letztlich transzendenten Ursprungs. Doch was immer im einzelnen
auch geschah – es blieb systemkonsistent, konnte plausibel begründet,
gegebenenfalls integriert oder auch korrigiert, beziehungsweise rückgän-
gig gemacht werden.
       Außerhalb aber in der dunklen exosphärischen Antiwelt brodelte
ständig Unwägbares, lauerten und drohten Gefahren, vor denen man sich
schützen oder auch zurückziehen konnte, über die man jedoch nur kaum
Kontrolle besaß. Und dort vollzog sich, nachdem die Entstehung der
Archaischen Hochkulturen im 4. Jahrtausend v. Chr. bereits den Boden
dazu bereitet hatte, im 6. Jahrhundert v. Chr. im alten Griechenland,
fernab also am Rand der Eigenwelt bei den »Wilden«, eine Entwicklung,
die den »vorklassischen« Kulturen eines bösen Tages zum vernichtenden
Verhängnis ausschlagen sollte: Dreiste Geister begannen dort, die Unan-

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anomal ien. Von der Bedeutung der Zeichen  |  35

tastbarkeit der altüberlieferten Traditionen in Zweifel zu ziehen und
unorthodoxe Fragen zu stellen. Seitdem zählt der Zweifel – wenn auch
nicht unbedingt an den eigenen, so doch den Auffassungen anderer – zu
den solidesten Säulen des Szientismus.
       Die Gründerheroen der Wissenschaften erschufen eine schöne neue
Welt mit eigenen Regeln, die sich schon bald auf ihre eigenen Ahnen
berufen konnte, ihre eigene Kultur und Götter besaß. Abermals wurden
Licht und Dunkel geschieden; vor dem Glanz der Erkenntnis und den
Leuchtfeuern, die ringsum hochschlugen, schien die Restwelt in der Fin-
sternis der Unwissenheit zu versinken. Die dortigen »Wilden« dachten
verquer »prälogisch«, glaubten an Zauber und Geister und besaßen in
ihrer krausen Verkrümmtheit schockierende Ähnlichkeit mit Zwangsneu-
rotikern, Schizophrenen und Paranoikern.
       Ganz anders der Geistesadel in den Männerhäusern der neuzeitlichen
Hochkulturen. Das Denken dort orientiert sich an geradlinig ableitbaren
exakten Erklärungen, die ihrerseits paßförmig eingebaut sind in spezifi-
sche theoretische Rahmensysteme. Um diese nicht der Gefahr auszuset-
zen, durch Unwissen und Aberglaube »verunreinigt« zu werden, ging
man in Seklusion und schirmte sich vor der Welt der Uneingeweihten
draußen ab – durch eine eigene Sprache, eigene Konventionen, einen
eigenen Ehrenkodex und die Verpflichtung zur Rechtgläubigkeit. Neues
mußte integriert werden, damit das Ideal der »Vereinheitlichung« aller
Glaubenssätze keine Verletzung litt. Aristoteles, einer der Gründerahnen,
hatte die Losung vorgegeben: »Jede Wissenschaft hat zu ihrem Gegen-
stand das, was immer oder doch in den meisten Fällen stattfindet […] Es

40muß also immer oder als in der Regel stattfindend bestimmt sein.« Wer
im Dorf bleiben wollte, hatte sich an die Traditionen zu halten, um nicht
des Normbruchs geziehen und am Ende gar exkommuniziert zu werden.
Doch konnte er in dem Fall immerhin, sofern er die Mittel besaß, ein
Tochterdorf gründen.
       Auch dort aber hätten Gesetze den Bestand des Systems bestimmt.
Wir »erkennen« ihr Walten, so der österreichische Zoologe Robert Kaspar,
»aber nur dadurch«, daß es »sich millionen- und milliardenfach wieder-

41holt«. Es erscheint reproduzierbar. Der Wissenschaftler, fordert der Phy-
siker Wolfgang Pauli (1900-1958, Nobelpreis 1945), sollte sich daher auch

42einzig auf »das beschränken, was reproduzierbar ist«.
       In dieser geometrisch klarstrukturierten Regelwelt erscheint alles,
dem klassischen Verständnis nach jedenfalls, streng determiniert – wie in
den alten Dorfkulturen. Der Fall eines Steines, erläutert der Evolutions-
theoretiker George G. Simpson, wird generell von der Schwerkraft, spezi-
ell »in bezug auf die Zeit, den Ort und die Bedingungen durch die gesam-

43te vorausgegangene Geschichte der Materie in diesem Stein« bestimmt.
Die radikalste Fassung dieser Sicht der Dinge stammt bekanntlich von
Pierre Simon de Laplace (1749-1827): »Wir müssen den gegenwärtigen
Zustand des Universums als die Auswirkung des vorgehenden Zustands

2004-05-06 15-55-02 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36  |  Der sechste Sinn

betrachten und als die Ursache dessen, was folgen wird.« Wo etwas unbe-
stimmt bleibt, kennen wir nur die entsprechenden Antezedenzbedingun-

44gen noch nicht. Neuere, wie der Chemiker Hanns Sachsse (1906-1992)
zum Beispiel, konzedieren immerhin, daß uns manches vielleicht auf-
grund unseres begrenzten Erkenntnisvermögens verborgen bleibt. »Es
mag sein«, so sein Bedenken, daß selbst das Einmalige »in gewissem
Umfang, ja vielleicht bis in die letzten Einzelheiten im Zusammenhang
unseres Universums bedingt ist, aber da unser Verstand endlich ist,
können wir den Zusammenhang nur bis zu einer gewissen Grenze
durchschauen, und das Durchschaubare ist eben erklärbar und begründ-
bar […] und das nicht Durchschaubare müssen wir eben als Gegebenheit,
als das, was uns zufällt, hinnehmen.« Derartige »Zufälle« schlössen je-

45doch »einen Gesamtplan keineswegs aus«.
       Dafür hatte die Evolutionsbiologie bereits ein Konzept entwickelt, das
allerdings nur für den spezielleren Fall biotischer Systeme galt: Zufällige
»Mutationen« geraten ins Räderwerk der Anpassungs- und Selektions-
mühlen und werden, wie Jacques Monod formulierte, »nachdem der
Replikationsmechanismus sie eingefangen und reproduziert hat, durch

46die Auslese festgehalten«. In der Folge schließen sich im Prinzip auf
ähnliche, jedoch zunehmend mehr determinierte Weise einzelne zu immer

47komplexeren Systemen zusammen. Inzwischen hat die Quantenphysik
die allgemeineren theoretischen Grundlagen für den Sachsseschen »Ge-
samtplan« geliefert, indem sie den »Zufall« als mathematisch-statistische
Größe voll ins Kalkül zog. Ihr Geltungsanspruch umfaßt die gesamte, auch
die biotische Natur. Ihren Vertretern zufolge stellt sie »heute die umfas-

48sendste abgeschlossene Theorie« dar. Ihr genügen, der Schätzung Carl
Friedrich von Weizsäckers nach, »eine Milliarde von heute bekannten
einzelnen Erfahrungstatsachen, und keine einzige Erfahrung ist bekannt-
geworden, die in überzeugender Weise den Eindruck erweckt hätte, sie

49widerspreche der Quantentheorie«.
       Das naturwissenschaftliche Weltbild baut sich sonach auf dem Basis-
konzept eines dualistischen Zwei-Sphären-Systems auf: Die endosphärische
Makrowelt, erfahrbar, weitgehend determiniert und geregelt nach den
Gesetzen der Reproduktion, wird rings von einer empirisch nicht unmit-
telbar zugänglichen indeterminierten, mikrokosmischen, den Zuschrei-
bungen nach »exotischen« »Grund- und Randwelt« umschlossen, die mit
fortschreitender »Entfernung« zunehmend mehr die kontrastiven Züge
einer »Antiwelt« annimmt. Beide sind alles andere als scharf voneinander
geschieden, sondern durchdringen sich auf vielfältigste Weise, bilden

50gemeinsam ein komplementäres Ganzes. Probleme werfen indes die
51Übergänge im Grenzbereich auf ; hier kann es immer wieder zu unvor-

hergesehenen, überraschenden, fremdartigen Erscheinungen kommen.
       Begründet liegt die Doppelnatur der Welt in der »Schöpfung«. Nach
der Initialzündung durch den »Urknall« bestand das Universum nach
weithin übereinstimmender Meinung zunächst »aus einer Art Quanten-

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anomal ien. Von der Bedeutung der Zeichen  |  37

52brei«, wie die Physiker sich ausdrücken. Noch ungeschieden und ge-
staltlos, befand sich diese – anfangs unvorstellbar heiße – Ursubstanz »in
einem Zustand perfekter Symmetrie«. Im Zuge der Expansion kühlte sie
sich dann zunehmend ab und durchlief dabei eine Reihe abrupter »Pha-
senübergänge«, die zu Symmetriebrechungen und in der Folge zur Aus-
bildung verschiedener Strukturen, Formen und Systeme, wie der Galaxien
zum Beispiel, im Endergebnis zur besagten Doppelnatur der Welt führ-

53ten.
       In dieser schönen Gewißheit wiegen sich freilich nur Köpfe, die sich
damit bescheiden, den Zusammenhang zwischen Elementarteilchen- und
sinnlich erfahrbarer Makrowelt theoretisch zwingend begründet zu wissen
und der Versuchung erliegen, die Regeln der quantitativen Wahrschein-
lichkeit, eben weil sie grundlegend sind und die allgemeinere theoretische
Valenz besitzen, für bedeutsamer zu halten als ihre spezielleren Konse-
quenzen in der – immer kulturell gedeuteten, das heißt mit qualitativen
Eigenschaften ausgestatteten – makrokosmischen Lebenswirklichkeit.
       Wir tragen noch immer am Erbe unserer vermeintlich »unaufgeklär-
ten« Altvorderen. Denn nunmehr haben wir es de facto mit zwei Doppel-
welten zu tun, die sich ebenengleich überschneiden und sichtlich analo-
gen Vorstellungsprinzipien genügen – da beide ihre Entstehung menschli-
chem Denken verdanken. Doch nur die zweite (historisch gesehen wäre es
die erste), die Diesseits und Jenseits umfaßt, erfüllt die Bedingungen
eines Sinnsystems, das Orientierung gewährt, das Handeln leitet und Ziele
setzt, deren Begründungen aus der gelebten, geschichtlichen Vergangen-
heit schöpfen, verläßliche Vorgaben für die Gegenwart liefern und Wege

54in die unsichere Zukunft weisen.
       Das wird deutlich beim Auftreten von »Anomalien«. Niemand wird
sich ernstlich betroffen fühlen, wenn es bei atomaren Zertrümmerungs-
prozessen im Teilchenbeschleuniger zu unvorhergesehenen »Ereignis-
sen« kommt. Möglicherweise muß eine theoretische Annahme modifi-
ziert, korrigiert oder erweitert werden. Doch erkrankt jemand, der uns
nahesteht, lebensgefährlich oder erliegt einem tödlichen Unfall, »greift«
uns das spürbar »an«. Fragen nach möglichen Versäumnissen, nach dem
persönlichen Verschulden entstehen, das unter Umständen gesühnt
werden, für das man »bezahlen« muß. Man macht sich Gedanken über
das »Schicksal«, das scheinbar »blindlings zuschlägt« oder in dem sich
ein »höherer Wille« kundgibt, das vielleicht eine »Prüfung« bedeuten
könnte. Man sucht nach Gründen in der eigenen Biographie und im
Zusammenleben mit anderen, das heißt greift auf die Vergangenheit zu-
rück, um eine Erklärung für das gegenwärtige Geschehen zu finden,
auch, um es in Zukunft anders, besser zu machen und der – vermeintlich
– kontingenten Erfahrung Sinn zu verleihen. Das Begründungsbemühen
wächst auf die Weise immer über den einzelnen hinaus und gewinnt damit
der überzeugenden These Thomas Luckmanns zufolge religiösen Charak-
ter: »Das Transzendieren der biologischen Natur durch den menschlichen

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38  |  Der sechste Sinn

Organismus« stellt seiner Auffassung nach ebenso eine »grundlegende
anthropologische Tatsache« wie ein »religiöses Phänomen« dar. Subjekti-
ves Erleben wird durch den Austausch in der Begegnung mit anderen, um
überhaupt kommunikabel zu sein, »synchronisiert« und gewinnt dadurch
überindividuelle, »objektive« Bedeutung. So entstehen über gesellschaftli-
ches Übereinkommen (oder durch »Konstruktion«) »symbolische Univer-
sa« jenseits der alltäglichen Wirklichkeit, die den Bezugsgrund des Sinn-
verständnisses und damit die Bedingung für ein »gesellschaftlich geord-

55netes Zusammenleben« bilden.
       Hier bleiben Kontingenzen ein Problem, so aufgeklärt immer der

56Betroffene sich dünkt, weil sie die »Kohärenzfiktion« der Gesellschaft,
das grundlegende Postulat einer jeden konsistenten Identitätsideologie,
und damit geltende Sinnsysteme zu erschüttern drohen. Es hilft da nicht
viel, wenn man ihnen, wie die Philosophen Eduard von Hartmann (1842-
1906) und Hans Vaihinger (1852-1933), das Irritierende meint nehmen zu
können, indem man, unter Rückgriff auf den ebenso gängigen wie naiven
Grundsatz, erklärt, es handle sich stets um bloße Fiktionen, »weil unsere
Wissenschaft nicht alle Ursachen umfaßt, welche in einem Falle wirken;
denn sonst gäbe es […] nur Gewißheit.« Da diese unerreichbar für Men-
schen sei, müsse man sich schon mit dem Zufall abfinden – als einer un-

57entbehrlichen Fiktion. Fraglos eine schwache »Erklärung«, da ihr Bedeu-
tungsgehalt praktisch gleich Null ist und sie daher wenig Sinn macht.
Auch Kontingenz zum Kalkül statistischer Wahrscheinlichkeitsregeln zu
deklarieren, würde kaum jemandem die Beunruhigung nehmen, die
unerwartet Auftretendes mit schwer abschätzbaren Konsequenzen auszu-
lösen pflegt.
       Die »Aufklärung« hat Kontingenzen (»Zufällen«) keinesfalls den
Boden entzogen noch die Aussicht genährt, sie ließen sich tatsächlich
einmal ganz aus der Welt schaffen; im Gegenteil: Mit der Verdopplung
der dualistischen Kosmologie sind vier »Welten« mit entsprechend mehr
Schnittflächen entstanden; mit der verstärkten Komplexität in allen – ge-
sellschaftlichen, ökonomischen, technischen, wissenschaftlichen usw. –
Bereichen hat sich eine Vielzahl neuer Systeme mit einer vermehrten
Menge von Grenz- und Übergangszonen samt Hintergründen oder
»Transzendenzen« gebildet – Regionen also, an denen es strukturbedingt
zu »Symmetriebrechungen« oder Anomalien kommt. Mit ihnen schwin-
det die Reproduzierbarkeit und wächst die Verunsicherung, in Fällen
persönlicher Betroffenheit das Leidensbewußtsein. Die Orientierung
verliert an Boden, während das Kreativitätspotential, das unter den Bedin-
gungen verstärkter Instabilität, in Prigoginescher »Gleichgewichtsferne«,
besonders gedeiht, sich gleichsam »entfesselt«: Die Differenzierungspro-
zesse beschleunigen sich; das Bemühen, Kontingenzen einzufangen, zu
deuten und den Systemen zu integrieren (sie zu »erklären«) oder sie aus-
zulöschen, sieht sich einer Vielzahl von »Angeboten« einer Vielzahl von
»Sinnlieferanten« gegenüber. Man kann sie auf Spuk, Sinnestäuschung,

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anomal ien. Von der Bedeutung der Zeichen  |  39

den Willen Gottes, eine Regelverletzung, einen Fehler im Theoriensy-
stem, Genialität, mangelndes ganzheitliches Bewußtsein oder psychoti-
sche Wahnvorstellungen zurückführen.
       Die Menschen werden auch fürderhin, unbeschadet der Quanten-
theorie und aller Wahrscheinlichkeitsregeln, mit Kontingenzen zu kämp-
fen haben, in der Wissenschaft wie im »wirklichen Leben«. Doch läßt sich
durchaus unter ihnen scheiden und qualifizieren – nicht indem man bei
den Differenzierungen ansetzt und sich in »heillosem« Relativismus
verliert, sondern durch den transkulturellen Vergleich von Gesellschaften,
die über einen bestimmten Zeitraum hin traditionsbestimmt lebten und
insofern ein stabiles Identitätsbewußtsein mit entsprechend konsistenten
Weltanschauungen und Sinnsystemen auszubilden in der Lage gewesen
waren und, wie die Analyse zeigt, in der Tat eine Vielzahl grundlegender,
also sichtlich bewährter Übereinstimmungen (»Universalien«) aufweisen.
Aus diesem Erfahrungserbe ließe sich lernen, welches die Bedingungen
dafür sind, daß Menschen sowohl untereinander als auch mit anderen in
komplexen – berufsständischen, geschichteten, multikulturellen usw. –
Sozialsystemen auskömmlich und erfolgreich zusammenleben können.
Die Komplexität hat die Probleme, das heißt die Anomalien, »Zufälle«
und Kontingenzen, vermehrt; doch sind sie strukturell gleich geblieben.
Ihren Voraussetzungen und Eigenschaften, also Grenzsituationen und
den »exotischen« Erscheinungen, die ihre Ausgeburt sind, verstärkte
Aufmerksamkeit zu schenken, sollte sich lohnen. Wie sagte schon Justus
von Liebig (1803-1873): »Die Wissenschaft fängt eigentlich erst da an

58interessant zu werden, wo sie aufhört.«

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  23- 39) T01_02 kap 2.p 51980185860

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40  |  Der sechste Sinn

 
 
 
 
 
 
 
 

3. Kippfiguren

Vom Teufe l im Detai l mit dem Kaleidoskop*

Die europäische Hauskatze (Felis domestica) gehört der Ordnung der
Raubtiere (Carnivora) und absteigend in der Systematik genauer der Fami-
lie der Katzenartigen (Felidae), der Unterfamilie der Echten Katzen (Feli-
nae), der Gattung der Kleinkatzen (Felini), der Art der Wildkatzen (Felis
silvestris) und schließlich der Unterart der Nubischen Falbkatzen (Felis
lybica) an, deren domestizierte Form sie darstellt – wiewohl dem Laien
gelegentlich Zweifel kommen, ob er das Tier, das wohlig schnurrend und
scheinbar Zuwendung suchend seine Beine umstreicht, tatsächlich als
»gezähmt« betrachten darf; es gibt Fälle, die einen anderen Eindruck
erwecken.
       Trägt dies jemand öffentlich vor, sind sich auch diejenigen, die ihm
nicht ins Gesicht sehen, sicher, daß er die Lippen, in geringerem Maß
auch den Unterkiefer bewegt. Die ersteren drücken, in bestimmten
Zusammenhängen, wieder auch Zuwendung aus, letzterer eher in Aus-
nahmefällen. Mit ihm hat es eine ernstere Bewandtnis, von der noch die
Rede sein wird. Jedenfalls aber ist man sich einig, daß er ein Teilelement
des Mandibularbogens, dieser selbst einen Teil des Viscerocraniums, das
heißt des Kiefern- oder Gesichtsschädels bildet.
       Aus Feststellungen wie diesen schöpfen wir die Gewißheit, daß alles
in der Natur Bestandteil eines Systems ist, in dem ihm Genese, Form,
Eigenschaften, Funktion usw. seine bestimmte Stelle, Bewegungsweise
und Wechselwirkung mit anderen zuweisen. Je besser das verstanden und
je eindeutiger es definiert ist, desto verläßlicher läßt sich damit umgehen,
auch in prognostischer Hinsicht. Inwieweit es sich dabei um »Natur« oder
menschliche Setzung handelt, mag vorläufig dahingestellt bleiben.
               
* Das folgende Kapitel stellt die überarbeitete und erweiterte Fassung eines Textes

dar, der erstmals unter dem Titel »Der Teufel im Detail. Systemfragen der Ano-

malistik« in der Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 36,

3-4 (1994): 163-175, erschien.

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kippf iguren. Vom Teufe l im Detai l mit dem Kale idoskop  |  41

       Doch liegen in Fällen wie den genannten unstreitig idealisierende
Simplifizierungen vor, typische Beispiele des für manche anrüchigen
reduktionistischen Zuschliffs, der Katze und Kinnlade wie »eingefroren«
erscheinen läßt. Unter gewissen Bedingungen indes weichen die harten
Konturen auf. Eine Katze ist sowohl Haus- wie Raubtier, während die
Mandibula je nach Form und Ausmaß im Verhältnis zum restlichen Ge-
sichtsschädel schön oder abstoßend anmuten, ja im Rahmen eines Box-
kampfs ein gesuchtes Angriffsziel darstellen kann. Kein Vorstellungsge-
genstand existiert, der nicht immer auch Teil anderer, ja mehrerer Ord-
nungssysteme wäre und diese dadurch miteinander verbindet, bis hinauf
zu kaum noch bewußt wahrgenommenen Zusammenhängen. In allen
kommt er vor – aber unter verschiedenen, wenn man so will »optischen«
Aspekten, die ihm seine je konkrete Positionierung im System verleihen.
       Richtet ein Zahnmediziner sein Auge auf den Unterkiefer eines
Patienten, folgt er (gewöhnlich) seinen professionellen Interessen; mögli-
che ästhetische oder sportliche Gesichtspunkte treten dabei in den Hin-
tergrund, ja sinken vielleicht vollends unter den Horizont seiner Auf-
merksamkeit ab in die »Transzendenz« des Augenblicks. Dort existieren
sie potentiell fort. Verläßt der Arzt die Praxis und tritt daheim seiner Frau
gegenüber, können sie, je nach Verhältnis und Stimmungslage beider,
gleichsam »schlagartig« aktuell werden, während gleichzeitig die profes-
sionellen Aspekte verblassen.
       Ein Patient würde es für befremdlich halten, wenn sich sein Zahnarzt,
während er mit gemischten Gefühlen im Behandlungsstuhl liegt, nicht
für den schmerzenden Zahn, sondern die Proportionen seines Unterkie-
fers im Verhältnis etwa zur Nase oder Augenpartie des Gesichtsfeldes
interessierte. Katzenbesitzer in städtischen Milieus zeigen sich irritiert,
wenn ihre verschmusten Tiere erbeutete Mäuse mit scheinbar sadisti-
schem Behagen langsam zu Tode quälen. Doch würde es sich in beiden
Fällen immerhin noch um sanfte Anomalien handeln. Auch der Zahnarzt
ist »nur ein Mensch«, und eigentlich weiß man ja, daß Katzen auch Raub-
tiere sind. Die betroffenen Zuordnungssysteme zählen noch zur Welt des
Vertrauten. Der kurze Schock entstand dadurch, daß sich eine der gege-
benen latenten, das heißt für den Augenblick »transzendenten« Potentia-
litäten überraschend aktualisierte, weil sich der Geschockte noch in einem
Zusammenhang wähnte, in dem sie gewöhnlich nicht in Erscheinung
treten. Zwei Systeme überschnitten einander.
       Ein Extremfall wäre gegeben, wenn sich etwas ereignete, das offen-
sichtlich einem dem Betroffenen völlig unbekannten Bedeutungszusam-
menhang, sozusagen einer fernen »Transzendenz«, entstammte und
daher »exotisch«, wenn nicht stark schockierend erschiene. Man stelle
sich beispielsweise vor, jemand sucht einen Zahnarzt auf und bemerkt,
daß er eine polierte und kunstfertig mit Einritzungen ornamentierte
menschliche Mandibula um den Hals trägt. Auf den fragenden Blick des
Patienten hin erläutert der Arzt nicht ohne Stolz, es handle sich um die

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42  |  Der sechste Sinn

Kinnlade eines Kollegen, den er erschlagen und aus dessen Schädel er die
Knochenpartie gelöst und entsprechend bearbeitet habe, um sie fortan als
Trophäe seines Triumphes zu tragen.
       Dies hat es tatsächlich gegeben. Es war in nicht wenigen traditionel-

1len Kulturen, und namentlich unter Kopfjägern, Brauch. Denn mehr
noch als der Schädel galt speziell der Unterkiefer des Menschen als im

2höchsten Maße lebenskrafthaltig, ja gelegentlich als Sitz des Lebens selbst
– ihm entsproßen die ersten Zähne und später, bei Männern, teils auch
älteren Frauen nach Eintritt der Menopause, das Barthaar: beide ihrerseits
hochpotenzierte Lebenskraftträger. Man ließ ihm daher schon seit den
ältesten Zeiten, hinaufreichend bis zu den Neandertalern, bei Bestattun-

3gen oftmals eine Sonderbehandlung zuteil werden oder trug die –
besonders hergerichteten – Kinnladen seiner Vorangegangenen lebens-

4lang am Leib , nicht eigentlich aus Pietät, sondern mehr als magisches
Stärkungs- und Schutzmittel, also als Talisman wie Amulett.
       Der behandelnde Arzt hätte das Brauchtum während eines »aktiven
Abenteuerurlaubs« liebgewinnen und mitgebracht haben können. Dem
Patienten müßte der Anblick, falls er nicht gerade Ethnologe wäre, als
eine robuste Anomalie erscheinen, zumal ihre Reproduzierbarkeit zumin-
dest in Frage stünde. Erst durch die Erläuterung gewänne das ungewöhn-
liche Schmuckstück, wenngleich nur gedanklich in seinen ursprünglichen
Zusammenhang zurückversetzt, den Anschein von Normalität.
       Es hätte also in diesem Fall noch eine Möglichkeit des Verständniszu-
gangs bestanden. »Robust anomal« mutet ein Phänomen an, wenn es am
transzendenznahen Horizont des Vertrauten, wie in traditionellen Kultu-
ren, deren Begründungszusammenhänge nicht hinreichend bekannt
sind, gesichtet oder von dort in die eigene Bedeutungs- und Sinnwelt
versetzt wird, in die es nicht paßt. Allerdings ist der Effekt in der Regel
befristet. Anomalien stören und stoßen auf eine geringe Toleranzbereit-
schaft. Naivlinge und Gelehrte beginnen, beide auf ihre Weise, erbar-
munglos am Räderwerk der Integrationsmaschinerie zu drehen. Vermu-
tungen werden laut, Skepsis regt sich, Erklärungen fräsen die kantigen
Konturen des unwillkommenen Sperrguts weich, schmelzen es unter
Umständen gar den bekannten Gußformen ein.
       Doch ist der Prozeß nicht risikofrei. Auf dem Weg vom bizarren
Halsschmuck zum schieren ethnographischen »Kulturelement« aus fer-
nen Breiten, zum Museumsstück oder Gegenstand der vergleichenden
Anatomie durchläuft der Knochen eine Übergangsphase der Unbestimmt-
heit, in der er voll weder das eine noch schon das andere ist: Er durch-
bricht die Grenzen gleich mehrerer Zuordnungssysteme. Die ursprüngli-
chen Bindungen lösen sich, gleich Sehnen; der Gewebskörper
»schwimmt« wie auf Wellen, getrieben von wechselnden Strömungsim-
pulsen, »eckt« verschiedentlich »an«, wobei dann latente Eigenschaften
oder »Aspekte« plötzlich quasi »aufleuchten« können, um gleich darauf
wieder ins Dunkel zurückzutreten. Andere Zusammenhänge kommen ins

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kippf iguren. Vom Teufe l im Detai l mit dem Kale idoskop  |  43

Spiel, werden gewissermaßen »abgetastet«. Mal erscheint das Objekt als
unappetitliches Knochenfragment eines längst vermoderten Leichnams,
mal als Amulett, Reliquie oder eine Art »Fetisch«, mal als Besonderheit
des »Kopfjagdkomplexes« primitiver Agrarkulturen. Die Katze, eben noch
verschmust und possierlich, enthüllt unerwartet ihre Raubtiernatur oder
springt plötzlich aufs Fensterbrett, wölbt fauchend den Buckel und
nimmt, als schwarze Silhouette bedrohlich sich abhebend vor dem im
Licht des Vollmonds fahl strahlenden Nachthimmel, unversehens die
Verkörperungsform einer Hexe an. Beim Passieren derartiger sogenann-

5ter quasi-chaotischer »Phasenräume« ständig gebrochener Wellenfelder
von Bedeutungszuweisungen beginnen die Phänomene semantisch zu
»oszillieren«. Eindeutige Zuordnungen oder gar Prognosen erscheinen da

6kaum mehr möglich. Katzen und Kinnladen werden beim Deutungs-
durchlauf verbogen, geknickt und gebrochen, wie Licht, das ein durchläs-
siges Medium passiert. Ihre verschiedenen potentiellen, dabei abwech-

7selnd »aufleuchtenden« Eigenschaften »zersplittern sich« gleichsam im
Prisma der Interpretation, verselbständigen sich teils und streben dann
singulären Zuständen zu – das heißt werden zu robusten Anomalien.
       Den großen Erwartungen, die vielfaltsfreudige Jünger postmoderner
Weltoffenheit daraus schöpfen könnten, hat die Natur jedoch Grenzen
gesetzt. Sicherlich bewegen wir alle uns mehr in Phasenräumen, als uns
lieb sein kann. Ein ganz gewöhnlicher Hochschullehrer mittleren Alters
kann sich zum Beispiel auf seinem Weg von der Wohnung zum Hörsaal
vom Gatten und Vater zum Verkehrsteilnehmer, Unfallopfer, Käufer,
»Prof«, Idol oder Langweiler, zum »Chauvi«, Entertainer oder (bei Anfän-
gerveranstaltungen) gar zum »Grufti« verwandeln – und das vielfach
unvorhersehbar, je nach Wetter, Verkehrssituation, dem eigenen Befin-
den, der Zusammensetzung der studentischen Hörerschaft usw. mehr.
Doch wo Unwägbarkeit verunsichernd waltet, »wächst«, wie Hölderlin
weiland hoffnungsvoll sang, »das Rettende auch«: Gesicherter wissen-
schaftlicher Erkenntnis nach streben auch chaotische Zustände gewöhn-

8lich »einem stabilen Gleichgewicht zu«. Der Mensch lebt ungern mit
Widersprüchen, zumal als Gelehrter. Der Ethnologe dezidiert, die »im
Feld« dem Wilden entwendete Kinnlade als Reliquie oder Trophäe einzu-
stufen. Sie ist darauf wieder zur Ruhe gekommen; Gleichgewicht hält sie
im Lot. Sie hat einen festen Platz in einem von mehreren möglichen
Systemen gewonnen. Hier läßt sie Schlußfolgerungen, ja selbst Progno-
sen zu. Aus alledem sollte sich ableiten lassen:

1. Besonders ungewöhnlich, »exotisch« anmutende Phänomene ent-
stammen fernen Zusammenhängen. Auf dem Weg der Erklärung
verlieren sie an Fremdartigkeit, weil sie mit fortschreitender Annähe-
rung immer bekanntere Sinnsysteme durchlaufen; ihre »Brechungen«
flachen gewissermaßen ab, bis sie zuletzt eingepaßt und Teil der En-
dowelt sind – oder umgekehrt: Ein Phänomen gewinnt mit wachsen-

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44  |  Der sechste Sinn

der Entfernung, proportional zur Anzahl der passierten Systeme und
entsprechend den zunehmenden Brechungseffekten, an Fremdartig-
keit; es strebt dem Zustand der Singularität, also extremer Anomalität
zu.

2. Während des Durchlaufs im »Phasenraum« destabilisieren sich die
Strukturen, können unerwartet – und entsprechend kaum prognosti-
zierbar – wechselnde Aspekte der Phänomene ins Licht treten, flüchtig
und fließend, wie schwingend auf unsichtbaren interferierenden Wel-
len.

3. Die Instabilität der Übergangsphase und damit die stete Möglichkeit
überraschend auftretender »Ereignisse« wächst mit der Zahl der mit-
einander verschränkten Systeme. Theoretisch könnten es beliebig viele
sein, in der Breite ebenso vielfältig vernetzt wie vertikal verschachtelt
bis in unergründliche Höhen und Tiefen. Und in den zahllosen Ver-
winkelungen und Nischen dazwischen nisten die trickreichen Teufel-
chen, die Zweifel und Widersprüche säen und der Gelehrtenschaft mit
Regelabweichungen und Anomalien, spukhaften Zufällen, paradoxen
Erfahrungen, Wahrträumen, Visionen und dergleichen mehr Schau-
der einflößen.

4. Sind die betroffenen Systeme weitgehend bekannt, lassen sich die
aberrierenden Phänomene, beziehungsweise die Beugungseffekte,
denen sie unterlagen, über kurz oder lang identifizieren, das heißt
»befriedigend« erklären.

5. Treten extrem fremdartige Phänomene, also absolute Anomalien, auf,
liegt die Annahme nahe, daß sie sowohl sehr fernen als auch ganz und
gar unbekannten »Hintergrundsystemen« oder Transzendenzen ent-
stammen, entweder, räumlich-metaphorisch gedacht, von jenseits des
Horizonts, aus unvorstellbaren Höhen oder unergründlichen Tiefen
herrührend, sowie, dies vielleicht die wichtigste Voraussetzung, daß
sie ungebeugt die Systemfluchten passierten, also gleichsam »masse-
los«, das heißt psychischer, beziehungsweise spiritueller Natur sind.

Letzteres dürfte der seltenere, wenn nicht der Ausnahmefall sein. Er setzt
einen Zustand voraus, in dem zumindest das Wachbewußtsein, das von
Erfahrungen, Wahrnehmungen und Vorstellungen gleich einer Abstell-
kammer vollgestellt ist, sozusagen im Schatten liegt und nur wenig Licht
hat. Denn wäre es anders, könnten extreme Fremdphänomene als solche
gerade nicht in Erscheinung treten, da die Vielzahl der Brechungen auf
dem Weg bis zur Wahrnehmung sie bereits zugeschliffen und ihnen das
absolut Unvertraute genommen hätte. So gesehen, ließe sich annehmen,
daß uns durchaus »Signale« aus sehr »fernen« und unbekannten System-
zusammenhängen erreichen könnten, die wir aber aufgrund unserer
spätestens seit der Neuzeit vielleicht zu einseitig fixierten und verengten
Sicht- und Erkenntnisorientierung als solche gar nicht (mehr) wahrzu-
nehmen imstande sind.

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kippf iguren. Vom Teufe l im Detai l mit dem Kale idoskop  |  45

       »Robuste« Anomalien hingegen entziehen sich auch unserem Wach-
bewußtsein nicht, im Gegenteil: Sie rühren es auf, jagen uns unter Um-
ständen Entsetzen ein. Sie besitzen zwar extrem ungewöhnliche, das
heißt annähernd singuläre Eigenschaften, aber doch nur annähernd, weil
sie, wie Psi-Phänomene zum Beispiel, durchaus wiederholt auftreten
können – was im übrigen für ihre systemische Herkunft spricht und eine
Erklärung, auf welchem Wege auch immer, theoretisch denkbar erschei-
nen läßt. Vergegenwärtigt man sich die Fülle möglicher Systemfelder in
der Natur – und jedes, auch ein bloß imaginiertes Phänomen, gehört, wie
schon gesagt, irgendeinem Ordnungszusammenhang an – darf vorausge-
setzt werden, daß es auch absolute Anomalien geben muß: Nicht dies,
sondern die gegenteilige Annahme wäre extrem unwahrscheinlich. Sie
treten, als Fremdphänomene eben, »spontan« in einem vertrauten Ord-
nungszusammenhang auf und gehen hier entsprechend »exotische«
Korrelationen ein, das heißt lösen Wechselwirkungsprozesse aus, die sich

9konventionellen Erklärungsmustern konsequentermaßen entziehen.
       Fassen wir noch einmal den Unterkiefer ins Auge und folgen ihm in
Gedanken auf seinem Weg vom anonymen Skelettelement des Mandibu-
larbogens der Vertebraten bis ins Dämmerlicht eines melanesischen
Männerhauses an die haarige Brust eines ehrwürdigen Alten: Absinkend
gleichsam aus der Stratosphäre des Allgemeinen, hat er durch fortschrei-
tende Differenzierung (oder »Beugung«) zuletzt seine konkrete Gestalt und
Bedeutung als Ahnenreliquie gewonnen; er ist vielleicht schöner, aber
auch irgendwie »kleiner« geworden. Eine Katze sind wir gewohnt, zu-
sammengerollt auf dem Sofa liegen zu sehen. Doch ließe sich immerhin
vorstellen, daß sie sich gähnend reckt, erhebt und aufsteigt über alle
Schranken der zoologischen Taxonomie hinaus bis ins Reich der Raubtie-
re. Sie hätte damit makroskopische Dimensionen gewonnen, würde ir-
gendwie »größer« erscheinen.
       Derartige Systemdurchläufe, verfolgt von einem ruhenden Betrach-
tungspunkt aus, lassen sich daher entweder, in Richtung auf den Beob-
achter zu, als fortschreitende Differenzierungs-, unter Umständen auch
Sezierungsprozesse oder, vom Betrachter fort, als stetige, durch Kombina-
tion und Vervielfältigung angetriebene Weiterungen begreifen. Wir könn-
ten, unserer leidenschaftlichen Erkenntnissucht nachgebend, die Kinnla-
de auch bis in letzte, kleinste Partikel zerschlagen und die Katze immer
weiter aufblasen zum Wirbeltier, Lebewesen, Stoff usw., bis sie zuletzt
aufginge im Universum. Doch würden dabei, Schritt um Schritt, wichtige
Zusammenhänge und Eigenschaften verlorengehen. Mit der Konzentra-
tion auf den letzten Knochensplitter unter dem Mikroskop sänke die
Mandibula als Ganzes, mehr noch die Bedeutung, die sie etwa als Reliquie
oder Trophäe besitzt, unvermeidlich unter den Horizont der Wahrneh-
mung ab, wie der erweiterte Blickwinkel, der die »Katzenartigen« (Felidae)
anvisierte, die konkrete Katze auf dem Schoß zum Verschwinden bräch-

10te. Einigermaßen gestaltscharf und verläßlich nehmen wir allein unsere

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46  |  Der sechste Sinn

eigene vertraute, »mesokosmische« Endowelt, das heißt immer nur be-
11grenzte Bereiche »mittlerer Dimensionen« wahr. Jeder »Fort-Schritt«,

der darüber hinaus führt, läßt hinter uns Land zurück, dessen Konturen
sich in der Erinnerung allmählich verlieren, das eines Tages vielleicht
vollends in Vergessenheit gerät. Schritte man rüstig bis ans Ende, gelang-
te man zuletzt entweder zum Kleinsten oder Größten schlechthin: Ratlos,
unter Umständen zutiefst durchgraut, sähe man sich echten Singularitä-
ten, das heißt absoluten Anomalien gegenüber, die als solche wahrhaft
unfaßbar sind.
       Der Weg führte jeweils vom wohlfühlig Vertrauten mittlerer Dimen-
sionalität in die Kälte des Unbekannten. Und wer immer ihn geht, verwan-
delt sich, durchläuft eine Metamorphose schrittweiser Inversion: Er
schrumpft oder wächst, wird krank oder gesund, zum Wilden oder Zivili-
sierten, je nachdem, welche Richtung er einschlägt. In beiden Fällen stößt
er in zunehmendem Maß auf Anomalien, breitet sich fluktuierende »Un-
bestimmtheit« aus, erwarten ihn am Ende Singularitäten.
       Doch die Reise hielte noch eine weitere Merkwürdigkeit bereit. Zwi-
schen den einzigartigen Eckgrößen des Kleinsten und Größten besteht
eine Beziehung. Ersteres scheint immer »unter« oder »hinter« uns, letzte-
res »vor« uns zu liegen. Elementarteilchen verbinden sich zu Atomen, die
sich zu chemischen Elementen und Molekülen zusammenschließen. Aus
Einzellern wurden in Jahrmillionen hochkomplexe Organismen; den
primordialen »Urhorden« winkte schon in der Wiege das Los, eines Tages
in Stammes- und Stadt-, schließlich in staatlichen Großgesellschaften
aufzugehen. Zwei als solche unerklärliche Singularitäten am Anfang und
Ende der Wegstrecke verbindet eine erklärtermaßen qualitative Beziehung
– die Fiktion der Evolution, kein Natur-, sondern ein Kulturprodukt,
entstanden in der mesokosmischen Anschauungswelt.
       Eine mögliche Erklärung könnte im Wechsel der Optik liegen. Mikro-
und Makrobereichen ist gemeinsam, daß sie scheinbar an der Peripherie
des Betrachtungskreises liegen; in beiden gedeihen Anomalien und ver-
härten sich zu Singularitäten. Doch ist ebendies genauso auch für inter-
mediäre »Phasenräume« typisch. Der Gedanke liegt daher nahe, daß bei-
de, strukturell, von gleicher Art, das heißt die vermeintlich peripheren
ebenfalls Zwischenbereiche sind. Das sollte zumindest aus den Überle-
gungen folgen:

1. Alle – ob materielle oder ideelle – Größen gehören irgendwelchen
Zusammenhängen an; also wäre das auch für Singularitäten zu for-
dern. Nur solange sie vereinzelt erscheinen, muten sie extrem exotisch
an; zum Vergleich: »Ein vollständig isoliertes Molekül zeigt nur quan-
tenmechanische Eigenschaften. Ein den Umgebungseinfluß partiell

12integrierendes Quasimolekül zeigt auch klassisches Verhalten.«
2. Kein System existiert per definitionem allein; es besitzt immer eine

13Umwelt anderer Systeme, deren Einflüssen es mit unterliegt. Aller-

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kippf iguren. Vom Teufe l im Detai l mit dem Kale idoskop  |  47

dings ließe sich aus methodischen Gründen seine quasi hermetische
Geschlossenheit fingieren, um ihm »klassisches«, das heißt durch
Replikation bestimmtes Regelverhalten zu verleihen und verläßliche
Prognosen möglich zu machen. Doch strömte auch dann noch in die
»kontrollierten Bereiche stets Unbekanntes ein«, wie der Physiker

14Henning Genz nicht ohne Bedauern konstatiert.

Nur die Ferne also läßt sozusagen »normale« Übergangsanomalien als
quasi-periphere Singularitäten erscheinen und entrückt sie der Erklärung
– nicht bloß vorderhand, sondern, mit wachsender Distanz, unter Um-
ständen auch auf immerdar, weil unser Fassungsvermögen eben begrenzt
bleibt. So halten es, abermals zum Vergleich, auch Astronomen für wenig
wahrscheinlich, »daß wir je all die vielen Faktoren kennen und verstehen
lernen, welche die Geschwindigkeit der Erde relativ zu fernen Galaxien

15bestimmen«.  Doch können wir immerhin verstehen, warum das so ist.
       Ungewöhnliches wächst proportional zur Entfernung. Früher dachte
man sich die Randzone der Welt mit bizarren Misch- und Monsterge-
schöpfen bevölkert, mit Ziegenfüßigen, Zentauren, Halbseitigen, Brust-
gesichtigen, Mundlosen und »Fußschattnern«, die ihre über die Maßen
breiten entenartigen Füße, bequem auf dem Rücken liegend, als Sonnen-
schirm benutzten. Doch sind Ferne und Fremdartigkeit relative Begriffe,
zwei komplementäre Aspekte ein und desselben: Sie bedingen einander.
Nur in Grenzfällen wird Distanz als räumliche Größe begriffen. Fern
kann einem auch der Nächste erscheinen, »so-fern« er sich nur, nach des
Betrachters Bedünken, auffallend ungewöhnlich verhält. Erwachsene
stehen oft ratlos den Vorstellungen und Verhaltensweisen von Kindern
gegenüber und hoffen, daß sie ihnen eines Tages, wenn sie »klüger«
geworden und »gereifter« sind, näherkommen werden. Jemandem, der
sein Dasein mit seiner Hände Arbeit bestreitet, mag, was Philosophen
umtreibt, reichlich absonderlich, wenn nicht abwegig erscheinen; aber er
könnte bei ihnen in die Lehre gehen (oder auch umgekehrt). Gläubige
betrachten hoffnungslos Ungläubige als bedauernswerte Geschöpfe, die
entweder nicht imstand oder willens sind, die Wahrheit zu begreifen; sie
stehen ihnen »ferner« als Glaubensbrüder in einem anderen Land; gäbe
man sich Mühe, könnte man sie vielleicht noch »bekehren«. Angehörige
traditioneller Kulturen hielten die Weißen anfangs teils für Erscheinun-
gen aus dem Jenseits (zumal wenn sie über das Meer kamen), teils
schlichtweg für verrückt.
       Derartige Einstellungen haben allesamt eine deutlich abwehrende
Distanzierungstendenz gemein. Und das erklärt sich daraus, daß sie Folge
der allgegenwärtigen identitätsideologischen Optik sind, einer Konstante im
menschlichen Gruppenverhalten. Sozietäten von überschaubarer Größe
mit gewachsenem, stabilem Identitätsbewußtsein, wie das idealtypisch für
traditionelle Dorfgesellschaften gilt, tendieren nämlich dazu, die eigene
überkommene Lebensweise zu verabsolutieren. Sie pflegen sie beharrlich

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48  |  Der sechste Sinn

für das Nonplusultra menschenmöglicher Daseinsverwirklichung, das
heißt für höchstmäßig entwickelt, optimal bewährt, richtig, gut und wahr
zu halten. Daraus folgt, daß alles, was nicht der Eigenordnung entspricht,
was andersartig, »abweichend« und fremdartig erscheint, also grundsätz-
lich »Auswärtiges«, nur als minderartig aufgefaßt werden kann, und zwar
proportional zum Maß der Deviation (oder »Entfernung«) – bis hin zur
totalen Inversion: Fern und fremdartig Lebende werden als tiernahe Wilde
eingestuft, Kreaturen am Rand der Welt als mißgestaltige Abkömmlinge
verunglückter Schöpfungsversuche begriffen. Während im Innern der
eigenethnischen mesokosmischen Welt, wo die eigentlichen, »wahren«
Menschen wohnen, alles seine geradegefügte, geometrisch klar struktu-
rierte, regelgeleitete Ordnung besitzt, muß das Geschehen jenseits davon,
in der außenweltlichen Fremd- oder »Exosphäre«, wie gebogen, ver-
krümmt, asymmetrisch, regellos, ja chaotisch und gleichsam übersät mit

16»Blasen« von Anomalien erscheinen. Das erklärt auch die genannte
Evolutionsfiktion: »Hinter« uns, in der »Urzeit«, waberte noch alles in
wogendem Wechsel, bildeten sich Strukturen und Formen erst allmählich
heraus; »hier und heute« befinden wir uns auf dem Höhepunkt der Ent-
wicklung; »fern« in der Zukunft dräut uns der Untergang, Ragnarök und
das Jüngste Gericht, wenn alle Ordnung sich auflöst, Sterne vom Himmel
fallen, die Sonne erlischt, das heißt die Schöpfung sich umkehrt, die Welt
wieder im uranfänglichen Chaos versinkt – und nichts als Anomalien,
bezeichnend für die Antiwelt, das Geschehen beherrschen.
       Dabei handelt es sich, vom Anbeginn bis zum Weltuntergang, um
dynamische Inversionsprozesse, die über Äonen von Weltzeitaltern hin
irreversibel und darum nur anfangs für die Menschen heilsverheißend, ab
der Wende aber verhängnisvoll sind. Zwischen den Welten jedoch besteht
statisch strukturierte Inversion mit gleichsam »regulären« Anomalien in
den Übergangs- und Horizontbereichen. Jeder kann sich davon überzeu-
gen – im Traum, während einer ekstatischen Seelenreise, im Delirium
oder zu mitternächtlicher Stunde an Neujahr, wenn die Wasser kurzfristig
stillestehen, die Tiere wie Menschen sprechen, Bäume sich auf den Weg
machen und einander besuchen und sich der Himmel öffnet, so daß man
bis tief hineinsehen und unter Umständen selbst die Herrlichkeit Gottes

17schauen kann.
       Außergewöhnliche Erscheinungen waren den Menschen früher nicht
fremd; unter bestimmten Voraussetzungen erwartete man sie geradezu.
Insofern besaßen sie auch kaum kontingenten Charakter. Man verstand
sie zu deuten und konnte mit ihnen umgehen. Ja unter Umständen such-
te man solche Erfahrungen auch ganz bewußt. Dazu war erforderlich, daß
man durch rigoroses Fasten und andere Kasteiungen, durch rhythmisches
Wiegen, Rezitieren gewisser Formeln, Singen und Tanzen, oft auch den
Genuß »bewußtseinsverändernder« Drogen den Körper gleichsam »ein-
schläferte«, das heißt sich in Trance versetzte, um der Freiseele den eksta-

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kippf iguren. Vom Teufe l im Detai l mit dem Kale idoskop  |  49

tischen »Ausstieg« zu erleichtern. Das Paradigma dafür lieferte der Schlaf,
die Vorbedingung zum – hier allerdings ungesuchten – Träumen.
       Derartige mit voller Absicht ins Werk gesetzte Seelenreisen waren
nicht ohne Risiko. Die Betreffenden mußten die »Technik« beherrschen,
wie das Schamanen vermochten, und bereit sein, die systemwechselbeding-
ten »Beugungen« bis hin zur Inversion auf sich zu nehmen. Die Seele
dematerialisierte, »entschlackte« sich beim Übertritt in die ganz andere
Welt der Transzendenz, löste sich von der »trägen Masse« ihres Leibes
und sah sich konsequentermaßen außergewöhnlichen Erfahrungen ausge-
setzt. Dazu zählte vor allem ein verändertes Zeiterleben: Mit dem Verlas-
sen der stoffgebundenen Räumlichkeit verflüchtigte sich auch die Zeit,
um allmählich in den »Fernen« des Alls in Ewigkeit überzugehen. Scha-
manen, Märchenhelden, Propheten und Heilige in Entrückungszustän-
den machen bei ihren Besuchen im Jenseits überall auf der Welt dieselbe
Erfahrung: Während sie dort meinten, sich nur für wenige Stunden oder
höchstens Tage aufgehalten zu haben, stellen sie bei ihrer Rückkehr fest,
daß auf Erden inzwischen eine ganze Nacht, oft Monate und Jahre, ja

18manchmal Jahrhunderte vergangen sind. Verwandte und Freunde
treten ihnen hochbetagt gegenüber oder verstarben bereits vor langer Zeit,
so daß sich kaum noch jemand an ihre Namen erinnert. Sie selbst dage-
gen scheinen nur kaum gealtert: Die Zerdehnung und zunehmende
Verflüchtigung der Zeit im Jenseits verlangsamt – entsprechend dem
Dilatationseffekt der Einsteinschen Relativitätstheorie, demzufolge die
Uhren im All »langsamer gehen« – den Alterungsprozeß, bis er zuletzt,

19bei den ewigen Göttern, vollends zum Stillstand kommt.
       Wer damit und den Gesichten, die er hatte, nicht fertigwird, verliert,
wenn er zurückkehrt, den Verstand. Geübte wie Schamanen wissen kon-
trolliert damit umzugehen. Sie wechseln die Grenzen nach Belieben und
immer nur kurz, so daß kaum etwas von ihrer Verwandlung »haften«
bleibt. Während sie »drüben« sind, können sie, wie Ahnen und Götter,
rückwirkend auf die diesseitige Welt Außergewöhnliches, unter Umständen
Wunder, wirken – beispielsweise unfruchtbaren Frauen zu Kindern ver-
helfen oder Todkranke heilen. Hexen und Schadenszauberer aber besit-
zen die Fähigkeit, die Verkrümmung beim Wiedereintritt ins Diesseits zu
glätten, nur begrenzt. Sie nehmen zunächst die Gestalt spezifischer Tiere
an. Hexen erscheinen bekanntlich – und nicht allein in Europa – bevor-
zugt als schwarze Katzen, Zauberer verkörpern sich in größeren Raubtie-
ren, in Wölfen, Tigern und Jaguaren, oder treten ihren Opfern, wie auf
dem melanesischen Eiland Sabarl, als theriomorphe Monster mit langem

20filzigem Haar, spitzen Krallen und lappig hängenden Ohren gegenüber.
Denn anders als die Schamanen können sie ihr außergewöhnliches Wirk-
vermögen nur von diesseits der Grenze her entfalten. Die Nacht ist die
geeignete Zeit dazu. Darin entsprechen sie den erdnahen Unheilsgei-
stern. Auch diese materialisieren sich, wenn sie auf Menschen aus sind,

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50  |  Der sechste Sinn

entweder in vorgetäuschter Schönheit als »berückend« verführerische
Männer und Frauen (wie Nixen z.B.) oder mal als furchterregende Tiere,
mal in seltsam verformter, mißwüchsig-monströser Gestalt: als bucklige
Wurzelzwerge mit feuersprühendem Blick, grobschlächtige kannibalische
Riesen und alte, gebückte, runzelhäutige und hakennasige Frauen von
abstoßender Häßlichkeit, die langgezogenen ledernen Brüste über die
Schultern geschlagen.
       Götter dagegen zeigen sich den Menschen sichtbar nur kaum mehr,
vielleicht noch im Traum. Tun sie es bei Tag, dann inkognito. Ihrer Nähe
wird man sich gewöhnlich erst nachträglich bewußt, wenn der Begegnung
mit einem notleidenden Unbekannten, dem man Beistand gewährte, eine
unerwartete Segnung, beziehungsweise, wenn man ihn abwies, ein
Schicksalsschlag folgte.
       Heute, in unserer »entzauberten« Zeit, wandeln weder Geister noch
Götter unter den Menschen. Die Irdischen sind unter sich. Alles geschieht
nachvollziehbar »rational«, Gutes wie Böses. Die Gründe für beides liegen
auf der Hand; man kann sie benennen und das Geschehene entsprechend
belobigen oder verurteilen und bestrafen. So begibt sich zum Beispiel,
daß reingläubige Gelehrte ihr Flammenauge auf Parapsychologen richten,
die sich im Grenzbereich der geklärten Wissenschaftswelt mit »Irrationa-
lem« befassen. Doch ihr Los scheint besiegelt. Echte Endzeitstimmung
greift um sich. Denn jene nahen mit erhobenem Schwert, um zu richten;
einige milder Gestimmte vielleicht auch, um aufzuklären und heimzu-
führen, die umzudenken bereit sind. Ihrer eschatologischen Selbstbe-
stimmung gemäß bedürfen die Heilsträger des Fortschritts der Ver-
mummung nicht mehr. Anders als Götter offenbaren sie sich unmittel-
bar. Anomalien, die ihrem szientifisch gestählten Besen widerstreben,
werden, wie Kehricht, dem Orkus der Unwissenheit übergeben.
       Aber es bleibt trotz allem der weiche Boden in den Grenzgründen der
vielfältig verschachtelten Systemaufbauten, in dem zu forschen wie zu
richten schwerer fällt; zumal, wenn man nur von einer Ordnungsetage aus
seine Grundgesetze erläßt. Teils halten auch Parapsychologen dort noch
einen Fuß in der Tür, nur zu gern bereit, mit den Konventionalisten drin-
nen zu koalieren. Doch dann schlüge die Tür hinter ihnen zu – und ihre
schillernde Suite aus Medien, Wahrträumern, Zwiegesichtigen, Geisthei-
lern und »Sensitiven« würde mit dem Aufzug in die Tiefe stürzen. Denen
aber, die sich oben hielten, in der Hoffnung, mit eingelassen zu werden,
widerführe unter Umständen Analoges. Langjährige Erfahrung lehrt
jedenfalls, daß »Paragnosten« in genau dem Maße, in dem sie sich mit
ihrer »professionellen« Rolle identifizieren, die Gabe zu spontanen »au-
ßersinnlichen Wahrnehmungen« einbüßen. Die Routine führt »zum Ver-

21lust ihrer wie immer auch gearteten paranormalen Sensitivität«.
       Anomalien sind Grenzbereichs-, also Übergangsphänomene. Jede Art
von Festlegung kann ihnen daher qualitativ nur konträr sein; Versuche,

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kippf iguren. Vom Teufe l im Detai l mit dem Kale idoskop  |  51

sie zu »routinisieren«, müssen sie konsequentermaßen auslöschen. Es
bleibt nur die Möglichkeit, sie bei der eigenen Wurzel zu packen, das
heißt den Verständniszugang über ihre grundsätzlich unbestimmte und
instabile, polysystemisch oszillierende, fluktuierende Grenzbereichsnatur
zu suchen.
       Systeme stellen artifizielle Gebilde dar; sie verdanken ihre Entstehung
menschlicher Setzung. Ihre Schöpfer schreiben ihnen klarkonturierte,

22feste Grenzen zu, wie sie die Natur nicht kennt. Das impliziert Momente
kultureller, speziell situativer Bedingtheit: Ich kann mein Gegenüber als
Vater oder Fußballfreund, einen Knochen als Teil des Mandibularbogens
oder Reliquie betrachten. Derartige Festlegungen dienen der besseren
Orientierung im System und dem verläßlicheren Umgang mit Natur,
Kultur und Gesellschaft. Systemmarkierungen entsprechen gewisserma-
ßen der Inbesitznahme und Kultivierung von Territorien. Sie grenzen
»jungfräuliches« Land aus der Umwelt aus und konstituieren dort Regeln,
nach denen sich fürderhin das Zusammenleben bestimmen und demge-

23mäß probate Voraussagen für die Zukunft treffen lassen. Das gilt glei-
chermaßen für das Alltagsverhalten als auch die Wissenschaft, die es nur

24um einiges genauer damit nimmt.
       Mit jeder Systemsetzung aber wird nicht nur anderes ausgegrenzt,
sondern auch kreiert. Ob durch Teilung oder Vervielfältigung: stets entste-
hen im Umfeld neue Systeme mikro- wie makroskopischer Dimensionie-

25rung. Das verursacht uns mitunter gemischte Gefühle: Der Blick nach
»draußen« verwirrt; das Bedürfnis wächst, sich um so sicherer im Innern
einzuhausen, indem man alles ordentlich zurechtrückt, die Orientie-
rungskonturen härtet, Regeln schmiedet und die Mauern höher zieht. Je
weniger Störendes durchdringt, desto wohlfühliger das Behaustheitsemp-
finden. Man versteht, was sich in der eigenen »dörflichen« Endowelt voll-
zieht; die Dinge wiederholen sich, es herrschen Verhältnisse, die rational
nachvollziehbaren Kriterien folgen. Ungewöhnliches wird entsprechend
auf exogene Impulse oder Nachlässigkeiten bei der Systemkonstituierung
zurückgeführt. Ordnungshärte tilgt Anomalien aus.
       Die nähere Umwelt trägt demgegenüber bereits irritierend »schil-
lernde« Züge; doch mutet das meiste durchaus noch vertraut an. Man darf
annehmen, daß die im eigenen Innern das Geschehen regulierenden
Gesetze auch dort ihre Gültigkeit besitzen. Newtons Entdeckungen »er-
weckten den Anschein, als könnte alles in mathematischen oder mechani-

26schen Begriffen beschrieben werden«. Wo sich Unebenheiten zeigen,
greift die Wissenschaft ein, korrigiert, schleift ab, hobelt, richtet gerade
oder löscht aus, nimmt Brachland in Kultur, gewinnt dem gerodeten
Boden des eigenen neue, koloniale Territorien hinzu. »Die Urteile der
Naturwissenschaften«, räumt einer ihrer renommiertesten Vertreter, der
Physiker Hans Primas, bemerkenswert selbstkritisch ein, »klingen ratio-
nal, weil ihre irrationalen Elemente nicht erwähnt werden. Nur indem sie

2004-05-06 15-55-03 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52  |  Der sechste Sinn

das ›Irrationale als nicht dazu gehörend deklariert‹ und aus den öffentli-
chen Diskussionen ausschließt, kann die Naturwissenschaft die Realität

27rationalisieren.«
       Was weiterab liegt, entzieht sich, zunächst jedenfalls, noch dem Zau-
berstab der Naturwissenschaften. Schweift unser bieder-bäuerliches Auge
einmal über die Feldflur hinaus, dorthin, wo Busch und Wald beginnen,
rückt zunehmend Unvertrautes ins Blickfeld. Da es anderen Zusammen-
hängen entstammt, läßt es sich schwerlich zur eigenen Ordnungswelt
»kausal« in Bezug setzen – es sei denn, man böge es eben paßförmig

28zurecht. Wenn ethnische Einheiten in Händel miteinander geraten,
entscheiden über den Sieg nicht nur die besseren Waffen, List und eher-
ner Mannesmut, sondern auch die Götter zu Häupten der Kämpfer. Die
triumphierende Gruppe bestimmt in ihrem Namen, wie die Welt fortan
zu verstehen, wie die Pontius Pilatus-Frage allein zu beantworten ist.
       Tragen die Kreuzritter der neuzeitlichen Gelehrtenschaft, die sich
kompromißlos den klinischen Idealen der »Wissenschaftshygiene« ver-
schrieben haben, den Sieg über die Ungläubigen davon, breitet sich »Auf-
klärung« aus – die Strahlen allerdings gebündelt nach dem Linsenschliff
der szientifischen Okulare. Denn auch Gelehrte eines Fachs, einer Diszi-
plin oder »Schule« bilden eine Art Population, die der gut ethnozentri-
schen Neigung erliegt, ihre Errungenschaften zu generalisieren. Dies
monierte bereits Plutarch (ca. 46-120 n. Chr.) bei den Geographen seiner
Zeit. Sie pflegten, führt er im Theseus (c. 1) aus, auf ihren »Erddarstellun-
gen das, was sich ihrer Kenntnis entzieht, an den äußersten Rand ihrer
Karten zu drängen und Erklärungen hinzuzufügen wie: ›was jenseits
davon liegt, ist Sandwüste und voll wilder Tiere‹ oder ›unzugänglicher
Morast‹ oder ›skythisches Schneegefilde‹«. Der japanische Epistemologe
Magoroh Maruyama prägte für diese Art Optik den Terminus »Akademo-

29zentrismus«. Hans Albert, Wissenschaftstheoretiker und Vertreter des
Kritischen Rationalismus, ist (ethno- wie ethologisch begründetermaßen)
überzeugt, das hänge »ohne Zweifel mit der Institutionalisierung wissen-
schaftlicher Disziplinen zusammen«, die zu einer Art »Revierverhalten«
führe und die Intention zur Folge habe, »jeden Versuch, mit den Ideen
und Methoden einer anderen Disziplin in dieses ›Revier‹ einzubrechen,
von vornherein als Anmaßung zu beurteilen und daher zurückzuwei-

30sen« – oder auch, wie man erfahrungsgemäß ergänzen darf, als »un-
wissenschaftlich« zu brandmarken. In Übersichtswerken zur Geschichte
des eigenen Fachs wird gelegentlich der Erfolg der gerade »tonangeben-
den« Schule (sofern ihr jedenfalls der Verfasser selbst angehört) gewis-
sermaßen als Sieg der Kinder des Lichts über die Kinder der Finsternis

31beschrieben. Gestandenen Rittern des Rationalismus können dann Gei-
stergesichte und psychokinetische Effekte gleichsam als bloße Luftspiege-
lungen über skythischem Schneegefilde erscheinen.
       Richtet man seine Aufmerksamkeit konzentriert auf nur einen Zu-
sammenhang, wird man für anderes außerhalb blind; seine Konturen

2004-05-06 15-55-04 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kippf iguren. Vom Teufe l im Detai l mit dem Kale idoskop  |  53

verschwimmen, es sinkt ab ins Dunkel der Unkenntlichkeit. Doch was
man nach der einen Seite hin fortbläst, trägt einem der Wind unter Um-
ständen von der anderen wieder zu. Die Setzung von Systemen konstitu-
iert mit Notwendigkeit nicht nur andere seitlich wie ober- und unterhalb,
sondern läßt in den Grenzbereichen dazwischen immer auch Raum für

32Widergewöhnliches, für »Anomalien«, seien es »Scheinsingularitäten«
oder exotische »Abstrusitäten« wie Unterkiefer als magische Kraftreser-
voire, Poltergeister und Hexen, die nächtlicherweile in Gestalt schwarzer
Katzen friedlich Schlafenden das Leben entziehen.
       Je mehr Systeme, desto reicher die Ernte. Auf der einen Seite seilen
wir uns gleichsam ab in die Nanostrukturen der Mikrowelt, in der hinter
jeder der zahllosen Ecken und Biegungen boshafte Teufelchen lauern, um
uns in die Irre, in die dunklen Fluchten immer neuer labyrinthischer
Zaubergärten zu locken. Auf der anderen Seite zwingt uns die Annahme,
daß sich das Weltall insgesamt aus wechselwirkender Materie zusam-
mensetzt, zu der Schlußfolgerung, daß es sozusagen ein »Umsystem«
geben muß, das entsprechend immaterieller Natur ist, das heißt die Inver-
sion des empirisch wahrnehmbaren Universums darstellt – jene Welt, wo
der allwissende und allmächtige Gott wohnt, gleichsam die Apotheose des
Irrationalen.

2004-05-06 15-55-04 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  40- 53) T01_03 kap 3.p 51980185884

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54  |  Der sechste Sinn

 
 
 
 
 
 
 
 

4. Der Tod

Von den verschiedenen Wegen dahinzugehen, zu

ble iben und wiederzukehren oder nicht anzukommen

Unter den immer wiederkehrenden, »regulären Anomalien« stellt der Tod
den Extremfall dar, ob er nun als Folge einer anderen ungewöhnlichen
Begebenheit, wie einer Geistererscheinung oder eines Blitzschlags, oder
auf friedliche Weise eintritt; denn ursprünglich war er in der Schöpfung
nicht vorgesehen.
       Seine Entstehung wird unterschiedlich begründet. Universaler An-
schauung nach führten die Menschen zu Anbeginn ein paradiesisches
Dasein. An allem herrschte Überfluß. Doch ernährte man sich allein von
Früchten, das heißt, es wurden weder Pflanzen »gewaltsam« ausgegraben
oder geschnitten noch Tiere getötet. Gott wandelte noch unter seinen
Geschöpfen und pflog ungezwungen Umgang mit ihnen. Niemand
erkrankte, alterte oder starb.
       Doch trugen sie den Stachel der Sterblichkeit bereits in sich. Sie
waren, anders als Gott, Erschaffene, verbunden aus den an sich unverträg-
lichen Bestandteilen Geist (Seele) und Leib (Stoff). Das machte sie anfällig
– falls sie ein schädigender Impuls traf. Man sollte meinen, daß sich unter
den Bedingungen des paradiesischen Daseins dafür kein Anlaß bot. Aber
das Fleisch war eben schwach. Mit der Zeit trieben Sorglosigkeit und
Leichtsinn die Menschen in den Übermut. Die Korongo, eine Gruppe der
Nuba im Sudan, verfielen zum Beispiel auf die Idee, rein zur Kurzweil
»Bestattung« zu spielen. In feierlicher Prozession trugen sie einen Baum-
stamm – den sie dazu also eigens gefällt hatten – zu Grabe und setzten
ihn unter rituellem Gepränge bei. Den Schöpfer indes verdroß die re-

1spektlose Posse. Zur Strafe schlug er sie allesamt mit Krankheit und Tod.
In anderen Erzählungen ist die Rede davon, daß fleischliches Gelüst in
den Menschen erwachte und sie begannen, mehr zu essen, als ihnen
guttat, Inzest begingen, ja auch Gewalt widereinander übten, wann ihnen

2gerade der Sinn danach stand. Der paradiesische Friede geriet in Ge-

2004-05-06 15-55-04 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Tod. Von den verschiedenen Wegen  |  55

fahr. Argwöhnisch geworden, gab Gott ihnen nach einer Mythe von Sula-
wesi (Indonesien) eine letzte Chance. Er ließ einen Strick aus dem Him-
mel herab, an dem ein Stein und eine Banane befestigt waren. Statt nach
dem ersteren, der ihnen die Unvergänglichkeit gesichert hätte, griffen sie
in ihrer Gier nach der Frucht – um sich damit deren Los einzuhandeln:
zu keimen, aufzuwachsen, Früchte zu tragen und zu vergehen, erneut zu

3erstehen und wieder zu sterben, immer so fort.
       Der Schöpfer, am Ende bitter enttäuscht, mochte die Verhöhnung
seiner Autorität nicht länger leiden. Er vertrieb die Menschen aus dem
himmlischen Garten, nahm ihnen die Unsterblichkeit, ja übergoß sie
oftmals noch zusätzlich mit einer gewaltigen Flut, die nur wenige überleb-

4ten.
       Neben diesen gibt es aber auch andere Mythen, die den Ursprung des
Todes den zerstörerischen Intentionen eines bösen göttlichen Wesens zu-
schreiben, das ebenfalls unerschaffen schon von Anbeginn an existierte.
Mal tritt es als erklärter Widerpart Gottes, mal als verschlagener »Trick-
ster«, mal unverhohlen als Personifizierung des Todes selbst auf. Dieser
»Gegengott« begleitet entweder den Schöpfer bereits vom ersten Augen-
blick an oder taucht urplötzlich aus dem dunklen Umfeld des von Gott
geschaffenen Weltordnungssystems, sozusagen »wie aus dem Nichts« auf
und versucht, die guten Absichten des Schöpfers zu durchkreuzen, indem
er ihm heuchlerische Ratschläge erteilt oder (meist hinter seinem Rücken)
ins Handwerk pfuscht – woraus sich die Unzulänglichkeiten der Schöp-
fung, das heißt alle unerwünschten Anomalien erklären.
       Dieser »Vater aller bösartigen Überraschungen« hat es vor allem auf
den Menschen abgesehen, in dessen Erschaffung er immer wieder einzu-
greifen bemüht ist, so daß am Ende eben ein unvollkommenes und anfäl-
liges Geschöpf herauskam, anders, als es den ursprünglichen Absichten
Gottes entsprach. Nach einer dafür sehr typischen Mythe der Wogulen in
Westsibirien hatte der Schöpfer den Leib des ersten Menschen mit einer
dicken Hornhaut überzogen. Als er sich dann in den Himmel begab, um
die Seele zu holen und den Torso damit zu beleben, nutzte der Böse die
Chance und kratzte soviel von der Schutzhülle ab, als er konnte, so daß
schließlich nur mehr ein Rest davon an Finger- und Fußspitzen übrig-
blieb. Seitdem besitzen die Menschen ihre weiche, verletzliche Haut, die

5sie angreifbar macht und oft auch zu ihrem Tod führt.
       Trickster, Tod und Teufel sind nicht von ungefähr mit der Finsternis
verbunden, die der Schöpfer gleichsam abtat, als er das Licht vom Dunkel
schied und die Welt »ertagen« ließ. Manchen Mythen zufolge hatte er die
abgeschiedene Finsternis zunächst in einem Sack oder Gefäß einge-
schlossen. Irgendwann unterlief dann jemandem die Unachtsamkeit, das
Behältnis zu öffnen, womit die Nacht Zugang zur Welt erhielt. Oder ein
anderer beging eine Missetat, die den Schöpfer derart erzürnte, daß er die
Finsternis wieder heraufholte und die gesamte Welt damit überzog. Sein
Zorn verrauchte jedoch mit der Zeit. Noch einmal schied er das Licht vom

2004-05-06 15-55-04 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56  |  Der sechste Sinn

Dunkel, ließ nunmehr beide jedoch nebeneinander bestehen, in der Art,
daß eines periodisch dem anderen folgte, in stetem Wechsel und gewis-
sermaßen zur bleibenden Warnung der Menschen. Gelegentlich, wenn
Sorglosigkeit und Sünde sträflich überhand zu nehmen drohen, greift
Gott dann mit beiden Händen in die Büchse der Finsternis und sucht die
Verworfenen mit dem unzeitgemäßen Dunkel einer Sonnenfinsternis
heim, um ihnen vor Augen zu rücken, daß er sie leicht in die Urnacht

6zurückstürzen und allesamt wieder auslöschen könnte.
       Mit dem Dunkel hat auch die Macht des Bösen an Einfluß über die
Welt gewonnen. Jedesmal, wenn die Dämmerung fällt, setzt die Zeit der
Unheilsgeister ein, denen nahe zu kommen, tödlich sein kann – denn in
der Nacht ist auch der Tod unterwegs. Im Grunde ist sie bereits seit
Urbeginn seine Welt. Nach einer Mythe der Samojeden in Sibirien erhielt
Gott am Abend des ersten Schöpfungstages, als die Nacht gerade herein-
zubrechen begann, Besuch von einem geheimnisvollen Alten, der ihn bat,
bei ihm nächtigen zu dürfen. Gott war das nicht so recht, da er eigentlich
wünschte, daß niemand etwas von der Erschaffung der Erde wissen sollte.
Doch sagte er zu. Am Morgen indes, als es hell wurde, war der Fremde
schon wieder verschwunden; er hatte sich gleichsam in das Nichts aufge-
löst, aus dem er gekommen schien. Als die Schöpfung jedoch vollendet
war, trat er erneut in Erscheinung. Diesmal ersuchte er Gott um eine
Dauerwohnstatt auf Erden. Der Schöpfer aber hatte ein ungutes Gefühl
und wies ihn ab. Darauf beschwor ihn sein Besucher, es würde ihm schon
ein winziger Fleck, nicht größer als die Einstichstelle eines Stockes, genü-
gen. Da dies nicht unbillig schien, gewährte der Schöpfer es ihm, wenn
auch widerstrebend – zu Recht, wie sich zeigen sollte. Jener stieß nun mit
einem Stab ein Loch in die Erde und verschwand darin mit den höhni-
schen Worten: »Gut, jetzt bin ich unter der Erde, aber ich werde [herauf-
kommen und] Menschen rauben« – der Tod hatte seinen Fuß in die Welt

7gesetzt.
       Doch gehört er ihr, wie die Mythen bekunden, nicht eigentlich an.
Wie von nirgendwoher erschlich er sich gleichsam hinterrücks Zutritt, ein
düsterer Gott, unbesiegbar und von gespenstischer Unangreifbarkeit, der,
während der Schöpfer sich längst von der Welt zurückzog, unter den
Menschen verblieb und, wenn ihre Stunde geschlagen hat, lautlos aus
dem Dunkel hinter sie tritt, mit einem Mal da ist und sie hinwegrafft, um
sich gleich wieder, wie nebelartig von der Finsternis aufgesogen, im Nir-
gendwo zu verlieren.
       Vielfach wurde er daher auch als Fremder begriffen und schon inso-
fern als bedrohlich aufgefaßt. Seine Absichten konnten nur gegen die

8Interessen der Gruppe, gegen das Leben ihrer Mitglieder gerichtet sein.
In Erzählungen tritt er, wenn eine junge Frau sein beabsichtigtes Opfer
ist, in der Gestalt eines gutaussehenden, scheinbar wohlhabenden Unbe-

9kannten, wie bei den Agni in der Republik Elfenbeinküste etwa , sonst

2004-05-06 15-55-04 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Tod. Von den verschiedenen Wegen  |  57

eher, wie in europäischen Märchen, als hagerer, finsterblickender un-
10heimlicher Gast auf.

       Fürchten mußten ihn allerdings nur jene, die ein schweres Vergehen
begangen und mit einem »Schlimmen Tod« zu rechnen hatten. Denn wer
traditionsgemäß lebte und sich und die Seinen frei von Schuld wußte,
durfte sich in der Gewißheit wiegen, eines Tages eines »natürlichen«, das
heißt gewaltlosen Todes zu sterben und überdies nach etwa drei bis fünf
Generationen wiedergeboren zu werden.
       Wessen Tage gezählt waren, der welkte wie das Herbstlaub dahin.
Seine Kräfte verließen ihn. Von Schwäche zunehmend ausgezehrt, däm-
merte er mehr und mehr vor sich hin, delirierte oder verlor das Bewußt-
sein: Seine Freiseele vermochte sich müheloser, wie im Schlaf, aus der
leiblichen Halterung zu lösen; sie schickte sich zum »Heimgang« an. Der
Sterbende verfiel in einen typischen Übergangszustand, das heißt wurde
empfänglich und offen für »außersinnliche Wahrnehmungen« (ASW): Er
hatte »Gesichte« – oder »Nahtodeserfahrungen«, wie sie neuerlich zu-
nehmend auch in modernen Gesellschaften wieder von Menschen berich-
tet werden, die, schwer erkrankt oder verletzt, gewissermaßen »auf der
Schwelle zum Tod« standen. Fast übereinstimmend erinnern sie sich, wie
ihre Seele den Körper verließ, sich bis zur Zimmerdecke erhob und von
dort das Geschehen unten am Krankenbett beobachtete. Oder es war
ihnen, als seien sie durch eine Art Tunnel »ausgestiegen«, um sich »drü-
ben« auf blumenreichen Auen, umflutet von einem überhellen, gleichzei-
tig beglückenden Licht und einer wundersamen »Sphärenmusik«, selte-
ner auch in wahren Schreckenslandschaften wiederzufinden, bevölkert
von »Dämonen und anderen finsteren Figuren«, die sie bedrohten oder

11auch angriffen , bis ihnen schließlich »eine Stimme« gebot, wieder
12umzukehren, da ihre Zeit noch nicht gekommen sei.

       Übereinstimmende Erlebnisse werden auch von beherzten Märchen-
helden berichtet, die bei wachem Bewußtsein durch Höhlen, Brunnen
und Teiche in die Unterwelt ab-, beziehungsweise an Lianen, Bohnenran-
ken und Bäumen in die Oberwelt aufsteigen, oder anderen, die dorthin
entrückt werden, nachdem sie sich irgendwo draußen im Wald niederge-
legt haben, um auszuruhen, und dabei in einen Dämmerzustand versun-
ken oder auch unversehens eingeschlafen sind. Manche sehen sich auch
von bösen Stiefmüttern oder Zauberern, die ihre guten Absichten verei-
teln wollen, vor schier unlösbare Aufgaben gestellt. Schon meinen sie,
verzweifeln zu müssen, da erscheint ihnen plötzlich eine freundliche alte
Frau, beruhigt und fordert sie auf, sich schlafenzulegen. Und wenn sie am
darauffolgenden Morgen erwachen, stellen sie zu ihrer Verwunderung

13fest, daß tatsächlich alles auftragsgemäß erledigt ist!
       Oft geht bei Grenzübertritten von der einen in die andere Welt die
Erinnerung an die jeweils verlassene verloren. Kinder vergessen ihre
Eltern, Boten ihren Auftrag, Prinzen ihre vornehme Herkunft, ja selbst

2004-05-06 15-55-04 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58  |  Der sechste Sinn

ihr Erlösungsversprechen, das sie einer verwunschenen Königstochter
»drüben« gaben. Geisterfrauen, die einen Menschen heiraten, behalten

14nur mehr eine dunkle Erinnerung an ihr vormaliges Dasein. Es ist in
der Tat wie im Traum, in dem sich, wie Heraklit sagt, »der Geist in uns
von der Verbindung mit dem Umgebenden trennt« und infolgedessen

15»die Gedächtniskraft, die er vorher besaß, verliert«. Einer altgriechi-
schen mythischen Überlieferung zufolge ist der »Schlaf« (Hypnos) der
Zwillingsbruder des »Todes« (Thanatos), und beide sind Kinder der

16»Nacht« (Nyx).
       Naturwissenschaftler und Ärzte wissen nicht so recht, was sie von den
Nahtodeserfahrungen halten sollen, da sich derartige Gesichte ihrem
Verständnis entziehen. Es muß, wie sie meinen, eine »andere« (die »rich-
tige«!) Erklärung geben. Was läge näher, als die Ursache in der organi-
schen Basis des Bewußtseins zu suchen. Neurophysiologen vertreten die
These, daß die Todesangst im Gehirn eine »Katastrophenreaktion« auslö-
se, die zu gewissen »Überfunktionen«, namentlich aber zur Freisetzung
übermäßiger Mengen körpereigener Opiate (Endorphine) führe – was
nicht zuletzt »den friedlichen Gesichtsausdruck vieler Toter erklären«

17könnte.
       Möglich immerhin, daß dies für einige Fälle gilt. In traditionellen
Gesellschaften jedoch verlief der »natürliche« Tod auf eine Weise, die
weder geeignet war, Todesangst noch Katastrophenstimmung aufkom-
men zu lassen. Der Sterbende war von seinen Angehörigen umgeben, die
ihn immer wieder berührten, stützten, ja umarmten. Keinen Augenblick
wurde er allein gelassen. Und er wußte überdies, daß seine Stunde ge-
kommen war und er Würde bewahren mußte, wie es die Tradition gebot

18und die Seinen das von ihm erwarteten. Zudem blieb ihm noch Wichti-
ges zu tun. Er mahnte die Anwesenden etwa, langjährige Zwistigkeiten,
die Unfrieden unter ihnen gestiftet hatten und die Solidarität der Gruppe
bedrohten, endgültig zu begraben, entschied in strittigen Erbschaftsfragen

19und segnete seine Kinder und Kindeskinder. Was er in dieser letzten
Stunde, da er sich schon auf der Schwelle zum Ahnendasein befand,
sprach, verfügte und prophezeite, besaß einen hohen Wahrheitsgehalt

20und erforderte entsprechende Berücksichtigung.
       Zum Schluß aber, wenn die Seele nur mehr wie an einem dünnen
Faden mit dem Körper verbunden war, wurde der Sterbende hellsichtig; er
sah über die Grenze hinaus. Man merkte ihm das auch an. Seine Augen
waren weit in die Ferne gerichtet. »Er ist schon ein Mensch von Nzambi«

21(Gott), pflegten die Yansi im westlichen Kongogebiet zu sagen. Vor
allem aber gewahrte er einer universal verbreiteten Vorstellung nach seine
verstorbenen Verwandten, die gekommen waren, ihn abzuholen und
sicher »heimzugeleiten«. Meist bleiben sie in einer bestimmten Distanz

22zu ihm stehen und warten, bis er zum Aufbruch bereit ist , in einigen
Fällen treten sie aber auch näher, wie bei den Apinayé in Ostbrasilien,
versammeln sich um sein Lager und speisen mit ihm, um ihn willkom-

2004-05-06 15-55-04 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Tod. Von den verschiedenen Wegen  |  59

23men zu heißen und in ihrer Mitte aufzunehmen. Und wieder berichten
auch viele Europäer und Amerikaner mit Nahtodeserfahrungen, daß
ihnen nach dem »Ausstieg« verstorbene Angehörige und Freunde er-

24schienen seien, um sie »drüben« in Empfang zu nehmen.
       Der Sterbende »entschlief«; doch nicht für immer. Die »Zwillings-
brüder« wechselten die Rolle. Der Tiefschlaf des Toten markierte seinen
Übertritt in die »andere Welt«. Dort wurde er gemäß dem Inversionsver-
hältnis zwischen Diesseits und Jenseits wiedergeboren – der gängigen
Vorstellung nach auf rituelle Weise: Die Ahnen reinigten ihn, um die
Restschlacken seines irdischen Daseins von ihm abzutun, frisierten, be-
malten und kleideten ihn neu ein und feierten abschließend seine Heim-

25kehr und »Auferstehung« in einem großen gemeinsamen Fest. »Nach
26unserem Tod«, sagt Paracelsus, »wird die Seele geboren.« Fortan führte

der Dahingegangene im Kreise seiner Verwandten »drüben« ein Leben
analog dem auf Erden – nur eben seiten- und zeitenverkehrt. Und war
dann dort seine Stunde gekommen, entschlief und »starb« er abermals

27und kehrte zu seinen Verwandten »oben« zurück.
       Das ist der Grund, warum Säuglinge anfangs, wie Sterbende zuletzt,
soviel schlafen: Sie befinden sich noch im Dämmerzustand des Übergangs
von der einen zur anderen Welt. Man glaubte, daß ihre Seele sich zurück-
sehne nach ihren Hinterbliebenen »drüben«, zumal ihre Angehörigen
dort um sie trauerten und sie zur Umkehr zu bewegen versuchten. Sie
wechselte gewissermaßen noch unentschlossen hin und her. Weilte sie
gerade bei ihren Lieben im Totenreich, lächelte das Kind im Schlaf; wein-
te es, rechnete man das seinem Schmerz zu, Abschied nehmen zu müs-

28sen. Niemals sollte einem Kind daher Anlaß gegeben werden zu er-
schrecken, weil das seine Seele hätte zurücktreiben können. Vielmehr galt
es, ihr behutsam und liebevoll zu begegnen, um sie für das Dasein auf
Erden ausgesprochenermaßen zu »gewinnen«. Ließe man es an der
notwendigen Zuwendung fehlen, waren die Menomini in Nordamerika
überzeugt, gewänne sehr rasch die Sehnsucht nach der kaum erst verlas-
senen jenseitigen Welt die Oberhand und an die Stelle des Schlafes träte

29wieder der Tod. Um ein übriges zu tun, zog man häufig auch sanft,
aber nachdrücklich an Händen, Füßen, Fingern und Zehen, Knie- und
Armgelenken, beugte sie hin und her, das heißt bemühte sich, den Körper

30aus seiner quasi embryonalen »Schlafhaltung« zu lösen.
       Zu Anfang standen die Seelen der Kinder also noch unmittelbar in
Kontakt mit den Ahnen. Und das machte sie, gleich Sterbenden wieder,

31hellsichtig. So konnten sie etwa auch Geister noch sehen. Da sie ihre
Gesichte indes sprachlich noch nicht zu vermitteln vermochten, suchte
man den Zugang dazu über die Ausdeutung ihres Verhaltens, dem inso-
fern Zeichenbedeutung zukam. Fegte ein Kleinkind zum Beispiel spontan
den Hof, nahm man bei den Suaheli in Ostafrika an, daß der Besuch

32eines Fremden bevorstehe.
       War die erste, kritische Phase im Leben des Kindes komplikationslos

2004-05-06 15-55-04 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60  |  Der sechste Sinn

überstanden, das heißt, hatte sich seine Freiseele offenbar mit der Einkör-
perung abgefunden, suchte man den Verbund durch verschiedene Rituale
weiter zu festigen. Besondere Bedeutung kam dabei der Namengebung zu,
und zwar aus zweierlei Gründen. Zum einen war dies ein entscheidender
Schritt auf dem langen Weg der Sozialisierung des Kindes: Wer einen
Namen besaß, wurde unmittelbar kommunikationsfähig; er konnte per-
sönlich angesprochen, gerufen, getadelt, lobend gegenüber anderen er-
wähnt und bei Bittgebeten genannt werden. Zum anderen diente die
Zeremonie sehr häufig dazu, den Ahnen, der sich in dem Kind verkörpert
hatte, zu identifizieren. Das geschah in der Regel so, daß man die Namen
der in Betracht kommenden, das heißt der vor etwa drei bis fünf Genera-
tionen verstorbenen näheren Verwandten der Reihe nach rezitierte. Rea-
gierte das Kind dann bei einem von ihnen in besonderer Weise, indem es
etwa abrupt aufhörte zu weinen, die Brust seiner Mutter suchte oder

33lächelte, war man überzeugt, den richtigen getroffen zu haben. Hatte
man die Zeichen falsch gedeutet und der Name »paßte nicht«, zeigte sich
das Kind in der Folge auffallend unruhig und mißgestimmt, schrie fort-
gesetzt oder begann zu kränkeln. Dann mußte man die Prozedur wieder-

34holen – bis das Kind sich beruhigte und genas. Danach gingen sowohl
35die Erinnerung an das Totenreich als auch die Hellsichtigkeit verloren –

außer bei Kindern, die unter ganz bestimmten Bedingungen geboren
waren, wovon später noch die Rede sein wird.
       Starb ein Säugling noch vor der Namengebung, also etwa während
der ersten zwölf bis sechzehn Monate, fand man sich rasch damit ab, da ja
nie so ganz sicher war, ob sich die Seele zum Bleiben entschließen würde;
man mußte eigentlich stets damit rechnen. Da es sich bei den kleinen
Toten teils noch um Ahnen, teils erst um unvollkommene Menschen
handelte – weshalb man die Kinder in dieser Zeit auch, wie bei den Thon-
ga in Südafrika zum Beispiel, als »unfertiges Wesen« (khuna) oder »Ding«

36 37(shilo) , als »Affe« (mas

^

), wie bei den Chamula in Mexiko (Chiapas) ,
oder schlichtweg als »Kind« bezeichnete – bestattete man sie auch nicht
auf die übliche rituelle Weise, sondern vergrub sie im Hof beziehungs-
weise unweit vom Haus oder hing die Särge, wie in Ostsibirien zum Bei-
spiel, in nahestehende Bäume. Der Gedanke war, daß man die offensicht-
lich noch schwankende Seele dadurch zum Bleiben bewegen und ihr den

38nächsten Versuch erleichtern könnte.
       In alter Zeit hatte man auch die erwachsenen Toten nahebei, das
heißt unter dem Haus oder im Hof, auf jeden Fall aber im Dorfareal

39bestattet , um sie unmittelbar bei sich zu behalten, die Beziehung zu
ihnen besser wahren zu können und die Voraussetzung dafür zu schaf-
fen, daß sie später ungehindert und auf kürzestem Wege wieder zurück
ins Leben fanden. Doch bedeutete der Tod eines Erwachsenen etwas ganz
anderes als das Dahinscheiden eines noch kaum ins Dasein getretenen
Kindes. Der Verstorbene würde für längere Zeit seinen bestimmten Platz
unter den Ahnen einnehmen, trug Verantwortung für die Seinen »oben«

2004-05-06 15-55-04 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Tod. Von den verschiedenen Wegen  |  61

und durchlief während seines jenseitigen »Winters« eine Metamorphose
wie im Leben – von der »Geburt« bei der Ankunft bis zum »Tod«, das
heißt seiner Reinkarnation. Dazu mußte er aber auch sicher im Totendorf
ankommen. Und dies zu gewährleisten, war Aufgabe der Beisetzungsri-
ten.
       Zunächst jedoch löste das Ableben eines Gruppenmitglieds eine
Umbruchsituation aus: die notwendige Voraussetzung für den Übertritt
von dieser in die »andere« Welt. Dem trugen die Trauernden Rechnung
durch verschiedene Formen korrespondierenden Verhaltens, teils um dem
Toten stützend zur Seite zu stehen, teils mit dem Ziel, den kritischen,
instabilen, potentiell chaotischen Zustand durch rituelle Objektivierung
besser unter Kontrolle halten zu können. Man ließ die Arbeit zum Bei-
spiel ruhen, das heißt kehrte die Alltagsverhältnisse um, stellte die körper-
liche Hygiene ein, ging nackt oder in schmutzigen Lumpen und mißach-
tete ungestraft selbst strenge Tabus. Bei den Zulu in Südafrika verrichtete
man mit der linken Hand, was man sonst mit der rechten tat; im Haus
übernahmen die Frauen die Männerseite (rechts), die Männer die Frau-

40enhälfte (links). Während der Bestattungsfeierlichkeit selbst wurde
reichlich gegessen und gezecht, es fanden Maskentänze und Scheinkäm-
pfe statt (beides szenische Veranschaulichungen der zugegenen Geist-
mächte), die Geschlechter tauschten die Kleider, oft kam es zu orgiasti-
schen Ausschweifungen, die auch nicht Halt vor der Inzestschranke

41machten. Starb gar ein bedeutender Mann oder König, steigerte sich
das Ganze zum tage-, manchmal monatewährenden Tohuwabohu der
sogenannten »rituellen Anarchie«.
       Zur Beisetzung trug man den Leichnam nicht durch die Tür, son-
dern, mit den Füßen voran, den Hintereingang hinaus, schob ihn durch
ein Fenster oder auch ein eigens dazu in die Wand geschlagenes Loch, das

42anschließend wieder geschlossen wurde. Manchmal beschädigte man
43Teile des Hauses, wie zum Beispiel das Dach. Die Beigaben, die man

dem Toten mitgab oder auf seiner letzten Ruhestätte deponierte, wurden
oftmals zerschlagen, der Schlitten, auf dem man ihn – wie bei den Tun-
gusen in Sibirien zum Beispiel – transportiert hatte, mit den Kufen nach
oben aufs Grab gelegt. Anschließend begab man sich rückwärts schrei-
tend zurück oder wählte einen »verkehrten« Weg. Das geschah alles
weniger, wie man oft liest, um den Toten zu täuschen und in die Irre zu
führen, sollte er den Wunsch haben, wieder zurückzukehren; denn das
hätte nicht nur eine Ungebührlichkeit wider den Verstorbenen bedeutet,
sondern auch im Widerspruch zum Zweck der Bestattungsriten gestan-
den, ihm den Weg ins Totenreich zu weisen. Vielmehr sollte das Ganze
der Seele signalisieren, daß sie sich nunmehr in einer Welt zurechtfinden

44mußte, in der alles »verkehrtherum« war. Um des Dahingegangenen
willen, vor allem aber auch, damit er sich später würde wiederverkörpern
können und imstande war, seinen Beitrag zum Erhalt der Gruppe zu
leisten, mußte alles darangesetzt werden, daß er auch sicher in der Ah-

2004-05-06 15-55-05 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62  |  Der sechste Sinn

nenwelt ankam. Versäumte man auch nur eine Kleinigkeit, riskierte man
45schon, daß er womöglich sein Ziel verfehlte. Darum erschienen auch

die Toten, um ihn zu geleiten, oder war ihm der Schamane als »Psycho-
pompos« (»Seelenführer«) behilflich dabei.
       Während der anschließenden Trauerzeit sollten die Hinterbliebenen
ihrem Schmerz niemals allzusehr Ausdruck verleihen – wiederum, weil
sonst zu befürchten stand, daß der Verstorbene gehalten wurde und nicht
zügig auf dem Weg, den er nun mal gehen mußte, vorankam. Erzählun-
gen berichten mahnend, daß manche Tote in derartigen Fällen zurück-
kehrten und die Trauernden, die ihren Kummer nicht zu bezwingen

46vermochten, mit sich ins Grab zogen. Aus dem gleichen Grund ver-
47mied man meist auch, die Namen Verstorbener auszusprechen. Vor

allem Kindern, deren Seelen sich ja freiwillig zur Umkehr entschlossen
hatten, glaubte man auf diese Weise ausgesprochene Qualen zu verursa-
chen. Das klingt etwa auch in europäischen Märchen noch nach, in denen
Kinder im Grab keine Ruhe finden können, weil ihre Mutter ohne Unter-
laß um sie weint. Im Grimmschen Märchen Das Totenhemdchen (Nr. 109)
erscheint schließlich der verstorbene Liebling seiner Mutter und bittet sie
inständig: »Ach Mutter, höre doch auf zu weinen, sonst kann ich in mei-
nem Sarge nicht einschlafen, denn mein Totenhemdchen wird nicht

48trocken von deinen Tränen, die alle darauffallen.«
       Eigentlich bestand auch zu übertriebenem Kummer kein Anlaß.
Denn die Dahingegangenen existierten ja fort, auf der anderen, den Le-
benden nicht sichtbaren Seite des Daseins in der metakosmischen Welt.
Man hielt ständig Kontakt miteinander, auch und gerade, um das weitere
Fortleben aller zu sichern. Das geschah ganz selbstverständlich, in einer
ungezwungenen Weise, für die den heutigen Menschen durch die mo-
derne Entwicklung das Verständnis verstellt und verlorengegangen ist. Bei
den täglichen Mahlzeiten und vor allem bei Festlichkeiten gedachte man
der Verstorbenen, opferte ihnen Speise und Trank, dankte ihnen für emp-
fangene Segnungen und hielt die Erinnerung an sie in Erzählungen und
Lobliedern aufrecht. Diese ihrerseits behielten die Nachlebenden »oben«
immer im Auge, nahmen besorgt und liebevoll Anteil an ihrem Geschick,
unablässig bemüht, sie gesund und glücklich zu sehen. Wenn Kummer
und Sorge drückten, wandte man sich daher vertrauensvoll an seine Ah-
nen, überzeugt, daß man auf ihre Hilfe zählen konnte – sofern man sich
jedenfalls untadelig benahm. Nicht selten erschienen sie den Ihren auch
im Traum, rieten ihnen, erteilten ihnen den einen oder anderen wichtigen
Hinweis und warnten sie, falls Gefahren drohten. Auf der anderen Seite
aber zürnten sie auch, wenn die Lebenden ihre Pflichten verletzten, die
Traditionen mißachteten und geheiligte Vorschriften brachen. Je nach der
Schwere des Falls erhoben sie dann strafend die Hand wider die Frevler
und suchten sie mit Krankheiten, Mißernten, Unglück und anderem
Ungemach heim. Jeder verstand das, es war notwendig; denn andernfalls
hätte die Überlebensfähigkeit der Gesellschaft, jetzt wie in der Zukunft,

2004-05-06 15-55-05 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Tod. Von den verschiedenen Wegen  |  63

auf dem Spiel gestanden. Einmal im Jahr, gewöhnlich nach Einbringen
der Ernte, lud man die Abgeschiedenen zu einem gemeinsamen großen
Fest, dem »Allerseelen«, ein, speiste und trank mit ihnen, unterhielt sie
mit Tanz und Musik, pries sie in Reden und Liedern und verabschiedete
sie zuletzt, reich mit Opfergaben bedacht.
       Doch war dies im Grunde nur dem Ideal nach die Regel. Denn da nur
wenige Menschen wirklich in hohem Alter friedlich entschliefen, bildete
der »natürliche« Tod genaugenommen die Ausnahme. Viele starben
bereits in frühen Jahren, später an den Folgen einer Krankheit, einer
Hungersnot, eines Unfalls oder durch Kriegseinwirkung. Sicherlich ging

49es auch dabei, wie man überzeugt war, niemals mit rechten Dingen zu.
Doch handelte es sich noch nicht um »Schlimme Tode«. Die Verfehlun-
gen, die der Grund dafür waren, das heißt die Ahnen zu der entsprechen-
den Heimsuchung veranlaßt hatten, ließen sich meist durch Sühnemaß-
nahmen wiedergutmachen – anders wäre das Totendorf bald entvölkert
und die Gesellschaft am Ende gewesen.
       Einen Schlimmen Tod sui generis erkannte man daran, daß er plötz-
lich, auf scheinbar ungewöhnliche und oft auch gewaltsame Weise eintrat:
Die Betreffenden fielen einem Mord, Blitzschlag oder Raubtier zum Op-

50fer, ertranken, stürzten von einem Baum, einer Klippe usw. ; neuer-
51lich zählen auch Autounfälle dazu. Die Ursachen bildeten besonders

schwere Vergehen, wie Inzest, Kindesschändung, Bruder- und Eltern-
mord, Todeszauber, Hexerei und Verletzungen religiöser Gebote, die sich
mit nichts mehr sühnen ließen. Die Täter waren gesamtkonstitutionell so
»verbogen«, daß sie von den Jenseitigen nur mehr »hin-gerichtet« werden
konnten.
       Das Urteil der Ahnen (bzw. Götter) band auch die Menschen. Derart
Gezeichneten wurde keine Regelbestattung zuteil; man entäußerte sich
ihrer, indem man sie weitab im Busch entweder ablegte und den Tieren
zum Fraß überließ oder nur notdürftig verscharrte. Und das hatte eben,
wie schon gesagt, die wahrhaft vernichtende Folge, daß ihre Seelen nicht
den Weg ins Totenreich fanden, sich niemals mehr reinkarnieren konn-
ten, das heißt für alle Ewigkeit exkommuniziert blieben und fortan als
»Untote« im Grenzbereich zwischen Diesseits und Jenseits ein Antidasein
im Schattenheer der Unheilsgeister und »Verlorenen Seelen« führten,
immer darauf aus, den Lebenden aufzulauern und sich für ihr Los an
ihnen zu rächen – vor allem aber: ihnen den Weg zum Totenreich zu
verlegen.
       Ihre Bindung an die Ihren blieb unmittelbarer, wenn auch unwill-
kommen. Starben sie, ohne daß ihre Angehörigen davon erfuhren, er-
schienen sie ihnen entweder im Augenblick des Todes oder während der
ersten Stunden und Tage danach, um sich ihnen irgendwie mitzuteilen.
Der isländische Psychologe Erlendur Haraldsson ging derartigen Erleb-
nisberichten in seiner Heimat nach. In etwa der Hälfte der Fälle erschie-
nen die Toten Verwandten oder Bekannten. Überwiegend geschah das,

2004-05-06 15-55-05 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64  |  Der sechste Sinn

während sich sich ausruhten oder in Dämmer- beziehungsweise Über-
gangszuständen kurz vor dem Einschlafen oder Erwachen befanden. Und
auffallend häufig waren die Personen, die den Kontakt zu den Ihren such-
ten, eines gewaltsamen Todes – durch Unfall, Mord oder Selbstmord –
gestorben. In knapp einem Viertel der Fälle wurden die Aussagen des

52Berichterstatters durch einen zweiten Anwesenden bestätigt.
       Unter christlichem Einfluß erhielten die Verlorenen Seelen die Chan-
ce, ihre Schuld durch Bußübungen abzutragen, teils auch wiedergutzu-
machen. In den Alpenregionen erinnerten sich ältere Leute noch bis in
die ersten Jahrzehnte des letzten Jahrhunderts daran, Prozessionen sün-
diger Untoter selbst gesehen zu haben. Sie zogen stets auf den gleichen
Wegen um Mitternacht vor bestimmten kirchlichen Festen jammernd und
klagend dahin, geißelten sich, sprachen Gebete und murmelten immer

53wieder »in Ewigkeit amen«. Im Märchen Der gestohlene Heller der Brü-
der Grimm (Nr. 154) wird erzählt, wie ein Mann, der bei einer befreunde-
ten Familie zu Besuch weilt, genau zur Mittagszeit, da es gerade zwölf Uhr
schlägt und man gemeinsam bei Tisch sitzt, die Tür aufgehen und ein
»schneeweiß gekleidetes, ganz blasses Kindlein hereinkommen« sieht.
»Es blickte sich nicht um und sprach auch nichts, sondern ging geradezu
in die Kammer nebenan. Bald darauf kam es zurück und ging ebenso still
wieder zur Türe hinaus.« Doch niemand außer dem Gast hatte die Er-
scheinung wahrgenommen. Als sich dasselbe an den folgenden Tagen
wiederholte, ging der Besucher dem Kind schließlich nach und sah es in
der Kammer nebenan auf dem Boden sitzen »und emsig mit den Fingern
in den Dielenritzen graben und wühlen«. Dann gewahrte es jedoch den
Fremden und verschwand auf der Stelle. Als der erzählte, was er gesehen
hatte, wurde der Mutter klar, daß es sich um ihr eigenes Kind handeln
müsse, das vor vier Wochen gestorben sei. Daraufhin brach man die Die-
len auf und fand zwei Heller darunter, die das Kind von der Mutter erhal-
ten hatte, um sie einem Armen zu geben, was es jedoch unterlassen hatte,
um das Geld für sich zu behalten. Deshalb konnte es im Grab keine Ruhe
finden und mußte alle Mittage nach den Hellern suchen. Die Eltern
gaben nunmehr das Geld einem Bedürftigen – worauf das Kind nie wie-
der gesehen wurde.
       Das Märchen ist das Evangelium der Armen. In ihm können selbst
jene Verdammten, die eines Schlimmen Todes gestorben sind, noch auf
Errettung hoffen. Durch bösen Zauber oder zur Strafe in einen Gegen-
stand gebannt, oft auch zu einer qualvollen Tätigkeit verurteilt, büßen sie
irgendwo im Grenzbereich zwischen Diesseits und Jenseits, etwa in einem
wilden Schloß in tiefem Wald, ihre Schuld, bis eines Tages der Held des
Märchens zu ihnen findet, die Mächte, die sie in ihrer Gewalt haben,
bezwingt und sie nicht nur erlöst, sondern auch ins Leben zurückführt –
lange vor Anbruch des Jüngsten Gerichts.
       Tod und Leben waren nicht scharf geschieden. Sie bildeten zwei
Möglichkeiten oder Aspekte des Daseins, die immerzu um die Grenz-

2004-05-06 15-55-05 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Tod. Von den verschiedenen Wegen  |  65

scheide zwischen den Welten wie Wellen, die sie gleichsam brach, oszil-
lierten, um unter bestimmten Umständen mal hier, mal da festere, »kor-
puskulare« Gestalt anzunehmen. Das verbindende Element dabei stellte
die Seele dar.

2004-05-06 15-55-05 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  54- 65) T01_04 kap 4.p 51980185892

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66  |  Der sechste Sinn

 
 
 
 
 
 
 
 

5. Hellsehen

Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken

Nachts, wenn der Schlaf, der Zwillingsbruder des Todes, Macht über den
Tag gewinnt und ihn auslöscht, werden der Leib und die Lider schwer; die
Bewegung erlischt, das Auge fällt zu, Dunkel dämpft die Wahrnehmung
ab. Tag und Nacht sind nicht scharf geschieden. Die Seele verbindet sie,
da sie an beiden teilhat. Während der Körper ruht, löst sie sich aus der
gelockerten, »korpuskularen« Verankerung und bewegt sich wie wellen-
förmig fort, zunächst noch schwerfällig und bedrückt von der Last der
Erinnerungen des am Tage Erlebten, dann leichter und freier, aufsteigend
in die überirdische Lichtwelt der Transzendenz. Es ist, als erwache sie aufs
neue in einer anderen Welt. Anfangs hat sie Mühe, sich zurechtzufinden.
Alles erscheint ihr seltsam verformt. Gestalten treten schemenhaft auf
und verlieren sich wieder, andere dagegen gewinnen rasch scharfe Kontu-
ren; manche geleiten die Seele, warnen sie vor Gefahren, erteilen ihr
Ratschläge und weisen sie auf Künftiges hin, andere treten ihr drohend in
den Weg, bedrängen sie und versuchen, ihr Gewalt anzutun. Oft hat sie
das Empfinden, als werde ihr eine Botschaft übermittelt, die sie nur nicht
versteht. Die Gesichte sind selten klar, weil sich der Träumende in der
Übergangszone zu einer ihm unvertrauten Welt bewegt; sie bedürfen der
Dekodierung.
       Die jenseitige bildet den Ur- und Umgrund der diesseitigen Welt. In
ihr liegt begründet und wird angestoßen, was sich im Diesseits vollzieht,
generell kraft der Schöpfung, speziell vermöge der Führung der Men-
schen durch Ahnen, Geister und Götter. Der Zugang zur Transzendenz –
in Gedanken und Träumen, durch Deuten des Erfahrungsgeschehens,
während der Besessenheit oder in der Ekstase – bot insofern die besonde-
re Möglichkeit zu »höherem« Erkenntnis- und Wissensgewinn. Traditio-
nelle Gesellschaften maßen daher der Traumexegese eine eminente Bedeu-

1tung bei. Zum einen konnte es um wichtige »Botschaften« der Jenseiti-
gen gehen, die es unbedingt zu entschlüsseln galt, zum andern lieferte sie

2004-05-06 15-55-06 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  67

Hinweise auf die Ursachen etwa von Krankheiten, wiederholtem Mißer-
folg oder einem sonstwie bedrohlichen Geschehen.
       Konsequentermaßen wechselten die Gesichte mit der Entfernung der
Seele von ihrem Wohnsitz. Im allgemeinen lassen sich sechs Arten von
Wahrgenommenem unterscheiden:

1. Solange sich die Seele noch nicht vollends vom Körper gelöst hat, das
heißt während des »flachen« Schlafs zu Beginn und kurz vor dem
Wiedereintritt (dem Erwachen), beherrschen Geschehnisse der nahen
Vergangenheit, die dem Menschen besonders zu schaffen machten,
das Traumerleben.

2. Bewegt sich die Seele noch in der näheren Umgebung des Schlafen-
den, nimmt sie die Dinge »realistisch«, wie bei Tag, wahr, sieht aber
gleichwohl »weiter«, entdeckt Verborgenes oder erkennt eine drohen-
de Gefahr. Mitunter macht sie eine Stelle aus, an der ein Schatz ver-

2graben liegt , oder erblickt ein Raubtier, das sich der Ortschaft nä-
hert, so daß tags darauf jedermann gewarnt ist und niemand die

3Siedlung verläßt. Der (noch) vertrauten Umwelt wegen läßt sich das
gelegentlich sogar überprüfen. Einer verbreiteten Vorstellung zufolge
verläßt die Seele den schlafenden Körper in der Gestalt eines kleinen
Tieres – meist einer Maus, einer Eidechse oder eines Käfers – durch
den Mund. Ist gerade jemand zugegen, kann er die Bewegungen des
Tieres verfolgen, ja gewissermaßen Experimente mit ihm anstellen
und später mit dem, was der Träumer nach dem Erwachen von sei-
nem Erleben berichtet, vergleichen und gegebenenfalls bestätigen.
Beispielsweise sieht er das Tier an einen Bach gelangen, über den es
offensichtlich hinüberwill. Der Beobachter legt dann einen Stab dar-
über, den es als Brücke benutzt, um am anderen Ufer durch ein Loch
in einen Hügel zu kriechen. Wieder aufgewacht, erzählt sein Begleiter,
er habe geträumt, einen großen Strom auf einer hölzernen Brücke
überquert, darauf in eine Berghöhle eingedrungen und dort einen

4Schatz gefunden zu haben.
3. Passiert die Seele die Grenze zum Jenseits und gerät in die Nähe zum

Totenreich, suchen Ahnen, und zwar besonders, wenn ihre Nachle-
benden sich in einer kritischen Situation befinden, den Kontakt zu ihr
und erteilen ihr praktische Ratschläge, die etwa die Verschiebung der
Aussaat oder die Behandlung eines Kranken betreffen, und warnen sie
vor Gefahren wie Überfällen, Unwettern und Hungersnöten. Gegebe-
nenfalls beklagen sie sich auch, daß ihnen zu wenig Aufmerksam-

5keit zuteil wird. Manchmal inspirieren Verstorbene, der persönliche
Schutzgeist, ja selbst eine Gottheit die Träumenden sogar auch zu
neuen Tanzschritten, Liedern und ornamentalen Motiven in der Stik-

6kerei und Schnitzkunst. Empfing ein Oberhaupt oder Priester auf
diese Weise die Idee zu einer Innovation mit weiterreichenden sozia-

2004-05-06 15-55-06 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68  |  Der sechste Sinn

len und politischen Konsequenzen, trat beispielsweise auf Foueda,
einer Insel der Salomonen-Gruppe, der Ältestenrat zusammen und
prüfte, ob die Eingebung als echt zu betrachten oder der Betreffende

7einer Täuschung erlegen sei – in dem Falle ging es eben um mehr.
Generell nahm man ernst, was die Geistmächte im Traum geboten
oder verhießen, und hütete sich, den Weisungen nicht Folge zu lei-

8sten. Ein amerikanischer Offizier präsentierte sich eines Tages den
Mohawk stolz in einer nagelneuen, scharlachroten Uniform. Kurz
darauf bedeutete ihm ein Mann des Stammes, mit dem er gut stand,
im Traum den Rock von ihm zum Geschenk erhalten zu haben. Der
Offizier kannte sich in der Kultur der Irokesen aus und händigte sei-
nem Freund die Uniform aus. Nicht auf den Kopf gefallen, offenbarte
er ihm wenige Tage später, er habe ihm im Traum 500 Morgen guten
Ackerlandes vermacht. Dem Mohawk blieb keine Wahl; er mußte sich
in das Gebot der Jenseitigen schicken. Doch war ihm die Ironie der
Glaubensverpflichtung bewußt; er bemerkte: »Mit dir werde ich nie-

9mals wieder träumen.«
4. Tiefer im Jenseits tauchte die Seele in die Geisterwelt ein, wo es ge-

wöhnlich wenig geheuer war. Die Wesen dort – übellaunige, garstige
Geister, die Seelen von Hexen, die nächtlicherweile auf Beutefang
gingen, und das Heer der eines Schlimmen Todes verstorbenen »Ver-
lorenen Seelen« – standen den Menschen feindselig und haßerfüllt
gegenüber; sie verfolgten und jagten sie förmlich, um ihnen irgendein
Leids anzutun. Geriet eine Traumseele in ihre Gewalt, quälten sie
entweder ihr Opfer, was universalem Glauben nach Alpträume auslö-
ste, oder suchten sie in die Irre zu führen, was ebenso verbreiteter
Vorstellung zufolge zu Psychosen, unter Umständen zum Tod führ-

10te.
5. Je weiter die Seele in die Tiefen des Jenseits vordrang, desto näher

kam sie dem Ursprung der Dinge. Sie gelangte in die »Traumzeit« der
australischen Aborigines und konnte die Urzeitwesen und Geistmäch-
te, die an der Schöpfung beteiligt gewesen waren, schauen – ähnlich
modernen Astronomen, deren Blick mit Hilfe von Hochleistungste-
leskopen bis fast an den Rand des Universums reicht und dort auf
die Verhältnisse trifft, wie sie zu Beginn des Kosmos herrschten, weil
die Strahlung (das »Licht«), die davon kündet, uns erst heute erreicht.
Die Seelen der Alten bedurften der Technik nicht. Körperfrei, wie
sie waren, sahen sie unmittelbar, was sich anschickte, auf Erden
ins Geschehen zu treten, oder erfuhren von den dortigen Geistmäch-
ten, was sie zu tun beabsichtigten. Wer besonders »tief« schlief – ein
Zeichen dafür, daß seine Seele weit entrückt war – hatte verbreite-
ter Überzeugung nach prophetische Träume; er konnte Kommendes

11voraussehen. Mal gewahrte er, was bevorstand, gleichsam unge-
schminkt. Mit Früchten überladene Bananenstauden deuteten für die

12Dafla im Nordosten Indiens auf reichen Kindersegen , klares Wasser

2004-05-06 15-55-06 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  69

13für die Lakher im südlichen Assam auf gute Gesundheit , ein Kampf,
in dem viele Gegner fielen, für die Jibaro in Ekuador auf den sicheren

14Sieg in einem zu erwartenden Scharmützel hin. Oft aber teilte sich
Träumenden Bevorstehendes in bestimmten Bildern mit, deren Be-
deutung man kannte oder sich von Kundigen »übersetzen« ließ.
Träumte man beispielsweise vom Verlust eines Zahnes, war man sich
bei Naga-Völkern in Assam wie in Schottland (und auch sonst häufig)
sicher, in naher Zukunft mit dem Tod eines Angehörigen rechnen zu
müssen; Vorderzähne betrafen nahe, Backenzähne entferntere Ver-

15wandte. Wie das Knochengerüst generell, stand das Gebiß im enge-
ren Sinne, aus Gründen, die mit den traditionellen (universal überein-
stimmenden) Zeugungsvorstellungen zu tun haben, für die patriline-
are Abstammungsverwandtschaft.

6. Aufgrund des Inversionsverhältnisses zwischen Diesseits und Jenseits
nahmen Seelen, und solche vor allem, die sich »weit draußen« befan-
den, die Dinge, die auf Zukünftiges deuteten, häufig – nach Auffas-

16sung der Samojeden in Sibirien sogar immer – »verkehrt« wahr.
Iglulik-Eskimo erklärten Knud Rasmussen, man habe sich das so
vorzustellen, daß die Seele den Körper »upside down« verlasse, so daß

17sie »mit dem Kopf nach unten (head downwards) hänge«. Um die
Bilder richtig zu verstehen, mußte man sie also »rückübersetzen«. In
komplizierteren Fällen bedurfte das entsprechender Übung. Derartige,
scheinbar »falsche« Botschaften waren nach Überzeugung der Muria
Gond in Bastar (Zentralindien) nur die erfahrenen, »weisen« alten

18Männer imstande, korrekt zu »entziffern«. Meistens handelte es
sich jedoch um gängige Bilder, die jedermann verstand. Belustigende

19Träume bedeuteten etwa, daß einem Trauriges bevorstand. Träumte
jemand bei den schon genannten Lakher davon, daß er den Bau eines
neuen Hauses in Angriff nahm, hatte er mit seinem alsbaldigen Able-

20ben zu rechnen. Trug ein Ao Naga im Traum einen schweren
Leichnam auf den Schultern, durfte er hoffen, eine reiche Ernte einzu-

21fahren.

Traditioneller Anschauung nach handelten Träume, ob in »theorema-
22tischer« Klarheit geschaut, durch Geister verfälscht oder metaphorisch

verschlüsselt, immer von Wahrem – vor allem, wenn sie Zukünftiges betra-
23fen. Man begriff sie, wie die Batek Dè, als »Teil der normalen Wirklich-

24keit«. Ja nach Überzeugung der Jibaro (Ekuador) offenbart sich die
wahre Wirklichkeit (true reality) den Menschen allein in Träumen. Die
gewohnte, bewußte Wahrnehmung bei Tage, glaubten sie, sei pure Blen-
dung (delusion), voller Täuschung, falschen Informationen und Lügen; sie
verdiene daher nur wenig Vertrauen. »Only the dream unveils us the real
essence of things […] In the dream all men whom we meet, even our foes, invari-
ably tell us the truth […] for here it is the souls that meet, freed from the bonds of

25the corporeal existence.« Wer die Wahrheit über gegenwärtiges wie zu-

2004-05-06 15-55-06 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70  |  Der sechste Sinn

künftiges Geschehen zu wissen begehre, solle sich daher schlafen legen
26und träumen.

       Seelenreisen waren nicht unproblematisch. Vor allem unkundige,
noch weniger erfahrene Seelen Jüngerer konnten in die Irre gehen und
den Rückweg verfehlen oder abgefangen werden. Daß dies seltener ge-
schah, als man angesichts der zahlreichen übelsinnigen Geister eigentlich
annehmen sollte, lag daran, daß die Seele einer weit verbreiteten An-
schauung nach während des Träumens mit dem Körper verbunden blieb.
Es herrschte die Vorstellung, daß sich der »Ausstieg« nach Art einer
strahlenförmigen Emanation vollzog, das heißt Leib und Seele ein un-
sichtbarer, manchmal – allerdings nur hellsichtigen Menschen erkennba-
rer – leuchtender, farbiger Faden oder auch ein ganzes Strahlenbündel
verband, das sich gummizugartig mehr und mehr dehnte, um bei der

27Umkehr gleichsam »zurückzuschnellen«. Tungusen in Sibirien veran-
schaulichten dem russischen Ethnologen Waldemar Bogoras den Vorgang
mit dem Bild vielzähliger »Seelenarme«, die eine beliebige Länge anneh-

28men und nach Wunsch jeden Punkt im Universum erreichen können.
29Analog stellte man sich auch den (bewußten) »Gedankenflug« vor.

       Denn auch im Wachzustand bleibt die Freiseele imstande, über ihre
»Fühler« Kontakt zur Transzendenz aufzunehmen, und offen für Wahr-
nehmungen der »anderen Art«. Spielt der bewußte Wille dabei eine füh-
rende Rolle, steht ihr die Gebundenheit an die erinnerte oder gelebte
Wirklichkeit gleichsam im Weg; sie muß sie, um weiterzukommen, regel-
recht »hintergehen«, ja überwinden. Leichter gelang das wieder in Über-
gangszuständen zwischen konzentriertem Erleben und Schlaf, wenn an die
Stelle der Zwillingsbrüder und Söhne der Nacht gewissermaßen ihr Halb-
bruder trat, der die zwielichtige Dämmerung beherrscht, die Tagträumerei
weckt und der Phantasie Flügel verleiht.
       Menschen, die sich die Zeit nehmen, untätig in einem bequemen
Sessel zu sitzen, auf dem Sofa oder bemoostem Waldboden zu liegen und
auszuruhen, »entspannen« sich fühlbar. Ihre leiblichen Empfindungen
klingen ab; sie »dämmern« vor sich hin, versinken in einen wohligen
Zustand schläfrigen »Dösens«. Ihre Gedanken »gleiten hinweg« – und
mit einem Mal »fällt« ihnen etwas »ein«, auf das sie sonst nicht so ohne
weiteres gekommen wären, sie haben eine »Eingebung«, eine Idee (von
griechisch idea, ursprünglich »Gesicht«, »Erscheinung«), eine Intuition
oder Inspiration, ja unter Umständen eine Vision. Sie erkennen und
sehen etwas, das ihnen zuvor verborgen blieb, wie umstellt war vom Zu-
behör ihrer geschichtlichen und kulturellen Erfahrungswelt. Säuglinge
sind davon erst kaum angerührt. Wie schon erwähnt wurde, wechselt ihre
Seele zunächst noch immer wieder zwischen Diesseits und Jenseits; sie
befinden sich in einem elementaren Übergangszustand. Daher schlafen
sie viel und dämmern und plappern wie abwesend vor sich hin: Ihre visio-
nären Gesichte überwiegen bei weitem die Wahrnehmung ihrer unmittel-

30baren Umgebung. Man ist überzeugt, daß sie hellsichtig sind – wie Ster-

2004-05-06 15-55-06 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  71

bende, die langsam hinwegdämmern und, »entschlafend«, ihre Ahnen
kommen sehen, um sie abzuholen.
       Doch muß Hellsichtigkeit nicht an derartige akute Zustandswechsel-
prozesse gebunden sein. Bestimmte, besonders empfindsame Menschen,
sogenannte »Sensitive« im Parapsychologenjargon, deren gleichsam
»dünnhäutige« Physis durchlässiger für spirituelle Wahrnehmungen ist,
spüren die Vibrationen, die eine nahende Gefahr, eine sich aufbauende
Übergangsfront, auslöst, vorweg. Die amerikanische Ethnologin Ruth
Landes, die in den dreißiger Jahren des vergangenen Jahrhunderts unter
den Ojibwa im westlichen Ontario arbeitete, berichtet von einer jungen
Frau, die eines Tages plötzlich die Vision eines Überfalls der benachbar-
ten Sioux hatte. Sie informierte sogleich ihren Vater, der umgehend Ver-
teidigungsmaßnahmen in die Wege zu leiten versuchte, bei den Männern
der Siedlung jedoch nur auf taube Ohren stieß – niemand traute dem
Gesicht, da keiner der renommierten Seher eine entsprechende Botschaft

31empfangen hatte. Gleichwohl erwies sich die Prophezeiung als wahr.
Auf Mangaia in Polynesien überkam eine Frau ganz plötzlich die Vision
eines Schiffsunglücks, bei dem ihr Mann, der zu der Zeit gerade zur See

32fuhr, den Tod fand. Nicht lange danach erhielt sie die Bestätigung dafür.
       Auch Europäer machen – häufiger, als das gemeinhin bekannt ist –
derartige Erfahrungen. Nur trauen sie sich nicht, davon zu berichten,
wenn sie befürchten müssen, belächelt oder des Aberglaubens bezichtigt
zu werden. Eine Ausnahme bilden lediglich Marienerscheinungen, weil
sie sich noch, wenn auch nur am Rand, im Bereich des gebilligten Glau-
bens bewegen. Ältere Volksüberlieferungen jedoch, und zumal aus entle-
generen Gebieten, die das Licht der »Aufklärung« nur erst spärlich aufge-
hellt hat, sind voll von Berichten über visionäre Gesichte und Geisterer-
scheinungen. Unweit von Brig am Fuß der Figinenalpe im Kanton Wallis
wurde früher Bergbau betrieben. Eines Tages erblickte ein Knappe hoch
oben über der Stollenöffnung ein »Bergmännlein«, das ihm durch Zei-
chen zu verstehen gab, er solle seinen Meister informieren, daß der
Schacht auf der Stelle geräumt werden müsse. Der Meister nahm die
Aufforderung ernst. Und kaum hatten die Bergleute die Grube verlassen,
da stürzte der Schacht auch schon unter Beben und donnerndem Getöse

33ein – das »Bergmännlein« hatte ihnen das Leben gerettet!
       Gewissermaßen im Vorfeld möglicher Gefahren bewegen sich Men-
schen, die weit draußen in der Wildnis unterwegs sind, wo die vollkom-
men erschaffene, wohlgeordnete Welt des heimischen Territoriums mehr
und mehr übergeht in die noch weniger geschiedenen Verhältnisse, wie
sie zu Beginn der Schöpfung herrschten und sich in diesen abgelegenen,
peripheren Bereichen erhalten haben. Hier ist Jenseitiges dem Diesseits
gleichsam noch enger »eingefaltet«, so daß beides einander vielfältig
grenzübergreifend durchdringt. Wen es, aus welchen Gründen auch
immer, in derartige Regionen verschlägt, dem kann geschehen, daß ihm
Geister erscheinen – bucklige Zwerge, die ihn aus dem Wurzelgestrüpp

2004-05-06 15-55-06 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72  |  Der sechste Sinn

eines Baumriesen tückischen Auges belauern, garstige kannibalische
Unholde mit Zwiebelkopf, das Gebiß schon gierig gebleckt, oder verfüh-
rerisch schöne Nixen, die ihn mit Sirenengesang in die Tiefe eines schat-
tigen Waldsees zu ziehen versuchen. Derartige Begegnungen sind nach
Auffassung der Runa im Osten Ekuadors ein untrügliches Anzeichen
dafür, daß man »die Grenze zur mythischen Traumzeit überschritten

34hat«.
       Doch muß einem dort nicht nur Bedrohliches widerfahren. Gelegent-
lich beglücken auch Götter die Menschen mit ihrer Erscheinung. Diese
Gnade wurde zum Beispiel manchen Apinayé im Norden des ostbrasilia-
nischen Bundesstaates Goiás zuteil, wenn sie sich allein und weitab ihrer

35Siedlung auf der Jagd befanden. Der deutsch-brasilianische Ethnologe
Curt Nimuendajú gibt den Fall eines Mannes wieder, dem sich kein Ge-
ringerer als der Schöpfer selbst (der Sonnengott) offenbarte. Er erzählte
ihm: »Mit einem Mal sah ich ihn unter den herabhängenden Zweigen
eines großen Baums in der Steppe stehen. Seine Keule war neben ihm in
den Boden gerammt, seine Hand umspannte den Griff. Er war hochge-
wachsen und von heller Hautfarbe; sein Haar wallte hinter ihm bis fast
auf den Boden herab. Er war am ganzen Körper bemalt, die Außenseiten
seiner Beine überzogen breite rote Streifen. Ich wußte sofort, daß er es
war. Mein Mut verließ mich, das Haar stand mir zu Berge, und meine
Knie begannen zu zittern. Ich legte das Gewehr ab, da ich meinte, ihn
ansprechen zu müssen, doch ich konnte keinen Laut herausbringen, weil
er mich unverwandt ansah. Ich senkte dann meinen Kopf, um meine
Fassung zurückzugewinnen. Als ich etwas ruhiger geworden war, blickte
ich wieder auf – er stand nach wie vor da und sah mich an. Nunmehr
nahm ich all meinen Mut zusammen und trat einige Schritte auf ihn zu,
kam aber nicht weiter, da meine Knie mir den Dienst versagten. Aber-
mals blieb ich lange Zeit stehen, den Kopf gesenkt und bemüht, mich zu
beruhigen. Als ich dann die Augen wieder erhob, hatte er sich bereits

36abgewandt und schritt langsam durch die Steppe davon.« Begegnungen
mit Geistmächten lösen, wie unschwer begreiflich, starke Gemütsbewe-
gungen aus, eine tiefe »Erschütterung«, die den Verbund von Leib und
Seele lockert, so daß der betroffene Mensch partiell oder auch gänzlich die
Kontrolle über seinen Körper verliert: Die Sprache versagt ihm, die Beine
knicken unter ihm ab, oder er steht da wie gelähmt. Treten ihm bösartige
Geister gegenüber, kann der Schock so groß sein, daß er die Sprache für
immer verliert, bleibende Lähmungen davonträgt oder ihn gar der Schlag
rührt. Im Fall des Apinayé löste die Erscheinung zwar eine entsprechende
Erschütterung aus, doch war es weder tödlicher Schreck noch Entsetzen,
was ihm in die Glieder fuhr und ihn »außer sich« brachte, sondern das
beglückende, »überwältigende Bewußtsein, seinem Gott und Schöpfer

37gegenüberzustehen«.
       Da man wußte, unter welchen Voraussetzungen man am ehesten mit
Visionen rechnen durfte, konnte man sie, wenn man einen Rat oder Hilfe

2004-05-06 15-55-06 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  73

brauchte, auch willentlich herbeizuführen suchen. Man begab sich weit
fort in die Wildnis – tief in den Wald, in die Wüste oder auf einen hohen
Berg – und bemühte sich dort in der selbstgewählten Seklusion der Ein-
samkeit, seine Physis durch Fasten, ständiges Wachen und andere Kastei-
ungen, durch Gebete und Meditationsübungen gleichsam »abzutöten«,
um seine Seele ganz für »außersinnliche« Wahrnehmungen freizuma-
chen. Diesen Weg gingen in vielen traditionellen Kulturen, namentlich
aber bei Indianern Nordamerikas, beispielsweise Jugendliche, um ihres
persönlichen Schutzgeistes ansichtig zu werden. Am Ende völlig er-
schöpft, nervlich überreizt und hoch sensibilisiert, glitten sie in einen
tranceähnlichen Dämmerzustand über, in dem ihnen schließlich die er-
sehnte Vision zuteil wurde – der Geist offenbarte sich ihnen. Gewöhnlich
erschien er in der Gestalt eines mythischen Wesens (etwa des »Donner-
vogels«) oder bestimmten Tieres und unterwies sie in geheimen Rezeptu-
ren heilkräftiger Medizinen, in magischen Formeln und Techniken,
Gebeten, Liedern und mancherlei praktischen Kenntnissen, die etwa die
Jagd, handwerkliche und künstlerische Fertigungsweisen betrafen. Der
Schutzgeist stand seinem Schützling zeit seines Lebens bei, erschien ihm
aber nur in besonders bedrohlichen Situationen, um ihn zu warnen und
zu beraten, sowie ein letztes Mal, wenn sein Ende bevorstand, um ihm

38dies anzuzeigen und ihn darauf vorzubereiten.
       Das erinnert an die Propheten der altorientalischen Königskulturen.
Auch von ihnen ist überliefert, daß sie sich in die dämmrige Abgeschie-
denheit der Tempel, in die Wüste, in eine Höhle oder auf einen Berg
zurückzogen, der »Welt draußen« den Rücken kehrten und durch Fasten,
Beten und Kontemplation »Einkehr« hielten, das heißt sich in ihre Seele,
die Transzendenz in ihnen, »versenkten«, um die stoffliche Umhüllung
gleichsam zu »durchtunneln« und sich dem Jenseits zu öffnen. War die
Gottheit bereit, sich ihnen zu offenbaren, hörten sie entweder nur ihre
Stimme oder sie erschien ihnen auch, etwa in Gestalt eines brennenden
Dornbuschs oder einer Staubsäule, die bis zum Himmel reichte. In ande-
ren Fällen sandte sie einen Boten, einen »Engel des Herrn«. Da es den
Propheten nicht um eigene Anliegen, sondern die Sorgen vieler, um
allgemeine Mißstände ging, galten die Offenbarungen ihrem Volk insge-
samt, nicht ihnen persönlich.
       Ihre Zahl stieg in den altvorderasiatischen Hochkulturen zeitweilig
sprunghaft an – mit der zunehmenden Komplexität der städtischen Ge-
sellschaften wuchsen die sozialen Probleme. Die Bibel unterscheidet

39zwischen Sehern und Propheten. Allein die letzteren galten als die
eigentlichen, das heißt von Jahwe selbst berufenen Übermittler des göttli-

40chen Wortes. Sie waren überall in eigenen, »berufsständischen« Ver-
einigungen organisiert und unterhielten sogar entsprechende Ausbil-
dungseinrichtungen, die von besonders renommierten Prophetenmei-

41stern geleitet wurden. In Israel gewannen sie ihre besondere historische
Bedeutung mit dem Beginn des politischen Niedergangs um die Mitte des

2004-05-06 15-55-06 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74  |  Der sechste Sinn

1. Jahrtausends v. Chr. und vollends nach der Zerstörung Jerusalems und
der Vertreibung ins babylonische Exil. Die Knechtung des »auserwählten
Volkes« verlangte ebenso nach einer plausiblen Erklärung wie, falls man
tat, was Gott durch die Propheten gebot, nach der Aussicht auf die letzt-

42endliche Erlösung.
       Im Westen waren besonders die Etrusker für ihre Wahrsagekunst

43 44berühmt. Die Tradition setzte sich noch unter den Römern fort. Cice-
ro indes mißbilligte sie; er kritisierte ihren Mangel an Präzision und das

45»Dunkle« (obscurum) ihrer Bedeutung. Doch dafür gab es gediegene
Gründe. Botschaften aus dem Jenseits wurden beim Durchgang durch die
stofflichen Fluchten des Diesseits und zuletzt die kulturspezifische Welt-
anschauung der empfangenden Medien »gebrochen«; sie mußten schwer
verständlich, dunkel, ja absurd erscheinen. Im alten Griechenland waren
den Seherinnen – es handelte sich überwiegend um Frauen – daher Prie-
ster zur Seite gestellt, sogenannte »Propheten« (prophetai), denen die
Aufgabe zukam, die verworrenen und wie bruchstückartig gestammelten
Weissagungen in verständliches Griechisch zu »übersetzen«. Solcher
Heiligtümer, an denen weibliche Medien und »Propheten« gemeinsam
Dienst taten, gab es viele – unter anderem in Dodona (Epeiros), Abai
(Phokis), Thegyra (bei Orchomenos), Theben, bei Akraiphia (Böotien)
sowie weitere auch im westlichen Kleinasien, zum Beispiel in Didymoi bei

46Milet. Man suchte sie auf, wenn man in einer Sache nicht weiterwußte
oder sich sonst in einer kritischen Lage befand, und dringend eines Rates,
wenn nicht konkreter Hilfe bedurfte. Die Medien versetzten sich dann auf
verschiedene Weise – etwa durch den Genuß von Wasser aus einer heili-

47 48gen Quelle oder Opferblut – in Trance, empfingen und überbrachten,
»in Zungen«, die Antwort der Gottheit.
       Die berühmteste aller altgriechischen Weissagungsstätten befand sich
in Delphi (Phokis) am Fuß des Parnaß. Das Allerheiligste des Tempels lag
über einer Erdspalte, der offenbar toxische Dämpfe entströmten. Ur-
sprünglich soll hier nur ein einziges Medium, »eine Jungfrau in der Blüte

49der Jahre« , Dienst getan haben; später, als der Ruhm des »Orakels«
wuchs und die Nachfrage stieg, waren es ihrer zwei bis drei, die einander
ablösten. Als namhaftester »Prophet« wirkte um die Wende vom 1. zum 2.
Jahrhundert n. Chr. gut zwanzig Jahre lang kein Geringerer als der Plato-
niker Plutarch (ca. 46-120 n. Chr.) in Delphi. Er lebte im etwa eine Tage-
reise entfernten Chaironeia, wo er ebenfalls als Priester, zeitweilig auch
als Leiter des Baureferats und sogar Bürgermeister tätig war. Einmal im
Monat begab er sich nach Delphi, um dort seines Prophetenamtes zu
walten. Die »Pythia« (das Medium) unterzog sich dazu einer gründlichen
Reinigung, legte ein langes Gewand an und krönte ihr Haupt mit einem
goldenen Haarputz. Im Tempel trank sie aus einer Quelle, nahm Lor-
beerblätter in den Mund, kaute sie und bestieg dann den großen, vergol-
deten Dreifuß, der genau über der Erdspalte aufgestellt war. Der »Pro-
phet« stand neben ihr und teilte ihr die Anfragen der Ratsuchenden mit.

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  75

Vermutlich vor allem durch das Einatmen der Dünste geriet sie allmäh-
lich in Trance und offenbarte, was ihr der Gott – hier wie auch an den
meisten anderen genannten Orakelstätten Apollo – an Auskünften und
Prophezeiungen eingab. Der »Prophet« übertrug dann die unzusammen-
hängend hervorgestoßenen Worte in verständliche Sprache – gewöhnlich

50in Versform. Plutarch, nicht nur altgläubiger Philosoph, sondern auch
bedeutendster Religionstheoretiker der Antike, ließ es sich mit seinem
priesterlichen Dienst nicht genügen; er suchte nach einer Erklärung für
den Vorgang. Seine These, dargelegt in der Schrift Über den Verfall des
Orakelwesens, lautet: Offenbar lieferten halbschlafähnliche Dämmerzu-
stände, in denen, wie namentlich während der Trance, das wache, auf die
Wahrnehmung sinnlicher Eindrücke und Erfahrungen konzentrierte
Bewußtsein außer Kraft gesetzt sei, besonders günstige Voraussetzungen

51zur prophetischen Schau. Es entstünde da »in der Seele eine unge-
wohnte, seltsame Verfassung«, die sich nur ungenau beschreiben lasse.
Denkbar sei, »daß infolge der Durchflutung mit Wärme bestimmte Öff-
nungen für das Eindringen von Vorstellungen des Zukünftigen sich auf-
tun, wie der verdunstende Wein neben vielen anderen Regungen, die er
hervorruft, abgelegene, verborgene Gedanken enthüllt«. Es sehe so aus,
als gehe die Seele dabei »mit dem prophetischen Hauch« (to mantikon
pneuma), der an den Orakelstätten aufsteige, »eine Verbindung und Ver-
schmelzung von der Art ein wie das Auge mit dem ihm wesensverwand-
ten Licht. Denn obschon das Auge die Kraft zu sehen hat, so ist es doch zu
nichts nütze ohne das Licht, und die prophetische Kraft der Seele bedarf

52wie das Auge einer verwandten Kraft, die sie entzündet und schärft.« In
Dämmerzuständen lockert sich der Verbund von Seele und Leib; er wird
durchlässiger und läßt den Empfang jenseitiger »Lichtpulse« zu, die in
der Seele zünden und als Wahrnehmungen oder Botschaften transzen-
denter Mächte Gestalt annehmen. Ihre Übermittlung in der rein diesseiti-
gen Erfahrungen angepaßten Sprache bereitet kaum überwindliche
Schwierigkeiten. Das Medium ist in seinem intermediären Übergangszu-
stand dazu nicht in der Lage. Wo der Gott durch eine Priesterin sprach,
klang das, wie nach dem Zeugnis Herodots (II 57) in Dodona, in den
Ohren der Menschen nicht selten, als handle es sich um eine fremde
Sprache, ja wie Vogelgezwitscher.
       Derartige Fälle kommen der Besessenheit nahe, die zwar auch an
bestimmte Heiligtümer und Zeiten gebunden, also institutionalisiert sein
kann, ebenso häufig aber spontan auftritt. Sie stellte ein weiteres Mittel
dar, durch den unmittelbaren Kontakt zu transzendenten Mächten Zu-
gang zum jenseitigen Wissensgrund zu gewinnen. In traditionellen Dorf-
gesellschaften waren es gewöhnlich die Ahnen, die von irgend jemandem
aus ihrer Nachkommenschaft Besitz ergriffen, nur in selteneren Fällen
auch Götter – dann handelte es sich wieder im eigentlichen Sinne um
Prophetie. Durch die plötzliche und gleichsam gewaltsame Einkörperung,
die Verbindung also zweier an sich antithetischer Existenzen, deren

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76  |  Der sechste Sinn

Berührung sonst zur gegenseitigen Vernichtung führen konnte, hier aber
durch die Seele, die unmittelbar betroffen und von gleicher Art wie die
Geistmacht war, abgemildert wurde, kam es zu heftiger leiblicher »Er-
schütterung«. Der Körper verkrümmte sich, die Motorik geriet außer
Kontrolle, die Gesichtszüge verzerrten sich, gewannen den Ausdruck, wie
ihn so häufig Masken zeigen, die Geister darstellen. Doch wählte der
Ahne diesen Weg wieder nur, wenn er meinte, eingreifen zu müssen, weil
die Seinen sich in einer heillosen Situation befanden oder ihnen Gefahr
drohte. Jemand war beispielsweise schwer erkrankt, ein Unwetter hatte
die Felder verwüstet, oder es herrschte Unfriede in der Gesellschaft, weil
einige einem Zauber zum Opfer gefallen oder Gebrauchsgüter, Schmuck
und Talismane gestohlen worden waren. Der Ahne benannte dann die
Ursachen des Desasters, riet, was zu tun, welche Opfer zu bringen seien,
entlarvte die Schuldigen und sagte bevorstehendes Unheil – Viehseuchen,
Wetterkatastrophen, einen Überfall usw. – voraus. Rührten die Ahnen
sich nicht, obwohl man sie dringend brauchte, konnte man ihnen den
Zutritt erleichtern, indem man Drogen nahm oder durch Tanz und Ge-

53sang seinerseits Trancezustände herbeiführte.
       Viele Völker warteten nicht erst, bis sie in Bedrängnis gerieten. Sie
nutzten die großen Festlichkeiten, die Ahnen, die man dabei ja immer
zugegen glaubte, zur Einkörperung zu bewegen. Und so kam es bei derar-
tigen Gelegenheiten häufig denn auch verstärkt zu Besessenheitsfällen.
Gleich mehrere fielen in Trance und konnten entsprechend befragt wer-

54den oder prophezeiten spontan, was ihnen die Geistmächte eingaben.
Auch dann bedurfte es anderer, entsprechend erfahrener Leute, die nur
schwer verständlich artikulierten Weissagungen zu deuten.
       In manchen Teilen der Welt, die unter massivem Hochkultureinfluß
standen, bildeten sich ausgesprochene Besessenheitskulte heraus, die sich
mit der Zeit zu eigenen Religionsgemeinschaften entwickelten, wie na-
mentlich im Sudan (z.B. der Zā) und in Mittel- und Südamerika (z.B. der
Candomblé). Die Medien – in der überwiegenden Mehrheit Frauen – sind
gemeinschaftlich organisiert. Die Besessenheiten finden zu vorgegebener
Zeit in kultischem Rahmen im Heiligtum und unter Leitung erfahrener
Meisterinnen (bzw. »Priesterinnen«) statt und dienen auch weniger der
Prophetie als der Selbsttherapie. Nicht Ahnen, sondern Geister und mehr
noch Götter ergreifen Besitz von den Medien. Die Séancen haben mit
Problemen der Frauen, ihrer Familien und Gesellschaft zu tun; die Be-
gegnung mit der Geistmacht trägt zu ihrer Bewußtwerdung und Präzisie-
rung bei; der Gott gibt Hinweise, wie sie sich bewältigen lassen könnten.
       Es gibt Fälle, in denen die Geistmächte von den Menschen, deren
Seelen sie in Besitz genommen haben, nicht mehr lassen. Die Folge ist
lebenslängliches »Irresein«. Die Betroffenen erscheinen als eine Art
lebendiger Idole. In vielen Kulturen schrieb man Geisteskranken daher
prophetische Gaben zu, auch im abendländischen Mittelalter; in islami-

55schen Ländern noch heute. Manche können, wie bei den Nyakyusa im

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  77

56südlichen Tansania zum Beispiel, Hexen erkennen. Man begegnet
ihnen mit einer gewissen scheuen Achtung, fürchtet sie aber auch, da
man niemals ganz sicher sein kann, ob nun ein guter oder ein böser

57Geist, ein Engel oder der Teufel aus ihnen spricht.
       Nach christlichem Verständnis ist alles Wesentliche bereits durch die

58Schrift offenbart und durch Engel und Propheten vorausgesagt worden.
Vollends nach dem Erscheinen Christi bestand keinerlei Anlaß mehr zu
prophetischen Weissagungen. Gleichwohl gab es zu Anfang immer noch
Menschen, über die in Augenblicken intensivsten religiösen Erlebens
»der Heilige Geist kam« und deren Mund dann überfloß von der Fülle
dessen, was sie empfunden und geschaut hatten. In der Regel geschah
das allerdings in den gottesdienstlichen Versammlungen. Neben der
üblichen lehrhaften entwickelte sich so während des ersten Jahrhunderts
als zweite Form der Verkündigung die »charismatische« Predigt. Doch
konnte sie, wie gesagt, eigentlich Neues nicht mehr enthalten. Sie trug
eher zur zusätzlichen Ermutigung, Erbauung und Festigung der Heilszu-
versicht bei. Laut Epheser 3:5 bildeten die Charismatiker mit den Aposteln
die Hauptstützen der Gemeinden. In den Geschichts- und Lehrbüchern
des Neuen Testaments werden sie dennoch durchweg als »Propheten«
(prophetai) bezeichnet. Und sichtlich waren sie nicht nur zum Empfang
von Eingebungen und visionären Gesichten, sondern auch ekstatischen

59Entrückungserlebnissen imstande. Zur Stärkung ihrer seherischen
Kraft pflegten auch sie ihre Physis wieder durch Enthaltsamkeitsübungen

60(insbesondere Fasten) zu »desensualisieren«. Gabe wie Institution
verloren sich dann allerdings gegen Ende des zweiten Jahrhunderts – zu
ebender Zeit, als sich die Verhältnisse der Kirche allmählich zu stabilisie-

61ren begannen.
       Hellsehen und Prophetie blühen auf, wenn Dunkel über die Men-
schen kommt und es eines »zweiten Gesichts« bedarf, um die Finsternis
zu durchdringen. Lebenskrisen und Katastrophen machen die gewohnte
Welt wanken; Risse entstehen im Mauerwerk, die ungewohnte Perspekti-
ven eröffnen und die Augen auftun für eine veränderte Wahrnehmung
unter neuartigen Blickwinkeln. Das Beben läßt vieles verfließend, flexibel,
»durchsichtig« und in wechselnden Kombinationsmöglichkeiten erschei-
nen. Der Phantasie und Kreativität wachsen Flügel. Sichtlich bilden per-
sönliche wie gesellschaftliche Erschütterungen die genuine Voraussetzung
für Visionen und den Durchbruch zur Transzendenz.
       Daher erwacht die Prophetengabe, aller Theologie zum Trotz, immer
wieder aufs neue, sobald nur tiefgreifende »Kontingenzeinbrüche« zu
schweren existentiellen Krisen führen. Unter Umständen gewinnen –
besonders charismatische – Propheten derart an Einfluß, daß neue, »hä-
retische« Glaubensgemeinschaften, ja Religionen entstehen. Die Apostel
oder »Gesandten« bedürfen dann allerdings gewichtiger »Zeichen« und
Berufungserweise, um überzeugend legitimiert erscheinen zu können.
Die Stifter und Propheten der verschiedenen apostolischen und neuapo-

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78  |  Der sechste Sinn

stolischen Kirchen – die ihren Aufstieg einschneidenden wirtschaftlichen
und sozialen Umbrüchen in Europa verdankten – behaupteten so etwa,

62ihren Auftrag von Jesus Christus oder Gott selbst erhalten zu haben. Im
Falle Muhammads löste eine persönliche Lebenskrise die prophetische
Gabe aus. Seinen Anspruch, vom Allerhöchsten »gesandt« zu sein, mußte
er sowohl gegenüber Juden und Christen in Arabien als auch den mächti-
gen altgläubigen Patrizierklanen in Mekka verteidigen. Dazu konnte er
sich nur in der Nachfolge Christi zum letzten, dem »Siegel« der Propheten
und Beauftragten des arabischen Himmelsgotts Allah erklären.
       Später traten Gottgesandte und Propheten vor allem während des
neuzeitlichen Kolonialismus in den »Bruchzonen« der unmittelbaren
Pressionen zwischen indigenen und europäischen Interessen auf. Sie
wiesen sich teils zwar als Berufene Gottes, Allahs oder Christi, vor allem
aber der Ahnen aus. In der Folge entstand abermals eine Vielzahl – häufig
nur kurzlebiger – nativistischer, messianistischer und anderer Arten von
»Heilserwartungsbewegungen«, praktisch überall in der Welt.
       Die Berufung auf vor- und übergeordnete, jenseitige Autoritäten setzt,
wie der Anspruch auf transmundane, »paranormale« Erkenntniszugänge,
den kosmologischen Dualismus voraus. Beide Welten sind jedoch, wie schon
gesagt, nicht streng voneinander geschieden, sondern aufs engste ver-
bunden durch ein komplementäres Wechselverhältnis. Sie gehen, schon
aufgrund der ungleichen Masseverteilung im Diesseits, mannigfaltige,
mal mehr, mal weniger dichte Verschränkungen ein. Manchmal erscheint
Transzendenz dem Stofflichen wie eingeschlagen oder als blasiger Ein-
schluß in ihm enthalten; an Stellen, an denen annähernd »Vakuumbe-
dingungen« herrschen, strömt sie nahezu ungehindert zu.
       Menschen sind Erdgebundene. Sie können nicht ohne weiteres in die
spirituelle Umwelt überwechseln und umstandslos mit den Jenseitsmäch-
ten kommunizieren. Diese dagegen sind dazu jederzeit imstande, da sie
dem Diesseits essentiell wie raumzeitlich »vorausexistieren«, seinen
Ursprungsgrund bilden und seine Geschicke bestimmen. Allerdings
fließt die Information nur in ganz seltenen Fällen unmittelbar – manch-
mal im Traum, eher aber, wenn der Mensch sich durch Askese und Kon-
zentration soweit seiner Physis entäußert hat, daß er allein noch bewußt
mit der Seele, der beweglichen Achse, die beide Welten verbindet, wahr-
nimmt, oder in den »hellen« Momenten, wie sie Aufenthalte an Stellen
hoher stofflicher Auflösung, Wendezeiten auf dem Höhepunkt, ein-
schneidende Übergangszustände und schwere, »erschütternde« Krisen
hervorrufen können. In allen anderen Fällen kommen die Geistmächte
nicht umhin, sich materialer Medien zu bedienen, um sich den Menschen
mitzuteilen. Und das hat eben immer zur Folge, daß die Informationen,
infolge des »Welle-Teilchen-Dualismus« von Seele und Substanz, gebro-
chen, fragmentiert oder zumindest gebeugt die sinnliche Wahrnehmung
erreichen.
       Im Grunde bildet diese Art Botschaftsübermittlung den Regelfall.

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  79

Abgesehen von Extremsituationen, bietet sich Ahnen und Göttern auch
sonst vielerlei Anlaß, den Menschen etwa einen hilfreichen Hinweis,
einen Rat oder einen mahnenden Wink zu geben, von einer Unbotmä-
ßigkeit, zu der sie sich vielleicht gedankenlos anschicken, Abstand zu
nehmen, oder sie vor einer drohenden Gefahr zu warnen. Dazu bedienen
sie sich vielfältiger »Zeichen« oder Ereignisse, die allerdings häufig über-
sehen, manchmal auch nicht hinreichend ernstgenommen werden. Man
erkennt sie an gewissen Veränderungen im Erscheinungsbild der Natur, die
sich gleich einem fließenden Vorhang zwischen Diesseits und Jenseits
verstehen ließe, der sich bewegt, verformt und ausbeult, wenn ihn Impul-
se von »drüben« treffen. Da sich an der Ausdrucksweise der Jenseitigen
selbst seit Urzeiten nichts geändert hat, kennt man die Zeichen und weiß,

63was sie bedeuten. Wer genau achthat auf seine Umwelt, vermag gleich-
sam im »Buch der Natur« zu lesen; er versteht, wie Vincenzo Petrullo die
Überzeugung der Yaruro in Venezuela wiedergibt, »perfekt die Welt, in
der er lebt«. Die Yaruro »suchen des Nachts den Himmel nach Zeichen
ihrer Götter ab. Jede Nacht lesen sie ein neues Kapitel in einem großen
Buch voller Geschichten. Tagsüber haben ihnen die Winde, die Wolken
und die Sonne viel zu erzählen, und sie schauen und lauschen mit äußer-

64ster Aufmerksamkeit.«
       Anders als in gewöhnlichen Büchern steht der »Text« nicht für alle
Zeit fest; er bewegt und verändert sich, wie in der gesprochenen, lebendi-
gen Sprache, immerzu. Mal erscheint die Schrift schwach-, dann mit
einem Mal fettgedruckt; in bestimmten Fällen flammt sie feuergleich auf,
wie die Unheilsverkündung an der Wand im Festsaal Belsazars. Und
selbst, wenn sich nichts verändert, also kein Zeichen aufscheint, bedeutet
das etwas: nichts Geringeres nämlich als die beruhigende Botschaft, daß
die Menschen sich folgsam an die altüberlieferten Verhaltensvorgaben
halten, in Eintracht mit Ahnen und Göttern leben und ihnen insofern
keinerlei Unheil droht.
       Doch ist das leidvollerweise nur äußerst selten der Fall. Irgend je-
mand verletzt immer mal eine Regel, so daß sich das Verhältnis zwischen
den Menschen und ihren jenseitigen Aufsichtsmächten »spannt« und
letztere sich zu einem mahnenden Hinweis veranlaßt sehen. Meist han-
delt es sich, entsprechend den überwiegend harmlosen Vergehen, um
einen milden Fingerzeig. Ein Informant Thomas O. Beidelmans bei den
Kaguru im Norden Tansanias verglich ihn mit einem »Brief« (letter), der
lediglich auf ein mögliches Ungemach hinweise. Dem stünden Zeichen
von »extrem ungewöhnlichem Vorkommen« gegenüber, die immer ein
sehr ernstes und unmittelbar bevorstehendes Unheil ankündigten und

65insofern als »Telegramme« verstanden werden könnten.
       Beim Empfang derartiger »Expreßbotschaften« war höchste Auf-
merksamkeit geboten. Handeln konnte es sich dabei nur um bewegliche

66Zeichen, wie eine auffallende Himmelserscheinung , etwa ein Meteori-
teneinschlag und ganz besonders Mond- und Sonnenfinsternisse, oder

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80  |  Der sechste Sinn

das ungewöhnliche Verhalten von Menschen und Tieren. Oft erweckten
schon Personen, die ein zurückgezogenes, eigenbrötlerisches Leben
führten, argwöhnische Wachsamkeit. Begegnete man einem derartigen
Sonderling nachts in der Nähe seines Hauses, bedeutete dies im alten

67Rußland, daß man mit einem Unglück zu rechnen hatte. Generell
wurde eigentlich alles, was einem unerwartet und zumal an Ungewöhnli-
chem widerfuhr, als umgehend deutungsbedürftige »Botschaft« begriffen,
insbesondere, wenn man dabei in eine kritische Situation geriet; das

68konnte ebenso eine Verwundung wie eine Mißernte sein.
       Vor allem aber schienen Tiere als »Botengänger« geeignet. Sie stan-
den zum einen den Menschen unter allen Lebewesen – auch der Schöp-
fung nach – am nächsten und besaßen offenbar unmittelbarer Zugang
zum Jenseits: Sie vermochten sich auf dem Boden wie in der Luft, auf
dem Land wie im Wasser und sowohl in wie auch auf der Erde zu bewe-
gen, das heißt konnten den Himmel wie durch Höhlen und am Grund
von Gewässern die Unterwelt erreichen. Atypisches Verhalten galt in
ihrem Falle daher immer als »Zeichen«; je ungewöhnlicher, desto dringli-
cher mußte die Botschaft sein. Maulwürfe zeigen sich zum Beispiel so gut
wie nie um die Mittagszeit außerhalb ihrer Höhle. Geschieht das, drohte
nach Auffassung der Ila in Sambia wie der Lakher in Assam dem, der das
sah, ein tödlicher Unfall oder er mußte befürchten, daß statt seiner ein

69Mitglied seiner Familie starb. Oft nahm man auch an, daß es sich nicht
eigentlich um ein Tier, sondern einen Ahnen, eine Geistmacht oder eine
Hexe beziehungsweise einen Zauberer im »Tiergewand« handelte. In den

70ersteren Fällen konnte das Gutes, in den letzteren nur Unheil bedeuten.
       War man sich über die Bedeutung eines Zeichens nicht ganz im
klaren, konnte man ein Orakel befragen. Dafür stand eine Vielzahl von
Möglichkeiten bereit. Im ganzen liefen sie auf dreierlei Verfahrensweisen
hinaus: Man stellte seine Frage, warf dann irgendwelche »Würfel« –
kleine Knochen, Steine, Stäbchen, Muscheln und anderes dergleichen –
aus und entnahm ihrer Lage nach dem Wurf, ob die Antwort »ja« oder
»nein« lautete. Oder man deutete die Bewegung eines kleinen Tieres –
eines Insekts, einer Schnecke, einer Maus usw. – in einem abgesteckten
Feld, die Risse und Sprünge in einem erhitzten Knochen oder die Rinnsa-
le, die eine ausgegossene Flüssigkeit im Erdreich (Sand) hinterließ, ent-
sprechend aus. Und schließlich konnte man sich auch, wie im Falle der
griechischen »Orakel«, direkt an ein Medium wenden. In allen Fällen
fragte man bei der jenseitigen Instanz, die das Zeichen gegeben oder zu
einer Unternehmung aufgefordert hatte, nach, womit man zu rechnen
haben würde. Bei einem geplanten Vorhaben mußte der Anfrage aller-
dings nicht unbedingt ein Zeichen vorausgegangen sein; man erkundigte
sich einfach, um Aufschluß über den zu erwartenden Ausgang des Un-
ternehmens zu erhalten – wie Caesar vor Beginn einer jeden Schlacht.
Orakel setzten voraus, daß allezeit eine unmittelbare Kommunikation mit

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  81

den Mächten im Jenseits möglich war, sofern man sich nur geeigneter
Mittel bediente.
       Neben den unheilvollen gab es, allerdings seltener, wie die nüchterne
Lebenseinschätzung lehrte, auch glückverheißende Omina. Sie unter-
schieden sich von den ersteren nicht der Art der Erscheinung, sondern
den Umständen nach, unter denen sie auftraten. In der Regel hatten sie
mit dem Beginn einer wichtigen Unternehmung, eines Lebens- und
Zeitabschnitts zu tun: Wurde ein Kind zum Beispiel mit einer »Glücks-
haube« (der festen Eihaut nach ausgebliebenem Blasensprung) geboren,
bedeutete das gemeinhin, daß es zu Großem, in Sibirien etwa zu einem

71außergewöhnlichen Schamanen , bestimmt war. Zum Zeichen dafür,
daß die Geburt eines bedeutenden Propheten, Heilsbringers oder Königs
bevorstand, erschien über seiner Geburtsstätte häufig ein ungewöhnlich
hell leuchtender Stern – wie im Falle Abrahams, Johannes des Täufers,
Jesu Christi, Mithradates VI. Eupator von Pontos (reg. 120-63 v. Chr.) und

72anderer, beispielsweise polynesischer Könige.
       Bei aller kulturspezifischen Variabilität – in bezug auf Auswahl,
Zuordnung und Gewichtung – liegen der Zeichendeutung doch stets
bestimmte, weltweit übereinstimmende Kriterien zugrunde, die zusam-
mengenommen so etwas wie ihr elementares semantisches Koordinaten-
system bilden. Im folgenden seinen die wichtigsten genannt.

1. Generell schenkt man vor allem Omina während einschneidender
73Initialphasen – bei Schwangerschaft, Geburt und Taufe , an Neujahr,

vor der Aussaat, während einer Amtsübernahme (Inthronisation), zu
Beginn einer Unternehmung – besondere Aufmerksamkeit, da sie

74Hinweise auf die Folgeentwicklung enthalten. Thomas O. Beidel-
man gibt zwei typische Beispiele von den Kaguru. Täglich treffen sie
im Dorf oder auf dem Weg zum Feld auf alle möglichen Leute, ohne
dem irgendeine Bedeutung beizumessen. Doch treten sie eine Reise
an, achten sie ganz genau auf Anzahl und Geschlecht der Personen,
die ihnen begegnen, weil sie meinen, daraus Rückschlüsse auf den
Ausgang der Unternehmung ziehen zu können. Spechten schenken
sie gewöhnlich keine Beachtung, es sei denn, sie nehmen gerade eine
wichtige Aufgabe in Angriff; denn dann ist es von besonderer Bedeu-

75tung, wenn der Vogel sich einem zeigt. Analoges gilt überall auf
76der Welt für Jäger, die sich auf dem Angang befinden.

2. Je seltener und ungewöhnlicher eine Erscheinung, desto größer und
77gewichtiger die Bedeutung der Botschaft, die sie enthält. Eine Son-

nenfinsternis kündigt zum Beispiel den drohenden Untergang der
Welt an. Man unternimmt daher alles Mögliche – schlägt beispiels-
weise Lärm, um das Ungeheuer, das sich anschickt, die Sonne zu
verschlingen, abzuschrecken, tut Buße, sucht die erzürnten Götter
durch Opfer zu versöhnen – um die Apokalypse noch einmal abzu-

78wenden  (bisher noch immer mit gutem Erfolg!).

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82  |  Der sechste Sinn

3. Art und Erscheinung eines Zeichens entsprechen dem, was es anzeigt:
79Benutzt man eine Schere und läßt sie offen liegen, steht Streit bevor.
80Zerbricht man etwas, wird jemand alsbald das Haus verlassen.

Leckt der Topf mit dem Wasser, mit dem man das Neugeborene
81wäscht, droht ihm der Tod durch Ertrinken. Erleidet jemand bei

der Arbeit einen Unfall oder verletzt sich schwer, hat er mit dem
82Ableben eines nahen Angehörigen zu rechnen. Ebenso weiß bei

den Gurunsi (Burkina Faso, Westsudan) ein König, dessen bester
Freund, Hofbarde oder Lieblingsfrau stirbt, daß ihm sein eigener Tod

83bevorsteht.
4. Ungewöhnliche Naturerscheinungen, die von mehreren oder gar allen

Mitgliedern einer Gruppe wahrgenommen werden – am Himmel
Kometen, ein hell aufleuchtender Stern, eine Mond- und Sonnenfin-
sternis, auf Erden ein Wirbelwind, eine Luft- oder Wasserhose, eine
Fata morgana oder ein Erdbeben – deuten auf Glücks- wie Unglücks-
fälle größeren Ausmaßes hin.

5. Als besonders prädisponiert zur Botschaftsübermittlung gelten Tiere,
und namentlich solche, die nachtaktiv sind und, vielleicht sogar gleich-
zeitig noch, eine »Doppelnatur« besitzen, beispielsweise Schakale,
Eulenvögel, Fledermäuse, Wasserschildkröten, Kröten, Maulwürfe,

84Amphibien, Schlangen und Spinnen.
6. Wesentlich für die Bedeutung eines Zeichens ist immer auch die

Raumstelle, an der es sich zeigt: ob am Himmel, im Osten oder We-
sten, auf einem Berg, im Wald, über der Siedlung, einem Heiligtum,

85dem eigenen Haus, ob rechts (günstig) oder links (ungünstig).
7. Gleichfalls spielt eine Rolle, zu welcher Zeit sich ein Ereignis zuträgt,

das Zeichenbedeutung besitzt, ob bei Tag (günstig) oder Nacht (un-
günstig), am Morgen oder Abend, an Neujahr oder sonst während
eines Phasenwechsels (Mitternacht, bei Aufnahme einer Arbeit oder

86Amtsübernahme, während der Hochzeitsfeier). Nach rumäni-
schem Volksglauben kündigte zum Beispiel ein Erdbeben am Tage

87Gewinne, in der Nacht Verluste an.
8. Für akut bedrohlich werden Erscheinungen gehalten, die zum einen

88höchst ungewöhnlicher Art sind – eine Henne kräht wie ein Hahn ,
89ein Eber deckt eine Ziege – und sich zum andern rasch und unmit-

telbar auf den Beobachter zu bewegen; sie deuten fast ausnahmslos
auf den nahen Tod des Betroffenen oder eines seiner Angehörigen

90hin – etwa, wenn sich in Irland Schwäne, und zudem noch in
91ungerader Zahl, einem Hause nähern und Eulenvögel nachts

92nahebei oder, schlimmer noch, auf dem Dach sitzend »rufen«. Die
Feuerland-Indianer mußten das Schlimmste befürchten, wenn ein
Guanaco aufgerichtet mit klagenden Lauten direkt auf jemanden
zuschritt oder ein Hund sich mit ausgestreckten Pfoten kriechend auf

93einen Mann zu bewegte, der in geselliger Runde vor seiner Hütte saß.
Bei den Kaguru hielt man es für ein Zeichen akuter Bedrohung, wenn

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  83

ein seiner Art nach scheues Wildtier die Siedlung betrat, ja vielleicht
94in ein bestimmtes Haus eindrang.

9. Für extrem dringlich wird eine Botschaft gehalten, wenn sich ein
markant ungewöhnliches Zeichen mehrfach wiederholt (ein bestimm-
tes Tier sich immer wieder zeigt) oder mehrere, die auf dasselbe
hindeuten, gehäuft auftreten. Für den ersteren Fall gibt George Sil-
berbauer ein Beispiel von den G/wi Buschmännern in Südafrika. Eine
Gruppe von Männern befand sich, weit entfernt vom Lager, auf der
Jagd. Gleich am ersten Abend, während sie zusammensaßen, griff sie
ein Löwe an und verletzte einen der Jäger am Bein. Es gelang ihnen
zwar, das Tier zu vertreiben, doch kehrte es kurz darauf zurück und
attackierte sein Opfer erneut. Daraufhin verlegten die Männer den
Rastplatz um einige Kilometer und entfachten dort ein hell loderndes
Feuer. Doch auch dort griff sie der Löwe an, und ebenso in der fol-
genden Nacht, obwohl sie erfolglos gewesen waren und keinerlei
Fleisch mit sich führten. Schien das schon auffallend genug, so ver-
stärkte sich der Eindruck des Ungewöhnlichen noch dadurch, daß sie
das Tier überhaupt angriff, sich zuvor nicht durch Knurren und
Brüllen bemerkbar machte und auch durch das Feuer nicht abge-
schreckt wurde, was alles dem normalen Löwenverhalten wider-
sprach. Nach der vierten Attacke zweifelten sie nicht mehr, daß er
»gesandt« sein mußte – in diesem Fall offenbar von G//amama, der
Trickster-Gottheit – und ihnen bedeutet werden sollte, ihr Jagdunter-

95nehmen abzubrechen, was sie dann auch taten.

Ausschlaggebend für die Deutung waren also vor allem die Situation
derer, denen ein Zeichen zuteil wurde, der Ort, an dem es in Erscheinung
trat, die Zeit, zu der das geschah, das Maß der Abweichung vom Gewohn-
ten, die Dynamik und Richtung, mit der sich das Zeichen durch das
Wahrnehmungsfeld bewegte, sowie nicht zuletzt der Adressat, dem es
galt, etwa ein schwer Erkrankter oder ein Oberhaupt während der Amts-
übernahme. Traten mehrere dieser Kriterien gleichzeitig (in Kombina-
tion) auf, besaß die Botschaft eine entsprechend erhöhte Dringlichkeit
und Bedeutung.
       Doch eigentlich konnten es sich die Menschen zu keiner Zeit leisten,
sorglos ihrer Arbeit nachzugehen und darauf zu vertrauen, daß ihnen
Ahnen und Götter im Bedarfsfall schon einen Wink geben würden, auf
der Hut zu sein und dieses zu tun, jenes aber unter allen Umständen zu
lassen. Auch Träume boten keine untrügliche Gewähr, da ihre Deutung
oft ungewiß blieb. Vor allem in Sammlerinnen- und Jägerkulturen, in
denen der unsteten Lebensweise wegen der Ahnenglaube entweder gar
keine oder nur eine rudimentäre Rolle spielte und man außer dem weit
entrückten Schöpfer kaum Götter im eigentlichen Sinne kannte, stellte
sich das Problem, in kritischen Situationen – bei schweren Erkrankungen,
fehlendem Jagdglück, drohenden Überfällen oder einer Naturkatastrophe

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84  |  Der sechste Sinn

– Aufschluß über die Gründe der bedrohlichen Umstände sowie, mehr
noch, Hinweise zu ihrer Überwindung zu erhalten, in besonderer Weise.
Eigentlich blieb nur die Möglichkeit, sich gewissermaßen bewußt auf den
»Traumpfad« zu begeben und unmittelbar mit den verantwortlichen
Mächten im Jenseits in Kontakt zu treten.
       Allerdings konnte dazu kaum jeder imstande sein. Die speziellen
Gefahren, die aus Gründen des Inversionsverhältnisses zwischen der
diesseitigen und der jenseitigen Welt bei direkten Kontakten zwischen
Menschen und Geistmächten, und vor allem für die ersteren, bestanden,
machten besondere Gaben, viel Übung und Erfahrung erforderlich. Da
man derart kundiger und versierter »Grenzgänger« allein um des schie-
ren Überlebens willen allezeit dringend bedurfte, hatte sich offensichtlich
schon früh, das heißt mit großer Wahrscheinlichkeit bereits in den
Sammlerinnen- und Jägerkulturen des Jungpaläolithikums (ca. 36.000-
8.000 v. Chr.), ein entsprechendes Spezialistentum ausgebildet. Um zu
leisten, was ihre Aufgabe war, mußten sie geradezu über die »Technik«
gebieten, sich im Bedarfsfall, also jederzeit, in den künstlichen Traumzu-
stand der Ekstase zu versetzen, das heißt »ganz Seele« zu werden, um ins
Jenseits übergehen und sich dort bewegen zu können, sowie, was noch
wichtiger war, dabei den Vorgang immer bewußt unter Kontrolle zu
halten und imstande zu sein, ihn sofort, wenn der Zeitpunkt dafür ge-
kommen schien, wieder abzubrechen.
       Diese Spezialisten waren zur Hauptsache die bekannten Schamanen,
wie sie in besonders ausgeprägter Form in Sibirien, teils auch in Nord-
amerika vorkamen und noch heute in Himalayaländern und bei India-
nern Südamerikas tätig sind. Um ihren Aufgaben gerecht werden zu
können, hatten sie eine wahre Metamorphose zu durchlaufen, die sich in
mehreren Stufen vollzog.
       In Nordasien setzte der Prozeß – zumindest bei »großen« Schama-
nen – bereits vor ihrer Geburt ein. »Tierherrinnen«, jene Geistmächte
also, die über den Bestand des Jagdwilds wachten, schenkten ihnen zu-
nächst ihr »geistiges« Leben. Besaßen sie Vogelgestalt, brüteten sie die
Seelen der künftigen Schamanen in einem Nest hoch oben auf dem Welt-
baum (in der Oberwelt) aus; andere, die man sich cervidengestaltig, das
heißt als Elch-, Hirsch- oder Renkühe und mit Sitz am Fuß des Welt-
baums (in der Unterwelt) dachte, verschlangen die ausersehene Seele,
gebaren sie wieder, säugten und zogen sie auf, bis ihre Zeit zur Verkörpe-
rung auf Erden gekommen war. Diese Schamanen besaßen so also schon
pränatal eine Doppelnatur: im Leben zwar Menschen wie andere auch,
waren sie doch gleichzeitig Kinder einer Geistmacht – die im übrigen auch
späterhin ihre Geschicke mütterlich sorgend begleitete.
       Erreichten sie nach ihrer irdischen Geburt die Pubertät, zeigte sich
rasch, daß sie anders als gewöhnliche Sterbliche waren. Sie versanken in
anhaltende Grübeleien, schienen wie abwesend, schliefen lange, sprachen
im Traum und fühlten sich matt und zerschlagen. Dann plötzlich überfie-

2004-05-06 15-55-07 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  85

len sie Fieberanfälle. Wild mit den Augen rollend, stießen sie unartiku-
lierte, quasi tierische Schreie aus und tanzten, bis sie erschöpft zusam-
menbrachen. Manche suchten die Einsamkeit in der Wildnis, irrten dort
ziellos umher, kletterten Bäume hinauf oder verkrochen sich in Höhlen
und litten teils qualvoll, bis man sie aufspürte und zurück ins Lager brach-
te.
       Die Erschütterung kam nicht von ungefähr. Den Kandidaten waren
Geister erschienen und hatten sie von ihrer Berufung unterrichtet. Dage-
gen versuchten sie sich zunächst nach Kräften zu wehren, da sie wußten,
was ihnen bevorstehen würde. Letzten Endes jedoch blieb ihnen keine
Wahl. Verweigerten sie den Ruf, wurden sie mit lebenslangem Wahnsinn
geschlagen. Nicht wenige legten daher Hand an sich selbst. Schickten sie
sich indes in ihr Los, genasen sie auf der Stelle.
       Doch handelte es sich nur um eine begrenzte Erholungsfrist. Über
kurz oder lang nach diesem »Berufungserlebnis« erkrankten die Kandida-
ten aufs neue. Nunmehr sanken sie in tiefe Bewußtlosigkeit, atmeten
kaum mehr und schienen wie tot. An ihrem Leib wurden dunkelviolette,
blutunterlaufene Druckstellen sichtbar, zeigten sich Blutergüsse, oft auch
Ausschlag. An den Gelenken trat Blut aus, ihr Mund sonderte Schaum ab.
Die Kräfte verließen sie; es schien, als zehre sie etwas aus. Man kannte die
Zeichen. Sie bildeten äußerlich ab, was die Betroffenen während dieser
Phase, mit der ihre eigentliche Initiation einsetzte, seelisch durchlebten.
       Dieser entscheidende Teil ihres Werdegangs währte in der Regel drei
Tage. Die Novizen erlebten in einer Art Traumvision, wie die Geister –
gewöhnlich dieselben, die sie zuvor berufen hatten – ihren »Leichnam«
Stück für Stück auseinandernahmen. Als erstes trennten sie den Kopf ab
und deponierten ihn auf einem hoch an der Wand angebrachten Brett,
damit er die Möglichkeit hatte, das weitere Geschehen zu verfolgen.
Daraufhin zogen sie mittels eiserner Haken die Gelenke auseinander und
lösten das Fleisch von den Knochen, das sie, in kleine, mit dem Blut der
Initianden durchtränkte Bissen zerlegt, untereinander verteilten und
gemeinsam verzehrten. Danach setzten sie zur »Wiederbelebung« der
»Getöteten« an: Die Knochen wurden wieder zusammengelegt, die Ge-
lenke mit Eisenfäden verbunden, das Skelett mit neuem Fleisch umklei-
det und zuletzt der Kopf auf den Rumpf gesetzt – die Initianden lebten,
gewandelt, erneut wieder auf, wenn auch zunächst im Jenseits. Dort un-
terwiesen sie die Geister, die dadurch, daß sie von ihrem Fleisch und Blut
gegessen hatten, zu ihren »leiblichen« Verwandten geworden waren, zum
Abschluß in allem, was sie über die jenseitige Welt wissen mußten, um als
Schamanen erfolgreich ihren Aufgaben nachgehen zu können. Vor allem
erfuhren sie, welche Geistmächte die verschiedenen Krankheiten auslö-
sten, welche die Verantwortung für die einzelnen Wildtiergattungen tru-
gen, wo genau sie zu finden waren und wie sie mit ihnen umzugehen
hatten.
       Nach Abschluß der Initiation genas auch der irdische Leib der Kandi-

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86  |  Der sechste Sinn

daten; die Seele kehrte zurück und verband sich aufs neue mit ihm. Der
Werdegang des Schamanen hatte sich mit dem endgültigen Gewinn seiner
Doppelnatur vollendet. Fortan war er imstand, gleichsam auf Abruf Reisen
ins Jenseits zu unternehmen, um seinen besonderen, grenzgängerischen
Aufgaben nachkommen zu können, wobei ihm seine »Hilfs«- und
»Schutzgeister«, die ihn berufen und initiiert hatten, als »Blutsverwandte«
dazu verpflichtet, getreulich zur Seite standen.
       Schamanen hatten vor allem die Aufgabe, schwere Erkrankungen und
namentlich Psychosen zu heilen, die man dadurch verursacht glaubte,
daß die Freiseele des Patienten sich, wie zumeist im Traum, vom Körper
entfernt hatte und nicht mehr zurückfand, weil sie von bösartigen Gei-
stern in die Irre gelockt worden war oder sich auch unmittelbar in ihrer
Gewalt befand und von ihnen gequält, beziehungsweise »besessen«
wurde. Der Schamane versetzte sich dann – mittels Konzentration, Ge-
sang und Tanz, oft auch durch den Genuß halluzinogener Drogen – in
Trance, begab sich ins Jenseits, spürte die verlorene Seele auf und geleite-
te sie wieder zurück, beziehungsweise suchte sie ihren Peinigern durch
geduldiges Verhandeln, Opferversprechen, Gewalt oder List zu entwin-
den. Weitere Aufgaben bestanden darin, Frauen, die scheinbar nicht emp-
fangen konnten, zu Kinderseelen zu verhelfen, indem er diese aus ihrer
jenseitigen Heimstatt entführte, bei bevorstehenden Jagd- und Fischfang-
unternehmungen auf hoher See die Wetterentwicklung vorauszusagen,
die Wildstandorte zu erkunden und die »Herren« oder »Herrinnen der
Tiere«, im letzteren Fall also unter Umständen ihre »Tiermütter«, zu
bewegen, den Menschen einige ihrer Schützlinge zur Beute freizugeben.
Schließlich hatten Schamanen die Ihren vor den Anschlägen übelwollen-
der Geistmächte zu schützen und geleiteten nicht selten auch die Seelen
der Verstorbenen sicher ins Totenreich.
       All das vermochten sie allein aufgrund ihrer Doppelnatur, der sie die
Gaben der Hellsichtigkeit, Telepathie und Präkognition sowie ihre außer-
gewöhnliche Heilkraft verdankten. Schamanen besaßen gewissermaßen
Geisteraugen und konnten so am Tage wie in der Nacht Verstorbene und
Geister sehen und mit ihnen verkehren, ohne Schaden zu nehmen. Ihr
Erkenntnisvermögen reichte bis tief in die Transzendenz, die Vergangen-
heit wie die Zukunft hinein.
       Analog Begabte kannte man auch in anderen Kulturen. Gemeinsam

96war ihnen allen, selbst noch »Propheten« neuzeitlicher, christlicher wie
97nativistischer »Erweckungs«- und »Heilserwartungsbewegungen« , daß

sie zuvor eine Metamorphose durchlaufen hatten, das heißt vermeintlich
»gestorben« und nach einer Zeit der Erneuerung und spirituellen Unter-
weisung durch geistige Mächte im Jenseits als Gewandelte »wiederaufer-
standen« waren. Bei den Aborigines in Australien erhielt der zum »clever
man« Bestimmte von den Geistern, die ihn auserwählt hatten, einen
»Ruf« (calling), worauf er sich in die Einsamkeit der Wildnis zurückzog
und eine Höhle suchte, vor der er sich niederließ. Alsbald in Schlaf oder

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  87

Trance versunken, »träumte« er, daß die Geister seine Knochen zerlegten,
in einen Beutel packten und mit seiner Seele in die himmlische Oberwelt
reisten. Dort setzten sie seinen Körper wieder zusammen und führten
durch Einschnitte oder ein in die Schädeldecke getriebenes Loch be-
stimmte magisch wirksame Stoffe, vor allem aber Quarzkristalle, in sei-
nen Leib ein oder entnahmen ihm die Eingeweide, um sie gleichfalls

98durch derartige »Zauberorgane« zu ersetzen. In jedem Fall erlangten
die derart Gewandelten Hellsichtigkeit und ein dem normalmenschlichen
weit überlegenes Erkenntnisvermögen – sie waren gleichsam halbseitig
Geistmächte geworden; ihre Seele hatte sich weitgehend aus ihrer physi-
schen Halterung gelöst.
       Manchen Menschen konnten derartige Gaben aber auch gleichsam in
die Wiege gelegt sein. Die Voraussetzung dafür bildete in der Regel, daß
sie – mit oder ohne Zutun von Geistmächten, etwa von Feen – während
einer Übergangsphase oder unter bestimmten günstigen Witterungsbedin-
gungen geboren (bzw. gezeugt) worden waren – beispielsweise bei Son-
nenaufgang, an Sonntagen oder einem bedeutenden Feiertag, zwischen
den Jahren, vor allem aber an Neujahr und bei schönem, sonnigem Wet-

99ter. Wer solchermaßen unter einem »Glücksstern« das Licht der Welt
erblickt hatte, besaß weltweit verbreiteter Anschauung nach das »zweite
Gesicht« – er sah Todesfälle voraus, konnte Verlorenes wiederfinden und
Geister sehen – galt als übergewöhnlich wirk- und heilkräftig und hatte in
allem eine »glückliche Hand«, das heißt war erfolgreich und konnte es im

100Leben zu etwas bringen.
       Altorientalischen Überlieferungen nach galten derartige Gunstbedin-

101gungen auch für große Propheten, religiöse Erneuerer und Könige.
Ihnen allen war ein zukunftweisendes Leben bestimmt; ihre Entscheidun-
gen und Verheißungen setzten prognostische Weitsicht voraus. Auch Herr-

102schern wurden daher prophetische Gaben zugeschrieben. Doch kom-
men Offenbarungen, wie schon gezeigt wurde, nicht immer verständlich
»herüber«. Wie es Gott gewöhnlich vorzieht, seine Botschaften durch

103einen Engel überbringen zu lassen , die altgriechischen Orakel geistli-
cher Interpreten, die ismailitischen Propheten, mit deren Auftreten je-
weils eine neue Weltperiode beginnt, zur Verdeutlichung ihrer Offenba-

104rungen eines »Sprechers« bedürfen und gottbegeisterte Poeten und
Sänger häufig einen Rhapsoden zur Seite hatten, der laut und verständ-

105lich für alle wiederholte, was ihnen über die Lippen kam , besaßen so
106 107auch traditionelle Sakralkönige – in Altvorderasien und Afrika wie in

108Polynesien – ihre »Speaker«, die bei öffentlichen Auftritten des Herr-
schers vernehmlich für alle Anwesenden nachsprachen und gegebenen-
falls faßlicher formulierten, was dieser nur mit leiser Stimme und gele-
gentlich dunkel, in apokryphen Anspielungen, verlautbaren ließ.
       Was weither von »drüben« kommt und zumal schon vor langer Zeit
die Menschen erreichte, kann nur »gebeugt« sein und muß Unkundigen
schwer oder unverständlich erscheinen. Doch enthält es gleichwohl wahre

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88  |  Der sechste Sinn

Informationen. Die Mythen, die von den Gesta der Götter in grauer Vor-
zeit berichten, galten gemeinhin als schlechthin wahr (true stories), auch
wenn das Geschehen noch so kraus und grotesk anmutete und sich dem
Verständnis entzog; denn es handelte sich gleichsam um Offenbarungen
in Tatgestalt. Darum durften sie auch nur von untadeligen Autoritäten
überliefert werden, die dafür bürgten, daß die heiligen Texte in Form und
Gehalt unverändert blieben, das heißt ihre Botschaft nicht weiter verfälscht
wurde. Anhänger der sogenannten »Weltreligionen« halten es mit ihren
Ursprungsmythen nicht anders. Die Texte des Alten und Neuen Testa-
ments entsprechen der Überlieferung nach Offenbarungen Gottes; ihre
Verfasser waren, wie Petrus sagt, inspiriert und »getrieben vom Heiligen
Geist«. Eingriff durch Deuteln verfälsche sie nur; denn »in der Schrift

109geschieht keine Weissagung aus eigener Auslegung«. Legenden und
Sagen kam bereits weniger Glaubwürdigkeit zu. Zwar berichteten sie von
Heroen, Heiligen und großen Ahnen, auch Wundern, mit denen Geister
und Götter in die Geschehnisse eingegriffen hatten, und enthielten inso-
fern wahre Überlieferungen, doch konnten sie im Grunde von jedermann,
der sie hinreichend kannte, erzählt und die Texte entsprechend auch
freier gehandhabt werden. Viele hatten im Laufe der Zeit schon Hand an
sie gelegt. Man traute ihnen daher nur bedingtermaßen. Noch weniger
Kredit genossen rein historische Geschichten (stories). Sie hatten die Gesta
sterblicher, oft ganz gewöhnlicher Menschen zum Gegenstand, reichten
in der Regel nicht allzuweit zurück und konnten von jedem beliebig, auch
dem Hörensagen nach, erzählt werden. Meist bezeichnete man alle Über-
lieferungen, die von nachurzeitlichen Geschehnissen handelten, bei denen
der unmittelbare Kontakt zu den Jenseitsmächten bereits weitgehend
verlorengegangen war und man nur mehr in Ausnahmefällen mit echten
Offenbarungserlebnissen rechnen konnte, als »unwahre Geschichten«

110(false stories).
       Von bestenfalls äußerst »flachem« und wenig zuverlässigem Wahr-
heitsgehalt galten schließlich Erzählungen, die Ereignisse der jüngsten
Vergangenheit betrafen, wie sie den Gegenstand der täglichen Konversa-
tion bildeten. Die Berichte stimmten nur selten überein, da jeder das
Geschehene ein wenig anders erlebt, beziehungsweise aus unterschiedli-
chen Quellen davon erfahren hatte und auch seinerseits bei der Wieder-
gabe das eine hervorhob und dramatisierte, das andere aber bagatellisierte
oder ganz fortließ. Und nicht zuletzt mischten sich auch persönliche
Interessen, Neigungen und Klatschsucht mit ein. Die Informationen
waren oberflächlicher, flüchtiger Art und »streuten« entsprechend mehr.
Sie kamen weder geradlinig und verläßlich geleitet von fern noch aus der
Tiefe. Sie entbehrten der Bürgschaft durch transzendente Instanzen.
       Daher wußten auch jene mehr und standen der Wahrheit näher, die
ein höheres Alter als andere besaßen. Bereits Fünfjährige waren darin
Dreijährigen über, Initiierte Nichtinitiierten. Ältere verfügten über ein
Mehr an Erfahrung. Sie hatten häufiger Gelegenheit gehabt, Erlebtes zu

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hel lsehen. Von der Mögl ichkeit , die Wirkl ichkeit zu durchbl icken  |  89

durchdenken, zu überprüfen, mit anderen zu diskutieren und entspre-
chend verläßlichere Schlüsse daraus zu ziehen. Ihr Wissen wuchs mit den
Jahren. Und zudem standen sie zuletzt als Älteste den Ahnen am näch-
sten, die an Erfahrung noch ihnen überlegen waren, wie diesen die Gei-
ster und Götter bis hinauf zum uranfänglichen Schöpfergott, dem ältesten
aller, der allein Allwissenheit beanspruchen kann.
       Älteste ragen, wie die Gola in Liberia sagen, »mit ihren Köpfen schon
in die andere Welt«; ihre Augen tun sich gleichsam auf, sie beginnen
Dinge zu sehen, die ihnen im Leben verborgen geblieben waren –
»Traumdinge, die ihnen in anderer Form als durch Erfahrung zuteil

111geworden sind«. Sie schöpfen nicht nur, wie sich die amerikanische
Ethnologin Anne Fuller auch von libanesischen Bauern bestätigen ließ,
aus dem, was sie im Leben gelernt und erlebt haben, sondern, wenn auch
nur annäherungsweise, aufgrund ihrer Nähe zum Tod auch aus »jenem

112höheren Wissen, das Gott besitzt«. Trafen sie eine Entscheidung, konn-
ten sie sich ebenso auf ihre überlegene säkulare Erfahrung wie gegebe-
nenfalls einen Traum berufen, in dem ihnen die Ahnen dazu geraten
hatten. Selbst wenn man nicht verstand, was sie meinten, bürgte doch
ihre Autorität dafür, daß man ihnen Vertrauen schenken konnte. »Ein
einfacher Bauer maßt sich nicht an, die Wahrheit von allem zu wissen […]
Er sinniert nicht darüber, sondern fragt: ›Wer war es, der das gesagt hat‹,

113und trifft danach seine Entscheidung, ob er es für richtig halten soll.«
Weisheit und Wahrheitsbewußtsein erreichen im Alter ihren Höhepunkt.
Alte Leute, erklärte ein Oberhaupt der Moba in Togo dem deutschen

114Ethnologen Jürgen Zwernemann, »können nicht lügen«.
       Mit der Wahrheit verantwortlich umzugehen, waren auf Erden daher
am ehesten die Ältesten, in differenzierteren Gesellschaften mehr noch
die Oberhäupter und Könige autorisiert, deren Status sie über die Ahnen
hinaus selbst den Göttern naherückte. Ein Häuptling, waren die Mandari
im Sudan der Auffassung, trifft grundsätzlich nur richtige Entscheidun-

115gen; denn »aus ihm spricht Gott«. Die Könige der Kam im Norden
Nigerias galten gar selbst als Götter und waren schon insofern, gleich

116diesen, außerstande, andere zu täuschen, geschweige denn zu lügen.
Ramses II. (1290-1224 v. Chr.) wurde mit den Worten gehuldigt: »Der
Thron deiner Zunge ist ein Tempel der Wahrheit, und Gott sitzt auf dei-

117nen Lippen.« Und nicht minder sprach auch aus den altisraelitischen
Königen Gott. Von David (ca. 1004-965 v. Chr.) rühmt die Heilige Schrift,
er komme »an Weisheit dem Engel Gottes gleich, daß er alles weiß, was

118auf Erden vorgeht«.
       Könige sprachen daher, wie Propheten, bisweilen in »dunklen« Wor-
ten. Die menschliche Sprache setzte der göttlichen Botschaft Grenzen; sie
faßte sie lediglich unvollkommen, bog und brach sie. Schien unverständ-
lich, was der Herrscher sagte, und war kein »Speaker« zugegen, der die
Verlautbarung »übersetzte«, zweifelte man dennoch nicht daran, daß er
die Wahrheit sprach. »Wenn du mit dem König gehst«, lautete – nicht

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90  |  Der sechste Sinn

ganz ohne Augenzwinkern – eine Empfehlung der Gola, »und es regnet,
achte gut auf seine Worte. Vielleicht sieht er zum Himmel auf und sagt:
›Sieh, wie die Sonne scheint und wie klar es ist‹. Dann solltest du sagen:
›Ja, mein König, die Sonne scheint, und noch nie hat es einen so klaren

119Tag gegeben‹.« Nicht etwa aus purer Botmäßigkeit, sondern weil im-
mer möglich bleibt, daß damit etwas Besonderes, vielleicht eine geheime
Wahrheit zum Ausdruck gebracht werden soll, die der metaphorischen
Umkleidung bedarf, weil sie nicht für die Ohren aller bestimmt ist oder
ihnen unzuträglich wäre.
       Allein die Art Wissen, wie man sie aus Träumen und anderen Weisen
der außersinnlichen Wahrnehmung gewinnt, entsprach nach Überzeu-
gung der Jibaro in Ecuador (und ebenso vieler anderer Völker) »der wah-
ren Realität« (true reality). Das bewußte Erleben galt ihnen demgegenüber
als wenig verläßlicher, allezeit durch Trug und Täuschung verformbarer

120Sinnenschein. Die Suku im äquatorialen Zentralafrika schieden begriff-
lich zwischen »denken« (ku-baanza), das sich der abwägenden Überle-
gung, Vermutung und Schlußfolgerung bedient, und »wissen« (ku-zaaya),
womit das Initiations- und Geheimwissen sowie, als Frucht dieser Kennt-
nis, magisches Wirkvermögen gemeint war. Nur dieses, neben der Beleh-
rung durch Ältere überwiegend auf »mystische« Weise, durch Visionen,
Divinationspraktiken und Seelenreisen gewonnene Wissen wurde als
wahrheitsgemäß, als true knowledge begriffen; es konnte nicht rational er-
schlossen, sondern allein »entdeckt« (discovered) werden, da es eine ande-
re als die dem Menschen unmittelbar vertraute, das heißt die außerle-

121bensweltliche Realität betraf (»it exists objectively outside the Suku«). Die
jenseitige, unsichtbare Welt hinter der sinnlich wahrnehmbaren Flucht der
Erscheinungen, einzig sie, »die Welt dessen«, wie der Schweizer Ethnolo-
ge Gerhard Baer die entsprechende Auffassung der Matsigenka in Peru
wiedergibt, »was man in der alltäglichen Wirklichkeit nicht sieht, das dem

122gewöhnlichen Auge Verborgene, ist das Wirkliche«.

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  66- 90) T01_05 kap 5.p 51980185900

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  91

 
 
 
 
 
 
 
 

6. Geisterglaube

Vom Umgang mit Engeln, die glückl ich,

und Teufe ln, die unglückl ich machen

Doch nur kaum in diesem apodiktischen Sinne. Denn offenkundig ent-
sprach nicht alles, was sich dem Augenschein entzog, der true reality oder
gar lauterer »Wahrheit«. Daß hätte bedeutet, daß es allein irrende Men-
schen und infallible Götter, eine irdische und, sauber geschieden von ihr,
eine rein transzendente Welt gab. Die tägliche Erfahrung jedoch lehrte
nun mal, daß sich dazwischen, vielfältig ineinander verwoben, geschach-
telt und abgestuft, mal dichter gedrängt, mal weitläufig auseinandergezo-
gen, der Übergangsbereich zwischen irdischer Binnen- und überirdischer
Außenwelt dehnte, der Anteil an beiden hatte und entsprechend von Krea-
turen der unterschiedlichsten Übergangsart bevölkert sein mußte.
       Menschen in den Zentralarealen der modernen, hochzivilisierten
Welt können sich heute, »aufgeklärt«, wie sie sich dünken, kaum mehr
vorstellen, daß ihre Vorfahren über Jahrzehntausende hin, ja bis vor ver-
hältnismäßig kurzer Zeit, wie im übrigen noch in der Gegenwart der
überwiegende Teil der Menschheit, überzeugt waren, von ganzen Heer-
scharen von Geistern umgeben zu sein, mit denen sie buchstäblich auf
Schritt und Tritt in Berührung gerieten, auch wenn ihnen das nicht im-
mer deutlich zu Bewußtsein kam. Geister waren – und sind, wie gesagt,
nach dem Glauben vieler noch immer – allgegenwärtig. Sie folgen dem
Menschen »dicht auf den Fersen, blenden seine Sinne, dringen in ihn ein,
quälen und betrügen und foltern ihn in tausend wunderlichen und mut-

1willigen Arten«. Denn wie anders hätte man sich erklären sollen, daß
plötzlich, ohne ersichtlichen Grund, ein Topf vom Wandbord fiel und
zerbrach, daß man im Wald über eine Wurzel stolperte und sich den
Knöchel verstauchte, daß ein sonst furchtsames Tier nicht auswich, son-
dern stehenblieb und einen unverwandt ansah, daß man einen Hexen-
schuß erlitt, der Pfeil das Jagdwild verfehlte oder man unverhofft von
einem herabfallenden Tannenzapfen getroffen wurde? Sichtlich waren da

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92  |  Der sechste Sinn

Kräfte wirksam, die irgendjemand absichtsvoll in Gang gesetzt haben muß-
te. Denn für »Zufälle« war im Weltbild prämoderner Gesellschaften kein
Platz. Häufig machte man den Zauber eines mißgünstigen Zeitgenossen
dafür verantwortlich. Doch gab es genügend Fälle, in denen dieser Ver-
dacht nur kaum in Betracht kam. Und dennoch war man sichtlich das
Opfer eines Anschlags geworden – dessen Urheber allerdings unsichtbar
blieben. Die Vermutung lag daher nahe, daß es sich um Agenzien spiritu-
eller Natur handeln mußte. Da es wenig plausibel schien, daß Götter sich
mit derartigen Kleinlichkeiten abgaben, konnten nur nichtgöttliche, nie-
driger geartete Geistwesen die Hand im Spiel haben. Im Mittelalter, als
die Kirche in Europa noch nicht so recht Fuß gefaßt hatte, machten sie
selbst vor den Pforten der Klöster nicht Halt. Hier wußte man allerdings,
in wessen Sold sie standen. Richalm von Schöntal, Anfang des 13. Jahr-
hunderts (ca. 1216-1219) Abt der Zisterze Schöntal (im Jagsttal), belegt das
minutiös in seinem Liber revelationum (»Buch der Enthüllungen«). Täg-
lich, ja stündlich sah er sich den Anfechtungen der verschiedensten »Teu-
fel« ausgesetzt, die nicht nur sein Fleisch, sondern auch seinen Geist in
Versuchung führten. Erkältungen, Auswurf, Übelkeit, selbst Alterser-
scheinungen wie Faltenbildung und Muskelschwäche waren seiner Über-
zeugung nach ihr Werk. An Festtagen mischten sie sich gern unter die
Mönche im Refektorium, wenn gewöhnlich ein edlerer Wein als gewöhn-
lich in den Pokalen funkelte. Und schon bald wurde ihr unseliger Einfluß
offenbar, wenn einer der Zecher das heulende Elend bekam, andere nicht
mehr Herr ihrer Sprache waren oder unsicheren Schrittes singend und

2lärmend durch die Halle schwankten.
       In traditionellen Gesellschaften hatte sich zudem die Annahme, daß
derartige unliebsame Erfahrungen auf ganz konkrete Geistmächte zu-
rückzuführen waren, immer wieder mal dadurch bestätigt, daß sie gele-
gentlich auch sichtbar in Erscheinung traten, das heißt sich gewisserma-
ßen »materialisierten«. Über ihre Natur sagte das an sich noch nichts aus,
da sie ihre Gestalt ganz nach Belieben und Anlaß wählen und jederzeit
wandeln konnten. Immerhin bot das – gesetzt, die Erscheinung versetzte
einen nicht in lähmenden Schrecken – die Möglichkeit, in angemessener
Weise zu reagieren, das heißt bestimmte Schutz- und Abwehrmaßnah-
men zu ergreifen oder auch, wie unter Menschen, in Kommunikation mit
ihnen zu treten, sei es, um sie versöhnlich zu stimmen oder ihnen Opfer-
angebote und Versprechungen zu machen.
       Eigentlich konnten sich die Geister auf jede sichtbare Weise verkör-
pern; meist handelte es sich jedoch – und das erweckte den Argwohn –
um seltener vorkommende, ungewöhnliche Erscheinungen: farbige,
bizarr gestaltete Steine, Tiere, die man bei Tag nur kaum zu Gesicht
bekam, einzeln stehende große Bäume, Flämmchen über sumpfigem
Gelände bei Nacht, Sternschnuppen sowie Wind-, Wasser- und Sandho-
sen. Überwiegend aber traten sie in Tiergestalt auf. Tiere besaßen wie
Menschen eine Freiseele, die sie verdrängen, deren Platz sie einnehmen

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  93

konnten – es handelte sich dann sozusagen um »besessene« Tiere. Zwar
waren sie imstande, sich jeder Form zu bedienen, doch scheint es, als ob
sie bestimmte Tierleiber bevorzugt hätten. Meist traten gutartige Geister
als sanftmütige Tiere, etwa als Rehe, Hirsche, Elche, Schwäne, Wiedehop-
fe, Störche oder Strauße, übelsinnige als Raub- und Kriechtiere, bei-
spielsweise als Schakale, Wölfe, Tiger, Schlangen, Reptilien und Skorpio-
ne auf.
       Entschieden gefürchteter jedoch waren Geister, die den Menschen in
ihrer, aber auch dann zumeist irgendwie abgewandelter Gestalt gegenüber-
traten. Zwar konnten sie überaus schön und verführerisch erscheinen,
doch nur um ihr Opfer um so sicherer in ihre Netze zu locken; oder sie
traten in der Maske des Biedermanns auf, ließen aber auch dann irgend-
wann sozusagen den Bocksfuß unter der Kutte hervorfahren. Schlimmer
indes waren jene, die ohne alle Umschweife in Erscheinung traten. Of-
fenbar kannten ihre Phantasie und Erfindungskraft dabei keinerlei Gren-
zen. Sie zeigten sich in den absonderlichsten – und vor allem möglichst
schreckerregenden – Gestalten, halb Mensch, halb Tier, meist dicht be-
haart, mit Rettigkopf, tellergroßen feurigen Augen, grünem, zottigem
Haar, kupfernen Krallen und rückwärts gewandten Füßen, die Frauen mit
überlangen, über die Schultern geworfenen Brüsten, mal als bucklige
Zwerge mit alten, runzelübersäten Gesichtern, mal als grobschlächtige
Riesen mit Hunger auf Menschenfleisch, mal auch in der Form fahler
Skelette. Die Iglulik-Eskimo kannten zum Beispiel weibliche Geister, die
in großer Zahl an den Meeresküsten lebten. Sie trugen, wie Knud Ras-
mussen von seinen Gewährsleuten erfuhr, »spitze Kapuzen aus Haut auf
dem Kopf, absonderlich kurze Hosen aus Bärenfell, lange, schwarzgemus-
terte Stiefel und Umhänge aus Robbenleder. Ihre Füße sind nach oben
gedreht, so daß es scheint, als gingen sie auf den Fersen. Den Daumen
halten sie nach innen über die Handfläche gedrückt, die Arme ständig
erhoben, mit den Händen zusammen. Ihr Kopf wackelt fortwährend hin
und her. Ruft man sie an, zeigen sie sich stets heiter und fröhlich. Nicht
größer als der Arm eines Mannes, gleichen sie süßen kleinen, lebenden

3Puppen.«
       Indessen, ob sie sich nun in Steinen, Tieren oder Wasserhosen ver-
körpern: letzten Endes stehen sie doch den Menschen am nächsten. Sie
leben gleich ihnen – sofern sie nicht ein Solitärdasein vorziehen – in
Familien, Klanen und Stämmen, heiraten, haben Kinder, zanken sich und

4feiern rauschende Feste. Auch besitzen sie eine eigene Sprache, die
weltweit übereinstimmend als eine Art Pfeifen beschrieben wird. Doch
welche Erscheinungsform sie immer auch wählen, stets kann man sie
daran erkennen, daß sie – als gleichsam masselose Wesen – weder einen
Schatten werfen noch im Wasser oder auf glänzenden Oberflächen ein

5Spiegelbild hinterlassen.
       Und Geister gehen auch mit der Zeit. In den »entwickelteren« Regio-
nen der Welt, in denen die Maschinen ihre dünnen Stimmen zu über-

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94  |  Der sechste Sinn

dröhnen und sie zu verdrängen drohen, reagierten sie, kraft ihrer schier
unerschöpflichen Verwandlungsfähigkeit, ebenso rasch wie den Gege-
benheiten entsprechend. 1954 überflog erstmals ein Flugzeug eine Sied-
lung der Tonga in Sambia. Eine Frau geriet darüber derart in Schrecken,
daß sie Hals über Kopf in den Busch floh und nur mühsam wieder zur
Rückkehr bewegt werden konnte. Wenig später erschien ihr das Flugzeug
im Traum und offenbarte ihr neue Lieder, Tanzschritte und Trommel-
rhythmen, die alsbald weite Verbreitung fanden. In der Folge träumten
auch andere Frauen von Flugzeugen, dann von Traktoren, Motorbooten
mit Schleppnetzen, ja selbst Eisenbahnzügen. Die Geister ergriffen von
ihnen Besitz und bedienten sich ihrer als Medien. Wer von einem »Trak-
tor« besessen war, rieb sich mit Dieselöl ein und schleifte schwere Ketten

6über den Tanzplatz.
       Geister sind Teil der Wirklichkeit. Sie lassen sich hören und sehen,
manchmal auch riechen, und visualisieren sich gegebenenfalls in zeitge-
mäß adäquater Weise. Man hat immer zumindest die Chance, mit den
Schrecken, die ihre Erscheinung auslöst, umzugehen. Oft spürt man ihre
Anwesenheit auch nur. Carl Gustav Jung berichtet von einem derartigen
Erlebnis, das ihm 1916, auf dem Höhepunkt einer persönlichen Krise,
widerfuhr. Seit Tagen hatte es in seinem Haus gespukt. Eines Sonntag-
morgens ging die Türklingel. Er öffnete, sah jedoch niemanden draußen
stehen. Er empfand »die Luft« als drückend »dicht«. Er fühlte, daß etwas
im Gange war: »Das ganze Haus war angefüllt wie von einer Volksmenge,
dicht voll von Geistern. Sie standen bis unter die Tür, und man hatte das

7Gefühl, kaum atmen zu können.«
       Treten gewöhnliche Geister auch zumeist einzeln in Erscheinung, so
werden sie doch überwiegend als Gattungswesen begriffen; anders als
Götter also ohne persönliche Züge, Individualität und Namen, aber analog
zu den Fremdvölkern, mit denen sie die exosphärische Umwelt teilen.
Beide sind viel zu zahlreich und mangels dauerhafter Beziehungen zu
ihnen kaum hinreichend bekannt, als daß man sie deutlicher voneinander
unterscheiden könnte. Insofern schreibt man auch Geistern einer gege-
benen Gattung – Wald-, Erd-, Fluß-, Berggeistern usw. – immer nur Kol-
lektiveigenschaften zu. Gleich Fremdvölkern (»Barbaren«) erscheinen sie

8artmäßig anomal und gelten zumindest als launischen, eigentlich aber
generell bösartigen Wesens, allezeit mit Bedacht darauf aus, die Menschen
zu ärgern und zu verunsichern, mehr noch zu schädigen und zu quälen,
ja sie womöglich vollends ins Verderben zu ziehen.
       Geister sind typische Übergangsexistenzen zwischen den geordneten
Welten der Götter und Menschen. Daher ihre genuine Instabilität, die sie
unausgeglichen erscheinen und ständig die Gestalt wechseln läßt und, da
ihnen die Götter unerreichbar sind, hinzieht zu den ihnen näher stehen-
den Menschen, die sie um ihrer ausgewogenen Geschöpflichkeit willen
beneiden, die sie an sich zu binden und zu beherrschen versuchen, um
teil an ihrem glücklicheren Dasein zu haben. Meist gelingt ihnen das

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  95

jedoch nicht, so daß sie verärgert werden und sich von ihrer bösartigen
Seite zeigen. Kommt es indes zu freundlichen, ja intimen Beziehungen,
wie das gelegentlich durchaus der Fall ist, helfen sie ihren Schützlingen,
bewahren sie vor Gefahren und bescheren ihnen Glück und Erfolg, ge-
wöhnlich das ganze Leben lang.
       Letzten Endes liegt ihr Wesen in ihrer Entstehung begründet. An sich
lief ihre Existenz den Intentionen des Schöpfers zuwider. Doch mangelte
es ihm anfangs noch an Erfahrung; er achtete nicht genau auf alles, ver-
gaß etwas oder machte Fehler. Geister konnten ihr Dasein so einem Ver-
sehen, Mißgriff, auch purem Zufall verdanken. Einem malaiischen My-
thos zufolge hielt das Lehmmodell des ersten Menschen nur, weil der
Schöpfer ihm eiserne Stützen eingezogen hatte. Allerdings kam er auf
diesen Gedanken erst beim zweiten Versuch, da beim ersten der Torso,
als er ihm seinen Odem einblies, »explodiert« war. Aus den verkohlten
Trümmern, die weithin überall niedergingen, entstanden die Geister –
Produkte aus Ungeschick und Bruchwerk. Ähnlich unbeholfen stellte sich
Gott auch nach einer außerbiblisch-jüdischen Überlieferung an. Hier
hatte er zunächst statt der Leiber die Seelen der ersten Menschen erschaf-
fen. Als er nun fortfahren und die Körper bilden wollte, wurde er vom
Sabbat überrascht – er hatte nicht bedacht, wie lange genau er brauchen
würde. Er unterbrach seine Arbeit und hinterließ unfertige Geschöpfe in
Gestalt leibloser Seelen. Handelte er in diesen Fällen sträflich unüberlegt,
waren es nach hinduistischem Glauben Empfindungen quälenden Un-
wohlseins, die ihn gezielt zur Erschaffung bösartiger Geistwesen bewo-
gen. Nachdem er seine Arbeit weitgehend getan hatte, überfielen ihn
nämlich Hunger und Durst. Das nahm ihm die Laune. Sein Sinn verfin-
sterte sich, und er erschuf Wesen, die seiner Stimmung entsprachen:
mißgestaltete Kreaturen, hungernd und ausgemergelt, zügellos, grausam
und gierig nach Menschenfleisch. Häufiger jedoch hat Gott nicht unmit-
telbar mit der Entstehung der Geister zu tun. Sie bildeten sich, wie die
Mythen vieler Völker berichten, irgendwie von selbst, etwa wie Ge-
schmeiß aus verrottendem Fleisch, aus Asche von Verbranntem oder Rest-

9und Abfallstoffen der Schöpfung. Aber natürlich zeigten sie sich von
ihrer unangenehmen Seite und begannen den Menschen zuzusetzen erst
nach dem Sündenfall, als Gott sich enttäuscht in die Tiefen des Alls zu-
rückgezogen hatte und nicht mehr allzusehr Interesse an den Geschicken
der Menschen nahm. »Sünde«, so beispielsweise der Glaube im alten
Mesopotamien, »brachte Dämonenherrschaft mit sich, diese wiederum

10hatte Krankheit zur Folge.«
       An Ablagerungsstätten zerfallenden Stoffs, dem Nährboden, aus dem
sie einstmals entstanden, ist Geistern auch heute noch am wohlsten.
Universaler Vorstellung nach halten sie sich bevorzugt in Kehricht,
Schmutz und Unrat, auf Dung- und Abfallhaufen, in Ställen, Latrinen,
Mühlen (in denen Korn zermahlen wird und sich viel Staub befindet) und
verlassenen, verfallenden Gebäuden (Ruinen) sowie an Orten auf, an

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96  |  Der sechste Sinn

denen – etwa durch einen Unfall oder Mord – Blut floß und sich zersetz-
te: dort also, wo Reinheit und Urdnung übergehen in Zerfall und Auflö-

11sung. Daher die verbreitete Regel, täglich wenigstens einmal Haus und
Hof zu kehren, das Geschirr zu reinigen und sich mehrmals, vor allem

12vor den Mahlzeiten, Hände und Mund zu waschen.
       In analogem, erweitertem Sinne finden sich Geister ferner auch
besonders an typischen Grenz- und Übergangsstellen zwischen Eigen- und
Außenwelt, Kulturland und Wildnis, Diesseits und Jenseits vor: an Kreu-
zungen, wo sich zwei oder mehrere Grenzlinien topographisch geschie-
dener Räume schneiden, in Schwellenbereichen, an Flußübergängen und
Wasserfällen, in Schluchten, Höhlen, Brunnen und Quellen, auf hohen,
karstigen Bergen, an Pässen, auf Friedhöfen, in Sümpfen, Wüsten und

13einzelnstehenden hochaufragenden Bäumen.
       Doch sind sie auch dort nicht immer aktiv. Wiederum leben sie
gleichsam auf und treibt es sie ganz besonders um zu Übergangszeiten.
Zu hüten hat man sich also an den besagten Stellen vor ihnen namentlich
während der Mittagszeit (vgl. die »Mittagshexe« im osteuropäischen
Volksglauben), in der Abend- und Morgendämmerung, nachts, vor allem
um Mitternacht, und zu – biographischen, sozialen und kosmischen –
Wendezeiten, wie allen voran zu Neujahr, das heißt in der Zeit »zwischen
den Jahren« beziehungsweise Jahreszeiten (Sommer und Winter, Trok-
ken- und Regenzeit).
       Als »Internaturen« erscheinen Geister, anders als Götter, nicht nur
eher, sondern mehr noch der irdischen Welt zugehörig. Die meisten sind
an bestimmte Lokalitäten (Quellen, Sümpfe, Wüsten usw.), einige an die
Elemente Erde, Wasser, Feuer und Luft (bzw. den Wind, wie die Winds-
braut z.B.) gebunden. Überblickt man den »Befund«, so lassen sie sich
insgesamt etwa wie folgt klassifizieren:

Ge i s t e r n i c h tm en s c h l i c h en Ur s p r ung s

1. Gruppengeister

a) Gutartige Geister: Zu ihnen zählen vor allem persönliche Schutzgeister, die
einen bestimmten Menschen sein Leben lang wachsam begleiten, ihm
helfend zur Seite stehen, vor drohenden Gefahren erscheinen, um ihn zu
warnen, ihm in akuten Fällen beispringen und zuletzt seinen Tod ankün-

14digen ; Hausgeister, meist in Zwergen- (Heinzelmännchen), Kobold-
oder Schlangengestalt, die unter der Schwelle, dem Herd oder den Dielen
des Wohnraums hausen, Haus und Hof vor Schaden, etwa durch Brand
oder Blitzschlag, und den Anschlägen bösartiger Geister und Zauberer

15schützen ; Familien-, Klan- und Stammesgeister, die Sorge für die Ge-
sundheit, die Fortpflanzung, den wirtschaftlichen Erfolg, den sozialen
Frieden und Schutz der ihrer Verantwortung unterstehenden Verwandt-

2004-05-06 15-55-08 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  97

16schaftsgruppen trugen ; Feen (im mediterranen Bereich die Peris), die
immer weiblichen Geschlechts und meist auffallend schön sind, betörend
zu singen vermögen, häufig hoch in den Bergen in Eis- oder Kristallbe-
hausungen leben, Gemsen halten und Jäger und Hirten vor Gefahren
bewahren und zu Glück und Reichtum verhelfen – sofern sie jedenfalls

17ein »reines«, das heißt ein untadeliges Leben führen ; schließlich die
Engel (in Judentum, Christentum und Islam).
       b) Ambivalente Geister: Zu ihnen zählen (in Europa) zum Beispiel die
Elfen (die Vilen der Südslawen), die überwiegend weiblichen Geschlechts
und mädchenhaft schön sind, langes Haar tragen, im Wald, auf Bäumen
und Wiesen leben und sich in mondhellen Nächten auf einsamen Lich-
tungen mit Singen, Tanzen und Spielen unterhalten; an sich von gutmü-
tigem Naturell, können sie sich aber auch boshaft und rachsüchtig zeigen
und namentlich Menschen, die sie heimlich beobachten, Krankheit, Ver-

18derben und Tod bringen ; die Berggeister, gewöhnlich beiderlei Ge-
schlechts, in Zwergengestalt mit großem Kopf, häufig geschickte Schmie-
de, die Hirten und vom Wege Abgekommenen helfen, Bergleute auf
Erzvorkommen und verborgene Schätze hinweisen und so Glück, unter
Umständen, wenn die Menschen ihre Hilfe mit Undank lohnen oder sie
geringschätzig und schlecht behandeln, aber auch Unglück bringen
können, indem sie das Vieh in Abgründe stürzen, Unwetter auslösen und

19Lawinen lostreten.
       c) Bösartige Geister: Zu ihnen zählt die weit überwiegende Mehrheit
der »Naturgeister«, das heißt der Wald-, Busch-, Wasser-, Sumpf- und
Wüsten-, auch vieler Berggeister (z.B. an Pässen); sie lieben es, Men-
schen, die unvorsichtigerweise weit draußen allein, und namentlich
nachts, unterwegs sind, heimtückisch und plötzlich von hinten zu attak-
kieren, auf Abwege und sumpfiges Gelände zu locken, ihnen in furchter-
regender Gestalt zu erscheinen, um sie zu lähmen, in den Wahnsinn zu
treiben und zu Tode zu erschrecken, oder sie auch in ihren Bann zu zie-

20hen und sich gefügig zu machen. Besonders gefürchtet waren (in Euro-
pa, Asien und im Mittelmeerraum) die den Elfen verwandten Nixen,
gleich diesen weiblichen Geschlechts und mit langem (meist grünem)
Haar, das sie wieder gerne und sorgsam zu kämmen pflegten; nachts bei
Mondschein entstiegen sie Teichen und Seen im Wald, sangen und tanz-
ten und versuchten, Männer, die in ihre Nähe kamen, zu verführen, um

21sie anschließend ins Wasser zu ziehen, so daß sie ertranken.

2. Individualgeister

a) Gutartige Geister: Zu ihnen zählen Haus-, Schiffs- und Schutzgeister,
sofern sie keiner Gruppe angehören, das heißt als Solitäre auftreten,
spezifische, nur ihnen eigene Eigenschaften, manchmal auch einen Na-
men (wie z.B. der Klabautermann) besitzen und immer in derselben
Gestalt auftreten; ferner Tierherrinnen bzw. Tierherren, die Verantwortung

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98  |  Der sechste Sinn

für Vermehrung und Fortbestand der einzelnen Fisch- und Tierarten
tragen und entsprechend etwa Fisch-, Robben-, Elch-, Bären- oder Adler-

22gestalt besitzen.
       b) Bösartige Geister: Zu ihnen zählen in der Hauptsache die Oger,
gewöhnlich in grobschlächtiger, menschenähnlicher Riesengestalt, manch-
mal mit spitzen (Amur-Tungusen), manchmal mit mehreren Köpfen
(Armenier) gedacht, die in Berghöhlen, Schluchten oder Behausungen tief
im Wald, allein, mit Ehefrau oder ihrer Mutter zusammen, gelegentlich
auch in kleinen Gruppen (wie die Kyklopen) leben, immer Eigennamen
tragen (z.B. Polyphem), meist dumm sind und eine besondere Vorliebe

23für Menschenfleisch besitzen.

Ge i s t e r men s c h l i c h en Ur s p r ung s

a) Gutartige Geister: Zu ihnen zählen die Ahnen (die Laren der Römer),
die im Totendorf unter der Siedlung ihrer Nachfahren leben, allezeit in-
tensiven Anteil an den Geschicken ihrer Hinterbliebenen nehmen, ihnen
zu Gesundheit, Fruchtbarkeit und Erfolg verhelfen, im Traum erscheinen,
um sie vor Fehlverhalten und Gefahren zu warnen oder ihnen in kriti-
schen Situationen mit Rat und Tat zur Seite zu stehen, sie gleichwohl aber
auch, wenn sie schwere Vergehen wider die Tradition begangen haben,
mit Krankheit, Unfällen und Ernteeinbußen, ja dem Tod bestrafen, bis sie
sich dann zu gegebener Zeit, gewöhnlich nach drei bis fünf Generationen,
erneut unter den Ihren reinkarnieren.
       b) Bösartige Geister: Zu ihnen zählt universaler Vorstellung nach das
(ständig sich mehrende) Heer der eines Schlimmen Todes, das heißt
vorzeitig aufgrund einer fluchwürdigen Verfehlung durch Tabubruch,
schweren Schadenszauber, einen tödlichen Unfall oder Mord Verstorbe-
nen (die Lemuren bzw. Larven der Römer und »Verdammten« oder »Ver-
lorenen Seelen« des europäischen Volksglaubens), die niemals formell auf
rituelle Weise bestattet, sondern flüchtig im Busch verscharrt oder ledig-
lich abgelegt werden, daher nicht ins Totenreich finden und bevorzugt an
lebensfeindlichen Orten, wie in Sümpfen (z.B. in Osteuropa) oder unter
Gletschern (in den Alpen), das heißt in Grenzbereichen zwischen den
Welten hausen, ruhelos umgetrieben und darauf aus, sich an den Leben-

24den für ihr unseliges Schicksal zu rächen. Einige bleiben auch über
Jahrhunderte hin an den Ort ihres Verbrechens oder gewaltsamen Todes

25gebunden und gehen dann dort als Gespenster um.

Daß es Geister gab, daran zweifelte (früher) niemand. Nicht nur, daß dies
die – heilvolle oder unheilvolle – Erfahrung ihrer Eingriffe in die Geschik-
ke der Menschen lehrte; viele spürten, hörten oder sahen sie auch. Nicht
wenigen erschienen sie im Traum, manchen draußen in Busch und Wald

26oder an bestimmten, dafür berüchtigten Stätten (sog. loca infesta ). An-

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  99

27dere, wie Kinder und Sterbende meist generell , in Trance Befindliche
(wie insbesondere Schamanen) und solche, die das »Zweite Gesicht«
besaßen, das heißt während einer Wende- beziehungsweise Übergangszeit
gezeugt oder geboren worden waren (z.B. Neujahrs- und Sonntagskin-

28der ), konnten sie, wie schon erwähnt, allezeit schauen und davon be-
richten.
       Geistigen Wesenheiten gegenüber, die zu segnen wie zu schaden, ja
zu töten vermochten, konnte der Mensch nicht gleichgültig bleiben. Vor
den übelsinnigen suchte man sich durch geeignete magische Vorsichts-
und Abwehrmaßnahmen – Reinlichkeit, in kritischen Fällen strikte Aske-
se, ferner Amulette, Feuer (Licht), Eisen (das Geister besonders schreckt)
und Verhüllung der offenen Körperpartien (Geschlechtsorgane, Mund,
Augen) – zu schützen, teils auch ihre unguten Neigungen durch Opferga-
ben zu destimulieren. Eine verläßliche Gewähr bot das allerdings nicht.
Viele Geister hatten noch menschliche Wesensanteile genug, um so etwas
wie Lüsternheit und Eßgier zu verspüren. Doch bedurften sie zur Befrie-
digung ihrer Leidenschaften menschlicher Leiber. Also setzten sie sich
mit den Menschen zu Tisch und ließen jene, die es mit der Reinlichkeit
nicht allzu genau nahmen und sich zum Beispiel vor der Mahlzeit nicht
die Hände gewaschen hatten – denn an andere kamen sie nur schwerlich
heran – für sich mitessen, so daß diese den Eindruck unziemlicher Ge-

29fräßigkeit erwecken mußten. Oder sie nutzten die Nacht, schlichen sich
zu den Menschen aufs Lager und verkehrten mit ihnen – was entspre-
chend wollüstige Traumerlebnisse hervorrief. Andere wieder, namentlich
Wassergeister, erschienen jungen Männern und Frauen, die allein unter-
wegs waren und ihr Gefallen fanden, in betörend schöner Gestalt, lockten
sie vom Weg ab und verführten sie, ihnen beizuwohnen. Unter Umstän-
den blieb der Genuß nicht ohne Reue. Oft waren die Opfer anschließend
nicht mehr imstande, mit Menschen geschlechtlichen Umgang zu pfle-
gen. Auch wurden sie ihre Geisterbuhlen kaum mehr los; brachten sie es
dennoch zuwege, legten ihnen diese das als Untreue aus und schlugen sie
mit Wahnsinn oder töteten sie. Manchmal trugen die unheiligen Bezie-
hungen auch Früchte – auf Geister- wie auf Menschenseite; doch gerieten

30die Kinder selten gut; irgend etwas »stimmte nicht« mit ihnen. Noch
bis ins 17. Jahrhundert waren Philosophen und Theologen in Europa der
Meinung, daß Engel in der Lage seien, Scheinimitationen echter Körper
herzustellen, denen sie zwar keine Seele zu verleihen vermochten, derer
sich aber dann die Geister bedienten, so daß sie gleichwohl wie lebendig
wirkten. Allerdings hielten weder ihre »Physis« noch ihr Funktions- und
Leistungsvermögen den Vergleich mit ihren natürlichen Vorbildern aus –
»das stellen Menschen, die sich auf sexuellen Verkehr mit solchen Imita-

31tionen einlassen, nicht ohne Bedauern fest«. Schließlich nahmen über-
all auf der Welt Geister auch bei Tage gewaltsam Besitz von Menschen,
drängten sich in ihre Seelen und drückten, wonach sie verlangte, durch
deren Gestik, Mimik und Sprache aus. Solche Besessenheitszustände währ-

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100  |  Der sechste Sinn

ten gewöhnlich nur einige wenige Stunden, manchmal aber auch ein
Leben lang. In diesen Fällen besaß der Mensch keinen eigenen Willen
mehr; er war ganz zum Instrument, zum dienstbaren Geschöpf des Gei-
stes geworden.
       Zu guten und hilfreichen Geistern dagegen suchten die Menschen
ihrerseits in Kontakt zu geraten und eine möglichst dauerhafte Beziehung
herzustellen. Dazu boten sich verschiedene Möglichkeiten an, die in der
Regel entsprechende vorbereitende Maßnahmen zur Voraussetzung
hatten, die sich im Grunde nur konsequent aus den Bedingungen der
gesuchten Kontaktaufnahme ergaben. Die Betreffenden mußten sich
dazu nämlich in einen Übergangszustand versetzen. Das geschah, indem
sie eine passende Zeit – die Nacht oder sonst eine Wendezeit – wählten,
eine typische Grenz- oder Passageregion – eine Höhle, eine abgelegene
Stelle im Wald, die Wüste oder eine einsame Berggegend – aufsuchten
und sich dort dann auf verschiedenerlei Weise kasteiten, etwa den Schlaf
mieden und fasteten, ferner heilige Texte rezitierten, beteten, meditierten
und unter Umständen auch halluzinogene oder narkotisierende Drogen
einnahmen, so daß sie zuletzt in eine Art Trancezustand gerieten und
»hellsichtig« wurden, das heißt, wie die Runa im Osten Ekuadors den
Prozeß beschrieben, »in den Bereich der mythischen Raumzeit über-

32wechselten«.
       Diesen Weg gingen zum Beispiel Jugendliche – nicht nur, aber zur
Hauptsache – bei nordamerikanischen Indianern vor allem des nördli-
chen Waldlands und der Great Plains, um Kontakt mit ihrem persönlichen
Schutzgeist aufzunehmen. Sie zogen sich dazu bei Einsetzen der Pubertät
an eine einsame Stelle in der Wildnis zurück, fasteten, beteten und medi-
tierten, bis ihnen ihr Schutzgeist, überwiegend in der Gestalt eines be-
stimmten Tieres, erschien. Verging längere Zeit, ohne daß ihnen die
erwartete Offenbarung zuteil wurde, verschärften sie ihre Bemühungen
entsprechend, fügten sich schmerzhafte Verletzungen zu, schleppten
schwere Steine über größere Strecken, schliefen nicht und intensivierten
ihre Konzentrationsübungen noch um einiges mehr. Physisch schließlich
total erschöpft und in einem Zustand höchster nervlicher Überspannung
und Sensibilität, empfingen sie eines Tages dann endlich die ersehnte
Vision: Der Schutzgeist (guardian spirit) erschien ihnen, sprach sie an und
begann sie in allem, was fortan für sie wichtig und von Bedeutung war, zu
unterweisen. Das betraf sowohl die Herstellung bestimmter »Medizinen«,
Zauberformeln, magische Praktiken, Gebete und Gesänge als auch Emp-
fehlungen für Jagd, Ehe und Familienleben. Fortan stand er seinem
Schutzbefohlenen unsichtbar zur Seite; nur in Gefahrenfällen erschien er
ihm noch, warnte und beriet ihn. Kam er – wie auch immer – abhanden,
erkrankte der Mensch und genas erst, wenn er ihn wiedergewonnen hatte.

33Kurz vor dem Tod seines Schützlings zog er sich dann endgültig zurück.
       In vielen Teilen der Welt, wie namentlich in Ostsibirien, im Kaukasus
und im Hindukusch, suchten Jäger mit weiblichen Geistern (»Feen«), die

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  101

über bestimmte Jagdwildarten (im Gebirge besonders Wildziegen, Gem-
sen und Steinböcke) geboten, längerfristige Liebesbeziehungen, ja regel-
rechte Ehen einzugehen, um sich ihres Jagdglücks zu versichern. Aller-
dings war das allein in der Traumwelt möglich und setzte voraus, daß die

34menschlichen Partner ein untadeliges, »reines« Leben führten. Men-
schen mit entsprechenden (»parapsychischen«) Gaben konnten sich Gei-
ster auch mit magischen Mitteln dienstbar machen, um sie entweder als
»friends and allies«, wie bei den Jibaro in der Montaña von Ekuador, zu
guten Zwecken, das heißt zum Wohle der Ihren, oder aber für eigensüch-

35tige, schadensmagische Absichten einzusetzen.
       In beiden Fällen empfahl sich als probates Mittel geradezu, dienstba-
ren Geistern (auch Ahnen) entweder einen Gegenstand oder ein Idol
gleichsam als »Absteige« oder Dauerquartier in Haus und Hof anzubieten
oder sie in ein derartiges Behältnis zu bannen, so daß man jederzeit über
sie verfügen konnte. Dabei handelte es sich teils um sogenannte »Feti-
sche«, das heißt irgendwelche materiellen Objekte, neuerlich etwa auch
Kopfwehtabletten, teils Masken, meist jedoch anthropomorphe Figürchen
aus Tuch, Filz, trockenem Gras, Lehm, Stein, Holz und Metall, die oft,
gleich Püppchen, bekleidet waren und regelmäßig gespeist, manchmal

36auch mit Öl oder Milch gesalbt wurden. Im Grunde verfuhr man bei
ihrer Herstellung wie ehedem der Schöpfer bei der Erschaffung des Men-
schen – nur in der umgekehrten Reihenfolge, indem man den »Seelen«
einen Leib gab. Dies und die Opfer verpflichteten sie. Streng nach der
Reziprozitätsregel erwartete man von ihnen, daß sie den Menschen tat-
kräftig zur Hand gingen und ihnen bei der Krankenheilung, der Jagd,
beim Feldbau und Geschäften zum Erfolg verhalfen, heute entsprechend
bei Prüfungen, der Stellensuche, im Beruf und bei sportlichen Wettkämp-

37fen glückbringend »mitmischen«.
38       Derartige »Götzen« besaßen, trotz des Bilderverbots , auch die alten

39Israeliten ; teils waren sie – so beispielsweise die Teraphim – aus kost-
40baren Materialien wie Elfenbein, Silber und Gold gearbeitet. Daß die

Praxis lange gängig blieb, lehren die harten Worte, mit denen sie noch die
Weisheit Salomos (entstanden während des 2. oder 1. Jahrhunderts v. Chr.)
brandmarkt: »Aber des Fluches wert ist das, so mit Händen geschnitzt
wird, sowohl als der, der es schnitzt: dieser darum, daß er’s macht; jenes
darum, daß es ›Gott‹ genannt wird, so es doch ein vergänglich Ding ist.
Denn Gott ist beiden gleich feind, dem Gottlosen und seinem gottlosen
Geschäfte; und das Werk wird samt dem Meister gestraft werden […]
Denn Götzen aufrichten ist der Hurerei Anfang; und sie erdenken ist des
Lebens Verderben« (14:8-12).
       Die gottungefällige Praxis erhielt sich auch im Christentum. Die
Bevölkerung mochte nur ungern von der Möglichkeit lassen, die Mächte,
die vermeintlich so unmittelbar Einfluß auf ihre Geschicke besaßen,
gleichsam im Griff zu haben. An die Stelle zumindest der Schutzgeister
und Ressortgottheiten traten nunmehr die Heiligen, ja die Gottesmutter

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102  |  Der sechste Sinn

und der Gekreuzigte selbst. Der Kirche konnte das eigentlich nicht recht
sein; hatte sie doch mit größerer Entschiedenheit die Idolatrie der Heiden

41als den Polytheismus bekämpft. Doch beugte man sich der Frömmig-
keit »von unten« und fand eine elegante Erklärung dafür in der These,
daß die bildlichen Darstellungen Christi und der Heiligen als die »voll-
kommensten Verkörperungen des Unsichtbaren im Bereich der sichtba-
ren Welt« zu betrachten seien. Die Künstler kamen der Lehre entgegen,
indem sie die an sich gemeinte transmaterielle Bedeutung der physischen
Formen durch geometrische Schematisierung stärker zur Geltung zu
bringen versuchten.
       Allein, es blieb der Dissens und der immer wieder auflebende Vor-
wurf, die Abbildnerei widerstreite dem Gottesgebot und komme gefähr-
lich dem Götzendienst nahe. Der »Bilderstreit« spitzte sich während des
8. und 9. Jahrhunderts gleichermaßen in der West- wie der Ostkirche
(Byzanz) zu. Er beschäftigte zahllose Synoden. Teils wurden die Bilder
verbrannt und die Gotteshäuser von aller Sinnfälligkeit »gereinigt«. Die
Kirchenoberen hatten vor allem Probleme mit dem verbreiteten Glauben,
daß die Dargestellten bluten und sprechen, Wunder wirken und leibhaftig
aus den Bildern heraustreten, Notleidenden helfen und Kranke heilen
könnten. Doch letztendlich zogen die »Bilderstürmer« den kürzeren.
Nunmehr lautete die Rechtfertigung, daß die heiligen Personen im Bild
nicht einfach porträtiert, sondern tatsächlich anwesend seien und insofern
auch die segnende und heilende Wirkung der Bilder ihre Erklärung finde.
Ihnen, dem »Urbild«, nicht dem Abbild, komme daher – und ganz zu

42Recht – Verehrung und Kultdienst zu. Konsequenter im Sinne des
mosaischen Gebots verhielten sich, abgesehen vom – sunnitischen –

43Islam, allein die reformierten Kirchen im Protestantismus.
       Der Glaube, daß bestimmten Gegenständen, mehr noch Bildern und
Figuren, wie den Menschen die Seele ein spirituelles Agens innewohnen
kann, ist im übrigen auch anderen »Hochreligionen« eigen; er besaß eine
annähernd universale Verbreitung. Ihm lag erkennbar das Bedürfnis
zugrunde, eine Geistmacht mit übermenschlichen Fähigkeiten nahe zur
Hand und vor allem unter Kontrolle zu haben, die man im Bedarfsfall
unmittelbar ansprechen, um etwas bitten, selbst nötigen, ja unter Um-
ständen sogar erpressen konnte. Denn traditioneller Vorstellung nach
gehört einem, was man erdacht, kreiert und eigenhändig geschaffen hat.
Wer also ein Idol hergestellt und einen Geist darin eingeschlossen hatte,
besaß es, war sein »Herr« und vermochte sich seiner nach Gutdünken zu
bedienen. Erledigte der Geist, was man ihn hieß, zur Zufriedenheit seines
Besitzers, empfing er seinen gebührenden Lohn: Man speiste und be-
schenkte ihn entsprechend – Heilige mit Votivgaben, Geldspenden und
frommen Stiftungen. Besonders Entgegenkommende und Erfolgreiche
stiegen gewissermaßen im Wert. Rivalisierende Gruppen suchten sie
etwa, wie Herodot (ca. 490-430 v. Chr.) von den Ägineten und Epidau-

44riern im alten Griechenland , der angloindische Ethnologe Verrier Elwin

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  103

45(1902-1964) von Hindus und Saora in Orissa (Indien) berichtet , einan-
der gewaltsam zu entwenden, oder man verpachtete, ja versteigerte sie auf
öffentlichen Auktionen, wie die geschäftstüchtigen Römer taten; das

46bedeutete keinerlei Risiko und brachte zudem noch etwas ein.
       Auf der anderen Seite schloß das jedoch ebenso ein, daß jemand,
dessen Idol seine Erwartungen bitter enttäuschte, sich – wie Ahnen und
Götter unbotmäßigen Menschen gegenüber – legitimiert sah, den lei-
stungsunwilligen Geist zur Rechenschaft zu ziehen und nötigenfalls
Hand an ihn zu legen. Die Nanaj (Golden) am unteren Amur beschimpf-
ten und züchtigten ihre Idole, wenn sich eine Krankheit nicht bessern
oder sonst ein erwünschter Erfolg nicht einstellen wollte; manche warfen

47sie auch einfach fort. Bengalische Bauern strafen ihre dörflichen
Schutzgottheiten, wenn trotz aller Bitten und Opfer kein Regen fällt,
indem sie ihr steinernes Abbild aus der schattenspendenden Hütte, in der
es sonst seinen Platz hat, herauszerren und für eine Zeitlang der glühen-
den Sonne aussetzen, um ihnen die Konsequenzen ihrer Untätigkeit am

48eigenen »Leib« fühlbar zu machen. Entsprechende Beobachtungen
machte der große Forschungsreisende Peter Simon Pallas (1741-1811)
auch bei den Chanten (Ostjaken) in Westsibirien. Ihm erschien schier
unglaublich, was er sah: »Kaum aber sollte man sich es vorstellen, daß ein
Volk die Blindheit so weit treiben könne, die Hausgötzen, welche es sonst
über alles verehrt, alsdenn, wenn es ihm unglücklich geht, und die Göt-
zen nicht helfen wollen, von ihrer Stelle herunter zu werfen, zu zerhak-

49ken, und mit Schlägen oder sonst auf alle Art zu mißhandeln.« Des
Gelehrten Verwunderung wäre gedämpfter ausgefallen, hätte er sich nur
ein wenig mehr in der Kulturgeschichte seiner eigenen europäischen
Heimat ausgekannt. Noch die staatstragenden Römer peitschten Statuen,

50die ihren Unwillen erregten, gnadenlos aus oder schleuderten ihre
»Hausgötzen« beim Tod eines Kaisers erzürnt auf die Straße, weil sie das

51Schreckliche offensichtlich nicht hatten verhindern helfen können.
       Auch im Christentum blieb es nicht bei der Anbetung und Verehrung
der Heiligen; man erwartete, daß sie sich ihrerseits erkenntlich zeigten.
Führten Dürren oder Hagelschlag zu erheblichen Ernteeinbußen, rissen
die Bauern im europäischen Mittelalter die Statuen der Heiligen, die man
für das Wetter zuständig glaubte, ja selbst die Gottesmutter, bedenkenlos
von ihren Sockeln, schleuderten sie auf den Boden, traten sie unter Flü-
chen, peitschten sie aus und beschmierten sie mit Kot. Aus dem Schwei-
zer Kanton Wallis berichtet eine Überlieferung noch aus der jüngeren
Zeit von einem Bauern, der vor einem Steinbild der Muttergottes nieder-
kniete und sie um etwas bat. Als die Heilige indes seiner Bitte nicht um-
gehend entsprach, »wurde er unwillig und bewarf das Bild mit Kot. Das
Bild fing an zu weinen. Er bewarf es noch einmal. Da hob es sich hoch
hinauf in die Felsenwand, so daß kein Mensch mehr dahingelangen

52konnte«. Die Kirche mußte diese Art formlosen Umgangs mit ihren
Heiligen mißbilligen. Das 2. Konzil von Lyon (1274) verurteilte – und

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104  |  Der sechste Sinn

bestätigte damit zugleich – den »verabscheuungswürdigen Mißbrauch,
gemalte oder geschnitzte Bilder des Kreuzes [!], der seligen Jungfrau oder
anderer Heiliger« derart schimpflich zu behandeln; als besondere Varian-

53te findet die Folter der Statuen mit Disteln und Dornen Erwähnung.
       Doch das fruchtete alles nicht viel; die Praxis war für den »naiven«
Gläubigen unentbehrlich. In Sizilien kam es noch 1893 zu einem Auf-
stand wider die Heiligen der Kirche insgesamt. Seit Monaten war kein
Regen gefallen. St. Franziskus von Paola, verantwortlich für das jährliche
»Regenwunder«, zeigte sich allen Bitten gegenüber taub. Man hielt Mes-
sen und Andachten, gab Konzerte und brannte Feuerwerke ab – doch es
geschah absolut nichts. Da verloren die Bauern die Geduld. Aufgebracht
übergaben sie zahlreiche Heiligenbilder den Flammen. In Palermo
schleuderte man den heiligen Joseph in der gleichen Absicht wie die
erwähnten bengalischen Bauern in einen verdorrten, sonnendurchglüh-
ten Garten. Man schwor, ihn solange dort liegen zu lassen, bis er sich
einsichtig zeige und Regen schicke. Andere Heilige wurden wie ungezo-
gene Kinder mit dem Gesicht zur Wand gekehrt – man wies einander den
Rücken. Manchen riß man die kostbare Bekleidung herunter und bedroh-
te und beschimpfte sie auf das Gröblichste. In Licata schlug die Menge
den Schutzpatron St. Angelo in Ketten und stellte ihn fäusteschüttelnd vor

54die Alternative: »Regen oder den Strick!« Letzten Endes rührte die Wut
der Bauern wohl auch aus ihrem Ohnmachtsbewußtsein her. Die Heiden
konnten ihre Idole durch neue ersetzen; die Christen blieben auf Gedeih
und Verderb auf ihre Heiligen angewiesen.
       Der gewisse zwanglose, allzu menschliche Umgang mit den Ikonen
war möglich, weil sie der Konstitution nach den Menschen glichen: Das
spirituelle Agens band in beiden Fällen eine physische Hülle, die seiner
Entfaltungskraft Grenzen setzte. Abbilder konnten zwar untätig bleiben
und dadurch indirekt schädigend wirken; sie vermochten in der Regel
jedoch nicht zu töten. Anders dagegen lagen die Dinge, wenn es zu Kon-
takten zwischen Menschen und »unverhüllten« Geistern kam, also unglei-
che Verhältnisse herrschten und die grundlegend antithetische Natur bei-
der Existenzen zu vernichtenden Konsequenzen führen konnte.
       Begegnungen mit gutartigen, den Menschen wohlgesonnenen Mäch-
ten bedeuteten dabei nur eine geringe Bedrohung, weil man sie entweder
willentlich anstrebte oder vorauszusehen, das heißt sich entsprechend
darauf vorzubereiten vermochte – wie Jugendliche bei der Schutzgeist-
suche oder Schamanen vor der Séance durch Fasten, Konzentration und
andere physische Deaktivierungsmaßnahmen, die zu Dämmer- und Trance-
zuständen führten und der Kommunikation zwischen Seele und Geist
gleichsam den Verbindungsweg ebneten. Beim Sterben stellten sich die
Bedingungen ohne eigenes Zutun durch den natürlichen Verfall des
Körpers ein, so daß die Seele sich mühelos lösen, ihre verstorbenen Ver-
wandten, die sie abholen kamen, sehen und gemeinsam mit ihnen, ohne
Schaden zu nehmen, »heimgehen« konnte. Zu den großen Wendezeiten,

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  105

wie während des Erntefestes und an Neujahr, wußte man die Toten im-
mer zu Gast; seit alters standen daher Riten und Brauchtumsformen
bereit (Wettspiele, Kleider- und Rollentausch, rituelle Anarchie und ande-
re Inszenierungen inversen Verhaltens), die möglichen Risiken der Begeg-
nung zu entschärfen, so daß weder die Lebenden noch die Verstorbenen
zu Schaden kamen; denn der antithetische Seinszustand, der sie schied,

55war für beide gefährlich.
       Da Menschen und Geister, abgesehen von den genannten Grenzbe-
dingungen, ihrer inversen Beschaffenheit wegen einander an sich nicht

56wahrzunehmen vermochten , war allezeit möglich, daß sie unvorhergese-
hen aneinander gerieten – etwa, wenn ein Mensch im Wald mit dem Fuß
auf einen schlafenden Geist trat. In derartigen Fällen löschten sie, wie
schon früher erwähnt, entweder einander oder der Geist den Menschen
aus. Auch die Erscheinung eines Verstorbenen würde, sollte man sie zu

57berühren versuchen, augenblicklich verschwinden : Lebende und Tote
wie Menschen und Geister stellen inkompatible Seinsformen dar: Sie ver-
halten sich extrem unverträglich zueinander.
       Nicht ganz so riskant waren sichtbare Begegnungen, bei denen beide
eine gewisse Distanz voneinander schied. Doch löste selbst die Erschei-
nung eines harmlosen oder gutartigen Geistes zunächst Erschrecken und

58Verängstigung aus. Handelte es sich aber um eine Gottheit, vermochte
der Mensch der Übermacht des »ganz anderen« nicht mehr zu widerste-
hen und bezahlte die Begegnung mit dem Tod – wie Jahwe einst Moses
warnte, der ihn zu schauen begehrte: »Mein Angesicht kannst du nicht
sehen; denn kein Mensch wird leben, der mich sieht« (2. Mose 33:20).
Um so verheerender mußten die Folgen sein, wenn jemandem unverse-
hens widerfuhr, einem bösartigen Geist von Angesicht zu Angesicht zu
begegnen. Schon das Ungewöhnliche, Verzerrte, grob Widerwärtige sei-
ner Erscheinung trafen den Unglücklichen bis ins Mark. Starb er nicht
vor Schreck auf der Stelle, so erlitt er auf jeden Fall einen harten Schock,
der ihn häufig für eine gewisse Zeit oder auch sein Leben lang lähmte, der

59Sprache beraubte, krankmachte oder in den Wahnsinn trieb. Im Sens-
ler Oberland bei Fribourg in der Schweiz kehrte einst ein junger Mann
beschwingt vom nächtlichen Kiltgang zurück. Als er ein Waldstück betrat,
in dem damals ein Spukgeist umging, »erblickte er plötzlich die schwarze
Gestalt des Unholdes. Und ehe er’s gewahr wurde, packte ihn das Ge-
spenst am Rücken. Schreckerfüllt wollte er die Flucht ergreifen, aber die
Beine versagten ihm den Dienst. Er konnte keinen Schritt weiter setzen.
Er wollte um Hilfe rufen, aber er brachte keinen Laut heraus. Zitternd
und schlotternd vor Grausen mußte er auf demselben Platz stehen blei-
ben bis zum Morgengrauen.« Erst als das Angelus-Läuten einer benach-
barten Kirche erklang, löste sich seine Erstarrung und er gewann die

60Gewalt über seinen Körper zurück.
       Heute hört man kaum mehr von derartigen Begegnungen, es sei
denn aus dritter Hand und von entlegenen Gegenden, wo der »Aber-

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106  |  Der sechste Sinn

glaube« noch blüht. Die moderne, dem Anspruch nach streng empiriebe-
stimmte, das heißt korrekter an einem einseitig materialistischen Erfah-
rungsverständnis orientierte Weltanschauung ließ keinen Raum mehr für
Geister. Die Aufklärung hat sie buchstäblich ausgelöscht.
       Doch neu ist das eigentlich nicht. Lebende und Ahnen (Totengeister)
waren immer zwingend aufeinander angewiesen; beide verband ein kom-
plementäres Verhältnis: Ohne die Fürsorge der Verstorbenen konnten die
Lebenden nicht bestehen; ohne stetes Gedenken und Ahnenkult wäre es
aus mit den Toten gewesen. Gängiger traditioneller Anschauung nach
schwinden die Ahnen unter der Erde daher förmlich dahin, wenn niemand
mehr ihrer gedenkt, Gebete und Opfer eingestellt werden und ihr Kult

61erlischt. Mit den Geistern verhält es sich ähnlich: Je größer die Auf-
merksamkeit, die man ihnen schenkt, so zum Beispiel die Auffassung der
Kalabari im Süden Nigerias, desto mehr leben sie auf und gewinnen an
Macht; begegnet man ihnen mit Gleichgültigkeit, zehrt sie das gleichsam

62aus, so daß sie zuletzt wie ausgestorben scheinen. Niels Braroe fragte
einen betagten Cree in Kanada, ob es noch heute Geister gebe und sie
unmittelbar in das Leben der Menschen eingriffen, wie das nach den
Erzählungen der Alten früher gang und gäbe war. »Nein«, lautete die
Antwort, »diese Dinge geschehen so gut wie nicht mehr, seit die Weißen

63kamen und wir ihnen unser Land überließen.« Auch die Zwerge im
Sensler Oberland, die vormals den Almhirten so hilfreich zur Hand gin-
gen, haben sich schließlich, weil ihnen niemand mehr weder Dank wußte
noch sie überhaupt beachtete, tief unter die Erde zurückgezogen »und

64zeigen sich den Menschen nicht mehr«.
       Den Geistern ist in der Neuzeit zum Verhängnis geworden, daß sie
sich weder regelmäßig beobachten, noch messen oder wiegen lassen. Der
»Zauberstab der Wissenschaft hat sie von Heim und Herd verbannt, von
der verfallenen Klosterzelle und vom efeuumrankten Turm, von dem

65schaurigen Hain und dem einsamen Weiher«. Kinder, die noch geneigt
sind, an Geister zu glauben, klärt man beizeiten auf, daß es sich nur um

66Phantasiegebilde der Märchenwelt handelt. Doch ist das nicht eben
aufrichtig. Viele, die so reden – Christen wie Muslime – sind nicht allein
überzeugt, eine Seele zu besitzen, sondern glauben durchaus auch an
Engel, ob gottnahe oder gefallene, ja selbst an »Dämonen«, die Geistliche
denen, die sie »befallen« haben, nach dem Beispiel Jesu austreiben kön-
nen. Offensichtlich sind dem »Zauberstab« der Wissenschaft Grenzen
gesetzt. Der bekannte Soziologe Peter Berger gibt zu bedenken: »Unsere
Vorfahren wußten nichts von der Teilchenphysik, sprachen aber mit
Engeln. Nehmen wir an, daß wir durch unsere Kenntnis der Kernphysik
tatsächlich eine neue Dimension von Wahrheit hinzugewonnen haben.
Könnte es nicht sein, daß uns auch eine Wahrheit verlorenging, als unser
Gespräch mit Engeln sein Ende fand? Können wir so sicher wissen, daß
die Wahrheiten der modernen Physik notwendig die Unwirklichkeit von
Engeln implizieren? Ich weiß es nicht nur nicht, sondern neige stark

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  107

67dazu, das Gegenteil für richtig zu halten.« Vielleicht sollte man sagen,
daß es sich weniger um ein Verdrängungsverhältnis als einen Perspekti-
venwechsel handelt, der zwar Neues ins Licht rückt, dafür aber Altes nicht
aufhebt, sondern lediglich abschattet. Die Mittel der Naturwissenschaft
sind de facto untauglich, Aussagen über die Existenz oder Nichtexistenz
von – möglicherweise real existierenden – spirituellen Wesenheiten zu
machen.
       Insofern lebt, teils eingestandener-, häufiger uneingestandenerma-
ßen, die Bereitschaft, an Geister zu glauben, fort, wie Umfragen das

68immer wieder in einem überraschend hohen Maß bestätigen. Die
Überzeugungskraft des Rationalismus wird gemeinhin über-, genauer:
fehleingeschätzt. Er taugt für »normale«, regelgeleitete, gewissermaßen
berechenbare Situationen, aus denen er ja auch abgeleitet wurde. Greifen
jedoch Unübersichtlichkeit, Desorientierung und Verwirrung um sich, sei
es persönlich im Todesfall eines geliebten Kindes oder kulturell, wenn das
Überleben an eine Fülle von Voraussetzungen geknüpft ist, die der ein-
zelne, selbst Gruppen nicht, weder praktisch noch intellektuell kaum
mehr zu erfüllen imstande sind, schießen alle möglichen Formen des
Irrationalismus ins Kraut, wachsen, um es in Abwandlung eines bekann-
ten Hölderlin-Wortes zu sagen, wo Gefahr droht, der vermeintlich retten-
de Aberglaube, Okkultismus und Spiritismus auch. Ja beide Bedingungen

69scheinen in einem komplementären Wechselverhältnis zu stehen. Die
»Vernunftgläubigen«, die das verwundert, sehen sich dann um so mehr
genötigt, nach einer plausiblen »Erklärung« dafür zu suchen. Man erwägt
beispielsweise, daß sich besonders bei Menschen, zu denen Rationalis-
mus und Bildung noch nicht so recht durchgedrungen scheinen, der
uralte, auf naiv anthropomorpher Projektion beruhende Trugschluß
erhalten haben könnte, wie man ihn ja auch bei Kindern kennt, daß alle
möglichen unvorhergesehenen Ereignisse (wie »Zufälle« z.B.) auf Ma-
chenschaften menschenähnlicher, aber eben unsichtbarer, das heißt

70spiritueller Wesenheiten zurückzuführen seien. Die Vertreter der »Na-
turmythologie« des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts
sahen die Ursache zu derartigen anthropomorphen Fehlkonzeptionen zur
Hauptsache in bestimmten Naturerscheinungen wie Nebel (Erlkönig!),
Windhosen, Böen, Wolken, Stromschnellen, steigenden und fallenden

71Wasserspiegeln, Lichterscheinungen, Sternschnuppen und ungewöhn-
lichen Klangphänomenen, wie sie in der Wüste zum Beispiel sogenannte
»dröhnende Dünen« auslösen, deren Geräuschbildung an Summen,
Glockenläuten, Trompetenstöße, Trommelschlag, Dudelsackklänge und
anderes erinnern soll und von den Beduinen denn auch Geistmächten

72zugeschrieben wird. Mir selbst wurde in Gilgit (Nordpakistan) ein
Abendwind, der regelmäßig um dieselbe Zeit talabwärts durch einige
Höhlungen in den Felswänden streicht und eine Art klagendes Wimmern
hervorruft, als Geistergesang erklärt.
       Besonders kompetent für eine Erklärung des Geisterglaubens fühlen

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108  |  Der sechste Sinn

sich schon von Berufs wegen vor allem Psychotherapeuten und Psycholo-
73gen, da sie ja immer wieder bei ihren Patienten damit zu tun haben.

Man sieht es so, daß es beim »Kranken« aufgrund psychischer Dissozia-
tionsprozesse zur Ausbildung selbständiger, scheinbar ichfremder Subsy-
steme des Bewußtseins kommen kann, die dann personifiziert und als
getrennte »Intelligenzen«, beziehungsweise Geistwesen begriffen wer-

74den. Zu derartigen Entwicklungen können an sich bereits Streßbedin-
gungen führen. Isoliert man Versuchspersonen und entzieht sie jegli-
chem Informationszufluß von außen, tritt wahrhaft »tödliche« Langeweile
ein. Das Bewußtsein greift, um dem sichtlich unerträglichen Zustand zu
entgehen, zunächst auf Gedächtnisinhalte zurück, entwickelt Gedanken
und Vorstellungen – »doch bei längerem totalem Reizentzug treten (Tag-)

75Träume und schließlich Trugwahrnehmungen auf«. Derartige Befun-
de sind ethnologisch nicht uninteressant, da sie begründen könnten,
warum sich Menschen, die auf Visionen und Offenbarungen aus sind
oder auf Schutzgeistsuche gehen, bevorzugt absondern und in Seklusion
begeben. Offenbar liegt hier lange Erfahrung zugrunde; den Geisterglau-
ben allerdings erklärt das nicht.
       Nach wie vor die überzeugendste Theorie lieferte bereits vor über
hundert Jahren der englische Ethnologe Edward Burnett Tylor (1832-1917).
Ihm zufolge liegt dem Geister- der Seelenglaube, das heißt die Konzeption
einer leibunabhängigen »Freiseele«, zugrunde. Diese selbst dachte er sich
aus zwei Erfahrungstatsachen entstanden: zum einen aus Träumen und
Visionen (anderer), die den Eindruck vermittelen mußten, als besitze der
Mensch ein »Etwas«, das sich unabhängig von seinem Körper und über
beliebige Distanzen hinweg zu bewegen vermag, sowie zum zweiten Beob-
achtungen an Ohnmächtigen und Scheintoten, in die nach einer gewissen
Zeit das »Leben« gleichsam wieder »zurückzukehren« scheint. Und da
man im Traum auch Verstorbene sah, mußte dieses »Etwas«, die Seele,
den Tod überdauern, das heißt unsterblich sein. In der Folge führte das
konsequentermaßen zur Vorstellung einer jenseitigen Welt. Wie beim
Menschen setzte man dann auch bei anderen Lebewesen und bewegli-
chen Naturphänomenen eine Seele und schließlich objekt- und lokal
ungebundene spirituelle Wesen im Diesseits, mehr aber noch im Jenseits

76voraus – Geister und Götter.
       Der Geisterglaube ist seit nunmehr Jahrzehntausenden und in den
meisten Teilen der Welt so allgemein verbreitet und wird zudem in der
weit überwiegenden Mehrheit der Fälle von »Gesunden« geteilt, die ein
sozial absolut unauffälliges, ja glückliches und erfolgreiches Leben füh-
ren, daß es höchst unplausibel, wenn nicht absurd erschiene, ihn auf
Epilepsie, Schizophrenie, Paranoia oder andere mentale Störungszustän-

77de zurückführen zu wollen. Offensichtlich erfüllte er vitale Funktionen,
bot Lösungen für Probleme an, die man sich anders nicht zu erklären
vermochte, sicherte die Beziehungen zu den Toten und trug wesentlich

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geisterg laube. Vom Umgang mit Engeln und Teufe ln  |  109

zur Sinnhaftigkeit des Lebens, in dem ja auch das Unerquickliche, Un-
glück und Bösartigkeit ihren Platz haben, bei.
       Die Frage, ob es Geister realiter gibt, stellt sich der Wissenschaft nicht
– und läßt sich gleichwohl in gewissem Sinne bejahen: Sie existieren

78zweifelsfrei in den Köpfen der Menschen, die an sie glauben , und
bestimmen insofern deren Denken und Verhalten entscheidend mit; ohne
sie bliebe es, nicht zuletzt der Wissenschaft, unverständlich. Wenn man
so will, entsprechen Geister imaginären Zahlen: Es »gibt« sie zwar eigent-
lich nicht, aber es läßt sich vortrefflich mit ihnen rechnen. Wer weiß,
vielleicht stellen Geister aber auch Ergebnisse der Verschränkung von
nichtmaterieller und materieller, lokaler und nichtlokaler Welt dar, die zu
»Ereignissen« führen, die der Mensch mit Hilfe der ihm eigenen nächst-
stehenden, spontan sich einstellenden anthropomorphen Vorstellungs-
bildung deutet.

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S.  91-109) T01_06 kap 6.p 51980185916

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110  |  Der sechste Sinn

 
 
 
 
 
 
 
 

7. Telepathie

Von der Einigkeit , die empfindsam und stark macht*

Im Zuge der kulturgeschichtlichen Entwicklung veränderte sich nicht nur
die Umwelt des Menschen in drastischer Weise; auch Interessenorien-
tierung, Wahrnehmung und Denken, Mentalität und Empfinden durch-
liefen mit dem Wechsel der kulturellen Milieus einen erheblichen Wan-
del. Schalter, Druckknopfbatterien, Armaturen und Displays haben die
Sinne des modernen Menschen in spezifischer Weise geschärft, ja regel-
recht zugespitzt. Das Leben vollzieht sich in Rhythmen, deren Takt sich
nach den Schlägen von Uhren bemißt.
       Das hatte, wie jeder Zugewinn, seinen Preis. Andere Empfindsamkei-
ten und Sinne stumpften mangels Inanspruchnahme ab. Sie wurden von
den immer vielschichtiger einander überlagernden Schallpegeln mecha-
nisierter Informationssignale mehr und mehr unterdrückt. Es blieb ge-
wissermaßen ein Restrauschen, das konsequentermaßen für die Wahr-
nehmung, wie sie heute im Kurs steht, als »verunreinigend«, ja störend
empfunden wird. Doch vordem spielten ebendiese ursprünglicheren
Sensibilitäten und Sensorien im Leben der Menschen eine wichtige Rolle,
da sie Impulse oder »Signale« zu registrieren vermochten, denen man
damals große Bedeutsamkeit beimaß, als die Kommunikation zwischen
Menschen, Tieren, Pflanzen und Geistwesen nur erst ansatzweise an
»Apparate« delegiert war und der Informationsaustausch zwar vielleicht
diffuser, aber unmittelbarer floß. Heute nimmt man dergleichen gerade
noch im Umgang mit Haustieren oder Zimmerpflanzen wahr, bei Men-
schen gelegentlich in spezifischen, kritischen Lebenssituationen, wenn der
»Panzer« gewissermaßen aufbricht und das »Hintergrundrauschen«
deutlicher vernehmbar wird. Doch läßt die heutige Naturauffassung Tele-
pathie nicht mehr zu. Man kann sie gegebenenfalls spüren, aber nicht
               
* Das folgende Kapitel stellt die überarbeitete Fassung eines Artikels dar, der unter

dem Titel »Sympathie« bereits in der Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzge-

biete der Psychologie 37, 3-4 (1995): 131-144, erschienen ist.

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Telepathie . Von der Einigkeit , die empf indsam und stark macht  |  111

messen – etwa am Ausschlag eines »Zeigers«. Der Materialismus hat die
Natur ihrer Seele beraubt. Der Mensch ist »vermessen« geworden.
       »Ein paar Sekunden später ging er am Ufer entlang« – Cornelius, ein
Verdächtiger, dem Maigret in Georges Simenons Roman Maigret und das
Verbrechen in Holland (1931) im Abstand von kaum hundert Metern folgt.
Beide »gingen sie gleich nach den ersten Schritten im Takt, und das Knir-
schen des Schotters war eins. Maigret wurde sich dessen bewußt, als er
einmal stolperte und für den Bruchteil einer Sekunde der Gleichklang

1ihrer Schritte unterbrochen wurde«. Ebendort, in den Niederlanden,
mußte rund 260 Jahre zuvor, im Februar 1665, der Mathematiker und
Physiker Christiaan Huygens (1629-1695) einer leichten Erkrankung
wegen das Haus hüten. Müßig ruhte sein Auge auf zwei nebeneinander
hängenden Exemplaren der von ihm entwickelten Pendeluhr. Und plötz-
lich belebte sich seine Aufmerksamkeit. Er bemerkte, daß sich beider
Pendel absolut synchron bewegten. Huygens beobachtete die Uhren über
Stunden hin, doch sie blieben im Takt. Daraufhin unterbrach er ihren
Rhythmus – und gewahrte verblüfft, daß sie schon eine halbe Stunde
später wieder gleichschwangen. Erst als er die Uhren getrennt an gegen-
überliegenden Wänden aufgehängt hatte, gerieten die Pendel aus dem

2Gleichtakt.
       Tatsächlich handelt es sich um ein offensichtlich fundamentales Na-
turprinzip. Benachbarte Elementarmagnete zeigen – bei normalen, »endli-
chen« Temperaturen – die Tendenz, in dieselbe Richtung, entweder nach
»oben« oder »unten«, zu weisen; sie sind, wie man sagt, korreliert; mit

3zunehmender Entfernung schwächt sich der Effekt ab. Analoge Rhyth-
misierungsfunktionen besitzen etwa auch die Schrittmacherzellen des
Herzens und die neuronalen Netzwerke oder »Oszillatoren« des Gehirns
und Rückenmarks, die organische Verhaltensabläufe wie die Atmung, das

4Kauen und Schlucken oder Laufen steuern. Spirochätenbakterien be-
ginnen in phasengleiche undulierende Bewegungen überzugehen, sobald

5sie zu mehreren an einer Nahrungsquelle zusammenkommen. Grillen
zirpen bevorzugt unisono. Andere folgen dem Grundsatz: »vereint sind
auch die Schwachen mächtig«, mit optischen Mitteln. An Flußmündun-
gen Thailands, Malaysias und Neuguineas versammeln sich nachts auf
den Bäumen oft Tausende männlicher Glühwürmchen, um blinkend um
Weibchen zu werben. Die ersten treffen bei Eintritt der Dämmerung ein.
Ihr Leuchten mutet noch matt an und ist vor allem noch unkoordiniert; es
bleibt ohne ersichtlichen Erfolg. Dann jedoch bilden sich langsam Felder
taktgleichen Blinkens heraus, die schließlich zusammenwachsen zu

6einem einzigen Funkchor synchron pulsierenden Sehnsuchtleuchtens.
Weniger glutvoll, dafür gleichsam im Gleichschritt, geht es auf deutschen
Waldböden zu. Dort führen Schleimpilzzellen, amöboide Mikroorganis-
men, ein wahrhaft unscheinbares Dasein als ungebundene Solitäre – doch
nur, solange ihr Freßvorrat reicht. Geht er zur Neige, beginnen die Zellen,
über den Austausch chemischer Signale, »die sich wie Wellen auf einem

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112  |  Der sechste Sinn

Teich ausbreiten«, gewissermaßen zum Sammeln zu blasen. Sie rücken
zusammen und verwachsen schließlich zu einem einzigen vielzelligen
Organismus, der sich alsbald schleichend in Marschbewegung versetzt.
Ist ein strategisch günstiger Standort erreicht, zieht sich der schleimige
»Truppenkörper« zusammen, reckt sich auf und bildet einen langen Stiel
aus, der einen Kopf trägt, an dem Sporen heranreifen, die sich zuletzt
nach einem quasi explosionsartigen Ausbruch niederregnend über den

7Waldboden verteilen, worauf der Prozeß aufs neue beginnt. Auf ähnli-
che Weise scheint die Kommunikation auch bei Insektensozietäten zu
funktionieren, hier allerdings bereits nach Maßgabe eines dauergültigen
Musters, das alles Verhalten der Einzeltiere über ihre gesamte Lebenszeit
hin aufeinander abstimmt und bindend zu einer Art Superorganismus
koordiniert, der ein entsprechend höheres, das heißt komplexer organi-
siertes Leistungsvermögen besitzt und vor allem dank seiner gesammel-
ten »kollektiven Intelligenz« in der Lage ist, die »wahrhaft gigantischen

8ökonomischen Allokationsprobleme« solcher Systemsozietäten zu lösen.
       Menschliche Gesellschaften sind weit über das alles hinausgewach-
sen. Namentlich seit der Neuzeit setzten sie kritischer Zweifel, Vernunft
und die geschliffenen Instrumentarien der Wissenschaft in den Stand, die
Natur zu bemeistern. Zwar sitzt uns das alte Erbgut gewissermaßen noch
tief in den Knochen – die neuronalen Oszillatoren oder »zentralen Mu-
stergeneratoren«, die verantwortlich für die Steuerung der organischen
Motorik sind, finden sich tief im entwicklungsgeschichtlich ältesten Teil

9des Gehirns, ganz unten im verlängerten Rückenmark, lokalisiert ; doch
»wissen« wir, daß sie rein mechanisch wirken, das heißt sich, jeweils
systemimmanent, sezieren und messen lassen. Allerdings schießt der
tiefsitzende Mechanismus gelegentlich über seine biologischen System-
grenzen hinaus und entzieht sich dann prompt exakter Bestimmung.
Wenn Menschen sich in größeren Mengen versammeln und dicht beiein-
ander stehen, entsteht da plötzlich, auf einen Ruf oder ein Geschehnis
hin, gleich einer Woge sich fortpflanzend, ein einig Empfinden, recken sich
Hände hoch und werden Fäuste rhythmisch gestoßen, skandieren, nach
kurzem tastend-unkoordiniertem Suchen, Hunderte von Mündern eine

10Parole, die teils noch rhythmisches Klatschen begleitet : Alle Beteiligten
sind »ein Herz und eine Seele«, wie die Schleimpilzzellen im Wald, die
sich suchen, um gemeinsam zu wachsen. Oft auch fügt sich zusammen,
was der Mensch lieber scheidet, weil er es nicht mit andern zu teilen
wünscht. Untersuchungen ergaben zum Beispiel, daß die Regelzyklen
von Frauen, die in Krankenhäusern, Studentenwohnheimen oder Ge-
fängnissen in enger Vergemeinschaftung leben, zur Synchronisierung tendie-

11ren. Auch hier meldet sich altes Erbe zu Wort. Löwenweibchen werden
an sich in unregelmäßigen Abständen von drei Wochen bis zu mehreren
Monaten brünstig; leben sie jedoch längerfristig im selben Rudel zusam-

12men, korreliert sich ihre Brunftzeit.
       Unsere wilden Altvorderen standen den Tieren bekanntlich noch

2004-05-06 15-55-09 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Telepathie . Von der Einigkeit , die empf indsam und stark macht  |  113

näher. Sie hatten ein intimes Gespür für das Rauschen in der Natur und
nahmen es nicht nur, unverderbt und naiv, wie sie waren, vollbewußt auf,
sondern wußten seine Schwingungen auch für ihre Zwecke zu nutzen.
Von der Erfahrung getragen, daß Einigkeit stark macht, pflegten die Älte-
sten strikt auf Traditionstreue zu dringen. Die sozialen Interaktionen stan-
den in einem weithin ausgewogenen Resonanzverhältnis, dessen eherne
Basis das Reziprozitätsgebot bildet. Alle hatten einander möglichst gleich-
zutun. Das schuf ein Höchstmaß an Gleichsinnigkeit, Solidarität und
Kohärenz. Störungen fielen sofort ins Auge der allwachen Öffentlichkeit,
die zugriff und zu neutralisieren, Streitereien zu schlichten, schwere
Vergehen durch gemeinsame Bußübungen gleichsam »rückgängig zu
machen« suchte. Andernfalls glaubte man die Kooperationsfähigkeit und
Prosperität der Gruppe gefährdet.
       Schon ungute Empfindungen waren gefürchtet. Namentlich Neid galt
als eine Art Urkraft allen Übels. Er konnte den, gegen den er sich richtete,

13in jeder nur erdenklichen Weise schädigen, krankmachen, ja töten.
Eine Mutter, die ihrer Tochter grollte, weil sie das Haus verlassen hatte,

14mußte befürchten, sie um ihre Fruchtbarkeit zu bringen. Dachte man
an den Tod eines andern, starb er, wie man auf Tahiti glaubte, über kurz

15oder lang. Beleidigungen eines einzelnen griffen gewissermaßen auch
auf seine Familie, ja unter Umständen die gesamte Verwandtschaft

16über , wie umgekehrt unehrenhaftes Verhalten und vor allem schwerwie-
gende Verfehlungen eines Familien- oder Gruppenmitglieds alle in »Mit-

17leidenschaft« zogen. Das Leid, das daraus erwuchs, übertrug sich auf
die Gesamtgesellschaft: »If one member of the clan suffered«, war man bei
den Zulu in Südostafrika überzeugt, »all the members suffered, not in senti-

18mental phraseology, but in real fact.« Böse Worte, Unehrlichkeit, Streite-
reien, die Vernachlässigung religiöser Pflichten, ein Tabubruch oder gar

19blutige Handgreiflichkeiten gefährdeten nicht nur den Jagderfolg ,
sondern wirkten sich immer noch unmittelbarer auf Kulturpflanzen und
Haustiere aus, mit denen man täglich in engem Kontakt stand: Sie konn-

20ten zu Mißernten und Viehsterben führen. Inzest, gewöhnlich das
gravierendste aller Vergehen, das die Familie sprengte und so gleichsam
einer gesellschaftlichen »Kernexplosion« entsprach, konnte den Unter-

21gang aller bedeuten. Allein absolute Traditionstreue, also konfliktfreie
Einigkeit, verbürgte das Wohlergehen, den Erfolg und die Überlebensfä-
higkeit der Gruppe.
       Daher beschwor man geradezu den Frieden und die Harmonie aller
immer wieder aufs neue, ganz besonders in der Familie und unter Ver-

22wandten. Das bestimmte selbst den Duktus der alltäglichen Konversa-
tion: »Es wird ein Diskurs gepflegt, der aneinanderreiht und bestätigt,
nicht aber zergliedert und kritisiert […] Ganz selten wird im Dorf kontro-
vers diskutiert […] Jeder tut so, als verleihe er nur der allgemeinen Norm
Ausdruck […] Das ›Ich‹ des Individuums verschwindet hinter der Maske
des generellen ›Man‹ […] Wer anderer Meinung ist, schweigt […] Die

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114  |  Der sechste Sinn

23Gespräche vermitteln so den Eindruck eines weitgehenden Konsenses.«
Zu gegebenem Anlaß versteift sich solche Rhetorik zu magischer Formel-
haftigkeit. Die Ältesten der Iraqw in Tansania pflegten sich so zu Beginn
ihrer Ratssitzungen unisono im Chor zu versichern: »Wir lieben einander«,

24»wir sind einer Meinung«, »wir sind eins«. Widerspruchsfreiheit zählt
25generell zu den Erhaltungsbedingungen von Systemen.

       Kommt etwas der Regelgeometrie in die Quere, droht gleich der
Konsistenz des Ganzen Gefahr, springt unter Umständen eine Krise auf.
Davon blieben auch alte Dorfgesellschaften, trotz allen Bemühens um
Gleichklang, nicht verschont. Aber sie wußten, was tun. Prompt rückten
ihre Mitglieder, wie die Schleimpilzzellen bei schwindendem Freßvorrat,
noch enger zusammen, kam es zu verstärktem Schulterschluß.
       Allerdings ist zu scheiden zwischen systeminhärenten, immer wie-
derkehrenden, und unerwarteten, exogen induzierten, das heißt tradi-
tionsinkonsistenten Verlaufsbrüchen. Zu ersteren zählten zum Beispiel
Geburten, wenn eine Seele aus dem Totenreich sich erneut unter den
Ihren inkarnierte, die Pubertät, wenn die Kinder gleichsam auf dem
Sprung waren, ins Erwachsenendasein überzuwechseln, Hochzeiten, bei
denen die Braut aus ihrem Verwandtschaftsverband in den ihres Zukünf-
tigen integriert werden mußte, der Hiatus zwischen den Jahreszeiten oder
gefahrträchtige Unternehmungen wie Jagd, Hochseefischfang, Handels-
reisen und Krieg. Da man in diesen Fällen die Risiken kannte und ab-
schätzen konnte, standen seit alters dafür erprobte und bewährte Verfah-
rensweisen parat. Bei Geburten synchronisierten die Eltern ihr Verhalten
und verdichteten so die Frequenz seiner Schwingungen: Beide begaben
sich, anfangs getrennt, in Seklusion; beide bewegten sich möglichst we-
nig, mieden ungute Gedanken, nahmen keinerlei scharfkantige oder
spitze Geräte zur Hand und befolgten dieselben Enthaltsamkeitsvorschrif-
ten, aßen, wenn die Mutter aus der Geburtshütte ins Haus zurückgekehrt
war, gemeinsam aus einer Schüssel – damit, wie die Jibaro in der Montaña
von Ecuador zur Begründung anführten, »all three in one way form a single

26organism, a single personality«. Auch in den leiblichen Kontakt von Mut-
ter und Neugeborenem wurde der Vater, wie in ländlichen Bereichen
Europas noch bis vor kurzem, mit einbezogen, indem man den Säugling

27in ein Hemd, das er gerade getragen hatte, einwickelte oder mit Ge-
brauchsgegenständen von ihm in Berührung brachte. Mußte bei den
Chewong im Innern von Malaya der Vater für einige Tage verreisen,
trennte er ein Stück seiner Kleidung ab und wickelte es um den Hals des

28Säuglings. Die Dreieinigkeit von Eltern und Kind bildete so in dieser
kritischen Übergangsphase einen einzigen, im Gleichtakt pulsierenden
Überorganismus. Entsprechend beginnen Säuglinge auch zu weinen,
wenn sie andere in ihrer unmittelbaren Umgebung weinen hören, und

29freuen sich sichtlich mit, wenn Heiterkeit aufkommt und Lachen ertönt.
Stellt sich der erste Zahn ein, ist unter den Engstanverwandten oftmals
üblich, das Ereignis scheinbar zu ignorieren; täte man seiner Erwähnung,

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Telepathie . Von der Einigkeit , die empf indsam und stark macht  |  115

das heißt würde man es »bereden«, liefe das Kind Gefahr, ein schlechtes
30Gebiß zu bekommen.

       Analog verfuhr man bei der Beschneidung auf dem Höhepunkt der
Initiationszeremonien. Bei Aborigines im gebirgigen Nordwesten Austra-
liens (Kimberley-Plateau) glaubte man den Erfolg der Operation nur
gesichert, wenn den nächstangehörigen Frauen, die begleitend dazu einen

31bestimmten Tanz aufzuführen hatten, keinerlei Fehler unterlief. Wäh-
rend der Rekonvaleszenzeit danach achtete man darauf, daß mögliche
Unstimmigkeiten unter den beteiligten Verwandten geglättet und das
Verhalten aller sozusagen auf gleichschwingende Perioden gebracht
wurde. Bei den Kaguru in Tansania beobachtete Thomas O. Beidelman
zum Beispiel, daß die Angehörigen sorgsam darauf bedacht waren, nichts
zu tun, das die Initianden während der Erholungsphase nur irgend hätte
gefährden können. Insbesondere mieden sie »Streit, Ehebruchsdelikte

32oder andere Formen von Fehlverhalten«.
       Vor allem Zwietracht mit ihrem dissoziierenden Sprengpotential war
auch sonst in kritischen Situationen tabu. Flankierend konnte geboten
sein, die Arbeit ruhen zu lassen, sich möglichst wenig zu bewegen und
still zu verhalten, Enthaltsamkeit, namentlich bei der Nahrungsaufnahme,
zu üben und insgesamt in nichts vom Herkommen abzuweichen. Das galt
ganz besonders, wenn Teile der Gruppe fern vom Dorf einer riskanten
Tätigkeit nachgingen, das heißt die Bande gewissermaßen stark »über-
dehnt« und auf die »Zerreißprobe« gestellt waren. Zum Gelingen des
Unternehmens trug dann immer sehr wesentlich auch das Verhalten der
Daheimgebliebenen bei: Erfolgreich konnte man nur gemeinsam sein,
wenn die Bande hielten und gleichschwangen. Dafür wurde vielerlei un-
ternommen; die Absicht aber blieb stets dieselbe. Bei den Lhota Naga
pflegten die Frauen, deren Männer sich auf der Jagd befanden, nicht zu
weben, damit die Gatten sich nicht in einer Schlingpflanze verfingen und

33einem Raubtier zum Opfer fielen. Das gleiche Tabu galt auch für die
Ehefrauen der indigenen Bergbevölkerung Taiwans, wenn ihre Männer

34dem speziellen Weidwerk der Kopfjagd nachgingen. Besonders streng
hatten sich die Frauen an das eheliche Treuegebot zu halten; brachen sie
es, das heißt riß die Verbindung zwischen den Gatten, drohte den Män-
nern ein tödlicher Unfall. Ein sambischer Bergmann kam so als einziger
von Fünfen bei einem Steinschlag zu Tode, obwohl er einen Schutzhelm
und eine Sicherheitskette trug; letztere wurde von einem Gesteinsbrocken
glatt durchschlagen, so daß er in einen Schacht abstürzte. Seine Begleiter
waren sich sicher, daß ihn zu ebender Zeit seine Frau über Tage betrogen

35hatte.
       Um die Bande eigens zu straffen und beizutragen zum Erfolg ihrer
Männer bei der Jagd auf hoher See, benutzten die Frauen der Iglulik-Es-

36kimo die Urin-Schale des Gatten als Kopfunterlage beim Schlafen. Bei
den Altaiern in Südsibirien durfte während der Jagd im Lager weder ge-

37spielt noch gelacht werden. Tschuktschinnen in Nordostsibirien spra-

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116  |  Der sechste Sinn

chen spezielle Monologe, die dem (magischen) Zweck dienten, den Jägern
38das Wild in die Arme zu treiben ; Giljaken am unteren Amur in Ostsibi-

rien, die in der Siedlung zurückgeblieben waren, sangen bestimmte Lie-
der, um den Männern draußen – speziell bei der Bärenjagd – Mut zu

39verleihen.
       Genauso drohte der Gruppe und speziell den Frauen bei Kriegszügen
und Handelsreisen die Gefahr, daß die Bindung eine gewaltsame Durch-
trennung erfuhr. Frauen der Nor in Neuguinea, deren Männer sich auf
dem Kriegspfad befanden, war untersagt, tagsüber zu schlafen, da dies,
über den »Draht« der Beziehung, auch die Krieger müde gemacht und

40dem Risiko ausgesetzt hätte, von ihren Gegnern überrumpelt zu werden.
Jibaro-Frauen kamen, teils um den Schlaf zu meiden, teils um ihren
Männern analogiemagisch beizustehen, Nacht für Nacht in einer Hütte
zusammen, tanzten mit Rasseln und klappernden Schneckenhausketten
und sangen Beschwörungsgesänge, die ihre Gatten und Söhne vor den
feindlichen Waffen schützen und die Gegner regelrecht einlullen sollten,

41so daß sie der Gefahr nicht rechtzeitig gewahr wurden. Oder man ließ,
42wie auf Formosa, auch nachts die Feuer hell lodern. Und wieder galt,

43wie in allen Trennungsfällen, das Treuegebot mehr denn je.
       Statt einer Lockerung der Beziehungen nur durch Meidungs- oder
Korrespondenzverhalten entgegenzuwirken, konnte man auch aktiv etwas
zu ihrer Festigung tun. Darum bemühten sich Frauen der Ao Naga in
Assam, indem sie bei Mahlzeiten – dem zentralen Ausdrucksvollzug
ehlicher und familiärer Bindung – so taten, als seien ihre Gatten zugegen.
Sie sagten dann etwa laut und vernehmlich: »Der Reis ist heute ausge-

44zeichnet. Nimm du zuerst, ich esse nach dir.« Vielfach wurden auch
Tanz und Gesang schon vorbereitend zur stärkenden Verdichtung von
Empfinden und Handlungsbereitschaft aufgewandt. Der deutsche For-
schungsreisende Karl von den Steinen (1855-1929) gibt ein bezeichnendes
Beispiel dafür. Er erlebte Ende des 19. Jahrhunderts mit, wie sich die
Bororó im brasilianischen Bundesstaat Mato Grosso für einen bevorste-
henden Überfall ihrer Feinde, der Kayapó, rüsteten: »Auch in der Nacht
vom 2. auf den 3. April war alles wach. Unsere indianischen Freunde
holten uns zum Ranchão [einer geräumigen Hütte] und luden uns ein, an
einer Sitzung teilzunehmen, die den Zweck hatte, sich mit Musik in der
Hoffnung auf einen Sieg über die bösen Kayapó zu stärken. Zu Anfang
standen wir alle und tanzten auf der Stelle, während ein alter Häuptling in
der Mitte sang und den Rasselkürbis wuchtig schüttelte. Wir andern hiel-
ten uns die Hände vor den Mund und brüllten ein dumpfes u, u […]
hinein und knickten taktmäßig in die Knie. Da wir merkten, wie sehr die
Bororó dadurch getröstet wurden, ließen wir es an eifrigem Mittun nicht
fehlen […] Das Tanzen dauerte ein halbe Stunde […] Nun waren wir aber

45auch alle mit frischem Mut erfüllt.« Knapp 2000 Jahre zuvor erlebte
Cornelius Tacitus (ca. 55-120 n. Chr.), damals noch römischer Legionär
am Rhein, ähnliche Ermutigungsmaßnahmen bei den Germanen. Sicht-

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Telepathie . Von der Einigkeit , die empf indsam und stark macht  |  117

lich beeindruckt, beschreibt er sie in der Germania (c. 3) wie folgt: »Es gibt
bei ihnen auch noch Lieder, durch deren Wiedergabe, den sogenannten
barditus, sie ihren Mut anfeuern und den Ausgang eines bevorstehenden
Kampfes allein schon aus dem Klang deuten. Denn sie erregen Schrecken
oder haben selber Angst [!], je nachdem der Gesang der Kämpferreihe
war. Sie sehen hierin ja nicht lediglich Stimmen als vielmehr den Einklang
ihres Mannesmuts. Sie haben es dabei vor allem auf ein rauhes Tönen und
dumpfes Hervorstoßen abgesehen; darum halten sie ihre Schilde vor den
Mund [vgl. oben die Bororó!], damit die Stimme durch den Widerhall
voller und wuchtiger anschwillt.« Das »Hurrah!« späterer, quasi postger-
manischer Krieger stellt da zwar eine ähnlich lautstarke Beschwörung
einigen Mannesmuts, ethnographisch jedoch nur mehr eine weniger
eindrucksvolle, schwache Abbreviatur des Vormaligen dar.
       Vorgänge wie die beschriebenen kommen schon fast Kollektivritualen
gleich, die im Grunde nur eine Formalisierung des Korrespondenzverhal-
tens bilden; denn auch deren Funktion ist es ja, in kritischen Situationen
das Handeln der unmittelbar Betroffenen – oder ausgewählter Repräsen-
tanten von ihnen – aus dem Alltagsgeschehen herauszulösen, in einen
Zustand künstlicher Verstetigung zu versetzen und mittels strikter Syn-
chronisation zu komprimieren, so daß alle gleichsam »wie an einem
Strang ziehen« und das euphorisierende Hochgefühl übermächtigen
Wirkvermögens teilen – wie bei Glühwürmchen, wenn sie die Liebes-
sehnsucht treibt, und bei Schleimpilzzellen in Fällen würgenden Hun-
gers.
       Kontinuierlich indes verbürgt konsistente Solidarität allein die stand-
hafte Treue zur Tradition, deren Frucht ein gefestigtes Identitätsbewußt-
sein ist, wie es typisch für die alten – »traditionellen« – Dorfgesellschaften
war. Die setzten sich in der Regel aus Verbänden Abstammungsverwand-
ter, das heißt aus Lineages oder Sippen (Klanen) zusammen, so daß Identi-
tät de facto besonders kennzeichnend für Verwandtschaft war. Das spiegelt
sich oft auch in der Begrifflichkeit wider. In vielen Sprachen gehen die
Bezeichnungen für »Verwandte« beziehungsweise »Verwandtschaft« teils
auf Verbalstämme mit der Bedeutung »binden« zurück, teils bilden sie
Synonyma für Begriffe wie »eigen«, »selbst«, »lieb« und »befreundet«.
Gotisch frij, »lieben«, oder frijonds, »Freund«, hängt etymologisch mit
freidjan, »schonen«, beziehungsweise althochdeutsch fridu, »Friede«,
altschwedisch grith, norwegisch grid (gred), »Schonung«, »Sicherung des
Lebens« und abermals »Friede« zusammen. Unter Blutsverwandten sind
eben Streit und Feindschaft, dem ideologischen Soll nach zumindest,
undenkbar. Gotisch unsibjis, »friedlos«, bedeutet wörtlich: »Der ohne

46Sippe ist«.
       Wer aber »versippt« blieb, war Teil eines Ganzen – auch in organi-
scher Hinsicht. Die Leiber aller nämlich durchpulste, wenn auch in unter-
schiedlicher Verteilung, ein und dieselbe Vitalseele oder Lebenskraft. Es
gab nicht eigentlich individualisierte einzelne; die von den Ahnen über-

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118  |  Der sechste Sinn

kommene eine seelische Energie, äußerten sich Informanten der Huli in
Neuguinea Laurence Goldman gegenüber, »macht uns eins (makes us

47one)«. Der einzelne bildete, auch nach Auffassung der Jibaro in Ecua-
dor, »einen untrennbaren Teil des Ganzen der Familie und Gruppe, zu
der er gehörte«. Alle empfanden sich als »organically coherent with one

48another, so that one part stood for all and all for one«. Alle waren »members
49of one another«. Man verhielt sich, »als ob, was den Verwandten wider-

fährt, einem selbst geschähe«. Europäischen Beobachtern konnte sich so
50der Eindruck vermitteln, jeder sei gegen andere austauschbar. Befindet

sich die Gruppenseele in »gutem« Zustand, »sind alle«, wie Oltscha am
unteren Amur der russischen Ethnologin Anna Smoljak versicherten,
»gesund, leben einmütig und wirtschaften erfolgreich«. Ja angeblich dach-
ten dann auch alle einvernehmlich. Breiteten sich Krankheiten, Uneinig-
keit und Mißerfolge aus, waren die Alten überzeugt, daß es hohe Zeit sei,
das sichtlich geschwächte musu (die Gruppenseele) »wiederherzustellen«,

51was Aufgabe des Schamanen war. Geschlossen siedelnd und verwandt,
sprachen alle eine Sprache, bestritten ihren Unterhalt auf übereinstim-
mende Weise, benutzten dieselben Gerätschaften, verhielten sich weitge-
hend gleich, besaßen eine gemeinsame Weltanschauung – kurz: Die
biologische setzte sich fort in der kulturellen Verwandtschaft; es herrschte
Identität.
       Das glich die Menschen untereinander an, rundete sie gewisserma-
ßen nach außen hin ab. Ein Buschmann (Südafrika) betrachtete nach dem
Zeugnis Lorna Marshalls »die Kinder seiner Eltern als ihren Eltern
›gleich‹ (like), die Kinder seiner Kinder als diesen ›gleich‹, seine Vettern

52als ihm ›gleich‹« – und so fort. Die stetig gelebte Gemeinsinnigkeit, das
Reziprozitätsgebot und die Verpflichtung, einander beizustehen, wo
immer es not tat, festigte die vermeintliche Ebenbildlichkeit von innen
heraus immer wieder aufs neue. Verwandte standen, wie Einwohner der
Insel Wogeo vor der Nordküste Neuguineas dem australischen Ethnolo-
gen Ian Hogbin beteuerten, »gemeinsam gegen die Welt«, waren »unter-
einander immer zur Nachsicht bereit, generös, fair, aufrecht, geradsinnig

53und ehrenhaft«. Daraus erwuchs nicht nur ein besonderes Vertrauens-
verhältnis und die feste Gewißheit, jederzeit aufeinander zählen zu kön-
nen; die schöne Erfahrung, sich in jedem Nächsten gleichsam selber
wiederzufinden, weckte auch aufrechte Liebe füreinander. Es stand außer
Frage, daß »alle Verwandten«, wie George Silberbauer das selbst für die
sammlerinnen- und jägerkulturlichen Buschmänner bestätigt, »einander

54zugetan sind und liebevoll miteinander umgehen«.
       Wo aber liebende Herzen einträchtig miteinander schlagen, wie die
Pendel der Huygens-Uhren, da fließt auch die emotionale und verbale
Kommunikation widerstandsfreier, herrscht in den Beziehungen sozusa-
gen »Supraleitfähigkeit«. »Wahre Mitteilung findet«, wie Novalis sagt,

55»nur unter Gleichgesinnten, Gleichdenkenden statt.« Leid wie Freude
»stecken an«, die Impulse greifen unmittelbarer. Engstverwandte bildeten

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Telepathie . Von der Einigkeit , die empf indsam und stark macht  |  119

allgemeiner Anschauung nach aufgrund ihres abstammungsbedingten
gemeinsamen Vitalseelenbesitzes und langen Zusammenlebens, das ihre
organischen wie sozialen Rhythmen aneinander angeglichen und korre-
liert hatte, eine sympathetische Empfindungsgemeinschaft, eine Art Überor-
ganismus oder, wie Robert Thornton mit Blick auf die Iraqw in Tansania

56resümiert, einen »morally corporate body«. Was einem Gruppenmitglied
(»Organ«) widerfuhr, teilte sich instantan allen anderen mit, ja griff selbst

57auf Kulturpflanzen und Haustiere über.
       Dem trugen zahlreiche Verhaltensvorschriften Rechnung. In ländli-
chen Bereichen Rumäniens war zum Beispiel noch bis vor kurzem den
Frauen verboten, das Haar aufgelöst zu tragen, weil das ihren Männern

58den Tod bringen konnte. Machten sich Eltern auf Mentawei (Indone-
sien), die der Geburt eines Kindes entgegensahen, eines Tabubruchs
schuldig, mußten sie mit einer Totgeburt oder dem frühen Ableben des

59Säuglings rechnen. Mehr noch sah man – weltweit – Komplikationen
60bei der Niederkunft in Untreuedelikten der Mutter begründet. Erkrank-

te jemand, maß man stets dem Verhalten seiner Umgebung eine ent-
scheidende Bedeutung für seine Genesung bei. Dazu war wichtig, daß die
Angehörigen sich mit dem Kranken gewissermaßen »gleichschalteten«,
um seinen Zustand mitzutragen, das heißt die Angriffsfläche gleichsam
»auseinanderzuziehen«, so daß sie »dünner« und schwächer wurde und
therapeutische Einflußnahmen leichter »durchschlagen« konnten. Bei
den Gbeya in Zentralafrika versammelten sich die Angehörigen am Kran-
kenlager, saßen nur da und schwiegen – ganz einfach, um ihr Mitleiden
und ihre Solidarität zu bekunden und dem Kranken so Zuversicht und

61Kraft zu verleihen. Ein Iglulik-Eskimo, dessen Kind erkrankt war, stellte
sofort alle Arbeit ein; er litt mit ihm und widmete seine Kraft ganz seiner

62Genesung. In diesem Sinne vertrat noch der heilige Petrus Chrysologus
(um 400), ein bedeutender Kirchenlehrer, Prediger und Bischof von
Ravenna, die Ansicht: »Ein Arzt, der die Schwachheiten nicht trägt, kann
nicht heilen; und wer nicht mit dem Kranken krank wird, kann dem

63Kranken nicht die Gesundheit bringen« – ein Prinzip, dem sich im
übrigen auch heutige christliche »Geistheiler« (spiritualist healers) noch

64verpflichtet fühlen. Oft teilten die Angehörigen auch die Diät mit dem
Kranken. Andernfalls wäre es nach Überzeugung der Jibaro »dasselbe
gewesen, als hätte der Patient die unpassende Nahrung zu sich genom-

65men, was seinen Zustand verschlechtert hätte«. Curt Nimuendajù
erlebte bei den Apinayé in Ostbrasilien, daß ein junger Mann, als seine
Mutter an einem Augenleiden erkrankte, sofort den Verzehr von Geflügel-
fleisch einstellte; doch aß er noch Bohnen, die sich ebenfalls nicht mit der
Krankheit der Mutter vertrugen, so daß sich ihr Zustand verschlimmerte,

66wofür sie ihn auch prompt verantwortlich machte. Schon bloße Gleich-
gültigkeit, die das verbindende Band sozusagen »durchhängen« ließ,
konnte zu verheerenden Folgen führen. Eine Frau, die kaum Anteil am
Schicksal ihres erkrankten Gatten nahm, riskierte nach Meinung der

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120  |  Der sechste Sinn

67Yaruro in Venezuela, daß er starb. Besonders durchschlagend wirkten
allerdings auch in diesen Fällen Streit, Tabubruch, Gewaltvergehen und

68vor allem Untreue.
       Auch Pflanzen und Bäume, deren Anbau und Pflege Sache einzelner
Männer oder Frauen waren oder die man nahe beim Haus im Garten zog,
Haustiere und selbst Gegenstände, die jemand mit seinen Händen herge-

69stellt, in die er »seine Seele gelegt« hatte , bildeten traditioneller An-
schauung nach einen Teil des sympathetischen Beziehungs- und Schwin-
gungsfeldes. Eine Frau, die Brot buk, durfte sich während des Vorgangs

70nicht setzen, da sonst der Teig nicht aufgegangen wäre. Erkrankte
71jemand im Haus, ließen die Pflanzen die Blätter hängen und welkten ;

starb er, wurden in weiten Teilen der Welt seine persönlichen Anbau-
pflanzen und Fruchtbäume (z.B. Taro und Yams, Sago- und Kokospal-

72men) vernichtet beziehungsweise gefällt. Sie hätten niemandem mehr
gutgetan. Stand der Tod eines Bienenvaters bevor, überhängte man in
Mittelmeerländern und Europa die Stöcke mit schwarzem Flor – damit die
Tiere nicht fortzogen.
       Am dichtesten schwang, »oszillierte« das sympathetische Wellenfeld
unter Engstverwandten, also innerhalb der familiären Gemeinschaft zwi-
schen – abstammungs- oder »blutsverwandten« – Vätern und Söhnen,
Brüdern und Geschwistern sowie zwischen Gatten, sofern sie lange genug
zusammengelebt und ihr Empfinden einander angepaßt hatten; die Wege
waren kürzer, die Kommunikation floß rascher und unmittelbarer. Als
Kinder schliefen die Geschwister zusammen, oft, wie bei den Sarakatsani
in der Provinz Epirus in Griechenland, unter einer Decke, und aßen aus
ein und demselben Topf. Ihr Verhältnis verwuchs und blieb: »Whatever,
for good or ill, is suffered or achieved by one sibling is held to affect the other

73siblings to an almost equivalent degree.« Auch nach Auffassung der Jibaro
74bildeten Geschwister »one organic whole«. Als besonders eng galten

Brüder verbunden. Das klingt auch in Märchen oftmals noch an. Wenn
etwa der eine fortzieht und sich in einem fernen wilden Wald mit tücki-
schen Zauberern und kannibalischen Riesen mißt, »spürt« der Daheim-
gebliebene sofort, sobald jener in eine gefährliche Situation gerät. Er
bricht auf der Stelle auf und »haut« den bedrohten Bruder sozusagen

75»heraus«. Bei Zwillingsbrüdern erreichen Dichte und Gleichmaß der
sympathetischen Resonanz ihren Höchstwert. Bei den Bulsa in Ghana
macht man, wenn einer stirbt, seine Grabstätte unkenntlich und sucht
auch sonst alle Spuren seines Ablebens zu verwischen. Das tue man,
berichtet ein Autor, weil man wisse, »daß Zwillinge nicht nur gleiche
Anlagen haben, sondern auch stets das gleiche tun möchten, da ihre See-

76len […] gleich sind«. Das scheint durchaus plausibel, da auch in »westli-
chen« Gesellschaften telepathische Beziehungen unter – zumindest ein-
eiigen – Zwillingen mit an Sicherheit grenzender Signifikanz dokumen-

77 78tiert werden konnten. Analoges gilt für das Alter Ego – in der Regel

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Telepathie . Von der Einigkeit , die empf indsam und stark macht  |  121

ein Tier. Beide, Ego und Alter Ego, verbindet eine Art »Schicksalsgemein-
79schaft«: Verletzt sich einer oder stirbt, widerfährt dem andern dasselbe.

       Allen Fällen von Telekommunikation liegt ein und derselbe, offen-
sichtlich typische Anlaß zugrunde: Ein Mitglied des sympathetischen
Beziehungsfeldes, das sich zu der Zeit in einiger Entfernung von den
anderen oder einem engeren Angehörigen befindet, gerät in eine kritische
Situation. Prompt schrillt gewissermaßen die »Teleglocke«. Der oder die
Empfänger (im Fachjargon »Rezipienten«) »fühlen«, daß etwas »nicht in
Ordnung« ist, hören vielleicht auch die Stimme des Betreffenden (des
»Agenten«) oder nehmen ihn und was ihm gerade widerfährt kurzfristig

80 81in einer Art Vision wahr – typischerweise häufig im Traum , wenn das
Wachbewußtsein so weit abgedämpft ist, daß robustere Impulse seitens
der Außenwelt kaum mehr von den Sinnen zur Kenntnis genommen
werden. Entsprechende Untersuchungen samt Reanalysen bestätigten
stets, daß »spontane außersinnliche Wahrnehmung oder Erfahrung« zum
einen unmittelbarer zwischen Personen mit »engen gefühlsmäßigen
Beziehungen« sozusagen »wechselwirkt« und zum andern sichtlich im
»Zusammenhang mit existentiellen Krisensituationen« steht. Daraus
lasse sich, folgerte der Freiburger Psychologe und Parapsychologe Johan-
nes Mischo (1930-2001), »wohl mit Recht die Hypothese ableiten, daß
affektgeladene Informationen über eine gefühlsmäßig nahestehende
Person, die sich in einer Krisensituation befindet, eine Auslösefunktion

82 83für spontane ASW-Erfahrungen darstellen«. Ja man spricht dann
84auch geradezu von »Krisentelepathie«.

85       Ethnologen sind derartige Fälle wohlvertraut. Hans-Joachim Heinz,
der in den sechziger und siebziger Jahren des 20. Jahrhunderts lange bei
Buschmännern in Südafrika gelebt und gearbeitet hat, erfuhr beispiels-
weise von einem Gewährsmann: »Eines Tages, als ich Vieh nach Lobatse
trieb, fühlte ich, daß meine Tochter erkrankt war. Als ich nach Hause
kam, fand ich sie tatsächlich krank vor.« In einem zweiten Fall ging es um
seinen Sohn. Hier reagierte er sofort. Der junge Mann befand sich in
einiger Entfernung auf der Jagd, als seinen Vater ganz plötzlich die Emp-
findung überkam, daß er in Gefahr sei und Hilfe brauche. Auf der Stelle
machte sich der Vater auf, folgte den Spuren seines Sohnes und traf ihn

86auch tatsächlich krank und bewegungsunfähig an.
       Eng fühlen sich, wie schon zur Sprache kam, auch langjährige Ehe-
leute verbunden. Daher war auch ihnen in kritischen Situationen – bei
Geburten, in Krankheitsfällen oder wenn der Mann weit außerhalb der
Siedlung einer riskanten Tätigkeit nachging – ein ganz bestimmtes Korre-
spondenzverhalten vorgeschrieben. Auch Fälle von Telepathie unter Ehe-
leuten werden immer wieder berichtet; bekanntlich nicht selten auch aus
westlichen, »aufgeklärten« Gesellschaften. Im Zweiten Weltkrieg erlebten
dergleichen häufig Frauen, deren Männer an der Front waren und schwer
verwundet wurden oder fielen.

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122  |  Der sechste Sinn

       In traditionellen Gesellschaften nahm man die Erfahrung nicht ein-
fach als »übersinnliche« Informationsquelle hin; man wußte sie auch
pragmatisch zu nutzen. Das taten zum Beispiel Ehemänner der Apinayé
in Ostbrasilien, wenn sie auf Reisen gingen: Sie nahmen »am Tag vor der
Abreise Asche aus der Feuerstelle, befeuchteten sie mit Wasser und form-
ten einen dicken Klumpen daraus, den sie in Blätter wickelten und heim-
lich unter das Kopfende der Matte schoben, auf der die Gatten die letzte
Nacht vor dem Aufbruch schliefen. Vor Morgengrauen nahmen sie den
Klumpen wieder an sich und inspizierten ihn unterwegs dann regelmä-
ßig. Brach er auseinander, galt dies als Zeichen dafür, daß ihre Frau
ihnen untreu geworden war.« Bei einer Nachbargruppe bedienten sich die
Männer als Informationsträger dieser Art drahtlosen Telekommunikation
eines Holzstabs. Spaltete er sich an einem Ende auf, hatten sie ebenfalls
die unangenehme Gewißheit, daß die eheliche Bindung gleichsam »ge-

87schlissen« war. Analoge Mittel scheinen im übrigen auch unseren eige-
nen Altvorderen nicht unbekannt gewesen zu sein. In dem Märchen Die
drei Gürtel, in dem es allerdings andersherum zugeht, überreicht eine
gute Fee einer Königin, deren Gemahl – ein notorischer Don Juan – auf
Reisen ist, drei silberne Gürtel. Zerspränge der erste, erläutert sie ihr,
bedeute dies, daß ihr Mann sie betrogen habe; dann solle sie den zweiten
anlegen und schließlich, wenn auch dieser gesprungen sei, den dritten.
Der letzte aber hält; die Gatten finden wieder zueinander – und »nie gab
es nachher einen treuern Ehemann; sein Leichtsinn hatte ihn verlassen,

88und sie lebten bis ins hohe Alter glücklich«.
       Um es erst gar nicht zur Zerrütung der familiären Bande kommen zu
lassen, konnte man schon im Vorfeld geeignete Maßnahmen treffen –
etwa durch die Wahl der Namen, die man seinen Kindern gab; denn
Namen galten als Teil der Persönlichkeit; klangen sie ähnlich, band das ihre
Träger. Mit besonderer Konsequenz kamen Turkvölker im Altai diesem
Prinzip nach, indem sie die Namen von Eltern und Kindern (bzw. Ge-
schwistern) durch Alliteration miteinander in Gleichklang brachten; im
Falle von Vater und Sohn lauteten die Namen dann beispielsweise: Adnaj,
Adybaj, Oc

^

ybaj; bei Mutter und Sohn: Mandas

^

, ac

^

as

^

; bei Vater und Toch-
ter: ac

^

as

^

, ajlas

^

; bei Brüdern wieder Artin, Adybaj, Oc

^

ybaj, bei Schwestern
89Kujka, Kyznak. Aufgrund analoger Vorstellungen pflegte ein Busch-

mann Angehörige benachbarter Gruppen, die denselben Namen wie er
90trugen, als Verwandte zu betrachten und entsprechend zu behandeln.

Starb bei den Nanaj (Golden) in Ostsibirien einer von zwei oder mehreren
Männern eines Dorfes, die denselben Namen trugen, wechselten die
andern sofort den ihren, um nicht in den Tod mit »nachgezogen« zu

91werden.
       Wer einen anderen mit seinem persönlichen Namen ansprach, was
aus Gründen der Intimität gewöhnlich nur Engstangehörigen erlaubt war,
löste bei diesem, je nach Ausdruck und Klangfarbe, mit der das geschah,
eine bestimmte Empfindung – Freude, Betroffenheit, ein »schlechtes

2004-05-06 15-55-10 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Telepathie . Von der Einigkeit , die empf indsam und stark macht  |  123

Gewissen« oder gar Angst – aus, weil er aufgrund ihrer beider gewachse-
nen dichten Beziehung verstand, welche Bedeutung sich mit der Namens-
nennung verbindet, daß ihr vielleicht ein Lob, ein Tadel oder eine Bei-
leidsbekundung folgen werden.
       Das Medium des emotionalen Informationsaustausches bildete tradi-
tioneller Anschauung nach die Vitalseele. Sie war Teil einer Art Allkraft, in
Melanesien und Polynesien als Mana, bei den Irokesen als Orenda, bei
Naga-Völkern in Assam als Aren (usw.) bezeichnet, die den gesamten
Kosmos durchdrang – allerdings in ungleichmäßiger Verteilung: Be-
stimmte Stätten, Stoffe, Pflanzen, Tiere, Menschen, Organe und Naturer-

92scheinungen enthielten sie mehr, andere weniger konzentriert. In
stärker vereinheitlicht strukturierten Feldern, wie unter Verwandten oder
Stoffen, Pflanzen und Tieren derselben Beschaffenheit oder Art, in denen
Ähnlichkeiten und Übereinstimmungen überwogen, glichen sich die
Schwingungen der Kraftverteilung ebenmäßiger aus, es kam weniger zu
»störenden« Interferenzen; Empfindungen teilten sich rascher und unge-
brochener mit; Verwandte verstanden sich auch ohne Worte.
       Die Grundlage dafür bildete die Erfahrung, daß die Vitalseele vom
Körper her über eine bestimmte mittlere Distanz, die etwa dem Lebens-
und Aktionsbereich der näheren Verwandten entspricht, spürbar aus-
strahlte, in andere überging, Resonanz auslöste und mit ihnen gleichzu-
schwingen begann, gleich den Pendeln der Huygens-Uhren, den appetit-
getriebenen Schleimpilzzellen und dem Liebesfeuer der Glühwürmchen.
In Analogie zur Quantenfeldtheorie könnte man die Bewegung im »Feld«
der Vitalkraftdiffusion bildlich als den steten Austausch virtueller (unbe-

93obachtbarer), hier aber »massehaltiger« Teilchen verstehen : Die sich
zersetzende Lebensseele Verstorbener verunreinigt zum Beispiel universa-
lem Glauben nach konkret ihre engere Umgebung und gefährdet dadurch
ebenso Stoffe und Materialien wie organisches Leben; die Diffusion ent-
spräche gewissermaßen einer »Antischwingung«, die zerstörerische
Wirkungen auszulösen vermag.
       In Fällen ungestörter Schwingungsverhältnisse dagegen übertrüge
sich die diffundierende Bewegungsenergie (wie bei Wärme z.B.) mittels
»masseloser« Teilchen, »Psi-Quanten« gewissermaßen, also »ohne Mate-

94rietransport«. Trifft sie auf das Feld eines nahestehenden, verwandten
Partners, kommt es, wiederum in Analogie zu entsprechenden physika-
lischen Vorgängen, zur »Phasenkopplung« (phase locking), stellt sich zwi-
schen beiden ein Schwingungsausgleich her, wie ihn die »Theorie gekoppel-

95ter Oszillatoren« beschreibt. Verschiedenartiges indes ließe sich nicht
»verkoppeln«. Versuchte man es mit Gewalt, würden die ungleichen
Partner »nach sehr kurzer Zeit außer Takt geraten, denn jede noch so

96kleine Differenz zwischen ihnen wüchse mit der Zeit an«.
       Analoge Vorstellungen hatten auch Philosophen der Stoa etwa ab dem
zweiten Jahrhundert v. Chr., vermutlich aus den genannten traditionellen
Anschauungen schöpfend, entwickelt. Sie nahmen an, daß die gesamte

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124  |  Der sechste Sinn

Natur von einer alles durchdringenden Kraft, dem pneuma (wörtlich
»Luft«, »Hauch«), zusammengehalten werde, die eine bestimmte Span-
nung, den tonos, besitze, deren Grad die physikalischen Eigenschaften der
Körper bestimme. Ändert sie sich an einer Stelle, breitet dieser Impuls
sich wellenförmig aus und verdichtet die Zusammenhänge zur »Sympa-
thie« (sympatheia) zwischen den Dingen – eine Auffassung, die man, wie
der Physiker Friedrich Hund (1896-1997) meint, durchaus als »eine Vor-

97form der Feldtheorie der Kräfte« begreifen könne.
       Nun besitzt der Mensch aber neben der Vital- auch die leibunabhängi-
ge, rein spirituelle »Freiseele«, die seinem Bewußtsein entspricht und sein
Denken, seine Entscheidungen und sein Handeln bestimmt. Nennt
jemand den Namen eines anderen, so geschieht das in bestimmter Ab-

98sicht. Er löst einen Impuls, den »Operator Psi« , aus, der kurzfristig
Unruhe ins Mana-Feld der beide verbindenden emotionalen Schwingun-
gen bringt, das heißt eine spezifische Resonanz zur Folge hat – der Ange-
sprochene reagiert; im Gespräch glätten sich unter Umständen die Wogen
wieder. Gerät aber ein Mitglied eines sympathetischen Feldes in eine
problematische, oder gar äußerst kritische Situation, gewinnt der Impuls,
den sein verängstigtes Bewußtsein absetzt, derart an Bewegungsantrieb,
daß er sich instantan dem »Perzipienten« mitteilt – wie laut Quantenfeld-
theorie sogenannte »langreichweitige« Kräfte durch masselose, quasi

99»spirituelle« Teilchen vermittelt werden. Das stete sympathetische
»Hintergrundrauschen« bauscht sich gewissermaßen zu einem verstärk-
ten Signaleffekt auf. Die spezielle »Frequenz« der Schwingungen unter
Engstangehörigen verändert sich spürbar und löst im Bewußtsein des
»Perzipienten« das Bild des »Agenten« aus – es kommt zu »stochasti-

100scher Resonanz« , bei Organismen zur »Krisentelepathie«!
       Entfernung spielt dabei sichtlich keinerlei Rolle. Wie Quantenteil-
chen, die einmal in Wechselwirkung standen, stets, auch wenn sie sich
längst an weit voneinander getrennten Orten befinden, korreliert bleiben,
so daß Zustandsveränderungen an dem einen, quasi via »Telepathie«, ent-

101sprechende Reaktionen an dem anderen auslösen (das bekannte »Ein-
stein-Podolsky-Rosen-Paradoxon«), teilt sich auch eine massive Krisener-
fahrung über die »masselosen« spirituellen »Psi-Quanten« instantan über
beliebige Distanzen hinweg dem oder den Engstangehörigen des Betrof-
fenen mit. In beiden Fällen, im physikalischen wie im psychischen Be-

102reich , besteht, wie die Physiker das nennen, eine »nichtlokale Korrela-
tion« zwischen den einstmals verschränkten, also gleichsam verwandten,

103»identischen« Teilchen, im letzteren sozusagen zwischen den »Quan-
104ten« der Freiseele. Es verdient der Erwähnung, daß bereits James Geor-

ge Frazer (1854-1941), Anfang des 20. Jahrhunderts führender Vertreter
der Ethnologie, das Phänomen in bezug auf die Magie als »law of contact
or contagion« wie folgt formulierte: »Dinge, die einmal in Berührung mit-
einander standen, bleiben verbunden und wirken auch weiterhin, selbst

105über größere Distanzen hinweg, aufeinander ein.«

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Telepathie . Von der Einigkeit , die empf indsam und stark macht  |  125

       Erst in der Neuzeit, als die »Objektivität« der Welt, distanziert von
»autonomen« Subjekten betrachtet, das Erkenntnisinteresse zu beherr-

106schen begann , wichen, wie zu Beginn des Kapitels angesprochen, wei-
che Korrelations- harten Kausalbezügen (der causa efficiens); vollends psy-
chisch-sympathetische Resonanzphänomene sanken, diskreditiert zu
okkultistischem Aberglauben, in hintergründiges Restrauschen ab. Heute
lernen wir, gerade auch aufgrund neuerer Erkenntnisse in den Naturwis-
senschaften, ihre Realität und Bedeutung wieder wahrzunehmen.

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 110-125) T01_07 kap 7.p 51980185924

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126  |  Der sechste Sinn

 
 
 
 
 
 
 
 

8. Magie

Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft

die Welt bezwingt*

»Nimm den Urin des Patienten«, empfahl einst der mittelalterliche Na-
turgelehrte und Philosoph Albertus Magnus (ca. 1193-1280) als probates
Mittel gegen Fieber, »mische ihn mit ein wenig Mehl, bis du einen guten
Teig daraus gewinnst, und forme aus diesem 77 kleine Kuchen. Begib
dich dann vor Sonnenaufgang zu einem Ameisenhügel und wirf die Ku-
chen hinein. Sobald sie die Insekten gefressen haben, wird das Fieber

1abklingen.«
       Heute würde wohl niemand mehr etwas auf eine derartige Verord-
nung geben. Offensichtlich handelt es sich um pure Magie. Wir bezwei-
feln daher ihre Wirksamkeit – wiewohl doch keiner von uns eine Probe
aufs Exempel gemacht haben dürfte. Unsere Ablehnung wächst uns aus
der Gewißheit zu, daß die albertinische Rezeptur aus vergangenen Tagen,
einem »dunklen« Zeitalter stammt, ihre Parallelen in der Heilkunde wil-
der Völker hat und so rundum den Erkenntnissen der modernen wissen-
schaftlichen Medizin widerspricht. Eine gähnende Kluft hat sich aufgetan
zwischen empiriegestütztem rationalem Räsonieren und dem sumpfigen
Grund von Unwissenheit, Aberglauben, Zauberwahn und »Dreckapothe-
ken«, die uns schaudern macht.
       Grob analysiert, fußt die Medikation des Großen Albert auf den
folgenden Annahmen:

– Kritische Situationen erfordern Maßnahmen übergewöhnlicher Art.
– Ihre Wirkung läßt sich verstärken durch die Vervielfältigung einzelner

               
* Das folgende Kapitel stellt die überarbeitete und erweiterte Fassung eines Vor-

tragstextes dar, der unter dem Titel »Magie« demnächst in der Zeitschrift für

Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie erscheinen wird.

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  127

Operationen, möglichst in Höhe einer bestimmten »magischen« Zahl
(hier der 77).

– Die Wahl eines Interstadiums zwischen einer unheilschwangeren
(dunklen) und einer heilverheißenden (hellen) Zeitphase, also wie hier
zwischen Nacht und Tag, bietet eine besonders günstige Vorausset-
zung, etwas vom Bösen zum Guten zu wenden.

– Um etwas loszuwerden, daß sich nicht unmittelbar greifen läßt, kann
man sich seiner nach dem pars pro toto-Prinzip entäußern, wobei der
gewählte Teil (pars) nicht beliebiger, sondern hochwertiger Art sein
sollte.

– In diesem Fall dient als Medium für die Fieberabfuhr der Urin des
Kranken, der als Körpersekret vorneuzeitlichem Glauben zufolge die
Lebenskraft und damit das Fieber, das sie beeinträchtigte, in hoher
Konzentration enthielt.

– Die Wirkung wird durch die Intensität des Wünschens (Genesungswil-
le) erzielt, dem das analogiemagische Verfahren sozusagen als mediales
Ausdrucksvehikel dient: Durch Ameisenfraß gehen Teigklöße wie
Temperatur in Nichts auf.

– Die Zuverlässigkeit der Therapie wird verbürgt durch die anerkannte
Autorität des Arztes, der sie empfiehlt.

Das sind Kriterien, denen die anfängliche Belustigung bei der Lektüre der
Verordnung doch nicht ganz standzuhalten vermag: Einiges ist uns nur
allzu vertraut. In unsicheren Situationen empfinden wir das Bedürfnis,
mehr zu tun, als die Vernunft geböte, und verdoppeln oder verdreifachen
unsere Anstrengungen; Betroffenen spenden wir Zuversicht, indem wir
ihnen die Hand auf die Schulter legen, Mut zusprechen und auf analoge
Fälle mit gutem Ausgang verweisen; wir suchen ihnen eine Enttäuschung
zu nehmen etwa dadurch, daß wir sie überreden, was gewesen ist, zu
vergessen, Dinge, die daran erinnern, von sich zu tun, und ganz von vorn
zu beginnen. Kritische Umstände veranlassen uns zu Reaktionen, die das
Maß des Üblichen übersteigen.
       Magie, nicht Rationalität, lieferte immer und überall die probaten
Rezepte dazu. Nicht indes, wenn man Holz aufs Feuer legte, mit einem
Kind spielte oder die Bierschale kreisen ließ, bediente man sich ihrer,
sondern bei allem, was einem wichtig war oder prekär schien, in Situatio-
nen, in denen viel auf dem Spiel stand und der Ausgang unsicher war: bei
der Jagd auf Großwild, der Eröffnung der Feldbausaison, in Fällen uner-
widerter Liebe, bei Geburten, Heilmaßnahmen und zur Vorbereitung
riskanter Unternehmungen – auch solchen mit unlauteren Zielen, wenn
man andere zu schädigen, ja zu töten oder auch nur zu bestehlen gedach-
te. Im letzteren Fall konnten sich einem Dieb die Alternativen bieten,
seine Opfer entweder in einen totenähnlichen Schlaf zu versetzen, indem
er, worauf man zum Beispiel auf Java vertraute, Graberde um das Haus

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128  |  Der sechste Sinn

2verstreute , oder sich unsichtbar zu machen. Dazu brachten sich noch
vor gut hundert Jahren Diebe im Osten Deutschlands in den Besitz eines
noch ungeborenen Kindes, trockneten es ein und führten es während des

3»Bruchs« in einem Holzkistchen bei sich.
       Die Lehren, die sich aus der Rezeptur Alberts des Großen ergeben,
sind Teil eines allgemeineren Geltungsspektrums magischer Postulate.
Um sich ihres Erfolgs zu versichern, mußten Handelnde, die magische
Intentionen verfolgten, möglichst ganz bestimmte Voraussetzungen erfül-
len. Das waren in der Regel die folgenden:

– Sie versetzten sich in einen übergewöhnlichen Zustand, der ihnen er-
laubte, ein Mehr an magischer Wirkkraft mobilisieren zu können. Das
geschah zum Beispiel durch Absonderung (Seklusion), rituelle Reini-
gung, sexuelle Enthaltsamkeit und Fasten, das heißt die gezielte Deak-
tivierung der Physis, um ihre spirituellen Potentiale uneingeschränk-
ter zur Entfaltung kommen zu lassen, sowie die gedankliche Konzentra-
tion auf das Vorhaben; zur Verstärkung konnte man eine bestimm-
te Bemalung oder Tracht anlegen.

– Sie begaben sich an eine übergewöhnliche Örtlichkeit, bevorzugt eine
Passagestelle zwischen Diesseits und Jenseits, etwa in eine Höhle, auf
einen Berg, an eine Kreuzung, auf einen Friedhof oder in ein Heilig-
tum; denn überall dort, im Übergangsbereich mehrerer Möglichkei-
ten, befand sich das Geschehen gleichsam »im Fluß«, fluktuierte, war
plastisch und leichter beeinflußbar.

– Sie wählten für ihr Handeln eine übergewöhnliche Zeit, das heißt bevor-
zugt wieder eine Übergangs- oder Scheitelphase, etwa die Abend- oder
Morgendämmerung, Mitternacht, die Mittags- und Interimszeit »zwi-
schen den Jahren« (»Zwölfnächte«, Neujahr, Neujahrsnacht), be-
stimmte Feiertage und überhaupt Initialphasen wie den Beginn einer
Unternehmung, einen Amtsantritt, Geburten und Hochzeiten, an
denen sich abermals die noch im Entstehen befindliche Entwicklung
nach Wunsch »bewegen«, das heißt richten und formen ließ.

– Sie verwandten Mittel von übergewöhnlicher Art, denen man als solchen
ein besonderes Wirkpotential zusprach. Das waren zum Beispiel Blut
und bestimmte Organe (Herz, Nieren, Genitalien), Körpersekrete
(Sperma, Schweiß, Speichel, Tränen, Blicke; auch Haar), spezifische
Mineralien, pflanzliche und tierische Stoffe, bedeutungsvolle Erb- und
Erinnerungsstücke (Gebrauchsgegenstände, Schmuck), Reliquien,
Amulette und Talismane.

– Sie brachten die Intention der Handlung auf übergewöhnliche Weise,
das heißt mittels altüberlieferter, sprachlich-»archaischer« Formeln,
die gemurmelt rezitiert oder gesungen und pantomimisch verstärkt
wurden, zum Ausdruck.

– Sie pflegten zentrale Passagen der Handlung mehrfach, gewöhnlich

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  129

drei-, sieben- oder neunmal, zu wiederholen, um ihre »Schubkraft«
entsprechend zu steigern.

– Sie bemühten sich, alles korrekt und fehllos auf die altüberlieferte, tradi-
tionsgemäße Weise durchzuführen, weil nur dann auch die volle
Wirkung des Beabsichtigten verbürgt schien. Schon eine geringfügige
Auslassung, erst recht ein Fehler, stellten den Erfolg des Ganzen in
Frage. Man begann dann noch einmal von vorn.

Magisches Handeln bedient sich also, wie anderes auch, der gezielten
Nutzung dynamischer Potentiale nach Maßgabe spezifischer Raum-, Zeit-
und Zustandsparameter – nur eben transponiert auf eine »höhere«, über-
alltägliche Ebene. Entsprechend kann es, wie anderes auch, nur funktio-
nieren im Rahmen wohldefinierter regelgeleiteter Vorstellungs- und
Verhaltenssysteme wie zum Beispiel der traditionellen Hydrologie, die
Voraussetzung für den Regenzauber ist, oder des perinatalen Brauch-
tums. Während reines Routinehandeln am Ziel lediglich zu kurzfristigen
Fluktuationen führt, die alsbald wieder einschwingen auf den Regelkurs
des Systems, löst Magie, weil sie übergewöhnliche Wirkkräfte freisetzt, bei
Erfolg qualitative – formative, deformative, transformative oder reformati-
ve – im Extremfall irreversible Veränderungsprozesse aus (wie den Tod
z.B.).
       Magie kann stärkend wie zerstörerisch wirken. Beides sollte aber
allein dem Wohl und Erhalt der Gesellschaft dienen. In jedem Fall folgt
das Handeln dabei lediglich einigen wenigen, universal einheitlichen
Prinzipien. Grundlegende Bedeutung kommt dabei folgenden zu:

1. Dem Kontiguitätsprinzip, das heißt dem Bemühen, einander räumlich
wie zeitlich Nahestehendes oder Ähnliches und insofern für verwandt
und verträglich Gehaltenes durch Binden (Verknüpfen), Korrelieren
oder komprimierende Kombination zu stärken. Familien- und Sippen-
angehörige siedeln geschlossen, Verstorbene werden unter Haus und
Hof oder in einem gemeinsamen Dorffriedhof beigesetzt, Ahnenkno-
chen aufbewahrt, teils am Körper getragen, wichtige Rituale kollektiv
durchgeführt, Kräfte durch Korrespondenzverhalten gebündelt.

2. Dem Kontinuitätsprinzip, das heißt dem Bemühen, strikt traditionskon-
form zu leben, was meint, den Zusammenhalt durch bruchlose Ketten
scheinbar kausaler Beziehungen und Beziehungsnetze, also durch
Kontiguität in der Zeit, sicherzustellen.

3. Dem Okklusionsprinzip, das heißt dem Bemühen, unerwünschte Ent-
wicklungen, wie etwa die bevorstehende Geburt eines wider die Regel
gezeugten Kindes, durch Verschließen von Öffnungen (Türen) und
Abdecken von Töpfen und anderen Behältern zum Stillstand zu brin-

4gen.
4. Dem Relaxationsprinzip, das heißt dem Bemühen, durch Eigenver-

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130  |  Der sechste Sinn

schulden oder Zauber gebundene, beziehungsweise nur zögerlich
voranschreitende Prozesse durch Öffnen von Türen, Behältern, Ver-
schlüssen und Knoten zu lösen und wieder in Gang zu bringen. Das
Verfahren findet weltweit vor allem bei Schwergeburten – die man

5gewöhnlich auf Untreue der Frau zurückführt – Anwendung.
5. Dem Noninterpellationsprinzip, das heißt dem Bemühen, positive,

kontiguitätsstärkende Prozesse, wie etwa die Herstellung eines Ge-
brauchsgegenstandes, das Heranreifen der Feldfrucht, die Fortpflan-
zung und Nahrungsaufnahme, das Wachstum der Kinder und die
Mehrung des Besitztums, nicht zu stören, geschweige denn zu unter-
brechen, gleichsam zu »durchkreuzen«.

6. Dem Nonantizipationsprinzip, das heißt dem Bemühen, positive, konti-
guitätsstärkende und besitzmehrende Prozesse nicht im Ergebnis
vorwegzunehmen, gleichsam durch »Berufen« zum Stillstand zu
bringen. Man vermeidet zum Beispiel, anderen, namentlich Fremden,
präzise Auskünfte über die Gesundheit und Anzahl der Kinder, den
Umfang der Vorräte und die Stärke der Herden zu geben. Herrscher
hüteten sich, Volkszählungen vorzunehmen. Als König David, dem
Bösen Gehör schenkend (vgl. 1. Chronik 21:1), wider die Regel verstieß,
wurde Israel mit der Pest geschlagen, der 70 000 zum Opfer fielen (2.

6 7Samuel 24:1-15). Wiegen sollten nicht vor der Geburt hergerichtet ,
8Gläser zu Neujahr nicht ausgetrunken , künftige Ereignisse nicht

»berufen« werden.
7. Dem Restituierungsprinzip, das heißt dem Bemühen, Geschädigtes oder

Fehlgelaufenes durch Purifizieren, Korrigieren oder direkte Inversion
rückgängig zu machen, indem etwa eine magische Formel mit der

9linken Hand oder von rechts nach links geschrieben oder ein nahe-
10zu leerer Vorratsbehälter als »voll« bezeichnet wird. Ein Tiroler fand

eines Tages, als er nach Hause kam, die Stube so gedrängt voller Gei-
ster, daß er kaum die Türe aufbrachte. Seine Kinder hatten nämlich
während seiner Abwesenheit in seinem Zauberbuch gelesen. Er ließ
sich die Stelle zeigen und las sie rückwärts, worauf die Geister auch

11prompt einer nach dem anderen wieder verschwanden.
8. Dem Amplifikationsprinzip, das heißt dem Bemühen, die Effizienz des

magischen Handelns generell durch Wiederholungen, Massierung der
Aufwendungen und Exponieren besonders bedeutsamer Schritte (oder
auch des Gesamtvorgangs) zu verstärken.

9. Dem Regenerationsprinzip, das heißt dem Bemühen, den ungestörten
Verlauf kritischer Zustandswechselprozesse, wie Geburt (Nieder-
kunft), Pubertät, Verehelichung, eine Amtsübernahme, die Genesung
von einer schweren Krankheit, die Resozialisation nach einem Kardi-
nalvergehen oder Tod, begleitend durch Transformations- bezie-
hungsweise Wiedergeburtsriten, in den drei Schritten Abtötung, Um-
wandlung und Neugeburt nach der Strukturvorgabe der Rites de Passa-
ge sicherzustellen.

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  131

10. Dem Approximationsprinzip, das heißt dem Bemühen, Ähnlichkeit
und insofern Quasi-Verwandtschaft über bestehende Distanzen
hinweg durch räumliche, zeitliche und habituelle Annäherung, An-
gleichung oder auch Imitation zu stiften, indem man für seine Kin-
der einflußreiche Paten wählt oder sie angesehenen Familien zur
Erziehung übergibt (engl. fosterage), die Nähe hochgestellter Persön-
lichkeiten und Autoritäten sucht, beziehungsweise sich nach seinem
Tod im engeren Umfeld ihrer Gräber bestatten läßt (»ad sanctos« im
Falle von Heiligen), große Vorgänger oder Vorbilder in Namenswahl
(wie bei Päpsten z.B.), Sprache und Verhalten nachahmt und kraft-
haltige Stoffe (Knochen, Haare), Gegenstände, Reliquien, Kostbarkei-
ten und Überlieferungen (Gebete, Zauberformeln, Rezepte) sammelt
und entweder bei sich selbst oder im »Schatzhaus« der Gruppe (Män-
nerhaus, Heiligtum, Palast) magaziniert, beziehungsweise »thesau-
riert«.

11. Dem Seklusionsprinzip, das heißt dem Bemühen, sensible, einwir-
kungsanfällige Stellen und Zustände (Geburten, Initiationen, Hoch-
zeiten, Krankheiten, wichtige Ritualhandlungen, Bestattungen) sowie
Zusammengehöriges generell (Verwandtschaft, Gruppe, Dorf, Kul-
tur) nach außen hin abzuschirmen durch Demarkierung (Zäune,
Palisaden, Mauern), Kontakttabus (Berührungs- und Heiratsverbo-
te) und Umschließen, indem man zum Beispiel Gelenke mit Bän-
dern und Reifen, wie dem Leibriemen (Hüften), Fuß-, Armbändern
und Halsketten, umringt oder sich zu bestimmten, hochsakralen
Verrichtungen an eine magisch – etwa durch rituelles Umschreiten –

12umzirkelte Stätte begibt.
12. Dem Distinktionsprinzip, das heißt dem Bemühen, einander Fernste-

hendes, Unähnliches und insofern für nicht verwandt, unzusam-
mengehörig und daher unverträglich Gehaltenes striktest getrennt
beziehungsweise auf Distanz zu halten, indem man zum Beispiel
Obst und Gemüse oder Fleisch von Landtieren und Fisch nicht in ein
und demselben Topf zusammenkocht, Hochstehenden nicht zu nahe
kommt, keine sexuellen oder gar ehelichen Beziehungen mit Frem-
den eingeht und bei Entstehungs- und Wachstumsprozessen
(Schwangerschaft, Aussaat, Nahrungszubereitung, Gerätefertigung,
Hausbau) den Anblick und vor allem Kontakt mit Vergehendem,
Verrottendem, Totem oder Zerstörerischem, wie einer Feuersbrunst,
meidet. Anders würde man eine Kontiguitäts- und Kontinuitätsverlet-
zung begehen, das heißt mindestens bedenkliche Kontaminationen,
eher aber schwere Schädigungen, das heißt Kraftverluste riskieren.

13. Dem Interruptionsprinzip, das heißt dem Bemühen, Entwicklungen,
die dazu führen könnten, daß Unvereinbares miteinander in Kontakt
gerät, zu unterbrechen oder mißliebigen Personen zu schaden,
indem man im ersteren Fall analogiemagisch Schnüre durchtrennt
oder Schwellen und Wege kreuzt (im europäischen Volksglauben zu

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132  |  Der sechste Sinn

13Abwehrzwecken auch sogenannte »Kreuzsteine« verwendet ), im
letzteren etwa die Betreffenden im Schlaf quer überschreitet.

14. Dem Eliminierungsprinzip, das heißt dem Bemühen, Verunreinigun-
gen, Folgen von Fehlverhalten und Fremdgut, das irgendwie Eingang
in die Gruppe fand, entweder auszutilgen oder aus der Endowelt zu
entfernen, Personen also zu töten oder zu exkommunizieren.

Diesen handlungsleitenden liegt wiederum eine Reihe strukturierender
formaler, die Orientierung sichernder Prinzipien zugrunde, wie sie auch

14aus der Gestaltpsychologie bekannt sind , und zwar in der Hauptsache
die folgenden:

A) Das Reduktionsprinzip, das die Funktion hat, aus der Vielfalt des Wahr-
genommenen einzelnes für relevant Gehaltenes herauszusondern und
vereinfachend auf Punkte (Gegenstände, Lokalitäten, Personen), ge-
radlinige Beziehungen (Reziprozität, Genealogie) und regelmäßige,
quasi geometrische Figuren (Haus- und Siedlungsformen, Rangord-
nung, Rituale, Weltbild) zu reduzieren, um ihm mehr Prägnanz zu
verleihen, das heißt es faßlicher und überschaubarer erscheinen zu

15lassen.
B) Das Linearisierungsprinzip, das die Funktion hat, bestimmte Punkte,

Ereignisse, Überlieferungen und Handlungsabfolgen durch gleichsam
perlenschnurförmige Reihung in einen linearen, sequentiellen oder
seriellen Zusammenhang zu bringen, um der Verbindung den An-
schein einer kausalen Abhängigkeitsbeziehung zu verleihen.

C) Das Formalisierungsprinzip, das die Funktion hat, die durch Reduktion
gewonnenen quasi-geometrischen Verbindungen, Zyklen und »Gestal-
ten« durch Fixierung zu verstetigen, um ihnen Regelcharakter zu

16verleihen. Magische Redefiguren , festliche Aufmärsche und Rituale
sind ebenso typische Beispiele dafür wie die Traditionspflege insge-
samt.

D) Das Perfektionierungsprinzip, das die Funktion hat, Verhalten und Han-
deln so auszurichten, daß alles streng traditionsgetreu und möglichst
fehllos geschieht – nach der Maxime etwa: Nur was genau nach Vor-
schrift, das heißt auf die alte, bestens bewährte Weise getan wird, kann
auf sicheren Erfolg zählen. Magische Akte oder Rituale, bei denen ein
Fehler unterläuft, werden gewöhnlich abgebrochen und aufs neue
begonnen.

E) Das Exponierungsprinzip, das die Funktion hat, hochwertige Güter,
wichtige Rituale und Veranstaltungen, ranghohe Würdenträger, Sa-
kralbauten und heilige Überlieferungen durch topographische, tempo-
rale und soziographische Zentrierung, Ästhetisierung und Isolierung
(Arkanisierung, Mystifizierung) als etwas Besonderes, unter Umstän-
den Einzigartiges erscheinen zu lassen.

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  133

Jedes Handeln wäre wirkungslos, ja es gäbe weder Bewegung noch ge-
richtetes Handeln, würden nicht Kräfte den Gliedmaßen und ihrer Ver-
haltenskoordination Antrieb verleihen. In den alten Kulturen herrsch-
te die Auffassung, daß alles Geschehen in der Natur von – wenn man so
will – drei »Grundkräften« bestimmt wird: der Lebenskraft oder Vitalseele,
in Pflanzen, Tieren und Menschen verantwortlich für die organische
Funktionsfähigkeit, im besonderen für Keimkraft, Fruchtbarkeit und
Wachstum, den Naturkräften, wie sie sich beispielsweise in fließendem
(oder fallendem) Wasser, im Wind, dem Feuer, harten und schweren
Materialien, der Gestirnbewegung, der Wärme und Leuchtkraft der Sonne
entfalten, und den spirituellen Kräften, die den Freiseelen, Geistern und
Göttern entsprechen und allein über größere Entfernungen hin wirken
können. Die ersteren beiden lassen sich dabei unmittelbar ineinander
überführen: Krafthaltige Mineralien, organische Substanzen oder sakrale
Örtlichkeiten (Heiligtümer, Heiligengräber) stärken die menschliche
Lebens- und Widerstandskraft; Blut oder Knochenmehl lassen sich zu
Düngungszwecken verwenden, der Liebesakt gesunder, vitaler Menschen
auf frischeingesäten Äckern weckt und vermehrt die Fruchtbarkeit des
Bodens; Handlungen und Rituale, die man bei aufgehender und hochste-
hender Sonne oder zunehmendem Mond vornimmt, besitzen ein ver-
stärktes Wirkvermögen. Die spirituellen Kräfte dagegen sind der Stoff-
lichkeit, wie der Schöpfer der Urmaterie vor der Entstehung der Welt, vor-
und übergeordnet, das heißt mehr oder weniger, je nach ihrem Vergeisti-
gungsgrad, von ihr unabhängig – Freiseelen bleiben ihr, auch in Traum
und Ekstase oder nach dem Tod, immer noch teilweise verhaftet; Götter
sind vollends substanz- und »masselos«. Aufgrund dieses Verhältnisses
unter den drei elementaren Kräften, bilden die ersten zwei ein einziges
komplementäres Wirkfeld; ihre Trennung würde den »Tod« beider bedeu-
ten (das Herz bleibt stehen, der Boden büßt seine Fruchtbarkeit ein, die
Sonne erlischt usw.). Bewegung und Geschehen innerhalb dieses Feld-
ganzen der Raumzeit aber werden allein von der dritten Kraft bestimmt
und aufrechterhalten. Die Freiseele (mit Sitz im Bewußtsein) lenkt das
Verhalten des Menschen und trägt so zum Erhalt der überkommenen
Ordnung bei; die Ahnen überwachen das Tun und Lassen der Lebenden,

17die Götter den Gang der Welt.
       Die Kräfte, welcher Art auch immer, wirken an sich nicht regellos,
oder gar »chaotisch«. Sie sind seit der Schöpfung in bestimmter Weise
gebunden und dienen, sofern ihr Fluß nicht durch Zauber oder den Ein-
griff böswilliger Geister gehemmt und in »falsche« Bahnen gelenkt wird,
allesamt dem Erhalt der vorzeiten geschaffenen Ordnung von Gesell-
schaft, Kultur, Natur und Kosmos – allerdings immer nur der endoopti-
schen Anschauung nach: Spirituelle Impulse, die eine Gesellschaft von
außen, von Göttern benachbarter Gruppen, von Buschgeistern oder Stö-
renfrieden (Neidlingen, Streitsüchtigen, Schwarzmagiern) im eigenen
Innern – gewissermaßen der »Fünften Kolonne« der Unheilsmächte in

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134  |  Der sechste Sinn

der exosphärischen Außenwelt – treffen, können nur Schaden anrichten
und zerstörerisch wirken. Es bedarf daher stets einer gediegenen Kennt-
nis und wachen Kontrolle aller, der endo- wie der exogenen Kräfte, um sie
zu seinen Gunsten einsetzen, beziehungsweise sich ihrer erwehren zu
können.
       Dabei ist zu beachten, daß die genannten drei Grundkräfte ihrer
Natur nach unterschiedliche Wirkradien besitzen und sich insofern immer
nur über bestimmte Entfernungen hin mobilisieren und nutzen lassen.
Entsprechend orientiert sich alles Verhalten an der jeweils gegebenen
Distanz zum Ziel und wird generell geschieden zwischen magischen
Einflußnahmen durch unmittelbaren Kontakt, solchen über einen über-

18schaubaren Nahbereich hin sowie Fernwirkungen. Erstere erfolgen durch
Berühren oder Einverleibung, das heißt durch Essen und Trinken, Einat-

19men und Impfen. Als Kraftübermittlungsträger dienen dabei Dinge,
Stoffe, Substanzen, Organe und Personen, denen man die Eigenschaften
zuschreibt, die man zu übertragen, beziehungsweise zu gewinnen
wünscht. Der Verzehr von Fischblasen erleichtert zum Beispiel das

20Schwimmen ; eine Schwangere, die zwei zusammengewachsene Äpfel
21ißt, kommt, wie man vormals auf Rügen glaubte, mit Zwillingen nieder.

Handauflegen durch einen Priester, Heiligen oder König segnet, heilt,
tröstet und stärkt; ein Aphrodisiakum kräftigt das Liebesvermögen. Un-
mittelbar affiziert wird in diesen Fällen der Funktionsverbund von Leib
und Lebenskraft (Vitalseele).
       Einflußnahmen der zweiten Art, das heißt über einen überschauba-
ren Nahbereich hin, vollziehen sich über mittelbare Kontakte, etwa durch
den – besänftigenden, liebevollen oder »bösen« – Blick, der im Sinne

22eines feinstofflichen, quasi ätherischen Lichtstrahls aufgefaßt wurde ,
durch Sprache, Mimik und Gestik sowie die persönliche »Ausstrahlung«,
teilweise spürbar als Wärme und Geruch. Menschen, die sich versündigt
hatten und somit unrein waren, besaßen auch nach der Überzeugung des
heiligen Thomas von Aquin (ca. 1225-1274) noch »sengende Augen (oculos
urentes), deren Blick über eine bestimmte Distanz des benachbarten Luft-

23raums hin andere zu vergiften (inficiunt) vermag«. Große Sufi-Meister
24erziehen ihre Schüler, ja bekehren Ungläubige kraft ihres Blickes.

Worte können Mut machen, herabsetzen und gebieten, Zauberformeln
töten. Verschlossene Mienen »schrecken ab«, ein Lächeln »versöhnt«,
eine Gebärde »schüchtert ein«. Könige und Heilige strahlen auf ihre

25Umgebung Segens- und Heilskraft ab. Als Übermittlungsmedium gilt
in diesen Fällen sozusagen ein »Partikelstrom« der von der Physis abge-
sonderten Lebenskraft: Worte zum Beispiel werden im Mund mittels
Kieferbewegung geformt und vom Atem, speicheldurchsetzt, getragen –
Unterkiefer, Speichel und Atem sind allesamt in hohem Maße vitalkraft-

26haltig, desgleichen auch Blick, Hände und Körpergeruch. Doch bleibt
die Wirkung, wie bei allen akustischen, olfaktorischen und thermischen

2004-05-06 15-55-11 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  135

Diffusionsprozessen, begrenzt. An der Peripherie des Nahbereichsfeldes
verklingen die Worte, lösen sich Blick- und Ausstrahlungsströme auf.
       Unbegrenzt dagegen wirken Einflußnahmen der dritten Art; denn
dabei bediente man sich rein spiritueller, »masseloser« Kraftübermitt-
lungsträger, im Falle des Menschen der leibunabhängigen Freiseele. Hier
stellte sich allerdings das Problem, daß die Ziele – abwesende Angehöri-
ge, Mitglieder benachbarter Gruppen, Regenwolken, die es erst heraufzu-
beschwören galt, Ahnen, Geister und Götter – zumeist außerhalb des
Wahrnehmungsfeldes lagen, so daß Wirkung und Reaktionen nicht un-
mittelbar beobachtbar waren. Der Handelnde bedurfte, um die Kraft
gerichtet in Gang zu setzen, der gedanklichen Konzentration und konnte,
was er beabsichtigte, seinem fernen, unsichtbaren Gegenüber nur mime-
tisch signalisieren, das heißt mußte sich analoger, symbolischer Aus-
drucksmittel bedienen.
       Nach einer Überlieferung der Nez Percé im Nordwesten der USA
warf einer ihrer Schamanen, als die Indianerkriege noch im Gange waren,
einen amerikanischen Kavallerieoffizier über eine große Entfernung
hinweg aus dem Sattel, indem er die Hand mit einem kleinen Röhrchen

27in seine Richtung stieß. De facto war es der wunschgetriebene Gedanke,
der sich quasi projektilartig fortbewegt, den Gegner getroffen und vom
Pferd gehoben hatte. In der Antike schmolz man Wachs, um das Herz

28einer (oder eines) erfolglos Begehrten zu »erweichen«. Weltweit suchte
man andere, die man um ihr Liebesvermögen bringen wollte, durch das
Verknüpfen von Schnüren (»Nestelknüpfen«) impotent beziehungsweise
empfangsunfähig zu machen. Im Mittelalter stand noch die Todesstrafe

29durch Enthaupten darauf. Weit verbreitet waren auch die sogenannten
»Defixionspuppen«, an denen man das, was man einem anderen ansann,
mimetisch vorexerzierte; Wunsch und Wille trugen die Intention dann ins
Ziel. Noch Paracelsus (1493-1541) schwor auf die Praxis: »Wenn einer eine
Figur macht gleich einem Menschen und diese an eine Wand malt, so
wisset, daß alle Stiche, Schläge und Streiche, die das Bild treffen, auf den

30fallen, für den sie bestimmt sind.«
       Auch zeitlich einander Fernes läßt sich um einer erwünschten Konti-
nuitätsstiftung willen analogiemagisch verknüpfen. Karl der Große (747-
814) liefert ein typisches Beispiel dafür. Er wollte sich als neuer David
(König von Israel ca. 1004-965 v. Chr.) verstanden wissen. Da dieser als
Präfiguration des Heilands galt, beanspruchte er damit zugleich, in der
Nachfolge Christi zu stehen. Entsprechend wurde auch die Heldensage
vom Untergang seiner Nachhut in Ronceval gedeutet: In dem Verräter
Ganelon erschienen Luzifer und Judas wiederverkörpert – was den König

31abermals dem Messias naherückte. Der Sieg der Sowjetunion über
Deutschland schien im Vorgriff gesichert, als Stalin ihn in Analogie zum
»Vaterländischen Krieg« gegen Napoleon offiziell zum »Großen Vater-
ländischen Krieg« deklarieren ließ.

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136  |  Der sechste Sinn

       Entscheidend für die Fernwirkung der Analogiemagie blieb immer
die Freisetzung und gezielte Fokussierung der »Geisteskraft« durch Wün-

32schen, gedankliche Konzentration und Wille. Namentlich letzterer
vermag bekanntermaßen Berge zu versetzen. »Der böse Wille«, charakte-
risiert ein Beobachter zum Beispiel die entsprechenden Anschauungen
zentralafrikanischer Ethnien, »ist so gut wie die böse Tat. Er wirkt wie die
Sonnenstrahlen wärmen, wie die Winde kühlen, wie Blumen riechen […]

33wie Gifte von Pflanzen und Tieren.« Auch Goethe war dergleichen
nicht fremd. »Ich habe«, bekannte er Eckermann gegenüber, »in meinen
Jünglingsjahren Fälle genug erlebt, wo auf einsamen Spaziergängen ein
mächtiges Verlangen nach einem geliebten Mädchen mich überfiel und
ich so lange an sie dachte, bis sie mir wirklich entgegenkam. ›Es wurde
mir in meinem Stübchen unruhig‹, sagte sie, ›ich konnte mir nicht hel-

34fen, ich mußte hierher‹.« Auch andere als der Dichterfürst waren von
der Wirkkraft des Wünschens und Wollens überzeugt. Paracelsus, dem
als Arzt romantische Empfindungen weniger nahelagen, schwebten eher
martialische Möglichkeiten vor. Er hielt es für durchaus denkbar, daß der
»Geist ohne des Leibes Hilfe, durch inbrünstiges Wollen allein und ohne

35Schwert, einen andern stechen oder verwunden« könne. Islamische
Heilige vermochten durch pure Konzentrationskraft (tawaǧǧuh) zu hei-

36len. Arthur Schopenhauer (1788-1860), Verfechter einer strikt volunta-
ristischen Philosophie, äußerte sich nicht nur im gleichen Sinne, sondern
setzte sich konsequentermaßen geradezu für eine Art Ehrenrettung der
traditionellen Magie ein, wie sie zu seiner Zeit auf dem Land noch gang
und gäbe war. Ihre Paraphernalien seien lediglich Beiwerk; zur Hauptsa-
che komme es auf die Willenskraft an, die unter Umständen stark genug

37sei, selbst »leblose Körper« zu affizieren. »Ich bin daher der Meinung«,
bekennt er unumwunden, »daß der Ursprung dieses, in der ganzen
Menschheit so allgemeinen, ja, so vieler entgegenstehender Erfahrung
und dem gemeinsamen Menschenverstande zum Trotz, unvertilgbaren
Gedankens sehr tief zu suchen ist, nämlich in dem inneren Gefühl der
Allmacht des Willens an sich […] Dem dargelegten Grundgedanken ge-
mäß finden wir, daß bei allen Versuchen zur Magie das angewandte phy-
sische Mittel immer nur als Vehikel eines Metaphysischen genommen
wurde; indem es sonst offenbar kein Verhältnis zur beabsichtigten Wir-
kung haben konnte; dergleichen waren fremde Worte, symbolische Hand-
lungen, gezeichnete Figuren, Wachsbilder u. dgl. m. […] Denn bei jedem
magischen Akt, sympathetischer Kur, oder was es sei, ist die äußere
Handlung […] eigentlich nicht das Wesentliche, sondern das Vehikel, das,
wodurch der Wille, der allein das eigentliche Agens ist, seine Richtung
und Fixation in der Körperwelt erhält und übertritt in die Realität; daher

38ist es, in der Regel, unerläßlich.«
       Sigmund Freud (1856-1939) fand die Grundthese Schopenhauers
wenig später in seinen eigenen Untersuchungen bestätigt. Statt von der
Allmacht des Wollens bevorzugte er allerdings, von der »Allmacht des Ge-

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  137

39dankens« zu sprechen. Das konnte bei Parapsychologen nur auf Zu-
stimmung stoßen: Ihre Erfahrungen sprachen erst recht dafür. Einer ihrer
größten, Hans Bender (1907-1991), unterstrich: »Unsere Emotionalität,
unsere Gefühle haben eine ungeheure Macht und Wirklichkeit. Was die
Magie alter Zeiten annimmt, daß der Haßgedanke gegen den Nächsten
diesem objektiv schadet, kann, so absurd es klingen mag, nach den Erfah-
rungen der Parapsychologie eine Realität sein, die natürlich nicht überall
und immer sich auswirkt, aber von der wir annehmen müssen, daß sie

40untergründig doch häufig vorhanden ist.«
       Ob nun Emotionalität, Wille oder Gedanke – die Überzeugung von
der Fernwirkung hinreichend starker mentaler Intentionen beruht offen-
sichtlich auf Erfahrung und reicht überdies bis tief in die Geschichte
zurück, ja besitzt neueren Erkenntnissen nach gediegene physiologische
Grundlagen. Wohl nicht von ungefähr ist der »Gedankenzauber« ganz
besonders charakteristisch für die typologisch ältesten, das heißt Samm-
lerinnen- und Jägerkulturen. Litten zum Beispiel die Selknam auf Feuer-
land allzusehr unter Schneefall, vollzogen sie einen bestimmten Ritus
und rezitierten dazu mit konzentrierter Eindringlichkeit Formeln wie
»Bald wird der Regen den Schnee vertreiben« oder »Jetzt muß der Regen

41kommen«. Die Worte selbst waren Beiwerk im Sinne Schopenhauers;
sie signalisierten verbal, was man wollte; mehr kam es auf die Intensität
des Gedankens an. Begab sich ein Ultscha in Ostsibirien auf die Jagd, pfleg-
te er sich auf dem Weg ins Revier voll auf den »Herrn der Tiere«, eine
gottähnliche Geistmacht, die über das Wild gebot und den Jagderfolg

42entschied, zu konzentrieren. Nach Überzeugung der Paiute in Nevada
»reisen« (travel) – in diesem Fall böse – Wünsche »mit dem Gedanken,
dringen mit ihm in den Leib des Opfers ein und vollbringen dort ihr Zer-

43störungswerk«.
       Auf dem gleichen Weg lassen sich natürlich auch positivere Intentio-
nen verwirklichen. Jüngsten Experimenten zufolge sind selbst – intelli-
gentere – Tiere dazu imstande. Ratten können zum Beispiel lernen, einen
Hebeldruck auszulösen, Affen, einen Roboterarm zu steuern, indem sie
den Vorgang gedanklich imaginieren. Ihr Gehirn wurde dazu über ein

44spezielles »Interface« mit einem Computer verdrahtet. Auch für Men-
schen, selbst vollständig Gelähmte, ist inzwischen erwiesen, daß sie in der
Lage sind, durch willentliche Beeinflussung ihrer cortikalen Potentiale mit

45Computern zu kommunizieren.
       Modellförmig ließe sich eine paradigmatische »Urszene« magischen
Handelns etwa wie folgt vorstellen: Ein junger Mann wird auf das Weid-
werk, die zentrale Tätigkeit seines künftigen Lebens, durch die »Jäger-
weihe« vorbereitet. Dazu reiben ihm die Älteren – wie bei den Busch-
männern in Südafrika zum Beispiel – Pulver aus dem verkohlten Fleisch
der Hauptjagdtiere in Einschnitte zwischen den Augen und am rechten
Oberarm ein, damit er das Wild schon von weitem zu sehen und sicher zu
treffen imstande ist. Oder sie salben seine Waffen – so bei den Pygmäen

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138  |  Der sechste Sinn

im Kongo – mit dem Blut des während der Probejagd von ihm erlegten
Tieres, geben ihm von der Brühe des aus der Beute zubereiteten Festge-
richts zu trinken und legen ihm zuletzt noch wichtige, lebenskrafthaltige
Organe, wie das blutende Herz, in die Hand: Dadurch verfließen beider
Vitalseelen ineinander und stellt sich eine sympathetische Beziehung und
»Blutsbrüderschaft« zwischen Mensch und Wild her, die beide zu wech-

46selseitigem Beistand verpflichtet. So gerüstet, richtet der nunmehr
approbierte, das heißt zur Jagd offiziell autorisierte Jäger bei jedem Weid-
gang seine Gedanken vollkonzentriert auf seinen tierischen »Blutsbru-
der«, zieht ihn damit zu sich heran und signalisiert ihm wie dem »Herrn
der Tiere« in einer Jagdpantomime, wie sie rezent noch verschiedentlich
vorkam und bereits auch auf jungpaläolithischen Höhlen- und Felsbildern
dargestellt ist, was er zu tun gedenkt. Die Jagd selbst schließt das Ganze
dann nur mehr ab.
       Jahrzehntausende später gewann das Leben mit der Seßhaftigkeit
feste Dauerstrukturen. Die Menschen rückten enger zusammen, ohne
einander noch, wie in den Sammlerinnen- und Jägerkulturen, aus dem
Wege gehen zu können. Das dörfliche Dasein warf verstärkt gesellschaft-
liche, namentlich besitz- und erbrechtliche Probleme auf. Der Entwick-
lung entsprechend differenzierte und formalisierte sich zunehmend auch
die Magie. Die Versuchung wuchs, sich ihrer in Fällen von Konflikten zu
bedienen, die man offen nur ungern austragen mochte. Mit dem Auf-
kommen städtischer Siedlungsformen und ihrer verwirrenden Unüber-
sichtlichkeit erreichte der Prozeß seinen Höhepunkt. Die weiter fort-
schreitende Zergliederung der Gesellschaft, verbunden zur gleichen Zeit
mit einer steten Verdichtung der sozialen Gruppierungen auf immer
engerem Raum löste einen Schichtungsprozeß mit entsprechend komple-
xen Abhängigkeitsstrukturen und erhöhtem Konfliktpotential aus. In den
Städten Altvorderasiens blühte das Zauberwesen. Bereits der sumerische
König Gudea von Lagasch (ca. 2050-2000 v. Chr.) sah sich gezwungen,

47per Verordnung alle »Zauberer« des Landes zu verweisen. Aus dem
westmittelmeerischen Altertum, vor allem der hellenistischen bis spätan-
tiken Zeit, liegen in Fülle analoge Berichte vor. Die Enzyklopädisten, wie
Plinius der Ältere (23-79 n. Chr.), liefern zahlreiche Proben davon. Auch
die Christen wußten sich des drückenden Erbes nicht so recht zu erweh-
ren. Immer wieder fordern die Kirchenväter, Gläubige, die der Zauberei
überführt waren, unbedingt vom Abendmahl auszuschließen, ja, besser
noch, zu exkommunizieren. Es geschieht »nicht selten«, klagt Hippolytos
von Rom zu Anfang des 3. Jahrhunderts, »daß einige bis in das Alter

48darin verharren«. Auch Priester taten gehörig mit. Manche empfahlen,
wenn es darum ging, einem Mann zur Gnade der Keuschheit zu verhel-
fen, Riemen zusammenzubinden, zu versiegeln und in einen tiefen

49 50Brunnen zu werfen. Im Mittelalter dasselbe Bild. Nur tarnte sich der
Zauber mit christlichen Formen, um nicht gleich der kirchlichen Justiz
ins Netz zu gehen. »Rings um die Sakramente«, charakterisiert der be-

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  139

kannte niederländische Mediävist Johan Huizinga (1872-1945) die Ver-
hältnisse noch im Spätmittelalter, »blühten die Benediktionen; von den
Reliquien kam man zu den Amuletten; die Kraft des Gebets wurde forma-
lisiert in den Rosenkränzen, die bunte Galerie der Heiligen bekam immer

51mehr Farbe und Leben«. Strenggläubige Autoren sahen sich veranlaßt,
ihre Stimme wider die wachsende Zahl von Kapellen und Kirchen, Festen
und Heiligen, Gebeten und Hymnen, den zeremoniellen Aufwand und

52Übertreibungen bei Fasten und Enthaltsamkeitsübungen zu erheben.
Selbst Päpste, wie Benedikt XIII. (1394-1417), standen im Ruch, des »Gu-

53ten« zu viel zu tun, das heißt Magie zu betreiben. Noch nach Artikel
109 der »Peinlichen Gerichtsordnung« Kaiser Karls V. von 1532, die bis
zum Ende des 18. Jahrhunderts formelle Gültigkeit behielt, drohte Scha-

54denszauberern die Todesstrafe.
       In der Neuzeit hat weniger Aufklärung als Wohlstand, der dem Leben
mehr Kalkulierbarkeit und Sicherheit verlieh, die Magie zwar nicht aufge-
hoben, aber doch ins Dunkel der Abseitigkeit verdrängt. In kritischen
Situationen indes, in denen die scheinbar festgefügten Fassaden ins
Wanken geraten, blüht sie sofort wieder auf – und zwar bei weniger wie

55Hochgebildeten gleichermaßen. Für Kinder und Jugendliche gilt das
schon zustandsbedingt in besonderem Maße, da sie sich ständig vor neue
Aufgaben gestellt sehen, mit denen sie erst lernen müssen, sich ausein-
anderzusetzen, die sie unsicher machen und ihnen daher per se problema-
tisch erscheinen. Etwa vom dritten Lebensjahr an und teils noch bis zum
Ende der Adoleszenz (bzw. Schulzeit) zählt Magie fast zum normalen
Denken und Tun, um deutlicher jedoch wieder in besonders kritischen
Situationen, das heißt während Initial- und Übergangsphasen, an Einfluß
zu gewinnen. Typische Formen bilden ritualisiertes Verhalten beim Zu-

56bettgehen und Aufstehen am Morgen , auf dem Weg zur Schule und vor
57Klassenarbeiten , intensives Wünschen und die Orakelbefragung (z.B.

58Abzählen und auf »Zeichen« achten). Später spielt Magie in den Lie-
besbeziehungen und vor Examina noch eine besondere Rolle. Anfang des
20. Jahrhunderts ging unter deutschen Studenten ein Sektkorken um, der
in dem Ruf stand, sicher durchs Abschlußexamen zu führen. Er befand
sich im Besitz einer Charlottenburger Akademiker-Gesellschaft. Wer
davon wußte, bat ihn sich aus und trug ihn während der Prüfung bei sich.
Wie es heißt, soll er sich stets bewährt haben. Natürlich wuchs die Kraft,

59die man ihm beimaß, mit jedem Erfolg.
       Während des Erwachsenenalters tritt die Tendenz zu magischem
Verhalten ebenfalls wieder besonders im Zusammenhang mit Tätigkeiten
(bzw. Berufen) und Situationen auf, die mit Risiken verbunden sind und
deren Ausgang daher unsicher erscheint, wie bei Schwangerschaften und
schweren Erkrankungen, im Bergbau, beim Entschärfen von Sprengkör-
pern (Minen, Bomben), bei sportlichen Wettkämpfen – oder beim

60Glücksspiel. In derartigen Fällen neigen viele Menschen beispielsweise
dazu, besonders vorsichtig vorzugehen, im Glauben, dadurch möglichen

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140  |  Der sechste Sinn

Gefahren »aus dem Wege gehen« zu können, bei der Lösung schwieriger
Aufgaben mehr auf konsequente Zielstrebigkeit, Hartnäckigkeit und
Akribie als kühlrationales Kalkül zu setzen oder alles exakt »nach Vor-
schrift« zu machen (Perfektionierungsprinzip), etwa den Anweisungen der
Ärzte genauestens Folge zu leisten, das heißt, ganz auf die Autorität des
Experten zu bauen, dem man gern auch ein wenig mehr zahlt oder Ge-
schenke macht, um sich vollends seiner Zuwendung zu versichern (App-

61roximationsprinzip). Es wurde daher auch schon vorgeschlagen, Magie
62nicht einfach abzutun, sondern im Gegenteil therapeutisch zu nutzen.
63Andere vertrauen ihren persönlichen »Glückstagen«, tragen Talismane

beziehungsweise ein Medaillon mit dem Bildnis ihres Schutzpatrons bei
sich (Kontiguitätsprinzip), besuchen Heiligengräber und Wallfahrtsstätten
mit wundertätigen Reliquien (Approximationsprinzip), bringen dort »Op-
fer« (Votivgaben) dar und legen Gelübde ab, das heißt gehen mit dem
Heiligen eine spezielle Reziprozitätsverpflichtung ein, oder achten auf
Vorzeichen, also einen »höheren«, wegweisenden »Wink«. Als im Herbst
1997 in Nordkorea die Wahl Kim Jong-ils zum Nachfolger seines Vaters
Kim Il-sung anstand, erblühten vorzeitig, wie die nationalen Medien
berichteten, Hunderte von Birnen- und Aprikosenbäumen, ja einem Fi-
scher ging eine seltene weiße Seegurke ins Netz, »um das Ereignis der
Wahl des Genossen Kim Jong-il zum Generalsekretär der Partei zu be-
grüßen«. Eine Agenturmeldung faßte zusammen: »Angesichts der ge-
heimnisvollen Naturerscheinungen sagen sich die Nordkoreaner, daß
Genosse Kim Jong-il tatsächlich der größte der großen vom Himmel
geschaffenen Männer ist und daß die Blumen zum Zeichen für dieses

64großartige Ereignis blühen« (Kontiguitätsprinzip). Bekanntermaßen
zählen derartige magische Konnexionen auch sonst zu den probaten Mit-
teln der Indoktrination, Propaganda, Werbung und sogenannter »aggres-
siver Verkaufsstrategien«. Unter Sportlern bauen vor allem Boxer auf
»Glücksbringer« zur Verstärkung ihrer physischen Schlagkraft. Manche
tragen zum Beispiel beim Kampf immer die gleiche Hose, in der sie ihren
ersten Sieg errangen, oder nehmen die Namen früherer, besonders er-

65folgreicher Vorgänger an (Amplifikationsprinzip).
       Auch »andere Umstände« erfordern zur Abwehr der Unwägbarkeiten,
die sie begleiten, flankierende andere als die medizinisch gebotenen Maß-
nahmen. Untersuchungen in kalifornischen Geburtskliniken ergaben,
daß werdende Mütter, unabhängig von Hautfarbe und Status, dieselben
Vorstellungen über Zusammenhänge zwischen ihrem Verhalten, der
Umwelt und dem heranreifenden neuen Leben in ihnen entwickeln, wie
sie aus traditionellen Kulturen sattsam bekannt sind. Schwangere sollten
zum Beispiel nichts sehen, geschweige denn berühren, was versehrt ist
oder Zerstörung ausstrahlt (wie etwa eine Feuersbrunst), damit ihr Kind
auch wohlbehalten zur Welt kommt (Distinktionsprinzip). Resümierend
kam man zu dem Ergebnis, daß »diese Art Folklore nicht einfach ein
Überbleibsel aus weniger aufgeklärten Zeiten ist«, sondern offensichtlich

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  141

66»auch in der heutigen Gesellschaft noch ihre Funktion erfüllt«. Andere
Erhebungen in den USA ergaben, daß Mütter, deren Kinder an Tuberku-
lose, Masern oder Kinderlähmung erkrankt waren, entgegen ihrer sonsti-
gen Gewohnheit, nicht nur häufig die Kirche besuchten, viel beteten und
in der Bibel lasen, ja sich bestimmten religiösen Kasteiungsübungen
unterzogen, sondern ihre Zuflucht auch zu gewissen »›magical‹ or ›super-
stitious‹ acts« nahmen, das heißt etwa die Wohnung wechselten, dem Kind
ein Medaillon oder altes, vermeintlich heilkraftträchtiges Erbstück um den
Hals hingen und zusätzlich Säfte, Kräuter und andere Arzneien aus den

67Arsenalen der Volksmedizin verabreichten (Amplifikationsprinzip).
       Doch nicht nur Angehörige oder die Patienten selbst, auch die behan-
delnden Ärzte greifen ergänzend schon mal, ob nun bewußt oder unbe-
wußt, zu magischen Mitteln – sei es der »beschwörenden« Suggestivkraft
ihrer Sprache, Mimik und Gestik, der Ritualisierung ihrer »Visiten« oder
der Ausstrahlungskraft ihrer Autorität – die selbst Scheinmedikamenten
Heilkraft zu verleihen vermag (wenn auch zumeist nur befristet). Solche
»Placebos«, das heißt etwa Tabletten, die aus nichts als Stärke oder Zuk-
ker bestehen, Ampullen, die lediglich eine physiologische Kochsalzlösung
enthalten, oder Zäpfchen aus reaktionsloser Suppositorienmasse, erzielen
in der Tat oft eine erstaunliche therapeutische Wirkung. Dabei kommt
gleich mehreres zusammen: Der Wille des Kranken, Erlösung von seinen
Leiden zu finden, das Behandlungszimmer mit seiner zwar beunruhigen-
den, aber doch Heilung verheißenden Ausstattung, die rigorose Hygiene
(»Reinheit«) und schließlich der Arzt in seinem berufsmäßigen Kittel,
bestimmte Geräte immer zur Hand und mit ehrfurchtgebietendem Ge-
folge, das deutlich eine gewisse Distanz zu ihm, dem Hauptverantwor-
tungsträger, wahrt, die ruhige, sichere Art, mit der er seine Anweisungen
erteilt, vielleicht auch sein Ruf – das alles trägt häufig bereits so wesent-
lich zur Zuversicht des Patienten in die Heilkraft des Arztes bei, daß oft
schon allein sein Besuch eine spürbare Besserung auslöst (Formalisie-
rungsprinzip). Der Arzt, so der Kommentar eines Autors dazu, gebe dem
Kranken durch die Art seines Auftretens gleichsam zu verstehen: »Ich will
für dich sorgen! Es ist ein Versprechen, und die Tablette, die der Patient
zu sich nimmt, gleichgültig, welcher Art sie ist, erwirbt die Kraft eines

68Symbols von Glaube, Wissen und Hilfe.« Manche Ärzte erzielen mit
Placebos sogar deutlich größere Erfolge als andere. Es sind das, wie ent-
sprechende Untersuchungen zeigten, besonders liebenswürdige und
gewinnende, gleichzeitig aber auch sicher auftretende, selbstbewußte,
»starke« Naturen, die geradewegs auch als »Powerful Placebo Personalities«
bezeichnet werden. Bei ihnen kann ein echtes Aspirin schon innerhalb
weniger Minuten – sehr viel früher also, als die pharmakodynamische

69Wirkung tatsächlich einsetzt – selbst stärkste Kopfschmerzen beheben.
       Nennen ließen sich weiter auch als typische Ansatzsituationen ma-
gisch ritualisierten Verhaltens Amtseinführungen wie Beisetzungen
hoher behördlicher Würdenträger, Gerichtsverhandlungen, Jubiläen,

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142  |  Der sechste Sinn

70Gedenkfeiern und Staatsvisiten (Exponierungsprinzip). Auch Gelehrte,
selbst Psychologen, sind alles andere als frei davon. Denn tatsächlich
vermag niemand ununterbrochen und ausnahmslos rein rational zu
denken und zu handeln; eher nur in mentalen Highlight-Situationen, wie
bei der Suche nach der Lösung eines wissenschaftlichen Problems, sei es
am Schreibtisch, im Labor oder Seminar. Kritiker der Psychoanalyse mo-
nierten, daß die »numerologischen Koinzidenzanalysen« Sigmund
Freuds »praktisch nicht zu unterscheiden« seien von den »Beziehungs-

71ideen psychotischer Patienten«. Geht man, wie Dieter Zimmer, die
72Psychoanalyse frontal an, fallen die Reaktionen teils kraß irrational aus

– eine Erfahrung, die auch Vertretern der »harten« Naturwissenschaften
nicht fremd zu sein scheint. »Bei vielen wissenschaftlichen Diskussio-
nen«, klagt der Physiker Harald Atmanspacher, »wird man bei kritischer
und unvoreingenommener Betrachtung feststellen, daß – abgesehen von
erschreckenden Mängeln, was Grundregeln der Syntax betrifft – ein be-
achtlicher Teil der zu übermittelnden ›Information‹ nichtverbal transfe-
riert wird. Wesentliche Bestandteile dieser nicht-verbalen Kommunikation
sind affektiven Ursprungs, z.B. Dominanzgestik, Einschüchterungsge-
habe, bis hin zu mehr oder weniger subtilen Versuchen, die Gegner eige-

73ner Überzeugungen […] in den Bereich der Lächerlichkeit zu ziehen.«
       Ideale Nährböden für eine Renaissance der Magie – oft fälschlicher-

74weise auch als »Hexerei« bezeichnet – liefern erst recht aber die heuti-
gen Verhältnisse in vielen Ländern der Dritten Welt, in denen praktisch
alles Tun und Geschehen von Risiken begleitet und unsicheren Ausgangs
ist. Die ökonomischen Umwälzungen, Landflucht und Arbeitsemigration,
der Zerfall der alten verwandtschaftlichen Strukturen, Nahrungsmangel,
neuartige Seuchen, Bürgerkriege usw. mehr lassen den Menschen
scheinbar nur noch die Wahl, ihre letzte Zuflucht in religiöser Sektiererei,
Besessenheitskulten und eben vor allem der Magie zu suchen. Nament-
lich in den großen Städten, in denen die Verhältnisse ein teils exorbitan-
tes Ausmaß erreichen, steht sie heute mehr denn je – wie analog in den
alten Metropolen der Archaischen Hochkulturen – in vollem Flor, ja darf,
wie die Meinung allgemein umgeht, noch mit beträchtlichen Zuwachsra-

75ten rechnen. Kenner der Situation im »dunklen« Erdteil »haben den
Eindruck […] daß diejenigen Afrikaner, die durch die Begegnung mit der
europäischen Zivilisation aus einer für sie trotz Hexerei und Zauberei
sinnvoll geordneten Welt herausgerissen wurden, jetzt noch intensiver als
früher fürchten, der Hexerei [bzw. Schadensmagie] zum Opfer zu fallen
[…] Autoren, die sich besonders mit Westafrika beschäftigt haben, berich-
ten, daß überall neue, den Schutzgeistern gewidmete Schreine auftau-
chen, die ihre Anhänger vor Behexung bewahren sollen. Sie führen dies
auf das Unbehagen der innerhalb weniger Jahre von einschneidenden

76sozialen Umwälzungen betroffenen Afrikaner zurück.«
77       Magie ist ein ubiquitäres menschliches Verhaltensphänomen : Es

setzt gewisse kognitive Operationen wie den Vergleich, die Herstellung

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  143

von Analogie- und Abhängigkeitsbeziehungen, das Schlußfolgern, die
Postulierung allgemeiner Zusammenhänge und die Annahme von »Kräf-
ten« voraus, die sich willentlich und nach Maßgabe bestimmter Prinzipien
und Regeln nutzen lassen. Für Tiere konnte dergleichen – bestenfalls in
schwachen Ansätzen bei einigen subhumanen Primaten – bislang nicht
nachgewiesen werden.
       Und allezeit spielte Magie im Leben des Menschen eine wichtige
Rolle – angefangen mindestens von den Neandertalern (Homo sapiens
primigenius; 200.000 – 30.000 v. Chr.) und ältesten Vertretern des ana-
tomisch modernen Menschen (Homo sapiens sapiens; ab 200.000 v. Chr.),
den Trägern der jungpaläolithischen Kulturen (36.000 – 8.000 v. Chr.),
für die uns die ersten gesicherten Zeugnisse vorliegen (u.a. Bestreuen der
Toten mit Ocker zur Erhaltung der Lebenskraft, Verwendung von Frucht-
barkeitsidolen, Darstellung jagdmagischer Szenen auf Höhlen- und Fels-
bildern). Verständlich daher, daß diese offenbar elementare und doch so
besondere Verhaltensuniversalie des Menschen bereits seit der Antike das
Interesse der Gelehrten, zunächst der Philosophen, später der Theologen,
Psychologen, Soziologen, Religionswissenschaftler und Ethnologen auf
sich zog. Mustert man die diversen Erklärungsversuche durch, stellt sich
alsbald heraus, daß sie sich im Grunde allesamt um lediglich zwei Thesen
bewegen:
       1. Die Magie erfüllt psychische und soziale Entlastungsfunktionen. In
kritischen, das heißt potentiell bedrohlichen Situationen hilft sie den
Zagenden auf, suggeriert ihnen eine Lösungsmöglichkeit, stärkt so ihr
Vertrauen in die eigenen Kräfte, stiftet Optimismus und Hoffnung. Der
Wunsch ist dabei der Vater der Zuversicht. Für »Wilde« wie Zwangsneuro-
tiker, so auch die Überzeugung Freuds, ist »nicht die Realität des Erle-

78bens, sondern die des Denkens« ausschlaggebend. In der Ethnologie
verfocht am nachhaltigsten Bronislaw Malinowski (1884-1942) diesen
seiner Kulturtheorie nach »funktionalistischen« Erklärungsansatz. »Der
Liebende«, erläuterte er etwa, »der sich in Schmerz verzehrt angesichts
einer unerreichbaren oder gleichgültigen Schönen, sieht sie in seinen
Visionen vor sich, spricht zu ihr, fleht sie an, gebietet ihren Gefühlen,
glaubt sich erhört und drückt sie, träumend, an seine Brust.« Magie basie-
re auf einem »universalen psycho-physiologischen Mechanismus«, der
Risiken abzumildern, Spannungen aufzulösen und, so ergänzend sein
Nachtreter Edward E. Evans-Pritchard (1902-1973) und andere angel-
sächssische Autoren in der Nachfolge Malinowskis, sozialen Unmut und

79Aggressionen symbolisch abzureagieren gestatte. Sie besitzt die Funk-
tion, »den Optimismus des Menschen zu ritualisieren und seinen Glau-

80ben an den Sieg der Hoffnung über die Furcht zu stärken«. Daß man in
bedrängten Lagen, sofern man den Kopf nicht verliert, mehr tut als unter
»normalen« Voraussetzungen, ist fraglos plausibel – bis an die Grenze
zur Trivialität. Doch sagt das lediglich etwas über die Zwecke (»Funktio-
nen«), aber so gut wie nichts über die Prinzipien und Formen magischen

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144  |  Der sechste Sinn

Denkens und Handelns, geschweige denn die »Theorien«, die ihnen zu-
grunde liegen, aus.
       2. Die Magie stellt ein Relikt aus der Frühzeit der menschlichen Geistesge-
schichte dar. Dies war vor allem die These der Evolutionisten des 19. und
beginnenden 20. Jahrhunderts. Sie lebte entsprechend bei den orthodox-

81marxistischen Sowjetethnologen fort und wurde auch von Nichtmarxi-
sten noch bis in die jüngere Vergangenheit von manchen geteilt. Der
»Kulturpsychologe« Jean Gebser (1905-1973) bestimmte sie als zweite der
– wie er annahm – noch unbewußten Strukturebenen in der stammes-
geschichtlichen Entwicklung der Psyche, der eine »archaische« voraus-
ging und die »mythische« folgte, die selbst endlich in die »mentale« der

82intellektuellen Geistigkeit einmündete. Der (katholische) Theologe
Alfons Kirchgässner sah sie »als Kontrapost gegen Aufklärung« wirksam,

83»wie unter der Erdkruste das vulkanische Element«. Der »archaische«
Mensch, so die Quersumme aller Erfunde dieser Art, war noch nicht
imstande, weder die Zusammenhänge in der Natur noch sich selbst kor-
rekt zu begreifen, und bildete alles daher durch »symbolische Verknüp-
fungen« ab, die in kontraponierendem Widerspruch zur sogenannten

84»naturalistischen Weltsicht« der Moderne stehen , die so ganz, usuellem
Vermeinen nach, von streng rationalistischem, kausal-logischem Denken

85beherrscht ist.
       Dieser Sicht der Dinge sekundierten auch prominente Psychologen,

86so allen voran der Däne Alfred Lehmann (1858-1921) und Sigmund
87Freud , deren Auffassung teils heute noch von Autoren wie etwa Leo-

88nard Zusne und Warren Jones geteilt wird. Schwerer wiegen indes die
Befunde der Entwicklungspsychologie, da sie eine empirische Bestätigung
der These zu liefern scheinen. Gelehrte wie Heinz Werner (1890-1964),
Jean Piaget (1896-1980), Willy Krogmann, Karl Zeininger und andere
sahen die Magie ontogenetisch vorangelegt im magischen Denken und
Verhalten von Kindern, wie es besonders für Sechs- bis Zwölfjährige

89typisch ist. Zwar darf dies als gesichert gelten, doch begegnet die Sup-
position, daß es zulässig sei, kindliche Vorstellungen und Verhaltenswei-
sen mit denen ausgereifter Erwachsener in traditionellen wie modernen
Gesellschaften schlankweg gleichsetzen zu können, grundsätzlichen
Bedenken. In der letzteren Hinsicht »erklärt« man die Magie abermals als
Reliktphänomen, nur diesmal aus den Frühphasen kindlicher Geistigkeit.
       James George Frazer (1854-1941), der letzte große Vertreter des klas-
sisch-ethnologischen Evolutionismus, teilte zwar die Überzeugung von
der Reliktnatur und Rückständigkeit der Magie, suchte sie aber erstmals
streng systematisch als ehernes Regelwerk zu fassen. Er schied die geistes-
geschichtliche Entwicklung der Menschheit in die drei Stadien der »Ma-
gie«, »Religion« und »Wissenschaft« (science). Im ersten, dem »Zeitalter
der Magie« (the age of magic) herrschte insgesamt noch »a lower intellectual

90stratum« ; die Menschen glaubten alle Vorgänge in der Natur von dem
mechanischen Walten unveränderlicher Gesetze bestimmt (»by the opera-

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  145

91tion of immutable laws acting mechanically«). Diesem lagen seinen Über-
legungen nach zwei elementare Prinzipien der Wahrnehmungsassozia-
tion zugrunde:

1. Ähnliches bewirkt Ähnliches, beziehungweise: eine Wirkung ähnelt ihrer
Ursache. Dem entspreche das law of similarity, das die imitative (oder
»homöopathische«), das heißt die Analogiemagie bestimmt.

2. Dinge, die einmal in Berührung miteinander standen, bleiben verbunden
und wirken auch weiterhin, selbst über größere Distanzen hinweg, aufein-
ander ein; dem entspreche das law of contact or contagion, das die Kon-
takt- und Übertragungsmagie bestimmt. Hier griff Frazer, wenn man so
will, dem quantenphysikalischen Prinzip der »nichtlokalen Korrelation«
vor!

Beider Basis bildet die allgemeinere Grundlage der »sympathetischen
92Magie«, die vom law of sympathy bestimmt wird. Fraglos profitierte

Frazer hier von der strengen gedanklichen Schulung durch seinen Lehrer
und Freund, den Physiker William Thomson (1824-1907, Nobelpreis
1906), später Lord Kelvin of Largs, der ihn, wie ein langjähriger Mitarbei-
ter bezeugt, das Universum verstehen gelehrt hatte »als regiert von exak-

93ten und absolut invarianten Naturgesetzen«. In seiner Prinzipiensyste-
matik dagegen knüpfte er unstreitig an seinen großen schottischen

94Landsmann David Hume (1711-1776) an , den er zwar nicht eigens
erwähnt, aber wohl nur, weil er die Kenntnis seiner Schriften, die damals
zur Pflichtlektüre für Gymnasialschüler und erst recht Studenten zählten,
ohne weiteres bei seinen Lesern voraussetzen durfte. In An inquiry concer-
ning human understanding hatte Hume beide Prinzipien Frazers bereits
gleichlautend benannt und als universale »Prinzipien der Vorstellungsver-

95knüpfung« bestimmt. Trotz ihrer systematischen Schlüssigkeit blieb die
Magie für Frazer jedoch immer Teil der ältesten Entwicklungsstufe der
Menschheit, eine Schöpfung aus der »Kindheit der menschlichen Gesell-
schaft« (infancy and childhood of human society), der dann später das Zeital-
ter der Religion und krönend schließlich die Lichtära der Wissenschaft

96folgten.
       Magie, Religion und Wissenschaft wurden auch sonst immer wieder,
als schiede sie eine essentielle Unvereinbarkeit, kontrastierend gegenein-
ander aufgewogen. Im Falle der Religion flößten manchen die nicht zu
ignorierenden Übereinstimmungen und die teils dichte Verschränkung

97mit der Magie ein deutliches Unbehagen ein. Zum Rückweis strich
man verstärkt die Unterschiede heraus: Magie diene rein individuellen,
persönlichen, nicht gemeinschaftlichen sozialen Zielen; sie erzwinge, statt

98gebeugten Haupts zu erbitten ; sie bilde den Bodensatz überholten
Glaubensguts, den die Religion noch am Saum ihres Sternenmantels
gleichsam mitschleife.
       Und wenig anders stellte sich auch das Verhältnis zur Wissenschaft

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146  |  Der sechste Sinn

dar. Einerseits gaben das Regelwerk der Magie und der Feldcharakter
ihrer dynamischen Relationen zu denken; es schien, als habe sie Geburts-

99hilfe bei der Entstehung der Wissenschaft geleistet. Andererseits grün-
deten sich ihre Konklusionen unbestreitbar auf »falsche« Prämissen. Ed-
ward B. Tylor (1832-1917), der neben Frazer bedeutendste Vertreter des
ethnologischen Evolutionismus, sprach in dem Sinne von einer »sorgfäl-

100tig und systematisch durchgeführten Pseudo-Wissenschaft« , Frazer selbst
101von »false science«. Die Wilden hatten zwar systematisch gedacht, doch,

so auch noch die Überzeugung von Leonard Zusne und Warren Jones, die
»wahren« Zusammenhänge zwischen Ursache und Wirkung in der Natur

102nicht verstanden.
       Kühne Behauptungen, darf man wohl sagen, die sich jedoch erklären
(und abweisen) lassen, wenn man sie als Konsequenzen der allgängigen
eurozentrisch-identitätsideologischen Optik versteht. In dem Falle wäre der
Syllogismus der folgende: Wir haben den wahren, höchstentwickelten
Glauben; was ihm räumlich und zeitlich vorgelagert erscheint und ledig-
lich noch im Untergrund oder in Randlagen der Gesellschaft fortlebt,
kann ihm nicht angehören, ist – magiegespeister – »Aberglaube«. Es
steht, wie der deutsche Ethnologe und katholische Geistliche Wilhelm

103Schmidt (1868-1954)deklarierte,»imschärfstenGegensatzzurReligion«.
Der bekannte evangelische Theologe und »Religionspsychologe« Karl
Beth (1872-1959) senkte gar alle vorchristlichen Religionen kurzerhand

104ins Reich der Magie ab – in den Orkus der Verdammten gewissermaßen.
Und analog dazu, auf die jüngste Hochebene europäischer Geistigkeit
transponiert: Wir haben die bislang höchste Stufe menschenmöglicher
Erkenntnis erklommen; unsere Theorien sind empirisch bestens bestätigt,
sie bilden daher die Wirklichkeit zutreffend ab. Was davon abweicht oder
im Widerspruch dazu steht, muß atavistisches Sperrgut aus den dunklen
Tiefenschichten frühzeitlich magischen, »prälogischen« Naturverständ-
nisses sein, wie es heute nur mehr bei rudimentär zivilisierten Völkern,
Kindern, Ungebildeten und Geistesgestörten fortlebt, oder ist schlichtweg
falsch, ein Schattengewächs des Irrationalismus. Die schon mehrfach
genannten Psychologen Leonard Zusne und Warren Jones setzen zum
Beispiel, im Abhub zur Wissenschaft, Magie, Okkultismus, Spiritismus

105und »Anomalistik« ineins – tertium non datur, wie es die aristotelisch-
106boolesche Logik gebietet. Die Welt, so Max Weber (1864-1920), wurde

durch den Prozeß der »intellektualistischen Rationalisierung«, der sich
der Wissenschaft danke, gründlich »entzaubert«. An die Stelle der Magie

107sei die Technik getreten. Ludwig Wittgenstein (1889-1951) war sich
weniger sicher. In seinem Kommentar zu Frazers Monumentalwerk The
Golden Bough kritisiert er, »daß alle diese Gebräuche […] sozusagen als
Dummheiten dargestellt werden« und die »Anschauungen als Irrtümer
erscheinen«; das mute nicht eigentlich plausibel an und bleibe letztend-

108lich unbefriedigend. Ja er argwöhnt, in ethnologisch ansprechender

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  147

Weise: »Das Ausschalten der Magie hat hier den Charakter der Magie
109selbst.«  Resümierend bleibt alledem gegenüber festzuhalten:

1. Der Glaube an die Wirkkraft magischen Handelns hat über die Jahr-
zehntausende hin überlebt – bis in die Gegenwart; er erscheint also
doch in gewisser Weise bewährt. Nicht nur Kinder und andere mit
vermeintlich rudimentärem oder defizientem Einsichtsvermögen,
auch Erwachsene, die sich als »bekennende Rationalisten« verstehen,
bedienen sich ihrer, wenn auch, sobald sie sich dabei gleichsam »er-
tappt« sehen, nicht ohne Verlegenheit, die sie dann häufig mit einem
verschämten oder verschwörerischen Lächeln zu überspielen suchen.

2. Offensichtlich stellt die Magie so etwas wie den verschatteten Unter-
boden des im öffentlichen Approbationsbereich konventionalisierten
»normalen« Vorstellungs- und Verhaltensduktus dar, von dem sich
rationales Denken und Handeln eher als spezielle Besonderung
gleichsam schaumkronenartig abhebt. Ihre Beständigkeit könnte
ebensogut neurologisch bedingt sein wie auf immer wieder bewährter
Erfahrung beruhen. Sie mit Dummheit oder Devianz zu assoziieren,
wäre kaum plausibel, wissenschaftlich nicht zu begründen und hätte
zudem wenig erfreuliche Konsequenzen: Es würde uns allesamt zu
»Patienten« machen!

3. In jedem Fall erfüllt Magie vitale Funktionen, und zwar in Gesellschaf-
ten jedweden Typs. Auf ihr basieren die sogenannten »Alltagstheo-
rien«, die auch in Situationen Erklärungen bereitstellen, in denen
Religion und Wissenschaft entweder verdammen, vertrösten, kopf-
schüttelnd reagieren oder »vor einem Rätsel stehen«. Magische Vor-
stellungen stiften eine starke Weltbildkonsistenz von besonderer
Symmetrie und Regelförmigkeit, in dem es keine Zufälle gibt und

110auch ein Stuhlbein, an dem man sich stößt, noch seinen Platz hat.
Insofern liefert Magie ein umfassendes Orientierungssystem, das sich
gerade in flexiblen, kritischen Situationen bewährt.

4. Magische Operationen erscheinen nur unter der Präsupposition eines
»Kraftfeldes« – des »Mana-Feldes«, wie ich es nenne und schon an-

111dernorts näher beschrieben habe – schlüssig, das im zentralen Be-
ziehungsbereich der unmittelbar Beteiligten durchsetzt ist von der
Dichtetextur sympathetischer Korrelationen, analog den »Kraftlinien«
elektromagnetischer Felder im Sinne Michael Faradays (1791-1867),
die für diesen, wiewohl immateriell, doch »die eigentliche Realität«

112darstellten. Impulse, angeregt durch gedankliche Konzentration, den
113»Operator Psi« , können dabei unter spezifischen – physischen,

psychischen oder konstellationsbedingten – Voraussetzungen in Gang
gesetzt und geleitet werden. Würde man Schlösser oder Töpfe öffnen,
ohne dabei gezielt an die bestimmte Frau mit den akuten Geburts-
komplikationen zu denken, liefe man beispielsweise Gefahr, daß alle

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148  |  Der sechste Sinn

Verschlüsse aufsprängen, Anwesende unangenehm gesprächig wür-
den oder, einen selbst eingeschlossen, unter Inkontinenz zu leiden
begännen. Im Zentrum des Aktionsradius ließe Magie sich als prakti-
sche Sympathie verstehen.

5. Unverkennbar besteht ein Zusammenhang zwischen Magie und
Psi-Phänomenen, die ja gleichfalls an handelnde Personen geknüpft
sind. Im sympathetischen »Mana-Feld« rühren kritische Situationen an
einem »Punkt« an bestimmten anderen Momente telepathischer Hell-

114sicht auf. Noch eher aber scheint Psychokinese betroffen: die magi-
sche Einflußnahme auf organische und mentale, möglicherweise auch
physikalische Systeme durch gedankliche Konzentration, beziehungs-
weise die Aktivierung psychozerebraler Prozesse durch den »Operator

115 116Psi«. »Mens agitat molem« waren unter anderen bereits Vergil und
Thomas von Aquin überzeugt, der meinte, daß der Mensch – und
namentlich beim Wirken von Wundern – durchaus imstande sei, »den
körperlichen Stoff (corporalem materiam) durch die Kraft der Seele (per

117virtutem animae) zu verändern«. Geburten können, wie erwähnt,
durch Öffnen von Verschlüssen erleichtert, Menschen durch Blicke,
Worte und Gesten »gelähmt« oder »bewegt« werden. Unbestritten ist
zwar, daß die Umwelt Einfluß auf den Menschen nimmt; doch wa-
rum, fragt Heine in den Reisebildern, »nicht auch der Mensch auf die
Natur, die ihn umgibt?« Er meinte das nicht im gängigen Sinne mit
den Mitteln der Technik, sondern so wie einst Orpheus, der »Bäume

118und Steine nach begeisterten Rhythmen bewegen konnte«. Tatsäch-
lich übten ja Menschen jahrtausendelang auf diese »orphische« Weise
Einfluß auf Jagdwild und Wachstum der Pflanzen aus, riefen Regen
herbei und wehrten Unwetter und Sonnenfinsternisse ab. Tabus stell-
ten sicher, daß es in der Natur nicht zu irrläufigen Entwicklungen und
Katastrophen kam. Uns sind nur mehr Garten oder Balkon geblieben.
Wir glauben, daß unsere Blumen besser gedeihen, wenn wir sie »bio-
dynamisch« düngen, einen »grünen Finger« haben und ihnen bewuß-
te Zuwendung schenken.

6. Magie und Wissenschaft schließen einander nicht aus. Eher ließen sie
sich mit Claude Lévi-Strauss als zwei zwar qualitativ verschiedenartige,
immer aber einander durchdringende »strategische Ebenen« der Er-

119kenntnis begreifen. »Ich wollte zeigen«, sagte er noch vor wenigen
Jahren, rückblickend auf sein Lebenswerk, »daß sich zwischen dem
Denken der sogenannten primitiven Völker und dem unsrigen kein
Graben auftut. Als man in unseren eigenen Gesellschaften Bräuche
und Glaubensinhalte, die fremd waren und den gesunden Menschen-
verstand irritierten, aufzuzeichnen begann, erklärte man sie als Spu-
renelemente oder Überreste von Formen archaischen Denkens. Für
mich hatte es im Gegenteil den Anschein, daß diese Denkformen bei
uns noch immer gegenwärtig, lebendig sind. Sie koexistieren mit
anderen Denkformen, die sich auf die Wissenschaft berufen; sie sind

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Magie. Vom Wil len, der durch Vorste l lungskraft die Welt bezwingt  |  149

120mit gleichem Recht zeitgemäß.« Und, wie man hinzufügen darf,
trotz ihres so viel höheren Alters noch kaum erforscht und verstanden.
Zeit also, sich ihrer ernsthafter wissenschaftlich, in Kooperation etwa
von Ethnologie, Psychologie, Parapsychologie, Neurologie und Physik,
und zwar unvoreingenommen, anzunehmen. Wir könnten dabei viel
auch über uns selbst erfahren.

2004-05-06 15-55-12 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 126-149) T01_08 kap 8.p 51980185934

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150  |  Der sechste Sinn

 
 
 
 
 
 
 
 

9. Schafe und Ziegen

Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft*

»Der Glaube ist zum Ruhen gut,
Doch bringt er nichts von der Stelle.
Der Zweifel in ehrlicher Männerfaust
Der sprengt die Pforten der Hölle.«
Theodor Storm

Die martialischen Verse Theodor Storms verraten einen gewissen Ge-
mütsaufruhr. Ähnlich bewegt zeigte sich Henry Sidgwick (1838-1900), als
Moralphilosoph eher ein mutmaßlich Gemäßigter, als er am 17. Juli 1882
in seiner ersten Ansprache als Gründungspräsident der gerade ans Licht
der Öffentlichkeit getretenen Society for Psychical Research in London sei-
nem Publikum zurief: »Ich sage, es ist ein Skandal, daß der Streit um die

1Realität dieser Phänomene immer noch weitergeht.« Er schien, im
stormschen Sinne, eher zum Ruhen im Glauben geneigt. Doch standen
ihm und seinem Gefolge turbulente Zeiten bevor. Denn schon traten
nichts Gutes ahnende Skeptiker auf den Plan, entschlossen, die Höllen-
feuer, die Sidgwick und die Seinen zu schüren schienen, mit ehrlichen
Männerfersen auszutreten.
               
* In der Parapsychologie pflegt man mit »Schafen« Menschen zu bezeichnen, die

fest an die Existenz von Psi-Phänomenen glauben, mit »Ziegen« dagegen jene, die

schon ihre Möglichkeit entschieden bestreiten oder ihnen zumindest skeptisch

gegenüberstehen. Das Kapitel entspricht der nur geringfügig modifizierten

Fassung eines Textes, der demnächst unter dem Titel »A cloddish controversy.

Andrew Lang und Edward Clodd im Streit um die Frage, ob Psi-Phänomene

anachronistische Eruptionen barbarischer Unwissenheit oder seriöser Forschung

würdig sind« in der Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzgebiete der Psycholo-

gie ercheinen wird. Ich danke Herrn Dipl.-Psych. Eberhard Bauer vom Institut für

Grenzgebiete der Psychologie und Psychohygiene in Freiburg im Breisgau für

wertvolle Literaturhinweise.

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schafe und Ziegen. Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft  |  151

       Der Streit um die Realität von Erfahrungsphänomenen hob mit Si-
cherheit bereits an, als die ersten Archanthropinen aus dem Formenkreis
des Homo erectus vor gut 1,5 Millionen Jahren sich sprachlich zu verstän-
digen begannen. Seitdem salzt und pfeffert er nahezu jedes Gespräch,
jeden Rechtsstreit und Glaubensdisput, jede realwissenschaftliche Dis-
kussion – in den »Idealwissenschaften« Mathematik und Logik stellt sich
das Problem bekanntlich nicht. Nach den Prinzipien des Kritischen
Rationalismus kann es einen Erkenntnisfortschritt nur geben, wenn man
einander des Irrtums oder gar der Täuschung entlarvt, zurückhaltender
ausgedrückt: durch »Falsifizierung«. Insofern wäre es eher ein Skandal
gewesen, in der Realitätsfrage eins zu sein. Erfahrene Schäfer lassen
Schafe und Ziegen gemeinsam weiden, wohl wissend, daß sie ihrer
Nahrungssuche auf unterschiedlichen Niveaus nachgehen. Doch Men-
schen sind Omnivoren. Sie neiden einander die Kost, führen kritische
Argumente für ihre Präferenzen ins Feld, sind überzeugt, im Recht zu
sein, und streiten darüber, wobei sich, nunmehr nach den Kriterien der
Evolutionären Erkenntnistheorie, die Besserwissenden durchsetzen.
Dawider erhob in der Kontroverse, um die es im folgenden geht, der Poet,
glänzende Feuilletonist, Schriftsteller, anerkannte Altertums- wie Litera-
turwissenschaftler und Ethnologe Andrew Lang (1844-1912) seine Stim-
me.
       Ihm stand an der Ziegenfront ganz vorn der Londoner Bankier ohne
Furcht und Tadel Edward Clodd (1840-1930) gegenüber, dessen Herz fest
für den damals in vollem Flor stehenden Evolutionismus schlug. Der
wirkte nicht zuletzt so befeuernd, weil er seinen Vertretern, mehr noch
der »Rasse«, der sie angehörten, die schöne Gewißheit gab, zu Recht die
führende Rolle in der Welt zu spielen. Und nicht, weil Gott ihnen das
verheißen, sondern die Wissenschaft den untrüglichen Beweis dafür gelie-
fert hatte – die Biologie, aber auch die Ethnologie, die ihr nachzog. Die
europäischen »Herrenvölker«, das lehrten die vergleichenden Kulturwis-
senschaften, hatten sich nicht allein physisch durchgesetzt, sie standen
auch an der Spitze des zivilisatorischen Fortschritts. Clodds Verehrung
galt neben Charles Darwin (1809-1882), Herbert Spencer (1820-1903),
Charles Lyell (1797-1875), Thomas Henry Huxley (1825-1895) und anderen
prominenten Naturgelehrten seiner Zeit, deren einige ihm freundschaft-
lich verbunden waren, auch Edward Burnett Tylor (1832-1917), dem gro-
ßen Alten der englischen Ethnologie. Sie alle einte das Bekenntnis zum
Rationalismus, der auch Clodds Überzeugungen Flügel verlieh.
       Doch war der Sieg noch längst nicht erfochten. Zäh leisteten die min-
der Tüchtigen den Erleseneren Widerstand. Allein letztere besaßen in der
Wissenschaft das überlegene Waffensystem. Ihr kamen indes nicht nur
agonische, sondern mehr noch aufklärerische Aufgaben zu. Clodd focht in
der vordersten Frontlinie mit. Er belehrte die Öffentlichkeit mit Werken
über den Ursprung des Menschengeschlechts, der Religion und Mytholo-
gie, die bewußt schlicht gehalten waren, damit sie jedermann, auch Kin-

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152  |  Der sechste Sinn

der, verstehen konnten, schrieb über Mana und Magie und führte vor
allem einen wahren publizistischen Feldzug wider Aberglaube, Spiritis-
mus und Okkultismus – jene fauligen Altlasten der Evolution, die es

2endgültig auszutilgen galt. Wenn wir, verhieß er, kraft wissenschaftli-
cher Analyse »einen Aberglauben erledigen (if we kill a superstition)«, zeigt
das nicht nur seine Hinfälligkeit, der jeder Irrtum ausgesetzt ist, es heißt
auch, sich entschlossen und aufrecht in den Dienst »der vitalen Kraft des

3menschlichen Fortschritts zu stellen«.
       Diesem achtbaren Ziel hatte sich auch die Folk-Lore Society verschrie-
ben. Von einem anfangs noch kleinen Kreis Gleichbewegter, zu denen
auch Clodd und Lang gehörten, 1878 in London gegründet, vereinigte sie
schon bald die führenden Köpfe der – damals noch ungeschiedenen –
Volks- und Völkerkunde. Zu ihrem zehnjährigen Jubiläum widerfuhr
Lang die Ehre, ins Präsidentenamt gewählt zu werden, während Clodd,
seinen genuinen Gaben gemäß, zunächst noch die Funktionen des Kas-

4senwarts und Treuhänders wahrnahm. Als er dann seinerseits 1895
und noch einmal 1896 das Amt des Präsidenten bekleidete, zählte die
Gesellschaft unter anderen so renommierte Ethnologen wie den Sehr
Ehrenwerten Sir John Lubbock (1834-1913), General-Leutnant Augustus
Henry Lane Fox Pitt-Rivers (1827-1900), den schon genannten Tylor,
Edwin Sidney Hartland (1848-1927), Alfred Cort Haddon (1855-1940) und

5James George Frazer (1854-1914) zu ihren Mitgliedern.
       Es war ein respektabler Verein. Und dem entsprachen auch die Auf-
gaben, die er sich setzte. Mit Befremden mußte man konstatieren, daß
etliche magische Praktiken, absonderliche Brauchtümer und verquere
Vorstellungen, wie man sie an sich bei den Wilden vorzufinden gewohnt
war, auch unter Zivilisierten noch anstanden. Die Lösung des Rätsels gab
der Evolutionismus vor. Man begriff sie als lebende Fossilien oder, wie
Tylor sie nannte, »survivals«, die in abgelegenen Nischen den Vormarsch
des Fortschritts überdauert hatten. Verglich man sie mit den analogen,
unter Wilden noch voll florierenden Formen, besaß man zum einen die
Möglichkeit herauszufinden, welch krauser Sinn ihnen innewohnte, das
heißt vermochte sie zu entlarven und zu »erledigen«, und hatte zum
andern ein Mittel, die ältesten Stadien der seelischen und kulturellen

6Entwicklung der Menschheit zu rekonstruieren – wie die Astronomen
aus dem Studium der fernsten Himmelskörper Einblick in die Entste-
hungsgeschichte des Universums gewinnen.
       Clodd machte begeistert mit. Man hatte den Schlüssel gefunden, der
alles erklärte. Die Wilden waren ihrer animalischen Vergangenheit noch
kaum entwachsen. »The lowest savage of to-day«, so der gelehrte Bankier,

7»is not on a much higher plane than the most intelligent animals«. Insofern
ließ sich auch von ihren kognitiven Kompetenzen nur wenig erwarten.
Zum Beispiel vermochten sie subjektive noch nicht von objektiven Wahr-

8nehmungen zu scheiden. Traumgesichte – hier folgte Clodd der Ani-
mismus-Theorie Tylors – hatten in ihnen den Glauben geweckt, daß der

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schafe und Ziegen. Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft  |  153

Mensch eine leibunabhängige Seele besitze, die nach seinem Dahinschei-
den fortexistiert, während rätselhafte Naturphänomene wie Echo, Wind,
Gewitter und dergleichen, aber auch die Erfahrung mit eigenen hysteri-
schen Leiden, Ohnmachten, epileptischen Anfällen, Schizophrenie, Para-
noia usw. sie zu der Überzeugung verleiteten, daß es, analog zur Seele,
noch andere spirituelle Wesenheiten gebe, allezeit bereit, den Menschen
zu narren wie zu quälen – beispielsweise durch Mißerfolge, Unfälle,

9Besessenheit, Träume und Halluzinationen. Der Urmensch lebte in der
bekannten »Heidenangst« vor den ihn ständig umlauernden Dämonen,
gefangen im Dunkel seiner geistigen Schwerfälligkeit. »Remember«, rückt
Clodd seinen Lesern in The Childhood of Religions vor, ein manichäisches
Szenario im Rembrandtschen Chiaroscuro entfaltend, »that where igno-

10rance is, there is darkness; but that where knowledge dwells, light abides«.
       Angst stand am Beginn der religiösen Vorstellungsbildung – die
Angst vor dem Unsichtbaren, dem der Wilde mit allerhand Imaginationen
Gestalt zu verleihen suchte. So hatte auch Thomas Hobbes (1588-1679) im
Leviathan gelehrt, auf den sich Clodd immer wieder beruft. Zunächst
allerdings reichten die zerebralen Kapazitäten natürlich nicht aus, sich
spirituelle Wesen nach dem Bilde des Menschen vorzustellen. Wie der
Hund – ein beliebtes Vergleichsbild Clodds für den frühen Menschen –
sich vor dem Knochen ängstigt, der sich plötzlich, von seinem Besitzer
versuchsweise an einem unsichtbaren Faden gezogen, wie aus eigener
Kraft fortzubewegen scheint, glaubten die Menschen ursprünglich, daß
allen Dingen und Naturerscheinungen unpersönliche Kräfte innewohnten.
Clodds Zeitgenossen, die der gleichen Auffassung waren, schöpften dabei
aus Beobachtungen von Reisenden und Missionaren, wie namentlich
denen Robert Henry Codringtons (1830-1922), die von derartigen Vorstel-

11lungen bei Südsee-Insulanern berichtet hatten. Clodd bezeichnete diese
Entwicklungsphase als Stufe des »Naturalismus«, andere, die mehr Ge-
wicht auf den Umgang mit den ominösen Kräften – dem mana der Mela-
nesier und Polynesier zum Beispiel, dem wakan der Sioux oder dem oren-
da der Irokesen – legten, sahen in der Magie die Leitvorstellung jener Zeit.
Frazer bevorzugte daher die Bezeichnung »The Age of Magic«, das auch
seinem Dafürhalten nach bestimmt war von geistigen Defiziten, die dem-
entsprechend nur zu »Fehlkonzeptionen« (misconceptions) führen konn-

12ten. Tylor hatte, wie schon im letzten Kapitel erwähnt, die ersten ta-
stenden Bemühungen des Menschen, sich in seiner Horrorwelt zu orien-
tieren, konzilianter immerhin als »eine sorgfältig und systematisch

13durchgeführte Pseudo-Wissenschaft« charakterisiert.
       Auf den »Naturalismus« folgte dann, ebenfalls Hobbes zufolge und
zuzeiten Clodds vor allem von Tylor, eigentlich aber allgemein geteilter
Auffassung nach, der »Animismus«: Der Seelenglaube bildete sich aus,
einzelne Tote stiegen zu Naturgeistern und Ressortgöttern auf, bis die
Entwicklung schließlich, übergangslos in kontinuierlicher Geradlinigkeit
fortschreitend, wie Clodd sich ausdrückt, »vom Bellen des Hundes bis zu

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154  |  Der sechste Sinn

den Reden des Demosthenes oder dem Vibrieren einer Amöbe bis zu den
14Ekstasen der Heiligen« , streng den Gesetzen der »evolutionistischen

15 16Lehre« folgend , ihren Höhepunkt im Monotheismus fand. Clodd
kommentiert den Vervollkommnungsprozeß im Geiste der Frohen Bot-
schaft: »Sunnier views of Him made glad the heart, chasing away the false

17ideas about Him that frightened poor timid, tender souls.« An anderer Stelle
führt er zum Beweis das schlagende – und durch die bemannte Raum-
fahrt so glänzend bestätigte – Argument ins Feld: »Unsere Teleskope
haben den Himmel abgefegt und keinerlei auf- oder absteigende Engel

18gefunden.«
       Doch weder die Strahlen der güldenen Sonne noch der Besen »in
ehrlicher Männerfaust« hatten die Risse und Lücken im verfallenden
Altgemäuer aus vergangenen Tagen erfaßt. Dort nebelten nicht nur die
Schwaden des alten Aberglaubens fort und trieben die Blumen des Bösen
ins Kraut; in den Ruinen gingen auch Menschen um, die Tische schwe-
ben und klopfen ließen, mit anderen nonverbal Empfindungen und Ge-
danken austauschten, Geister sahen, die Toten heraufbeschworen und
sich aus dem Sitzen heraus in die Luft erhoben. Für Clodd und Kombat-
tanten war die Sachlage klar. Es handelte sich um Relikte aus grauer Vor-

19zeit oder Rückfälle in die Wahnwelt jener Frühphase der Unwissenheit.
Der Beweis lag auf der Hand: Die Betroffenen gehörten überwiegend den

20niederen, illiteraten Bevölkerungsklassen an. Sie standen insofern den
Wilden nahe. Beiden, so Clodd, mangelt es an kritischer Urteilskraft, so

21daß sie nicht zwischen Wahn und Wirklichkeit zu scheiden vermögen.
Dummheit und Unwissenheit seien der Nährmix für Aberglauben wie
Psi-Manie. Doch Clodd, den die Nöte des Nächsten nicht unberührt
ließen, empfahl auch, den Armen im Geiste das Mitgefühl nicht zu versa-
gen. Denn so sei es leider nun mal: »Where the corrective of knowledge is

22absent, we see that it could not be otherwise.«
       Andrew Lang, der ihm gewissermaßen als »Schafskopf« gegenüber-
stand, entsprach zwar den Bildungsansprüchen Clodds, blieb aber den-
noch verstockt. Vielleicht weil sein sanfteres, weiches Gemüt mehr Raum
auch für akademisch Anstößiges bot. Die Gabe dazu schien ihm bereits in
die Wiege gelegt. Er wuchs im ländlichen Süden Schottlands auf, wo der
alte Volksglaube noch in Blüte stand. Die Vorsehung bescherte ihm eine
Amme, die den heidnischen Überlieferungen offenbar mehr ergeben war,
als sich mit der Würde der Kirche vertrug. Winterabends pflegten Andrew
und seine Geschwister, um das Küchenfeuer versammelt, »verzaubert«
ihren Liedern und Geschichten von Feen, Elfen und Kobolden, Gespen-
stern, Ungeheuern in einsamen Seen und verborgenen Schätzen zu
lauschen. Die Kinder gewannen den Eindruck, daß es draußen im Hügel-

23land kaum einen alten Stein gab, unter dem nicht Gold vergraben lag.
Als Lang, etwa ab dem fünften Lebensjahr, lesen konnte, verschlang er
alles, was ihm an Märchenbüchern, Gespenster- und Heldengeschichten
unterkam. Er hatte die Angewohnheit, sechs Bücher geöffnet auf ebenso-

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schafe und Ziegen. Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft  |  155

vielen Stühlen zu verteilen und ihnen dann reihum seine Aufmerksam-
24keit zu widmen. Eine Dame, die damals in seinem Elternhaus verkehr-

te, erinnert sich an ihn als »einen Knaben, der, vertieft in ein Buch, nichts
von seiner Umgebung wahrnahm und sichtlich keinerlei Interesse an

25kleinen Mädchen hatte«. Mit siebzehn besuchte er die Universität von
St. Andrews, mit zwanzig das Balliol College in Oxford – in beiden Fällen
mit so gutem Erfolg, daß ihm vier Jahre später am renommierten Merton

26College in Oxford ein Stipendium zugesprochen wurde , dem er, später
auch als Lehrer und Ehrenfellow, sein Leben lang verbunden blieb.
       Lang schlug jedoch nicht den Gelehrtenweg ein, vielleicht weil er
fürchtete, daß ihn dann die Feen geflohen hätten. Er wandte sich der
Literatur zu, schrieb zahllose Artikel, Essays und Buchrezensionen für
Zeitungen und Magazine, fiktionale Erzählungen, Märchen und Gespen-
stergeschichten, machte sich einen Namen als Lyriker, übersetzte die Ilias
und Odyssee sowie ein altfranzösisches Epos und tat sich mit gelehrten
Schriften über das homerische Griechenland, Jeanne d’Arc, die Entste-
hung und Entwicklung der Religion, über Mythologie, Brauchtum, Magie
und Totemismus hervor, um sich in den letzten zwanzig Jahren seines
Lebens schließlich verstärkt mit Fragen der Parapsychologie auseinander-
zusetzen. Auch hier zeigte er sich äußerst produktiv. Neben etlichen Zei-
tungsbeiträgen und einschlägigen Artikeln für die Encyclopaedia Britanni-
ca von 1902 sind vor allem die beiden Bücher Cock Lane and Common
Sense (1894) und The Book of Dreams and Ghosts zu nennen, in denen er
neuzeitliche Belege für Fälle von außersinnlicher Wahrnehmung (ASW)
mit Befunden aus Ethnologie und Geschichte verglich. Als er 1912 die
Feder für immer aus der Hand gelegt hatte, füllten allein seine Buchtitel
16 Seiten im British Museum Catalogue aus. Insgesamt wird sein Œuvre
auf einige hundert Bände geschätzt. Er besaß eine ebenso breite wie
solide Bildung, argumentierte mit kritischer Präzision, sparte auch nicht
mit Selbstkritik, ließ sich gleichwohl nicht von gewagten, teils kühnen
Kombinationen abschrecken und schrieb bei alledem einen Stil von ge-

27diegener literarischer Eleganz. Persönlich wird er als schüchtern und
zurückhaltend, melancholisch und doch auch humorvoll, gelegentlich

28leicht herablassend beschrieben. Von der Tochter Lord Stairs, der
Gräfin von Dumfries, berichtet er in Cock Lane and Common Sense, sie
habe unter einer absonderlichen Unpäßlichkeit gelitten, das heißt die
Gewohnheit gehabt, von einem Ende des Raums zum anderen sowie quer
über den Garten zu fliegen. Dies sei sicher verbürgt. »Für ein Gartenfest«,
so sein Kommentar dazu, »wäre diese Fähigkeit eine unschätzbare Attrak-

29tion.«
       Lang zählte zu den führenden Literaten seiner Zeit, was seiner Stim-
me Gewicht verlieh. Er entdeckte und förderte – unter anderen – Robert
Louis Stevenson (1850-1894) und Rudyard Kipling (1865-1936), war eng
mit ersterem, mehr noch mit Henry Rider Haggard (1856-1925) und nicht
zuletzt selbst mit Edward Clodd befreundet. Bei allem Erfolg vergaß er

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156  |  Der sechste Sinn

auch weniger Glückliche nicht. Notleidende Schriftsteller unterstützte er
ebenso diskret und unauffällig wie generös, so daß er gelegentlich selbst

30in finanzielle Verlegenheit geriet. Neben der Ethnologie und Parapsy-
chologie, für deren Anerkennung er publizistisch energisch focht, gehörte

31seine Liebe dem Cricket, Angeln, Schottland, Kindern und Katzen.
       In manchem dachte er quer zum Trend seiner Zeit. In der Ethnologie
flößte ihm ein penibles Quellenstudium die Überzeugung ein, daß am
Anfang der religiösen Vorstellungsbildung, wie gerade der Befund bei den
»most backward races« lehre, der Glaube an einen, und zwar schöpferisch
tätigen Gott (einen »maker«) stand, der eher menschliche Züge trug und
jedenfalls keinerlei Gemeinsamkeiten mit den üblichen Geistervorstel-

32lungen aufwies. Der Animismus konnte demnach nur später entstan-
33den sein. Ihm folgte der Polytheismus – und mit der weiteren sozialen

Entwicklung ein steter Niedergang der religiösen Lebens- und Weltan-
34schauung!

       Damit stellte er den Evolutionismus geradewegs auf den Kopf und
legte sich prompt mit dessen führenden Repräsentanten an. Hartland goß

35die Schale des Hohnes über ihm aus , Frazer, den er besonders attak-
36kierte , strafte ihn mit beharrlicher Mißachtung. Langs Versuche, ihn

37aus der Reserve zu locken, gingen ins Leere. Bei dem schon genannten
deutschen Ethnologen Pater Wilhelm Schmidt (1868-1954) dagegen, der
seine Auffassung teilte, den »Urmonotheismus« jedoch – wie Stoiker und
Kirchenväter schon Jahrhunderte vor ihm – in einer göttlichen »Uroffen-
barung« begründet sah, fand er freundliche Anerkennung. Lang selbst
hatte den Erfund nur konstatiert, nicht aber zu erklären versucht.
       In seinen parapsychologischen Studien vertrat er die Meinung, daß es
sich in den rezenten Fällen kaum, wie etwa bei gewissen Formen des
Geburts- oder Hochzeitsbrauchtums, um anachronistische »Überlebsel«
(survivals) aus versunkenen Tagen handeln könne, da Hellsehen, Gedan-
kenübertragung, Levitationen und dergleichen lebendiger Bestandteil
heutiger Erfahrungs- und Kulturwirklichkeit seien und immerhin durch-

38aus gesunde und achtbare Personen zu Zeugen hätten. Und seine
nächste querschlägige Folgerung: Man müsse die ethnographischen und
historischen Berichte wissenschaftlich ernstnehmen und als mögliche
Quelle der religiösen Vorstellungsbildung, etwa des Geisterglaubens, in
Betracht ziehen. Selbst wenn sich alles als Blendwerk trickreichen Trugs
herausstellen sollte, wäre damit immer noch viel für Volks- und Völker-

39kunde gewonnen. Dazu aber müsse gesammelt und verglichen werden,
was immer erreichbar sei – wobei Lang selbst mit bestem Beispiel voran-

40ging. Freilich war ihm bewußt, daß er damit schwankenden Boden
betrat. Seine Kollegen in der Folk-Lore Society zogen irritiert die Brauen
hoch; nahm er doch die Phantasmagorien der Wilden, »condemned by

41modern science«, ernst. Unter den Ethnologen trug ihm das lediglich
posthum bei William Halse Rivers (1864-1922) Achtung ein, der ihn
unerschrocken als »Pionier einer Forschungsrichtung« pries, »von der

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schafe und Ziegen. Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft  |  157

42noch viel zu erwarten steht.« Er selbst plädierte für nichts mehr und
nichts weniger, als die Dinge unvoreingenommen, rational und mit »fair-

43ness« anzugehen. Vertrauenswürdigen und ehrenhaften Zeugen mit
Mißtrauen, ja Verdächtigungen zu begegnen, sei wenig sportlich und

44überdies unbritisch. Es gehe zudem nicht um »übernatürliche« (super-
45natural), sondern lediglich »ungewöhnliche« (unusual) Vorkommnisse.  

       Seine Untersuchungen erbrachten, daß Psi-Phänomene sowohl welt-
weit als auch zu allen Zeiten mit großer formaler Übereinstimmung auftre-

46ten ; auch das widerlegte den Evolutionismus. Schon die erdrückende
Masse der Belege besitze ein Gewicht, das sich nicht leichthin abschütteln

47lasse. Allerdings sei damit noch keine Erklärung gewonnen. Es fehle
noch an einer »›round‹ and satisfactory hypothesis«, die allen Fakten gerecht

48werde und ihre Kontinuität begründen könne. Mit der gebotenen Vor-
sicht deutete er immerhin denkbare Möglichkeiten an. Wie, wenn der
Wilde nicht, wie ihm allgemein unterstellt werde, seine Erfahrungen
generell fehlinterpretiert, sondern tatsächlich wiedergibt, was er erlebt? In
dem Falle wäre die Folgerung unausweichlich, daß ihm lediglich Unge-
wöhnliches widerfuhr, das er konsequent seinem Weltbild integrierte, um
sich gerade nicht von ihm schrecken zu lassen. Das wiederum würde
voraussetzen, daß Menschen allezeit Psi-Gaben besaßen. »Similar condi-
tions of mind«, so die These Langs, »produce similar practices, apart from

49identity of race, or borrowing of ideas and manners.« Früher habe man das
akzeptiert, heute werde es von der Wissenschaft für Humbug erklärt.
Vermutlich liege aber gerade hier die Ursache für übereinstimmende
Vorstellungs- und Brauchtumsformen und könne es sich insofern um »an

50important element of rejected truth« handeln.
       Lang war gewonnen. 1904 trat er der Society for Psychical Research bei,
um bereits 1911, ein Jahr vor seinem Tod, zu ihrem Präsidenten gewählt
zu werden. Er befand sich hier in bester, teils nobler Gesellschaft. Zu den
Vorstands-, Ehren-, korrespondierenden und gewöhnlichen Mitgliedern
zählten zum Beispiel zwei Bischöfe, ein ehemaliger Premierminister
(Arthur Balfour), der Zoologe und Mitstreiter Darwins Alfred Russell
Wallace (1823-1913), die Physiker und Chemiker Sir William Crookes
(1832-1919), Marie Curie (1867-1934, Nobelpreis 1911), John William
Strutt, der spätere Lord Rayleigh (1842-1919, Nobelpreis 1904), und Sir
Joseph John Thomson (1856-1940, Nobelpreis 1906), die Philosophen
Henri Bergson (1859-1941, Nobelpreis 1927) und Hans Driesch (1867-
1941), die Psychologen William James (1842-1910), Sigmund Freud (1856-
1939) und Carl Gustav Jung (1875-1961), die Maler John Ruskin (1819-
1900) und George Frederick Watts (1817-1904) sowie der Dichter Alfred
Lord Tennyson (1809-1892) und der schriftstellernde Mathematiker Lewis

51Carroll (1832-1898) – eine Galerie der besten Köpfe jener Zeit und zu-
gleich, in scharfem Kontrast dazu, ein beklemmendes Zeugnis für die
geistige Enge, teils bornierte Voreingenommenheit und mangelnde Neu-
gier heutiger Gelehrter, die sichtlich nur kaum mehr die Bereitschaft und

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158  |  Der sechste Sinn

den Mut der damaligen großen Pioniere aufbringen, sich mit Fragen
auseinanderzusetzen, die nun mal nicht ins eigene wissenschaftliche
home and castle zu passen scheinen.
       Das erklärte Ziel der Gesellschaft, »ohne Voreingenommenheit oder
Vorurteile und im Geiste der Wissenschaft jene menschlichen Gaben,
seien sie nun real oder bloß vermutet, zu untersuchen, die mit allgemein

52anerkannten Hypothesen nicht explikabel erscheinen« , entsprach ganz
der Einstellung Andrew Langs. Und zudem fußte seine Affinität zu den
»Psycho-Forschern« in seiner tiefsitzenden Inklination für alles Geheim-

53nisvolle und Mysteriöse. Nicht von ungefähr hatten Feen an seiner
Wiege gestanden. Er bekannte, Erscheinungen, Erfolge beim Tischrücken
und Automatischem Schreiben gehabt zu haben, und sah, wie in seiner
Familie seit Generationen üblich, kurz vor seinem Tod eine »schreckliche,

54gespenstische Katze«.
       Diese typisch schottischen Schattenseiten ließen ihn den Mitgliedern
der Folk-Lore Society in London als schwarzes Schaf erscheinen. Als Clodd
1895 den Präsidentensessel der Gesellschaft bestieg, schlug er gnadenlos
zu. Am Ende seiner Presidential Address listete er, kurz und bündig, die
Verfehlungen Langs und seiner Gesinnungsgenossen auf. Es begann eine
Auseinandersetzung, die ein Autor erst kürzlich – und wohl ein wenig
über Gebühr – »als die berühmteste Debatte zwischen dem rationalisti-
schen und dem supernaturalistischen Lager in den Annalen der Volks-

55und Völkerkunde« bezeichnete. Clodd selbst sprach in seinem Nachruf
auf den Freund, sichtlich nicht ohne spätes Bedauern, von »our bloodless

56duel«. Im Grunde ging es um nur wenige Punkte, wie sie im übrigen
unverändert auch heute noch die Gemüter erhitzen.
       1. Clodd rückte den »Schafen« von der Society for Psychical Research
(SPR) vor, sich entgegen ihren gediegenen Grundsätzen von ebenso ein-
gefleischten wie intolerablen Vorurteilen leiten zu lassen. Der »wahre«
Brauchtumsforscher dagegen »dringt, gleich dem Biologen, unvoreinge-
nommen […] bis zu den Ursprüngen vor, sortiert die Varietäten, ver-
gleicht, klassifiziert und vereint die verschiedenen Familien zu einer Ord-

57nungsgruppe«.
       Lang erwiderte: Unsere Gegner behaupten, sie selbst seien bar aller
Vorurteile. Doch eben hierin liegt ihr erstes. Gerade Gelehrte sollten wis-

58sen, daß kein Mensch tatsächlich frei davon ist. Ich, outet sich Lang
nicht ohne Hintersinn, stehe dazu – ich bin durch und durch »Romanti-
ker«. Wäre ich ohne jedes Vorurteil, hätte ich meinen Humor verloren;
würde ich meinen Bias verbergen, ginge ich meiner Gelehrtenehre verlu-
stig. Ich gestehe, »ich würde selbst einen Poltergeist, sofern seine Exi-
stenz außer Zweifel stünde, mit Vergnügen willkommen heißen; nicht,
daß ich in ihm einen angenehmen Zeitgenossen sähe – weit gefehlt!
Wenn ich Poltergeist sage, meine ich eine gesicherte Instanz, die verant-
wortlich für die absonderlichen Bewandtnisse und Bewegungen von

59Objekten ist«. Eine zweite Voreingenommenheit diagnostizierte Lang

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schafe und Ziegen. Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft  |  159

im »napoleonischen Selbstvertrauen« gewissermaßen der »Leitziegen« in
60 61ihre intellektuelle Überlegenheit. Man überschätze den Rationalismus

und sei überzeugt, alle Aspekte der menschlichen Natur befriedigend in
Begriffen der Chemie und Biologie erklären zu können. Die Mitglieder
der SPR seien sich da weniger sicher und würden immerhin der Möglich-
keit Raum geben, daß in der Hinsicht noch mehr und anderes zu entdek-

62ken sei. Ein drittes Vorurteil machte Lang in Clodds Überzeugung aus,
alles, womit sich die SPR beschäftige, sei »verseucht vom alten Animis-
mus« und insofern »dummes Zeug und Aberglaube«. Das wäre zumin-
dest nicht sonderlich originell, da es ganz den Erklärungen der Wilden

63und unserer Altvorderen entspräche. Viertens schließlich handle es sich
dabei um einen typisch evolutionistischen Bias im Sinne der Aussage
»Mr. Tylor’s«, Überlebtes könne getrost als wertlos abgelegt werden.
»Distinguo!« hält Lang dagegen: Es gelte zu scheiden; manche Phänome-
ne, die noch heute lebendigen aufs Haar entsprechen, könnten doch
durchaus wichtige Aufschlüsse zu einem besseren beiderseitigen Verständ-
nis liefern. Sie achtlos beiseite zu schieben, würde die Wissenschaft unter

64Umständen wertvoller Erkenntnisquellen berauben.
       2. Clodd legte nach. Nein, es sei mit den Idealen eines seriösen Ge-
lehrten ganz und gar unvereinbar, sich mit den Schrullen der »barbaric

65spiritual philosophy« zu beschäftigen und in ernsthafte Diskussionen
66über »das Gewäsch (twaddle) von närrischen Geistern« einzutreten. Die

SPR würde lediglich den »guten alten Animismus« mit ebenso vagen wie
hochtönenden Phrasen wie »subliminales Bewußtsein«, »telepathische
Energie« oder der »Unsterblichkeit des psychischen Prinzips« über-

67schäumen. Die Folk-Lore Society, stellte er klar, habe an derlei Hirnge-
68spinsten keinerlei Bedarf. Sie sehe sich im Gegenteil verpflichtet, »truth

69from trance« zu trennen. Er empfahl den »Schafsköpfen« auf der Ge-
genseite, sich einmal kompromißlos der Frage zu stellen, ob Psi-Phäno-
mene nicht »Effekte krankhafter Dispositionen« sein könnten und ihre
wahre Ursache in Übermüdung, Hunger, Psychosen oder Störungen der

70Leberfunktion und des Verdauungstraktes hätten , wofür die Ernäh-
rungsgewohnheiten der Wilden wie der rezenten ländlichen Bevölkerun-

71gen doch gute Voraussetzungen böten. Die SPR jedenfalls habe diesem
72Gesichtspunkt noch viel zu wenig Rechnung getragen. Neuere Kritiker,

weniger gentlemanlike, belassen es nicht bei wohlmeinenden Ratschlägen.
Sie behaupten herausgefunden zu haben, daß Psi-Gläubigkeit generell mit
»schizotypischen Verhaltensstörungen« einhergehe. Allerdings scheinen
die Untersuchungen, aus denen sie ihre Befunde schöpfen, methodisch

73nicht eben astrein zu sein.
       Lang erwiderte, Clodd habe, wenngleich bedingtermaßen, Recht.
Selbstverständlich könnten organische oder mentale Störungen und über-
haupt die Konfusionen im Denken der Wilden auch an der Entstehung

74der Phänomene beteiligt sein. Schließlich trug auch er noch am Erbe
des Evolutionismus. Doch sah er den Wilden immerhin differenzierter.

2004-05-06 15-55-13 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160  |  Der sechste Sinn

Sein Schüler, der große englische Religionsethnologe Robert Ranulph
Marett (1866-1943), hörte ihn einmal sagen: »The savage is an absurd fel-

75low, but on the whole a sportsman.« Clodds Invektiven gründeten jedoch,
so rückte er ihm vor, auf unzulässigen Generalisierungen. Die Erfahrung
zeige untrüglich, daß es, und gerade auch heute noch, Menschen von
bester Gesundheit und untadeliger Vertrauenswürdigkeit gebe, die fraglos
über Fähigkeiten verfügten, die mit den materialistischen Kriterien der

76Wissenschaft unvereinbar, also inexplikabel seien. Er dachte dabei vor
allem an die unerwartet auftretenden, sogenannten »spontanen« Phäno-
mene wie namentlich die Krisentelepathie. Sie widerlegten nun mal die

77Annahme, daß es sich immer und nur um animistische survivals handle.
Dergleichen komme häufiger vor, als Vernunftapostel vom Schlage
Clodds sich träumen ließen. Viele Menschen, die Psi-Erfahrungen mach-
ten, getrauten sich nicht, sie einzugestehen, aus der begründeten Befürch-
tung, von Leuten wie Clodd gleich des Aberglaubens und der Rückstän-

78digkeit bezichtigt zu werden. Die »Psycho-Folkloristen«, wie Lang ein-
mal sich und seinesgleichen etikettierte, beschäftigten sich nicht, wie Mr.
Clodd ihnen unterstelle, mit der »Geister-Welt«; sie interessierten sich
vielmehr für faktisch durchaus beobachtbare Phänomene, die aber in der
Hauptsache mentaler Natur seien. Wenn Menschen zum Beispiel halluzi-
nierten, begreife er nicht, warum in aller Welt das nicht Gegenstand wis-

79senschaftlicher Forschung sein solle? Wir widmen uns, erklärt und
wiederholt er schon nachgerade mit Engelsgeduld, nicht mit dem »Über-
sinnlichen«; wir beschäftigen uns lediglich mit besonders ungewöhnlichen
Vorkommnissen. »Eine Geistererscheinung«, hält er Clodd und seiner
»Ziegensuite« vor, »ist, gesetzt, ihre Existenz unterliegt keinem Zweifel,

80ein ebenso ›natürliches‹ Phänomen wie die Verdauung« (die Sorge um
eine komplikationsfreie Digestion spielt in der viktorianischen Literatur
eine merkwürdig hervortretende Rolle). Lang schloß für seine Person
allerdings die Möglichkeit eines Fortlebens nach dem Tod – und je älter er
wurde, um so mehr – davon aus. In der SPR verfocht sie vor allem der
bedeutende Althistoriker und Mitbegründer der Gesellschaft Frederic
Henry Myers (1843-1901). »I cannot march with him«, bekannte Lang 1903
in seinem Artikel Human Personality after Death für die Märzausgabe der
Monthly Review, um schließlich in seiner Presidential Address 1911 hinzu-

81zufügen: »I believe in nothing of the sort.«
       3. Clodd warf der SPR-Garde des weiteren vor, sie ließe sich allzu

82bereitwillig von Scharlatanen hinters Licht führen. Ihr Bias narkotisiere
offensichtlich ihr Urteilsvermögen. Gelehrsamkeit scheine nicht wirksam
davor zu schützen. Wenn es um ein chemisches Element wie Thallium,
das Radiometer oder eine der anderen wundervollen Entdeckungen von
Mr. Crookes gehe, hege er keinerlei Zweifel. Doch sobald die Herren »in
dunklen Räumen mit Medien zusammensitzen, die zu abnormen ekto-

83plasmatischen Dehnungseffekten imstande scheinen, gelten ihnen
weder Zeit und Raum noch die Gesetze der Schwerkraft mehr etwas«. Des

2004-05-06 15-55-14 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schafe und Ziegen. Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft  |  161

Menschen Sinne, so das Credo Clodds, »sind seine Erzbetrüger (archde-
ceivers), denen die Vorurteile hilfreich zur Hand gehen«. Dagegen immu-

84nisiere allein intellektuelle Selbstdisziplin. Und sichtlich nicht ohne
Triumphgefühl führt er zum Beweis den Fall des seinerzeit international
hochrenommierten Mediums Eusapia Paladino (1854-1918) an, dessen
Demonstrationen, wie namentlich Tischrücken und Materialisationen,
allenthalben Furore machten. Auch Lang zeigte sich so beeindruckt, daß
er bekannte, »praktisch überzeugt« zu sein. Doch es blieben Zweifel.
Eusapia wurde wiederholt getestet, beziehungsweise »durchgemangelt«
(busted up), wie Lang es ausdrückte, um dann tatsächlich des Trickbetrugs
überführt zu werden. »Daß eine illiterate, wenn auch schlaue neapolitani-
sche Taschenspielerin Männer von hoher Intelligenz zu Narren halten
konnte, bestätigt«, so Clodds genüßliches Resümee, »meine Vorbehalte

85voll und ganz.« Klüger hätten sich hinterher allerdings nur einige weni-
ge gezeigt, andere dagegen ein trotziges »e pur si muove« gemurmelt. Mr.
Lang habe immerhin, halb scherzend, in einem Brief, »where one hears
him whistling to keep up his courage«, freimütig eingeräumt, er hoffe, Eusa-
pia werde nunmehr der SPR die Gelegenheit geben, ihr Geld für bessere

86Zwecke aufzuwenden.
       Lang erwiderte, Irrtümer müßten, wie die Geschichte der Wissen-
schaft sattsam belege, keinesfalls eine Katastrophe darstellen; man könne
lernen aus ihnen. Im besagten Fall wisse man jetzt, wie der Trick funktio-
niere, und das sei insofern ein wichtiger Wissensgewinn, als er transkul-

87turell und über Jahrhunderte hin angewandt worden sei. Denn rein
erkenntnispragmatisch erscheine ihm sinnvoller zu fragen, warum etwas

88immer wieder gemacht oder erzählt werde, statt, ob es »wahr« sei. Und
überdies dürfe man nicht übersehen, daß die Trickhypothese nur eine
begrenzte Reichweite besitze. Sie könne schwerlich weder Suggestion und
Hypnose noch etwa durch Drogengenuß induzierte Halluzinationen
erklären. Ihm sei durchaus begreiflich, daß die SPR sich für derartige
Phänomene interessiere, nicht aber, warum sie die Volks- und Völker-

89kunde kalt lasse. Sollten denn alle, die jemals Psi-Erlebnisse hatten, und
nicht zuletzt die besonders kritischen und vertrauenswürdigen unter
ihnen, »Sklaven angeborener Instinkte und Opfer gerade der untauglich-
sten (unfittest) Reliktvorstellungen« sein? Und müsse es nicht überhaupt
sehr merkwürdig erscheinen, daß ausgerechnet die am wenigsten taugli-

90chen Traditionen mit einer derartig kraftvollen Beharrlichkeit überleben?
Lang benannte hier zu Recht einen Widerspruch, den die in ihrem »napo-
leonischen Überlegenheitsdünkel« hochhinwandelnden Cloddschen »Zie-
gen« großzügig ihrer Aufmerksamkeit zu entschlagen beliebten.
       4. Clodd wich einen Schritt zurück und dämpfte ab, er werfe den
Psychoforschern nicht so sehr vor, daß die Phänomene, denen ihr Inte-
resse gelte, von Geistwesen verursacht seien. Von mir aus, räumte er
großmütig ein, »können sie glauben, was sie wollen«. Seine Vorbehalte
bezögen sich weniger auf ihre Untersuchungen als die dabei angewand-

2004-05-06 15-55-14 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162  |  Der sechste Sinn

ten Methoden. Zum Beispiel habe sich eine ihrer Kommissionen mit
Halluzinationsphänomenen beschäftigt und dabei nahezu doppelt soviel
Frauen wie Männer befragt. Ein Zehntel der Befunde sei von Angehöri-
gen der »ungebildeten Klassen«, wie Besitzern kleiner Läden und Kü-
stenwächtern, erhoben worden. Zudem hätten neben den Herren Sidg-
wick, Myers und Podmore den Hauptpart in der fünfköpfigen Kommissi-
on offenbar die beiden weiblichen Mitglieder, nämlich die Gattin des
Erstgenannten und Fräulein Alice Johnson, innegehabt, was sein Miß-
trauen zusätzlich nähre. Denn wen könne es ernstlich wundern, daß da
die Ergebnisse positiv ausfielen. Geistig Minderbemittelte und Frauen
neigten natürlich eher zu Halluzinationen. Zwölf der Befragten hätten
sogar vorgegeben, »Engel« gesehen zu haben! Tröstlich sei immerhin,
daß England deutlich besser als Brasilien und Rußland abgeschnitten

91habe. Er perhorresziere derartige Untersuchungsmethoden; sie seien
wertlos, weil inkorrekt und von Vorurteilen geleitet. »The psychical resear-
cher«, beschied er zum Schluß seiner so absolut vorurteilsfreien Abrech-
nung, »represents a state of feeling, the folklorist represents an order of

92thought.«
       Lang ließ die Blöße, die ihm sein Kontrahent hier allzu unbedacht
bot, nicht ungenutzt. In seiner Presidential Address 1911 vor der Society for
Psychical Research würdigte er den Anwurf nur weniger Worte und drück-
te den Finger dabei sanft, aber mit Nachdruck auf die weiche Stelle. »Ein
Freund von mir«, sagte er, »den ich nicht namentlich nennen will, hat
unsere Halluzinationsstudie kritisiert […] Von den Befragten, die bestäti-
gende Antworten gaben, waren 185 keine Briten und daher, natürlich,
geistig minderbemittelt. Soweit ich also sehe, sind Nichtengländer alle-
samt Hohlköpfe.« Er habe seinen Freund vor derartigen Verstiegenheiten
gewarnt. Doch, durchdrungen von seiner intellektuellen Überlegenheit,
habe er sich, wie Napoleon bei Waterloo, in sein Verhängnis gestürzt und

93seine halsbrecherische Statistik publiziert. Mehr bedurfte es nicht. Mit
der Offenlegung des krassen Vorurteils Clodds war auch seine Kritik
erledigt.
       Manche, wie Gillian Bennett, meinen, es sei nicht möglich zu ent-
scheiden, wer bei dem Disput letztlich die Oberhand behalten habe. Die
Standpunkte hätten zu weit auseinandergelegen, um einen Ausgleich

94auch nur denkbar erscheinen zu lassen. Ich sehe es anders. Clodd war
es, der seine Ansichten mit Schafsvertrauen verfocht, das heißt sich selbst
zu keinem Augenblick in Frage zu stellen vermochte. Wo die Schwierig-
keiten erst eigentlich anfangen, lagen für ihn die Lösungen bereits wohl-
feil bereit. Bei allem Argumentieren stand das evolutionistische Credo
immerzu schon gleichsam als Koeffizient vor der Klammer. Lang dagegen
blieb unsicher und skeptisch, auch seinen eigenen Auffassungen gegen-
über. Bereits in Cock Lane and Common Sense bekannte er, alles andere als
überzeugt zu sein, daß den Phänomenen, von denen er berichte, auch
tatsächlich Realität zukomme; er sehe sich außerstande, eine Entschei-

2004-05-06 15-55-14 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schafe und Ziegen. Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft  |  163

95dung pro oder contra zu treffen. Insofern nahm er es mit den Prinzipien
der wisenschaftlichen Redlichkeit und des kritischen Rationalismus ern-
ster als die »Ziegen«, die ihm allzuhoch erhobenen Hauptes meinten, die
Hörner zeigen zu müssen.
       Und nicht zuletzt behielt er Recht. Psi-Phänomene sind weder Relikte
aus grauer Vorzeit noch – beziehungsweise allein – die verquere Ausge-
burt zurückgebliebener, unterernährter oder morbider Hirne. Das von
Lang wiederholt geltend gemachte Argument, für ihre Realität spräche vor
allem, daß sie zu jeder Zeit, unabhängig von den jeweils gegebenen kultu-
rellen Voraussetzungen, von Stand und Intelligenz der Personen immer
wieder unter formal und strukturell übereinstimmenden Bedingungen in
Erscheinung treten könnten, hat durch die stetig wachsende Zahl von
Belegen, zu denen nicht zuletzt die Ethnologie einen erheblichen Teil
beitrug, eine schwerlich abweisbare Bestätigung erfahren. Zumal Telepa-
thie, Hellsehen und Psychokinese, das heißt die mentale Einflußnahme
auf physische Körper und Zustände, dürften inzwischen als gesicherte
Tatbestände gelten. Dem gab unter den renommierteren Ethnologen, wie
schon erwähnt, als erster William H. Rivers in seinem Nachruf auf Lang
ungeschminkt Ausdruck. Seinem Wirken sei es vor allem zu danken, daß
nunmehr die Zeit, in der es für einen Wissenschaftler noch als unziem-
lich galt, sich mit der Parapsychologie zu befassen, endgültig der Vergan-

96genheit angehöre – eine Einschätzung, die allerdings, wie die Folgezeit
lehrte, an verfrühtem Optimismus litt. Viele haben zwar sogar selbst
entsprechende Erfahrungen gemacht, mochten sich aber nicht dazu
bekennen, bis zum heutigen Tag, weil sie noch immer meinen, um ihre

97Reputation fürchten zu müssen. Rühmliche Ausnahmen bildeten da
zum Beispiel, beide aufgrund einschlägiger Erfahrungen während ihrer
Feldforschungsarbeit, der seinerzeit führende australische Ethnologe
Adolphus Peter Elkin (1891-1979) und der schwedische Amerikanist und
Religionsethnologe Åke Hultkrantz, Mitglied der Königlichen Akademie
der Wissenschaften zu Stockholm. Elkin gestand: »Viele von uns neigten
dazu, die Mitglieder der Society for Psychical Research für absonderliche
Typen (queer beings) zu halten. Indes kann es nur Aufgabe der Wissen-
schaft sein, alle Phänomene zu untersuchen, geduldig, objektiv und, falls

98notwendig, mit Hilfe neuer Zugangsweisen.« Hultkrantz rang sich zu
dem Bekenntnis durch: »Kurzum, ich bin geneigt, die Behauptung zu
akzeptieren, daß es sogenannte paranormale Phänomene gibt, die Teil

99unserer Realität sind.«
       Zuletzt rückte auch Clodd seinem unbequemen Freund um einiges
näher. Widerstrebend erkannte er an, daß er sein Pulver wohl nicht so
reichlich verschossen hätte, wenn nicht der Gegner ein Mann vom Range
Langs gewesen wäre. »De mortuis«, mahnt er versöhnlich, und nicht
zuletzt an die eigene Adresse gerichtet, in seinem Nachruf auf den

100Freund, »nil nisi verum«. Vor einigen Jahren, berichtet er, hätten sie die
Dinge im Club noch einmal diskutiert. »Ich zitierte den Vers ›the devils

2004-05-06 15-55-14 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164  |  Der sechste Sinn

also believe and tremble‹«, worauf Lang augenzwinkernd erwidert habe: »I
101don’t believe, but I tremble«.

       Andrew Lang war, was auch immer ihn sonst noch auszeichnete, auf
jeden Fall ein außergewöhnlicher Ethnologe – universal gebildet, origi-
nell, kreativ, dabei kritisch und »fair« im besten britischen Sinne. Dank
seiner kunstvollen Feder und großen öffentlichen Reputation trug er zu

102seiner Zeit wie kein anderer zur Popularisierung der Parapsychologie bei.
Requiescat in pace domini.

2004-05-06 15-55-14 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 150-164) T01_09 kap 9.p 51980185940

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Zwei fa l t igkeit der Welt . Von der Spiegelung des Festen im Flüss igen  |  165

 
 
 
 
 
 
 
 

10. Die Zweifaltigkeit der Welt

Von der Spiegelung des Festen im Flüss igen

Gibt es Gespenster? Oder, anspruchsvoller formuliert: Gibt es Götter?
Letztere zeigen sich in der Regel nicht. Selbst Moses mußte sich mit der
Stimme Gottes begnügen, der aus einem brennenden Busch, in der Wü-
ste, hoch auf dem Sinai oder aus der Stiftshütte heraus zu ihm sprach.
Geister dagegen treten hier und da in Erscheinung – in tierlicher wie
menschlicher Gestalt, als Windhose, Strudel oder wandernde Lichter über
sumpfigem Grund. Da sie in Erdnähe leben, entspricht es ihrer Natur
schon eher, sich zu »materialisieren«. Totengeister, dem Menschen am
engsten verbunden, kehren periodisch zurück; sie verkörpern sich immer
wieder aufs neue.
       Allgemein aber ziehen auch Geister es vor, gemäß ihrer Beschaffen-
heit ungesehen zu bleiben. Sie sind, gleich den Göttern, nicht von dieser,
sondern einer anderen, mit den leiblichen Sinnen daher nicht unmittelbar
wahrnehmbaren Welt, die dort beginnt, wo die unsere, erfahrungsgesät-
tigt vertraute aufhört. Der Umschlag vollzieht sich nicht abrupt; die Über-
gänge sind fließend, die Konturen verschwimmen oder verschränken sich
und durchfalten einander. So kommt es schon in Grenzbereichen, mehr
dann aber noch darüber hinaus, zu ungewöhnlichen, verwirrenden, »exo-
tischen« und häufig erschreckenden Erscheinungen. Denn was anders ist,
hebt sich ab von der eigenen binnenweltlichen Ordnung, steht, je ferner
man ihr entrückt ist, in teils kaum noch erträglichem Widerspruch zu ihr,
schlägt zuletzt um in absolute Inversion, die gewöhnliche Menschen, die
sich ihr aussetzen, tötet, das heißt sich zu eigen macht.
       Jenseits der Feldflur dehnen sich, wenig bekannt und unvertraut,
Steppe, Busch, Wald, Dschungel, Sumpfland und karstige Höhenregio-
nen aus, in denen es »unheimlich« ist, unberechenbare, meist bösartige
Geister hausen, überall Gefahren lauern, Ungeheuer ihr Unwesen treiben
und nur wenigen Begnadeten sich einmal eine Gottheit offenbart. Wer
beherzt genug ist und die Schrecken nicht scheut, kann dort auch viel
Neues erfahren und, wie die Märchenhelden im Zauberwald, in den Besitz

2004-05-06 15-55-14 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 165-171) T01_10 kap 10.p 51980185948

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166  |  Der sechste Sinn

übergewöhnlich wirksamer, magischer Mittel und Medizinen gelangen,
Schätze heben – und eine Prinzessin zur Frau gewinnen.
       Geht der Tag zur Neige, kriecht aus dem Wald, aus Mulden, Höhlen,
Schluchten und Dickicht das Dunkel hervor, das dort nie vollends von
Sonne und Taglicht ausgetilgt wird, wirft immer längere Schatten und
überzieht zuletzt die Erde mit Nacht. Und mit ihm kommen die Geister –
bis ins Dorf. Fenster und Türen werden fest verschlossen gehalten. Sie
geöffnet zu lassen, könnte tödliche Konsequenzen nach sich ziehen, weil
dann, einem rumänischen Volksglauben nach, die Gefahr besteht, daß

1»der Teufel ins Haus kommt«. Erst recht drohte draußen Gefahr. Nie-
mand, den nicht eine dringende Verpflichtung dazu zwang, verließ in
traditionellen Gesellschaften nachts das Haus. Die Kaguru in Tansania
verrichteten dann, um keinerlei Risiko einzugehen, selbst ihre Notdurft

2im Innern der Hütte. Vor allem Schwangere, Wöchnerinnen und Kran-
ke waren gefährdet. Zum Schutz unterhielt man an ihrem Lager ein
helloderndes Feuer, das die Nacht gleichsam ausschloß. Frauen, die sich
bei Nacht außer Hauses begaben, setzten sich verbreiteter Auffassung
nach der Gefahr aus, von Geistern geschwängert zu werden, das heißt mit

3Wechselbälgern, also verunstalteten Kindern niederzukommen.
       In der Nacht rückten beide Welten, wie zu Anbeginn, als das Dunkel
noch nicht vom Hellen geschieden war, bedrohlich dicht aneinander; die
Binnen- wurde von der Außenwelt überschattet; Unheil und Chaos stan-
den gewissermaßen vor der Tür. Doch wiederum taten sich damit auch
übergewöhnliche Wahrnehmungs- und Erkenntnismöglichkeiten auf. Die
Menschen schliefen und träumten. Ihre Seele verließ den Leib und ver-
mochte weiter, »hell« zu sehen, was ihr bei Tag durch die Einkörperung
verschlossen, »unsichtbar«, blieb; unter Umständen Dinge, die ihr noch
unbekannt und neu waren oder zukünftiges Geschehen betrafen.
       Je nach den gegebenen mundanen Raumzeitbedingungen bestanden
in manchen Fällen günstigere Möglichkeiten zur Transzendierung der
Immanenz; denn beide Welten gingen, wie gesagt, teils ineinander über,
so daß sich die Grenzen verwischten und die Stofflichkeit mal dichter und
undurchdringlicher, mal dünner verteilt und gleichsam gelichtet war, ja
an einzelnen Stellen gewissermaßen »Vakuumverhältnisse« herrschten.
Solche Bedingungen boten zum Beispiel »Löcher« und »Spalten« im
materialen Mantel der irdischen Welt wie Höhlen, Quellen, Teiche, Berg-
spitzen (oft zugleich auch sakrale Stätten!), Heiligtümer, Tempel und
Wendezeiten, etwa zwischen Tag und Nacht, den Jahren und während
biographischer Seinswechselzustände (Geburt, Initiation, Hochzeit, Tod).
Unter derartigen Umständen hatten die Seelen leichter Zugang zum
Jenseits und konnten Informationen (»Botschaften«) von »drüben« annä-
hernd widerstandsfrei durchströmen ins Diesseits, mußten sich hier
allerdings den Gegebenheiten fügen und »materialisieren«, sozusagen
von der Wellennatur umspringen in die Korpuskularität: Sie gerannen zu
außergewöhnlichen Vorkommnissen, zu »Zeichen«, die sich entsprechend

2004-05-06 15-55-14 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 165-171) T01_10 kap 10.p 51980185948

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Zwei fa l t igkeit der Welt . Von der Spiegelung des Festen im Flüss igen  |  167

denn auch um die genannten Passage- und Sakralstätten herum beson-
ders verdichten, beziehungsweise häufiger während der Übergangszeiten
(z.B. in der Neujahrsnacht) auftreten. Wenn ein Einwohner der Insel
Tikopia (Melanesien) durch den Wald geht und einen von Natur aus
scheuen Vogel stracks auf sich zu laufen sieht, muß er davon ausgehen,
daß eine Gottheit zugegen ist – das Außergewöhnliche, »Verkehrte«, des

4Geschehens weist dies untrüglich aus.
       Der Mensch vermag sie zu erkennen und zu deuten, weil er selbst
dank seiner psychophysischen Doppelnatur nicht nur der Verschränkung
beider Welten gleichsam eingefaltet ist, sondern mehr noch die zentrale
Schnittstelle zwischen Geist und Materie darstellt – seine Leibwelt beher-
bergt die unsterbliche Freiseele. Um in der Durchmengung nicht zu
versinken und die Orientierung im Lebensstrom zu verlieren, bedurfte es
der bewußten, artifiziellen Scheidung zwischen Immanentem und Trans-
zendentem durch den Menschen selbst: Die Kultur ist auf Distinktion zwi-
schen Binnen- und Außenwelt, Zugehörigem und Unzugehörigem, Mate-
riellem und Immateriellem, Realem und Irrealem, Diesseits und Jenseits
hin angelegt. Anders wäre ein intelligentes, selbstreflexives Dasein nicht
möglich. Der kosmologische Dualismus ist ebenso ein notwendiges Kon-
strukt wie eine fundamentale Eigenschaft der Welt – weil der Mensch Be-
wußtsein und Denkvermögen besitzt. Entsprechend läßt er sich auch
soweit in der Geschichte zurückverfolgen, wie archäologische Zeugnisse
für das Bestehen von Verwandtschaftsverbänden und, dies vor allem, für
rituelle Bestattungen vorliegen; denn beides basiert auf dem Seelenglau-
ben. Ersteres ist bereits für den späten Homo erectus um 400.000 v. Chr.

5(Mehrfamilienhäuser von bis zu 17 m Länge) , letzteres mindestens seit
6den Neandertalern um 70.000 v. Chr. belegt.

       Der Dualismus setzt, formal auf seine Elementarstruktur reduziert,
zwei unterschiedliche Systeme voraus, die einander benachbart sind. Infol-
gedessen bildet ihr Grenzbereich eine genuin kritische Zone, in der, fern
vom Gleichgewicht und der Regelkonsistenz der Zentralareale, Wider-
streitendes in Berührung gerät, erodierende Destabilisierung einsetzt und
Unerwartetes möglich wird. Übergangszonen kennzeichnet daher ein

7kreatives, das heißt dynamisches Potential. Was hier geschieht, entzieht
sich eindeutiger Zuordnung, erscheint polypossibel, oszillierend zwischen
vielerlei Möglichkeiten, läßt wechselnde Bestimmungen zu, ist offen für
Innovationsansätze. Wer Neues sucht und den Wandel will, muß »bis an
die Grenze gehen«.
       Dort sieht er sich den »Gezeitenkräften« ausgesetzt, wie sie aus der
Umdrehung zweier (oder mehrerer) unterschiedlich strukturierter be-
nachbarter Systeme, ihrer schleifenden Berührung und – mal leichteren,
mal massiven – Wechselwirkung entstehen. In der Endowelt ist alles auf
das Bemühen hin angelegt, die Schöpfung, die hier ihren höchsten Voll-
kommenheitsgrad erreichte, vermöge strikter Traditionstreue zu perpetu-
ieren. Das Geschehen wiederholt sich, kurzfristig auf linearen oder bo-

2004-05-06 15-55-15 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 165-171) T01_10 kap 10.p 51980185948

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168  |  Der sechste Sinn

genförmigen, letztendlich auf zyklischen Bahnen. Die Kräfte sind vektori-
ell gebunden; sie wirken auf gleichförmige, bestandserhaltende Weise.
Draußen in der Exosphäre jedoch, wo das Schöpfungswerk unvollendet
blieb, das heißt der Trennungsprozeß von Flüssigem und Festem, Dunkel
und Hell, Geformtem und Ungeformtem gleichsam auf halbem Weg zum
Stehen kam, wirken die Kräfte ungeordnet, widereinander, teils strudel-
förmig, explosiv und immer zerstörerisch für alles, was sie berühren. Wer
sich dorthin begibt, läuft Gefahr, entsprechend der Verzerrung der räum-

8lichen Strukturen, des Geschehens und selbst der Zeit »verkrümmt«,
wenn nicht »zerrissen«, oder verwandelt zu werden – zum »Zauberer«,
der auf die Schädigung anderer sinnt, zum Wegelagerer, Räuber, Werwolf
und Untoten oder, wenn ihm gutartige Jenseitsmächte beistehen, zum
Schamanen, Helden, Heiligen und Erlöser. Häufig verlieren Menschen
wie Geister beim Grenzübertritt – vom Totenreich zurück ins Leben,
wenn eine Fee einen Sterblichen heiratet, jemand, der eine Seelenreise

9unternimmt – die Erinnerung an die verlassene Welt. Machen sie sich
eines schwerwiegenden Fehlverhaltens schuldig, geraten sie ab vom Weg,
der ihnen in der Fremdwelt die Richtung wies, auf die »schiefe Bahn«; die
Entwicklung ist in diesem Fall irreversibel; sie zieht sie in die exosphäri-
sche Abgründigkeit: die Fee stirbt den Tod eines Menschen, ohne ins
Geisterreich zurückkehren zu können, Zauberer und Kriminelle fallen
einem »Schlimmen Tod« zum Opfer, der sie zu Untoten ohne Wieder-
kehr macht, sie bleiben auf ewig »Verzerrte«, absolute Unzugehörige zwi-
schen den Welten.
       Besser also, man geht lediglich bis an die Grenze. Denn auch dort tritt
vermöge der Wechselwirkung Ungewöhnliches und Neuartiges auf, frei-
lich in abgemilderter Form, weil es bereits dem Einfluß der Endowelt
ausgesetzt ist und vertrautere Züge anzunehmen beginnt, das heißt »zu-
rechtgebogen« wird nach Maßgabe der hier herrschenden Anschauungs-
kriterien. Gleichwohl stellt es allemal eine »Information« dar, die nur, um
ihr das potentiell Bedrohliche der Neuartigkeit zu nehmen, entweder
abgestoßen, eliminiert, oder eben dem endoweltlichen Vorstellungszu-
sammenhang integriert, also gedeutet und »eingestuft« wird.
       Damit ist ihr Gehalt sinnhafter Teil der determinierten Regelwelt des
Binnensystems geworden. Er zählt nunmehr – um einen terminologi-
schen Vorschlag des Pädagogen Alfred K. Treml aufzugreifen – zu dem,
was eine Kultur »markiert«. Jenseits dieser Welt des »Bezeichneten« er-
streckt sich, bis ins Unendliche, »alles andere«, die Sphäre des indetermi-

10nierten »Nichtmarkierten«, die »Transzendenz« , oder, wenn man so
11will, der Carl Gustav Jungsche »Welthintergrund«. Ohne diese unsicht-

bare »dunkle« Welt, aus der uns ständig unerwartete und neuartige
Informationen zufließen, wäre die helle sichtbare nicht zu denken, ja
erstere stellt für die letztere »geradezu die Bedingung ihrer Möglichkeit«
dar. Denn erst der »Kontrast der Differenz von markierter und nichtmar-

12kierter Seite« erlaubt eine »sinnhafte Kommunikation«.

2004-05-06 15-55-15 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 165-171) T01_10 kap 10.p 51980185948

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Zwei fa l t igkeit der Welt . Von der Spiegelung des Festen im Flüss igen  |  169

       Beide verbindet offenbar ein unauflösliches Komplementaritätsverhält-
13nis. »Wir spielen nämlich oft«, stellte der scharfsinnige Kant in seiner

quasi-ethnologischen Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht be-
reits fest, »mit dunkelen Vorstellungen, und haben ein Interesse, beliebte
oder unbeliebte Gegenstände vor der Einbildungskraft in Schatten zu
stellen; öfter aber noch sind wir selbst ein Spiel dunkeler Vorstellungen,
und unser Verstand vermag nicht, sich wider die Ungereimtheiten zu
retten, in die ihn der Einfluß derselben versetzt, ob er sie gleich als Täu-

14schung anerkennt« – natürlich! Wiewohl Kant doch andererseits sicher
ist, »unbezweifelt schließen zu können«, daß wir derartige »dunkele Vor-
stellungen« nicht nur haben, sondern ihr »Feld […] im Menschen uner-

15meßlich sei«.
       Das Komplementaritätspostulat besagt, daß man die »helle« wie die
»dunkle«, die »markierte« wie die »unmarkierte« Welt im Bezug zuein-
ander als Ganzes zu verstehen versuchen muß. Dies wurde auch von
neueren Physikern, wie namentlich Wolfgang Pauli (1900-1958; Nobel-
preis 1945), gefordert. Ihm zufolge ist Naturwissenschaft ohne Irrationali-
tät gar nicht denkbar, wobei man das Irrationale indes weder als das noch
nicht Verstandene noch das Widervernünftige, sondern als Außervernünf-
tiges zu begreifen habe, das rational nicht zu begründen sei. Ein ganzheit-
liches Naturverständnis müsse »die irrationalen Aspekte des Außerver-
nünftigen als gleichberechtigtes Gegenüber des Vernünftigen anerken-

16nen«. Paulis Postulat, resümiert Hans Primas, der es ebenso sieht,
laufe auf eine neue, umfassendere »Idee der Wirklichkeit« hinaus; sie
»schließt Bilder und Symbole ein und erfordert eine Konjunktion komple-

17mentärer Aspekte«.
       Doch bleibt auch bei dieser, gleichsam gerundeten Anschauung der
Bereich, in dem komplementär verschränkte Systeme unmittelbarer anein-
ander geraten und sich ihre Wechselwirkungsprozesse verdichten, die
kritische Schnittzone des Ganzen, gleichzeitig aber auch der analytisch
fruchtbarste Ansatzbereich für das Verständnis der Komplementarität
selbst.
       Gilt in der Endowelt des vernünftig Markierten, die Irrationales und

18Dunkles »als nicht dazu gehörend […] ausschließt« , die Rationalität der
aristotelisch-booleschen Logik (nach dem britischen Mathematiker
George Boole, 1815-1864), die nur wahre oder falsche Aussagen anerkennt
(tertium non datur), und wird ihre Gegenwelt von Antikriterien des un-
markierten »Außervernünftigen«, in extremis dem kosmologischen Inver-
sionsprinzip beherrscht, kann weder das eine noch das andere die Vor-
gänge in den Grenzbereichen bestimmen. Entweder schlagen hier, wie
weiland während der Schöpfung und dereinst am Ende der Welt, Ord-
nung und Chaos, Form und Formlosigkeit, Festes (Teilchen) und Flüssi-
ges (Welle), Leben und Tod oder »Geist« und »Materie« unmittelbar
ineinander um, oder es stellen sich korrelationale, also Korrespondenzbe-
ziehungen her, die weder dem Satz vom ausgeschlossenen Dritten noch

2004-05-06 15-55-15 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 165-171) T01_10 kap 10.p 51980185948

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170  |  Der sechste Sinn

vollends der Inversion unterworfen sind, sondern den Regeln der kom-
plementären Wechselwirkung gehorchen: Sie können sowohl das eine als

19auch das andere sein – je nach Situation und Zugriff. Es herrschen in
diesen »gleichgewichtsfernen« Bereichen genuin instabile, mehrdeutige
Verhältnisse.
       Und ebenhier treten Ereignisse auf, die wir als kontingent oder para-
normal erfahren, dringt Transzendenz in den Vordergrund der materiali-
sierten Endowelt durch. Gedankliche Impulse (der »Operator Psi«) errei-
chen über das Mana-Feld die Dunkelseite unseres Bewußtseins. Die mei-
sten nehmen wir vermutlich nicht wahr; sie lösen kein Echo aus, »leuch-
ten« nicht »auf« bis in die Noosphäre, da sie uns nicht betreffen. Stammt
das Signal jedoch von einem Menschen, der uns nahesteht, mit dem uns
aufgrund eines langen, intensiven Zusammenlebens »Sympathie« ver-
bindet, ruft es eine spürbare Reaktion hervor, die ins Bewußtsein tritt und
über die anthropomorphe Vorstellungsbildung Gestalt gewinnt: Wir »se-
hen« (Hellsehen, »Wahrträume«) oder »empfinden« (Telepahie), je nach
der Stärke des Impulses, daß der Betreffende in Gefahr schwebt, oder
mutmaßen aus den Umständen der Wahrnehmung heraus, daß ihm eine

20ganz bestimmte Bedrohung bevorsteht (Präkognition) ; sind die Gesichte
»echt«, das heißt der Beziehungspartner befindet sich auf der Jagd, auf
einer Autofahrt oder im Krankenhaus, trifft die Vorausschau mit annä-
hernd fünfzigprozentiger Wahrscheinlichkeit zu, da die möglichen Alter-
nativen begrenzt sind. Nach den Kriterien der aristotelisch-booleschen
Aussagenlogik, wie sie für die Zentralareale der Endowelt gelten, wäre
Präkognition ein Unding. Darauf wies schon Aristoteles (384-322 v. Chr.),

21der Schöpfer des Satzes vom ausgeschlossenen Dritten , selbst hin. Er
meinte nämlich, daß dieser schwerlich auch Geltung für Aussagen über
künftige Ereignisse haben könne. Denn das würde bedeuten, daß alles
Geschehen determiniert sei, weil etwa die Aussage: »Morgen wird eine
Seeschlacht stattfinden«, bereits heute notwendig wahr oder falsch sein

22müsse – ein Drittes wäre ja nicht möglich.
       Dafür, daß der Operator Psi (der »Geist«) die Physis zu beeinflussen
vermag, liegen hinreichende Beweise vor. Die Befunde der Neurowissen-
schaften, namentlich der Elektrophysiologie, lassen heute kaum mehr
einen Zweifel daran, daß zwischen Hirn und Psyche eine stete Wechsel-
wirkung, ein »psychozerebraler Korrelationismus«, besteht – der wiede-

23rum auch die Grundlage der Psychokinese bildet.
       Überdies scheint die neurophysiologische Basis der telepathischen
Suggestibilität auch genetisch bedingt zu sein, das heißt sich über die

24Jahrhunderttausende hin durch Auslese evolutiv entwickelt zu haben.
Dies würde nicht zuletzt auch die universalen und kultur- wie zeitunab-
hängigen Übereinstimmungen paranormaler Wahrnehmungen und Phä-

25nomene erklären.
       Heute allerdings ist diese Empfindsamkeit von grobsinnlicher »Reiz-
überflutung« und der Dominanz der Apparate überdeckt. Im Islam wird

2004-05-06 15-55-15 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 165-171) T01_10 kap 10.p 51980185948

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Zwei fa l t igkeit der Welt . Von der Spiegelung des Festen im Flüss igen  |  171

der Umstand, daß sich in der neueren Zeit keine Wunder mehr ereignen,
26entsprechend auf die zunehmende Säkularisierung zurückgeführt.

Tiere indes besitzen die ursprüngliche, wahrhaft »feinsinnige« Empfind-
samkeit noch, die uns oft geradezu ans »Wunderbare« zu grenzen
scheint. Bakterien, Bienen, Vögel oder Wale nutzen zur Orientierung das
Magnetfeld der Erde; Rochen und Haie registrieren Impulse in der Di-
mension von millionstel Volt im Nervensystem und Muskelgewebe der
von ihnen gejagten Tiere; Robben können mit Hilfe ihrer Barthaare die
»hydrodynamischen« Spuren »lesen«, die ihre Beutetiere im Wasser

27hinterlassen haben. Beim Menschen legen erst persönliche oder auch
gesellschaftliche Krisensituationen, wenn die Panzer der modernen Medi-
enwelt Risse erhalten und aufbrechen, den alten »Spürsinn« bloß. Im
Zweiten Weltkrieg hörte man, wie schon gesagt, in Deutschland häufig
von Frauen, die »gewußt« hatten, daß ihre Söhne oder Ehemänner gefal-
len waren, noch ehe sie die offizielle Todesnachricht erhielten. Derartige
sensitive Sonderbedingungen machen außersinnliche Wahrnehmung
immer wieder möglich. Eine Erklärung jedoch liefern auch hier weder
indianisches Naturverständnis, keltische Mystik oder meditative Versen-
kung, sondern allein der systematische interkulturelle Vergleich und
Befundanalysen nach den Kriterien wissenschaftlicher Methodik und
epistemologischer Rationalität. Außersinnliche Wahrnehmung und Szien-
tismus stehen nicht in einem booleschen Verdrängungsverhältnis; ihre
Beziehung sollte vielmehr, entsprechend den Vorgaben der Natur, im
Sinne eines komplementären Wechselwirkungsprozesses verstanden
werden. Letzten Endes behalten »Schafe« und »Ziegen« Recht – doch nur,
sofern sie bereit sind, gemeinsam zu grasen.

2004-05-06 15-55-15 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 165-171) T01_10 kap 10.p 51980185948

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172  |  Der sechste Sinn

 
 
 
 
 
 
 
 

Anmerkungen

Kap i t e l 1 23.  H. Hartmann 1952: 131.

24.  Vgl. Lucadou 1989: 110.

1.  Stevenson 2000: 274. 25.  Schuetz 1944: 507.

2.  Davis & Hersh 1986: 167f. 26.  Vgl. z.B. Evans-Pritchard 1929: 179f.

3.  Adler 1984: 269. Hogbin 1970: 145.

4.  Mischo 1984: 39. 27.  Hasenfratz 2002: 10.

5.  Primas 1996: 71. 28.  Vgl. z.B. Downs 1966: 55. Jones &

6.  Koestler 1972: 26. Jones 1976: 19.

7.  Prigogine & Stengers 1981: 171. 29.  Lachmann 2002: 140f.

8.  Prigogine & Stengers 1981: 175. 30.  Lachmann 2002: 137 (Hervorhe-

9.  Prigogine & Stengers 1981: 199. Ro- bung von mir, KEM).

bert 2001: 68. 31.  Pervin 1963: 570f., 585f.

10.  Monod 1971: 143. 32.  Hund 1996: 27.

11.  H. Schmidt 1993: 29. 33.  Nach Vaihinger 1922: 73f.

12.  Primas 1996: 73. Robert 2001: 68, 34.  Vollmer 1986: 67.

70. 35.  L. M. Krauss 1987.

13.  Prigogine & Stengers 1981: 202f. 36.  Linton 1952. Kluckhohn 1941.

Robert 2001: 68.

14.  Neuser 1996: 9. Robert 2001: 70.

15.  Luhmann 1978: 422. Kap i t e l 2
16.  E. von Weizsäcker 1974: 93ff.

17.  Kaspar 1983: 132. 1.  Müller 2000.

18.  E. von Weizsäcker 1974: 95 (Her- 2.  Genz: 1992: 441.

vorhebung im Original). 3.  Linton 1952: 11ff., 80.

19.  Liebeck 1928: 83f. Vgl. Pervin 1963: 4.  Hogbin 1970: 145.

571, 585f. Schaal 1959: 332. 5.  Sell 1955: 9.

20.  Vgl. z.B. Sell 1955: 86 (Andamaner). 6.  Krige & Krige 1947: 270. Vgl. das

21.  Silberbauer 1981: 110. analoge Beispiel bei Clausen 1969: 141,

22.  Vgl. z.B. Muller 1971: 81 (Rukuba, bei dem ein einziger von fünf sambi-

Nigeria). Harwood 1970: 49 (Safwa, Tan- schen Bergleuten durch Steinschlag den

sania). Ghurye 1963: 78f. (Mahadev Koli, Tod fand.

Indien: Maharashtra). 7.  Wilson 1959: 8.

2004-05-06 15-55-15 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anmerkungen  |  173

8.  Silberbauer 1981: 58. 40.  Turner 1968: 135-150. Traube 1989:

9.  Vgl. Goody 1962: 208f. Faron 1967: 323.

228. Popov 1976: 34f. Silberbauer 1981: 41.  Douglas 1974: 125ff.

53. Fischer 1987: 87. 42.  Vgl. z.B. Habermas 1991: 70f.

10.  Wilson 1957: 231. 43.  Aristoteles: Metaphysik VI 3. 1027a,

11.  Bailey 1971: 23f. 20ff.

12.  Silberbauer 1981: 114. 44.  Kaspar 1983: 132 (Hervorhebungen

13.  Sundermeier 1980: 256. im Original).

14.  Heeschen 1994: 181. 45.  Nach Vollmer 1986: 53 (Hervorhe-

15.  Kenner 1970: 95f. bung im Original).

16.  Vgl. z.B. Grimms Märchen Nr. 182, 46.  Simpson 1969: 27f.

Die Geschenke des kleinen Volkes. 47.  Nach Popper in Popper & Eccles

17.  Goldenweiser 1932: 365f. 1982: 44.

18.  Arsdale 1981: 113. 48.  Sachsse bei Jaroschek 1979: 63f.,

19.  Vgl. z.B. Rivers 1920: 51. Fuchs 66.

1950: 101, 221. Paulson 1960: 94. Baer 49.  Monod 1971: 154. Vgl. Simpson

1969: 285. Popov 1976: 31. 1969: 23f.

20.  Smoljak 1991: 108. 50.  Simpson: aaO, 27ff.

21.  Mensching 1926: 76f. 51.  C. F. von Weizsäcker 1994: 28 (Her-

22.  Elkin 1945: 12. vorhebung von mir, KEM).

23.  Elkin 1945: 12. 52.  C. F. von Weizsäcker 1994: 23.

24.  Wilson 1957: 49, 72f. 53.  Vgl. Prigogine & Stengers 1981:

25.  Vgl. z.B. Wilson 1957: 17, 63. 199ff. Halliwell 1992: 54.

26.  Just 1991: 91. Vgl. Hetmann 1984: 54.  Halliwell 1992: 54.

60. 55.  Vgl. Halliwell 1992: 58.

27.  Mischo 1984: 20. 56.  Spergel & Turok 1992: 76.

28.  Timm 1983: 234, 238. 57.  Rüsen 1998: 22. 2003: 26ff., 110f.

29.  Mischo 1984: 35. 58.  Luckmann 1991: 79, 81, 85ff., 108.

30.  Mischo 1984: 20. Vgl. Mischo 1983: 59.  Assmann 1996: 17ff.

168f., 174. Timm 1983: 234. Bonin 1983: 60.  Vaihinger 1922: 73f.

77. 61.  Nach Quadbeck-Seeger 1988: 136.

31.  Näheres dazu unten, Kap. 7.

32.  Büchel 1983: 89f. Briggs & Peat

1990: 38. Kap i t e l 3
33.  Mischo 1984: 20.

34.  Vgl. unten S. 78ff. 1.  Vgl. z.B. Friederici 1906: 82. Mör-

35.  Müller 2001: 54ff. Vgl. Zelenin ner 1924: 136f. Serpenti 1968: 123f. Kirk

1932: 22. Elkin 1945: 59. Howell 1984: 1972: 378.

166. 2.  Vgl. z.B. Rivers 1920: 60. Nachtigall

36.  Vgl. z.B. Tradicionnoe mirovozzre- 1952: 193.

nie tjurkov 1989: 92f. 3.  Beninger 1931: 772, 776ff. Tacken-

37.  Fehrle o.J.: 59ff. berg 1955: 102. Narr 1961: 194. Müller-

38.  Müller 1987: 65f., 76f. Puhvel Karpe 1968: 349.

1989: 84.

39.  Puhvel 1989: 93ff.

2004-05-06 15-55-16 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174  |  Der sechste Sinn

4.  Vgl. z.B. Man 1883: 86. Knortz Kap i t e l 4
1909: 20. Mörner 1924: 136. Malinowski

1927: 107. Buchbinder & Rappaport 1.  Nadel 1947: 268.

1976: 23f. 2.  Müller 1987a: 120.

5.  Briggs & Peat 1990: 42f. 3.  Preuß 1936: 139.

6.  Briggs & Peat 1990: 15, 30. Ditto & 4.  Vgl. z.B. Mills 1926: 100. Parry

Pecora 1993: 46. 1932: 488. Baumann 1936: 306ff. Elwin

7.  Briggs & Peat 1990: 45. 1950: 135f. Inan 1954: 20, 22. Lévi-

8.  Ditto & Pecora 1993: 47. Strauss 1971: 243. Eliade 1981: 146. Ior-

9.  Bauer 1992: 253f. H. Schmidt 1993: danskkij 1982: 12.

30. 5.  Harva 1938: 118, 122ff.

10.  Vgl. Amann 1992: 232f., 237. 6.  Müller 2002a: 217. Vgl. Reimbold

11.  Vollmer 1986: 103. 1970: 81.

12.  Amann 1992: 254. 7.  Biezais 1983: 283. Vgl. Gahs 1928:

13.  Vgl. Genz 1992: 353. 236f.

14.  Genz 1992: 39. 8.  Bürkle 1968: 249.

15.  Abbott 1990: 76. 9.  Ritz-Müller 1990: 61f.

16.  Müller 1987a: 114ff. 2000: 328ff. 10.  Röhrich 1980: 169.

17.  Müller 1987b: 38. 11.  Schröter-Kunhardt 1993: 66.

18.  Vgl. z.B. Bogoras 1925: 231f. Men- 12.  Moody 1994. Schröter-Kunhardt

sching 1926: 70. Straubergs 1957: 79. 1995: 133, 137. Kasten 2000: 72. Müller

Doerfer 1983: Nr. 16, 22, 24, 25. Het- 2002: 132f.

mann 1984: 56f., 59f. Just 1991: 91ff. Illi 13.  Vgl. z.B. Die Märchen der Brüder

1991: 116, Fußn. 3. Moody 1994: 44. Grimm, Nr. 186, Die wahre Braut, oder

19.  Müller 2001a: 189. Nr. 193, Der Trommler.

20.  Battaglia 1990: 62. 14.  Assmann 1993: 344. Vgl. z.B. Die

21.  Schouten 1991: 232. Märchen der Brüder Grimm, Nr. 193, Der

22.  Genz 1992: 39. Trommler.

23.  Vgl. Amann 1992: 233f., 253. 15.  Capelle 1940: 150.

24.  Genz 1992: 39ff. 16.  Vgl. Homer: Ilias XIV 231; XVI 672.

25.  Müller 2002: 95f., 157f., 176. Hesiod: Theogonie 211ff., 758ff. Stauda-

26.  Briggs & Peat 1990: 25 (Hervorhe- cher 1968: 77ff.

bung von mir, KEM). 17.  Kasten 2000: 72.

27.  Primas 1992-93: 108 (Hervorhe- 18.  Müller 1987: 66f. Vgl. z.B. die

bungen im Original). Schilderung von Thiel 2001: 210f.

28.  Vgl. Gernert 1994: 129. 19.  Vgl. z.B. Lienhardt 1970: 284. He-

29.  Maruyama 1974. Vgl. Gernert 1994: lander 1988: 121. Thiel 2001: 211.

123. 20.  Lienhardt 1970: 284.

30.  H. Albert 1972: 4f. 21.  Thiel 2001: 211.

31.  Vgl. Bringmann et al. 1990: 19f. 22.  Tremearne 1912: 158f. H. Hartmann

32.  Atmanspacher 1993: 5. 1952: 79f. Wilson 1957: 60, 210f. Ortiz

1969: 52. Mbiti 1974: 32. Sibeth 1992: 51.

Moody 1994: 8. Thiel 2001: 210.

23.  Cipolletti 1983: 131.

2004-05-06 15-55-16 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anmerkungen  |  175

24.  Haraldsson 1992: 470. Schröter- Kap i t e l 5
Kunhardt 1995: 133.

25.  Vgl. z.B. Cipolletti 1983: 73f. 1.  Ritz 1988: 67, 193.

26.  Paracelsus 1926: 47. 2.  Vgl. z.B. Luk’janov 1904: 33 (Abcha-

27.  Vgl. z.B. Barnes 1974: 104. sen, Westkaukasien). Elwin 1947: 475

28.  Müller 1996: 19f. Vgl. Radin 1926: (Muria Gond, Bastar, Indien).

385, Anm. 4. Huber 1965: 94. Beidelman 3.  Vgl. z.B. Schebesta 1951: 572 (Pyg-

1971: 35, 100. 1986: 115. Ritz-Müller mäen, Zentralafrika). Endicott 1979: 95

1997: 28. (Batek Dè, Malaysia).

29.  Spindler 1962: 17. 4.  Paulus Diaconus: Historia Langobar-

30.  Ploss 1876: 264ff. dorum III 34. C. Meyer 1884: 363f. Luk’-

31.  Vgl. z.B. Smoljak 1991: 170. janov 1904: 33. Elwin 1947: 475. Rudolph

32.  Eilers 1927: 76. 1982: 62.

33.  Müller 1997: 39ff. Ritz-Müller 1997: 5.  Ritz 1988: 133, 143. Vgl. Karsten

28. 1935: 242, 444f. Elwin 1947: 479. Bei-

34.  Müller 1996: 40. 1997: 41. delman 1963: 47, Fußn. 7.

35.  Vgl. z.B. Smoljak 1991: 170. 6.  Vgl. z.B. Elwin 1947: 480.

36.  Junod 1912: 56. Vgl. Middleton 7.  Köngäs Maranda 1974: 195f.

1960: 270 (Lugbara, Uganda). 8.  Ritz 1988: 68.

37.  Gossen 1974: 24. 9.  Snow 1994: 139f.

38.  Huber 1965: 94. Müller 1996: 20f. 10.  Vgl. z.B. Ritz 1988: 142f. (Naga, As-

39.  Müller 1973-74: 96ff. sam). Beidelman 1963: 47, Fußn. 7 (Ka-

40.  Sundermeier 1980: 252. guru, Tansania).

41.  Müller 1987: 70f. 11.  Vgl. Hutton 1921: 247f. Parry 1932:

42.  Scheftelowitz 1912: 21f. 351. Karsten 1935: 445. Beidelman 1963:

43.  Thiel 2001: 213. 47, Fußn. 7.

44.  Müller 1987: 72. Ovsyannikov & 12.  Shukla 1959: 61.

Terebikhin 1994: 54, 56. 13.  Parry 1932: 77, 480.

45.  Mörner 1924: 123ff. 14.  Karsten 1935: 445.

46.  Müller 1987: 69. 15.  Mills 1926: 293. Ritz 1988: 155.

47.  Havers 1946: 100. Müller 2001b: 16.  Ghurye 1963: 54. Popov 1976: 31.

76. Ritz 1988: 144.

48.  Müller 2001b: 69. Vgl. a. Ludwig 17.  Rasmussen 1929: 93.

Bechstein: Das Tränenkrüglein. Kröger 18.  Elwin 1947: 476.

1978: 59. Röhrich 1980: 178f. Loux 1980: 19.  Parry 1932: 481, Fußn. 2. Ghurye

232. 1963: 54.

49.  Vgl. Goody 1962: 208f. Popov 1976: 20.  Parry 1932: 481.

34f. Fischer 1987: 87. 21.  Mills 1926: 293. Erste Versuche, die

50.  Sell 1955: 12. verschiedenen Typen von Träumen und

51.  Vgl. Fischer 1987: 86. Traumgesichten systematisch zu klassifi-

52.  Haraldsson 1992: 477-483. zieren, wurden bereits in der Antike un-

53.  Vgl. z.B. Guntern 1998: 328f., 330- ternommen. Erwähnt seien hier vor al-

336 (Wallis). lem die Schriften des Artemidoros von

Ephesos (2. Jh. n. Chr.): Oneirokritika

(»Traumdeututng«), des Macrobius (um

2004-05-06 15-55-16 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176  |  Der sechste Sinn

400 n. Chr.): Commentum ad Ciceronis 43.  Censorinus: De die natali, c. 11.

somnium Scipionis (»Kommentar zu Cice- Ammianus Marcellinus XXI 1; XXIII 5.

ros Somnium Scipionis«, nach Cicero: De 44.  Cicero: De divinatione I 2.

re publica VI 19-20), insbesondere Buch 45.  Cicero: De divinatione I 2ff. De orato-

I. Kap. 3, und des armenischen Gelehrten re III 66. Vgl. Lachmann 2002: 103.

Eznik von Kolb (5. Jh. n. Chr.): Wider die 46.  Herodot I 46, 52. II 54ff. V 59ff. VIII

Sekten. Übersetzt und kommentiert von 33, 135. Pausanias II 24, 1. IX 10, 6; 23, 3.

J. M. Schmid. Wien 1900, S. 134. Im Iamblichos: De mysteriis Aegyptiorum III

Grunde referieren die genannten Auto- 11. Stengel 1898: 67f. Rohde 1961: 63ff.

ren jedoch lediglich die oben aufgeführ- 47.  Iamblichos: De mysteriis Aegyptiorum

ten Typen der in traditionellen Gesell- III 11.

schaften gängigen Traumdeutungswei- 48.  Pausanias II 24, 1.

sen, ohne wesentlich Neues zu bieten. 49.  Stengel 1898: 65.

Homer (9. Jh. v. Chr.) schied kurz und 50.  Stengel 1898: 65f.

lapidar zwischen falschen, »lügenhaf- 51.  Plutarch: De defectu oraculorum, c.

ten«, und wahren Träumen (Odyssee XIX 38-40.

559ff.). 52.  Plutarch: De defectu oraculorum, c.

22.  Ritz 1988: 144. 40-42.

23.  Vgl. Schurtz 1902: 3. Ritz 1988: 68. 53.  Vgl. z.B. 1. Samuel 28. Batchelor

24.  Endicott 1979: 95. 1892: 197f. Smith 1925: 91ff. Karsten

25.  Karsten 1935: 444. 1935: 447. Nadel 1947: 417f. Die Belege

26.  Karsten 1935: 445. ließen sich auch hier beliebig vermehren.

27.  Parry 1932: 351f. Müller 1987b: 245f. 54.  Vgl. z.B. Elwin 1947: 205 (Muria

Smoljak 1991: 183. Vgl. a. Rasmussen Gond, Bastar, Indien).

1929: 93. 55.  Heers 1986: 164f.

28.  Bogoras 1925: 260. 56.  Wilson 1957: 68.

29.  Müller 2002: 120ff., 128ff. 57.  Vgl. z.B. Fuller 1961: 27.

30.  Müller 1996: 20. Vgl. z.B. Eilers 58.  Augustinus: De civitate dei VII 32.  

1927: 76. Smoljak 1991: 170. 59.  Vgl. z.B. 2. Korinther 12:2-4.

31.  Landes 1938: 140. 60.  Vgl. Apostelgeschichte 11:27ff.; 13:

32.  Anonymus 1921: 119f. 1ff.; 15:32; 21:9ff. Epheser 2:20; 4:11.

33.  Guntern 1998: 147. 61.  Probst 1871: 198f.

34.  Reeve 1988: 26. 62.  Obst 2000: 148, 457; vgl. 13, 167,

35.  Nimuendajú 1939: 133, 138. 231, 462ff.

36.  Nimuendajú 1939: 136; vgl. 135. 63.  Ritz 1988: 125.

37.  Nimuendajú 1939: 137. 64.  Petrullo 1939: 237.

38.  Müller 1996a: 81f. 65.  Beidelman 1963: 52f.

39.  1. Samuel 9:9. 66.  Ausführlich dazu Lagercrantz 1964.

40.  Vgl. 5. Mose 18:15. Jeremia 7:25; 35: 67.  Min’ko 1975: 24.

13. Hosea 12:11. Amos 2:11. 68.  Downs 1966: 55.

41.  Schmökel 1957: 104f. Batto 1974: 69.  Hays 1966: 34. Parry 1932: 479.

119-123. 1. Samuel 19:20ff. 1. Könige 18: 70.  Vgl. z.B. Middleton 1960: 241 (Lug-

20ff.; 20:35; 22:6, 12. 2. Könige 2:3ff.; 4:1, bara, Uganda). Firth 1958: 176 (Tikopia,

38; 5:22; 6:1ff.; 9:1. Amos 7:14. Salomonen, Melanesien).

42.  Müller 1983: 332ff. 71.  Smoljak 1991: 35.

2004-05-06 15-55-16 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anmerkungen  |  177

72.  Vgl. z.B. Lidzbarski 1915: 75f., 77. 102.  Reitzenstein 1904: 175ff. Boll 1914:

Thurnwald 1951: 377. Widengren 1960: 136ff. Haberland 1965: 152.

66f., 69. Bin Gorion 1962: 182ff. Rein- 103.  H. Krauss 2000: 11, 15.

ach 1895: 42f. 104.  Schimmel 2001: 27.

73.  Vgl. z.B. Hillner 1876-77: 37. 105.  Vgl. z.B. Ritter 1846: 33 (Altarabien).

74.  Maple 1971: 25. 106.  H. Krauss 2000: 15.

75.  Beidelman 1986: 99. 107.  Rattray 1955: 178. 1969: 77, 81f., 91,

76.  Vgl. z.B. Nicolaisen 1963: 171. Hult- 95f., 102. Haberland 1965: 167, 304.

krantz 1982: 167. Hecht 1969: 65. Thiel 2001: 253.

77.  Ritz 1988: 134. 108.  Firth 1975: 35.

78.  Müller 1987b: 168f. 109.  2. Petrus 1:20-21. Müller 1999: 73.

79.  Civ’jan 1985: 160. 2001b: 112f. Vgl. Bourdieu 1963: 60. Eli-

80.  Civ’jan 1985: 162. ade 1963: 8. Lienhardt 1967: 116. Lu-

81.  Elwin 1947: 71. kesch 1969: 16. Hallowell 1969: 57.

82.  Ritz 1988: 50. 110.  Eliade 1963: 8ff. Hallowell 1969:

83.  Dittmer 1961: 87a. 56f. Hogbin 1970: 28f. Müller 1999: 73ff.

84.  Ritz 1988: 52, 56. Vgl. z. B. Middle- 111.  D’Azevedo 1962: 21, 26f. Müller

ton 1960: 241. Hoenerbach 1984: 23f. 2001b: 109. Vgl. Buxton 1963: 77. Schar-

85.  Ritz 1988: 134. bert 1979: 346 (alte Israeliten). Dzobo

86.  Ritz 1988: 134. Vgl. z.B. Parry 1932: 1981: 98.

479. Hoenerbach 1984: 23f. 112.  Fuller 1961: 28.

87.  Civ’jan 1985: 161. 113.  D’Azevedo 1962: 27. Vgl. Engel-

88.  Sinha 1966: 101. brektsson 1978: 36. Keen 1994: 51.

89.  Hays 1966: 34. Vgl. Beidelman 1971: 114.  Zwernemann 1984: 375.

40. 115.  Buxton 1963: 77.

90.  Ritz 1988: 52, 53, 61, 98, 131f. 116.  Meek 1931: 539f.

91.  H. Hartmann 1952: 132. 117.  Dürr 1938: 97. Vgl. Assmann 1992:

92.  Beidelman 1963: 47. Ritz 1988: 98. 40f.

Vgl. Roy 1925: 385. Srinivas 1952: 105. 118.  2. Samuel 14:20. Dürr 1938: 108f.

Smith 1925: 95. 119.  D’Azevedo 1962: 27.

93.  Ritz 1988: 52, 53. 120.  Karsten 1935: 444.

94.  Beidelman 1963: 40, 53. 121.  Kopytoff 1981: 712f.

95.  Silberbauer 1981: 55f.

96.  Vgl. z.B. Obst 2000: 363ff.

97.  Vgl. z.B. Eckert 1940: 35f. Kap i t e l 6
98.  Elkin 1945: 27ff. Cowan 1992: 36,

82ff. Vgl. a. Haaf 1967: 38ff. (Kusasi, 1.  Baer 1987: 71.

NO-Ghana). 2.  Frazer 1963: 73.

99.  Müller 1987b: 299. 1996: 27f. Ritz 3.  Zit. nach Frazer 1963: 105f.

1988: 46f., 127. 4.  Rasmussen 1929: 119.

100.  Sartori 1935-36: 531. Müller 1990: 5.  Vgl. z.B. Caratini 1989: 105.

146. 1996: 28. 6.  Bogoras 1925: 250.

101.  Müller 1967: 256f., 263, Anm. 15. 7.  Wiener 1992: 243.

1973-74: 101. 1990: 145f. 8.  Zitiert nach Peat 1992: 21.

9.  Vgl. etwa Ohnuki-Tierney 1980: 139.

2004-05-06 15-55-16 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178  |  Der sechste Sinn

10.  Müller 1996b: 203ff. 24.  Vgl. z.B. Abeghian 1899: 111ff. Mills

11.  Widengren 1961: 26. 1926: 223. Armstrong 1928: 124f.

12.  Marcus Minucius Felix: Octavius, c. Runeberg 1947: 116, 120. Smoljak 1991:

26. Fehrle o.J.: 59f. Scheftelowitz 1914: 29.

386f. Frazer 1963: 104. 25.  Vgl. z.B. Augustinus: De civitate dei

Caratini 1989: 105. Battaglia 1990: 59. IX 11. Preisendanz 1926: 6f., 9f. Rune-

13.  Vgl. z.B. Boddy 1982: 693. Novik berg 1947: 124. Sell 1955: 20f. Bhattacha-

1989: 38. ryya 1955: 24f. Hopfner 1965: 313. Malo-

14.  Müller 1997a: 6f. Vgl. z.B. Karsten ney 1974: 173. Swanson 1985: 150.

1935: 382. Petersdorff 1957: 212. Fuller 26.  Moody 1994: 189.

1961: 3, 83. Henninger 1963: 300f. Fran- 27.  Petersdorff 1957: 212.

ke 1982: 74. Puhvel 1989: 15ff. Theodora- 28.  Müller 1996: 20. 1997a: 10f. Bajbu-

tus & LaPena 1994: 23. Moody 1994: 189. rin & Toporkov 1990: 154.

15.  Vgl. z.B. F. S. Krauss 1888: 944. 29.  Müller 1987b: 299. 1996: 27f. Vgl.

Christensen 1933: 226f. Barnes 1974: F. S. Krauss 1888: 942. E. D. Morgan

214f. P. Meyer 1981: 21-40. Smoljak 1888: 390. Bongard 1992: 243.

1991: 50. 30.  Bajburin & Toporkov 1990: 155.

16.  Vgl. z.B. Buch 1882: 604. C. Meyer 31.  Vgl. z.B. Ritter 1846: 183. Palgrave

1884: 341. E. D. Morgan 1888: 390f. Ros- 1867: 26. F. S. Krauss 1888: 942. Abe-

koschny 1888: 732f. Haekel 1946: 104. ghian 1899: 119. Wuttke 1900: 47. Roy

Runeberg 1947: 125, 142ff. Ränk 1948: 1925: 293f. Runeberg 1947: 117, 122, 140.

153f. Krader 1954: 345. Johansons 1964. Swanson 1985: 155.

Smoljak 1991: 82. Bongard 1992: 243. 32.  Specht 2002: 143f.

17.  Vgl. z.B. E. D. Morgan 1888: 390f. 33.  Reeve 1988: 26. Vgl. Müller 1997a:

Ufer 1930: 20f. Haekel 1946: 105f., 108, 11f.

142ff. Krader 1954: 344f. Strathern 1972: 34.  Müler 1996a: 81f.

130f. Hauser-Schäublin 1997: 422. Thiel 35.  Müller 2003: 27. Vgl. ferner auch

2001: 147. Palgrave 1867: 26. Oldenberg 1917: 255f.

18.  Vgl. z.B. Runeberg 1947: 117, 118, Gadz

^

ieva 1961: 326. Métraux 1963: 568.

140. Gadz

^

ieva 1961: 326. Müller-Stell- Anesaki 1964: 263f. Goodale 1971: 174f.

recht 1983: 394. Taksami 1976: 205. Smoljak 1991: 29f.

19.  Vgl. z.B. F. S. Krauss 1888: 942f. 36.  Karsten 1935: 430. Bor 1955: 33.

Wuttke 1900: 46. Weinberg 1904: 260, 37.  Kraschenninikow 1766: 215. Haekel

Fußn. 8. Runeberg 1947: 124f., 139. 1946: 103f., 107ff., 142ff. Ränk 1948: 154.

20.  Vgl. z.B. Runeberg 1947: 113, 114, Métraux 1963: 572f.Smoljak 1991: 32, 68.

116. Niederberger 1978: 17f. Militzer Thiel 2001: 147ff.

1992: 145. 38.  Vgl. Thiel 2001: 149.

21.  Müller 1996b: 146ff. Vgl. z.B. Ru- 39.  2. Mose 20:4-5; vgl. Jesaja 44: 10-15.

neberg 1947: 127-132. Thiel 2001: 145. 40.  Gerstenberger 1995: 16. Vgl. Richter

22.  Vgl. z.B. Roskoschny 1888: 745. Ru- 17:1-5.

neberg 1947: 120, 123. F. Albert 1956: 41.  Grüneisen 1900: 192ff. Bin Gorion

252. 1962: 327f., 547.

23.  Vgl. z.B. Métraux 1963: 565f. Müller 42.  Müller 1980: 308f., 376ff.

2001: 41. 43.  Hauskeller 2000: 25. Hasenfratz

2002: 22f.

2004-05-06 15-55-16 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anmerkungen  |  179

44.  Hasenfratz 2002: 22. 77.  Tylor 1871.

45.  Herodot V 82-85. 78.  Vgl. Müller: Schamanismus, 102-

46.  Elwin 1955: 181. 108. Vgl. a. Frazer: The scapegoat, 106.

47.  Gladigow 1995: 257f. 79.  Vgl. Wundt 1920: 129f. Schneider

48.  Smoljak 1991: 46. 1990: 140.

49.  Bhattacharyya 1955: 23.

50.  Pallas 1778: 59. Vgl. a. Kohn & An-

dree 1876: 37. Haekel 1946: 104. Kap i t e l 7
51.  Geffcken 1916-19: 287. Lethen 1992:

160. 1.  Simenon 1980: 54f.

52.  Price 1987: 62. 2.  Strogatz & Stewart 1994: 74.

53.  Guntern 1998: 181f. 3.  Genz 1992: 198f.

54.  Hasenfratz 2002: 27f. 4.  Strogatz & Stewart 1994: 74. Grill-

55.  Frazer 1932: 274f. ner: 1996: 50. Eberhard-Metzger 2003:

56.  Müller 1997a: 13. 60.

57.  Müller 1992: 40. 5.  Briggs & Peat 1990: 283.

58.  Müller 1997a: 9f. 6.  Strogatz & Stewart 1994: 76.

59.  Vgl. Lukesch 1969: 185. 7.  Peat 1992: 82.

60.  Müller 1997a: 9, 16. Vgl. etwa Kar- 8.  Wehner 1992: 149, 154ff. Peat 1992:

sten 1935: 455. Campbell 1964: 333. Abu- 83.

Lughod 1986: 115. Caratini 1989: 106. 9.  Grillner 1996: 50.

Thiel 2001: 144ff. 10.  Vgl. M. S. 1995: 17.

61.  Bongard 1992: 94f. 11.  Briggs & Peat 1990: 283.

62.  Müller 1999: 78. Vgl. z.B. Thiel 12.  Wickler & Seibt 1977: 88.

1990: 143. Stöhr 1992: 61. 13.  Müller 1987b: 196f.

63.  Horton 1962: 204. 14.  Krige & Krige 1947: 240.

64.  Braroe 1975: 67. 15.  Levy 1973: 257.

65.  Bongard 1992: 218. 16.  Vgl. z.B. Schiffauer 1987: 23ff.

66.  Frazer 1963: 72f. 17.  Vgl. z.B. Wilson 1957: 173f. Berndt

67.  Vgl. Bettelheim 1977: 13. 1965: 202f. Peinsipp 1985: 55.

68.  Berger 1994: 19 (Hervorhebungen Thornton 1980: 140f. Abu-Lughod 1986:

im Original). 65f. Rousseau 1990: 117.

69.  Helmers 1989: 254. 18.  Kidd 1906: 75.

70.  Diskussionsbeitrag Hasenfratz bei 19.  Vgl. Douglas 1963: 208.

Kerber 1997: 51. 20.  Vgl. z.B. Fortune 1932: 108f. Wilson

71.  Vgl. Saliba 1983: 19. 1957: 214f. Hoenerbach 1984: 1, 48.

72.  Wundt 1920: 18-23. Vries 1961: 202- 21.  Vgl. Thiel 1990: 142.

253. Zusne & Jones 1989: 77. Schneider 22.  Vgl. z.B. Mills 1926: 175. Middleton

1990: 140. Müller 2000a: 78f. 1960: 100. Douglas 1965: 14.

73.  Nori et al. 1998: 68. 23.  Schiffauer 1987: 220f.

74.  Gleichwohl sucht man in einschlä- 24.  Thornton 1980: 62ff.

gigen Lexika nach einem Eintrag »Gei- 25.  Riedl 1988: 71.

ster« vergebens! 26.  Karsten 1923: 12. Vgl. Ch. Wagley &

75.  Bender 1966: 601f. Bauer 1990: 28. E. Galvão 1949: 68ff. Müller 1996: 16ff.

76.  Kasten 2000: 73. 27.  Vgl. z.B. Loux 1980: 112.

2004-05-06 15-55-16 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180  |  Der sechste Sinn

28.  Howell 1984: 145. 66.  Nimuendajù 1939: 226.

29.  Damon 1999: 63. 67.  Petrullo 1939: 226.

30.  Thurnwald 1927: 293. 68.  Vgl. z.B. Douglas 1963: 122f. Bei-

31.  Kaberry 1939: 80. delman 1963: 48.

32.  Beidelman 1971: 106. 69.  Vgl. Karsten 1923: 12. Müller 1987b:

33.  Mills 1922: 40. 204.

34.  McGovern 1923: 54. Vgl. zu analo- 70.  Szromba-Rysowa 1981: 270 (Polen).

gen Tabus bei Tschuktschen und Gilja- 71.  Bonin 1983: 77.

ken in Nordost- und Ostsibirien Frazer 72.  Lévy-Bruhl 1930: 265ff.

1963a: 122, und Novik 1989: 160. 73.  Campbell 1964: 172f. Vgl. Biernoff

35.  Clausen 1969: 141. 1978: 95

36.  Rasmussen 1929: 26, 186f. 74.  Karsten 1923: 12.

37.  Tradicionnoe mirovozzrenie tjurkov 75.  Vgl. Bettelheim 1977: 88.

1989: 201. 76.  Kröger 1978: 56.

38.  Novik 1989: 159f. 77.  Reuter 1992: 231.

39.  Obayashi & Paproth 1966: 214. 78.  Kröger 1978: 56.

40.  Henning 1936: 104. 79.  Bonin 1983: 77.

41.  Karsten 1923: 24. 80.  Bauer 1984: 62f.; vgl. 1992: 265f.

42.  McGovern 1923: 54f. 81.  Mischo 1983: 167ff.

43.  Vgl. z.B. Malinowski 1929: 339. 82.  ASW = Kürzel für »Außersinnliche

44.  Mills 1926: 207. Vgl. Müller 1987b: Wahrnehmung«.

238f. 83.  Mischo 1984: 20, 42.

45.  Von den Steinen 1894: 459f. 84.  Bauer 1992: 265f.

46.  Güntert 1923: 72, 79f. Mühlmann 85.  Ernesto Bozzano hat eine Samm-

1940: 49f. lung davon – überwiegend nach älteren

47.  Goldman 1983: 67. Quellen – zusammengestellt: Bozzano

48.  Karsten 1923: 12. 1989: 39ff.

49.  Davis 1991: 6. 86.  Heinz 1975: 24.

50.  Abu-Lughod 1986: 65f. 87.  Nimuendajù 1939: 84.

51.  Smoljak 1991: 173. 88.  Wesselski 1942: 158-175.

52.  Marshall 1976: 208. 89.  Tradicionnoe mirovozzrenie tjurkov

53.  Hogbin 1970: 22. juz

^

noj Sibiri 1989: 172.

54.  Silberbauer 1972: 311. 90.  Marshall 1976: 200; vgl. 203.

55.  Nach Quadbeck-Seeger 1988: 95. 91.  Lopatin 1960: 105.

56.  Thornton 1980: 139. 92.  Müller 1987b: 184ff.; vgl. 123ff.,

57.  Karsten 1923: 12. Witherspoon 1981: 170ff., 216ff., 233ff., 247ff.

112. 93.  Vgl. Freedman & van Nieuwenhui-

58.  Civ’jan 1985: 161. zen 1987: 51.

59.  Sell 1955: 9. 94.  Vgl. Springer 2000: 22f.

60.  Vgl. z.B. Haaf 1967: 80ff. 95.  Strogatz & Stewart 1994.

61.  Samarin 1965: 118f. 96.  Ditto & Pecora 1993: 48.

62.  Rasmussen 1929: 197. 97.  Hund 1996: 27.

63.  Kirchgässner 1959: 184. 98.  Müller 2002: 172.

64.  Westley 1980: 39f. 99.  Freedman & van Nieuwenhuizn

65.  Karsten 1923: 12. 1987: 51.

2004-05-06 15-55-17 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anmerkungen  |  181

100.  Moss & Wiesenfeld 1995. 24.  Gramlich 1987: 173ff.

101.  Büchel 1983: 89f. Briggs & Peat 25.  Müller 1987b: 220ff.

1990: 282. Pesic 2003: 57. 26.  Müller 1987b: 233ff.

102.  Vgl. Lucadou 1991: 244. 27.  Walker 1967: 74.

103.  Vgl. Pesic 2003: 57. 28.  Frazer 1963a: 77.

104.  Müller 2002: 170. 29.  Seligmann 1922: 341. Nemec 1976:

105.  Frazer 1963a: 52. 91.

106.  Amann: Das Gestaltproblem in der 30.  Paracelsus 1926: 52.

Chemie, 253. Vgl. Jordan: Verdrängung 31.  Haug 1987: 180f. Vgl. Graus 1987:

und Komplementarität, 77. 158. Zusne & Jones 1989: 16.

32.  Müller 1987b: 191-198.

33.  Pechuël-Loesche 1907: 335.

Kap i t e l 8 34.  Eckermann o.J.: 143f. Vgl. Müller

1987b: 245f.

1.  Friend 1961: 154f. 35.  Seligmann 1922: 462f.

2.  Knebel 1898: 506. 36.  Gramlich 1987: 171ff.

3.  Strack 1900: 71. 37.  Schopenhauer: o.J.: 327.

4.  Vgl. z.B. Hauser-Schäublin 1977: 38.  Schopenhauer o.J.: 335f.

117. 39.  Freud 1974: 364-386. Vgl. H. Wer-

5.  Die Belege dazu sind Legion. Vgl. ner 1933: 358f.

z.B. Hillner 1877: 15. Roy 1925: 219f. 40.  Bender 1959: 165.

Mills 1926: 266. Drower 1938: 112. Hog- 41.  Gusinde 1931: 684f.

bin 1943: 289ff. Elwin 1943: 116, 129. 42.  Smoljak 1966: 124.

Loux 1980: 60. 43.  Whiting 1977: 212b. Vgl. Speck 1935:

6.  Vgl. Müller 1998: 57. 184. Webster 1948: 83.

7.  Loux 1980: 61. 44.  Nicolelis & Chapin 2003.

8.  Havers 1946: 133. 45.  Wolf 1999.

9.  Versnel 1996: 283. 46.  Vgl. Müller 1996a: 78f.

10.  Havers 1946: 134. 47.  Schmökel 1956: 140f.

11.  Fehrle 1926: 59f. 48.  Probst 1871: 147f.

12.  Vgl. Müller 1997b. 49.  Kayser 1886: 22ff. Th. Werner 1996:

13.  Seligmann 1927: 258. Jacoby 1932- 8.

33: 516. 50.  Vgl. Huizinga 1969: 1, 210ff. Kieck-

14.  Müller 1987b: 136. hefer 1994: 835.

15.  Müller 1987b: 132ff. Vgl. Rock & 51.  Huizinga 1969: 211; vgl. 210ff.

Palmer 1991: 70f. 52.  Huizinga: aaO, 211f.

16.  Todorov & Ducrot 1975: 317f. 53.  Th. Werner: aaO, 5.

17.  Müller 1987b: 170-191. 54.  Ahrendt-Schulte & Hoffmann 1996:

18.  Müller 1987b: 216. 19.

19.  Müller: aaO, 217. 55.  Schäfer 1958: 44. Blumberg 1962-

20.  Karsten 1935: 453; vgl. 142. 63: 52ff.

21.  Aigremont 1910: 61; vgl. a. 66. 56.  H. Werner 1928: 467f. Zeininger

22.  Müller 1987b: 223. 1929: 82ff.

23.  Thomas von Aquin: Summa theologi-

ca I 117, 3. Vgl. Stemplinger 1919: 64, 68.

2004-05-06 15-55-17 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182  |  Der sechste Sinn

57.  H. Werner 1928: 469, 473. Vorwahl soll es sich um Frauen handeln – zu ver-

1929: 113. Zeininger 1929: 87. Remplein stehen, deren Freiseele sich nachts, ohne

1966: 249. daß sie bei Tag davon wüßten, von ihrem

58.  Zeininger 1929: 47, 95f. Vgl. Krog- Körper löst, über andere Schlafende

mann 1926: 560. hermacht und ihnen langsam, über ei-

59.  Tidemann 1935: 53. nen längeren Zeitraum hin, die Lebens-

60.  Blumberg 1962-63: 52ff. Vgl. Spa- kraft »aussaugt«, so daß sie zuletzt an

mer 1958: 52. Entkräftung (oder »Schwindsucht«) ster-

61.  Greeley 1961-62: 23f. ben. Im Gegensatz zur Magie (Zauberei),

62.  Zusne & Jones 1989: 272. deren Techniken und Rezepturen im

63.  Zu deutsch »Glücksbringer«. Das Prinzip jedermann erlernen kann, ist die

Wort stammt – wie italienisch talismano, »Hexenkraft« eine angeborene, oft in be-

französisch und spanisch talisman – vom stimmten Familien erbliche Gabe, die

arabischen tilasm, Plural tilismā, ab, das nur von Spezialisten, den sogenannten

seinerseits eine Übernahme aus dem alt- »Hexendoktoren«, erkannt, beziehungs-

griechischen telesma (τελεσµα), »geweih- weise nach dem Tod durch Obduktion

ter Gegenstand«, darstellt, dem Nomen diagnostiziert werden kann.  

zum Verbum lismā, ab, das seinerseits 75.  Packard 1980: 248ff. Müller 1987b:

eine Übernahme aus dem altgriechi- 170 und die dortigen Belege. Thiel 2001:

schen telesma (τελεσµα), »geweihter Ge- 72.

genstand«, darstellt, dem Nomen zum 76.  Mair 1969: 161f. Vgl. Beattie 1963:

Verbum telein (τελειν), »vollbringen«, 53. Marwick 1970: 97.

»bewirken«. Auch Kinder besitzen oft 77.  Zusne & Jones 1989: 13.

derartige »Glücksbringer« (Steine, Glas- 78.  Freud 1974: 375; vgl. 367ff. Fromm

scherben, Lesezeichen, bestimmte 1966: 42. Birk 1970: 21f. Dongier 1971:

Schreibstifte usw.), von denen sie sich in 68.

der Schule Erfolg versprechen. A. Hart- 79.  Malinowski 1954: 79ff. Evans-Prit-

mann 1996: 30. chard 1937: 63, 100ff., 391.

64.  Paul Eckert: »Mutter Natur unter- 80.  Malinowski 1954: 90. Vgl. Homans

stützt Kim Jong-il«, in: Frankfurter Allge- 1941: 164. Lewis 1963: 7f. Beattie 1965:

meine Zeitung vom 30. 09. 1997. 207f. Zusne & Jones 1989: 15.

65.  Blumberg 1962-63: 52ff. 81.  Vgl. z.B. Ugrinovic

^

 1973: 44; vgl. 60.

66.  Newman 1969: 122, sowie passim. 82.  Gebser 1953: Kap. III 4-5. Vgl. At-

67.  Lewis 1963: 9ff. manspacher 1993a: 8f.

68.  Schindel 1967: 895. 83.  Kirchgässner 1959: 325.

69.  Schindel 1967: 892ff. Vgl. Brown 84.  Zusne & Jones 1989: 32; vgl. 11, 14,

1998: 68ff. 31f.

70.  Jaffé 1958: 10. Kirchgässner 1959: 85.  A. Hartmann 1996: 27.

325. Shils 1975: 156f. A. Hartmann 1996: 86.  Lehmann 1908: 15ff., 649.

27ff. 87.  Freud 1974: 379.

71.  Brugger 1994: 222. 88.  Zusne & Jones 1989: 32.

72.  Zimmer 1990, insbes. 7ff., 416ff. 89.  Vgl. insbes. Krogmann 1926. H.

73.  Atmanspacher 1993a: 34, Fußn. 48. Werner 1928 und 1933. Zeininger 1929.

74.  Unter Hexen sind korrekt bestimm- Piaget 1980.

te (erwachsene) Personen – überwiegend 90.  Frazer 1963a: XX.

2004-05-06 15-55-17 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anmerkungen  |  183

91.  Frazer 1963a: 224. Kap i t e l 9
92.  Frazer 1963a: 52-54 (Kap. III 1: The

principles of magic). 1.  Bauer: 1984: 52.

93.  Downie 1940: 6. 2.  Vgl. Hardy 1929.

94.  Vgl. Frazer 1913: 11ff. 3.  Clodd 1896: 42.

95.  Hume 1809: 24. 4.  Green 1946: 71, 201. Hardy 1929:

96.  Frazer 1963a: 237; vgl. XX, 233ff. 183. Gauld 1983: 162.

97.  Vgl. Zusne & Jones 1989: 246. 5.  Vgl. Folk-Lore 7 (1896): 34.

Kieckhefer 1994: 829, 832. 6.  Vgl. Gauld 1983: 162f.

98.  Homans 1941: 166f. Jensen 1948 7.  Clodd 1905: 18.

und 1950. Tokarev 1959: 10. Titiev 1960: 8.  Clodd 1905: 26f.

294f. Mauss 1972: 23f. Vgl. Zusne & Jo- 9.  Clodd 1905: 27, 59.

nes 1989: 246. 10.  Clodd 1883: 3.

99.  Vgl. Tambiah 1993: 21. Kieckhefer 11.  Vgl. Codrington 1891.

1994: 813. 12.  Frazer 1963a: XX, 222; vgl. 52ff.,

100.  Tylor 1873: 134. 220ff.                           2

101.  Frazer 1963a: 53. 13.  Tylor 1873: 134.

102.  Zusne & Jones 1989: 19, 20. 14.  Clodd 1905: 14.

103.  W. Schmidt 1912: 5. 15.  Clodd 1905: 96

104.  Beth 1927: 80, 127f. Vgl. Pettersson 16.  Clodd 1905.

1957: 110ff. Kieckhefer 1994: 814f., 830. 17.  Clodd 1883: 3.

105.  Zusne & Jones 1989: 2. 18.  Clodd 1905: 49.

106.  Vgl. Primas 1992-93: 84, 86, 93. 19.  Gould 1991: 134.

107.  Weber 1985: 593f. 20.  Clodd 1895: 57f.

108.  Wittgenstein 1979: 1; vgl. 8. 21.  Hardy 1929: 185.

109.  Wittgenstein 1979: V. 22.  Clodd 1895: 78.

110.  Meran 1985: 64. Vgl. Hahn 1977: 23.  Green 1946: 6f.

63. Iordanskij 1982: 10. 24.  Green 1946: 80. Gauld 1983: 161.

111.  Müller 2002: 169f. 25.  Green 1946: 12.

112.  Pesic 2003: 57. 26.  Gauld 1983: 161.

113.  Müller 2002: 171. 27.  Vgl. Green 1946: VIIff., 1, 54ff.,

114.  Müller 2002: 172f. 69ff., 124. Gauld 1983: 162, 172f. Clodd

115.  Müller 2002: 173f. Vgl. Reuter et al. 1912: 359.

1990: 301. 28.  Clodd 1912: 362. Gauld 1983: 162,

116.  Vergil: Aeneis VI 727. 173.

117.  Thomas von Aquin: Summa theologi- 29.  Lang 1894: 295f.

ca I 117, 3. 30.  Green 1946: 175. Gauld 1983: 162.

118.  Heine 1980: 431. 31.  Green 1946: 74. Gauld 1983: 173.

119.  Lévi-Strauss 1962: 21, 23f., 289f., 32.  Lang 1900: 160-288. 1894: 336.

354f. Vgl. Tambiah 1993: 105ff. 33.  Lang 1900: VII, 1.

120.  Lévi-Strauß & Eribon 1989: 160. 34.  Lang 1901: V.

35.  Clodd 1912: 362.

36.  Vgl. Gauld 1983: 162.

37.  W. Schmidt 1912a: 372f.

38.  Lang 1894: 6. Vgl.Gauld 1983: 169.

2004-05-06 15-55-17 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184  |  Der sechste Sinn

39.  Lang 1900: 2, 65-159. Vgl. Gauld 74.  Lang 1894: 338ff.

1983: 164f. 75.  Marett 1912: 364.

40.  Lang 1894: 83. 1900: 2f. 1908: 12. 76.  Lang 1911: 374.

Vgl. Gauld 1983: 167. Clodd 1912: 360. 77.  Lang 1894: XV, 7.

41.  Lang 1900: 2. Gauld 1983: 164. 78.  Lang 1894: XIII.

42.  Rivers 1912: 370. 79.  Lang 1895: 236f.

43.  Lang 1894: IX, XIII, XIV. 80.  Lang 1894: XII.

44.  Gauld 1983: 172. Vgl. Lang 1911: 81.  Lang 1911: 374.

369, 370. 82.  Vgl. Gould 1991: 135.

45.  Lang 1894: XII. 83.  Unter Ektoplasma wird eine fein-

46.  Lang 1894: 7, 22f., 33ff. 1911: 368. stoffliche Substanz verstanden, die

Vgl. Green 1946: 72. Gauld 1983: 166. während der Trance in verschiedenen

47.  Lang 1894: X, 355. 1911: 368. Formen (Fäden, schleierartigen Gebil-

48.  Lang 1894: 82f. den) aus dem Medium austritt.

49.  Lang 1908: 12. 84.  Clodd 1895: 80. 1895a: 255f.

50.  Lang 1894: 338ff. 1893.1895: 247. 85.  Clodd 1896: 38.

Vgl. Gauld 1983: 164f. 86.  Clodd 1896: 39.

51.  Salter 1948: 10, 31. Bauer 1984: 52, 87.  Lang 1894: XII. 1895: 239.

60, 68. Beloff 1993: 70f. 88.  Lang 1894: 8.

52.  Beloff 1993: 64. Vgl. Bauer 1984: 89.  Lang 1895: 239ff.

52ff. 90.  Lang 1895: 241f.

53.  Gauld 1983: 165, 167. Vgl. Lang 1911: 91.  Clodd 1895a: 248-250.

370. 92.  Clodd 1895a: 258.

54.  Gauld 1983: 174. Vgl. Green 1946: 93.  Lang 1911: 371.

21, 71. 94.  Bennett 1999: 159.

55.  Bennett 1999: 150. 95.  Lang: Cock Lane, 22. Vgl. Presiden-

56.  Clodd 1912: 361. tial address, 371, 375.

57.  Clodd 1896: 41. 96.  Rivers 1912: 370.

58.  Lang 1911: 366. 97.  Hultkrantz 1981: 74f.; vgl. 76f., 79ff.,

59.  Lang 1911: 370. 90. McClenon & Nooney 2002: 49f.

60.  Lang 1911: 371. 98.  Elkin 1945: 77 (Hervorhebungen von

61.  Lang 1894: XIII. mir, KEM).

62.  Lang 1911: 369. 99.  Hultkrantz 1981: 94.

63.  Lang 1895: 237f. 100.  Clodd 1912: 362.

64.  Lang 1900: 5f. Vgl. W. Schmidt 101.  Clodd 1912: 361.

1912a: 373. 102.  Rivers 1912: 370. Gauld 1983: 172.

65.  Clodd 1895: 79; vgl. 78ff.

66.  Bennett 1999: 151.

67.  Clodd 1895: 79. Kap i t e l  10
68.  Clodd 1895a: 252f. 1912: 361.

69.  Clodd 1895a: 252. 1.  Civ’jan 1985: 161. Vgl. Müller 1987b:

70.  Clodd 1895a: 253. 1905: 27; vgl. 59. 15.

71.  Vgl. Lang 1894: XIVf., 6. 2.  Beidelman 1986: 55f.

72.  Clodd 1895a: 253. 3.  Müller 2002a: 213f.

73.  Mischo 1994: 1858ff. 4.  Firth 1967: 26.

2004-05-06 15-55-17 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anmerkungen  |  185

5.  Lüning 1983: 3. Klotz 1997: 13ff.

6.  Smolla 1967: 60. Fajnberg 1975:

50ff. Müller 1987: 49f. (Langhäuser für

mehrere Familien).

7.  Turner 1968: 135-150. Traube 1989:

323.

8.  Ich erinnere an die mehrfach er-

wähnte Inversions- und Dilatationserfah-

rung Jenseitsreisender; vgl. o. S. 26ff.,

49, 61f., 69.

9.  Vgl. o. S. 57f.

10.  Treml 2003: 8f.

11.  Vgl. Franz 1983: 95ff.

12.  Treml 2003: 8.

13.  Vgl. Prigogine & Stengers 1981:

199ff. Halliwell 1992: 54.

14.  Kant 1968: 419.

15.  Kant 1968: 418.

16.  Primas 1992-93: 108f.

17.  Primas 1992-93: 109 (Hervorhe-

bung im Original).

18.  Primas 1992-93: 108.

19.  Vgl. Primas 1992-93: 84ff.

20.  Müller 2002: 173.

21.  Aristoteles: Metaphysik IV 7.

22.  Aristoteles: De interpretatione, c. 9. 

23.  Reuter et al. 1990.

24.  McClenon 1997 und 2002. McCle-

non & Nooney 2002: 47. Vgl. A. H. Mor-

gan 1973.

25.  McClenon & Nooney 2002: 47f.

26.  Einzmann 1977: 108.

27.  Prasch 2003: 104.

2004-05-06 15-55-17 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 172-185) T01_11 anmerkungen.p 51980185988

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186  |  Der sechste Sinn

 
 
 
 
 
 
 
 

Literatur

Abbott, Larry, 1990: Das Rätsel der kosmologischen Konstanten, in: Kos-
mologie und Teilchenphysik. Heidelberg, S. 70-77.

Abeghian, Manuk, 1899: Der armenische Volksglaube. Leipzig.
Abu-Lughod, Lila, 1986: Veiled sentiments: honor and poetry in a Bedouin

society. Los Angeles, London.
Adler, Meinhard, 1984: Tod als Notwendigkeit, Töten als Alltäglichkeit, in:

Rolf Winau/Hans Peter Rosemeier (Hg.), Tod und Sterben. Berlin, New
York, S. 262-288.

Ahrendt-Schulte, Ingrid/Hoffmann, Barbara, 1996: »Von falscher Lehr
und bösen unchristlichen Leben«. Zur Verfolgung von Zauberei und
Pietisterey in der Frühen Neuzeit, in: Sowi 25 (1), S. 19-26.

Aigremont [Schultze-Galléra, S.], 1910: Volkserotik und Pflanzenwelt: eine
Darstellung alter wie moderner erotischer und sexueller Gebräuche, Verglei-
che, Benennungen, Sprichwörter, Redewendungen, Rätsel, Volkslieder, ero-
tischen Zaubers und Aberglaubens, sexueller Heilkunde, die sich auf Pflan-
zen beziehen. Leipzig.

Albert, Friedrich, 1956: Die Waldmenschen Udehe: Forschungsreisen im
Amur- und Ussurigebiet. Darmstadt.

2Albert, Hans, 1972: Theorien in den Sozialwissenschaften, in: Hans
Albert (Hg.), Theorie und Realität: ausgewählte Aufsätze zur Wissen-
schaftslehre der Sozialwissenschaften. Tübingen, S. 3-25.

Amann, Anton, 1992: Das Gestaltproblem in der Chemie. Die Entstehung
molekularer Form unter dem Einfluß der Umgebung, in: Gestalt Theo-
ry 14 (4), S. 228-265.

Anesaki, Masaharu, 1964: Japanese mythology. New York.
Anonymus, 1921: Clairvoyance among the Polynesian, in: The Journal of

the Polynesian Society 30, S. 119-120.
Armstrong, W. E., 1928: Rossel Island: an ethnological study. Cambridge.
Arsdale, Peter W. van, 1981: The elderly Asmat of New Guinea, in: Pamela

T. Amoss/Stevan Harrell (Hg.), Other ways of growing old: anthropologi-
cal perspectives. Stanford, S. 111-123.

2004-05-06 15-55-18 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  187

Assmann, Jan, 1992: Politische Theologie zwischen Ägypten und Israel. Mün-
chen.

— 1993: Die Katastrophe des Vergessens. Das Deuteronomium als Para-
digma kultureller Mnemotechnik, in: Aleida Assmann/Dietrich Harth
(Hg.), Mnemosyne: Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung.
Frankfurt/Main, S. 337-355.

— 1996: Ägypten: eine Sinngeschichte. München, Wien.
Atmanspacher, Harald, 1993: Wolfgang Pauli und die Alchemie. Teil III:

Impulse für die modernen Naturwissenschaften, in: Zeitschrift für
Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 35, S. 1-27.

— 1993a: Die Vernunft der Metis: Theorie und Praxis einer integralen Wirk-
lichkeit. Stuttgart, Weimar.

Baer, Gerhard, 1969: Ein besonderes Merkmal des südamerikanischen
Schamanen, in: Zeitschrift für Ethnologie 94, S. 284-292.

— 1987: Peruanische ayahuasca-Sitzungen – Schamanen und Heilbe-
handlungen, in: Adolf Dittrich/Christian Scharfetter (Hg.), Ethnopsy-
chotherapie: Psychotherapie mittels außergewöhnlicher Bewußtseinszustän-
de in westlichen und indigenen Kulturen. Stuttgart, S. 70-80.

Bailey, F. G., 1971: Gifts and poison, in: F. G. Bailey (Hg.), Gifts and poison:
the politics of reputation. Oxford, S. 1-25.

Bajburin, Al’bert K./Toporkov, Andrej L., 1990: U istokov e
.
tiketa: e

.
tnogra-

fic

^

eskie oc

^

erki. Leningrad.
Barnes, Robert H., 1974: Kédang: a study of the collective thought of an ea-

stern Indonesian people. Oxford.
Batchelor, John, 1892: The Ainu of Japan: the religion, superstitions, and

general history of the hairy aborigines of Japan. London.
Battaglia, Debbora, 1990: On the bones of the serpent: person, memory, and

mortality in Sabarl Island society. Chicago.
Batto, Bernard F., 1974: Studies on women at Mari. Baltimore, London.
Bauer, Eberhard, 1984: 100 Jahre parapsychologische Forschung – die

Society for Psychical Research, in: Eberhard Bauer/Walter von Luca-
dou (Hg.), Psi – was verbirgt sich dahinter? Wissenschaftler untersuchen
parapsychologische Erscheinungen. Freiburg im Breisgau, S. 51-75.

— 1990: Zum gegenwärtigen Stand der Okkultismus-Debatte, in: Albert
Götz von Olenhusen (Hg.), Wege und Abwege: Beiträge zur europäischen
Geistesgeschichte der Neuzeit; Festschrift für Ellic Howe zum 20. Septem-
ber1990. Freiburg im Breisgau, S. 23-32.

— 1992: Die Welt des Paranormalen und ihre wissenschaftliche Erfor-
schung, in: Andreas Resch (Hg.), Aspekte der Paranormologie: die Welt
des Außergewöhnlichen. Innsbruck, S. 243-284.

Baumann, Hermann, 1936: Schöpfung und Urzeit der Menschen im Mythus
der afrikanischen Völker. Berlin.

Beattie, John, 1963: Sorcery in Bunyoro, in: John Middleton/E. H. Winter
(Hg.), Witchcraft and sorcery in East Africa. London, S. 27-55.

2004-05-06 15-55-18 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188  |  Der sechste Sinn

2— 1965: Other cultures: aims, methods and achievements in Social Anthropo-
logy. London.

Beidelman, Thomas O., 1963: Kaguru omens. An East African people’s
concepts of the unusual, unnatural and supernormal, in: Anthropologi-
cal Quarterly 36, S. 43-59.

— 1971: The Kaguru: a matrilineal people of East Africa. New York.
— 1986: Moral imagination in Kaguru modes of thought. Bloomington.
Beloff, John, 1993: Parapsychology: a concise history. London.
Bender, Hans, 1959: Glaubensheilung und Parapsychologie, in: Wilhelm

Bitter (Hg.), Magie und Wunder in der Heilkunde. Stuttgart, S. 140-159.
— 1966: Mediumistische Psychosen. Ein Beitrag zur Pathologie spiritisti-

scher Praktiken, in: Hans Bender (Hg.), Parapsychologie: Entwicklung,
Ergebnisse, Probleme. Darmstadt, S. 574-604.

Beninger, Eduard, 1931: Die Leichenzerstückelung als vor- und frühge-
schichtliche Bestattungssitte, in: Anthropos 26, S. 768-781.

Bennett, Gillian, 1999: »Alas, poor ghost«: traditions of belief in story and
discourse. Logan, Utah.

Berger, Peter L., 1994: Sehnsucht nach Sinn: Glauben in einer Zeit der
Leichtgläubigkeit. Frankfurt/Main, New York.

Berndt, Ronald M., 1965: Law and order in Aboriginal Australia, in: Ro-
nald M. Berndt/Catherine H. Berndt (Hg.), Aboriginal man in Austra-
lia: essays in honour of emeritus professor A. P. Elkin. London, Sydney,
S. 167-206.

3Beth, Karl, 1927: Religion und Magie: ein religionsgeschichtlicher Beitrag zur
psychologischen Grundlegung der religiösen Prinzipienlehre. Leipzig.

Bettelheim, Bruno, 1977: Kinder brauchen Märchen. Stuttgart.
Bhattacharyya, Asutosh, 1955: The cult of the village gods of West Bengal,

in: Man in India 35 (1), S. 19-30.
Biernoff, David, 1978: Safe and dangerous places, in: L. R. Hiatt (Hg.),

Australian Aboriginal concepts. Canberra, S. 93-105.
Biezais, Haralds, 1983: Der Gegengott als Grundelement religiöser Struk-

turen, in: Saeculum 34 (3-4), S. 280-291.
Bin Gorion, Micha J., 1962: Die Sagen der Juden. Frankfurt/Main.
Birk, Kasimir, 1970: Sigmund Freud und die Religion. Münsterschwarzach.
Blumberg, P., 1962-63: Magic in the modern world, in: Sociology and

Social Research 47, S. 147-160.
Boddy, Janice, 1982: Womb as oasis. The symbolic context of Pharaonic

circumcision in rural northern Sudan, in: American Ethnologist 9 (4),
S. 682-698.

Bogoras, Waldemar, 1925: Ideas of space and time in the conception of
primitive religion, in: American Anthropologist 27 (2), S. 205-266.

Boll, Franz, 1914: Aus der Offenbarung Johannis: hellenistische Studien zum
Weltbild der Apokalypse. Leipzig, Berlin.

Bongard, Nikolaus, 1992: Sensler Sagen. Freiburg Schweiz.

2004-05-06 15-55-18 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  189

Bonin, Werner F., 1983: Über Doppelgänger, Spiegelbilder und Masken,
in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou (Hg.), Spektrum der Parapsy-
chologie:Hans Bender zum 75. Geburtstag. Freiburg im Breisgau, S. 71-
85.

Bor, Elizabeth, 1955: Adventures of a botanist’s wife. London.
Bourdieu, Pierre, 1963: The attitude of the Algerian peasant toward time,

in: Julian Pitt-Rivers (Hg.), Mediterranean countrymen: essays in the
social anthropology of the Mediterranean. Paris, S. 55-72.

3Bozzano, Ernesto, 1989: Übersinnliche Erscheinungen bei Naturvölkern.
Freiburg im Breisgau.

Braroe, Niels W., 1975: Indian and White: self-image and interaction in a
Canadian Plains community. Stanford.

Briggs, John/Peat, F. David, 1990: Die Entdeckung des Chaos: eine Reise
durch die Chaos-Theorie. München.

Bringmann, Wolfgang et al., 1990: Fechner und die Parapsychologie, in:
Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 32, S. 19-
43.

Brown, Walter A., 1998: Der Placebo-Effekt, in: Spektrum der Wissenschaft
1998 (3), S. 68-74.

Brugger, Peter, 1994: Die althergebrachte Art von Verhältnis zum Zufall.
Zeitlosigkeit und Ausbildungsresistenz okkulten Denkens, in: Zeit-
schrift für Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 36 (3-4),
S. 221-226.

Buch, Max, 1882: Die Wotjäken: eine ethnologische Studie. Stuttgart.
Buchbinder, Georgeda/Rappaport, Roy A., 1976: Fertility and death

among the Maring, in: Paula Brown/Georgeda Buchbinder (Hg.), Man
and woman in the New Guinea highlands. Washington, S. 13-35.

Büchel, Wolfgang, 1983: Naturauffassung und Parapsychologie, in: Eber-
hard Bauer/Walter von Lucadou (Hg.), Spektrum der Parapsychologie:
Hans Bende zum 75. Geburtstag. Freiburg im Breisgau, S. 86-93.

Bürkle, Horst, 1968: Der Tod in den afrikanischen Gemeinschaften. Zur
Frage theologisch relevanter Aspekte im afrikanischen Denken, in:
Leben angesichts des Todes: Helmut Thielicke zum 60. Geburtstag. Tübin-
gen, S. 243-267.

Buxton, J. C., 1963: Chiefs and strangers: a study of political assimilation
among the Mandari. Oxford.

Campbell, John K., 1964: Honour, family and patronage: a study of institu-
tions and moral values in a Greek mountain community. Oxford.

Capelle, Wilhelm, 1940: Die Vorsokratiker. Stuttgart.
Caratini, Sophie, 1989: Les Rgaybāt (1610-1934). Bd. 2. Paris.
Christensen, Arthur, 1933: Die Iranier. München.
Cipolletti, Maria S., 1983: Jenseitsvorstellungen bei den Indianern Südameri-

kas. Berlin.

2004-05-06 15-55-18 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190  |  Der sechste Sinn

Civ’jan, T. V., 1985: Mifologic

^

eskoe programmirovanie povsednevnoj z

^

izii,
in: Al’bert K. Bajburin (Hg.), E

.
tnic

^

eskie stereotipy povedenija. Leningrad,
S. 154-178.

Clausen, Lars, 1969: Behauptung der Magie, in: Internationales Jahrbuch
für Religionssoziologie 5, S. 141-155.

Clodd, Edward, 1883: The childhood of religion. New York.
— 1895: Presidential address, in: Folk-Lore 6, S. 54-81.
— 1895a: A reply to the foregoing »protest«, in: Folk-Lore 6, S. 248-258.
— 1896: Presidential address, in: Folk-Lore 7, S. 35-60.
— 1905: Animism: the seed of religion. London.
— 1912: In memoriam: Andrew Lang (1844-1912), in: Folk-Lore 23, S. 358-

362.
Codrington, Robert H., 1891: The Melanesians: studies in their anthropology

and folk-lore. Oxford.
Cowan, James G., 1992: The Aborigine tradition. Shaftesbury.
Damon, William, 1999: Die Moralentwicklung von Kindern, in: Spektrum

der Wissenschaft 1999 (10), S. 62-70.
Davis, John, 1991: Times and identities: an inaugural lecture delivered before

the University of Oxford on 1 May 1991. Oxford,
Davis, Philip J./Hersh, Reuben, 1986: Erfahrung Mathematik. Basel.
D’Azevedo, W. L., 1962: Uses of the past in Gola discourse, in: The Journal

of African History 3, S. 11-34.
Dittmer, Kunz, 1961: Die sakralen Häuptlinge der Gurunsi im Obervolta-Ge-

biet. Hamburg.
Ditto, W. L./Peccora, L. M., 1993: Das Chaos meistern, in: Spektrum der

Wissenschaft 1993 (11), S. 46-53.
Doerfer, Gerhard (Hg.), 1983: Sibirische Märchen. Bd. 2. Düsseldorf, Köln.
Dongier, Maurice, 1971: Neurosen: Erscheinungsformen und Beispiele aus der

psychotherapeutischen Praxis. Freiburg im Breisgau.
Douglas, Mary, 1963: The Lele of the Kasai. London.
— 1965: The Lele of Kasai, in: Daryll Forde (Hg.), African worlds: studies in

the cosmological ideas and social values of African peoples. London, S. 1-
26.

— 1974: Ritual, Tabu und Körpersymbolik. Frankfurt/Main.
Downie, R. Angus, 1940: James George Frazer: the portrait of a scholar.

London.
Downs, James F., 1966: The two worlds of the Washo: an Indian tribe of

California and Nevada. New York.
Drower, E. S., 1938: Woman and taboo in Iraq, in: Iraq 5, S. 105-117.
Dürr, Lorenz, 1938: Die Wertung des göttlichen Wortes im Alten Testament

und im antiken Orient; zugleich ein Beitrag zur Vorgeschichte des neute-
stamentlichen Logosbegriffes. Leipzig.

Dzobo, N. K., 1981: The indigenous African theory of knowledge and
truth. Example of the Ewe and Akan of Ghana, in: Conch 13 (1-2), S. 85-
102.

2004-05-06 15-55-18 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  191

Eberhard-Metzger, Claudia, 2003: Stammzell-Therapie nach Herzinfarkt,
in: Spektrum der Wissenschaft 2003 (10), S. 60-61.

Eckermann, Johann P., o.J.: Gespräche mit Goethe in den letzten Jahren
seines Lebens. 3 Bde. in 1. Leipzig.

Eckert, Georg, 1940: Prophetentum und Kulturwandel in Melanesien, in:
Baessler-Archiv 23, S. 26-41.

Eilers, Anneliese, 1927: Die sozialen Beziehungen des Kindes bei den Bantu-
negern. Hamburg.

Einzmann, Harald, 1977: Religiöses Volksbrauchtum in Afghanistan: islami-
sche Heiligenverehrung und Wallfahrtswesen im Raum Kabul. Wiesbaden.

Eliade, Mircea, 1963: Myth and reality. New York, Evanston.
— 1981: Die Sehnsucht nach dem Ursprung: von den Quellen der Humani-

tät. Frankfurt/Main.
Elkin, Adolphus P., 1945: Aboriginal men of high degree. Sydney.
Elwin, Verrier, 1943: Conception, pregnancy and birth among the tribes-

men of the Maikal Hills, in: The Journal of the Royal Asiatic Society of
Bengal 9, S. 99-148.

— 1947: The Muria and their ghotul. London.
— 1950: Bondo highlander. Bombay.
— 1955: The religion of an Indian tribe. London.
Endicott, Kirk M., 1979: Batek Negrito religion: the world-view and rituals of a

hunting and gathering people of peninsular Malaysia. Oxford.
Engelbrektsson, Ulla-Britt, 1978: The force of tradition: Turkish migrants at

home and abroad. Göteborg.
Evans-Pritchard, Edward E., 1929: Witchcraft (mangu) amongst the A-

Zande, in: Sudan Notes and Records 12 (2), S. 163-249.
— 1937: Witchcraft, oracles and magic among the Azande. Oxford.
Fajnberg, Lev A., 1975: Vozniknovenie i razvitie rodovogo stroja, in: Per-

vobytnoe obs

^

c

^

estvo: osnovnye problemy razvitija. Moskva, S. 49-87.
Faron, Louis C., 1967: Death and fertility rites of the Mapuche (Araucani-

an) Indians of central Chile, in: John Middleton (Hg.), Gods and rituals:
readingsin religious beliefs and practices. Garden City, S. 227-254.

Fehrle, Eugen, o.J.: Geisterhafte Wesen im Kehricht, in: Joseph M. Ritz
(Hg.), Festschrift für Marie Andree-Eysn: Beiträge zur Volks- und Völker-
kunde. München, S. 59-63.

— 1926: Zauber und Segen. Jena.
9Firth, Raymond, 1958: Human types: an introduction to social anthropo-

logy. London.
— 1967: Tikopia ritual and belief. London.
— 1975: Speech-making and authority in Tikopia, in: Maurice Bloch

(Hg.), Political language and oratory in traditional society. London, S. 29-
43.

Fischer, Hans, 1987: Heilserwartung: Geister, Medien und Träumer in Neu-
guinea. Frankfurt/Main, New York.

2004-05-06 15-55-19 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192  |  Der sechste Sinn

Fortune, Reo F., 1932: Sorcerers of Dobu: The social anthropology of the Dobu-
islanders of the western Pacific. London.

Franke, Herbert, 1982: Archäologie und Geschichtsbewußtsein in China,
in: Hermann Müller-Karpe (Hg.), Archäologie und Geschichtsbewußtsein.
München, S. 69-83.

Franz, Marie-Louise von, 1983: Ein Beitrag zur Diskussion der Synchroni-
zitätshypothese C. G. Jungs, in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou
(Hg.), Spektrum der Parapsychologie: Hans Bender zum 75. Geburtstag.
Freiburg im Breisgau, S. 94-104.

Frazer, James G., 1913: The belief in immortality. Bd. 1. London.
— 1932: Mensch, Gott und Unsterblichkeit: Gedanken über den menschlichen

Fortschritt. Leipzig.
— 1963: The scapegoat. London.
— 1963a: The magic art and the evolution of kings. Bd. 1. London.
Freedman, Daniel Z./Nieuwenhuizen, Pieter van, 1987: Supergravitation

und die Einheit der Naturgesetze, in: Gravitation: Raum-Zeit-Struktur
und Wechselwirkung. Heidelberg, S. 46-61.

Freud, Sigmund, 1974: Totem und Tabu: einige Übereinstimmungen im
Seelenleben der Wilden und der Neurotiker. Frankfurt/Main. (Sigmund
Freud-Studienausgabe, Bd. 9).

Friederici, Georg, 1906: Skalpieren und ähnliche Kriegsgebräuche in Ameri-
ka. Braunschweig.

Friend, John A. N., 1961: Demonology, sympathetic magic and witchcraft: a
study of superstition as it persists in man and affects him in a scientific age.
London.

Fromm, Erich, 1966: Psychoanalyse und Religion. Konstanz, Zürich.
Fuchs, Stephen, 1950: The Children of Hari: a study of the Nimar Balahis in

the central provinces of India. Wien.
Fuller, Anne H., 1961: Buarij: portrait of a Lebanese Muslim village. Cam-

bridge, Mass.
Gadz

^

ieva, Sakinat S

^

., 1961: Kumyki: istoriko-e
.
tnografic

^

eskoe issledovanie.
Moskva.

Gahs, Alexander, 1928: Kopf-, Schädel- und Langknochenopfer bei Ren-
tiervölkern, in: Festschrift P. W. Schmidt. Wien, S. 231-268.

Gebser, Jean, 1953: Ursprung und Gegenwart. Bd. 1. Stuttgart.
Gauld, Alan, 1983: Andrew Lang as psychical researcher, in: Journal of the

Society for Psychical Research 52 (794), S. 161-176.
Geffcken, Johannes, 1916-19: Der Bilderstreit des heidnischen Altertums,

in: Archiv für Religionswissenschaft 19, S. 286-315.
2Genz, Henning, 1992: Symmetrie – Bauplan der Natur. München.

Gernert, Dieter, 1994: What can we learn from internal observers?, in:
Harald Atmanspacher/G. J. Dalenoort (Hg.), Inside versus outside. Ber-
lin, S. 121-133.

Gerstenberger, Erhard S., 1995: Warum hast du mich verlassen? Die
Klage um die Gerechtigkeit Gottes im Alten Testament, in: Michael

2004-05-06 15-55-19 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  193

Nüchtern (Hg.), Warum läßt Gott das zu? Kritik der Allmacht Gottes in
Religion und Philosophie. Frankfurt/Main, S. 12-32.

2Ghurye, Govind S., 1963: The Mahadev Kolis. Bombay.
Gladigow, Burkhard, 1995: Religionsökonomie. Zur Einführung in eine

Subdisziplin der Religionswissenschaft, in: Hans G. Kippenberg/
Brigitte Luchesi (Hg.), Lokale Religionsgeschichte. Marburg, S. 253-258.

Goldenweiser, Alexander A., 1932: Early civilization: an introduction to
anthropology. New York.

Goldman, Laurence, 1983: Talk never dies: the language of Huli disputes.
London.

Goodale, Jane C., 1971: Tiwi wives: a study of the women of Melville Island,
North Australia. London.

Goody, Jack, 1962: Death, property and the ancestors: a study of the mortuary
customs of the LoDagaa of West Africa. London.

Gossen, Gary H., 1974: Chamulas in the world of the sun: time and space in a
Maya oral tradition. Cambridge, Mass.

Gould, Warwick, 1991: Frazer, Yeats and the reconstruction of folklore, in:
Robert Fraser (Hg.), Sir James Frazer and the literary imagination: essays
in affinity and influence. New York, S. 121-153.

Gramlich, Richard, 1987: Die Wunder der Freunde Gottes: Theologien und
Erscheinungsformen des islamischen Heiligenwunders. Wiesbaden.

Graus, Frantis

^

ek, 1987: Epochenbewußtsein im Spätmittelalter, in: Rein-
hart Herzog/Reinhart Koselleck (Hg.), Epochenschwelle und Epochenbe-
wußtsein. München, S. 153-166.

Greeley, Andrew, 1961-62: Myths, symbols and rituals in the modern
world, in: Critic 20 (3), S. 18-25.

Green, Roger L., 1946: Andrew Lang: a critical biography. Leicester.
Grillner, Sten, 1996: Bewegungssteuerung im Wirbeltier-Rückenmark, in:

Spektrum der Wissenschaft 1996 (3), S. 50-56.
Grüneisen, Carl, 1900: Der Ahnenkultus und die Urreligion Israels. Halle.
Güntert, Hermann, 1923: Der arische Weltkönig und Heiland: bedeutungsge-

schichtliche Untersuchungen zur indo-iranischen Religionsgeschichte und
Altertumskunde. Halle.

9Guntern, Josef (Hg.), 1998: Walliser Sagen. Zürich, Düsseldorf.
Gusinde, Martin, 1931: Die Selk’nam: vom Leben und Denken eines Jägervol-

kes auf der großen Feuerlandinsel. Mödling bei Wien.
Haaf, Ernst, 1967: Die Kusase: eine medizinisch-ethnologische Studie über

einen Stamm in Nordghana. Stuttgart.
Haberland, Eike, 1965: Untersuchungen zum äthiopischen Königtum. Wies-

baden.
Habermas, Rebekka, 1991: Wallfahrt und Aufruhr: zur Geschichte des Wun-

derglaubens in der frühen Neuzeit. Frankfurt/Main.
Haekel, Josef, 1946: Idolkult und Dualsystem bei den Ugriern. (Zum

Problem des eurasiatischen Totemismus), in: Archiv für Völkerkunde 1,
S. 95-163.

2004-05-06 15-55-19 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194  |  Der sechste Sinn

Hahn, Alois, 1977: Kultische und säkulare Riten und Zeremonien in
soziologischer Sicht, in: Anthropologie des Kults. Freiburg im Breisgau,
S. 51-81.

Halliwell, J. J., 1992: Quantenkosmologie und die Entstehung des Univer-
sums, in: Spektrum der Wissenschaft 1992 (2), S. 50-58.

2Hallowell, A. Irving, 1969: Ojibwa ontology, behavior, and world view, in:
Stanley Diamond (Hg.), Primitive views of the world. New York, London,
S. 49-82.

Haraldsson, Erlendur, 1992: Erscheinungen von und Berichte über Be-
gegnungen mit Verstorbenen. Eine Analyse von 357 aktuellen Berich-
ten, in: Andreas Resch (Hg.), Aspekte der Paranormologie: die Welt des
Außergewöhnlichen. Innsbruck, S. 469-484.

Hardy, Thomas, 1929: In memoriam Edward Clodd (1840-1930), in:
Folk-Lore 40, S. 183-186.

Hartmann, Andreas, 1996: Private Magie im Deutschland des 20. Jahr-
hunderts. Forschungsgeschichtliche und aktuelle Perspektiven, in:
Sowi 25 (1), S. 27-34.

Hartmann, Hans, 1952: Der Totenkult in Irland: ein Beitrag zur Religion der
Indogermanen. Heidelberg.

Harva, Uno, 1938: Die religiösen Vorstellungen der altaischen Völker. Porvoo,
Helsinki.

Harwood, Alan, 1970: Witchcraft, sorcery, and social categories among the
Safwa. Glasgow.

Hasenfratz, Hans-Peter, 2002: Religion – was ist das? Lebensorientierung
und Andere Wirklichkeit. Freiburg im Breisgau.

Haug, Walter, 1987: Die Zwerge auf den Schultern der Riesen. Epochales
und typologisches Geschichtsdenken und das Problem der Interferen-
zen, in: Reinhart Herzog/Reinhart Koselleck (Hg.), Epochenschwelle
und Epochenbewußtsein. München, S. 167-194.

Hauser-Schäublin, Brigitta: 1977: Frauen in Kararau: zur Rolle der Frauen
bei den Iatmul am Mittelsepik, Papua New Guinea. Basel.

— 1997: Die Vergangenheit in der Gegenwart. Zeitkonzeptionen und
ihre Handlungskontexte bei den Abelam in Papua-Neuguinea, in:
Baessler-Archiv 70, S. 409-429.

5Hauskeller, Michael, 2000: Was ist Kunst? Positionen der Ästhetik von
Platon bis Danto. München.

Havers, Wilhelm, 1946: Neuere Literatur zum Sprachtabu. Wien.
Hays, Hoffmann R., 1966: The dangerous sex: the myth of feminine evil.
London.

Heers, Jacques, 1986: Vom Mummenschanz zum Machttheater: europäi-
sche Festkultur im Mittelalter. Frankfurt/Main.

Heeschen, Volker, 1994: Mythen und Wandergeschichten der Mek-Leute
im Bergland von West-Neuguinea (Irian Jaya, Indonesien), in: Brigitta
Hauser-Schäublin (Hg.), Geschichte und mündliche Überlieferung in
Ozeanien. Basel, S. 161-184.

2004-05-06 15-55-19 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  195

2Heine, Heinrich, 1980: Reisebilder. Frankfurt/Main.
Heinz, Hans-Joachim, 1975: Elements of !ko Bushmen religious beliefs,

in: Anthropos 70, S. 17-41.
Helander, Bernhard, 1988: Death and the end of society. Official ideology

and ritual communication in the southern Somali funeral, in: S. Ce-
derroth et al. (Hg.), On the meaning of death: essays on mortuary rituals
and eschatological beliefs. Uppsala, S. 113-135.

Helmers, Sabine, 1989: Tabu und Faszination: über die Ambivalenz der
Einstellung zu Toten. Berlin.

Henning, Joachim, 1936: Die Frau im öffentlichen Leben in Melanesien.
Leipzig.

Henninger, Joseph, 1963: Geisterglaube bei den vorislamischen Arabern,
in: Festschrift Paul Schebesta: zum 75. Geburtstag gewidmet von Mitbrü-
dern, Freunden und Schülern. Wien-Mödling, S. 279-316.

Hetmann, Frederik, 1984: Die Reise in die Anderswelt: Feengeschichten und
Feenglaube in Irland. Frankfurt/Main.

Hillner, Johann, 1876-77: Volksthümlicher Glaube und Brauch bei Geburt
und Taufe im Siebenbürger Sachsenlande, in: Programm des evangeli-
schen Gymnasiums in Schäßburg und der damit verbundenen Lehr-An-
stalten 1876-77, S. 3-52.

Hoenerbach, Wilhelm, 1984: Agrarische Vorstellungen in Nordafrika: Proto-
kolle. Wiesbaden.

Hogbin, H. Ian, 1943: A New Guinea infancy. From conception to wea-
ning in Wogeo, in: Oceania 13 (4), S. 285-309.

— 1970: The island of menstruating men: religion in Wogeo, New Guinea.
Scranton, London, Toronto.

Homans, George C., 1941: Anxiety and ritual. The theories of Malinowski
and Radcliffe-Brown, in: American Anthropologist 43, S. 164-172.

Hopfner, Theodor, 1965: Artikel »Mageia«, in: Pauly-Wissowa: Realency-
clopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd. XIV 1. Stuttgart, Sp.
301-393.

Horton, Robin, 1962: The Kalabari world-view. An outline and interpreta-
tion, in: Africa 32 (3), S. 197-219.

Howell, Signe, 1984: Society and cosmos: Chewong of peninsular Malaysia.
Singapore, Oxford, New York.

Huber, Hugo, 1965: Tod und Leben. Weltanschauliche Problematik bei
Andangme- und Ewe-Gruppen am Unteren Volta, in: Réincarnation et
vie mystique en Afrique Noire: Colloque de Strasbourg (16-18 mai 1963).
Paris, S. 87-99.

10Huizinga, Johan, 1969: Herbst des Mittelalters: Studien über Lebens- und
Geistesformen des 14. und 15. Jahrhunderts in Frankreich und in den Nie-
derlanden. Stuttgart.

Hultkrantz, Åke, 1981: Ritual und Geheimnis. Über die Kunst der Medi-
zinmänner, oder: Was der Herr Professor verschwieg, in: Hans Peter

2004-05-06 15-55-19 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196  |  Der sechste Sinn

Duerr (Hg.), Der Wissenschaftler und das Irrationale. Bd. 1. Frankfurt/
Main, S. 73-97.

— 1982: Religion and experience of nature among North American hun-
ting Indians, in: Åke Hultkrantz/Ørnulf Vorren (Hg.), The hunters:
their culture and way of life. Tromsø, Oslo, Bergen, S. 163-186.

Hume, David, 1809: Essays and treatises on several subjects. Bd. 2. Edin-
burgh.

Hund, Friedrich, 1996: Geschichte der physikalischen Begriffe. Heidelberg.
Hutton, John H., 1921: The Sema Nagas. London.
Illi, Dieter W., 1991: Das Hindukush-Haus: zum symbolischen Prinzip der

Sonderstellung von Raummitte und Raumhintergrund. Stuttgart.
Inan, Abdülkadir, 1954: Tarihte ve bugün şamanizm: materyaller ve Araştırma-

lar. Ankara.
Iordanskij, Vladimir B., 1982: Chaos i garmonija. Moskva.
Jacoby, 1932-33: Artikel »Kreuzstein«, in: Handwörterbuch des deutschen

Aberglaubens. Bd. 5. Berlin, Leipzig, Sp. 516.
Jaffé, Aniela, 1958: Geistererscheinungen und Vorzeichen: eine psychologi-

sche Deutung. Zürich, Stuttgart.
Jaroschek, Kurt, 1979: Gespräche mit Freunden über den Glauben der Na-

turwissenschaftler. Reinheim.
Jensen, Adolf E., 1948: Magie. Bemerkungen zu drei neuen Veröffentli-

chungen, in: Studium Generale 1 (4), S. 226-236.
— 1950: Gibt es Zauberhandlungen?, in: Zeitschrift für Ethnologie 75, S. 3-

12.
Johansons, Andreja, 1964: Der Schirmherr des Hofes im Volksglauben der

Letten. Stockholm.
Jones, Rex L./Jones, Shirley K., 1976: The Himalayan woman: a study of

Limbuwomen in marriage and divorce. Palo Alto.
Jordan, Pascual, 1947: Verdrängung und Komplementarität: eine philosophi-

sche Untersuchung. Hamburg-Bergedorf.
Junod, H. A., 1912: The life of a South African tribe. Bd. 1. Neuchatel.
Just, Gisela, 1991: Magische Musik im Märchen: Untersuchungen zur Funk-

tion magischen Singens und Spielens in Volkserzählungen. Frankfurt/
Main.

Kaberry, Phyllis M., 1939: Aboriginal women sacred and profane. London.
Kant, Immanuel, 1968: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in:

Wilhelm Weischedel (Hg.), Immanuel Kant: Werke in zehn Bänden. Bd.
10 (2). Darmstadt, S. 399-690.

Karsten, Rafael, 1923: Blood revenge, war, and victory feasts among the Jibaro
Indians of eastern Ecuador. Washington.

— 1935: The head-hunters of western Amazonas: the life and culture of the
Jibaro Indians of eastern Ecuador and Peru. Helsingfors.

Kaspar, Robert, 1983: Die biologischen Grundlagen der evolutionären
Erkenntnistheorie, in: Konrad Lorenz/Franz M. Wuketits (Hg.), Die
Evolutiondes Denkens. München, Zürich, S. 125-145.

2004-05-06 15-55-19 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  197

Kasten, Erich, 2000: Wenn das Gehirn aus der Balance gerät: Halluzina-
tionen, in: Spektrum der Wissenschaft 2000 (12), S. 64-73.

Kayser, C., 1886: Die Canones Jacob’s von Edessa. Leipzig.
Keen, Ian, 1994: Knowledge and secrecy in an Aboriginal religion. Oxford.
Kenner, Hedwig, 1970: Das Phänomen der verkehrten Welt in der griechisch-

römischen Antike. Klagenfurt.
Kerber, Walter (Hg.), 1997: Personenkult und Heiligenverehrung. München.
Kidd, Dudley, 1906: Savage childhood: a study of Kafir children. London.
Kieckhefer, Richard, 1994: The specific rationality of medieval magic, in:

The American Historical Review 99 (3), S. 813-836.
Kirchgässner, Alfons, 1959: Die mächtigen Zeichen: Ursprünge, Formen und

Gesetze des Kultes. Basel.
Kirk, Malcolm S., 1972: Headhunters in today’s world. The Asmat of New

Guinea, in: National Geographic 141 (3), S. 376-408.
Kluckhohn, Clyde, 1941: Patterning as exemplified in Navaho culture, in:

Leslie Spier et al. (Hg.), Language, culture, and personality: essays in
memory of Edward Sapir. Menasha, S. 109-130.

Klotz, Heinrich, 1997: Die Entdeckung von Çatal Höyük: der archäologische
Jahrhundertfund. München.

Knebel, J., 1898: Amulettes javanaises, in: Tijdschrift voor Indische Taal-,
Land- en Volkenkunde 40, S. 497-507.

Knortz, Karl, 1909: Der menschliche Körper in Sage, Brauch und Sprich-
wort. Würzburg.

Köngäs-Maranda, Elli, 1974: Lau, Malaita: »A woman is an alien spirit«,
in: Carolyn J. Matthiasson (Hg.), Many sisters: women in cross-cultural
perspective. New York, London, S. 177-202.

Koestler, Arthur, 1972: Die Wurzeln des Zufalls. München, Wien.
2Kohn, Albin/Andree, Richard, 1876: Sibirien und das Amurgebiet: Ge-

schichte und Reisen, Landschaften und Völker zwischen Ural und Bering-
straße. Bd. 1.Leipzig.

Kopytoff, Igor, 1981: Knowledge and belief in Suku thought, in: Africa 51
(3), S. 709-723.

Krader, Lawrence, 1954: Buryat religion and society, in: Southwestern Jour-
nal of Anthropology 10, S. 322-351.

Krascheninnikow, Stepan, 1766: Beschreibung des Landes Kamtschatka.
Lemgo.

Krauss, Friedrich S., 1888: Vilenglauben in Slawonien, in: Das Ausland 61,
S. 941-946.

Krauss, Heinrich, 2000: Die Engel: Überlieferung, Gestalt, Deutung. Mün-
chen.

Krauss, Lawrence M., 1987: Dunkle Materie im Universum, in: Gravita-
tion: Raum-Zeit-Struktur und Wechselwirkung. Heidelberg, S. 160-171.

3Krige, Eileen J./Krige, Jacob D., 1947: The realm of a rain-queen: a study of
the pattern of Lovedu society. London.

2004-05-06 15-55-19 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198  |  Der sechste Sinn

Kröger, Franz, 1978: Übergangsriten im Wandel: Kindheit, Reife und Heirat
bei den Bulsa in Nord-Ghana. Hohenschäftlarn.

Krogmann, Willy, 1926: Das »magische« Denken der Kinder, in: Zeit-
schrift für Pädagogische Psychologie 27, S. 556-562.

Lachmann, Renate, 2002: Erzählte Phantastik: zu Phantasiegeschichte und
Semantik phantastischer Texte. Frankfurt/Main.

Lagercrantz, Sture, 1964: Traditional beliefs in Africa concerning meteors,
comets, and shooting stars, in: Eike Haberland et al. (Hg.), Festschrift
für Ad. E. Jensen. Bd. 1. München, S. 319-329.

Landes, Ruth, 1938: The Ojibwa woman. New York.
Lang, Andrew, 1893: Superstition and fact, in: The Contemporary Review

64, S. 882-892.
— 1894: Cock Lane and common-sense. London.
— 1895: Protest of a psycho-folklorist, in: Folk-Lore 6, S. 236-248.

2— 1900: The making of religion. New York.
— 1901: Magic and religion. New York.
— 1908: The origins of religion and other essays. London.
— 1911: Presidential address, in: Proceedings of the Society for Psychical Re-

search 25, S. 364-376.
2Lehmann, Alfred, 1908: Aberglaube und Zauberei: von den ältesten Zeiten

an bis in die Gegenwart. Stuttgart.
Lethen, Helmut, 1992: Damnatio Memoriae und die Rhetorik des Verges-

sens, in: Dietmar Kamper/Christoph Wulf (Hg.), Schweigen: Unterbre-
chung und Grenze der menschlichen Wirklichkeit. Berlin, S. 159-168.

Lévi-Strauss, Claude, 1962: La pensée sauvage. Paris.
— 1971: Das Rohe und das Gekochte. Frankfurt/Main.
Lévi-Strauss, Claude/Eribon, Didier, 1989: Das Nahe und das Ferne: eine

Autobiographie in Gesprächen. Frankfurt/Main.
Levy, Robert I., 1973: Tahitians: mind and experience in the Society Islands.

Chicago.
Lévy-Bruhl, Lucien, 1930: Die Seele der Primitiven. Wien, Leipzig.
Lewis, Lionel S., 1963: Knowledge, danger, certainty, and the theory of

magic, in: American Journal of Sociology 69, S. 7-12.
Lidzbarski, Mark, 1915: Das Johannesbuch der Mandäer. Gießen.
Liebeck, Oskar, 1928: Das Unbekannte und die Angst. Leipzig.
Lienhardt, Godfrey, 1967: Denkformen, in: Institutionen in primitiven

Gesellschaften. Frankfurt/Main, S. 107-119.
— 1970: The situation of death. An aspect of Anuak philosophy, in: Mary

Douglas (Hg.), Witchcraft confessions and accusations. London, S. 279-
291.

3Linton, Ralph, 1952: The cultural background of personality. London.
Lopatin, Ivan A., 1960: The cult of the dead among the natives of the Amur

Basin. ‘s-Gravenhage.
Loux, Françoise, 1980: Das Kind und sein Körper: Volksmedizin, Hausmittel,

Bräuche. Frankfurt/Main.

2004-05-06 15-55-20 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  199

Lucadou, Walter von, 1989: Psyche und Chaos: neue Ergebnisse der Psychoki-
nese-Forschung. Freiburg im Breisgau.

— 1991: Wie »hell« sehen Hellseher?, in: Zeitschrift für Parapsychologie
und Grenzgebiete der Psychologie 33 (3-4), S. 237-249.

Luckmann, Thomas, 1991: Die unsichtbare Religion. Frankfurt/Main.
Lüning, Jens, 1983: Mensch und Umwelt in der Steinzeit, in: Forschung

Frankfurt 1, S. 2-5.
Luhmann, Niklas, 1978: Geschichte als Prozeß und die Theorie sozio-

kultureller Evolution, in: Karl-Georg Faber/Christian Meier (Hg.),
Historische Prozesse. München, S. 413-440.

Lukesch, Anton, 1969: Mythos und Leben der Kayapo. Wien.
Luk’janov, T. I., 1904: Iz kosmogonic

^

eskich poverij abchazcev, in: Sbornik
Materialov dlja Opisanija Mestnostej i Plemen Kavkaza 34 (3), S. 166-189.
Mair, Lucy, 1969: Magie im Schwarzen Erdteil. München.
Malinowski, Bronislaw, 1927: Das Geschlechtsleben der Wilden in Nordwest-

Melanesien: Liebe, Ehe und Familienleben bei den Eingeborenen der Tro-
briand-Inseln, Britisch-Neu-Guinea. Leipzig, Zürich.

— 1954: Magic, science and religion and other essays. New York.
Maloney, Clarence, 1974: Peoples of South Asia. New York.
Man, E. H., 1883: On the aboriginal inhabitants of the Andaman Islands,

in: The Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ire-
land 12, S. 69-175, 327-434.

Maple, Eric, 1971: Superstition and the superstitious. London, New York.
Marett, Robert R., 1912: Andrew Lang. Folklorist and critic, in: Folk-Lore

23, S. 363-366.
Marshall, Lorna, 1976: The !Kung of Nyae Nyae: the !Kung Bushmen of the

Kalahari Desert in South West Africa. Cambridge.
Maruyama, Magoroh, 1974: Endogenous research versus delusions of

relevanceand expertise among exogenous academics, in: Human Orga-
nization 33 (3), S.318-322.

Marwick, M. G., 1970: Sorcery in its social setting: a study of the northern
Rhodesian Cewa. Manchester.

Mauss, Marcel, 1972: A general theory of magic. Londo, Boston.
Mbiti, John S., 1974: Afrikanische Religion und Weltanschauung. Berlin.
McClenon, James, 1997: Shamanic healing, human evolution, and the

origin of religion, in: Journal for the Scientific Study of Religion 36, S.
323-337.

— 2002: Wondrous healing: shamanism, human evolution, and the origin of
religion. DeKalb.

McClenon, James/Nooney, Jennifer, 2002: Anomalous experiences repor-
ted by field anthropologists. Evaluating theories regarding religion, in:
Anthropology of Consciousness 13, S. 46-60.

McGovern, Janet B. M., 1923: Unter den Kopfjägern auf Formosa. Stuttgart.
Meek, Charles K., 1931: Tribal studies in northern Nigeria. Bd. 2. London.

2004-05-06 15-55-20 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200  |  Der sechste Sinn

Mensching, Gustav, 1926: Das heilige Schweigen: eine religionsgeschichtliche
Untersuchung. Gießen.

Meran, Josef, 1985: Theorien in der Geschichtswissenschaft: die Diskussion
über die Wissenschaftlichkeit der Geschichte. Göttingen.

Métraux, Alfred, 1963: Religion and shamanism, in: Julian H. Steward
(Hg.), Handbook of South American Indians. Bd. 5. New York, S. 559-
599.

Meyer, Carl, 1884: Der Aberglaube des Mittelalters und der nächstfolgenden
Jahrhunderte. Basel.

Meyer, Piet, 1981: Kunst und Religion der Lobi. Zürich.
Middleton, John, 1960: Lugbara religion: ritual and authority among an East

African people. London.
Militzer, Heinz, 1992: Suche und Erkundung von Rohstoff-Lagerstätten.

Gibt es Alternativen zu geowissenschaftlichen Methoden?, in: Hans
Binder (Hg.), Macht und Ohnmacht des Aberglaubens: Magie, Wissen-
schaft, Pseudowissenschaft. Pähl, S. 143-161.

Mills, James P., 1922: The Lhota Nagas. London.
— 1926: The Ao Nagas. London.
Min’ko, Leonid I., 1975: Sueverija i primety (istoki i sus

^

c

^

nost’). Minsk.
Mischo, Johannes, 1983: Parapsychische Erfahrungen und Psychodiagno-

stik im »affektiven Feld«, in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou
(Hg.), Spektrum der Parapsychologie: Hans Bender zum 75. Geburtstag.
Freiburg im Breisgau, S. 167-192.

— 1984: Außersinnliche Wahrnehmung. Methoden, Ergebnisse, Proble-
me, in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou (Hg.), Psi – was verbirgt
sich dahinter? Freiburg im Breisgau, S. 9-50.

— 1994: Schizotypische Muster im Denken und Verhalten?, in: Therapie-
woche 44 (32), S. 1858-1863.

Mörner, Birger, 1924: Tinara: die Vorstellungen der Naturvölker vom Jen-
seits. Jena.

Monod, Jacques, 1971: Zufall und Notwendigkeit: philosophische Fragen der
modernen Biologie. München.

2Moody, Raymond A., 1994: Blick hinter den Spiegel: Botschaften aus der
anderen Welt. München.

Morgan, Arlene H., 1973: The heritability o hypnotic susceptibility in
twins, in: Journal of Abnormal and Social Psychology 82, S. 55-61.

Morgan, E. D., 1888: The customs of the Ossetes and the light they throw
on the evolution of law, in: The Journal of the Royal Asiatic Society of
Great Britain and Ireland 20, S. 21-48.

Moss, Frank/Wiesenfeld, Kurt, 1995: Signalverstärkung durch Rauschen,
in: Spektrum der Wissenschaft 1995 (10), S. 92-96.

M. S., 1995: Der Ein-Atom-Mikrolaser, in: Spektrum der Wissenschaft 1995
(5), S. 17-18.

2004-05-06 15-55-20 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  201

Mühlmann, Wilhelm E., 1940: Krieg und Frieden: ein Leitfaden der politi-
schen Ethnologie; mit Berücksichtigung völkerkundlichen und geschichtli-
chen Stoffes. Heidelberg.

Müller, Klaus E., 1967: Kulturhistorische Studien zur Genese pseudo-isla-
mischer Sektengebilde in Vorderasien. Wiesbaden.

— 1973-74: Grundzüge der agrarischen Lebens- und Weltanschauung, in:
Paideuma 19-20, S. 54-124.

— 1980: Geschichte der antiken Ethnographie und ethnologischen Theoriebil-
dung: von den Anfängen bis auf die byzantinischen Historiographen. Bd. 2.
Wiesbaden.

— 1983: Vorderasien, in: Klaus E. Müller (Hg.), Menschenbilder früher Ge-
sellschaften: ethnologische Studien zum Verhältnis von Mensch und Na-
tur; Gedächtnisschrift für Hermann Baumann. Frankfurt/Main, New
York, S. 297-339.

— 1987: Sterben und Tod in Naturvolkkulturen, in: Hansjakob Becker et
al. (Hg.), Im Angesicht des Todes: ein interdisziplinäres Kompendium. Bd.
1. St. Ottilien, S. 49-90.

— 1987a: Vom Ursprung der Anfänglichkeit, in: Mark Münzel (Hg.), Ur-
sprung: Vortragszyklus 1986/87 über die Entstehung des Menschen und der
Welt in den Mythen der Völker. Frankfurt/Main, S. 113-123.

— 1987b: Das magische Universum der Identität: Elementarformen des sozia-
len Verhaltens; ein ethnologischer Grundriß. Frankfurt/Main, New York.

— 1990: Epistemologische Grenzfälle. »Höhere« Erkenntnis in traditio-
nellen Gesellschaften, in: Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzgebie-
te der Psychologie 32 (3-4), S. 137-152.

— 1992: Reguläre Anomalien im Schnittbereich zweier Welten, in: Zeit-
schrift fürParapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 34 (1-2), S. 33-
50.
2— 1996: Kindheitsvorstellungen, in: Klaus E. Müller/Alfred K. Treml
(Hg.), Ethnopädagogik: Sozialisation und Erziehung in traditionellen
Gesellschaften; eine Einführung. Berlin, S. 13-34.
2— 1996a: Initiationen, in: Klaus E. Müller/Alfred K. Treml (Hg.), Ethno-
pädagogik: Sozialisation und Erziehung in traditionellen Gesellschaften;
eine Einführung. Berlin, S. 69-91.

— 1996b: Der Krüppel: Ethnologia passionis humanae. München.
— 1997: Der gesprungene Ring: wie man die Seele gewinnt und verliert.

Frankfurt/Main.
— 1997a: Jenseitskontakte, in: Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzge-

bieteder Psychologie 39 (1-2), S. 1-19.
— 1997b: Der magische Kreis, in: Paul Michel (Hg.), Symbolik von Ort

und Raum. Bern, S. 451-468.
— 1998: Das Geheimnis in traditionellen Gesellschaften, in: Albert Spitz-

nagel (Hg.), Geheimnis und Geheimhaltung: Erscheinungsformen – Funk-
tionen – Konsequenzen. Göttingen, S. 55-66.

2004-05-06 15-55-20 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202  |  Der sechste Sinn

— 1999: Die fünfte Dimension: soziale Raumzeit und Geschichtsverständnis
in primordialen Kulturen. Göttingen.

— 2000: Ethnicity, Ethnozentrismus und Essentialismus, in: Wolfgang
Eßbach (Hg.), Wir/ihr/sie: Identität und Alterität in Theorie und Metho-
de. Würzburg, S. 317-343.

— 2000a: Der Drache im Garten der Sinnhaftigkeit. Können Echsen,
Drachen oder gar Frösche Wesentliches zur Begründung von Sinn-
konzepten beitragen?, in: Kulturwissenschaftliches Instiut. Jahrbuch
1999/ 2000. Essen, S. 75-86.
2— 2001: Schamanismus: Heiler – Geister – Rituale. München.

— 2001a: Das Geschehen im Netz der Zeit, in: Moritz Csáky/Peter Sta-
chel (Hg.), Speicher des Gedächtnisses: Bibliotheken, Museen, Archive. Bd.
2. Wien, S. 177-195.

— 2001b: Wortzauber: eine Ethnologie der Eloquenz. Frankfurt/Main.
— 2002: Die gespenstische Ordnung: Psi im Getriebe der Wissenschaft.

Frankfurt/Main.
— 2002a: Zwischen Tag und Nacht. Vom Schatten des Todes im Leben

traditioneller Gesellschaften, in: Jan Assmann/Rolf Trauzettel (Hg.),
Tod, Jenseits und Identität: Perspektiven einer kulturwissenschaftlichen
Thanatologie. Freiburg im Breisgau, München, S. 204-222.

— 2003: Mfumu José und der heilige Joseph, in: Dieter Kramer et al.
(Hg.), Missio, Message und Museum: Festschrift für Josef Franz Thiel zum
70. Geburtstag. Frankfurt/Main, S. 23-34.

Müller-Karpe, Hermann, 1968: Jungsteinzeit. München.
Müller-Stellrecht, Irmtraud, 1983: Hunza, in: Klaus E. Müller (Hg.), Men-

schenbilder früher Gesellschaften: ethnologische Studien zum Verhältnis von
Mensch und Natur; Gedächtnisschrift für Hermann Baumann. Frank-
furt/Main, New York, S. 388-415.

Muller, Jean-Claude, 1971: Pouvoir mystique, sorcellerie et structure soci-
ale chez les Rukuba (Benue-Plateau State, Nigeria), in: L’Homme 11,
S. 71-111.

Nachtigall, Horst, 1952: Die kulturhistorische Wurzel der Schamanen-
skelettierung, in: Zeitschrift für Ethnologie 77, S. 188-197.

Nadel, Siegfried F., 1947: The Nuba: an anthropological study of the hill tribes
in Kordofan. London.

Narr, Karl J., 1961: Urgeschichte der Kultur. Stuttgart.
Nemec, Helmut, 1976: Zauberzeichen: Magie im volkstümlichen Bereich.

Wien, München.
Newman, Lucile F., 1969: Folklore of pregnancy. Wives’ tales in Contra

Costa County, California, in: Western Folklore 28, S. 112-135.
Neuser, Wolfgang, 1996: Einführung, in: Wolfgang Neuser/Katharina

Neuser-von Oettingen (Hg.), Quantenphilosophie. Heidelberg, S. 7-11.
Nicolaisen, Johannes, 1963: Ecology and culture of the pastoral Tuareg: with

particular reference to the Tuareg of Ahaggar and Ayr. Copenhagen.

2004-05-06 15-55-20 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  203

Nicolelis, Miguel A./Chapin, John K., 2003: Roboter steuern von Geistes
Hand, in: Spektrum der Wissenschaft 2003 (1), S. 74-82.

Niderberger, Franz, 1978: Sagen und Gebräuche aus Unterwalden. Zürich.
Nimuendajù, Curt, 1939: The Apinayé. Washington.
Nori, Franco et al., 1998: Singender Sand, in: Spektrum der Wissenschaft

1998 (8), S. 68-73.
Novik, E. S., 1989: Ritual und Folklore im sibirischen Schamanismus: eine

vergleichende Strukturanalyse. Hamburg.
Obayashi, Taryo/Paproth. Rüdiger, 1966: Das Bärenfest der Oroken auf

Sachalin, in: Zeitschrift für Ethnologie 91, S. 211-236.
4Obst, Helmut, 2000: Apostel und Propheten der Neuzeit: Gründer christli-

cher Religionsgemeinschaften des 19. und 20. Jahrhunderts. Göttingen.
Ohnuki-Tierney, Emiko, 1980: Ainu illness and healing. A symbolic inter-

pretation, in: American Ethnologist 7, S. 132-151.
2Oldenberg, Hermann, 1917: Die Religion des Veda. Stuttgart, Berlin.

Ortiz, Alfonso, 1969: The Tewa world: space, time, being, and becoming in a
Pueblo society. Chicago, London.

Ovsyannikov, O. V./Terebikhin, N. M., 1994: Sacred space in the culture
of the Arctic regions, in: David L. Carmichael et al. (Hg.), Sacred sites,
sacred places. London, S. 44-81.

Packard, Randall M., 1980: Social change and the history of misfortune
among the Bashu of eastern Zaire, in: Ivan Karp/Charles S. Bird (Hg.),
Explorations in African systems of thought. Bloomington, S. 237-267.

Palgrave, William G., 1867: Reise in Arabien. Bd. 1. Leipzig.
Pallas, Peter S., 1778: Reise durch verschiedene Provinzen des Russischen

Reichs in einem ausführlichen Auszuge. Bd. 3. Frankfurt/Main, Leipzig.
Paracelsus, 1926: Über das Ens der Geister, in: Sämtliche Werke. Bd. 1.

Jena, S. 46-54.
Parry, Nevill E., 1932: The Lakhers. London.
Paulson, Ivar, 1960: Seelenvorstellungen und Totenglaube bei nordeura-

sischen Völkern, in: Ethnos 25 (1-2), S. 84-118.
Peat, F. David, 1992: Synchronizität: die verborgene Ordnung. München.
Pechuël-Loesche, Eduard, 1907: Volkskunde von Loango. Stuttgart.
Peinsipp, Walther, 1985: Das Volk der Shkypetaren: Geschichte, Gesellschafts-

und Verhaltensordnung; ein Beitrag zur Rechtsarchäologie und zur sozio-
logischen Anthropologie des Balkan. Wien, Köln, Graz.

Pervin, Lawrence A., 1963: The need to predict and control under condi-
tions of threat, in: Journal of Personality 31, S. 570-587.

Pesic, Peter, 2003: Die Identität der Quanten, in: Spektrum der Wissen-
schaft 2003 (1), S. 56-62.

Petersdorff, Egon von, 1957: Daemonologie. Bd. 2. München.
Petrullo, Vincenzo, 1939: The Yaruros of the Capanaparo River, Venezuela.

Washington.
Pettersson, Olof, 1957: Magic – religion. Some marginal notes to an old

Problem, in: Ethnos 22, S. 109-119.

2004-05-06 15-55-20 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204  |  Der sechste Sinn

Piaget, Jean, 1980: Das Weltbild des Kindes. Frankfurt/Main.
Ploss, Hermann H., 1876: Das Kind in Brauch und Sitte der Völker: anthro-

pologische Studien. Bd. 2. Stuttgart.
Popov, A. A., 1976: Dus

^

a i smert’ po vozzrenijam nganasanov, in: Inno-
kentij S. Vdovin (Hg.), Priroda i c

^

elovek v religioznych predstavlenijach
narodov Sibiri i severa (vtoroja polovina XIX – nac

^

alo XX v.). Leningrad,
S. 31-43.

Popper, Karl R./Eccles, John C., 1982: Das Ich und sein Gehirn. München,
Zürich.

Prasch, Pia, 2003: Tierischer Scharfsinn, in: Spektrum der Wissenschaft
2003 (7), S. 104.

Preisendanz, Karl, 1926: Akephalos, der kopflose Gott. Leipzig.
Preuß, Konrad Th., 1936: Die religiöse Bedeutung der Paradiesmythen,

in: Custom is king: essays presented to R. R. Marett on his seventieth birth-
day, June 13, 1936. London, S. 119-139.

Price, Simon, 1987: From noble funerals to divine cult. The consecration
of Roman emperors, in: David Cannadine/Simon Price (Hg.), Rituals
of royalty: power and ceremonial in traditional societies. Cambridge, S. 56-
105.

2Prigogine, Ilya/Stengers, Isabelle, 1981: Dialog mit der Natur: neue Wege
naturwissenschaftlichen Denkens. München, Zürich.

Primas, Hans, 1992-93: Ein Ganzes, das nicht aus Teilen besteht. Kom-
plementarität in den exakten Naturwissenschaften, in: Neue Horizon-
te 1992-93, S. 81-111.

— 1996: Synchronizität und Zufall, in: Zeitschrift für Parapsychologie und
Grenzgebiete der Psychologie 38 (1-2), S. 61-91.

Probst, Ferdinand, 1871: Lehre und Gebet in den drei ersten christlichen Jahr-
hunderten. Tübingen.

Puhvel, Martin, 1989: The crossroads in folklore and myth. New York.
Quadbeck-Seeger, Hans-Jürgen, 1988: Zwischen den Zeichen: Aphorismen

über und aus Natur und Wissenschaft. Weinheim.
Radin, Paul, 1926: Crashing Thunder: the autobiography of a Winnebago

Indian. New York.
Ränk, Gustav, 1948: Die Hausgottheiten der Frauen und das Geschlechts-

tabu bei den nordeurasischen Völkern, in: Ethnos 13, S. 153-170.
Rasmussen, Knud, 1929: Intellectual culture of the Iglulik Eskimos. Copen-

hagen.
2Rattray, Robert S., 1955: Ashanti. London.

2— 1969: Ashanti law and constitution. Oxford.
Reeve, Mary-Elizabeth, 1988: Cauchu Uras. Lowland Quichua histories of

the Amazon rubber boom, in: Jonathan D. Hill (Hg.), Rethinking history
and myth: indigenous South American perspectives on the past. Urbana,
S. 19-34.

2004-05-06 15-55-20 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  205

Reimbold, Ernst Th., 1970: Die Nacht in Mythos, Kultus, Volksglauben und
in der transpersonalen Erfahrung: eine religionsphänomenologische Unter-
suchung. Köln.

Reinach, Théodore, 1895: Mithradates Eupator, König von Pontos. Leipzig.
Reitzenstein, Richard A., 1904: Poimandres: Studien zur griechisch-ägypti-

schen und frühchristlichen Literatur. Leipzig.
Remplein, Heinz, 1966: Die seelische Entwicklung des Menschen im Kindes-

und Jugendalter: Grundlagen, Erkenntnisse und pädagogische Folgerungen-
der Kindes- und Jugendpsychologie. München, Basel.

Reuter, Bernhard M., 1992: Psyche, Gehirn und Synchronizität, in: An-
dreas Resch (Hg.), Aspekte der Paranormologie: die Welt des Außerge-
wöhnlichen. Innsbruck. S, 217-241.

Reuter, Bernhard M. et al., 1990: Kausalität und Synchronizität. Zum
psychophysischen Problem, in: Analytische Psychologie 21, S. 286-308.

Riedl, Rupert, 1988: Über die Realitätsformen von Natur- und Denkgeset-
zen; oder die Biologie von Korrespondenz und Kohärenz, in: Erhard
Oeser/ElfriedeM. Bonet (Hg.), Das Realismusproblem. Wien, S. 55-74.

Ritter, Carl, 1846: Die Erdkunde von Asien. Bd. 8, 1. Berlin.
Ritz, Ute, 1988: Das Bedeutsame in den Erscheinungen: Divinationspraktiken

in traditionellen Gesellschaften. Frankfurt/Main, New York.
Ritz-Müller, Ute, 1990: Würde Gott sterblich sein, wären es auch die

Menschen (Akan-Sprichwort), in: Josef F. Thiel (Hg.), Der Tod: Ende
oder Tor zum Leben? Tod und Jenseitsvorstellungen der Völker. Frank-
furt/Main, S. 57-69.

— 1997: Divination im Raum Tenkodogo (Burkina Faso), in: Zeitschrift
für Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 39 (1-2), S. 20-34.

Rivers, William H. R., 1912: Andrew Lang. Folklorist and critic, in: Folk-
Lore 23, S. 369-371.

— 1920: The concept of »soul-substance« in New Guinea and Melanesia,
in: Folk-Lore 31, S. 48-86.

Robert, Raoul, 2001: Das Ende des Schmetterlingseffekts, in: Spektrum der
Wissenschaft 2001 (11), S. 66-75.

Rock, Irvin/Palmer, Stephen, 1991: Das Vermächtnis der Gestaltpsycho-
logie, in: Spektrum der Wissenschaft 1991 (2), S. 68-75.

Röhrich, Lutz, 1980: Der Tod in Sage und Märchen, in: Gunther Stephen-
son (Hg.), Leben und Tod in den Religionen: Symbol und Wirklichkeit.
Darmstadt, S. 165-183.

Rohde, Erwin, 1961: Psyche: Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Grie-
chen. Bd. 2. Darmstadt.

Roskoschny, Hermann, 1888: Vom Aberglauben der Großrussen, in: Das
Ausland 61, S. 661-666, 695-697, 704-708, 732-734, 743-747.

Rousseau, Jérôme, 1990: Central Borneo: ethnic identity and social life in a
stratified society. Oxford.

Roy, Sarat C., 1925: The Birhors: a little known jungle tribe of Chota Nagpur.
Ranchi.

2004-05-06 15-55-20 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206  |  Der sechste Sinn

Rudolph, Ebermut, 1982: Das »Andere Ich« des Menschen im Tiere. Ein
Beitrag zur Frage des »Lebensgleichlaufes« und anderer psychologi-
scher wie paranormaler Phänomene in der Mensch-Tier-Beziehung,
in: Zeitschrift für Ethnologie 107, S. 23-68.

Rüsen, Jörn, 1998: Einleitung. Für eine interkulturelle Kommunikation in
der Geschichte. Die Herausforderung des Ethnozentrismus in der
Moderne und dieAntwort der Kulturwissenschaften, in: Jörn Rüsen et
al. (Hg.), Die Vielfalt derKulturen. Frankfurt/Main, S. 12-36.

— 2003: Kann gestern besser werden? Essays zum Bedenken der Geschichte.
Berlin.

Runeberg, Arne, 1947: Witches, demons and fertility magic: analysis of their
significance and mutual relations in West-European folk religion. Helsing-
fors.

Saliba, John A., 1983: Die Zukunft des »Homo Religiosus«. Einige an-
thropologische Gedanken zu Mircea Eliade, in: Hans Peter Duerr
(Hg.), Sehnsucht nach dem Ursprung: zu Mircea Eliade. Frankfurt/Main,
S. 9-31.

Salter, W. H., 1948: The Society for Psychical Research: an outline of its histo-
ry. London.

Samarin, William J., 1965: Language of silence, in: Practical Anthropology
12 (3), S. 115-118.

Sartori, Paul, 1935-36: Artikel »Rauchnächte«, in: Handwörterbuch des
deutschen Aberglaubens. Bd. 7. Berlin, Leipzig, Sp. 529-532.

Schaal, Rudolf, 1959: Das Mitleben mit dem Lebendigen, in: Westermanns
Pädagogische Beiträge 11 (8), S. 330-335.

Schäfer, Herbert, 1958: Der Okkulttäter. (Hexenbanner, magische Heiler,
Erdenstrahler). Bonn.

Scharbert, Josef, 1979: Das Alter und die Alten in der Bibel, in: Saeculum
30 (4), S. 338-354.

Schebesta, Paul, 1951: Die Religion der Primitiven, in: Franz König (Hg.),
Christus und die Religionen der Erde: Handbuch der Religionsgeschichte.
Bd. 1. Freiburg im Breisgau, S. 539-578.

Scheftelowitz, Isidor, 1912: Das Schlingen- und Netzmotiv im Glauben und
Brauch der Völker. Gießen.

— 1914: Die Sündentilgung durch Wasser, in: Archiv für Religionswissen-
schaft 17, S. 353-412.

Schiffauer, Werner, 1987: Die Bauern von Subay: das Leben in einem türki-
schen Dorf. Stuttgart.

Schimmel, Annemarie, 2001: Zeitvorstellungen im Islam, in: Landes-
hauptstadt München (Hg.), Jede Kultur hat ihre Zeit: Dokumentation der
gleichnamigen Veranstaltungsreihe vom November 1999 bis Februar 2000.
München, S. 18-31.

Schindel, Leo, 1967: Placebo und Placebo-Effekte in Klinik und For-
schung, in: Arzneimittel-Forschung 17 (7), S. 892-918.

2004-05-06 15-55-20 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  207

Schmidt, Helmut, 1993: Fortschritte und Probleme der Psychokinese-
Forschung, in: Zeitschrift für Parapsychologie und Grenzgebiete der Psy-
chologie 35 (1-2), S. 28-40.

Schmidt, Wilhelm, 1912: Der Ursprung der Gottesidee: eine historisch-kri-
tische und positive Studie. Bd. 1. Münster in Westfalen.

— 1912a: Andrew Lang. Folklorist and critic, in: Folk-Lore 23, S. 371-375.
Schmökel, Hartmut, 1956: Das Land Sumer. Stuttgart.
— 1957: Geschichte des alten Vorderasien. Leiden.
Schneider, Christina M., 1990: Wilhelm Wundts Völkerpsychologie: Entste-

hung und Entwicklung eines in Vergessenheit geratenen, wissenschaftshisto-
risch relevanten Fachgebietes. Bonn.

Schopenhauer, Arthur, o.J.: Animalischer Magnetismus und Magie, in:
Arthur Schopenhauers sämtliche Werke in zwölf Bänden. Bd. 6. Stuttgart,
Berlin, S. 323-350.

Schouten, Sybo A., 1991: Quantitativ ausgewertete Experimente mit Me-
dien und Paragnosten – eine Übersicht, in: Zeitschrift für Parapsycholo-
gie und Grenzgebiete der Psychologie 33 (3-4), S. 203-236.

Schröter-Kunhardt, Michael, 1993: Das Jenseits in uns, in: Psychologie
heute 1993 (6), S. 64-69.

— 1995: Erfahrungen Sterbender während des klinischen Todes, in: TW
Neurologie Psychiatrie 9, S. 132-140.

Schuetz, Alfred, 1944: The strangers. An essay in social psychology, in:
The American Journal of Sociology 49 (6), S. 499-507.

Schurtz, Heinrich, 1902: Altersklassen und Männerbünde: eine Darstellung
der Grundformen der Gesellschaft. Berlin.

Seligmann, Siegfried, 1922: Die Zauberkraft des Auges und das Berufen: ein
Kapitel aus der Geschichte des Aberglaubens. Hamburg.

— 1927: Die magischen Heil- und Schutzmittel aus der unbelebten Natur, mit
besonderer Berücksichtigung der Mittel gegen den bösen Blick: eine Ge-
schichte des Amulettwesens. Stuttgart.

Sell, Hans Joachim, 1955: Der schlimme Tod bei den Völkern Indonesiens.
‘s-Gravenhage.

Serpenti, L. M., 1968: Headhunting and magic on Kolepom (Frederik-
Hendrik Island, Irian Barat), in: Tropical Man 1, S. 116-139.

Shils, Edward, 1975: Center and periphery: essays in macrosociology. Chicago,
London.

Shukla, Brahma K., 1959: The Daflas of the Subansiri region. Shillong.
Sibeth, Achim, 1992: Masken in krisenhaften Situationen an Beispielen

aus Indonesien, in: Eva Ch. Raabe (Hg.), Mythos Maske: Ideen, Men-
schen, Weltbilder. Frankfurt/Main, S. 47-88.

Silberbauer, George B., 1972: The G/wi Bushmen, in: Marco G. Bicchieri
(Hg.), Hunters and gatherers today: a socioeconomic study of eleven such
cultures in the twentieth century. New York, S. 271-326.

— 1981: Hunter and habitat in the central Kalahari Desert. Cambridge.
Simenon, Georges, 1980: Maigret und das Verbrechen in Holland. Zürich.

2004-05-06 15-55-21 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208  |  Der sechste Sinn

Simpson, George G., 1969: Evolution. Methoden und derzeitiger Stand
der Theorie, in: Anne Roe/George G. Simpson (Hg.), Evolution und
Verhalten. Frankfurt/Main, S. 7-35.

Sinha, Tarunchandra, 1966: The psyche of the Garos. Calcutta.
Smith, William C., 1925: The Ao Naga tribe of Assam. London.
Smoljak, Anna V., 1966: Ul’c

^

i: chozjajstvo, kul’tura i byt v pros

^

lom i nasto-
jas

^

c

^

em. Moskva.
— 1991: S

^

aman: lic

^

nost’, funkcii, mirovozzrenie (narody Niz

^

nego Amura).
Moskva.

Smolla, Günter, 1967: Epochen der menschlichen Frühzeit. Freiburg im
Breisgau, München.

Snow, Dean R., 1994: The Iroquois. Oxford, Cambridge, Mass.
Spamer, Adolf, 1958: Romanusbüchlein: historisch-philologischer Kommentar

zu einem deutschen Zauberbuch. Berlin.
Specht, Rainer, 2002: Schulphilosophische Meinungen über angenom-

mene Engelleiber, in: Hans-Jürgen Horn (Hg.), Jakobs Traum: zur
Bedeutung der Zwischenwelt in der Tradition des Platonismus. St. Katha-
rinen, S. 139-152.

Speck, Frank G., 1935: Naskapi: the savage hunters of the Labrador Peninsula.
Norman.

Spergel, David N./Turok, Neil G., 1992: Texturen – Ursache der kosmi-
schen Grobstruktur?, in: Spektrum der Wissenschaft 1992 (5), S. 72-81.

Spindler, Louise S., 1962: Menomini women and culture change. Menasha.
Springer, Michael, 2000: Dünne Leiter quanteln Wärme, in: Spektrum der

Wissenschaft 2000 (8), S. 22-24.
Srinivas, M. N., 1952: Religion and society among the Coorgs of South India.

Oxford.
Staudacher, Willibald, 1968: Die Trennung von Himmel und Erde: ein vor-

griechischer Schöpfungsmythus bei Hesiod und den Orphikern. Darmstadt.
Stemplinger, Eduard, 1919: Sympathieglaube und Sympathiekuren in Alter-

tum und Neuzeit. München.
Stengel, Paul, 1898: Die griechischen Kultusaltertümer. München.

2Stevenson, Robert Louis, 2000: Der Ausschlachter: ein Criminalroman.
München.

Stöhr, Waldemar, 1992: Leben und Töten in der Vorstellung altindonesi-
scher Völker, in: Bernhard Mensen SVD (Hg.), Recht auf Leben – Recht
auf Töten: ein Kulturvergleich. Nettetal, S. 59-78.

Strack, Hermann L., 1900: Das Blut im Glauben und Aberglauben der
Menschheit: mit besonderer Berücksichtigung der »Volksmedizin« und des
»jüdischen Blutritus«. München.

Strathern, Marilyn, 1972: Women in between: female roles in a male world;
Mount Hagen, New Guinea. London, New York.

Straubergs, Karlis, 1957: Zur Jenseitstopographie, in: ARV Journal of
Scandinavian Folklore 13, S. 56-110.

2004-05-06 15-55-21 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  209

Strogatz, Steven H./Stewart, Ian, 1994: Gekoppelte Oszillatoren und
biologische Synchronisation, in: Spektrum der Wissenschaft 1994 (2),
S. 74-81.

Sundermeier, Theo, 1980: Todesriten und Lebenssymbole in den afrika-
nischen Religionen, in: Gunther Stephenson (Hg.), Leben und Tod in
den Religionen: Symbol und Wirklichkeit. Darmstadt, S. 250-259.

Swanson, Richard A., 1985: Gourmantché ethnoanthropology: a theory of
human being. Lanham.

Szromba-Rysowa, Zofia, 1981: The social aspect of the popular diet in
Poland, with special consideration of eating customs and nutritional
prescriptions and proscriptions, in: Alexander Fenton/Trefor M. Owen
(Hg.), Food in perspective. Edinburgh, S. 267-275.

Tackenberg, Kurt, 1955: Zum Problem der Teilbestattungen und der To-
tenfurchtin prähistorischer Zeit, in: W. Lang et al. (Hg.), Von fremden
Völkern und Kulturen. Düsseldorf, S. 97-103.

Taksami, uner M., 1976: Predstavlenija o prirode i c

^

eloveke u nivchov, in:
Innokentij S. Vdovin (Hg.), Priroda i c

^

elovek v religioznych predstavleni-
jach narodov Sibiri i severa (vtoraja polovina XIX – nac

^

alo XX v.). Lenin-
grad, S. 203-216.

3Tambiah, Stanley J., 1993: Magic, science, religion, and the scope of rationali-
ty. Cambridge.

Theodoratus, Dorothea J./LaPena, Frank, 1994: Wintu sacred geography
of northern California, in: David L. Carmichael et al. (Hg.), Sacred sites,
sacred places. London, S. 20-31.

Thiel, Josef F., 1990: Der Inzest bei den Yansi. Eine Feldstudie, in: Karl-
Heinz Kohl et al. (Hg.), Die Vielfalt der Kultur: ethnologische Aspekte von
Verwandtschaft, Kunst und Weltauffassung; Ernst Wilhelm Müller zum
65. Geburtstag. Berlin, S. 129-143.

— 2001: Jahre im Kongo: Missionar und Ethnologe bei den Bayansi. Frank-
furt/Main.

Thornton, Robert J., 1980: Space, time, and culture among the Iraqw of
Tanzania. New York.

Thurnwald, Richard, 1951: Des Menschengeistes Erwachen, Wachsen und
Irren: Versuch einer Paläopsychologie von Naturvölkern mit Einschluß der
archaischen Stufe und der allgemein menschlichen Züge. Berlin.

— 1927: Artikel »Moral«, in: Reallexikon der Vorgeschichte. Bd. 8. Berlin,
Sp. 289-311.

Tidemann, H., 1935: Der glückbringende Sektpfropfen, in: Niederdeutsche
Zeitschrift für Volkskunde 13, S. 53.

Timm, Ulrich, 1983: Was wissen wir wirklich über Psi-Phänomene? Ein
kritisches Resümee, in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou (Hg.),
Spektrum der Parapsychologie: Hans Bender zum 75. Geburtstag. Freiburg
im Breisgau, S. 224-242.

Titiev, Mischa, 1960: A fresh approach to the problem of magic and
religion, in: Southwestern Journal of Anthropology 16 (3), S. 292-298.

2004-05-06 15-55-21 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210  |  Der sechste Sinn

Todorov, Tzvetan/Ducrot, Oswald, 1975: Enzyklopädisches Wörterbuch der
Sprachwissenschaften. Frankfurt/Main.

Tokarev, Sergej A., 1959: Sus

^

c

^

nost’ i proizchoz

^

denie magii, in: Issledovani-
ja i materialy po voprosam pervobytnych religioznych verovanij. Moskva,
S. 7-75.

Tradicionnoe mirovozzrenie, 1989: Tradicionnoe mirovozzrenie tjurkov
juz

^

nojSibiri: c

^

elovek, obs

^

c

^

estvo. Novosibirsk.
Traube, Elizabeth G., 1989: Obligations to the source. Complementary

and hierarchy in an eastern Indonesian society, in: David Maybury-
Lewis/Uri Almagor (Hg.), The attraction of opposites: thought and society
in the dualistic mode. Ann Arbor, S. 321-344.

Tremearne, A. J. N., 1912: Notes on the Kagoro and other Nigerian head-
hunters, in: The Journal of the Royal Anthropological Institute of Great
Britain and Ireland 42, S. 136-199.

Treml, Alfred K., 2003: Religion aus systemtheoretischer Sicht, in: Annet-
te Scheunpflug/Alfred K. Treml (Hg.), In Gottes Namen: Religion. Vel-
ber, S. 6-12.

Turner, Victor W., 1968: The drums of affliction: a study of religious proces-
sesamong the Ndembu of Zambia. Oxford.

Tylor, Edward B., 1871: Primitive culture: researches into the development of
mythology, philosophy, religion, language, art and custom. 2 Bde. New
York.

— 1873: Die Anfänge der Cultur: Untersuchungen über die Entwicklung der
Mythologie, Philosophie, Religion, Kunst und Sitte. Bd. 1. Leipzig.

Ufer, Heinrich, 1930: Religion und religiöse Sitte bei den Samojeden. Erlan-
gen.

Ugrinovic

^

, Dmitrij M., 1973: Vvedenie v teoretic

^

eskoe religiovedenie. Moskva.
8Vaihinger, Hans, 1922: Die Philosophie des Als Ob: System der theoreti-

schen, praktischen und religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines
idealistischen Positivismus. Leipzig.

Versnel, Hendrik S., Die Poetik der Zaubersprüche, in: Tilo Schabert/
Rémi Brague (Hg.), Die Macht des Wortes. München, S. 233-297.

Vollmer, Gerhard, 1986: Was können wir wissen? Bd. 2. Stuttgart.
Von den Steinen, Karl, 1894: Unter den Naturvölkern Zentral-Brasiliens: Rei-

seschilderung und Ergebnisse der Zweiten Schingú-Expedition 1887-1888.
Berlin.

Vorwahl, H., 1929: Psychologie der Vorpubertät: eine Einführung in das Ei-
genleben der Halbwüchsigen. Bonn.

Vries, Jan de, 1961: Forschungsgeschichte der Mythologie. Freiburg im Breis-
gau, München.

Wagley, Charles/Galvão, Eduardo, 1949: The Tenetehara Indians of Brazil:
a culture in transition. New York.

Walker, Deward E. Jr., 1967: Nez Perce sorcery, in: Ethnology 6, S. 66-96.
6Weber, Max, 1985: Wissenschaft als Beruf, in: Max Weber, Gesammelte

Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen, S. 582-613.

2004-05-06 15-55-21 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Literatur  |  211

Webster, Hutton, 1948: Magic: a sociological study. Stanford.
Wehner, Rüdiger, 1992: Kollektive Intelligenz sozialer Insekten, in: Chri-

stian Thomas (Hg.), »Auf der Suche nach dem ganzheitlichen Augen-
blick«: der Aspekt Ganzheit in den Wissenschaften. Zürich, S. 149-162.

Weinberg, Richard, 1904: Der syrjänische Pam-Kultus, in: Globus 86,
S. 259-261.

3Weizsäcker, Carl Friedrich von, 1994: Aufbau der Physik. München.
Weizsäcker, Ernst von, 1974: Erstmaligkeit und Bestätigung als Kompo-

nenten der pragmatischen Information, in: Ernst von Weizsäcker
(Hg.), Offene Systeme I: Beiträge zur Zeitstruktur von Information, Entro-
pie und Evolution. Stuttgart, S. 82-113.

Werner, Heinz, 1928: Über magische Verhaltungsweisen im Kindesalter,
in: Zeitschrift für Pädagogische Psychologie 29, S. 465-476.
2— 1933: Einführung in die Entwicklungspsychologie. Leipzig.

Werner, Thomas, 1996: Die den Teufel zwingen. Schwarze Magie im
Mittelalter, in: Sowi 25 (1), S. 5-11.

Wesselski, Albert (Hg.), 1942: Deutsche Märchen vor Grimm. Brünn, Mün-
chen, Wien.

Westley, F. R., 1980: Purification and healing rituals in new religious
movements, in: Ray B. Browne (Hg.), Rituals and ceremonies in popular
culture. Bowling Green, S. 36-47.

Whiting, Beatrice B., 1977: Paiute sorcery. Sickness and social control, in:
David Landy (Hg.), Culture, disease, and healing: studies in medical an-
thropology. New York, S. 210-218.

Wickler, Wolfgang/Seibt, Uta, 1977: Das Prinzip Eigennutz: Ursachen und
Konsequenzen sozialen Verhaltens. Hamburg.

Widengren, Geo, 1960: Iranisch-semitische Kulturbegegnung in parthischer
Zeit. Köln, Opladen.

— 1961: Das Prinzip des Bösen in den östlichen Religionen, in: Das Böse.
Zürich, Stuttgart, S. 25-61.

Wiener, Michael, 1992: Maskierte Männer – besessene Frauen?, in: Eva
Ch. Raabe (Hg.), Mythos Maske: Ideen, Menschen, Weltbilder. Frank-
furt/Main, S.243-264.

Wilson, Monica, 1957: Rituals of kinship among the Nyakyusa. London.
— 1959: Divine kings and the » breath of men«. Cambridge.
Witherspoon, Gary, 1981: Relativismus in der ethnographischen Theorie

und Praxis, in: Hans Peter Duerr (Hg.), Der Wissenschaftler und das
Irrationale. Bd. 1. Frankfurt/Main, S. 98-125.

Wittgenstein, Ludwig, 1979: Bemerkungen über Frazers »Golden Bough«.
Atlantic Highlands.

Wolf, Ulrich, 1999: Die Kraft der Gedanken, in: Spektrum der Wissenschaft
1999 (8), S. 15-17.

3Wundt, Wilhelm, 1920: Völkerpsychologie: eine Untersuchung der Entwick-
lungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte. Bd. 4, 1. Leipzig.

3Wuttke, Adolf, 1900: Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart. Berlin.

2004-05-06 15-55-21 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212  |  Der sechste Sinn

Zeininger, Karl, 1929: Magische Geisteshaltung im Kindesalter und ihre
Bedeutung für die religiöse Entwicklung. Leipzig.

Zelenin, Dmitrij, 1932: Die religiöse Funktion der Volksmärchen, in:
Internationales Archiv für Ethnographie 31, S. 21-31.

2Zimmer, Dieter E., 1990: Tiefenschwindel: die endlose und die beendbare
Psychoanalyse. Reinbek.

2Zusne, Leonhard/Jones, Warren H., 1989: Anomalistic psychology: a study
of magical thinking. Hillsdale.

Zwernemann, Jürgen, 1984: Essen und Trinken bei den Moba in Nord-
Togo, in: Matreier Gespräche: Otto Koenig 70 Jahre. Wien, Heidelberg,
S. 371-376.

2004-05-06 15-55-21 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 186-212) T01_12 literatur.p 51980186012

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Titel dieser Reihe:
 

Klaus E. Müller Volkhard Krech

Der sechste Sinn Götterdämmerung

Ethnologische Studien zu Auf der Suche nach Religion

Phänomenen der 2003, 112 Seiten,

kart., 12,80 €,außersinnlichen Wahrnehmung

ISBN: 3-89942-100-0Mai 2004, 214 Seiten,

kart., 20,80 €,

Volker HeinsISBN: 3-89942-203-1

Das Andere der

Gunter Gebauer, Thomas Zivilgesellschaft

Alkemeyer, Bernhard Boschert, Zur Archäologie eines Begriffs

Uwe Flick, Robert Schmidt 2002, 102 Seiten,

kart., 12,80 €,Treue zum Stil
ISBN: 3-933127-88-2Die aufgeführte Gesellschaft

Mai 2004, 150 Seiten,

Stefan Weberkart., 12,80 €,

Medien – Systeme – NetzeISBN: 3-89942-205-8

Elemente einer Theorie der

Thomas Lemke Cyber-Netzwerke

Veranlagung und 2001, 128 Seiten,

kart., 13,80 €,Verantwortung
ISBN: 3-933127-77-7Genetische Diagnostik

zwischen Selbstbestimmung

und Schicksal

Februar 2004, 140 Seiten,

kart., mit Glossar, 14,80 €,

ISBN: 3-89942-202-3

Karl-Heinrich Bette

X-treme

Zur Soziologie des Abenteuer-

und Risikosports

Februar 2004, 158 Seiten,

kart., 14,80 €,

ISBN: 3-89942-204-X

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

2004-05-06 15-55-22 --- Projekt: T203.kumedi.müller.sechste sinn / Dokument: FAX ID 014e51980185596|(S. 213    ) anzeige müller, sechster sinn.p 51980186020

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeitschrift für Parapsychologie und

Grenzgebiete der Psychologie

Die Zeitschrift für Parapsy- Psychologie, der Sozial-

chologie und Grenzgebiete psychologie und Psychohy-

der Psychologie ist das giene, der Physik (Quan-

renommierteste Fachorgan tenphysik) und Neurowis-

für die Parapsychologie senschaften, außerschul-

und verwandte Gebiete der mäßiger Heilverfahren

engeren Nachbarwissen- (»Geistheilen«) und ver-

schaften im deutschspra- wandter Phänomengrup-

chigen Raum. Sie wird pen der Volkskunde und

getragen von der »Wissen- Ethnologie (Besessenheit,

schaftlichen Gesellschaft Ekstatik, Schamanismus,

zur Förderung der Para- Magie, Hexerei, Wiederge-

psychologie« (WGFP) und burtsglaube). Darüber

dem »Institut für Grenz- hinaus informiert sie über

gebiete der Psychologie neueste Forschungsergeb-

und Psychohygiene« nisse, berichtet über Fach-

(IGPP). kongresse und bespricht

einschlägige Neuerschei-

Die Zeitschrift verfolgt nungen.

interdisziplinäre For-

schungs- und Erkenntnis- Die Zeitschrift erscheint

interessen zum Gesamt- halbjährlich in je zwei Dop-

spektrum der verhaltens- pelheften. Sie ist im Buch-

und kognitionswissen- handel oder direkt bei der

schaftlichen »Grenzbe- »Wissenschaftlichen Ge-

reichsphänomene«. sellschaft zur Förderung

der Parapsychologie«,

Sie bietet Beiträge zu Fra- Hildastraße 64, D-79102

gen der Außersinnlichen Freiburg i. Br. (Tel./ Fax:

Wahrnehmung und Psy- 0761/77202) erhältlich

chokinese, der Diagnosti- (Einzelhefte oder Abonne-

schen und Klinischen ment).

https://doi.org/10.14361/9783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Der sechste Sinn
	Inhalt
	1. Ein Zufall?. Von der Paradoxie, daß wahrscheinlich ist, was uns zufällt
	2. Anomalien. Von der Bedeutung der Zeichen
	3. Kippfiguren. Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop
	4. Der Tod. Von den verschiedenen Wegen dahinzugehen, zu bleiben und wiederzukehren oder nicht anzukommen
	5. Hellsehen. Von der Möglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken
	6. Geisterglaube. Vom Umgang mit Engeln, die glücklich, und Teufeln, die unglücklich machen
	7. Telepathie. von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht
	8. Magie. vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt
	9. Schafe und Ziegen. Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft
	10. Die Zweifaltigkeit der Welt. von der Spiegelung des Festen im Flüssigen
	Anmerkungen
	Literatur

