Kraus E. MOULLER

Der sechste Sinn

Ethnologische Studien

zUu Phanomenen

der auflersinnlichen

Wahrnehmung

[transcript] T E Y T E

hittps://dol.org/1014361/6783839402030 - am 13.02.2026, 15:44:23. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Accass -


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klaus E. Miiller
Der sechste Sinn

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Klaus E. Miiller (Dr. phil.) ist emeritierter Professor fiir Ethnologie an der
Johann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt am Main. Er steht der
»Wissenschaftlichen Gesellschaft zur Férderung der Parapsychologie« vor
und arbeitet in verschiedenen interdiszipliniren Forschungsprojekten
mit, u.a. am Kulturwissenschaftlichen Institut Essen und am Hanse-
Wissenschaftskolleg Delmenhorst.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kiaus E. MULLER

DER SECHSTE SINN.

ETHNOLOGISCHE STUDIEN IU PHANOMENEN
DER AUSSERSINNLICHEN WAHRNEHMUNG

[transcript] XTEXTE

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
uber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2004 transcript Verlag, Bielefeld

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
BY NC ND

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung und Innenlayout: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 3-89942-203-1

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zell-

stoff.
Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an un-
ter: info@transcript-verlag.de

12.02.2026, 15:44:23.


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

1. Ein Zufall?
Von der Paradoxie, dafl wahrscheinlich ist, wasuns zufillt ... o

2. Anomalien
Von der Bedeutung der Zeichen . . ... ... ... ....... 23

3. Kippfiguren
Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop . . ... ... ... 40

4. Der Tod
Von den verschiedenen Wegen dahinzugehen,
zu bleiben und wiederzukehren oder nicht anzukommen . ... 54

5. Hellsehen
Von der Moglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken . . . . . 66

6. Geisterglaube
Vom Umgang mit Engeln, die glticklich,
und Teufeln, die ungliicklich machen . . . ... ... ... ... 91

7. Telepathie
Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht . . ... .. 110

8. Magie
Vom Willen, der durch Vorstellungskraft
die Weltbezwingt . . . . ... .. ... .. ... L L L. 126

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Schafe und Ziegen
Von der Mifthandlung der Unvernunft durch die Vernunft . . 150

10. Die Zweifaltigkeit der Welt

Von der Spiegelung des Festen im Fliissigen . . ... ... .. 165
Anmerkungen . . .. ... ... L L L L oo 172
Literatur . . . . . ... ... 186

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Willst du die Vollendung sehn,

MuBt ins Breite dich entfalten,

Soll sich dir die Welt gestalten;

In die Tiefe muBt du steigen,

Soll sich dir das Wesen zeigen.

Nur Beharrung fiihrt zum Iiel,

Nur die Fiille fihrt zur Klarheit,

Und im Abgrund wohnt die Wahrheit.«

Friedrich von Schiller
Spruch des Konfuzius

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. Ein Zufall?
Von der Paradoxie, daB wahrscheinlich ist,

was uns zufallt

»So tief war ich in Betriibnis
versunken, daB ich kaum merkte,
wohin ich ging; und der Zufall
(oder ein feinerer Sinn, der in uns
lebendig ist, doch nur fiihrt,

wenn das Gehirn auBer Kraft
gesetzt ist), lenkte meine Schritte
zu einem Teil der Insel, wo..«
Robert Louis Stevenson'

Was ist schon dabei, wenn man stolpert und sich gleich wieder fingt?
Stiirzt man zu Boden und beschmutzt sich die Hose, entschliipft einem
vielleicht ein »zu dumml« Befindet man sich gerade auf dem Weg nach
Hause, bleibt es bei dem gedimpften Verdruf, da sich der Schmutz ja
daheim leicht abbiirsten lif3t. Es konnte, mufite aber nicht so sein. Schiiler
vor einer wichtigen Klassenarbeit oder Priifung, Schauspieler vor der
Premiere oder Arbeitsuchende vor einem Bewerbungsgesprich wiren
dagegen eher versucht, dem Vorfall Bedeutung beizumessen. Konnte, oder
mufite es so sein?

Dergleichen geschieht jeden Tag viele Male. Der Schreibstift entgleitet
unserer Hand, wir stoflen ein Glas um, treten in eine Pfiitze, greifen
neben den Lichtschalter oder verlegen irgendeinen Gegenstand. Meist
nehmen wir das alles nicht eigentlich wahr — und schon gar nicht, da wir
mit jedem Schritt, den wir tun, das Leben unzihliger unsichtbar kleiner
Organismen ausléschen. Was wir nicht sehen, zdhilt fiir uns nicht. Je
geringfiigiger ein Ereignis oder »Zufall«, desto eher ignoriert oder baga-
tellisiert, desto rascher vergifft man ihn. Er zeigt keine Wirkung, bleibt
spurenlos. Das Bewufdtsein wiirdigt ihn, sofern es ihn iiberhaupt regi-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | Der sechste Sinn

striert, nur einer fliichtigen Beachtung. Zufallsphinomene umspielen den
Horizont der Aufmerksamkeit; ihr Medium bildet die »Halbwelt«, deren
Schatten sie zur Unschirfe verurteilt. Darum ist man sich auch niemals
gewif$, ob man nicht einer Sinnestiuschung erlag. Zufallsrealititen gera-
ten ins Zwielicht. Thre Bedeutung verschwimmt. Was zihlt schon ein
einzelnes Sandkorn? Seine Existenz erscheint uns sinnlos.

Die schwache Aufmerksamkeit, die den vielen geringfiigigen Zufillen
zuteil wird, vermittelt den Eindruck, als triten sie einmalig oder selten auf,
so daf} sie gewissermaflen para-normal (von griechisch para, »nebenc)
erscheinen. Dabei stolpert man doch hiufiger mal oder lif3t etwas fallen.
Vorhersehbar ist das nicht — eben weil weder zwischen Zufall und Situa-
tion noch den Zufillen selbst ein notwendiger Zusammenhang zu beste-
hen scheint, der die Grundlage fiir Prognosen béte. Und doch handelt es
sich um einen Trugschlufl, der aus der Art unserer Aufmerksambkeit und
Optik herriihrt.

Verfolgen wir vergleichbare Zufallsereignisse iiber einen lingeren
Zeitraum hin, so »streckt sich« gewissermaflen ihre Unbestimmtheit zu
einer Art Regelabfolge. Wird eine (unverfilschte) Miinze n-mal hochge-
worfen, ergibt sich als mathematischer Wahrscheinlichkeits- oder »Grenz-
wert«, dafl Kopf oder Zahl nach oben zu liegen kommen, immer einhalb
(1/2). Es existiert kein erfolgreiches Spielsystem, dafl dieses Ergebnis
erschiittern konnte. Physiker bezeichnen diese gewisse Ohnmacht wider
die Regel als »Prinzip der Impotenz«; Mathematiker sprechen von einem
»Axiom fiir Zufilligkeit«.* Beim Roulette bleibt die Kugel im Verlauf
einer lingeren Serie von Spielen mit hoher Wahrscheinlichkeit bei jeweils
37 einmal im Gewinnfeld Zero liegen. Gewohnlich wird ein Mensch von
einem Hund nur selten gebissen, noch seltener so empfindlich, dal der
Fall den Behérden angezeigt wird. In einer Millionenstadt wie New York
geschah das 1955 pro Tag immerhin in 75,3 Fillen. In den folgenden Jah-
ren belief sich die Rate 1956 auf 73,6, 1957 auf 73,5, 1958 auf 74,5 und
1959 auf 72,6 Anzeigen. Analog verhilt es sich mit der Zahl der jihrlich
zu beklagenden Unfalltoten und Verletzten auf bundesdeutschen Stralen.
Jeder einzelne fillt scheinbar einem Zufall zum Opfer. Hitte er die Fahrt
nur ein wenig spiter angetreten, eine andere Route gewihlt oder unter-
wegs eine Pause eingelegt, wire ihm vermutlich nichts geschehen. Den-
noch schwanken die Zahlen, in Relation zur Zulassungsrate beziehungs-
weise Verkehrsdichte, in etwa immer um den gleichen Wert; Anfang der
achtziger Jahre handelte es sich dabei in Westdeutschland um rund
15.000 Tote und 8o.000 Verletzte?

Ereignisse, die im einzelnen rein zufillig und unvorhersehbar er-
scheinen, zeigen, mengenmifig verstirkt, offensichtlich ein sehr stabiles
»Durchschnittsverhalten«.* Erfahrung, Erinnerung und Geschichte
folgen einer dhnlichen Regel. Einzelne Vorkommnisse, Entdeckungen,
Fehlschlige, selbst »Wunder« (Heilungen z.B.) ordnen sich, lingerhin

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Zufall? Von der Paradoxie, daB wahrscheinlich ist, was uns zufallt | 11

aufsummiert, zu Struktur- und Verlaufstypen, wie etwa im Fall des Ge-
folgschaftswesens oder bei Uberschichtungsprozessen.

Es macht also einen entscheidenden Unterschied, ob man ein —
scheinbar — singulires Ereignis oder eine Fiille vermeintlicher Einzelfille
ins Auge fafit. Wahrscheinlichkeiten treten erst bei Berticksichtigung
groRerer Hiufigkeiten beziehungsweise lingerer Reihungen auf und
implizieren die Voraussicht, »dafl bei beliebiger Verlingerung einer
solchen statistischen Reihe die relative Hiufigkeit eines bestimmten Er-
eignisses gegen einen Grenzwert konvergiert«, der eben die Wahrschein-
lichkeit des Ereignisses angibt.” Weicht aber etwas vom Wahrscheinlich-
keits- oder Durchschnittswert ab, so wirkt es vereinzelt, einem Irrlaufer
gleich, und entsteht, paradoxerweise, der Eindruck, dafl es sich nunmehr
um ein zufilliges, paranormales Ereignis handle. »Die Wahrscheinlich-
keitstheorie ist«, wie Arthur Koestler griffig formuliert, »der Sprofiling
des Paradoxen, das sich mit der Mathematik vermihlt hat.<® Gleichwohl
darf, wie daraus hervorgeht, als ebenso gewif wie der Durschschnittswert
gelten, daf Zufille oder Anomalien optisch als Horizont- oder Grenzphii-
nomene gegeniiber der massiven, »robusten« Dichtewelt im Zentrum
erscheinen.

Grenzbereiche bilden Ubergangszonen zwischen stabil strukturierten
Zentralarealen: Sie gleichen verwilderten Girten, in denen vielfiltige
Blumen des Zufalls erblithen. Die verstirkte Wechselwirkung an den
Rindern der einander berithrenden, durchdringenden und iiberlagernden
Systeme gefestigter Ordnung hat stete Instabilitit zur Folge, die immer
wieder, wie die Blischen in einem Glas Mineralwasser, Unvorhersehbares
auftreibt. Es gibt dort »keine zwei Augenblicke, die einander dquivalent
wiren«.” Je mehr Ordnungsstrukturen bestehen, desto vielfiltiger fluk-
tuiert UngewiRRheit in ihren gleichsam »tiberschiissigen« Grenzbereichen.
Entgegen dem menschlichen Vermeinen, das sich am »Durchschnittsver-
halten« orientiert, itherwiegt in der Natur daher »Chaos«.

Doch nicht als Dauerzustand. Immer wieder nimlich kommt es in
diesem Brodeln dazu, daf fliichtige, hiufig geringstfiigige Schwankun-
gen, wie der Schlag eines Schmetterlingsfliigels, einander verstirken und
»genau im srichtigen< Augenblick einen Reaktionsweg aus einer Reihe
von weiteren, ebenso moglichen Wegen« einschlagen, ein Prozef3, der als
»Selbstorganisation« bezeichnet wird: Aus der Oszillation der Moglichkei-
ten entwickelt sich ein Regelverlauf, der sich beobachtbar manifestiert und
unter Umstinden, wie im Fall des inzwischen schon sprichwortlichen
»Schmetterlingseffekts«, ein verheerendes Unwetter auslost. Es herrscht
also, wie Ilya Prigogine (1917-2003, Nobelpreis 1977) sagt, dem wir diese
Einsichten vor allem verdanken, »unter gleichgewichtsfernen Bedingun-
gen ein delikates Wechselspiel zwischen Zufall und Notwendigkeit, zwi-
schen Schwankungen und deterministischen Gesetzen«.® Das Ver-
stindnis dieser Zusammenhinge erlaube es, »die Kluft zwischen Sein

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | Der sechste Sinn

und Werden, das heifdt zwischen Zufallsfluktuationen am Anfang und
Prozessen der Selbstorganisation hin zu definiten, regelgeleiteten Syste-
men, zu »iiberbriicken«.®

Selbstorganisation wie Wahrscheinlichkeit, beschrieben von der
»Theorie dynamischer Systeme« (»Chaostheorie«), bauen »belanglose«
Zufille in deterministische Ordnungen ein, in denen Notwendigkeit
herrscht. Mikroskopische Ereignisse biindeln sich und treten, durch
wechselwirkende Agglomeration, makroskopisch in Erscheinung. Muta-
tionen — »essentielle Zufille« in der Terminologie Jacques Monods (1910-
1976, Nobelpreis 1965)™ — 16sen evolutive Prozesse aus und fithren zu
neuen biologischen Formen. Paranormales tritt als solches aus dem fluk-
tuierenden Wechselspiel der Horizontphinomene als »Zufall« hervor,
bewegt sich unter steter Abschwichung, gebremst und gebrochen beim
Durchgang durch die Strukturen der »Mittelwelt«, optisch ins Zentrum
der Aufmerksamkeit und kommt dort zur Ruhe, das heiflt nimmt, gleich
der Roulettekugel im Gewinnfeld, die Position ein, die ihm die Wahr-
scheinlichkeit, das erwartete »Durchschnittsverhalten«, zuschreibt; es
gerinnt sozusagen zur Normalitit. Seine Dynamik 1if3t sich als kurviline-
are Bewegung zwischen zwei Extremen beschreiben: Sie setzt ein im Mi-
krobereich der Potentialititen mit dem punktartig, quasi explosiven »Auf-
leuchten« zu Beginn, seinem »Anfangszustands, verliert dann durch die
fortwihrende »Symmetriebrechung« auf dem Weg durch die Strukturen
im Mittelfeld an Geschwindigkeit, um zuletzt, angezogen von den Kriften
des Gleichgewichts, eingefangen zu werden im makroskopischen Zentral-
system, wo es seinen »Endzustand« erreicht.

Offensichtlich haben wir es mit fundamentalen Zusammenhingen zu
tun. Der Zufall, so belehren uns die Quantenphysiker, stellt ein »grundle-
gendes Element« der Natur dar; von ihm scheinen auf atomarer und
molekularer Ebene praktisch alle Prozesse, wie beispielsweise der radioak-
tive Zerfall oder die Bewegungen der Gasmolekiile in einem geschlosse-
nen Behiltnis, abzuhingen.” »Teilchen« kénnen ebenso korpuskular wie
wellenformig in Erscheinung treten. Thr Ort und Impuls lassen sich nie-
mals gleichzeitig mit eindeutiger Bestimmtheit angeben (»Unschirferela-
tion«). Einzelereignisse, das heifdt potentielle Anfangszustinde oder
»Zufille«, sind insofern nicht mehr prizise prognostizierbar, weder prak-
tisch noch dem Prinzip nach.™ Jeder Zustand eines Systems kann eben-
sogut der Beginn (»Impuls«) wie das Ende einer Entwicklung (»Ort«)
sein; er enthilt potentiell, wie im letzteren Fall, die Vergangenheit, im
ersteren die Zukunft des Systems.? Alles fluktuiert, so dafl an die Stelle
deterministischer, »klassischer« wiederum statistische, also Wahrschein-
lichkeitsaussagen treten, die sich auf »Mittelwerte« (sog. »makroskopi-
sche Observablen«) — etwa Dichte, Druck oder Temperatur eines Gases —
beziehen, und als solche langfristig sehr wohl vorhersagen lassen.™ Vom
End- 148t sich auf den Anfangszustand (die »Geschichte« des Systems)
zuriickschlieRen, der selbst aber prinzipiell unbestimmt bleibt — wie der

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Zufall? Von der Paradoxie, daB wahrscheinlich ist, was uns zufallt | 13

»Urknall«, dem das Universum seine Entstehung verdankt: Erst als sich
das anfingliche Plasma zum »neutralen« Gas zerdehnte, konnte es zu
Dichteschwankungen und »Symmetriebrechungen« kommen, in deren
Folge sich galaktische Makrostrukturen zu bilden begannen, deren »Ver-
halten« dann den heute bekannten physikalischen Gesetzen gehorchte.

Und wie hitte sich wohl die Physik entwickelt, wenn das schwichli-
che Siebenmonatskind Isaac Newton (1643-1727) nicht am Leben geblie-
ben wire? Ein Zufall, wenn man so will, ein paranormales Ereignis woll-
ten es so. Mit seiner Geburt war eine Anfangsbedingung gegeben, aus der
sich auf dem Weg tiber gewisse Wahrscheinlichkeiten schlie8lich mit
Notwendigkeit eine folgenreiche Entwicklung ergab. Newtons Gravita-
tionsgesetz stellt, auch wenn es spiter modifiziert werden sollte, eine
einmalige, extreme Leistung dar, ebenso auflergewohnlich wie Newtons
Geburt.

Ethnologie und Geschichte kénnten dafiir beliebig viele weitere Be-
spiele anfithren. Niemand vermag vorauszusagen, wie sich ein Bauer
beim Friihstiick genau verhalten, was er im einzelnen sagen wird. Sehr
wahrscheinlich jedoch ist, daf er sich anschlieRend mit Proviantbeutel
und Gerit aufs Feld begibt — wie das sein Vater und seine Vorfahren zu
dieser Jahreszeit schon immer taten. Und ganz sicher wird die Familie im
Sommer die Ernte einbringen. Wie das geschieht und dafl es mit be-
stimmten Ritualen bis hin zum abschlieRenden Erntefest verkniipft ist,
folgt uberlieferungsbedingten, das heifdt deterministischen Verhaltens-
vorschriften, die im Kern alle traditionellen Agrargesellschaften teilen.
Trite jedoch wihrend des Friihstiicks ein unerwartetes, paranormales
Ereignis auf, schriee zum Beispiel iiber dem Haus ein bestimmter, eigent-
lich nachtaktiver Vogel, wiirde sich der Bauer die Hand verbrennen oder
erlitte er auf dem Weg zum Feld einen tédlichen Unfall, kénnte das alles
indern: Es hitte sich eine unvorhergesehene Anfangsbedingung mit ent-
sprechenden Verhaltensanforderungen und Konsequenzen eingestellt.
Der Bauer wiirde vielleicht, um das unheilverkiindende Vorzeichen
gleichsam zu »hintergehenc, seinen Aufbruch verschieben, der Leichnam
des Verungliickten miifite geborgen und zuriicktransportiert und rituell
gereinigt, schliefRlich irgendwo weit draufen im Busch fliichtig verscharrt
werden, da ein Unfall immer als »Schlimmer Tod« gilt, der ein schweres
Vergehen zur Voraussetzung hat und insofern eine »ordentliche« Bestat-
tung verbietet (um der Seele den Zutritt zum Ahnenreich zu verlegen).
Vom - scheinbar zufilligen — auslésenden Ereignis zu Beginn bis zum
Einscharren der Leiche gewonne also das Geschehen wiederum zuneh-
mend an Wahrscheinlichkeit, um sich zuletzt zur Notwendigkeit der
unzeremoniellen Beisetzung im Busch zu verfestigen. Alle Prozesse in
Natur wie Kultur und Geschichte gehorchen offenbar dem Dreisatz:
fluktuierende Unbestimmtheit — Wahrscheinlichkeit — Notwendigkeit,
und zwar undulierend, in allen Richtungen hin und her und immer wie-
der aufs neue, das heifdt im Mikro- ebenso wie im Makrobereich.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | Der sechste Sinn

Kleine Zufille stehlen sich, gleich zwielichtigen Elementen, vom
Rand her durch die Gitter der zentralen Ordnungsstrukturen und treten,
wenn sie »anecken« und der Lichtstrahl der Aufmerksambkeit sie trifft,
unerwartet, unter Umstinden wie »blitzartig« auf, das heiflt erscheinen
zunichst charakterisiert durch die Eigenschaften der Unzugehdrigkeit
(Fremdheit) und Plétzlichkeit. Niklas Luhmann (1927-1998) faite das in
die Formel: »Fiir ein System sind Ereignisse zufillig, wenn sie nicht im
Hinblick auf das System produziert werden.«® Damit 1iRt sich ihnen,
nach den Kriterien der »pragmatischen Informationstheorie, als dritte
Eigenschaft Erstmaligkeit addizieren: Sie enthalten eine neue Information™®
— die uns, anfangs zumindest, befremdet, weil wir sie (noch) nicht verste-
hen.

Deckt sich Erst- mit Einmaligkeit, verstirkt sich die Annahme, daf es
sich um einen »echten« Zufall gehandelt hat. Doch wire dies keine essen-
tielle, notwendige Eigenschaft, da »Zufille« sich durchaus wiederholen
kénnen. Wer »Gliick« hat, wiirfelt beim Spielen hiufiger die Sechs oder
fihrt mehrmals in Folge gute Ernten ein. Geschieht das, schwindet der
Eindruck der Zufilligkeit mit der Anzahl der Wiederholungen dahin.”
Die Ereignisse »bestitigen« einander; die Wahrscheinlichkeit anhaltender
Affirmationen wichst. Bereits »die Zweitmaligkeit gibt der Erstmaligkeit
Realitit«.”®

Kleine Zufille zeichnen des weiteren Geringfiigigkeit und Nichtlokalitdit
aus; das heifdt muten »sinnlos« an und erscheinen nicht zwingend an
bestimmte Umstidnde — Orte, Zeiten, Situationen, Zustinde — gebunden,
anders etwa als Unfille, die immer wieder an ein und derselben Kurve
vorkommen, als Gespenster, denen man nur in einem bestimmten
Schlofl oder Waldstiick und allein um Mitternacht begegnen kann, oder
Krisensituationen und Dimmerzustinde, in denen es hiufiger als sonst
zu auflersinnlichen Wahrnehmungen kommt.

Doch immer handelt es sich, schon aufgrund der Nichtlokalitit, um
Grenzphinomene »neben« (para) der Normalitit — eine weitere typische
Eigenschaft zufilliger Ereignisse. Das bedeutet indes strukturspezifisch,
daf sie von einem angenommenen Mittelpunkt im Zentrum der Ord-
nung aus wahrgenommen und definiert werden: Zufille stellen periphere
Feldgrofien dar. Denkt man sich dort einen menschlichen Betrachter,
indem man die Situation ethnologisch sozusagen »humanisiert«, gewin-
nen sie nach den Kriterien der anthropo- oder ethnozentrischen Optik
Bedeutung, die in geringfiigigen Fillen freilich bei Null liegt.

Anders aber, wenn es sich um robuste Ereignisse handelt. Thre Eigen-
schaft des plétzlichen Auftretens schligt dann um in Bedrohung, erscheint
als Gefahr, die Furcht, Angst oder Entsetzen weckt, und zwar proportional
zum Mafl der Anniherung und Geschwindigkeit in Richtung auf den
Beobachter hin: Das Empfinden erreicht seinen Hohepunkt im Moment
der Berithrung und kann dann unter Umstinden zum Ableben fithren.™

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Zufall? Von der Paradoxie, daB wahrscheinlich ist, was uns zufallt | 15

Robuste Zufille treten seltener auf. Der gelinde oder massive Schock,
den sie auslésen, prigt sich jedoch dem Bewufitsein deutlicher ein, bleibt
in der Erinnerung haften, so daf es so scheint, als kimen sie hiufiger vor.
Insofern ist man eher geneigt, eine Verbindung zwischen ihnen herzu-
stellen, so daf} sich nunmehr der Eindruck aufdringt, als wiederholten sie
sich, als lige ihnen eine gemeinsame Bedingung zugrunde, wie im Falle
der Krisentelepathie unter Engstangehdrigen. Das lif3t es dann begriindet
erscheinen, sie seriell zu reihen und ihnen Wahrscheinlichkeit zuzuspre-
chen. Man erwartet sie schon, wie die Weile Frau, die mitternichtlicher-
weile durch schottische Schldsser schwebt.

In traditionellen Gesellschaften herrschte der Glaube, daf plstzlich
Hereinbrechendes die Betroffenen krankmache, in hirteren Fillen t6te.**
Die Buschminner (Stidafrika) hielten anfangs das Erscheinen von Sput-
nik I fiir den Vorboten einer drohenden Katastrophe; als nichts geschah
und sich die Erscheinungen mehrten, die Erstmaligkeit also erlosch,
gewohnte man sich daran und maf dem Phinomen keine Bedeutung
mehr bei*” Unfille mit Todesfolge wurden generell als »Schlimme
Tode« verstanden, das heifdt, man sah sie durch Unheilskrifie — ein schwe-
res Vergehen, einen Geisteranschlag oder Zauber — verursacht. Die Toten
stellten eine Bedrohung fiir die Gemeinschaft dar; man bestattete sie
daher nicht rituell, sondern verscharrte sie fliichtig im Busch, damit ihre
Seelen keinen Zugang zum Ahnendorf in der Unterwelt fanden.** Kleine
Zufille affizieren nur kaum die Aufmerksamkeit; gewinnen sie grofiere
Dimensionen und treten ein in die Makrowelt, wird aus der Gleichgiiltig-
keit Betroffenheit.

Die Situation verlangt nunmehr nach einer Erklirung; man muf8 ihr
Bedeutung verleihen, um sich mit ihr auseinandersetzen, angemessen
reagieren, etwas tun zu konnen. Beispielsweise entgleitet einem eine
kostbare Vase, fillt zu Boden und zerbricht, wihrend man einen schwer-
kranken Angehérigen betreut. Bei vielen stellt sich gleich ein ungutes
Gefiihl ein. Es konnte sich um ein Vorzeichen handeln, das bedeutet, daf
der Kranke in Kiirze stirbt. Oder ein Mann begegnet nachts auf dem
Nachhauseweg im Wald einem schwarzen Schwein, das einige Schritte
vor ihm herliduft und dann wieder verschwindet. Kurz darauf erfihrt er,
dafd zur gleichen Stunde sein Vater verstarb. Irischem Volksglauben nach
bestand zwischen beidem eine Verbindung®: Die Plétzlichkeit der Er-
scheinung, die Person des »Betroffenen« und die Farbe des Tieres deute-
ten auf den Tod eines nahen Angehérigen hin. Fiir Carl Gustav Jung
(1875-1961) hitte es sich um ein typisch »synchronistisches«, das heifdt
keinesfalls zufilliges Ereignis gehandelt, wobei er jedoch weniger, wie der
Begrift das eigentlich ausdriickt, an einen gleichzeitigen, und schon gar
nicht an einen kausalen, sondern einen »gleichsinnigen« Zusammenhang
dachte.** Ein weiteres Beispiel betrife den Fall, dal ein Baum wihrend
eines Unwetters umstiirzt und auf ein - »zufillig« — vorbeifahrendes

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | Der sechste Sinn

Auto fillt, dabei den Fahrer totet, nicht aber seinen kleinen Sohn, der im
Fond sitzt. Auch hier stellt sich den Angehdrigen die Frage nach dem
Warum.

Gewicht und Betroffenheit derartiger Ereignisse lassen kaum jeman-
den kalt. Man gerit ins Griibeln. »Wenn wir«, geht Alfred Schiitz (1899-
1959) dem Gedanken nach, »in unserer Erfahrung auf etwas stoflen, was
uns zuvor nicht bekannt war und daher auflerhalb unseres gewshnlichen
Kenntniszusammenhangs steht, reagieren wir mit einem Erkundungs-
prozefk. Zunichst definieren wir das neue Faktum und versuchen, seine
Bedeutung zu erfassen; dann modifizieren wir Schritt fur Schritt unser
Deutungsschema der Welt, bis das Fremdphinomen mit allen anderen
unserer Erfahrungsbestinde und ihrer Bedeutung kompatibel und konsi-
stent erscheint [...] So wird es zuletzt zu einem erginzenden Element
unseres verbiirgten Wissens.«® Man stellt im Rahmen eines bestimmten
Anschauungssystems zwischen zwei (oder mehreren) Ereignissen einen
Kausalzusammenhang oder eine akausale Korrelation her, die sich nach
den Primissen anderer, beispielsweise wissenschaftlicher Theorien verbo-
te. Zerbricht im Beziehungskontinuum zweier Engstangehoriger, deren
einer sich in einem kritischen Zustand befindet, dem anderen eine Vase,
entspricht das dem »Zerbruch« des Gefihrdeten — er stirbt. Traditionellen
Vorstellungen nach wiirde der Baum den Fahrer erschlagen haben, weil
er ein schweres Vergehen beging, das heifdt eine Regel, ein Tabu »brach«
oder auch einem Zauberanschlag zum Opfer fiel**, wihrend das Kind
»Gliick« hatte und verschont blieb, weil es schuldlos, vielleicht auch fiir
etwas Bestimmtes ausersehen oder seine Zeit einfach noch nicht gekom-
men war.

Das befremdliche oder bestiirzende Ereignis wird auf dem Schiitz’-
schen Wege entschirft und dem System integriert. Dies verleiht ihm
Lokalitit; seine Dynamik erscheint als Wiederholung. Doch bezége sich
das zunichst nur auf seine formale Zuordnung. Da es in den genannten
Fillen jedoch ein reflektierendes Bewufitsein betraf, entspricht die Posi-
tionierung im System einer bestimmten Bedeutung, die als solche nur
plausibel erscheint, wenn sie »Sinn macht«. Diese letztere Bedingung
erfiillen allein normative, insbesondere religiése Anschauungssysteme: Die
kontingente Erfahrung, die jemandem »zust6f3t«, wird »bewiltigt« durch
den Bezug auf eine »letzte Wirklichkeit«??, konkreter: auf iibergeordnete,
transzendente Drittinstanzen (Ahnen, Geister, Gétter), deren Handeln
eine »hohere« Absicht leitet.?® Erst dadurch springt die formale System-
vertraglichkeit um in »hochgradig signifikante Koinzidenz«*® und ge-
winnt Sinn. Ein Fazit der Literaturwissenschaftlerin Renate Lachmann:
»Wenn die Vorfille, Zwischenfille und Ungliicksfille nicht mehr Zufille,
sondern sinnvolle Ereignisse und die unerklirlichen Erscheinungen keine
Trugbilder, sondern natiirliche Phinomene oder iibernatiirliche Zeichen
einer hoheren Intelligenz sind, dann erhilt die Sinnzuweisung, das Ver-
kehren von unbekannt in bekannt, von unerklirlich in erklirlich einen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Zufall? Von der Paradoxie, daB wahrscheinlich ist, was uns zufillt | 17

soteriologischen Aspekt.«<3° Es handelt sich nun nicht mehr um ein ritsel-
haftes Psi-Phinomen oder Zufall, sondern teleologische Notwendigkeit.

Doch damit ist das Problem erst lokalisiert, nicht geldst. Legitim er-
scheint diese Deutung allein unter der Voraussetzung, dafl sich alles
Geschehen auf den Betrachter und sein personliches Umfeld bezieht, das
heiflt den Kriterien der anthropozentrischen, konkreter der ego-, allge-
meiner der nostrozentrischen (oder ethnozentrischen) Optik folgt. Ein
vermeintlicher Zufall stellt dann eine »Botschaft« dar; er erscheint gesteu-
ert und bedeutet entweder eine Warnung (Omen), eine Ziichtigung, einen
Hinweis, etwas Bestimmtes zu tun, oder einen schadensmagischen An-
schlag. In jedem Fall liegt die Ursache, der Impuls dazu, bei transzendenten
»Intelligenzen, auch beim Zauber, da man annimmt, daf dieser letztlich
immer auf Anstiftung geistiger Michte zuriickgeht.

Die teleologische Deutung hat somit eine dualistische Kosmologie, die
Annahme einer jenseitigen Gegenwelt zur Voraussetzung. Traditioneller
Anschauung nach wird ihr Verhiltnis zur diesseitigen bestimmt durch
Inversion. Alles ist dort »ganz anders«, 1aRt sich allein mit Hilfe von Nega-
tionen beschreiben: Es gibt dort weder Raum noch Zeit; das Jenseits ent-
spricht einer Art Vakuum, durch das sich masselose, rein spirituelle Exi-
stenzen nicht eigentlich »bewegen«, da sie aufgrund der herrschenden
Nichtlokalitit tiberall und nirgends gleichzeitig und sozusagen »von
Ewigkeit zu Ewigkeit« sind. Die Extreme beider Welten bilden auf der
einen Seite kompakte, leblose Materie, auf der anderen die unsterblichen
Gétter, an der Spitze der unendlich ferne Deus otiosus, der vor Zeiten den
Kosmos erschuf. Beide stellen fiireinander Horizontphinomene dar, er-
scheinen wechselseitig extrem paranormal.

Doch beriithren und durchdringen sie einander. Und wo das der Fall
ist, muf es aufgrund des herrschenden Inversionsverhiltnisses notwendig
zu unerwarteten, »exotischen« Reaktionen kommen, die meist sicherlich
so geringfiigig ausfallen, daR sie nur schwach oder gar nicht wahrge-
nommen werden, gelegentlich aber auch »robuster« Natur sind.

Bleibt man bei der teleologischen oder, wenn man so will, »animisti-
schen« Deutung, 1ifit sich am Konzept des kosmologischen Dualismus
schwerlich vorbeidenken. Das schlésse dann auch, wie fiir die Anschau-
ungen traditioneller Gesellschaften ganz gewohnlich, ja selbstverstind-
lich, die Konsequenzen mit ein:

1. Ungewdhnliche Erfahrungen und Ereignisse sind grenzbereichsge-
bunden; wo sie auftreten, herrschen Ubergangszustinde.

2. Infolge des gegebenen, unverinderlichen Inversionsverhiltnisses
beider Welten zueinander sollte bei Wechselwirkungen gewisserma-
fen im Untergrund ein »Feld« entstehen, das zumindest im groben
gleichbleibend einheitlich strukturiert ist und daher den Ereignissen
im Wahrnehmungsbereich dhnliche, seltener iibereinstimmende Ziige
verleiht (wie z.B. bei Geistererscheinungen).

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | Der sechste Sinn

3. Da fiir die Gegenwelt Nichtlokalitit, Atemporalitit und Spiritualitit
gelten, sollten sich bei Wechselwirkungen diesseitige Lokalitit, Tem-
poralitit und Korperlichkeit »verwischen«, das heifdt an priziser
Bestimmbarkeit verlieren. Die Horizonte falten sich gleichsam inein-
ander ein. Es entstehen Dimmer- und Entriickungszustinde; Visio-
nen, Gesichte, Triume, Eingebungen stellen sich ein; scheinbar wan-
delt sich die Wahrnehmungsfihigkeit des Bewuf3tseins. In lebenden
Organismen besteht die Verfaltung in Form des Leib-Seele-Dualismus
in Permanenz; sie sind potentiell daher immer offen fiir transzenden-
te, sogenannte »auflersinnliche« Wahrnehmungen; es bedarf nur
entsprechender Voraussetzungen, einer spezifischen »Grenzsitua-
tion«, die eine massivere Wechselwirkung mdéglich und spiirbar
macht.

4. Die spirituelle Welt stellt, erstmals sich aktualisierend wihrend der
Schopfungszeit, als der »Geist Gottes« mittels Gedankenkraft den
amorphen Urbrei zu gestalten begann, den bewegenden, dynamischen
Gegengrund der materiellen dar, auch im Menschen: Mens agitat
molem (Vergil: Aeneis VI 727). Die unterschiedlich dicht gepackte Mas-
se der letzteren 14t Impulse von »dritben« unmittelbar freilich nur
dort durch, wo sie durchlissiger ist, beziehungsweise Offenstellen,
gleichsam »Fenster« zum Jenseits bestehen, wie im Falle von Brun-
nen, Hohlen, Teichen, um Mitternacht, zu Neujahr oder wihrend
personlicher Krisenzustinde, in denen der Verbund von Leib und
Seele sich lockert. Unter diesen Bedingungen strémt spirituelle Ener-
gie widerstandsfreier durch und 16st entsprechend robuste Effekte aus:
Hellsichtigkeit und Wahrtriume stellen sich ein, Ahnen und Geister
erscheinen. Im Extremfall schligt die antiweltliche Kraft so stark
durch, daf sie Materielles ausldscht: Der Organismus eines Menschen
kollabiert, seine Lebenskraft, die Vitalseele, 16st sich auf und verstrahlt,
seine — unsterbliche — Freiseele wird von der Transzendenz gleichsam
aufgesogen, sie geht, nunmehr entschlackt und reine Energie, ins
Jenseits tiber. Impulswellen dagegen, die auf dichter gefiigte Materie
treffen, werden gebeugt und gestreut; sie 16sen lediglich schwache
Effekte oder Wechselwirkungen aus, die zu ungewohnten Verbindun-
gen, zu »Korrelationen« fithren und, falls sie tiberhaupt wahrgenom-
men werden, als geringfiigige »Zufille« in Erscheinung treten.

Die anthropozentrische Optik mifdt, wie gesagt, nur robusten Ereignissen
Bedeutung zu. Sie erscheinen als personliche »Botschaften«, die den
Empfinger unmittelbar und nur wenig gebrochen, gleichsam per E-Mail
von »driiben« erreichen. Sie enthalten Informationen, denen ein »héherer
Wille«, eine Absicht des Senders zugrunde liegt. Die Ahnen lassen ein
Kind erkranken, um dem Vater zu verstehen zu geben, daR er seine au-
Rerehelichen Eskapaden einstellen soll. Das heifdt: In derartigen starken
Fillen wird Kausalitit, eine causa efficiens, vorausgesetzt, wihrend man in

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Zufall? Von der Paradoxie, daB wahrscheinlich ist, was uns zufillt | 19

schwachen eher von Korrelationen ausgeht, wie sie typisch fiir betrachter-
ferne, fluktuierende Grenzbereichsphinomene erscheinen. Nach Kant
kann es auch nur so sein. Nach ihm nimlich folgt der Begriff der Kausali-
tat bekanntlich nicht der Erfahrung, sondern geht ihr bereits voraus, als
Kategorie a priori oder angeborene Vorstellungsregel. Psychologische
Experimente haben gezeigt, »dal GewiRheit, die sich auf eine klare
Kenntnis der kognitiven Strukturen griindet und das Geschehen im Um-
feld vorauszusagen erlaubt, generell erwiinscht ist«, das Gegenteil ent-
sprechend Unbehagen auslost?’ Starke Anomalien erscheinen daher
notwendig, da sie anthropozentrisch wahrgenommen und gedeutet wer-
den, kausal bestimmt; schwache fernhin am Horizont kénnen auch auf
Korrelationen beruhen.

Tut man so, als kénne man sich aus der Anthropozentrik 13sen, und
versucht, einen gleichsam sikularen, »objektiv-wissenschaftlichen«
Standpunkt einzunehmen, dndert sich im Grunde nicht viel. Man geht
aus von der vertrauten, erfahrungsgesittigten »klassischen« Welt, in der
das Geschehen bestimmten Gesetzmifigkeiten und Regeln gehorcht und
sich daher voraussagen 1if3t. Zufille erscheinen wie aufplatzende Blasen
iiber fluktuierend bewegtem sumpfigem Grund in gleichgewichtsfernen
Bereichen am Rand des in Kultur genommenen Landes. Wir bezeichnen
sie so, weil wir, wie die Physiker uns versichern, ihre Ursachen nur (noch)
nicht kennen, die aber gleichwohl vorauszusetzen sind, da es, so Friedrich
Hund (1896-1997), »keine ursachlosen Ereignisse gibt. Das wire«, setzt
er erlduternd hinzu, »wie eine Erschaffung der Welt aus dem Nichts.«**
Mit jeder Erweiterung der Erkenntnis fillt Licht ins Dunkel des Unbe-
kannten und legt den morastigen Grund fiir Zufille trocken. Staunen und
Verwunderung schwinden, wie schon Aristoteles (384-322 v. Chr.) lehrte,
mit wachsendem Wissen dahin. Wire uns alles bekannt, konnte es keine
Zufille mehr geben.

Doch wissen wir, dafl dies Illusion bleibt; es tiiberschritte unsere
Erkenntniskapazititen. Dies bedenkend, sah der Philosoph Eduard von
Hartmann (1842-19006) den gebotenen Kompromifs in Wahrscheinlich-
keitsaussagen.”® Wie schon ausgefithrt, werden diese jedoch mittels
statistischer Regeln gewonnen und beziehen sich auf Korrelationen, die
selbst, um es mit Gerhard Vollmer zu sagen, auf verschiedenen unbe-
kannten Auslésefaktoren oder »Koinzidenzen unabhingiger Kausalket-
ten« beruhen, fiir die nach einer Erklirung zu suchen, ihm »sinnlos«
erscheint3* Denn das wiirde die Kenntnis kausaler Zusammenhinge
erfordern, die uns allein in den Stand setzten, Antworten auf die Frage
nach dem Warum, nicht lediglich nach dem Wie von Koinzidenzen, Korre-
lationen oder Funktionen zu finden.

Will man sich damit nicht bescheiden, ist man bekanntlich genétigt,
sozusagen am Grund ein — eben noch nicht vollends erhelltes — universal
giiltiges Bezugssystem der Laplaceschen Fiktion vorauszusetzen. Eine pro-
bate Hilfskonstruktion stellt die Annahme einer »dunklen« Gegen- oder

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | Der sechste Sinn

»Antiwelt« dar, deren Strukturen und dynamische Gesetzmifigkeiten
durch stete Impulse das Geschehen in der empirischen »Lichtwelt« un-
tergriindig bestimmen® - »schwach« durch Fluktuationen und ihrer
Erscheinung nach immer erstmalige Zufallsereignisse in gleichgewichts-
fernen Grenzbereichen, die sich gegebenenfalls selbstorganisieren und zu
neuartigen Entwicklungen fithren kénnen, »stark« dagegen durch wieder-
holte Prozesse im gleichgewichtsnahen zentralen, »klassischen« Erfah-
rungsraum, wo sie zunichst Wahrscheinlichkeits-, dann Gesetzescharak-
ter annehmen und das gesichert Gewufite nur immer wieder aufs neue
bestitigen. In der Ethnologie entspriche dem das Linton-Kluckhohnsche
Konzept von der covert und overt culture. Unter der ersteren verstand Ralph
Linton (1893-1953) die basic personality structure, Clyde Kluckhohn (1905-
1960) die grundlegenden patterns einer Gesellschaft, das heiflt beider
Auffassung nach die strukturierte Summe der allgemeineren Geltungskri-
terien der Welt- und Lebensanschauung, des Sozialerhalts, der Moral und
Asthetik, die in der »offenbaren« Kultur, vermittelt iiber die Sozialisation,
als manifeste configurations, das heiflt habituelle Stereotypen und Institu-
tionen erscheinen und durch repetitive responses der Individuen unterein-
ander, also fortwihrende Bestitigung, stabilerhalten werden 3

Sich mit dem, was sich stindig wiederholt und bestitigt, zu beschifti-
gen, mag auf die Dauer langweilig erscheinen. Frither gebot das die Or-
thodoxie, deren Autoritit jedoch seit Beginn der »Neuzeit« zunehmenden
Erosionskriften ausgesetzt ist. In der Gegenwart — diesen Begrift einmal
sehr elastisch verstanden — riihrt sich gewissermaflen das Erkenntnisinte-
resse, traut Stabilitdtserklirungen nicht mehr und 148t sich reizen von
»Grenzzustinden«, in denen das Gleichgewicht schwankt, »anything goes,
wie Paul Feyerabend (1924-1994) deklarierte, in triigerischen Nischen
Geheimnisse lauern, exotische Erscheinungen voriiberziehen, Schamanen
tanzen, »der Fremde« uns anblickt und zur Selbstreflexion aufruft, In-
formationen wellenférmig flieRen oder korpuskularartig von Gegenstin-
den ausgehen, Ethnologen, dem geschmeidig sich fiigend, in »dialogische
Diskurse« eintreten und »polyphone« Stammesmonographien schreiben
und, dies nicht zuletzt, Kreativitit bliiht.

Doch bei aller Fluktuation multikultureller »Optionen« stellt sich, das
Ganze wieder tiber den Kamm der Langfristigkeit geschoren, immer
wieder die Regel ein. Diffundierende Identititen zum Beispiel ziehen sich
regional immer wieder zusammen und formieren sich neu. Ein Vorstel-
lungs- und Verhaltensrepertoire bildet sich aus, das nur im Oberflichen-
bereich, nicht aber seiner inneren Aufbaustruktur nach vom Altvertrauten
abweicht.”

Die patterns bleiben. Da die »Anfangsbedingungen« einer Entwick-
lung indes unbestimmt, wenn man so will dem Zufall tiberlassen sind,
148t sich der Verlauf zunichst nur mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit
voraussagen; je linger er im Gang ist, desto mehr Regelcharakter gewinnt
er jedoch. Ein kiinstlerischer Einfall wichst sich zum »Stil« aus, der

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Zufall? Von der Paradoxie, daB wahrscheinlich ist, was uns zufillt | 21

bestimmten Kriterien gehorcht, so dafl ein Literatur-, Kunst- oder Musik-
historiker rasch erkennt, welcher Schriftsteller, Maler oder Komponist der
»Schule« verpflichtet war. Analog halten geschichtliche »Schliisselereig-
nisse«, Mutationen, wissenschaftliche Erkenntnisse oder politische Ent-
scheidungen die Schépfung fortwihrend in Gang. Am Ende, das heiflt im
Augenblick der Betrachtung, stehen eine Art, eine Theorie oder »Schulec,
ein Staat, eine Verfassung.

Analytisch ist demzufolge zwischen peripheren Ereignissen, Zufillen
oder Anfangsbedingungen und geronnener Regel in der zentralen
Gleichgewichtswelt zu scheiden. »Tatsichlich hat sich«, wie Henning
Genz das fiir die Physik bestitigt, »die Methode der Trennung von An-
fangsbedingungen, die allein fiir die Zufille des Wirklichen verantwort-
lich sind, und symmetrischen Naturgesetzen glinzend bewihrt.«3®

Nicht bewihrt allerdings hat sich die Annahme, wir kénnten eine
dezentrale, »objektive« Betrachterposition beziehen. Jeder glaubt sich in
einem gleichgewichtsnahen Zustand zu befinden, in einer regelgeleiteten
Welt zu leben und nimmt Ungewohnliches, das Norm und Gesetze beugt
oder bricht, als Horizontphinomen wahr. Als lebendige Menschen, als
Angehorige sozial verschliisselter Gruppen, kénnen wir den magischen
Kreis der anthropo- oder soziozentrischen Weltwahrnehmung vielleicht
gedanklich, nicht aber realiter verlassen. Wir messen diesem Bedeutung,
das heiflt einen Sinn in unserem Lebenszusammenhang zu und vernach-
lissigen oder ignorieren jenes. Beider Verhiltnis begreifen wir dynamisch
als Enmtwicklung: von Anfangsbedingungen zum Regelsystem, von einfa-
chen zu komplexen Formen, von der Barbarei zur Zivilisation, ob nun im
anagenetischen oder evolutioniren Sinn. Die »Trennungs, von der Genz
spricht, ist lediglich ein analytisches Hilfsmittel; denn Ursprung und
Ende bilden einen Zusammenhang, zunichst anscheinend eine Korrela-
tion, dann, im Sog der anthropozentrischen Optik, einen kausal, ob nun
teleonomisch oder teleologisch determinierten Pozef, der zuletzt, oben
auf der zeitlich stillgestellten Betrachterebene, als komplementire Bezie-
hung erscheint: Die verdeckte »dunkle« Kultur steht mit der offenbaren
»lichten« ganz ebenso in einem derartigen Zusammenhang?® wie die
Mikro- und Makrowelt oder der dunkle und der helle Kosmos.

Es gibt kein Entweder-Oder. Zwischen Zufall und Notwendigkeit
besteht eine unaufhebbare Beziehung. Selbst wenn wir sie nur konstruie-
ren, folgen wir damit wieder einer Notwendigkeit, die sich aus der An-
thropozentrik ergibt. Wir miissen der Welt Bedeutung verleihen, um uns
orientieren und iiberleben zu kénnen. Unbewuflt oder kryptisch lauert
Teleologie auch im Hintergrund sikular gestimmter Kopfe. Fiir Ameisen
oder Pferde stellt sich das Problem vermutlich nicht.

LiRt sich der »Urknall« als Zufall verstehen? Falls ja, miifdte er laut
Hund und anderen eine Ursache haben — und wire ein Scheinzufall. Das
wiirde bedeuten, dafl auch danach bis in alle Zukunft hin Scheinzufille
moglich waren und sind. Im Grunde verschébe dies das Problem nur

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | Der sechste Sinn

hinter den Urknall zuriick. Verdankt das Universum indes seine Entste-
hung nicht einem Zufall, sondern der Absicht einer wie auch immer
gearteten »hoheren Intelligenz«, kénnten auch alle spiteren Ereignisse,
die uns als Zufille erscheinen, in Wahrheit keine sein; sie miifiten alle-
samt der Schopfungsabsicht folgen, also irgendwie Sinn machen. Wie
immer einen das persénlich anmuten mag — und mir selbst widerstrebt es
zutiefst: als geborenen Anthropozentrikern bleibt uns eigentlich keine
andere Wahl, als der letzteren, sagen wir »animistischen« Alternative den
Vorrang einzurdumen. Vielleicht sind wir ja doch alle wie Kerzen im
Atem Gottes.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Anomalien

Von der Bedeutung der Leichen™

Warum verfehlt der vollkommen gearbeitete Pfeil eines erfahrenen, treff-
sicheren Jigers sein Ziel? Wie kommt es, dafl eine Pinie das eine Jahr
reichlich, im nichsten jedoch keinerlei Zapfen trigt? Wieso wird nur
einer von zwei Minnern, die gemeinsam reisen, von einer Infektions-
krankheit befallen? Méglicherweise lag es an einem Versehen, einer Un-
achtsambkeit, einer Ursache, die im dunkeln blieb, oder purem »Zufall«.
Jedenfalls sihen wir keinen Anlaf}, uns deswegen den Kopf zu zerbrechen
und nach einer Erklirung zu suchen. Wir sind weder vom Jagdgliick noch
einer gesicherten Pinienkern-Ernte abhingig und kénnen, wenn wir
erkranken, die Arbeit auch einmal ruhen lassen, ohne gleich um unsere
Existenz bangen zu miissen.

Anders stellte sich das in traditionellen Gesellschaften dar. Jagdpech
wie Ernteausfille und die lingerfristige Arbeitsunfihigkeit eines Angeho-
rigen konnten fiir eine Familie, unter Umstinden die gesamte Gruppe,
nicht nur Hunger bedeuten, sondern das Uberleben aufs Spiel setzen.
Man mufite fir derartige Unbilden plausible Erklirungen parat haben, um
entsprechend wirksam, das heifdt mit probater Erfolgsaussicht reagieren
zu konnen.

Gewohnlich erreichen die Handelskanus der Wogeo-Insulaner die
nahegelegene Nordkiiste Neuguineas problemlos. Mitunter jedoch kentert
eines und die Mannschaft ertrinkt. Da die Uberfahrt an sich keine Risiken
birgt und die Leute hinreichend Erfahrung besitzen, kann da nur etwas
»nicht mit rechten Dingen zugegangen« sein — man vermutet, dal Zauber
im Spiel war, wie analog etwa auch bei Schlangenbissen oder Verletzun-
gen durch Wildschweinattacken. In allen Fillen handelt es sich um selte-

Das folgende Kapitel beruht auf einem — hier leicht iiberarbeiteten — 4lteren Text,
der erstmals unter dem Titel »Regulire Anomalien im Schnittbereich zweier
Welten« in der Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 34, 1-2
(1992): 33-49, erschienen ist.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | Der sechste Sinn

ne, eigentlich auch ungewéhnliche Vorkommnisse." Ein weiterer Grund
konnte ein Vergehen, ein Tabubruch sein. Diese Erklirung fiihren Ngadju
Dayak auf Borneo ins Feld, wenn jemand auf einem morschen Flof ein-
bricht.* Von den Lovedu in Transvaal berichten Eileem J. und Jacob D.
Krige den folgenden Fall: Auf einem Feld steht ein alter, abgestorbener
Baum, dessen Geist aber immerhin noch einigen Schatten spendet. Da-
her ruhen sich die Leute gern unter ihm aus, wenn sie bei der Feldarbeit
eine Pause machen. Eines Tages sitzen zwei Kinder zu seinen Fiiffen —
und da geschieht es: Er stiirzt um und erschligt das eine von ihnen. Jahre-
lang hatte er standgehalten; warum nicht noch einen Tag oder nur wenige
Stunden linger? Wieso wurde das eine der Kinder und nicht das andere
getStet? Niemand zweifelte, dafl »Hexerei« die Ursache war.> Monica
Wilson diskutierte das Problem in bezug auf Erkrankungen durch »An-
steckung« mit einem Lehrer der Pondo (Transkei). »Ich verstehe schon,
hielt der ihr entgegen, »dafl Typhus von Liusen tibertragen wird — nur:
Wer sandte die infizierte Laus? Warum bif sie gerade A und nicht seinen
Bruder B?« Mit Malaria sei es das gleiche. Wenn eine Krankheit lediglich
die Leute eines Gehoftes vernichte, konne sie nur »gesandt« sein, von wem
und aus welchem Grund auch immer.* Gewiftheit erlangt man dann
durch Divination, beispielsweise indem man ein Orakel befragt.

Uberraschende Mifgeschicke miissen, wie alles andere Geschehen
auch, ihre ganz bestimmten Ursachen haben. Da sie die traditionelle
Lebensordnung stéren, konnen sie nur Folge einer Verletzung ihrer Voraus-
setzungen sein. In hirteren Fillen kommen dafiir zwei Moglichkeiten in
Betracht: Entweder haben die Betroffenen wider eine wichtige Norm,
beziehungsweise ein starkes Tabu verstoflen und werden dafiir von Ah-
nen und Géttern bestraft, oder die Heimsuchungen gehen auf das Ubel-
wollen anderer, etwa den Bosen Blick, vor allem aber auf Schadenszauber
zuriick. In diesem Fall ist gleichsam weiter zuriick mit einer vorgelagerten
verdeckten Veranlassung zu rechnen: Der Wille, Boses zu wirken, mufd
seinerseits eine Ursache haben, die im Verhalten des Opfers selbst (Un-
freundlichkeit, MiRgunst, Geiz) oder einem fritheren Vergehen des Un-
heilstifters liegen kann, das ihn schwichte und anfillig fir »Einflisterun-
gen« bosartiger Geistmichte machte. Geringere Widrigkeiten dagegen —
ein Abkommen vom Weg im Wald, ein Stolpern, bei dem man sich den
Fufl verstaucht, eine ungeschickte Bewegung beim Tépfern, die das Ton-
modell zerstort — werden auf unmittelbare Eingriffe von Geistern zurtick-
geflihrt, die man vielleicht aus ihrer Ruhe aufgeschreckt oder durch ein
unbedachtes Wort verirgert hat oder denen es, wie vielen von ihnen, ganz
einfach SpaR macht, den Menschen eins auszuwischen.

In traditionellen Anschauungssystemen finden also zwar »Anoma-
lien«, das heift ungewshnliche Vorkommnisse, Platz, nicht aber Zufille:
Es gibt fiir alles eine Erklirung. Hat man keine zur Hand, geht man — wie
beispielsweise die G/wi-Buschminner in Botswana — davon aus, dafl es
sich um eine Kombination von Wirkursachen handelt, deren einige sich

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anomalien. Von der Bedeutung der Leichen | 25

der Kenntnis der Menschen entziehen’; die Uberzeugung von der De-
terminiertheit allen Geschehens weist dann lediglich einen kleinen wei-
Ren Fleck auf; es wire nur eine Frage der Mithewaltung, das Muster am
Grund der Ereignisse deutlich zu machen. Andernfalls bliebe es eben
einfach im dunkeln.®

Die Welt im engeren, eigentlichen Sinne, das heifit die je eigenethni-
sche Endosphire, stellte traditioneller Anschauung nach ein klarkontu-
riertes, festgefiigtes System idealer Ordnung dar. Bestimmte Verhaltens-
gebote sicherten seinen Bestand. Eines der wichtigsten bildete die Ver-
pflichtung zur Reziprozitit: Eine Gabe mufite durch eine wertadiquate
Gegengabe, eine Leistung durch eine entsprechende Gegenleistung,
Zuwendung durch Zuwendung vergolten werden. »Wechselseitige Hilfe«,
beobachtete die siidafrikanische Ethnologin Monica Wilson bei indigenen
Bevolkerungen ihrer Heimat, »ist eine conditio sine qua non des sozialen
Zusammenlebens.«’ Jede Austauschbeziehung enthielt iiberdies die
Botschaft, dafl die Beteiligten zusammengehoren, Mitglieder einer Ge-
meinschaft sind® Im Gegenzug konnten ein niedergebranntes Haus
wiederaufgebaut, eine durch Tabubruch verursachte Krankheit durch
Stthne geheilt, ein Vergehen geahndet werden. Es handelte sich, im Sinne
eben der Reziprozitit, um prinzipiell reversible Prozesse, um Erhaltungs-
regeln, die den Kraftfluf im Innern banden und die gesellschaftliche
Homoostase gewihrleisteten — jedenfalls dem Ideal nach, wie es George
Silberbauer selbst fiir die G/wi-Buschminner, die er aufgrund jahrzehnte-
langer Erfahrung bestens kannte, beschreibt, also Sammlerinnen und
Jager, bei denen man es sonst eher lax mit Konventionen und Verhaltens-
regeln hilt: »Die G/wi betrachten ihre Umgebung, die der Wahrnehmung
zugingliche >Mittelwelts, als ein klar geordnetes Ganzes. Seinsformen,
Ereignisse und Tatbestinde erscheinen de facto oder potentiell erklirbar
vermoge ihrer kausalen Wechselbeziehungen mit anderen Seinsformen
usw. Diese Verkniipfungen sind weder chaotisch noch zufilliger Art,
sondern regelbestimmt, das heifdt unterliegen steter Repetition. Unvor-
hergesehene Wendungen und Irregularititen stellen durchaus vertraute
Komplikationen dar; man begreift sie jedoch als Umstellungen in der
Kombination der Faktoren, die eine Beziehung bestimmen, nicht aber als
Abweichungen von der Ordnung oder gar deren Auflésung.«® Entspre-
chend mehr noch gilt das fiir seRhafte, also bereits deutlicher differenzier-
te Gesellschaften. Bei ihnen verstirkt sich der Ordnungsdruck sichtbar zu
den zentralen Dichte- und Reprisentationsbereichen hin, wo die Altesten
offentlich auftreten, Ratsversammlungen und Gericht auf dem Dorfplatz
halten, das Ménnerhaus steht und die groffen Kulte, die den Fortbestand
der Gruppe zum Gegenstand haben, gestelzt und feierlich prunkvoll in
Szene gesetzt werden. Verletzungen der Tradition hitten hier, im Kernbe-
reich des Systems, zu explosionsartigen Konsequenzen fithren miissen.
Zwar kamen Krankheiten, Unfille, Konflikte oder Wetterkatastrophen, die
den Bestand der Gesellschaft bedrohten, immer wieder mal vor; sie liefen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | Der sechste Sinn

sich jedoch in der Regel durch entsprechende Stthnemafinahmen riick-
gingig machen. Dem Tod eines Angehdrigen folgte die Reinkarnation
eines verstorbenen Gruppenmitglieds. Schweren MifSgeschicken lag stets
ein gravierendes Fehlverhalten hienieden zugrunde: Ahnen, Sippen- und
Dorfschutzgeister, unter Umstinden die Gotter selbst, suchten zur War-
nung oder mit strafender Hand die Frevler heim, um die erschiitterte
Ordnung wieder zurechtzuriicken. Die diesseitige hatte so zwingend die
Existenz einer jenseitigen, unsichtbaren, transzendenten »Antiwelt« zur
Voraussetzung, aus kausalen oder, wenn man so will, aus Griinden der
Strukturkonsistenz des Ganzen. Beide bildeten einen komplementiren
Verbund.

Entsprechend wurde die jenseitige Welt als inverses Gegenbild zur
diesseitigen begriffen, noch deutlich konturiert im erdnahen, dichter mit
Stoff durchsetzten Bereich, dann zunehmend gestaltlos im fernen Kos-
mos, wo alles sich auflést und vollends umkehrt in raumzeitlose Geistig-
keit. Ersteres galt fiir die Totenwelt. Auf dem Weg dahin mufite die leib-
unabhingige, rein spirituelle »Freiseele«, nachdem sie ihre kérperliche
Umbhiillung abgestreift hatte, zunichst die 6den und wiisten Weiten der
irdisch-geographischen Exosphire durchziehen, wo die Schrecken zu-
nehmend wuchsen und sie garstige Geister und gargantuanische Unge-
heuer bedrohten, bis sie zuletzt an den Rand der Erde gelangte. Dort hatte
sie schwimmend, in einem Nachen oder iiber eine haarnadelschmale
Briicke die Wasser des Urozeans, der verbreiteter Anschauung nach
stromf6rmig die Erdscheibe rings umkreiste, zu tiberqueren, um dann
zuletzt, »driiben« in der Unterwelt angekommen, auf der Gegenseite, also
den Kopf nach unten auf antipodische Weise, den Weg zuriick bis zum
Ahnendorf unmittelbar unter der Siedlung der Lebenden zu gehen. Dort
traf sie die Dinge zwar im Grunde nicht anders an, als sie auf Erden
waren, nur verhielt sich hier eben alles invers zu den Verhiltnissen oben:
Dem Tag oder Sommer (Regenzeit) im Diesseits entsprechen im Toten-
reich Nacht und Winter (Trockenzeit). Infolgedessen wachen und arbeiten
die Verstorbenen, wenn die Lebenden schlafen. Die Sonne geht bei ihnen
im Westen auf und im Osten unter, oder es scheint statt ihrer iiberhaupt
nur der Mond. Die Fliisse, Entsprechungen jener auf Erden, flieRen in
gegenliufiger Richtung. Rechts verkehrt sich in der Unterwelt in Links.
Begriffe werden in der Gegenbedeutung, also etwa »siifi« fiir »bitter« oder
»stehen« flir »liegen«, verwandt. Minner verwandeln sich mitunter zu
Frauen, diese zu Minnern. Im Alter Dahingeschiedene entwickeln sich zu
Kindern zuriick, Frithverstorbene reifen zu Erwachsenen und Alten her-
an. [hre Hiitten betreten die Toten von hinten, und natiirlich bewegen sie
sich weiterhin »kopfiiber«, mit den Sohlen gegen die Unterseite der Erde.
Nicht anders sitzen sie etwa auch in den Booten, die entsprechend kiel-
oben tber das Wasser gleiten. Ebenso weisen Dachfirste und Baumkro-
nen — aus irdischer Sicht — nach »unten«. Eine betagte Zulu (Suidafrika)
demonstrierte einem Europier die Gegenweltlichkeit in der Weise, dafl

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anomalien. Von der Bedeutung der Ieichen | 27

sie auf den Riicken ihrer Hand wies und erklirte: »So leben wir«, darauf
die Hand umkehrte und, auf die Innenfliche deutend, hinzusetzte: »So
leben die Ahnen.«® Mirchenhelden, die — etwa durch einen Brunnen —
noch zu Lebzeiten in die Unterwelt geraten, fallen beim Grenziibertritt
nicht selten in tiefen Schilaf, also einen todihnlichen Zustand. Wachen sie
»driiben« wieder auf, stellen sie staunend fest, dafl dort statt der Manner
die Frauen zur Jagd gehen und Initiationen und Feste ausrichten, wie
zum Beispiel bei den Mek in Neuguinea.” Vordem einfache Leute fah-
ren, europiischen Mirchen zufolge, in goldenen Wagen, wihrend einsti-
ge Konige in Lumpen gehen und Schweine hiiten.” Unansehnliche
Geschenke wie Dreckklumpen, Steine oder Mist, die ihnen die Jenseitigen
machen, verwandeln sich nach ihrer Riickkehr in Gold.”

Und eines Tages kehren die Toten, sich reinkarnierend, wieder ins
Leben zuriick, wihrend andere sterben und in die Gemeinschaft der Ah-
nen eingehen. Da eine Gesellschaft, vorausgesetzt, dafl ihre Mitglieder
sich penibel an die altiiberlieferten Vorschriften hielten, einen gleichblei-
benden Bestand an Freiseelen besaf und insofern auch nur zu tiberleben
vermochte™, wog sich das Verhiltnis der Lebenden zu den Toten, wie die
Wassersiulen in kommunizierenden Réhren, gegeneinander auf. Stieg
die Dorfbevélkerung iiberstark an, starb nach Uberzeugung der Asmat in
Irian Jaya (Westneuguinea) prompt der »Uberschuf8« ab; geschah dassel-
be bei den Toten, reinkarnierten sich mehr als gewshnlich.® War es zu
vielen schwereren Vergehen gekommen und starben die Schuldigen oder
Angehorige von ihnen dafiir eines Schlimmen Todes, so daf ihre Seelen
nicht ins Ahnenland fanden und der Bestand bedrohlich sank, begaben
sich die Schamanen in vielen Teilen der Welt entweder in die Oberwelt zu
Gott, der dort eine Art Seelen-Pool unterhielt, und baten ihn um Ersatz'®
— oder stahlen ganz einfach Seelen bei benachbarten Gruppen.” Dabei
konnte es sich allerdings immer nur um eine Notldsung handeln; denn
normalerweise duldete man keine »Fremdseele« in seiner Mitte. Daher
war auch Intimkontakt mit Gruppenfremden strengstens verpont. Ent-
stand aus einer derartigen Beziehung ein Kind, wurde es entweder abge-
trieben oder sofort nach der Geburt getotet.

Wachsend mit der Entfernung zur erdnahen Verschrinkung von
Diesseits und Jenseits weitete letzteres sich zunehmend aus. Raum und
Zeit verloren sich vollends. Zuletzt herrschte ubiquitire Unendlichkeit,
»von Ewigkeit zu Ewigkeit«. Die Wesen dort essen und altern nicht, sind
korperlos, rein spirituell, unsterblich wie die leibunabhingige Freiseele
des Menschen. Sie bilden »Antiexistenzen« zu den Geschépfen auf Erden,
denen einige von ihnen aber doch immerhin noch insofern verbunden
bleiben, als sie gewisse »Ressortfunktionen« — als Jagd-, Wetter-, Meeres-
oder Erdgottheiten (bzw. Heilige) — wahrnehmen, das heif3t sich vernehm-
lich bemerkbar machen, angerufen und versshnt werden kénnen und
Opfer entgegennehmen. Allem schliefRlich extrem entriickt, residiert der
Schopfer- und Hochgott in den duflersten Sphiren des Alls. Er existierte

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | Der sechste Sinn

bereits vor der Erschaffung des Kosmos, wie er auch nach seinem Unter-
gang noch sein wird: so ungeworden wie unverginglich, allgegenwirtig,
allwissend, allmichtig; ein »Deus otiosus«, der die Welt kaum mehr wahr-
nimmt, ein » Deus absconditus«, der aller Zuwendung unerreichbar bleibt®
— die absolute Inversion seiner menschlichen Kreatur. Das Jenseits ent-
spricht der »Traumzeit« der australischen Aborigines, wie sie ebenso aber
auch andere Volker kennen, in der zeitlose Ewigkeit herrscht und man
entsprechend die Schopfermichte noch schauen und in die Vergangen-
heit zuriick- wie in die Zukunft vorausblicken kann.™

Gleichwohl sind Diesseits und Jenseits, Gotter und Menschen ohne
einander nicht denkbar. Auch Gott »lebt« nur im Bewuftsein seiner
Geschopfe. Zwischen beiden Welten webt wechselwirksame Abhingig-
keit. Doch besitzen die hoheren jenseitigen Michte, schon aufgrund ihrer
Vorgingigkeit, ihrer »Senioritit, ein gewisses Ubergewicht. Wihrend
Gott sich universalem Glauben zufolge nach der Erschaffung der Welt,
beziehungsweise dem Siindenfall, der den Menschen die Sterblichkeit
eintrug, das heiflt sie vollends materialisierte, »zuriickzog«, segnen die
Gotter und noch unmittelbarer die Ahnen sie, spenden Fruchtbarkeit und
Prosperitit und strafen, wenn die Sterblichen fehlgehen. Sie allein verur-
sachen in letzter Instanz alles Geschehen auf Erden. Die Traumzeitwelt
ist den Australiern so der stete Kraftquell, aus dem Mensch und Natur die
existenzerhaltenden Energien zuflieRen.*® Enger im personalen Sinne
jedoch verkniipft das dichteste Band Menschen und Ahnen. Die Verstor-
benen vor allem tragen die Verantwortung fiir die Fruchtbarkeit und die
Uberlebensfihigkeit der Thren auf Erden. Die Nyakyusa in Tansania
glaubten sogar, daf sie aus diesem Besorgen heraus bei jedem Fortpflan-
zungsakt zugegen wiren.*

Nicht minder wichtig fiir das Interdependenzverhiltnis war auch der
Informationstransfer zwischen den Welten. Daftir kam auf seiten der Le-
benden einzig die Freiseele in Betracht, weil sie selber geistiger Art war.
Doch mufite sie sich dazu aus ihrer Leibeinkérperung l6sen, da diese ihr
gleichsam die Sicht verstellte und ihre Wahrnehmung triibte. Auf die
nichstliegende Weise geschah das im Traum, wenn die Physis weitge-
hend deaktiviert war und »ruhte«. Dann verlieR die Seele oftmals den
Leib, »stieg aus« und bewegte sich fort, unternahm einen »Ausflug«. Was
sie dabei sah und erlebte, bildete den Inhalt ihrer Traumgesichte. Aller-
dings verlor sie nie ganz die Verbindung zum Koérper — andernfalls wire
der Mensch gestorben. Es blieb ein Mafl an »Befangenheit«; der Triu-
mende kam kaum tiber den Grenzbereich zwischen den Welten hinaus.
Deutlicher konnte er nur unlingst Verstorbene aus seiner engeren Ver-
wandtschaft sehen, die ihm noch »nahe« waren.** Alles andere nahm er
gewthnlich nur schemenhaft, in verflieBenden Konturen, ja manchmal
bizarr verformt wahr. Die »Eindriicke« von »driiben« streuten gewisser-
maflen beim Aufprall auf die Diesseitigkeit; die Bilder erschienen daher
wie »verschmiert«. Wurde der Schlaf dann flacher, das heifét trat die Seele

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anomalien. Von der Bedeutung der ILeichen | 29

wieder in die stoffliche Verfangenheit ein, wuchs entsprechend der »Beu-
gungseffekt« der Gesichte. Das Geschaute verwirrte sich mehr und mehr.
Sprach der Triumende dabei, geschah es auf kaum verstindliche Weise,
wie auch Propheten, Besessene oder Schamanen »in Zungen reden,
stammeln oder ihre »Botschaften« in scheinbar unzusammenhingenden
Wortkaskaden und Satzfetzen herausschreien. Es bedurfte dann erfahre-
ner Exegeten, um die {iberbrachten Informationen gewissermaflen zu
»dekodieren«, das Muster, nach dem die »Streuung« erfolgte, klarzule-
gen.

Trance entspricht gleichermaflen dem Schlafzustand, wie der Tod,
der eintritt, wenn sich die Seele vollends vom Koérper 16st und fiir lingere
Zeit ins Jenseits iiberwechselt. Analog berichten auch Mirchen immer
wieder davon, dafl Menschen, die voriibergehend in die »Anderswelt«
gelangen, wihrend des Ubertritts in eine Art Dimmerzustand oder einen
tiefen Schlaf verfallen.”® Fiir sogenannte spontane auflersinnliche Wahr-
nehmungen (im Fachjargon ASW) scheinen dhnliche Voraussetzungen
zu gelten. Fast die Hilfte wird Traumen zugeschrieben.** ASW-Gesichte
sind zwar »meist anschaulich-visueller Natur, aber liickenhaft, undeutlich,
instabil und insgesamt am ehesten dem Traumerleben vergleichbar«.®
Parapsychologen halten es infolgedessen fiir gesichert, »dafl ein Zustand
herabgesetzter Bewufitseinstitigkeit in unterschiedlichen Ausprigungs-
formen die Aufnahme parapsychisch iibermittelter Eindriicke und Infor-
mationen begiinstigt«.2®

Eine weitere Gunstbedingung stellen offenbar auch schwere persénli-
che Krisen mit entsprechend hochsensibilisierten Gemiitszustinden dar,
wie sie durch eine lebensgefihrliche Krankheit, den drohenden Tod eines
Angehérigen oder den Verlust eines Partners verursacht sein kénnen.?”
In traditionellen Gesellschaften hatte man eine plausible Erklirung daftir.
Durch Askese Geschwichte, delirierende Kranke oder Sterbende verfielen
in einen Dimmerzustand, schliefen viel oder verloren das Bewufitsein,
weil ihre Freiseele den Korper fast schon verlassen hatte und so in einen
steten Traumzustand {iberging. Dabei gewann sie Hellsichtigkeit.

Gewohnlich iibertrug sich ein bedrohlicher Leidenszustand durch
Telepathie auf die nihere Umgebung. Man nahm an, daf zwischen Engst-
angehorigen eine Art sympathetischer Empfindungsgemeinschaft bestand.
Erkrankte einer, litten andere spiirbar mit. Brach jemand ein Tabu, wur-
den die Angehérigen von den Folgen mitaffiziert; sie konnten dann
gleichfalls von einem Leiden oder Unbheil betroffen werden. Befanden sich
die Minner weit fort auf der Jagd, beim Fischfang auf hoher See oder auf
dem Kriegspfad, hing der Erfolg, ja ihr Leben wesentlich mit vom Verhal-
ten der Thren daheim ab. Ein Vergehen dort hitte ihnen zum Verhingnis
ausschlagen kénnen. Und das wiirde sich wiederum den Angehérigen
mitteilen — etwa durch einen plétzlichen Schmerz, das Zerspringen eines
GefiRes oder im Traum.?® Die Freiseelen naher Verwandter und Gatten
blieben, auch tiber grofiere, ja eigentlich beliebige Entfernungen hinweg,

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | Der sechste Sinn

in Verbindung; sie »wuften« immer irgendwie »voneinander« — wie die
kosmischen Quanten-»Teilchen, die irgendwann einmal in enger Wech-
selwirkung standen und auch spiter noch weiterhin, wie durch eine ge-
heimnisvolle, »quasi-telepathische« Beziehung, verbunden scheinen.*?
Die Parapsychologie kann auf analoge Phinomene verweisen. In iiber 8o
Prozent der Fille haben spontane, stark affektgeladene ASW-Gesichte mit
nahestehenden Personen zu tun, die sich in einer kritischen, oft lebens-
bedrohlichen Situation befinden.?®

Die meisten »Botschaften«, die man in traditionellen Gesellschaften
aus der jenseitigen Welt empfing, waren weniger dramatischer Art. Es
handelte sich um Omina oder »Zeichen«, wie sie jedermann tiglich wi-
derfahren konnten, im strengeren Fall um ungewshnliche Erscheinungen.
Die »Botschaft« betraf in der Regel den, der sie wahrnahm. Sie setzte eine
Beziehung zwischen ihm und einer bestimmten Geistmacht, wie seinem
personlichen Schutzgeist, voraus oder kam ihm von seinen Ahnen zu.
Den Anlaf8 bildete eine Verfehlung, die er im verborgenen begangen hatte,
so daR die Offentlichkeit nichts davon wuflte und darauf reagieren konn-
te, oder eine Gefahr, die ihm bevorstand. Sie stellte also in jedem Fall eine
Warnung dar. Es kam darauf an, sie »richtig« zu lesen — nach Maf3gabe
des Koordinatensystems, das die Weltanschauung der Gruppe dafiir vor-
gab. Ein bestimmter Vogel, der ihn bei Tag von links tiberflog, kiindigte
ihm eine potentielle Bedrohung, ein Kiuzchen, das um Mitternacht nahe
beim Haus schrie, eine akute Gefahr, gewohnlich den Tod eines Angeho-
rigen, wenn nicht seinen eigenen an. Ein schweres Unwetter, das alle
betraf, wies warnend auf ein Kollektivverschulden hin.3'

Solche »Zeichen« konnten an sich jederzeit und iiberall in Erschei-
nung treten. Der doppelweltliche Kosmos wurde indes nicht im Sinne
einer festen, fensterlosen Burg begriffen, die rings in sduberlicher Ab-
scheidung das gestaltlose Jenseits umgab. Die Raumzeit besafl im Gegen-
teil eine ungleichmifiige Verteilung. An manchen Stellen »diinnte« sich
die Materialitit gleichsam »aus« oder rif§ vollends auf, so dafl offene
Zonen entstanden, durch die der Informationsflul widerstandsfreier,
rascher und unmittelbarer strémen, an denen Geistmichte schwereloser
ein- und austreten, das heift sich »Spukphinomene« und »Zeichen«
deutlicher, auch hiufiger zeigen konnten. In riumlicher Hinsicht waren
das zum Beispiel Erdspalten, Hohlen, Brunnen, Teiche und hochaufra-
gende Bergregionen, in zeitlicher alle bedeutenderen biographischen,
gesellschaftlichen und kosmischen Wendezeiten, wie die Geburt, ein
Ungliick, der Tod, die Nacht, vor allem die Mitternacht, und der Jahres-
(zeiten)wechsel mit der Neujahrsnacht als der »Jahresmitternacht«. Wo
beide in Deckungsgleiche gerieten, beispielsweise in einer Hohle wihrend
der Neujahrsnacht, durfte man fast sicher mit Ahnen- und Geisterbegeg-
nungen rechnen und bestanden optimale Divinationsméglichkeiten. Wer
ein dringliches Anliegen hatte, suchte unter diesen Bedingungen den

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anomalien. Von der Bedeutung der Ieichen | 31

Kontakt zu Ahnen und Géttern; wichtige Rituale wurden bevorzugt wih-
rend derartiger raumzeitlicher Kongruenzsituationen vollzogen.

Doch selbst, was man unter derartigen Gunstbedingungen erfuhr, traf
die Wahrnehmung noch gebeugt. Abgesehen vom Durchgang der spiritu-
ellen Botschaft durch die Flucht der materialen Erscheinungen, unterlag
der Informationstransfer unvermeidlich dem Inversionsverhiltnis zwi-
schen Diesseits und Jenseits. Das bedeutete beispielsweise auch, daf
Menschen und Geister einander nicht sehen kénnen, es sei denn in Grenz-
situationen, wie kurz vor dem Tod oder wenn jene es bewufdt darauf anle-
gen und jemandem in korperlicher Gestalt erscheinen, um ihn vor einer
Gefahr zu warnen oder ins Unheil zu ziehen. Von sich aus waren nur
Menschen dazu imstande, die zuvor, wie Schamanen, eine spezielle Initi-
ation durchlaufen und eine Doppelnatur erworben hatten, die ihnen er-
laubte, bedarfsweise mal als Menschen, mal als Geistwesen zu agieren.?*
Da aber beide einander, auf jeden Fall jedoch die Menschen die Geister,
nicht sehen konnten, bestand immer die Méglichkeit, dafl sie sich zufillig
— seitens der Geister vielleicht auch mit Absicht — beriihrten. In diesem
Fall loschten sie, einer verbreiteten Anschauung nach, entweder einander
oder der Geist den Menschen aus: Legte ein Toter einem Lebenden die
Hand auf die Schulter, tétete er ihn; unternahm ein Mirchenheld eine
Reise in die Unterwelt und streifte dort jemanden fliichtig, starb dieser im
gleichen Augenblick.» Menschen und Geister besaflen aufgrund ihrer
Antiweltlichkeit gleichsam eine »umgekehrte Ladungg; sie verhielten sich
extrem unvertriglich zueinander. Wie Teilchen und Antiteilchen in der
Physik hoben sie einander beim Zusammenstof3 auf.

Gleichzeitig bedingten sie aber einander. Beide verband eine sichtlich
fundamentale Komplementarititsbeziehung: Die Toten wiren ohne die
Lebenden, das Diesseits ohne das Jenseits nicht denkbar gewesen. Men-
schen existieren vermoge der Hilfe ihrer Ahnen. Stiirbe ein Geschlecht
indessen aus, wiirden, einem universalen Glauben zufolge, auch die
Totenseelen gewissermafien »verloschen.

Der kosmologische Dualismus ist die konsequente Folge der Schop-
fung. Den Mythen nach erfiillte zu Urbeginn eine breiig-gestaltlose,
unbewegt »trige« Masse, wenn man so will: ein einheitliches vollsymme-
trisches Plasma, die Welt. Uber ihm schwebte, vogelgestaltig, der uran-
fingliche Gott. Er »langweilte sich«, wie es immer wieder heifit, da abso-
lut nichts geschah. Er beschloR, etwas zu tun. Funkengleich iibertrug sich
sein schopferischer Wille auf den ruhenden Urbrei, »zlindete« gleichsam
und l6ste Bewegung aus. Teils kraft seines gebieterischen Wortes, teils
durch gestaltenden Zugriff schied er das Feste vom Fliissigen und formte
den aus den Wassern geschopften Stoff. Nach der Erschaffung »belebter«
Korper, wie Sonne, Mond, Wind, Wolken, flieRende Gewisser, Pflanzen,
Tiere und Menschen, die sich im Raum bewegen, trat die Zeit in Erschei-
nung — oder richtiger: war die Raumzeit entstanden. Und jetzt erst, nach-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | Der sechste Sinn

dem die stoffliche Welt ihre feste — notwendig endliche und begrenzte —
Gestalt gewonnen hatte, hob sich von ihr auch das »Jenseits« als immate-
rielle »dunkle«, raumzeitlose Antiwelt deutlich ab. Ein »Phasensprung«
hatte stattgefunden und zwei zwar komplementir verbundene, durch die
inverse Struktur ihrer Symmetrien aber klar voneinander geschiedene
Welten entstehen lassen.

Innerweltlich fand der Prozefl dann seine Fortsetzung mit der weite-
ren Differenzierung der Formen bis zum Ende der Schépfungszeit. Den
letzten »Phasensprung« verursachten die Menschen selbst durch den
»Stindenfall«. Urspriinglich hatten sie noch im Paradies, einem Uber-
gangsbereich zwischen Diesseits und Jenseits mit offenen Grenzen zu
beiden hin, mit den Gottern zusammengelebt. Nach dem Fall sahen sie
sich unsanft auf die Erde inmitten des Diesseits versetzt, mufdten ihr
Dasein mit ihrer Hinde Arbeit fristen, litten, erkrankten und starben.
Doch hatten die Goétter ein gewisses Erbarmen gezeigt und ihnen die
»Kulturheroen« gesandt, die sie in der Fortpflanzung, geordnetem sozia-
lem Verhalten, der Jagd, dem Bodenbau, der Geritefertigung und allem,
was sie sonst zum Leben bedurften, unterwiesen. Sie vermehrten sich
und wanderten ab; kleinere »Phasenspriinge« lieRen verschiedene Kultu-
ren mit je eigenen Ordnungsstrukturen oder Partialsymmetrien entste-
hen. Die Gétter aber, und der Schopfer zumal, waren in unerreichbare
Ferne gertickt, oder anders gesagt: Mit der zunehmenden Verfangenheit
der Menschen in die Materialitit der diesseitigen Welt nach der Vertrei-
bung aus dem himmlischen Garten wurden ihre Lider gleichsam schwer;
die Verdichtung des Stofflichen mit der Vielfalt seiner Formen und
»Symmetriebrechungen« verstellte ihnen den Blick und verdiisterte ihre
einstige Klarsicht. Am Ende schienen ihnen die Gotter unsichtbar gewor-
den; die Kommunikation mit ihnen war nur mehr gebrochen moglich.

Die eigene Anschauung spiegelte wider, was sich im groflen vollzo-
gen und verfestigt hatte. Das Weltbild traditioneller Gesellschaften griin-
dete sich auf das Basiskonzept eines dualistischen Zwei-Sphiren-Systems:
Die eigenweltliche Endosphire, in der allein aufgrund der ethnozentri-
schen Optik das Dasein optimal verwirklicht erscheint, wird rings von der
fremdweltlichen Exosphire umschlossen, die mit fortschreitender Aus-
dehnung zunehmend mehr ihr negatives Kontrastbild darstellt. Was im
Innern gerade Konturen und geordnete Strukturen besitzt, mufl draufRen
entsprechend verbogen, krumm, gebrochen, im Extremfall chaotisch
anmuten.

Auch dies liegt in der Schopfung begriindet. Thr Meisterwerk hatten
die Gotter nimlich erst zuletzt mit der Erschaffung der endosphirischen
Binnenwelt und des Urahnen der je eigenen Gruppe vollbracht. Davor
war ihnen mangels Erfahrung noch manches mifllungen. Das Triimmer-
feld mit den Fossilien und Uberlebseln dieser ersten, noch tastenden
Versuche bildet die exosphirische Auflenwelt — mit Riickstdnden der noch
ungeschiedenen Ursubstanz, wie Mooren und Sumpfen, mit gleichsam

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anomalien. Von der Bedeutung der Ieichen | 33

halbfertigen, bizarr gestalteten Landschaften, wilden Menschen und mon-
strésen Kreaturen, den Abkémmlingen der mifiratenen oder auch einfach
nur abgebrochenen Schépfungsansitze. Thnen bleibt ein »gerades« Fort-
kommen von Natur aus versagt, zumal der Boden, auf dem sie sich bewe-
gen, schwankend und schliipfrig ist. Das lif3t sie entweder absinken in
stumpfe Stagnation oder treibt sie auf schiefe Bahnen. Berithrungen mit
ihnen, wie mit der exosphirischen Aulenwelt iiberhaupt, mufiten als
gefihrlich aufgefalt werden; man flirchtete, sich auf jeden Fall zu verun-
reinigen, eigentlich aber irgendeine Art von Versehrung davonzutragen, zu
erkranken, den Verstand, ja das Leben zu verlieren — eben vernichtet zu
werden durch den Kontakt mit dem »absolut Anderen.

Jenseits der Grenzen des territorialen »Kulturlands«, in Wildnis,
Eindden, Busch und Wald, Wiisteneien und unwegsamen Bergregionen,
hatte man mit »Verkehrtem« zu rechnen, drohte Verkriimmung an Leib
und Seele, lauerte Unkalkulierbares — wie im Schmutz, den man von
drauflen ins Haus trug und der einer verbreiteten Vorstellung nach ver-
borgen Geistergeschmeif} in sich birgt. Man fegte daher hiufiger griind-
lich aus und lud den Kehricht am Rand oder auflerhalb des Dorfes ab.*

Mit »verkrimmten« Existenzen im eigenen Innern verfuhr man
genauso. Uberfiihrte Verbrecher, deren Vergehen so schwer waren, da
eine Resozialisierung, eine »Begradigung« ihrer Verkrlimmung, aus-
sichtslos schien, wurden entweder gewaltsam »hin-gerichtet« oder ex-
kommuniziert und der exosphirischen Auflenwelt iiberantwortet, der sie
wesensmifig entsprachen. Dort fristeten sie vielleicht noch eine Zeitlang
als Wegelagerer und Riuber ein Schattendasein, hatten aber, als »Vogel-
freie«, nur geringe Uberlebenschancen. Eines »Schlimmen Todes« Ver-
storbenen, das heifdt Menschen, die sich unerkannt aufs schwerste ver-
gangen hatten und dafiir von den Ahnen mit einem todlichen Unfall,
einem plétzlichen Tod »aus heiterem Himmel« oder durch Ermordung
bestraft worden waren, erging es nicht anders. Wie schon erwihnt, bestat-
tete man sie nicht auf die iibliche zeremonielle Weise, sondern verscharr-
te sie fliichtig und formlos irgendwo draufen im Busch, warf sie in
Stimpfe oder legte sie in einsamen Berggegenden ab.> Thre Seelen konn-
ten so nicht ins Totenreich finden, das heiflt sich niemals mehr reinkar-
nieren. Sie irrten fortan friedlos im Grenzbereich zwischen Diesseits und
Jenseits umher, gingen ein in das Heer der exosphirischen Unheilsgeister
und lauerten den Menschen an typischen »Schnittstellen« wie an Weg-
kreuzungen im Wald®, in Ruinen verlassener Ortschaften, an einsam
gelegenen Seen usw., auf, gleichsam verzehrt von dem Wunsch, sich fiir
ihre Unseligkeit an den Lebenden zu richen.

Der Weg iiber die Gemarkungsgrenzen hinaus in die »Grauzone« von
Busch und Wald galt frither daher, wofiir in Europa noch die Mirchen
anschauliche Beispiele liefern, stets als riskantes Unterfangen. Man muf-
te gewirtigen, von Riubern iiberfallen oder von Nixen in die Tiefe eines
Sees gezogen zu werden, Zauberern, Hexen und kannibalischen Riesen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | Der sechste Sinn

ins Netz zu gehen. Jenseits der endosphirischen Lebenswelt begann
»rechte« Ordnung allmahlich »unrechter« Gegenordnung zu weichen. Es
herrschte die fiir Ubergangszonen typische Zustandsinstabilitit; jederzeit
konnte einem Unerwartetes, Aufiergewohnliches widerfahren.

Dennoch mufite man nahezu tiglich Streifziige zumindest in die
nihere Umgebung unternehmen, die insofern auch besser bekannt und
weniger gefiirchtet war. Busch und Wald lieferten nicht allein wichtige
Rohstoffe wie Holz, Tone, Sand, Steine usw.; sie bildeten auch Reservoire
unverzichtbarer Nahrungsgiiter: Man jagte und fischte dort, sammelte
Honig, Vogeleier, Kleingetier, Beeren, Niisse, Pilze, Wildgemiise und
Heilkriuter. Vor den bestehenden Risiken konnte man sich immerhin
durch magische Abwehrmafinahmen zu schiitzen suchen. Und auf der
anderen Seite bot die grenzbereichstypische Destabilisierung immer auch
ein dynamisch-kreatives Potential®’. Wie schon erwihnt, verwischt sich die
klarkonturierte Materialitit hier durch das Auseinandertreten der Ord-
nungen, »diinnt sich« gewissermaflen »aus«, so dafl Hintergriindiges
sichtbarer und Hellsichtigkeit wie Erscheinungen leichter moglich wer-
den. Propheten treten in aller Welt bevorzugt im peripheren Bereich der
Gesellschaft auf, ihrer Botschaft wie dem Auferen nach der Konvention
widerstrebend, mit langen, ungepflegten Haaren und Birten, in schmut-
zige, abgetragene Felle gekleidet, nacktfiifig und apokalyptische Zersts-
rung verheiRend®®, falls die Thren nicht zur Umkehr bereit sind und zu-
riickfinden zur Tradition ihrer Viter. Auch die Gottesmutter pflegt sich
eher Randstindigen, wie Hirtenkindern und armen Bergbiuerinnen, als
Kirchenfiirsten zu offenbaren und ihre {iberraschendsten Wunder unter
charakteristischen Grenzbereichsbedingungen zu wirken.?°

Im Grunde kannte man in traditionellen Kulturen keine eigentlichen
»Anomalienc, sondern lediglich ungewdhnliche, seltener gliickverheiflen-
de, hiufiger bedrohliche Vorkommnisse unterschiedlichen »Hértegrads«.
Menetekel, von den eigenen Ahnen verhingt, trugen zum Erhalt, Scha-
denszauber, Hexerei und Geisteranschlige, ins Werk gesetzt von gemein-
schaftsfeindlichen Kriften, zur Zersetzung der Gesellschaft bei. Alle aber
waren letztlich transzendenten Ursprungs. Doch was immer im einzelnen
auch geschah — es blieb systemkonsistent, konnte plausibel begriindet,
gegebenenfalls integriert oder auch korrigiert, beziehungsweise riickgin-
gig gemacht werden.

Auflerhalb aber in der dunklen exosphirischen Antiwelt brodelte
stindig Unwigbares, lauerten und drohten Gefahren, vor denen man sich
schiitzen oder auch zuriickziehen konnte, iiber die man jedoch nur kaum
Kontrolle besaR. Und dort vollzog sich, nachdem die Entstehung der
Archaischen Hochkulturen im 4. Jahrtausend v. Chr. bereits den Boden
dazu bereitet hatte, im 6. Jahrhundert v. Chr. im alten Griechenland,
fernab also am Rand der Eigenwelt bei den »Wilden«, eine Entwicklung,
die den »vorklassischen« Kulturen eines bosen Tages zum vernichtenden
Verhingnis ausschlagen sollte: Dreiste Geister begannen dort, die Unan-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anomalien. Von der Bedeutung der Ieichen | 35

tastbarkeit der altiiberlieferten Traditionen in Zweifel zu ziehen und
unorthodoxe Fragen zu stellen. Seitdem zahlt der Zweifel — wenn auch
nicht unbedingt an den eigenen, so doch den Auffassungen anderer — zu
den solidesten Siulen des Szientismus.

Die Griinderheroen der Wissenschaften erschufen eine schoéne neue
Welt mit eigenen Regeln, die sich schon bald auf ihre eigenen Ahnen
berufen konnte, ihre eigene Kultur und Gétter besafl. Abermals wurden
Licht und Dunkel geschieden; vor dem Glanz der Erkenntnis und den
Leuchtfeuern, die ringsum hochschlugen, schien die Restwelt in der Fin-
sternis der Unwissenheit zu versinken. Die dortigen »Wilden« dachten
verquer »prilogisch«, glaubten an Zauber und Geister und besaflen in
ihrer krausen Verkriimmtheit schockierende Ahnlichkeit mit Zwangsneu-
rotikern, Schizophrenen und Paranoikern.

Ganz anders der Geistesadel in den Minnerhiusern der neuzeitlichen
Hochkulturen. Das Denken dort orientiert sich an geradlinig ableitbaren
exakten Erklirungen, die ihrerseits paflférmig eingebaut sind in spezifi-
sche theoretische Rahmensysteme. Um diese nicht der Gefahr auszuset-
zen, durch Unwissen und Aberglaube »verunreinigt« zu werden, ging
man in Seklusion und schirmte sich vor der Welt der Uneingeweihten
drauflen ab - durch eine eigene Sprache, eigene Konventionen, einen
eigenen Ehrenkodex und die Verpflichtung zur Rechtgliubigkeit. Neues
mufSte integriert werden, damit das Ideal der »Vereinheitlichung« aller
Glaubenssitze keine Verletzung litt. Aristoteles, einer der Griinderahnen,
hatte die Losung vorgegeben: »Jede Wissenschaft hat zu ihrem Gegen-
stand das, was immer oder doch in den meisten Fillen stattfindet [...] Es
muf also immer oder als in der Regel stattfindend bestimmt sein.«*® Wer
im Dorf bleiben wollte, hatte sich an die Traditionen zu halten, um nicht
des Normbruchs geziehen und am Ende gar exkommuniziert zu werden.
Doch konnte er in dem Fall immerhin, sofern er die Mittel besafk, ein
Tochterdorf griinden.

Auch dort aber hitten Gesetze den Bestand des Systems bestimmt.
Wir »erkennen« ihr Walten, so der dsterreichische Zoologe Robert Kaspar,
»aber nur dadurch«, daf es »sich millionen- und milliardenfach wieder-
holt«.*" Es erscheint reproduzierbar. Der Wissenschaftler, fordert der Phy-
siker Wolfgang Pauli (1900-1958, Nobelpreis 1945), sollte sich daher auch
einzig auf »das beschrinken, was reproduzierbar ist«.**

In dieser geometrisch klarstrukturierten Regelwelt erscheint alles,
dem klassischen Verstindnis nach jedenfalls, streng determiniert — wie in
den alten Dorfkulturen. Der Fall eines Steines, erldutert der Evolutions-
theoretiker George G. Simpson, wird generell von der Schwerkraft, spezi-
ell »in bezug auf die Zeit, den Ort und die Bedingungen durch die gesam-
te vorausgegangene Geschichte der Materie in diesem Stein« bestimmt.®
Die radikalste Fassung dieser Sicht der Dinge stammt bekanntlich von
Pierre Simon de Laplace (1749-1827): »Wir miissen den gegenwirtigen
Zustand des Universums als die Auswirkung des vorgehenden Zustands

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Der sechste Sinn

betrachten und als die Ursache dessen, was folgen wird.« Wo etwas unbe-
stimmt bleibt, kennen wir nur die entsprechenden Antezedenzbedingun-
gen noch nicht.** Neuere, wie der Chemiker Hanns Sachsse (1906-1992)
zum Beispiel, konzedieren immerhin, daf} uns manches vielleicht auf-
grund unseres begrenzten Erkenntnisvermogens verborgen bleibt. »Es
mag sein«, so sein Bedenken, dafl selbst das Einmalige »in gewissem
Umfang, ja vielleicht bis in die letzten Einzelheiten im Zusammenhang
unseres Universums bedingt ist, aber da unser Verstand endlich ist,
koénnen wir den Zusammenhang nur bis zu einer gewissen Grenze
durchschauen, und das Durchschaubare ist eben erklirbar und begriind-
bar [...] und das nicht Durchschaubare miissen wir eben als Gegebenheit,
als das, was uns zufillt, hinnehmen.« Derartige »Zufille« schlossen je-
doch »einen Gesamtplan keineswegs aus«.®

Dafiir hatte die Evolutionsbiologie bereits ein Konzept entwickelt, das
allerdings nur fiir den spezielleren Fall biotischer Systeme galt: Zufiillige
»Mutationen« geraten ins Riaderwerk der Anpassungs- und Selektions-
miihlen und werden, wie Jacques Monod formulierte, »nachdem der
Replikationsmechanismus sie eingefangen und reproduziert hat, durch
die Auslese festgehalten«.#® In der Folge schlieRen sich im Prinzip auf
ihnliche, jedoch zunehmend mehr determinierte Weise einzelne zu immer
komplexeren Systemen zusammen.*” Inzwischen hat die Quantenphysik
die allgemeineren theoretischen Grundlagen fiir den Sachsseschen »Ge-
samtplan« geliefert, indem sie den »Zufall« als mathematisch-statistische
Grofie voll ins Kalkiil zog. Thr Geltungsanspruch umfafit die gesamte, auch
die biotische Natur. Thren Vertretern zufolge stellt sie »heute die umfas-
sendste abgeschlossene Theorie« dar.#® Thr geniigen, der Schitzung Carl
Friedrich von Weizsickers nach, »eine Milliarde von heute bekannten
einzelnen Erfahrungstatsachen, und keine einzige Erfahrung ist bekannt-
geworden, die in tiberzeugender Weise den Eindruck erweckt hitte, sie
widerspreche der Quantentheorie«.*?

Das naturwissenschaftliche Weltbild baut sich sonach auf dem Basis-
konzept eines dualistischen Zwei-Sphidren-Systems auf: Die endosphirische
Makrowelt, erfahrbar, weitgehend determiniert und geregelt nach den
Gesetzen der Reproduktion, wird rings von einer empirisch nicht unmit-
telbar zuginglichen indeterminierten, mikrokosmischen, den Zuschrei-
bungen nach »exotischen« »Grund- und Randwelt« umschlossen, die mit
fortschreitender »Entfernung« zunehmend mehr die kontrastiven Ziige
einer »Antiwelt« annimmt. Beide sind alles andere als scharf voneinander
geschieden, sondern durchdringen sich auf vielfiltigste Weise, bilden
gemeinsam ein komplementires Ganzes.’® Probleme werfen indes die
Ubergiinge im Grenzbereich auf’'; hier kann es immer wieder zu unvor-
hergesehenen, iiberraschenden, fremdartigen Erscheinungen kommen.

Begriindet liegt die Doppelnatur der Welt in der »Schépfung«. Nach
der Initialztindung durch den »Urknall« bestand das Universum nach
weithin tibereinstimmender Meinung zunichst »aus einer Art Quanten-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anomalien. Von der Bedeutung der Ieichen | 37

brei«, wie die Physiker sich ausdriicken.”” Noch ungeschieden und ge-
staltlos, befand sich diese — anfangs unvorstellbar heifle — Ursubstanz »in
einem Zustand perfekter Symmetrie«. Im Zuge der Expansion kiihlte sie
sich dann zunehmend ab und durchlief dabei eine Reihe abrupter »Pha-
seniiberginge«, die zu Symmetriebrechungen und in der Folge zur Aus-
bildung verschiedener Strukturen, Formen und Systeme, wie der Galaxien
zum Beispiel, im Endergebnis zur besagten Doppelnatur der Welt fiihr-
ten.>

In dieser schonen Gewiflheit wiegen sich freilich nur Képfe, die sich
damit bescheiden, den Zusammenhang zwischen Elementarteilchen- und
sinnlich erfahrbarer Makrowelt theoretisch zwingend begriindet zu wissen
und der Versuchung erliegen, die Regeln der quantitativen Wahrschein-
lichkeit, eben weil sie grundlegend sind und die allgemeinere theoretische
Valenz besitzen, fiir bedeutsamer zu halten als ihre spezielleren Konse-
quenzen in der — immer kulturell gedeuteten, das heifdt mit qualitativen
Eigenschaften ausgestatteten — makrokosmischen Lebenswirklichkeit.

Wir tragen noch immer am Erbe unserer vermeintlich »unaufgeklir-
ten« Altvorderen. Denn nunmehr haben wir es de facto mit zwei Doppel-
welten zu tun, die sich ebenengleich tiberschneiden und sichtlich analo-
gen Vorstellungsprinzipien geniigen — da beide ihre Entstehung menschli-
chem Denken verdanken. Doch nur die zweite (historisch gesehen wire es
die erste), die Diesseits und Jenseits umfafit, erfiillt die Bedingungen
eines Sinnsystems, das Orientierung gewihrt, das Handeln leitet und Ziele
setzt, deren Begriindungen aus der gelebten, geschichtlichen Vergangen-
heit schopfen, verlilliche Vorgaben fiir die Gegenwart liefern und Wege
in die unsichere Zukunft weisen.>

Das wird deutlich beim Auftreten von »Anomalien«. Niemand wird
sich ernstlich betroffen fithlen, wenn es bei atomaren Zertrimmerungs-
prozessen im Teilchenbeschleuniger zu unvorhergesehenen »Ereignis-
sen« kommt. Moglicherweise mufl eine theoretische Annahme modifi-
ziert, korrigiert oder erweitert werden. Doch erkrankt jemand, der uns
nahesteht, lebensgefihrlich oder erliegt einem tédlichen Unfall, »greift«
uns das spiirbar »an«. Fragen nach méglichen Versiumnissen, nach dem
personlichen Verschulden entstehen, das unter Umstinden gesithnt
werden, fiir das man »bezahlen« mufs. Man macht sich Gedanken iiber
das »Schicksal«, das scheinbar »blindlings zuschligt« oder in dem sich
ein »hoherer Wille« kundgibt, das vielleicht eine »Priifung« bedeuten
konnte. Man sucht nach Griinden in der eigenen Biographie und im
Zusammenleben mit anderen, das heiflt greift auf die Vergangenheit zu-
rick, um eine Erklirung fiir das gegenwirtige Geschehen zu finden,
auch, um es in Zukunft anders, besser zu machen und der — vermeintlich
— kontingenten Erfahrung Sinn zu verleihen. Das Begriindungsbemtiihen
wichst auf die Weise immer iiber den einzelnen hinaus und gewinnt damit
der tiberzeugenden These Thomas Luckmanns zufolge religiésen Charak-
ter: »Das Transzendieren der biologischen Natur durch den menschlichen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Der sechste Sinn

Organismus« stellt seiner Auffassung nach ebenso eine »grundlegende
anthropologische Tatsache« wie ein »religioses Phinomen« dar. Subjekti-
ves Erleben wird durch den Austausch in der Begegnung mit anderen, um
tiberhaupt kommunikabel zu sein, »synchronisiert« und gewinnt dadurch
iiberindividuelle, »objektive« Bedeutung. So entstehen iiber gesellschaftli-
ches Ubereinkommen (oder durch »Konstruktion«) »symbolische Univer-
sa« jenseits der alltiglichen Wirklichkeit, die den Bezugsgrund des Sinn-
verstindnisses und damit die Bedingung fiir ein »gesellschaftlich geord-
netes Zusammenleben« bilden.”

Hier bleiben Kontingenzen ein Problem, so aufgeklirt immer der
Betroffene sich diinkt, weil sie die »Kohirenzfiktion«®® der Gesellschaft,
das grundlegende Postulat einer jeden konsistenten Identititsideologie,
und damit geltende Sinnsysteme zu erschiittern drohen. Es hilft da nicht
viel, wenn man ihnen, wie die Philosophen Eduard von Hartmann (1842-
1906) und Hans Vaihinger (1852-1933), das Irritierende meint nehmen zu
kénnen, indem man, unter Riickgriff auf den ebenso gingigen wie naiven
Grundsatz, erklirt, es handle sich stets um blofRe Fiktionen, »weil unsere
Wissenschaft nicht alle Ursachen umfafdt, welche in einem Falle wirken;
denn sonst gibe es [...] nur GewiRheit.« Da diese unerreichbar fir Men-
schen sei, miisse man sich schon mit dem Zufall abfinden — als einer un-
entbehrlichen Fiktion.”” Fraglos eine schwache »Erklirung«, da ihr Bedeu-
tungsgehalt praktisch gleich Null ist und sie daher wenig Sinn macht.
Auch Kontingenz zum Kalkill statistischer Wahrscheinlichkeitsregeln zu
deklarieren, wiirde kaum jemandem die Beunruhigung nehmen, die
unerwartet Auftretendes mit schwer abschitzbaren Konsequenzen auszu-
losen pflegt.

Die »Aufklirung« hat Kontingenzen (»Zufillen«) keinesfalls den
Boden entzogen noch die Aussicht genihrt, sie lieflen sich tatsichlich
einmal ganz aus der Welt schaffen; im Gegenteil: Mit der Verdopplung
der dualistischen Kosmologie sind vier »Welten« mit entsprechend mehr
Schnittflichen entstanden; mit der verstirkten Komplexitit in allen — ge-
sellschaftlichen, 6konomischen, technischen, wissenschaftlichen usw. —
Bereichen hat sich eine Vielzahl neuer Systeme mit einer vermehrten
Menge von Grenz- und Ubergangszonen samt Hintergriinden oder
»Transzendenzen« gebildet — Regionen also, an denen es strukturbedingt
zu »Symmetriebrechungen« oder Anomalien kommt. Mit ihnen schwin-
det die Reproduzierbarkeit und wichst die Verunsicherung, in Fillen
personlicher Betroffenheit das Leidensbewufitsein. Die Orientierung
verliert an Boden, wihrend das Kreativititspotential, das unter den Bedin-
gungen verstirkter Instabilitit, in Prigoginescher »Gleichgewichtsferne,
besonders gedeiht, sich gleichsam »entfesselt«: Die Differenzierungspro-
zesse beschleunigen sich; das Bemiihen, Kontingenzen einzufangen, zu
deuten und den Systemen zu integrieren (sie zu »erkliren«) oder sie aus-
zuloschen, sieht sich einer Vielzahl von »Angeboten« einer Vielzahl von
»Sinnlieferanten« gegeniiber. Man kann sie auf Spuk, Sinnestiuschung,

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anomalien. Von der Bedeutung der Ieichen | 39

den Willen Gottes, eine Regelverletzung, einen Fehler im Theoriensy-
stem, Genialitit, mangelndes ganzheitliches Bewufitsein oder psychoti-
sche Wahnvorstellungen zuriickfithren.

Die Menschen werden auch fiirderhin, unbeschadet der Quanten-
theorie und aller Wahrscheinlichkeitsregeln, mit Kontingenzen zu kamp-
fen haben, in der Wissenschaft wie im »wirklichen Leben«. Doch 143t sich
durchaus unter ihnen scheiden und qualifizieren — nicht indem man bei
den Differenzierungen ansetzt und sich in »heillosem« Relativismus
verliert, sondern durch den transkulturellen Vergleich von Gesellschaften,
die iiber einen bestimmten Zeitraum hin traditionsbestimmt lebten und
insofern ein stabiles Identititsbewufitsein mit entsprechend konsistenten
Weltanschauungen und Sinnsystemen auszubilden in der Lage gewesen
waren und, wie die Analyse zeigt, in der Tat eine Vielzahl grundlegender,
also sichtlich bewdghrter Ubereinstimmungen (»Universalien«) aufweisen.
Aus diesem Erfahrungserbe liefe sich lernen, welches die Bedingungen
dafiir sind, daff Menschen sowohl untereinander als auch mit anderen in
komplexen — berufsstindischen, geschichteten, multikulturellen usw. —
Sozialsystemen auskémmlich und erfolgreich zusammenleben kénnen.
Die Komplexitit hat die Probleme, das heiflt die Anomalien, »Zufille«
und Kontingenzen, vermehrt; doch sind sie strukturell gleich geblieben.
Ihren Voraussetzungen und Eigenschaften, also Grenzsituationen und
den »exotischen« Erscheinungen, die ihre Ausgeburt sind, verstirkte
Aufmerksamkeit zu schenken, sollte sich lohnen. Wie sagte schon Justus
von Liebig (1803-1873): »Die Wissenschaft fingt eigentlich erst da an
interessant zu werden, wo sie aufhort.«*®

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Kippfiguren

Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop™

Die europiische Hauskatze (Felis domestica) gehort der Ordnung der
Raubtiere (Carnivora) und absteigend in der Systematik genauer der Fami-
lie der Katzenartigen (Felidae), der Unterfamilie der Echten Katzen (Feli-
nae), der Gattung der Kleinkatzen (Felini), der Art der Wildkatzen (Felis
silvestris) und schlieflich der Unterart der Nubischen Falbkatzen (Felis
lybica) an, deren domestizierte Form sie darstellt — wiewohl dem Laien
gelegentlich Zweifel kommen, ob er das Tier, das wohlig schnurrend und
scheinbar Zuwendung suchend seine Beine umstreicht, tatsichlich als
»gezihmt« betrachten darf; es gibt Fille, die einen anderen Eindruck
erwecken.

Trigt dies jemand 6ffentlich vor, sind sich auch diejenigen, die ihm
nicht ins Gesicht sehen, sicher, dafl er die Lippen, in geringerem Maf}
auch den Unterkiefer bewegt. Die ersteren driicken, in bestimmten
Zusammenhingen, wieder auch Zuwendung aus, letzterer eher in Aus-
nahmefillen. Mit ihm hat es eine ernstere Bewandtnis, von der noch die
Rede sein wird. Jedenfalls aber ist man sich einig, dafl er ein Teilelement
des Mandibularbogens, dieser selbst einen Teil des Viscerocraniums, das
heif3t des Kiefern- oder Gesichtsschidels bildet.

Aus Feststellungen wie diesen schopfen wir die Gewiflheit, dafl alles
in der Natur Bestandteil eines Systems ist, in dem ihm Genese, Form,
Eigenschaften, Funktion usw. seine bestimmte Stelle, Bewegungsweise
und Wechselwirkung mit anderen zuweisen. Je besser das verstanden und
je eindeutiger es definiert ist, desto verldRlicher 1ift sich damit umgehen,
auch in prognostischer Hinsicht. Inwieweit es sich dabei um »Natur« oder
menschliche Setzung handelt, mag vorldufig dahingestellt bleiben.

* Das folgende Kapitel stellt die tiberarbeitete und erweiterte Fassung eines Textes
dar, der erstmals unter dem Titel »Der Teufel im Detail. Systemfragen der Ano-
malistik« in der Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 36,

3-4 (1994): 163-175, erschien.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kippfiguren. Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop | 41

Doch liegen in Fillen wie den genannten unstreitig idealisierende
Simplifizierungen vor, typische Beispiele des fiir manche anriichigen
reduktionistischen Zuschliffs, der Katze und Kinnlade wie »eingefroren«
erscheinen 143t. Unter gewissen Bedingungen indes weichen die harten
Konturen auf. Eine Katze ist sowohl Haus- wie Raubtier, wihrend die
Mandibula je nach Form und Ausmafl im Verhiltnis zum restlichen Ge-
sichtsschidel schoén oder abstoRend anmuten, ja im Rahmen eines Box-
kampfs ein gesuchtes Angriffsziel darstellen kann. Kein Vorstellungsge-
genstand existiert, der nicht immer auch Teil anderer, ja mehrerer Ord-
nungssysteme wire und diese dadurch miteinander verbindet, bis hinauf
zu kaum noch bewufdt wahrgenommenen Zusammenhingen. In allen
kommt er vor — aber unter verschiedenen, wenn man so will »optischen«
Aspekten, die ihm seine je konkrete Positionierung im System verleihen.

Richtet ein Zahnmediziner sein Auge auf den Unterkiefer eines
Patienten, folgt er (gewohnlich) seinen professionellen Interessen; mogli-
che isthetische oder sportliche Gesichtspunkte treten dabei in den Hin-
tergrund, ja sinken vielleicht vollends unter den Horizont seiner Auf-
merksambkeit ab in die »Transzendenz« des Augenblicks. Dort existieren
sie potentiell fort. Verliaflt der Arzt die Praxis und tritt daheim seiner Frau
gegeniiber, kénnen sie, je nach Verhiltnis und Stimmungslage beider,
gleichsam »schlagartig« aktuell werden, wihrend gleichzeitig die profes-
sionellen Aspekte verblassen.

Ein Patient wiirde es fiir befremdlich halten, wenn sich sein Zahnarzt,
wihrend er mit gemischten Gefithlen im Behandlungsstuhl liegt, nicht
fur den schmerzenden Zahn, sondern die Proportionen seines Unterkie-
fers im Verhiltnis etwa zur Nase oder Augenpartie des Gesichtsfeldes
interessierte. Katzenbesitzer in stidtischen Milieus zeigen sich irritiert,
wenn ihre verschmusten Tiere erbeutete Miuse mit scheinbar sadisti-
schem Behagen langsam zu Tode quilen. Doch wiirde es sich in beiden
Fillen immerhin noch um sanfte Anomalien handeln. Auch der Zahnarzt
ist »nur ein Mensch, und eigentlich weifl man ja, daf} Katzen auch Raub-
tiere sind. Die betroffenen Zuordnungssysteme zihlen noch zur Welt des
Vertrauten. Der kurze Schock entstand dadurch, dafl sich eine der gege-
benen latenten, das heifit fiir den Augenblick »transzendenten« Potentia-
litdten tiberraschend aktualisierte, weil sich der Geschockte noch in einem
Zusammenhang wihnte, in dem sie gewdhnlich nicht in Erscheinung
treten. Zwei Systeme iiberschnitten einander.

Ein Extremfall wire gegeben, wenn sich etwas ereignete, das offen-
sichtlich einem dem Betroffenen véllig unbekannten Bedeutungszusam-
menhang, sozusagen einer fernen »Transzendenz«, entstammte und
daher »exotisch«, wenn nicht stark schockierend erschiene. Man stelle
sich beispielsweise vor, jemand sucht einen Zahnarzt auf und bemerkt,
dafl er eine polierte und kunstfertig mit Einritzungen ornamentierte
menschliche Mandibula um den Hals trigt. Auf den fragenden Blick des
Patienten hin erliutert der Arzt nicht ohne Stolz, es handle sich um die

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Der sechste Sinn

Kinnlade eines Kollegen, den er erschlagen und aus dessen Schidel er die
Knochenpartie gelst und entsprechend bearbeitet habe, um sie fortan als
Trophie seines Triumphes zu tragen.

Dies hat es tatsdchlich gegeben. Es war in nicht wenigen traditionel-
len Kulturen, und namentlich unter Kopfjigern, Brauch." Denn mehr
noch als der Schidel galt speziell der Unterkiefer des Menschen als im
hochsten Mafe lebenskrafthaltig, ja gelegentlich als Sitz des Lebens selbst®
— ihm entsprofien die ersten Zihne und spiter, bei Minnern, teils auch
ilteren Frauen nach Eintritt der Menopause, das Barthaar: beide ihrerseits
hochpotenzierte Lebenskrafttriger. Man lief ihm daher schon seit den
iltesten Zeiten, hinaufreichend bis zu den Neandertalern, bei Bestattun-
gen oftmals eine Sonderbehandlung zuteil werden® oder trug die —
besonders hergerichteten — Kinnladen seiner Vorangegangenen lebens-
lang am Leib*, nicht eigentlich aus Pietit, sondern mehr als magisches
Starkungs- und Schutzmittel, also als Talisman wie Amulett.

Der behandelnde Arzt hitte das Brauchtum wihrend eines »aktiven
Abenteuerurlaubs« liebgewinnen und mitgebracht haben kénnen. Dem
Patienten miifdte der Anblick, falls er nicht gerade Ethnologe wire, als
eine robuste Anomalie erscheinen, zumal ihre Reproduzierbarkeit zumin-
dest in Frage stiinde. Erst durch die Erliuterung gewinne das ungewshn-
liche Schmuckstiick, wenngleich nur gedanklich in seinen urspriinglichen
Zusammenhang zurtickversetzt, den Anschein von Normalitit.

Es hitte also in diesem Fall noch eine Moglichkeit des Verstindniszu-
gangs bestanden. »Robust anomal« mutet ein Phinomen an, wenn es am
transzendenznahen Horizont des Vertrauten, wie in traditionellen Kultu-
ren, deren Begriindungszusammenhinge nicht hinreichend bekannt
sind, gesichtet oder von dort in die eigene Bedeutungs- und Sinnwelt
versetzt wird, in die es nicht paft. Allerdings ist der Effekt in der Regel
befristet. Anomalien storen und stoflen auf eine geringe Toleranzbereit-
schaft. Naivlinge und Gelehrte beginnen, beide auf ihre Weise, erbar-
munglos am Riderwerk der Integrationsmaschinerie zu drehen. Vermu-
tungen werden laut, Skepsis regt sich, Erklirungen frisen die kantigen
Konturen des unwillkommenen Sperrguts weich, schmelzen es unter
Umstidnden gar den bekannten Gufformen ein.

Doch ist der Prozefl nicht risikofrei. Auf dem Weg vom bizarren
Halsschmuck zum schieren ethnographischen »Kulturelement« aus fer-
nen Breiten, zum Museumsstiick oder Gegenstand der vergleichenden
Anatomie durchliuft der Knochen eine Ubergangsphase der Unbestimmt-
heit, in der er voll weder das eine noch schon das andere ist: Er durch-
bricht die Grenzen gleich mehrerer Zuordnungssysteme. Die urspriingli-
chen Bindungen Iésen sich, gleich Sehnen; der Gewebskorper
»schwimmt« wie auf Wellen, getrieben von wechselnden Stromungsim-
pulsen, »eckt« verschiedentlich »an«, wobei dann latente Eigenschaften
oder »Aspekte« plétzlich quasi »aufleuchten« konnen, um gleich darauf
wieder ins Dunkel zuriickzutreten. Andere Zusammenhinge kommen ins

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kippfiguren. Yom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop | 43

Spiel, werden gewissermafien »abgetastet«. Mal erscheint das Objekt als
unappetitliches Knochenfragment eines lingst vermoderten Leichnams,
mal als Amulett, Reliquie oder eine Art »Fetisch«, mal als Besonderheit
des »Kopfjagdkomplexes« primitiver Agrarkulturen. Die Katze, eben noch
verschmust und possierlich, enthiillt unerwartet ihre Raubtiernatur oder
springt plotzlich aufs Fensterbrett, wolbt fauchend den Buckel und
nimmt, als schwarze Silhouette bedrohlich sich abhebend vor dem im
Licht des Vollmonds fahl strahlenden Nachthimmel, unversehens die
Verkorperungsform einer Hexe an. Beim Passieren derartiger sogenann-
ter quasi-chaotischer »Phasenriume<® stindig gebrochener Wellenfelder
von Bedeutungszuweisungen beginnen die Phinomene semantisch zu
»oszillieren«. Eindeutige Zuordnungen oder gar Prognosen erscheinen da
kaum mehr moglich.® Katzen und Kinnladen werden beim Deutungs-
durchlauf verbogen, geknickt und gebrochen, wie Licht, das ein durchlis-
siges Medium passiert. Thre verschiedenen potentiellen, dabei abwech-
selnd »aufleuchtenden« Eigenschaften »zersplittern sich« gleichsam” im
Prisma der Interpretation, verselbstindigen sich teils und streben dann
singuldren Zustinden zu — das heifst werden zu robusten Anomalien.

Den groflen Erwartungen, die vielfaltsfreudige Jiinger postmoderner
Weltoffenheit daraus schopfen kénnten, hat die Natur jedoch Grenzen
gesetzt. Sicherlich bewegen wir alle uns mehr in Phasenriumen, als uns
lieb sein kann. Ein ganz gewdhnlicher Hochschullehrer mittleren Alters
kann sich zum Beispiel auf seinem Weg von der Wohnung zum Hérsaal
vom Gatten und Vater zum Verkehrsteilnehmer, Unfallopfer, Kiufer,
»Prof«, Idol oder Langweiler, zum »Chauvi«, Entertainer oder (bei Anfin-
gerveranstaltungen) gar zum »Grufti« verwandeln — und das vielfach
unvorhersehbar, je nach Wetter, Verkehrssituation, dem eigenen Befin-
den, der Zusammensetzung der studentischen Hoérerschaft usw. mehr.
Doch wo Unwigbarkeit verunsichernd waltet, »wichst«, wie Holderlin
weiland hoffnungsvoll sang, »das Rettende auch«: Gesicherter wissen-
schaftlicher Erkenntnis nach streben auch chaotische Zustinde gewthn-
lich »einem stabilen Gleichgewicht zu«.® Der Mensch lebt ungern mit
Widerspriichen, zumal als Gelehrter. Der Ethnologe dezidiert, die »im
Feld« dem Wilden entwendete Kinnlade als Reliquie oder Trophie einzu-
stufen. Sie ist darauf wieder zur Ruhe gekommen; Gleichgewicht hilt sie
im Lot. Sie hat einen festen Platz in einem von mehreren mdéglichen
Systemen gewonnen. Hier 13t sie Schluf3folgerungen, ja selbst Progno-
sen zu. Aus alledem sollte sich ableiten lassen:

1. Besonders ungewohnlich, »exotisch« anmutende Phinomene ent-
stammen fernen Zusammenhingen. Auf dem Weg der Erklirung
verlieren sie an Fremdartigkeit, weil sie mit fortschreitender Annihe-
rung immer bekanntere Sinnsysteme durchlaufen; ihre »Brechungen«
flachen gewissermafen ab, bis sie zuletzt eingepafit und Teil der En-
dowelt sind — oder umgekehrt: Ein Phinomen gewinnt mit wachsen-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | Der sechste Sinn

der Entfernung, proportional zur Anzahl der passierten Systeme und
entsprechend den zunehmenden Brechungseffekten, an Fremdartig-
keit; es strebt dem Zustand der Singularitit, also extremer Anomalitit
zu.

2. Wihrend des Durchlaufs im »Phasenraum« destabilisieren sich die
Strukturen, konnen unerwartet — und entsprechend kaum prognosti-
zierbar — wechselnde Aspekte der Phinomene ins Licht treten, fliichtig
und flieRend, wie schwingend auf unsichtbaren interferierenden Wel-
len.

3. Die Instabilitit der Ubergangsphase und damit die stete Moglichkeit
iiberraschend auftretender »Ereignisse« wichst mit der Zahl der mit-
einander verschrinkten Systeme. Theoretisch konnten es beliebig viele
sein, in der Breite ebenso vielfiltig vernetzt wie vertikal verschachtelt
bis in unergriindliche Hohen und Tiefen. Und in den zahllosen Ver-
winkelungen und Nischen dazwischen nisten die trickreichen Teufel-
chen, die Zweifel und Widerspriiche sien und der Gelehrtenschaft mit
Regelabweichungen und Anomalien, spukhaften Zufillen, paradoxen
Erfahrungen, Wahrtriumen, Visionen und dergleichen mehr Schau-
der einfloRRen.

4. Sind die betroffenen Systeme weitgehend bekannt, lassen sich die
aberrierenden Phinomene, beziehungsweise die Beugungseffekte,
denen sie unterlagen, tiber kurz oder lang identifizieren, das heifdt
»befriedigend« erkldgren.

5. Treten extrem fremdartige Phinomene, also absolute Anomalien, auf,
liegt die Annahme nahe, daf sie sowohl sehr fernen als auch ganz und
gar unbekannten »Hintergrundsystemen« oder Transzendenzen ent-
stammen, entweder, riumlich-metaphorisch gedacht, von jenseits des
Horizonts, aus unvorstellbaren Hohen oder unergriindlichen Tiefen
herrithrend, sowie, dies vielleicht die wichtigste Voraussetzung, dafl
sie ungebeugt die Systemfluchten passierten, also gleichsam »masse-
los«, das heif3t psychischer, beziehungsweise spiritueller Natur sind.

Letzteres diirfte der seltenere, wenn nicht der Ausnahmefall sein. Er setzt
einen Zustand voraus, in dem zumindest das Wachbewufitsein, das von
Erfahrungen, Wahrnehmungen und Vorstellungen gleich einer Abstell-
kammer vollgestellt ist, sozusagen im Schatten liegt und nur wenig Licht
hat. Denn wire es anders, konnten extreme Fremdphinomene als solche
gerade nicht in Erscheinung treten, da die Vielzahl der Brechungen auf
dem Weg bis zur Wahrnehmung sie bereits zugeschliffen und ihnen das
absolut Unvertraute genommen hitte. So gesehen, liefe sich annehmen,
dafl uns durchaus »Signale« aus sehr »fernen« und unbekannten System-
zusammenhingen erreichen koénnten, die wir aber aufgrund unserer
spitestens seit der Neuzeit vielleicht zu einseitig fixierten und verengten
Sicht- und Erkenntnisorientierung als solche gar nicht (mehr) wahrzu-
nehmen imstande sind.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kippfiguren. Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop | 45

»Robuste« Anomalien hingegen entziehen sich auch unserem Wach-
bewufltsein nicht, im Gegenteil: Sie rithren es auf, jagen uns unter Um-
stinden Entsetzen ein. Sie besitzen zwar extrem ungewdhnliche, das
heifdt anndghernd singulire Eigenschaften, aber doch nur annihernd, weil
sie, wie Psi-Phinomene zum Beispiel, durchaus wiederholt auftreten
kénnen — was im iibrigen fuir ihre systemische Herkunft spricht und eine
Erklirung, auf welchem Wege auch immer, theoretisch denkbar erschei-
nen lafit. Vergegenwirtigt man sich die Fiille moglicher Systemfelder in
der Natur — und jedes, auch ein blof§ imaginiertes Phinomen, gehort, wie
schon gesagt, irgendeinem Ordnungszusammenhang an — darf vorausge-
setzt werden, daf} es auch absolute Anomalien geben muf: Nicht dies,
sondern die gegenteilige Annahme wire extrem unwahrscheinlich. Sie
treten, als Fremdphinomene eben, »spontan« in einem vertrauten Ord-
nungszusammenhang auf und gehen hier entsprechend »exotische«
Korrelationen ein, das heiflt 16sen Wechselwirkungsprozesse aus, die sich
konventionellen Erklirungsmustern konsequentermaflen entziehen.?

Fassen wir noch einmal den Unterkiefer ins Auge und folgen ihm in
Gedanken auf seinem Weg vom anonymen Skelettelement des Mandibu-
larbogens der Vertebraten bis ins Dammerlicht eines melanesischen
Minnerhauses an die haarige Brust eines ehrwiirdigen Alten: Absinkend
gleichsam aus der Stratosphire des Allgemeinen, hat er durch fortschrei-
tende Differenzierung (oder »Beugung«) zuletzt seine konkrete Gestalt und
Bedeutung als Ahnenreliquie gewonnen; er ist vielleicht schoner, aber
auch irgendwie »kleiner« geworden. Eine Katze sind wir gewohnt, zu-
sammengerollt auf dem Sofa liegen zu sehen. Doch liefRe sich immerhin
vorstellen, daRl sie sich gihnend reckt, erhebt und aufsteigt tiber alle
Schranken der zoologischen Taxonomie hinaus bis ins Reich der Raubtie-
re. Sie hitte damit makroskopische Dimensionen gewonnen, wiirde ir-
gendwie »gréfier« erscheinen.

Derartige Systemdurchliufe, verfolgt von einem ruhenden Betrach-
tungspunkt aus, lassen sich daher entweder, in Richtung auf den Beob-
achter zu, als fortschreitende Differenzierungs-, unter Umstinden auch
Sezierungsprozesse oder, vom Betrachter fort, als stetige, durch Kombina-
tion und Vervielfiltigung angetriebene Weiterungen begreifen. Wir kénn-
ten, unserer leidenschaftlichen Erkenntnissucht nachgebend, die Kinnla-
de auch bis in letzte, kleinste Partikel zerschlagen und die Katze immer
weiter aufblasen zum Wirbeltier, Lebewesen, Stoff usw., bis sie zuletzt
aufginge im Universum. Doch wiirden dabei, Schritt um Schritt, wichtige
Zusammenhinge und Eigenschaften verlorengehen. Mit der Konzentra-
tion auf den letzten Knochensplitter unter dem Mikroskop sinke die
Mandibula als Ganzes, mehr noch die Bedeutung, die sie etwa als Reliquie
oder Trophie besitzt, unvermeidlich unter den Horizont der Wahrneh-
mung ab, wie der erweiterte Blickwinkel, der die »Katzenartigen« (Felidae)
anvisierte, die konkrete Katze auf dem Schoff zum Verschwinden brich-
te.” Einigermafen gestaltscharf und verliflich nehmen wir allein unsere

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | Der sechste Sinn

eigene vertraute, »mesokosmische« Endowelt, das heifdt immer nur be-
grenzte Bereiche »mittlerer Dimensionen« wahr." Jeder »Fort-Schritt,
der dariiber hinaus fiihrt, 1aft hinter uns Land zuriick, dessen Konturen
sich in der Erinnerung allmihlich verlieren, das eines Tages vielleicht
vollends in Vergessenheit gerit. Schritte man riistig bis ans Ende, gelang-
te man zuletzt entweder zum Kleinsten oder Gréften schlechthin: Ratlos,
unter Umstinden zutiefst durchgraut, sihe man sich echten Singulariti-
ten, das heifdt absoluten Anomalien gegentiber, die als solche wahrhaft
unfafibar sind.

Der Weg fiihrte jeweils vom wohlfiihlig Vertrauten mittlerer Dimen-
sionalitit in die Kilte des Unbekannten. Und wer immer ihn geht, verwan-
delt sich, durchliuft eine Metamorphose schrittweiser Inversion: Er
schrumpft oder wichst, wird krank oder gesund, zum Wilden oder Zivili-
sierten, je nachdem, welche Richtung er einschligt. In beiden Fillen stof3t
er in zunehmendem Maf auf Anomalien, breitet sich fluktuierende »Un-
bestimmtheit« aus, erwarten ihn am Ende Singularititen.

Doch die Reise hielte noch eine weitere Merkwiirdigkeit bereit. Zwi-
schen den einzigartigen EckgrofRen des Kleinsten und Grofiten besteht
eine Beziehung. Ersteres scheint immer »unter« oder »hinter« uns, letzte-
res »vor« uns zu liegen. Elementarteilchen verbinden sich zu Atomen, die
sich zu chemischen Elementen und Molekiilen zusammenschlielen. Aus
Einzellern wurden in Jahrmillionen hochkomplexe Organismen; den
primordialen »Urhorden« winkte schon in der Wiege das Los, eines Tages
in Stammes- und Stadt-, schliefRlich in staatlichen Grofigesellschaften
aufzugehen. Zwei als solche unerkldrliche Singularititen am Anfang und
Ende der Wegstrecke verbindet eine erklirtermafSen qualitative Beziehung
- die Fiktion der Evolution, kein Natur-, sondern ein Kulturprodukt,
entstanden in der mesokosmischen Anschauungswelt.

Eine mogliche Erklirung konnte im Wechsel der Optik liegen. Mikro-
und Makrobereichen ist gemeinsam, dafl sie scheinbar an der Peripherie
des Betrachtungskreises liegen; in beiden gedeihen Anomalien und ver-
hirten sich zu Singularititen. Doch ist ebendies genauso auch fur inter-
medidgre »Phasenrdume« typisch. Der Gedanke liegt daher nahe, daf bei-
de, strukturell, von gleicher Art, das heifit die vermeintlich peripheren
ebenfalls Zwischenbereiche sind. Das sollte zumindest aus den Uberle-
gungen folgen:

1. Alle — ob materielle oder ideelle — Groflen gehéren irgendwelchen
Zusammenhingen an; also wire das auch fiir Singularititen zu for-
dern. Nur solange sie vereinzelt erscheinen, muten sie extrem exotisch
an; zum Vergleich: »Ein vollstindig isoliertes Molekiil zeigt nur quan-
tenmechanische Eigenschaften. Ein den UmgebungseinfluR partiell
integrierendes Quasimolekiil zeigt auch klassisches Verhalten.«™

2. Kein System existiert per definitionem allein; es besitzt immer eine
Umwelt anderer Systeme, deren Einfliissen es mit unterliegt.” Aller-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kippfiguren. Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop | 47

dings liefle sich aus methodischen Griinden seine quasi hermetische
Geschlossenheit fingieren, um ihm »klassisches«, das heiflt durch
Replikation bestimmtes Regelverhalten zu verleihen und verlifliche
Prognosen moglich zu machen. Doch strémte auch dann noch in die
»kontrollierten Bereiche stets Unbekanntes ein«, wie der Physiker
Henning Genz nicht ohne Bedauern konstatiert.™

Nur die Ferne also 148t sozusagen »normale« Ubergangsanomalien als
quasi-periphere Singularititen erscheinen und entriickt sie der Erklirung
— nicht blof§ vorderhand, sondern, mit wachsender Distanz, unter Um-
stinden auch auf immerdar, weil unser Fassungsvermégen eben begrenzt
bleibt. So halten es, abermals zum Vergleich, auch Astronomen fiir wenig
wahrscheinlich, »daf} wir je all die vielen Faktoren kennen und verstehen
lernen, welche die Geschwindigkeit der Erde relativ zu fernen Galaxien
bestimmen«.” Doch kénnen wir immerhin verstehen, warum das so ist.

Ungewdhnliches wichst proportional zur Entfernung. Frither dachte
man sich die Randzone der Welt mit bizarren Misch- und Monsterge-
schopfen bevolkert, mit Ziegenfiiffigen, Zentauren, Halbseitigen, Brust-
gesichtigen, Mundlosen und »Fuf8schattnern«, die ihre iiber die Maflen
breiten entenartigen Fiifle, bequem auf dem Riicken liegend, als Sonnen-
schirm benutzten. Doch sind Ferne und Fremdartigkeit relative Begriffe,
zwei komplementire Aspekte ein und desselben: Sie bedingen einander.
Nur in Grenzfillen wird Distanz als riumliche Grofle begriffen. Fern
kann einem auch der Nichste erscheinen, »so-fern« er sich nur, nach des
Betrachters Bediinken, auffallend ungewdhnlich verhilt. Erwachsene
stehen oft ratlos den Vorstellungen und Verhaltensweisen von Kindern
gegeniiber und hoffen, daR sie ihnen eines Tages, wenn sie »kliiger«
geworden und »gereifter« sind, ndherkommen werden. Jemandem, der
sein Dasein mit seiner Hinde Arbeit bestreitet, mag, was Philosophen
umtreibt, reichlich absonderlich, wenn nicht abwegig erscheinen; aber er
konnte bei ihnen in die Lehre gehen (oder auch umgekehrt). Gliubige
betrachten hoffnungslos Unglidubige als bedauernswerte Geschopfe, die
entweder nicht imstand oder willens sind, die Wahrheit zu begreifen; sie
stehen ihnen »ferner« als Glaubensbriider in einem anderen Land; gibe
man sich Miihe, kénnte man sie vielleicht noch »bekehren«. Angehdérige
traditioneller Kulturen hielten die Weilen anfangs teils fiir Erscheinun-
gen aus dem Jenseits (zumal wenn sie iiber das Meer kamen), teils
schlichtweg fiir verriickt.

Derartige Einstellungen haben allesamt eine deutlich abwehrende
Distanzierungstendenz gemein. Und das erklirt sich daraus, daf sie Folge
der allgegenwirtigen identitdtsideologischen Optik sind, einer Konstante im
menschlichen Gruppenverhalten. Sozietiten von uberschaubarer Grofle
mit gewachsenem, stabilem Identititsbewufitsein, wie das idealtypisch fiir
traditionelle Dorfgesellschaften gilt, tendieren nimlich dazu, die eigene
iiberkommene Lebensweise zu verabsolutieren. Sie pflegen sie beharrlich

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | Der sechste Sinn

fiir das Nonplusultra menschenméglicher Daseinsverwirklichung, das
heifdt fiir hochstmiRig entwickelt, optimal bewihrt, richtig, gut und wahr
zu halten. Daraus folgt, daf alles, was nicht der Eigenordnung entspricht,
was andersartig, »abweichend« und fremdartig erscheint, also grundsitz-
lich »Auswirtiges«, nur als minderartig aufgefafit werden kann, und zwar
proportional zum Mafl der Deviation (oder »Entfernung«) — bis hin zur
totalen Inversion: Fern und fremdartig Lebende werden als tiernahe Wilde
eingestuft, Kreaturen am Rand der Welt als mif3gestaltige Abkommlinge
verungliickter Schopfungsversuche begriffen. Wihrend im Innern der
eigenethnischen mesokosmischen Welt, wo die eigentlichen, »wahren«
Menschen wohnen, alles seine geradegefiigte, geometrisch klar struktu-
rierte, regelgeleitete Ordnung besitzt, mufl das Geschehen jenseits davon,
in der auenweltlichen Fremd- oder »Exosphire«, wie gebogen, ver-
kriimmt, asymmetrisch, regellos, ja chaotisch und gleichsam tibersit mit
»Blasen« von Anomalien erscheinen.® Das erklirt auch die genannte
Evolutionsfiktion: »Hinter« uns, in der »Urzeit«, waberte noch alles in
wogendem Wechsel, bildeten sich Strukturen und Formen erst allmihlich
heraus; »hier und heute« befinden wir uns auf dem Hoéhepunkt der Ent-
wicklung; »fern« in der Zukunft driut uns der Untergang, Ragnar6k und
das Jiingste Gericht, wenn alle Ordnung sich auflost, Sterne vom Himmel
fallen, die Sonne erlischt, das heiflt die Schopfung sich umkehrt, die Welt
wieder im uranfinglichen Chaos versinkt — und nichts als Anomalien,
bezeichnend fiir die Antiwelt, das Geschehen beherrschen.

Dabei handelt es sich, vom Anbeginn bis zum Weltuntergang, um
dynamische Inversionsprozesse, die iiber Aonen von Weltzeitaltern hin
irreversibel und darum nur anfangs fiir die Menschen heilsverheifend, ab
der Wende aber verhdngnisvoll sind. Zwischen den Welten jedoch besteht
statisch strukturierte Inversion mit gleichsam »reguliren« Anomalien in
den Ubergangs- und Horizontbereichen. Jeder kann sich davon {iberzeu-
gen — im Traum, wihrend einer ekstatischen Seelenreise, im Delirium
oder zu mitternichtlicher Stunde an Neujahr, wenn die Wasser kurzfristig
stillestehen, die Tiere wie Menschen sprechen, Biume sich auf den Weg
machen und einander besuchen und sich der Himmel 6ffnet, so daf man
bis tief hineinsehen und unter Umstinden selbst die Herrlichkeit Gottes
schauen kann.”

Aufergewohnliche Erscheinungen waren den Menschen frither nicht
fremd; unter bestimmten Voraussetzungen erwartete man sie geradezu.
Insofern besaflen sie auch kaum kontingenten Charakter. Man verstand
sie zu deuten und konnte mit ihnen umgehen. Ja unter Umstinden such-
te man solche Erfahrungen auch ganz bewufit. Dazu war erforderlich, daf}
man durch rigoroses Fasten und andere Kasteiungen, durch rhythmisches
Wiegen, Rezitieren gewisser Formeln, Singen und Tanzen, oft auch den
Genufl »bewufitseinsverindernder« Drogen den Korper gleichsam »ein-
schliferte«, das heifdt sich in Trance versetzte, um der Freiseele den eksta-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kippfiguren. Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop | 49

tischen »Ausstieg« zu erleichtern. Das Paradigma dafiir lieferte der Schlaf,
die Vorbedingung zum - hier allerdings ungesuchten — Traumen.

Derartige mit voller Absicht ins Werk gesetzte Seelenreisen waren
nicht ohne Risiko. Die Betreffenden mufiten die »Technik« beherrschen,
wie das Schamanen vermochten, und bereit sein, die systemwechselbeding-
ten »Beugungen« bis hin zur Inversion auf sich zu nehmen. Die Seele
dematerialisierte, »entschlackte« sich beim Ubertritt in die ganz andere
Welt der Transzendenz, 16ste sich von der »trigen Masse« ihres Leibes
und sah sich konsequentermafien auflergewshnlichen Erfahrungen ausge-
setzt. Dazu zihlte vor allem ein verindertes Zeiterleben: Mit dem Verlas-
sen der stoffgebundenen Riumlichkeit verfliichtigte sich auch die Zeit,
um allmihlich in den »Fernen« des Alls in Ewigkeit tiberzugehen. Scha-
manen, Mirchenhelden, Propheten und Heilige in Entriickungszustin-
den machen bei ihren Besuchen im Jenseits iiberall auf der Welt dieselbe
Erfahrung: Wihrend sie dort meinten, sich nur fiir wenige Stunden oder
hochstens Tage aufgehalten zu haben, stellen sie bei ihrer Riickkehr fest,
dafl auf Erden inzwischen eine ganze Nacht, oft Monate und Jahre, ja
manchmal Jahrhunderte vergangen sind.”® Verwandte und Freunde
treten thnen hochbetagt gegeniiber oder verstarben bereits vor langer Zeit,
so daf sich kaum noch jemand an ihre Namen erinnert. Sie selbst dage-
gen scheinen nur kaum gealtert: Die Zerdehnung und zunehmende
Verflichtigung der Zeit im Jenseits verlangsamt — entsprechend dem
Dilatationseffekt der Einsteinschen Relativititstheorie, demzufolge die
Uhren im All »langsamer gehen« — den Alterungsprozef3, bis er zuletzt,
bei den ewigen Géttern, vollends zum Stillstand kommt.™

Wer damit und den Gesichten, die er hatte, nicht fertigwird, verliert,
wenn er zuriickkehrt, den Verstand. Geiibte wie Schamanen wissen kon-
trolliert damit umzugehen. Sie wechseln die Grenzen nach Belieben und
immer nur kurz, so da kaum etwas von ihrer Verwandlung »haften«
bleibt. Wihrend sie »driiben« sind, konnen sie, wie Ahnen und Gétter,
rickwirkend auf die diesseitige Welt Aufiergewohnliches, unter Umstinden
Wunder, wirken — beispielsweise unfruchtbaren Frauen zu Kindern ver-
helfen oder Todkranke heilen. Hexen und Schadenszauberer aber besit-
zen die Fahigkeit, die Verkrimmung beim Wiedereintritt ins Diesseits zu
glitten, nur begrenzt. Sie nehmen zunichst die Gestalt spezifischer Tiere
an. Hexen erscheinen bekanntlich — und nicht allein in Europa — bevor-
zugt als schwarze Katzen, Zauberer verkorpern sich in grofleren Raubtie-
ren, in Wolfen, Tigern und Jaguaren, oder treten ihren Opfern, wie auf
dem melanesischen Eiland Sabarl, als theriomorphe Monster mit langem
filzigem Haar, spitzen Krallen und lappig hingenden Ohren gegeniiber.*®
Denn anders als die Schamanen kénnen sie ihr auRergewshnliches Wirk-
vermogen nur von diesseits der Grenze her entfalten. Die Nacht ist die
geeignete Zeit dazu. Darin entsprechen sie den erdnahen Unheilsgei-
stern. Auch diese materialisieren sich, wenn sie auf Menschen aus sind,

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | Der sechste Sinn

entweder in vorgetduschter Schonheit als »beriickend« verfithrerische
Minner und Frauen (wie Nixen z.B.) oder mal als furchterregende Tiere,
mal in seltsam verformter, mifwiichsig-monstroser Gestalt: als bucklige
Wurzelzwerge mit feuersprithendem Blick, grobschlichtige kannibalische
Riesen und alte, gebiickte, runzelhiutige und hakennasige Frauen von
abstolender Hifllichkeit, die langgezogenen ledernen Briiste iiber die
Schultern geschlagen.

Gotter dagegen zeigen sich den Menschen sichtbar nur kaum mehr,
vielleicht noch im Traum. Tun sie es bei Tag, dann inkognito. Threr Nihe
wird man sich gewdhnlich erst nachtriglich bewufdt, wenn der Begegnung
mit einem notleidenden Unbekannten, dem man Beistand gewihrte, eine
unerwartete Segnung, beziehungsweise, wenn man ihn abwies, ein
Schicksalsschlag folgte.

Heute, in unserer »entzauberten« Zeit, wandeln weder Geister noch
Gotter unter den Menschen. Die Irdischen sind unter sich. Alles geschieht
nachvollziehbar »rational«, Gutes wie Boses. Die Griinde fiir beides liegen
auf der Hand; man kann sie benennen und das Geschehene entsprechend
belobigen oder verurteilen und bestrafen. So begibt sich zum Beispiel,
dafl reingldubige Gelehrte ihr Flammenauge auf Parapsychologen richten,
die sich im Grenzbereich der geklirten Wissenschaftswelt mit »Irrationa-
lem« befassen. Doch ihr Los scheint besiegelt. Echte Endzeitstimmung
greift um sich. Denn jene nahen mit erhobenem Schwert, um zu richten;
einige milder Gestimmte vielleicht auch, um aufzukliren und heimzu-
fithren, die umzudenken bereit sind. Threr eschatologischen Selbstbe-
stimmung gemif bediirfen die Heilstriger des Fortschritts der Ver-
mummung nicht mehr. Anders als Gotter offenbaren sie sich unmittel-
bar. Anomalien, die ihrem szientifisch gestihlten Besen widerstreben,
werden, wie Kehricht, dem Orkus der Unwissenheit iibergeben.

Aber es bleibt trotz allem der weiche Boden in den Grenzgriinden der
vielfiltig verschachtelten Systemaufbauten, in dem zu forschen wie zu
richten schwerer fillt; zumal, wenn man nur von einer Ordnungsetage aus
seine Grundgesetze erlifit. Teils halten auch Parapsychologen dort noch
einen Fuf in der Tiir, nur zu gern bereit, mit den Konventionalisten drin-
nen zu koalieren. Doch dann schliige die Tiir hinter ihnen zu — und ihre
schillernde Suite aus Medien, Wahrtriumern, Zwiegesichtigen, Geisthei-
lern und »Sensitiven« wiirde mit dem Aufzug in die Tiefe stiirzen. Denen
aber, die sich oben hielten, in der Hoffnung, mit eingelassen zu werden,
widerfithre unter Umstinden Analoges. Langjihrige Erfahrung lehrt
jedenfalls, daf} »Paragnosten« in genau dem Mafle, in dem sie sich mit
ihrer »professionellen« Rolle identifizieren, die Gabe zu spontanen »au-
Rersinnlichen Wahrnehmungen« einbtifen. Die Routine fithrt »zum Ver-
lust ihrer wie immer auch gearteten paranormalen Sensitivitit«.*

Anomalien sind Grenzbereichs-, also Ubergangsphinomene. Jede Art
von Festlegung kann ihnen daher qualitativ nur kontrdir sein; Versuche,

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kippfiguren. Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop | 51

sie zu »routinisieren«, miissen sie konsequentermafen ausloschen. Es
bleibt nur die Moglichkeit, sie bei der eigenen Wurzel zu packen, das
heiflt den Verstindniszugang iiber ihre grundsditzlich unbestimmte und
instabile, polysystemisch oszillierende, fluktuierende Grenzbereichsnatur
zu suchen.

Systeme stellen artifizielle Gebilde dar; sie verdanken ihre Entstehung
menschlicher Setzung. Thre Schépfer schreiben ihnen klarkonturierte,
feste Grenzen zu, wie sie die Natur nicht kennt.** Das impliziert Momente
kultureller, speziell situativer Bedingtheit: Ich kann mein Gegeniiber als
Vater oder Fufballfreund, einen Knochen als Teil des Mandibularbogens
oder Reliquie betrachten. Derartige Festlegungen dienen der besseren
Orientierung im System und dem verlifllicheren Umgang mit Natur,
Kultur und Gesellschaft. Systemmarkierungen entsprechen gewisserma-
Ren der Inbesitznahme und Kultivierung von Territorien. Sie grenzen
»jungfriuliches« Land aus der Umwelt aus und konstituieren dort Regeln,
nach denen sich fiirderhin das Zusammenleben bestimmen und demge-
mifl probate Voraussagen fiir die Zukunft treffen lassen.”® Das gilt glei-
chermaflen fiir das Alltagsverhalten als auch die Wissenschaft, die es nur
um einiges genauer damit nimmt.*

Mit jeder Systemsetzung aber wird nicht nur anderes ausgegrenzt,
sondern auch kreiert. Ob durch Teilung oder Vervielfiltigung: stets entste-
hen im Umfeld neue Systeme mikro- wie makroskopischer Dimensionie-
rung. Das verursacht uns mitunter gemischte Gefiihle: Der Blick nach
»drauflen« verwirrt; das Bediirfnis wichst, sich um so sicherer im Innern
einzuhausen, indem man alles ordentlich zurechtriickt, die Orientie-
rungskonturen hirtet, Regeln schmiedet und die Mauern héher zieht. Je
weniger Storendes durchdringt, desto wohlfiihliger das Behaustheitsemp-
finden. Man versteht, was sich in der eigenen »dorflichen« Endowelt voll-
zieht; die Dinge wiederholen sich, es herrschen Verhiltnisse, die rational
nachvollziehbaren Kriterien folgen. Ungewohnliches wird entsprechend
auf exogene Impulse oder Nachlissigkeiten bei der Systemkonstituierung
zuriickgefiihrt. Ordnungshirte tilgt Anomalien aus.

Die nihere Umwelt trigt demgegentiber bereits irritierend »schil-
lernde« Ziige; doch mutet das meiste durchaus noch vertraut an. Man darf
annehmen, dafl die im eigenen Innern das Geschehen regulierenden
Gesetze auch dort ihre Giiltigkeit besitzen. Newtons Entdeckungen »er-
weckten den Anschein, als kénnte alles in mathematischen oder mechani-
schen Begriffen beschrieben werden«.?® Wo sich Unebenheiten zeigen,
greift die Wissenschaft ein, korrigiert, schleift ab, hobelt, richtet gerade
oder 16scht aus, nimmt Brachland in Kultur, gewinnt dem gerodeten
Boden des eigenen neue, koloniale Territorien hinzu. »Die Urteile der
Naturwissenschaften«, riumt einer ihrer renommiertesten Vertreter, der
Physiker Hans Primas, bemerkenswert selbstkritisch ein, »klingen ratio-
nal, weil ihre irrationalen Elemente nicht erwihnt werden. Nur indem sie

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Der sechste Sinn

das >Irrationale als nicht dazu gehérend deklariert< und aus den 6ffentli-
chen Diskussionen ausschlieft, kann die Naturwissenschaft die Realitit
rationalisieren.«*”

Was weiterab liegt, entzieht sich, zunichst jedenfalls, noch dem Zau-
berstab der Naturwissenschaften. Schweift unser bieder-biuerliches Auge
einmal iiber die Feldflur hinaus, dorthin, wo Busch und Wald beginnen,
riickt zunehmend Unvertrautes ins Blickfeld. Da es anderen Zusammen-
hingen entstammt, 143t es sich schwerlich zur eigenen Ordnungswelt
»kausal« in Bezug setzen — es sei denn, man boge es eben pafiformig
zurecht.®® Wenn ethnische Einheiten in Hindel miteinander geraten,
entscheiden iiber den Sieg nicht nur die besseren Waffen, List und eher-
ner Mannesmut, sondern auch die Gétter zu Hiupten der Kimpfer. Die
triumphierende Gruppe bestimmt in ihrem Namen, wie die Welt fortan
zu verstehen, wie die Pontius Pilatus-Frage allein zu beantworten ist.

Tragen die Kreuzritter der neuzeitlichen Gelehrtenschaft, die sich
kompromifllos den klinischen Idealen der »Wissenschaftshygiene« ver-
schrieben haben, den Sieg tiber die Ungldubigen davon, breitet sich » Auf-
klirung« aus — die Strahlen allerdings gebiindelt nach dem Linsenschliff
der szientifischen Okulare. Denn auch Gelehrte eines Fachs, einer Diszi-
plin oder »Schule« bilden eine Art Population, die der gut ethnozentri-
schen Neigung erliegt, ihre Errungenschaften zu generalisieren. Dies
monierte bereits Plutarch (ca. 46-120 n. Chr.) bei den Geographen seiner
Zeit. Sie pflegten, fihrt er im Theseus (c. 1) aus, auf ihren »Erddarstellun-
gen das, was sich ihrer Kenntnis entzieht, an den duflersten Rand ihrer
Karten zu dringen und Erklirungen hinzuzufiigen wie: >was jenseits
davon liegt, ist Sandwiiste und voll wilder Tiere< oder >unzuginglicher
Morast« oder >skythisches Schneegefilde««. Der japanische Epistemologe
Magoroh Maruyama prigte fiir diese Art Optik den Terminus »Akademo-
zentrismus«.”® Hans Albert, Wissenschaftstheoretiker und Vertreter des
Kritischen Rationalismus, ist (ethno- wie ethologisch begriindetermafRen)
uberzeugt, das hinge »ohne Zweifel mit der Institutionalisierung wissen-
schaftlicher Disziplinen zusammens, die zu einer Art »Revierverhalten«
fithre und die Intention zur Folge habe, »jeden Versuch, mit den Ideen
und Methoden einer anderen Disziplin in dieses >Revier< einzubrechen,
von vornherein als Anmaflung zu beurteilen und daher zuriickzuwei-
sen«®® — oder auch, wie man erfahrungsgemif erginzen darf, als »un-
wissenschaftlich« zu brandmarken. In Ubersichtswerken zur Geschichte
des eigenen Fachs wird gelegentlich der Erfolg der gerade »tonangeben-
den« Schule (sofern ihr jedenfalls der Verfasser selbst angehort) gewis-
sermafien als Sieg der Kinder des Lichts iiber die Kinder der Finsternis
beschrieben.?" Gestandenen Rittern des Rationalismus kénnen dann Gei-
stergesichte und psychokinetische Effekte gleichsam als blofRe Luftspiege-
lungen iiber skythischem Schneegefilde erscheinen.

Richtet man seine Aufmerksamkeit konzentriert auf nur einen Zu-
sammenhang, wird man fir anderes auflerhalb blind; seine Konturen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kippfiguren. Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop | 53

verschwimmen, es sinkt ab ins Dunkel der Unkenntlichkeit. Doch was
man nach der einen Seite hin fortblist, trigt einem der Wind unter Um-
stinden von der anderen wieder zu. Die Setzung von Systemen konstitu-
iert mit Notwendigkeit nicht nur andere seitlich wie ober- und unterhalb,
sondern lift in den Grenzbereichen dazwischen immer auch Raum fur
Widergewohnliches, fiir »Anomalien«, seien es »Scheinsingularititen«®?
oder exotische »Abstrusititen« wie Unterkiefer als magische Kraftreser-
voire, Poltergeister und Hexen, die nichtlicherweile in Gestalt schwarzer
Katzen friedlich Schlafenden das Leben entziehen.

Je mehr Systeme, desto reicher die Ernte. Auf der einen Seite seilen
wir uns gleichsam ab in die Nanostrukturen der Mikrowelt, in der hinter
jeder der zahllosen Ecken und Biegungen boshafte Teufelchen lauern, um
uns in die Irre, in die dunklen Fluchten immer neuer labyrinthischer
Zaubergirten zu locken. Auf der anderen Seite zwingt uns die Annahme,
dafl sich das Weltall insgesamt aus wechselwirkender Materie zusam-
mensetzt, zu der SchluRfolgerung, dafl es sozusagen ein »Umsystem«
geben muf, das entsprechend immaterieller Natur ist, das heifRt die Inver-
sion des empirisch wahrnehmbaren Universums darstellt — jene Welt, wo
der allwissende und allméichtige Gott wohnt, gleichsam die Apotheose des
Irrationalen.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Der Tod
Von den verschiedenen Wegen dahinzugehen, zu

bleiben und wiederzukehren oder nicht anzukommen

Unter den immer wiederkehrenden, »reguliren Anomalien« stellt der Tod
den Extremfall dar, ob er nun als Folge einer anderen ungewthnlichen
Begebenheit, wie einer Geistererscheinung oder eines Blitzschlags, oder
auf friedliche Weise eintritt; denn urspriinglich war er in der Schépfung
nicht vorgesehen.

Seine Entstehung wird unterschiedlich begriindet. Universaler An-
schauung nach fithrten die Menschen zu Anbeginn ein paradiesisches
Dasein. An allem herrschte UberfluR. Doch ernihrte man sich allein von
Friichten, das heift, es wurden weder Pflanzen »gewaltsam« ausgegraben
oder geschnitten noch Tiere getdtet. Gott wandelte noch unter seinen
Geschopfen und pflog ungezwungen Umgang mit ihnen. Niemand
erkrankte, alterte oder starb.

Doch trugen sie den Stachel der Sterblichkeit bereits in sich. Sie
waren, anders als Gott, Erschaffene, verbunden aus den an sich unvertrig-
lichen Bestandteilen Geist (Seele) und Leib (Stoff). Das machte sie anfillig
— falls sie ein schidigender Impuls traf. Man sollte meinen, daf sich unter
den Bedingungen des paradiesischen Daseins dafiir kein Anlaf} bot. Aber
das Fleisch war eben schwach. Mit der Zeit trieben Sorglosigkeit und
Leichtsinn die Menschen in den Ubermut. Die Korongo, eine Gruppe der
Nuba im Sudan, verfielen zum Beispiel auf die Idee, rein zur Kurzweil
»Bestattung« zu spielen. In feierlicher Prozession trugen sie einen Baum-
stamm - den sie dazu also eigens gefillt hatten — zu Grabe und setzten
ihn unter rituellem Gepringe bei. Den Schopfer indes verdrofl die re-
spektlose Posse. Zur Strafe schlug er sie allesamt mit Krankheit und Tod."
In anderen Erzihlungen ist die Rede davon, daf fleischliches Geliist in
den Menschen erwachte und sie begannen, mehr zu essen, als ihnen
guttat, Inzest begingen, ja auch Gewalt widereinander iibten, wann ihnen
gerade der Sinn danach stand.” Der paradiesische Friede geriet in Ge-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tod. Von den verschiedenen Wegen | 55

fahr. Argwohnisch geworden, gab Gott ihnen nach einer Mythe von Sula-
wesi (Indonesien) eine letzte Chance. Er lief einen Strick aus dem Him-
mel herab, an dem ein Stein und eine Banane befestigt waren. Statt nach
dem ersteren, der ihnen die Unverginglichkeit gesichert hitte, griffen sie
in ihrer Gier nach der Frucht — um sich damit deren Los einzuhandeln:
zu keimen, aufzuwachsen, Friichte zu tragen und zu vergehen, erneut zu
erstehen und wieder zu sterben, immer so fort.?

Der Schopfer, am Ende bitter enttduscht, mochte die Verhchnung
seiner Autoritit nicht linger leiden. Er vertrieb die Menschen aus dem
himmlischen Garten, nahm ihnen die Unsterblichkeit, ja tibergof} sie
oftmals noch zusitzlich mit einer gewaltigen Flut, die nur wenige tiberleb-
ten.*

Neben diesen gibt es aber auch andere Mythen, die den Ursprung des
Todes den zerstorerischen Intentionen eines bdsen gottlichen Wesens zu-
schreiben, das ebenfalls unerschaffen schon von Anbeginn an existierte.
Mal tritt es als erklirter Widerpart Gottes, mal als verschlagener »Trick-
ster«, mal unverhohlen als Personifizierung des Todes selbst auf. Dieser
»Gegengott« begleitet entweder den Schopfer bereits vom ersten Augen-
blick an oder taucht urplétzlich aus dem dunklen Umfeld des von Gott
geschaffenen Weltordnungssystems, sozusagen »wie aus dem Nichts« auf
und versucht, die guten Absichten des Schopfers zu durchkreuzen, indem
er ihm heuchlerische Ratschlige erteilt oder (meist hinter seinem Riicken)
ins Handwerk pfuscht — woraus sich die Unzulinglichkeiten der Schép-
fung, das heifét alle unerwiinschten Anomalien erkliren.

Dieser »Vater aller bésartigen Uberraschungen« hat es vor allem auf
den Menschen abgesehen, in dessen Erschaffung er immer wieder einzu-
greifen bemiiht ist, so da am Ende eben ein unvollkommenes und anfil-
liges Geschopf herauskam, anders, als es den urspriinglichen Absichten
Gottes entsprach. Nach einer dafiir sehr typischen Mythe der Wogulen in
Westsibirien hatte der Schopfer den Leib des ersten Menschen mit einer
dicken Hornhaut tiberzogen. Als er sich dann in den Himmel begab, um
die Seele zu holen und den Torso damit zu beleben, nutzte der Bose die
Chance und kratzte soviel von der Schutzhiille ab, als er konnte, so daf3
schliefRlich nur mehr ein Rest davon an Finger- und Fuflspitzen {ibrig-
blieb. Seitdem besitzen die Menschen ihre weiche, verletzliche Haut, die
sie angreifbar macht und oft auch zu threm Tod fithrt.’

Trickster, Tod und Teufel sind nicht von ungefihr mit der Finsternis
verbunden, die der Schopfer gleichsam abtat, als er das Licht vom Dunkel
schied und die Welt »ertagen« liel. Manchen Mythen zufolge hatte er die
abgeschiedene Finsternis zunichst in einem Sack oder Gefif einge-
schlossen. Irgendwann unterlief dann jemandem die Unachtsambkeit, das
Behiltnis zu 6ffnen, womit die Nacht Zugang zur Welt erhielt. Oder ein
anderer beging eine Missetat, die den Schépfer derart erziirnte, daR er die
Finsternis wieder heraufholte und die gesamte Welt damit {iberzog. Sein
Zorn verrauchte jedoch mit der Zeit. Noch einmal schied er das Licht vom

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | Der sechste Sinn

Dunkel, lief} nunmehr beide jedoch nebeneinander bestehen, in der Art,
daf} eines periodisch dem anderen folgte, in stetem Wechsel und gewis-
sermaflen zur bleibenden Warnung der Menschen. Gelegentlich, wenn
Sorglosigkeit und Siuinde striflich iiberhand zu nehmen drohen, greift
Gott dann mit beiden Hénden in die Biichse der Finsternis und sucht die
Verworfenen mit dem unzeitgemdfen Dunkel einer Sonnenfinsternis
heim, um ihnen vor Augen zu riicken, daf er sie leicht in die Urnacht
zuriickstiirzen und allesamt wieder ausléschen konnte.®

Mit dem Dunkel hat auch die Macht des Bosen an Einfluf tiber die
Welt gewonnen. Jedesmal, wenn die Dimmerung fillt, setzt die Zeit der
Unbheilsgeister ein, denen nahe zu kommen, tédlich sein kann — denn in
der Nacht ist auch der Tod unterwegs. Im Grunde ist sie bereits seit
Urbeginn seine Welt. Nach einer Mythe der Samojeden in Sibirien erhielt
Gott am Abend des ersten Schépfungstages, als die Nacht gerade herein-
zubrechen begann, Besuch von einem geheimnisvollen Alten, der ihn bat,
bei ihm nichtigen zu diirfen. Gott war das nicht so recht, da er eigentlich
wiinschte, daf niemand etwas von der Erschaffung der Erde wissen sollte.
Doch sagte er zu. Am Morgen indes, als es hell wurde, war der Fremde
schon wieder verschwunden; er hatte sich gleichsam in das Nichts aufge-
16st, aus dem er gekommen schien. Als die Schopfung jedoch vollendet
war, trat er erneut in Erscheinung. Diesmal ersuchte er Gott um eine
Dauerwohnstatt auf Erden. Der Schépfer aber hatte ein ungutes Gefiihl
und wies ihn ab. Darauf beschwor ihn sein Besucher, es wiirde ihm schon
ein winziger Fleck, nicht groRer als die Einstichstelle eines Stockes, genii-
gen. Da dies nicht unbillig schien, gewdhrte der Schépfer es ihm, wenn
auch widerstrebend — zu Recht, wie sich zeigen sollte. Jener stiefl nun mit
einem Stab ein Loch in die Erde und verschwand darin mit den héhni-
schen Worten: »Gut, jetzt bin ich unter der Erde, aber ich werde [herauf-
kommen und] Menschen rauben« — der Tod hatte seinen Fufl in die Welt
gesetzt.”

Doch gehort er ihr, wie die Mythen bekunden, nicht eigentlich an.
Wie von nirgendwoher erschlich er sich gleichsam hinterriicks Zutritt, ein
diisterer Gott, unbesiegbar und von gespenstischer Unangreifbarkeit, der,
wihrend der Schépfer sich lingst von der Welt zuriickzog, unter den
Menschen verblieb und, wenn ihre Stunde geschlagen hat, lautlos aus
dem Dunkel hinter sie tritt, mit einem Mal da ist und sie hinwegrafft, um
sich gleich wieder, wie nebelartig von der Finsternis aufgesogen, im Nir-
gendwo zu verlieren.

Vielfach wurde er daher auch als Fremder begriffen und schon inso-
fern als bedrohlich aufgefafit. Seine Absichten konnten nur gegen die
Interessen der Gruppe, gegen das Leben ihrer Mitglieder gerichtet sein.®
In Erzihlungen tritt er, wenn eine junge Frau sein beabsichtigtes Opfer
ist, in der Gestalt eines gutaussehenden, scheinbar wohlhabenden Unbe-
kannten, wie bei den Agni in der Republik Elfenbeinkiiste etwa®, sonst

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tod. Von den verschiedenen Wegen | 57

eher, wie in europidischen Mirchen, als hagerer, finsterblickender un-
heimlicher Gast auf.™®

Fiirchten mufiten ihn allerdings nur jene, die ein schweres Vergehen
begangen und mit einem »Schlimmen Tod« zu rechnen hatten. Denn wer
traditionsgemif} lebte und sich und die Seinen frei von Schuld wufte,
durfte sich in der GewifSheit wiegen, eines Tages eines »natiirlichen«, das
heifdt gewaltlosen Todes zu sterben und tiberdies nach etwa drei bis fiinf
Generationen wiedergeboren zu werden.

Wessen Tage gezdhlt waren, der welkte wie das Herbstlaub dahin.
Seine Krifte verlieRen ihn. Von Schwiche zunehmend ausgezehrt, dim-
merte er mehr und mehr vor sich hin, delirierte oder verlor das Bewuf3t-
sein: Seine Freiseele vermochte sich miiheloser, wie im Schlaf, aus der
leiblichen Halterung zu l6sen; sie schickte sich zum »Heimgang« an. Der
Sterbende verfiel in einen typischen Ubergangszustand, das heiflt wurde
empfinglich und offen fiir »auflersinnliche Wahrnehmungen« (ASW): Er
hatte »Gesichte« — oder »Nahtodeserfahrungen«, wie sie neuerlich zu-
nehmend auch in modernen Gesellschaften wieder von Menschen berich-
tet werden, die, schwer erkrankt oder verletzt, gewissermaRen »auf der
Schwelle zum Tod« standen. Fast iibereinstimmend erinnern sie sich, wie
ihre Seele den Korper verlief}, sich bis zur Zimmerdecke erhob und von
dort das Geschehen unten am Krankenbett beobachtete. Oder es war
ihnen, als seien sie durch eine Art Tunnel »ausgestiegen«, um sich »drii-
ben« auf blumenreichen Auen, umflutet von einem tiberhellen, gleichzei-
tig begliickenden Licht und einer wundersamen »Sphirenmusike, selte-
ner auch in wahren Schreckenslandschaften wiederzufinden, bevélkert
von »Dimonen und anderen finsteren Figuren, die sie bedrohten oder
auch angriffen™, bis ihnen schliefflich »eine Stimme« gebot, wieder
umzukehren, da ihre Zeit noch nicht gekommen sei.”

Ubereinstimmende Erlebnisse werden auch von beherzten Mirchen-
helden berichtet, die bei wachem Bewufitsein durch Héhlen, Brunnen
und Teiche in die Unterwelt ab-, beziehungsweise an Lianen, Bohnenran-
ken und Biumen in die Oberwelt aufsteigen, oder anderen, die dorthin
entriickt werden, nachdem sie sich irgendwo drauflen im Wald niederge-
legt haben, um auszuruhen, und dabei in einen Ddmmerzustand versun-
ken oder auch unversehens eingeschlafen sind. Manche sehen sich auch
von bosen Stiefmiittern oder Zauberern, die ihre guten Absichten verei-
teln wollen, vor schier unlésbare Aufgaben gestellt. Schon meinen sie,
verzweifeln zu miissen, da erscheint ihnen plétzlich eine freundliche alte
Frau, beruhigt und fordert sie auf, sich schlafenzulegen. Und wenn sie am
darauffolgenden Morgen erwachen, stellen sie zu ihrer Verwunderung
fest, dafl tatsichlich alles auftragsgemif erledigt ist!™

Oft geht bei Grenziibertritten von der einen in die andere Welt die
Erinnerung an die jeweils verlassene verloren. Kinder vergessen ihre
Eltern, Boten ihren Auftrag, Prinzen ihre vornehme Herkunft, ja selbst

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | Der sechste Sinn

ihr Erlésungsversprechen, das sie einer verwunschenen Konigstochter
»driiben« gaben. Geisterfrauen, die einen Menschen heiraten, behalten
nur mehr eine dunkle Erinnerung an ihr vormaliges Dasein.”* Es ist in
der Tat wie im Traum, in dem sich, wie Heraklit sagt, »der Geist in uns
von der Verbindung mit dem Umgebenden trennt« und infolgedessen
»die Gedichtniskraft, die er vorher besafl, verliert«.” Einer altgriechi-
schen mythischen Uberlieferung zufolge ist der »Schlaf« (Hypnos) der
Zwillingsbruder des »Todes« (Thanatos), und beide sind Kinder der
»Nacht« (Nyx).®

Naturwissenschaftler und Arzte wissen nicht so recht, was sie von den
Nahtodeserfahrungen halten sollen, da sich derartige Gesichte ihrem
Verstindnis entziehen. Es muf3, wie sie meinen, eine »andere« (die »rich-
tige«!) Erklirung geben. Was lige niher, als die Ursache in der organi-
schen Basis des Bewufitseins zu suchen. Neurophysiologen vertreten die
These, dafl die Todesangst im Gehirn eine »Katastrophenreaktion« auslo-
se, die zu gewissen »Uberfunktionen«, namentlich aber zur Freisetzung
ibermiRiger Mengen korpereigener Opiate (Endorphine) fithre — was
nicht zuletzt »den friedlichen Gesichtsausdruck vieler Toter erkliren«
kénnte.”

Moglich immerhin, daf dies fiir einige Fille gilt. In traditionellen
Gesellschaften jedoch verlief der »natiirliche« Tod auf eine Weise, die
weder geeignet war, Todesangst noch Katastrophenstimmung aufkom-
men zu lassen. Der Sterbende war von seinen Angehérigen umgeben, die
ihn immer wieder beriihrten, stiitzten, ja umarmten. Keinen Augenblick
wurde er allein gelassen. Und er wufite iiberdies, daf} seine Stunde ge-
kommen war und er Wiirde bewahren mufte, wie es die Tradition gebot
und die Seinen das von ihm erwarteten.” Zudem blieb ihm noch Wichti-
ges zu tun. Er mahnte die Anwesenden etwa, langjahrige Zwistigkeiten,
die Unfrieden unter ihnen gestiftet hatten und die Solidaritit der Gruppe
bedrohten, endgiiltig zu begraben, entschied in strittigen Erbschaftsfragen
und segnete seine Kinder und Kindeskinder.” Was er in dieser letzten
Stunde, da er sich schon auf der Schwelle zum Ahnendasein befand,
sprach, verfiigte und prophezeite, besafl einen hohen Wahrheitsgehalt
und erforderte entsprechende Beriicksichtigung.*®

Zum Schluf aber, wenn die Seele nur mehr wie an einem diinnen
Faden mit dem Kérper verbunden war, wurde der Sterbende hellsichtig; er
sah iiber die Grenze hinaus. Man merkte ihm das auch an. Seine Augen
waren weit in die Ferne gerichtet. »Er ist schon ein Mensch von Nzambi«
(Gott), pflegten die Yansi im westlichen Kongogebiet zu sagen.*” Vor
allem aber gewahrte er einer universal verbreiteten Vorstellung nach seine
verstorbenen Verwandten, die gekommen waren, ihn abzuholen und
sicher »heimzugeleiten«. Meist bleiben sie in einer bestimmten Distanz
zu ihm stehen und warten, bis er zum Aufbruch bereit ist**, in einigen
Fillen treten sie aber auch niher, wie bei den Apinayé in Ostbrasilien,
versammeln sich um sein Lager und speisen mit ihm, um ihn willkom-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tod. Von den verschiedenen Wegen | 59

men zu heiflen und in ihrer Mitte aufzunehmen.* Und wieder berichten
auch viele Europder und Amerikaner mit Nahtodeserfahrungen, dafl
ihnen nach dem »Ausstieg« verstorbene Angehorige und Freunde er-
schienen seien, um sie »driiben« in Empfang zu nehmen.**

Der Sterbende »entschlief«; doch nicht fir immer. Die »Zwillings-
briidder« wechselten die Rolle. Der Tiefschlaf des Toten markierte seinen
Ubertritt in die »andere Welt«. Dort wurde er gemif dem Inversionsver-
hiltnis zwischen Diesseits und Jenseits wiedergeboren — der gingigen
Vorstellung nach auf rituelle Weise: Die Ahnen reinigten ihn, um die
Restschlacken seines irdischen Daseins von ihm abzutun, frisierten, be-
malten und kleideten ihn neu ein und feierten abschlieRend seine Heim-
kehr und »Auferstehung« in einem groflen gemeinsamen Fest.*> »Nach
unserem Tod, sagt Paracelsus, »wird die Seele geboren.«?® Fortan fiihrte
der Dahingegangene im Kreise seiner Verwandten »driiben« ein Leben
analog dem auf Erden — nur eben seiten- und zeitenverkehrt. Und war
dann dort seine Stunde gekommen, entschlief und »starb« er abermals
und kehrte zu seinen Verwandten »oben« zuriick.””

Das ist der Grund, warum Siuglinge anfangs, wie Sterbende zuletzt,
soviel schlafen: Sie befinden sich noch im Dédmmerzustand des Ubergangs
von der einen zur anderen Welt. Man glaubte, daf8 ihre Seele sich zuriick-
sehne nach ihren Hinterbliebenen »dritben«, zumal ihre Angehdrigen
dort um sie trauerten und sie zur Umkehr zu bewegen versuchten. Sie
wechselte gewissermaflen noch unentschlossen hin und her. Weilte sie
gerade Dei ihren Lieben im Totenreich, lichelte das Kind im Schlaf; wein-
te es, rechnete man das seinem Schmerz zu, Abschied nehmen zu miis-
sen.?® Niemals sollte einem Kind daher AnlaR gegeben werden zu er-
schrecken, weil das seine Seele hitte zuriicktreiben kénnen. Vielmehr galt
es, ihr behutsam und liebevoll zu begegnen, um sie fiir das Dasein auf
Erden ausgesprochenermaflen zu »gewinnen«. Liele man es an der
notwendigen Zuwendung fehlen, waren die Menomini in Nordamerika
iiberzeugt, gewinne sehr rasch die Sehnsucht nach der kaum erst verlas-
senen jenseitigen Welt die Oberhand und an die Stelle des Schlafes trite
wieder der Tod.”® Um ein iibriges zu tun, zog man hiufig auch sanft,
aber nachdriicklich an Hinden, Fiifen, Fingern und Zehen, Knie- und
Armgelenken, beugte sie hin und her, das heiflt bemiihte sich, den Kérper
aus seiner quasi embryonalen »Schlafhaltung« zu 16sen.>°

Zu Anfang standen die Seelen der Kinder also noch unmittelbar in
Kontakt mit den Ahnen. Und das machte sie, gleich Sterbenden wieder,
hellsichtig. So konnten sie etwa auch Geister noch sehen. Da sie ihre
Gesichte indes sprachlich noch nicht zu vermitteln vermochten, suchte
man den Zugang dazu {iber die Ausdeutung ihres Verhaltens, dem inso-
fern Zeichenbedeutung zukam. Fegte ein Kleinkind zum Beispiel spontan
den Hof, nahm man bei den Suaheli in Ostafrika an, daf der Besuch
eines Fremden bevorstehe.>

War die erste, kritische Phase im Leben des Kindes komplikationslos

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o | Der sechste Sinn

iiberstanden, das heif3t, hatte sich seine Freiseele offenbar mit der Einkor-
perung abgefunden, suchte man den Verbund durch verschiedene Rituale
weiter zu festigen. Besondere Bedeutung kam dabei der Namengebung zu,
und zwar aus zweierlei Griinden. Zum einen war dies ein entscheidender
Schritt auf dem langen Weg der Sozialisierung des Kindes: Wer einen
Namen besaf3, wurde unmittelbar kommunikationsfihig; er konnte per-
sonlich angesprochen, gerufen, getadelt, lobend gegeniiber anderen er-
wihnt und bei Bittgebeten genannt werden. Zum anderen diente die
Zeremonie sehr hiufig dazu, den Ahnen, der sich in dem Kind verkorpert
hatte, zu identifizieren. Das geschah in der Regel so, dafl man die Namen
der in Betracht kommenden, das heifdt der vor etwa drei bis finf Genera-
tionen verstorbenen niheren Verwandten der Reihe nach rezitierte. Rea-
gierte das Kind dann bei einem von ihnen in besonderer Weise, indem es
etwa abrupt aufhoérte zu weinen, die Brust seiner Mutter suchte oder
lichelte, war man tiberzeugt, den richtigen getroffen zu haben.® Hatte
man die Zeichen falsch gedeutet und der Name »pafite nicht«, zeigte sich
das Kind in der Folge auffallend unruhig und mifRgestimmt, schrie fort-
gesetzt oder begann zu krinkeln. Dann mufite man die Prozedur wieder-
holen - bis das Kind sich beruhigte und genas.3* Danach gingen sowohl
die Erinnerung an das Totenreich als auch die Hellsichtigkeit verloren® —
aufler bei Kindern, die unter ganz bestimmten Bedingungen geboren
waren, wovon spiter noch die Rede sein wird.

Starb ein Siugling noch vor der Namengebung, also etwa wihrend
der ersten zwolf bis sechzehn Monate, fand man sich rasch damit ab, da ja
nie so ganz sicher war, ob sich die Seele zum Bleiben entschlieflen wiirde;
man mufdte eigentlich stets damit rechnen. Da es sich bei den kleinen
Toten teils noch um Ahnen, teils erst um unvollkommene Menschen
handelte — weshalb man die Kinder in dieser Zeit auch, wie bei den Thon-
ga in Siidafrika zum Beispiel, als »unfertiges Wesen« (khuna) oder »Ding«
(shilo)®®, als »Affe« (mas), wie bei den Chamula in Mexiko (Chiapas)”,
oder schlichtweg als »Kind« bezeichnete — bestattete man sie auch nicht
auf die iibliche rituelle Weise, sondern vergrub sie im Hof beziehungs-
weise unweit vom Haus oder hing die Sirge, wie in Ostsibirien zum Bei-
spiel, in nahestehende Biume. Der Gedanke war, dafl man die offensicht-
lich noch schwankende Seele dadurch zum Bleiben bewegen und ihr den
nichsten Versuch erleichtern konnte ®

In alter Zeit hatte man auch die erwachsenen Toten nahebei, das
heiflt unter dem Haus oder im Hof, auf jeden Fall aber im Dorfareal
bestattet’®, um sie unmittelbar bei sich zu behalten, die Beziehung zu
ihnen besser wahren zu kénnen und die Voraussetzung dafiir zu schaf-
fen, daf sie spiter ungehindert und auf kiirzestem Wege wieder zuriick
ins Leben fanden. Doch bedeutete der Tod eines Erwachsenen etwas ganz
anderes als das Dahinscheiden eines noch kaum ins Dasein getretenen
Kindes. Der Verstorbene wiirde fiir lingere Zeit seinen bestimmten Platz
unter den Ahnen einnehmen, trug Verantwortung fiir die Seinen »oben«

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tod. Von den verschiedenen Wegen | 61

und durchlief wihrend seines jenseitigen »Winters« eine Metamorphose
wie im Leben — von der »Geburt« bei der Ankunft bis zum »Tod«, das
heifdt seiner Reinkarnation. Dazu mufite er aber auch sicher im Totendorf
ankommen. Und dies zu gewihrleisten, war Aufgabe der Beisetzungsri-
ten.

Zunichst jedoch 16ste das Ableben eines Gruppenmitglieds eine
Umbruchsituation aus: die notwendige Voraussetzung fiir den Ubertritt
von dieser in die »andere« Welt. Dem trugen die Trauernden Rechnung
durch verschiedene Formen korrespondierenden Verhaltens, teils um dem
Toten stiitzend zur Seite zu stehen, teils mit dem Ziel, den kritischen,
instabilen, potentiell chaotischen Zustand durch rituelle Objektivierung
besser unter Kontrolle halten zu kénnen. Man lief die Arbeit zum Bei-
spiel ruhen, das heifdt kehrte die Alltagsverhiltnisse um, stellte die korper-
liche Hygiene ein, ging nackt oder in schmutzigen Lumpen und mifach-
tete ungestraft selbst strenge Tabus. Bei den Zulu in Siidafrika verrichtete
man mit der linken Hand, was man sonst mit der rechten tat; im Haus
iibernahmen die Frauen die Minnerseite (rechts), die Manner die Frau-
enhilfte (links).#° Wihrend der Bestattungsfeierlichkeit selbst wurde
reichlich gegessen und gezecht, es fanden Maskentinze und Scheinkim-
pfe statt (beides szenische Veranschaulichungen der zugegenen Geist-
michte), die Geschlechter tauschten die Kleider, oft kam es zu orgiasti-
schen Ausschweifungen, die auch nicht Halt vor der Inzestschranke
machten.#" Starb gar ein bedeutender Mann oder Konig, steigerte sich
das Ganze zum tage-, manchmal monatewihrenden Tohuwabohu der
sogenannten »rituellen Anarchie«.

Zur Beisetzung trug man den Leichnam nicht durch die Tiir, son-
dern, mit den Fiiflen voran, den Hintereingang hinaus, schob ihn durch
ein Fenster oder auch ein eigens dazu in die Wand geschlagenes Loch, das
anschliefend wieder geschlossen wurde.** Manchmal beschidigte man
Teile des Hauses, wie zum Beispiel das Dach.®® Die Beigaben, die man
dem Toten mitgab oder auf seiner letzten Ruhestitte deponierte, wurden
oftmals zerschlagen, der Schlitten, auf dem man ihn — wie bei den Tun-
gusen in Sibirien zum Beispiel — transportiert hatte, mit den Kufen nach
oben aufs Grab gelegt. Anschliefend begab man sich riickwirts schrei-
tend zuriick oder wihlte einen »verkehrten« Weg. Das geschah alles
weniger, wie man oft liest, um den Toten zu tduschen und in die Irre zu
fithren, sollte er den Wunsch haben, wieder zuriickzukehren; denn das
hitte nicht nur eine Ungebiihrlichkeit wider den Verstorbenen bedeutet,
sondern auch im Widerspruch zum Zweck der Bestattungsriten gestan-
den, ihm den Weg ins Totenreich zu weisen. Vielmehr sollte das Ganze
der Seele signalisieren, dafl sie sich nunmehr in einer Welt zurechtfinden
muflte, in der alles »verkehrtherum« war.** Um des Dahingegangenen
willen, vor allem aber auch, damit er sich spiter wiirde wiederverkérpern
koénnen und imstande war, seinen Beitrag zum Erhalt der Gruppe zu
leisten, mufite alles darangesetzt werden, dafl er auch sicher in der Ah-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | Der sechste Sinn

nenwelt ankam. Versdumte man auch nur eine Kleinigkeit, riskierte man
schon, daf8 er womoglich sein Ziel verfehlte.# Darum erschienen auch
die Toten, um ihn zu geleiten, oder war ihm der Schamane als »Psycho-
pompos« (»Seelenfithrer«) behilflich dabei.

Wihrend der anschliefenden Trauerzeit sollten die Hinterbliebenen
ihrem Schmerz niemals allzusehr Ausdruck verleihen — wiederum, weil
sonst zu befiirchten stand, dafl der Verstorbene gehalten wurde und nicht
ziigig auf dem Weg, den er nun mal gehen mufite, vorankam. Erzihlun-
gen berichten mahnend, dafl manche Tote in derartigen Fillen zuriick-
kehrten und die Trauernden, die ihren Kummer nicht zu bezwingen
vermochten, mit sich ins Grab zogen.*® Aus dem gleichen Grund ver-
mied man meist auch, die Namen Verstorbener auszusprechen.#” Vor
allem Kindern, deren Seelen sich ja freiwillig zur Umkehr entschlossen
hatten, glaubte man auf diese Weise ausgesprochene Qualen zu verursa-
chen. Das klingt etwa auch in europiischen Marchen noch nach, in denen
Kinder im Grab keine Ruhe finden kénnen, weil ihre Mutter ohne Unter-
laR um sie weint. Im Grimmschen Mirchen Das Totenhemdchen (Nr. 109)
erscheint schlieflich der verstorbene Liebling seiner Mutter und bittet sie
instindig: »Ach Mutter, hore doch auf zu weinen, sonst kann ich in mei-
nem Sarge nicht einschlafen, denn mein Totenhemdchen wird nicht
trocken von deinen Trinen, die alle darauffallen.«*®

Eigentlich bestand auch zu ubertriebenem Kummer kein Anlaf.
Denn die Dahingegangenen existierten ja fort, auf der anderen, den Le-
benden nicht sichtbaren Seite des Daseins in der metakosmischen Welt.
Man hielt stindig Kontakt miteinander, auch und gerade, um das weitere
Fortleben aller zu sichern. Das geschah ganz selbstverstindlich, in einer
ungezwungenen Weise, fiir die den heutigen Menschen durch die mo-
derne Entwicklung das Verstindnis verstellt und verlorengegangen ist. Bei
den tiglichen Mahlzeiten und vor allem bei Festlichkeiten gedachte man
der Verstorbenen, opferte ihnen Speise und Trank, dankte ihnen fiir emp-
fangene Segnungen und hielt die Erinnerung an sie in Erzihlungen und
Lobliedern aufrecht. Diese ihrerseits behielten die Nachlebenden »oben«
immer im Auge, nahmen besorgt und liebevoll Anteil an ihrem Geschick,
unablissig bemiiht, sie gesund und gliicklich zu sehen. Wenn Kummer
und Sorge driickten, wandte man sich daher vertrauensvoll an seine Ah-
nen, iiberzeugt, dafl man auf ihre Hilfe zihlen konnte — sofern man sich
jedenfalls untadelig benahm. Nicht selten erschienen sie den Thren auch
im Traum, rieten ihnen, erteilten ihnen den einen oder anderen wichtigen
Hinweis und warnten sie, falls Gefahren drohten. Auf der anderen Seite
aber ziirnten sie auch, wenn die Lebenden ihre Pflichten verletzten, die
Traditionen miflachteten und geheiligte Vorschriften brachen. Je nach der
Schwere des Falls erhoben sie dann strafend die Hand wider die Frevler
und suchten sie mit Krankheiten, Miflernten, Ungliick und anderem
Ungemach heim. Jeder verstand das, es war notwendig; denn andernfalls
hitte die Uberlebensfihigkeit der Gesellschaft, jetzt wie in der Zukunft,

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tod. Von den verschiedenen Wegen | 63

auf dem Spiel gestanden. Einmal im Jahr, gewohnlich nach Einbringen
der Ernte, lud man die Abgeschiedenen zu einem gemeinsamen grofien
Fest, dem »Allerseelen, ein, speiste und trank mit ihnen, unterhielt sie
mit Tanz und Musik, pries sie in Reden und Liedern und verabschiedete
sie zuletzt, reich mit Opfergaben bedacht.

Doch war dies im Grunde nur dem Ideal nach die Regel. Denn da nur
wenige Menschen wirklich in hohem Alter friedlich entschliefen, bildete
der »natiirliche« Tod genaugenommen die Ausnahme. Viele starben
bereits in frithen Jahren, spiter an den Folgen einer Krankheit, einer
Hungersnot, eines Unfalls oder durch Kriegseinwirkung. Sicherlich ging
es auch dabei, wie man iiberzeugt war, niemals mit rechten Dingen zu.*°
Doch handelte es sich noch nicht um »Schlimme Tode«. Die Verfehlun-
gen, die der Grund dafiir waren, das heift die Ahnen zu der entsprechen-
den Heimsuchung veranlaft hatten, lieflen sich meist durch SithnemaR-
nahmen wiedergutmachen — anders wire das Totendorf bald entvolkert
und die Gesellschaft am Ende gewesen.

Einen Schlimmen Tod sui generis erkannte man daran, da er plotz-
lich, auf scheinbar ungewdhnliche und oft auch gewaltsame Weise eintrat:
Die Betreffenden fielen einem Mord, Blitzschlag oder Raubtier zum Op-
fer, ertranken, stiirzten von einem Baum, einer Klippe usw.>°; neuer-
lich zihlen auch Autounfille dazu.’* Die Ursachen bildeten besonders
schwere Vergehen, wie Inzest, Kindesschindung, Bruder- und Eltern-
mord, Todeszauber, Hexerei und Verletzungen religioser Gebote, die sich
mit nichts mehr stithnen lieen. Die Titer waren gesamtkonstitutionell so
»verbogen, daf sie von den Jenseitigen nur mehr »hin-gerichtet« werden
konnten.

Das Urteil der Ahnen (bzw. Gétter) band auch die Menschen. Derart
Gezeichneten wurde keine Regelbestattung zuteil; man entiuflerte sich
ihrer, indem man sie weitab im Busch entweder ablegte und den Tieren
zum Fraf} iiberlie} oder nur notdiirftig verscharrte. Und das hatte eben,
wie schon gesagt, die wahrhaft vernichtende Folge, daf ihre Seelen nicht
den Weg ins Totenreich fanden, sich niemals mehr reinkarnieren konn-
ten, das heiflt fir alle Ewigkeit exkommuniziert blieben und fortan als
»Untote« im Grenzbereich zwischen Diesseits und Jenseits ein Antidasein
im Schattenheer der Unheilsgeister und »Verlorenen Seelen« fiihrten,
immer darauf aus, den Lebenden aufzulauern und sich fiir ihr Los an
ihnen zu richen — vor allem aber: ihnen den Weg zum Totenreich zu
verlegen.

Thre Bindung an die Thren blieb unmittelbarer, wenn auch unwill-
kommen. Starben sie, ohne dafl ihre Angehérigen davon erfuhren, er-
schienen sie ihnen entweder im Augenblick des Todes oder wihrend der
ersten Stunden und Tage danach, um sich ihnen irgendwie mitzuteilen.
Der islindische Psychologe Erlendur Haraldsson ging derartigen Erleb-
nisberichten in seiner Heimat nach. In etwa der Hilfte der Fille erschie-
nen die Toten Verwandten oder Bekannten. Uberwiegend geschah das,

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

G4 | Der sechste Sinn

wihrend sich sich ausruhten oder in Dimmer- beziehungsweise Uber-
gangszustdnden kurz vor dem Einschlafen oder Erwachen befanden. Und
auffallend hiufig waren die Personen, die den Kontakt zu den Ihren such-
ten, eines gewaltsamen Todes — durch Unfall, Mord oder Selbstmord —
gestorben. In knapp einem Viertel der Fille wurden die Aussagen des
Berichterstatters durch einen zweiten Anwesenden bestitigt.>

Unter christlichem Einfluf erhielten die Verlorenen Seelen die Chan-
ce, ihre Schuld durch Bufdibungen abzutragen, teils auch wiedergutzu-
machen. In den Alpenregionen erinnerten sich iltere Leute noch bis in
die ersten Jahrzehnte des letzten Jahrhunderts daran, Prozessionen siin-
diger Untoter selbst gesehen zu haben. Sie zogen stets auf den gleichen
Wegen um Mitternacht vor bestimmten kirchlichen Festen jammernd und
klagend dahin, geiflelten sich, sprachen Gebete und murmelten immer
wieder »in Ewigkeit amen«.’® Im Mirchen Der gestohlene Heller der Brii-
der Grimm (Nr. 154) wird erzihlt, wie ein Mann, der bei einer befreunde-
ten Familie zu Besuch weilt, genau zur Mittagszeit, da es gerade zwolf Uhr
schligt und man gemeinsam bei Tisch sitzt, die Tur aufgehen und ein
»schneeweifl gekleidetes, ganz blasses Kindlein hereinkommen« sieht.
»Es blickte sich nicht um und sprach auch nichts, sondern ging geradezu
in die Kammer nebenan. Bald darauf kam es zuriick und ging ebenso still
wieder zur Tire hinaus.« Doch niemand aufler dem Gast hatte die Er-
scheinung wahrgenommen. Als sich dasselbe an den folgenden Tagen
wiederholte, ging der Besucher dem Kind schliellich nach und sah es in
der Kammer nebenan auf dem Boden sitzen »und emsig mit den Fingern
in den Dielenritzen graben und withlen«. Dann gewahrte es jedoch den
Fremden und verschwand auf der Stelle. Als der erzihlte, was er gesehen
hatte, wurde der Mutter klar, daf es sich um ihr eigenes Kind handeln
miisse, das vor vier Wochen gestorben sei. Daraufhin brach man die Die-
len auf und fand zwei Heller darunter, die das Kind von der Mutter erhal-
ten hatte, um sie einem Armen zu geben, was es jedoch unterlassen hatte,
um das Geld fiir sich zu behalten. Deshalb konnte es im Grab keine Ruhe
finden und mufite alle Mittage nach den Hellern suchen. Die Eltern
gaben nunmehr das Geld einem Bediirftigen — worauf das Kind nie wie-
der gesehen wurde.

Das Mirchen ist das Evangelium der Armen. In ihm konnen selbst
jene Verdammten, die eines Schlimmen Todes gestorben sind, noch auf
Errettung hoffen. Durch bésen Zauber oder zur Strafe in einen Gegen-
stand gebannt, oft auch zu einer qualvollen Titigkeit verurteilt, biifen sie
irgendwo im Grenzbereich zwischen Diesseits und Jenseits, etwa in einem
wilden Schlof in tiefem Wald, ihre Schuld, bis eines Tages der Held des
Mirchens zu ihnen findet, die Michte, die sie in ihrer Gewalt haben,
bezwingt und sie nicht nur erldst, sondern auch ins Leben zuriickfiihrt —
lange vor Anbruch des Jiingsten Gerichts.

Tod und Leben waren nicht scharf geschieden. Sie bildeten zwei
Moglichkeiten oder Aspekte des Daseins, die immerzu um die Grenz-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tod. Von den verschiedenen Wegen | G5

scheide zwischen den Welten wie Wellen, die sie gleichsam brach, oszil-
lierten, um unter bestimmten Umstinden mal hier, mal da festere, »kor-
puskulare« Gestalt anzunehmen. Das verbindende Element dabei stellte
die Seele dar.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Hellsehen
Von der Maglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken

Nachts, wenn der Schlaf, der Zwillingsbruder des Todes, Macht tiber den
Tag gewinnt und ihn ausldscht, werden der Leib und die Lider schwer; die
Bewegung erlischt, das Auge fillt zu, Dunkel dimpft die Wahrnehmung
ab. Tag und Nacht sind nicht scharf geschieden. Die Seele verbindet sie,
da sie an beiden teilhat. Wihrend der Korper ruht, 16st sie sich aus der
gelockerten, »korpuskularen« Verankerung und bewegt sich wie wellen-
férmig fort, zunichst noch schwerfillig und bedriickt von der Last der
Erinnerungen des am Tage Erlebten, dann leichter und freier, aufsteigend
in die tiberirdische Lichtwelt der Transzendenz. Es ist, als erwache sie aufs
neue in einer anderen Welt. Anfangs hat sie Miihe, sich zurechtzufinden.
Alles erscheint ihr seltsam verformt. Gestalten treten schemenhaft auf
und verlieren sich wieder, andere dagegen gewinnen rasch scharfe Kontu-
ren; manche geleiten die Seele, warnen sie vor Gefahren, erteilen ihr
Ratschlige und weisen sie auf Kiinftiges hin, andere treten ihr drohend in
den Weg, bedringen sie und versuchen, ihr Gewalt anzutun. Oft hat sie
das Empfinden, als werde ihr eine Botschaft iibermittelt, die sie nur nicht
versteht. Die Gesichte sind selten klar, weil sich der Triumende in der
Ubergangszone zu einer ihm unvertrauten Welt bewegt; sie bediirfen der
Dekodierung.

Die jenseitige bildet den Ur- und Umgrund der diesseitigen Welt. In
ihr liegt begriindet und wird angestoflen, was sich im Diesseits vollzieht,
generell kraft der Schopfung, speziell vermoge der Fiithrung der Men-
schen durch Ahnen, Geister und Gétter. Der Zugang zur Transzendenz —
in Gedanken und Triumen, durch Deuten des Erfahrungsgeschehens,
wihrend der Besessenheit oder in der Ekstase — bot insofern die besonde-
re Moglichkeit zu »hoherem« Erkenntnis- und Wissensgewinn. Traditio-
nelle Gesellschaften mafen daher der Traumexegese eine eminente Bedeu-
tung bei." Zum einen konnte es um wichtige »Botschaften« der Jenseiti-
gen gehen, die es unbedingt zu entschliisseln galt, zum andern lieferte sie

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Moglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | Gy

Hinweise auf die Ursachen etwa von Krankheiten, wiederholtem Mifer-
folg oder einem sonstwie bedrohlichen Geschehen.

Konsequentermafien wechselten die Gesichte mit der Entfernung der

Seele von ihrem Wohnsitz. Im allgemeinen lassen sich sechs Arten von
Wahrgenommenem unterscheiden:

I.

Solange sich die Seele noch nicht vollends vom Kérper gelost hat, das
heifdt wihrend des »flachen« Schlafs zu Beginn und kurz vor dem
Wiedereintritt (dem Erwachen), beherrschen Geschehnisse der nahen
Vergangenheit, die dem Menschen besonders zu schaffen machten,
das Traumerleben.

Bewegt sich die Seele noch in der niheren Umgebung des Schlafen-
den, nimmt sie die Dinge »realistisch«, wie bei Tag, wahr, sieht aber
gleichwohl »weiter«, entdeckt Verborgenes oder erkennt eine drohen-
de Gefahr. Mitunter macht sie eine Stelle aus, an der ein Schatz ver-
graben liegt®, oder erblickt ein Raubtier, das sich der Ortschaft ni-
hert, so dafl tags darauf jedermann gewarnt ist und niemand die
Siedlung verlilt.> Der (noch) vertrauten Umwelt wegen lift sich das
gelegentlich sogar tiberpriifen. Einer verbreiteten Vorstellung zufolge
verliflt die Seele den schlafenden Kérper in der Gestalt eines kleinen
Tieres — meist einer Maus, einer Eidechse oder eines Kifers — durch
den Mund. Ist gerade jemand zugegen, kann er die Bewegungen des
Tieres verfolgen, ja gewissermaflen Experimente mit ihm anstellen
und spiter mit dem, was der Triumer nach dem Erwachen von sei-
nem Erleben berichtet, vergleichen und gegebenenfalls bestitigen.
Beispielsweise sieht er das Tier an einen Bach gelangen, iiber den es
offensichtlich hiniiberwill. Der Beobachter legt dann einen Stab dar-
iiber, den es als Briicke benutzt, um am anderen Ufer durch ein Loch
in einen Hiigel zu kriechen. Wieder aufgewacht, erzihlt sein Begleiter,
er habe getriumt, einen grofen Strom auf einer holzernen Briicke
uberquert, darauf in eine Berghohle eingedrungen und dort einen
Schatz gefunden zu haben.*

Passiert die Seele die Grenze zum Jenseits und gerit in die Ndhe zum
Totenreich, suchen Ahnen, und zwar besonders, wenn ihre Nachle-
benden sich in einer kritischen Situation befinden, den Kontakt zu ihr
und erteilen ihr praktische Ratschlige, die etwa die Verschiebung der
Aussaat oder die Behandlung eines Kranken betreffen, und warnen sie
vor Gefahren wie Uberfillen, Unwettern und Hungersnéten. Gegebe-
nenfalls beklagen sie sich auch, daf} ihnen zu wenig Aufmerksam-
keit zuteil wird.> Manchmal inspirieren Verstorbene, der persénliche
Schutzgeist, ja selbst eine Gottheit die Triumenden sogar auch zu
neuen Tanzschritten, Liedern und ornamentalen Motiven in der Stik-
kerei und Schnitzkunst.® Empfing ein Oberhaupt oder Priester auf
diese Weise die Idee zu einer Innovation mit weiterreichenden sozia-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Der sechste Sinn

len und politischen Konsequenzen, trat beispielsweise auf Foueda,
einer Insel der Salomonen-Gruppe, der Altestenrat zusammen und
priifte, ob die Eingebung als echt zu betrachten oder der Betreffende
einer Tduschung erlegen sei’ — in dem Falle ging es eben um mehr.
Generell nahm man ernst, was die Geistmichte im Traum geboten
oder verhieflen, und hiitete sich, den Weisungen nicht Folge zu lei-
sten.® Ein amerikanischer Offizier prisentierte sich eines Tages den
Mohawk stolz in einer nagelneuen, scharlachroten Uniform. Kurz
darauf bedeutete ihm ein Mann des Stammes, mit dem er gut stand,
im Traum den Rock von ihm zum Geschenk erhalten zu haben. Der
Offizier kannte sich in der Kultur der Irokesen aus und hindigte sei-
nem Freund die Uniform aus. Nicht auf den Kopf gefallen, offenbarte
er ihm wenige Tage spiter, er habe ihm im Traum 500 Morgen guten
Ackerlandes vermacht. Dem Mohawk blieb keine Wahl; er muf3te sich
in das Gebot der Jenseitigen schicken. Doch war ihm die Ironie der
Glaubensverpflichtung bewufit; er bemerkte: »Mit dir werde ich nie-
mals wieder triumen.«?

4. Tiefer im Jenseits tauchte die Seele in die Geisterwelt ein, wo es ge-
wohnlich wenig geheuer war. Die Wesen dort — iibellaunige, garstige
Geister, die Seelen von Hexen, die nichtlicherweile auf Beutefang
gingen, und das Heer der eines Schlimmen Todes verstorbenen »Ver-
lorenen Seelen« — standen den Menschen feindselig und haflerfullt
gegentiiber; sie verfolgten und jagten sie formlich, um ihnen irgendein
Leids anzutun. Geriet eine Traumseele in ihre Gewalt, quilten sie
entweder ihr Opfer, was universalem Glauben nach Alptriume auslé-
ste, oder suchten sie in die Irre zu fithren, was ebenso verbreiteter
Vorstellung zufolge zu Psychosen, unter Umstinden zum Tod fiihr-
te.”®

5. Je weiter die Seele in die Tiefen des Jenseits vordrang, desto niher
kam sie dem Ursprung der Dinge. Sie gelangte in die »Traumzeit« der
australischen Aborigines und konnte die Urzeitwesen und Geistmich-
te, die an der Schopfung beteiligt gewesen waren, schauen — dhnlich
modernen Astronomen, deren Blick mit Hilfe von Hochleistungste-
leskopen bis fast an den Rand des Universums reicht und dort auf
die Verhiltnisse trifft, wie sie zu Beginn des Kosmos herrschten, weil
die Strahlung (das »Licht«), die davon kiindet, uns erst heute erreicht.
Die Seelen der Alten bedurften der Technik nicht. Korperfrei, wie
sie waren, sahen sie unmittelbar, was sich anschickte, auf Erden
ins Geschehen zu treten, oder erfuhren von den dortigen Geistmich-
ten, was sie zu tun beabsichtigten. Wer besonders »tief« schlief — ein
Zeichen dafiir, daf seine Seele weit entriickt war — hatte verbreite-
ter Uberzeugung nach prophetische Triume; er konnte Kommendes
voraussehen.” Mal gewahrte er, was bevorstand, gleichsam unge-
schminkt. Mit Friichten tiberladene Bananenstauden deuteten fiir die
Dafla im Nordosten Indiens auf reichen Kindersegen', klares Wasser

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Maglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | Gg

fuir die Lakher im siidlichen Assam auf gute Gesundheit?, ein Kampf,
in dem viele Gegner fielen, fiir die Jibaro in Ekuador auf den sicheren
Sieg in einem zu erwartenden Scharmiitzel hin."* Oft aber teilte sich
Triumenden Bevorstehendes in bestimmten Bildern mit, deren Be-
deutung man kannte oder sich von Kundigen »iibersetzen« lief3.
Triumte man beispielsweise vom Verlust eines Zahnes, war man sich
bei Naga-Vélkern in Assam wie in Schottland (und auch sonst hiufig)
sicher, in naher Zukunft mit dem Tod eines Angehdérigen rechnen zu
miissen; Vorderzihne betrafen nahe, Backenzihne entferntere Ver-
wandte.” Wie das Knochengeriist generell, stand das Gebifl im enge-
ren Sinne, aus Griinden, die mit den traditionellen (universal iiberein-
stimmenden) Zeugungsvorstellungen zu tun haben, fiir die patriline-
are Abstammungsverwandtschaft.

6. Aufgrund des Inversionsverhiltnisses zwischen Diesseits und Jenseits
nahmen Seelen, und solche vor allem, die sich »weit drauflen« befan-
den, die Dinge, die auf Zukiinftiges deuteten, hiufig — nach Auffas-
sung der Samojeden in Sibirien sogar immer — »verkehrt« wahr.
Iglulik-Eskimo erklirten Knud Rasmussen, man habe sich das so
vorzustellen, daf} die Seele den Korper »upside down« verlasse, so dafl
sie »mit dem Kopf nach unten (head downwards) hinge«.” Um die
Bilder richtig zu verstehen, mufite man sie also »riickiibersetzen«. In
komplizierteren Fillen bedurfte das entsprechender Ubung. Derartige,
scheinbar »falsche« Botschaften waren nach Uberzeugung der Muria
Gond in Bastar (Zentralindien) nur die erfahrenen, »weisen« alten
Minner imstande, korrekt zu »entziffern«.® Meistens handelte es
sich jedoch um gingige Bilder, die jedermann verstand. Belustigende
Triume bedeuteten etwa, dafl einem Trauriges bevorstand.” Triumte
jemand bei den schon genannten Lakher davon, daf} er den Bau eines
neuen Hauses in Angriff nahm, hatte er mit seinem alsbaldigen Able-
ben zu rechnen.*® Trug ein Ao Naga im Traum einen schweren
Leichnam auf den Schultern, durfte er hoffen, eine reiche Ernte einzu-
fahren.”

Traditioneller Anschauung nach handelten Tradume, ob in »theorema-
tischer« Klarheit** geschaut, durch Geister verfilscht oder metaphorisch
verschliisselt, immer von Wahrem — vor allem, wenn sie Zukiinftiges betra-
fen.” Man begriff sie, wie die Batek D¢, als »Teil der normalen Wirklich-
keit«.** Ja nach Uberzeugung der Jibaro (Ekuador) offenbart sich die
wahre Wirklichkeit (true reality) den Menschen allein in Traumen. Die
gewohnte, bewufite Wahrnehmung bei Tage, glaubten sie, sei pure Blen-
dung (delusion), voller Tduschung, falschen Informationen und Liigen; sie
verdiene daher nur wenig Vertrauen. »Only the dream unveils us the real
essence of things [...] In the dream all men whom we meet, even our foes, invari-
ably tell us the truth [...] for here it is the souls that meet, freed from the bonds of
the corporeal existence.«®> Wer die Wahrheit iiber gegenwirtiges wie zu-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | Der sechste Sinn

kiinftiges Geschehen zu wissen begehre, solle sich daher schlafen legen
und triumen.*®

Seelenreisen waren nicht unproblematisch. Vor allem unkundige,
noch weniger erfahrene Seelen Jiingerer konnten in die Irre gehen und
den Riickweg verfehlen oder abgefangen werden. Dafl dies seltener ge-
schah, als man angesichts der zahlreichen tibelsinnigen Geister eigentlich
annehmen sollte, lag daran, daR die Seele einer weit verbreiteten An-
schauung nach wihrend des Triumens mit dem Korper verbunden blieb.
Es herrschte die Vorstellung, dafl sich der »Ausstieg« nach Art einer
strahlenformigen Emanation vollzog, das heifdt Leib und Seele ein un-
sichtbarer, manchmal — allerdings nur hellsichtigen Menschen erkennba-
rer — leuchtender, farbiger Faden oder auch ein ganzes Strahlenbiindel
verband, das sich gummizugartig mehr und mehr dehnte, um bei der
Umbkehr gleichsam »zuriickzuschnellen«.*”” Tungusen in Sibirien veran-
schaulichten dem russischen Ethnologen Waldemar Bogoras den Vorgang
mit dem Bild vielzdhliger »Seelenarmex, die eine beliebige Linge anneh-
men und nach Wunsch jeden Punkt im Universum erreichen kénnen.*®
Analog stellte man sich auch den (bewufiten) »Gedankenflug« vor.®

Denn auch im Wachzustand bleibt die Freiseele imstande, tiber ihre
»Fiihler« Kontakt zur Transzendenz aufzunehmen, und offen fiir Wahr-
nehmungen der »anderen Art«. Spielt der bewufdte Wille dabei eine fiih-
rende Rolle, steht ihr die Gebundenheit an die erinnerte oder gelebte
Wirklichkeit gleichsam im Weg; sie mufl sie, um weiterzukommen, regel-
recht »hintergehenc, ja {iberwinden. Leichter gelang das wieder in Uber-
gangszustinden zwischen konzentriertem Erleben und Schlaf, wenn an die
Stelle der Zwillingsbriider und Séhne der Nacht gewissermaflen ihr Halb-
bruder trat, der die zwielichtige Dimmerung beherrscht, die Tagtraumerei
weckt und der Phantasie Fluigel verleiht.

Menschen, die sich die Zeit nehmen, untitig in einem bequemen
Sessel zu sitzen, auf dem Sofa oder bemoostem Waldboden zu liegen und
auszuruhen, »entspannen« sich fiithlbar. Thre leiblichen Empfindungen
klingen ab; sie »dimmern« vor sich hin, versinken in einen wohligen
Zustand schlifrigen »Désens«. Ihre Gedanken »gleiten hinweg« — und
mit einem Mal »fillt« ihnen etwas »ein, auf das sie sonst nicht so ohne
weiteres gekommen wiren, sie haben eine »Eingebung, eine Idee (von
griechisch idea, urspriinglich »Gesicht«, »Erscheinung«), eine Intuition
oder Inspiration, ja unter Umstinden eine Vision. Sie erkennen und
sehen etwas, das ihnen zuvor verborgen blieb, wie umstellt war vom Zu-
behor ihrer geschichtlichen und kulturellen Erfahrungswelt. Siuglinge
sind davon erst kaum angeriihrt. Wie schon erwihnt wurde, wechselt ihre
Seele zunichst noch immer wieder zwischen Diesseits und Jenseits; sie
befinden sich in einem elementaren Ubergangszustand. Daher schlafen
sie viel und dimmern und plappern wie abwesend vor sich hin: Thre visio-
niren Gesichte iiberwiegen bei weitem die Wahrnehmung ihrer unmittel-
baren Umgebung. Man ist iiberzeugt, dafl sie hellsichtig sind*° — wie Ster-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Maglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 71

bende, die langsam hinwegdimmern und, »entschlafend«, ihre Ahnen
kommen sehen, um sie abzuholen.

Doch muf} Hellsichtigkeit nicht an derartige akute Zustandswechsel-
prozesse gebunden sein. Bestimmte, besonders empfindsame Menschen,
sogenannte »Sensitive« im Parapsychologenjargon, deren gleichsam
»diinnhiutige« Physis durchlissiger fiir spirituelle Wahrnehmungen ist,
spiiren die Vibrationen, die eine nahende Gefahr, eine sich aufbauende
Ubergangsfront, auslést, vorweg. Die amerikanische Ethnologin Ruth
Landes, die in den dreiliger Jahren des vergangenen Jahrhunderts unter
den Ojibwa im westlichen Ontario arbeitete, berichtet von einer jungen
Frau, die eines Tages plétzlich die Vision eines Uberfalls der benachbar-
ten Sioux hatte. Sie informierte sogleich ihren Vater, der umgehend Ver-
teidigungsmafinahmen in die Wege zu leiten versuchte, bei den Miannern
der Siedlung jedoch nur auf taube Ohren stief — niemand traute dem
Gesicht, da keiner der renommierten Seher eine entsprechende Botschaft
empfangen hatte. Gleichwohl erwies sich die Prophezeiung als wahr.'
Auf Mangaia in Polynesien tiberkam eine Frau ganz plétzlich die Vision
eines Schiffsungliicks, bei dem ihr Mann, der zu der Zeit gerade zur See
fuhr, den Tod fand. Nicht lange danach erhielt sie die Bestitigung dafiir.?*

Auch Europider machen — hiufiger, als das gemeinhin bekannt ist —
derartige Erfahrungen. Nur trauen sie sich nicht, davon zu berichten,
wenn sie befiirchten miissen, belichelt oder des Aberglaubens bezichtigt
zu werden. Eine Ausnahme bilden lediglich Marienerscheinungen, weil
sie sich noch, wenn auch nur am Rand, im Bereich des gebilligten Glau-
bens bewegen. Altere Volksiiberlieferungen jedoch, und zumal aus entle-
generen Gebieten, die das Licht der »Aufklirung« nur erst spirlich aufge-
hellt hat, sind voll von Berichten iiber visionire Gesichte und Geisterer-
scheinungen. Unweit von Brig am Fuf§ der Figinenalpe im Kanton Wallis
wurde frither Bergbau betrieben. Eines Tages erblickte ein Knappe hoch
oben tiiber der Stollenéffnung ein »Bergminnlein«, das ihm durch Zei-
chen zu verstehen gab, er solle seinen Meister informieren, dafl der
Schacht auf der Stelle gerdumt werden miisse. Der Meister nahm die
Aufforderung ernst. Und kaum hatten die Bergleute die Grube verlassen,
da stiirzte der Schacht auch schon unter Beben und donnerndem Getose
ein — das »Bergmannlein« hatte ihnen das Leben gerettet!*?

Gewissermaflen im Vorfeld moglicher Gefahren bewegen sich Men-
schen, die weit drauflen in der Wildnis unterwegs sind, wo die vollkom-
men erschaffene, wohlgeordnete Welt des heimischen Territoriums mehr
und mehr tibergeht in die noch weniger geschiedenen Verhiltnisse, wie
sie zu Beginn der Schopfung herrschten und sich in diesen abgelegenen,
peripheren Bereichen erhalten haben. Hier ist Jenseitiges dem Diesseits
gleichsam noch enger »eingefaltet«, so daR beides einander vielfiltig
grenziibergreifend durchdringt. Wen es, aus welchen Griinden auch
immer, in derartige Regionen verschligt, dem kann geschehen, daf} ihm
Geister erscheinen — bucklige Zwerge, die ihn aus dem Wurzelgestriipp

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Der sechste Sinn

eines Baumriesen tiickischen Auges belauern, garstige kannibalische
Unholde mit Zwiebelkopf, das Gebif schon gierig gebleckt, oder verfiih-
rerisch schone Nixen, die ihn mit Sirenengesang in die Tiefe eines schat-
tigen Waldsees zu ziehen versuchen. Derartige Begegnungen sind nach
Auffassung der Runa im Osten Ekuadors ein untriigliches Anzeichen
dafiir, daf} man »die Grenze zur mythischen Traumzeit iiberschritten
hat«3*

Doch muf} einem dort nicht nur Bedrohliches widerfahren. Gelegent-
lich begliicken auch Gétter die Menschen mit ihrer Erscheinung. Diese
Gnade wurde zum Beispiel manchen Apinayé im Norden des ostbrasilia-
nischen Bundesstaates Goids zuteil, wenn sie sich allein und weitab ihrer
Siedlung auf der Jagd befanden.® Der deutsch-brasilianische Ethnologe
Curt Nimuendaju gibt den Fall eines Mannes wieder, dem sich kein Ge-
ringerer als der Schopfer selbst (der Sonnengott) offenbarte. Er erzihlte
ihm: »Mit einem Mal sah ich ihn unter den herabhingenden Zweigen
eines groflen Baums in der Steppe stehen. Seine Keule war neben ihm in
den Boden gerammt, seine Hand umspannte den Griff. Er war hochge-
wachsen und von heller Hautfarbe; sein Haar wallte hinter ihm bis fast
auf den Boden herab. Er war am ganzen Korper bemalt, die Auflenseiten
seiner Beine iiberzogen breite rote Streifen. Ich wuflte sofort, daf er es
war. Mein Mut verlief} mich, das Haar stand mir zu Berge, und meine
Knie begannen zu zittern. Ich legte das Gewehr ab, da ich meinte, ihn
ansprechen zu miissen, doch ich konnte keinen Laut herausbringen, weil
er mich unverwandt ansah. Ich senkte dann meinen Kopf, um meine
Fassung zuriickzugewinnen. Als ich etwas ruhiger geworden war, blickte
ich wieder auf — er stand nach wie vor da und sah mich an. Nunmehr
nahm ich all meinen Mut zusammen und trat einige Schritte auf ihn zu,
kam aber nicht weiter, da meine Knie mir den Dienst versagten. Aber-
mals blieb ich lange Zeit stehen, den Kopf gesenkt und bemiiht, mich zu
beruhigen. Als ich dann die Augen wieder erhob, hatte er sich bereits
abgewandt und schritt langsam durch die Steppe davon.«3® Begegnungen
mit Geistmichten 16sen, wie unschwer begreiflich, starke Gemiitsbewe-
gungen aus, eine tiefe »Erschiitterung«, die den Verbund von Leib und
Seele lockert, so daft der betroffene Mensch partiell oder auch ginzlich die
Kontrolle iiber seinen Korper verliert: Die Sprache versagt ihm, die Beine
knicken unter ihm ab, oder er steht da wie gelihmt. Treten ihm bésartige
Geister gegeniiber, kann der Schock so grof sein, da er die Sprache fiir
immer verliert, bleibende Lihmungen davontrigt oder ihn gar der Schlag
rihrt. Im Fall des Apinayé l6ste die Erscheinung zwar eine entsprechende
Erschiitterung aus, doch war es weder tédlicher Schreck noch Entsetzen,
was ihm in die Glieder fuhr und ihn »aufler sich« brachte, sondern das
begliickende, »tiberwiltigende Bewufitsein, seinem Gott und Schopfer
gegeniiberzustehen«.’

Da man wufdte, unter welchen Voraussetzungen man am ehesten mit
Visionen rechnen durfte, konnte man sie, wenn man einen Rat oder Hilfe

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Maglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 73

brauchte, auch willentlich herbeizufithren suchen. Man begab sich weit
fort in die Wildnis — tief in den Wald, in die Wiiste oder auf einen hohen
Berg — und bemiihte sich dort in der selbstgewahlten Seklusion der Ein-
samkeit, seine Physis durch Fasten, stindiges Wachen und andere Kastei-
ungen, durch Gebete und Meditationsiibungen gleichsam »abzutdtenx,
um seine Seele ganz fiir »aufersinnliche« Wahrnehmungen freizuma-
chen. Diesen Weg gingen in vielen traditionellen Kulturen, namentlich
aber bei Indianern Nordamerikas, beispielsweise Jugendliche, um ihres
personlichen Schutzgeistes ansichtig zu werden. Am Ende véllig er-
schopft, nervlich iiberreizt und hoch sensibilisiert, glitten sie in einen
tranceihnlichen Ddmmerzustand iiber, in dem ihnen schliefRlich die er-
sehnte Vision zuteil wurde — der Geist offenbarte sich ihnen. Gew6hnlich
erschien er in der Gestalt eines mythischen Wesens (etwa des »Donner-
vogels«) oder bestimmten Tieres und unterwies sie in geheimen Rezeptu-
ren heilkriftiger Medizinen, in magischen Formeln und Techniken,
Gebeten, Liedern und mancherlei praktischen Kenntnissen, die etwa die
Jagd, handwerkliche und kiinstlerische Fertigungsweisen betrafen. Der
Schutzgeist stand seinem Schiitzling zeit seines Lebens bei, erschien ihm
aber nur in besonders bedrohlichen Situationen, um ihn zu warnen und
zu beraten, sowie ein letztes Mal, wenn sein Ende bevorstand, um ihm
dies anzuzeigen und ihn darauf vorzubereiten 3®

Das erinnert an die Propheten der altorientalischen Konigskulturen.
Auch von ihnen ist tiberliefert, daf sie sich in die dimmrige Abgeschie-
denheit der Tempel, in die Wiiste, in eine Hohle oder auf einen Berg
zuriickzogen, der »Welt drauflen« den Riicken kehrten und durch Fasten,
Beten und Kontemplation »Einkehr« hielten, das heiflt sich in ihre Seele,
die Transzendenz in ihnen, »versenkten«, um die stoffliche Umbhiillung
gleichsam zu »durchtunneln« und sich dem Jenseits zu 6ffnen. War die
Gottheit bereit, sich ihnen zu offenbaren, horten sie entweder nur ihre
Stimme oder sie erschien ihnen auch, etwa in Gestalt eines brennenden
Dornbuschs oder einer Staubsiule, die bis zum Himmel reichte. In ande-
ren Fillen sandte sie einen Boten, einen »Engel des Herrn«. Da es den
Propheten nicht um eigene Anliegen, sondern die Sorgen vieler, um
allgemeine Miftstinde ging, galten die Offenbarungen ihrem Volk insge-
samt, nicht ihnen persénlich.

Thre Zahl stieg in den altvorderasiatischen Hochkulturen zeitweilig
sprunghaft an — mit der zunehmenden Komplexitit der stidtischen Ge-
sellschaften wuchsen die sozialen Probleme. Die Bibel unterscheidet
zwischen Sehern und Propheten.?® Allein die letzteren galten als die
eigentlichen, das heift von Jahwe selbst berufenen Ubermittler des gottli-
chen Wortes.*° Sie waren iiberall in eigenen, »berufsstindischen« Ver-
einigungen organisiert und unterhielten sogar entsprechende Ausbil-
dungseinrichtungen, die von besonders renommierten Prophetenmei-
stern geleitet wurden.* In Israel gewannen sie ihre besondere historische
Bedeutung mit dem Beginn des politischen Niedergangs um die Mitte des

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | Der sechste Sinn

1. Jahrtausends v. Chr. und vollends nach der Zerstérung Jerusalems und
der Vertreibung ins babylonische Exil. Die Knechtung des »auserwihlten
Volkes« verlangte ebenso nach einer plausiblen Erklirung wie, falls man
tat, was Gott durch die Propheten gebot, nach der Aussicht auf die letzt-
endliche Erlosung.**

Im Westen waren besonders die Etrusker fiir ihre Wahrsagekunst
berithmt.®® Die Tradition setzte sich noch unter den Rémern fort.** Cice-
ro indes mifSbilligte sie; er kritisierte ihren Mangel an Prizision und das
»Dunkle« (obscurum) ihrer Bedeutung.¥® Doch dafiir gab es gediegene
Griinde. Botschaften aus dem Jenseits wurden beim Durchgang durch die
stofflichen Fluchten des Diesseits und zuletzt die kulturspezifische Welt-
anschauung der empfangenden Medien »gebrochen«; sie mufSten schwer
verstandlich, dunkel, ja absurd erscheinen. Im alten Griechenland waren
den Seherinnen — es handelte sich iiberwiegend um Frauen — daher Prie-
ster zur Seite gestellt, sogenannte »Propheten« (prophetai), denen die
Aufgabe zukam, die verworrenen und wie bruchstiickartig gestammelten
Weissagungen in verstindliches Griechisch zu »iibersetzen«. Solcher
Heiligtiimer, an denen weibliche Medien und »Propheten« gemeinsam
Dienst taten, gab es viele — unter anderem in Dodona (Epeiros), Abai
(Phokis), Thegyra (bei Orchomenos), Theben, bei Akraiphia (Bdotien)
sowie weitere auch im westlichen Kleinasien, zum Beispiel in Didymoi bei
Milet.#® Man suchte sie auf, wenn man in einer Sache nicht weiterwufte
oder sich sonst in einer kritischen Lage befand, und dringend eines Rates,
wenn nicht konkreter Hilfe bedurfte. Die Medien versetzten sich dann auf
verschiedene Weise — etwa durch den Genufd von Wasser aus einer heili-
gen Quelle? oder Opferblut*® — in Trance, empfingen und iiberbrachten,
»in Zungen, die Antwort der Gottheit.

Die beriihmteste aller altgriechischen Weissagungsstitten befand sich
in Delphi (Phokis) am Fufl des Parnafl. Das Allerheiligste des Tempels lag
uber einer Erdspalte, der offenbar toxische Dimpfe entstromten. Ur-
spriinglich soll hier nur ein einziges Medium, »eine Jungfrau in der Bliite
der Jahre«*, Dienst getan haben; spiter, als der Ruhm des »Orakels«
wuchs und die Nachfrage stieg, waren es ihrer zwei bis drei, die einander
ablosten. Als namhaftester » Prophet« wirkte um die Wende vom 1. zum 2.
Jahrhundert n. Chr. gut zwanzig Jahre lang kein Geringerer als der Plato-
niker Plutarch (ca. 46-120 n. Chr.) in Delphi. Er lebte im etwa eine Tage-
reise entfernten Chaironeia, wo er ebenfalls als Priester, zeitweilig auch
als Leiter des Baureferats und sogar Biirgermeister titig war. Einmal im
Monat begab er sich nach Delphi, um dort seines Prophetenamtes zu
walten. Die »Pythia« (das Medium) unterzog sich dazu einer griindlichen
Reinigung, legte ein langes Gewand an und kronte ihr Haupt mit einem
goldenen Haarputz. Im Tempel trank sie aus einer Quelle, nahm Lor-
beerblitter in den Mund, kaute sie und bestieg dann den groflen, vergol-
deten Dreifuf, der genau iiber der Erdspalte aufgestellt war. Der »Pro-
phet« stand neben ihr und teilte ihr die Anfragen der Ratsuchenden mit.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Maglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 75

Vermutlich vor allem durch das Einatmen der Diinste geriet sie allmih-
lich in Trance und offenbarte, was ihr der Gott — hier wie auch an den
meisten anderen genannten Orakelstitten Apollo — an Auskiinften und
Prophezeiungen eingab. Der »Prophet« iibertrug dann die unzusammen-
hingend hervorgestoflenen Worte in verstindliche Sprache — gew6hnlich
in Versform.>® Plutarch, nicht nur altgliubiger Philosoph, sondern auch
bedeutendster Religionstheoretiker der Antike, lief es sich mit seinem
priesterlichen Dienst nicht gentigen; er suchte nach einer Erklirung fiir
den Vorgang. Seine These, dargelegt in der Schrift Uber den Verfall des
Orakelwesens, lautet: Offenbar lieferten halbschlafihnliche Dimmerzu-
stinde, in denen, wie namentlich wihrend der Trance, das wache, auf die
Wahrnehmung sinnlicher Eindriicke und Erfahrungen konzentrierte
Bewufdtsein auler Kraft gesetzt sei, besonders giinstige Voraussetzungen
zur prophetischen Schau Es entstiinde da »in der Seele eine unge-
wohnte, seltsame Verfassungs, die sich nur ungenau beschreiben lasse.
Denkbar sei, »da infolge der Durchflutung mit Wirme bestimmte Off-
nungen fiir das Eindringen von Vorstellungen des Zukiinftigen sich auf-
tun, wie der verdunstende Wein neben vielen anderen Regungen, die er
hervorruft, abgelegene, verborgene Gedanken enthiillt«. Es sehe so aus,
als gehe die Seele dabei »mit dem prophetischen Hauch« (to mantikon
pneuma), der an den Orakelstitten aufsteige, »eine Verbindung und Ver-
schmelzung von der Art ein wie das Auge mit dem ihm wesensverwand-
ten Licht. Denn obschon das Auge die Kraft zu sehen hat, so ist es doch zu
nichts niitze ohne das Licht, und die prophetische Kraft der Seele bedarf
wie das Auge einer verwandten Kraft, die sie entziindet und schirft.«’* In
Dimmerzustinden lockert sich der Verbund von Seele und Leib; er wird
durchlissiger und lafit den Empfang jenseitiger »Lichtpulse« zu, die in
der Seele ziinden und als Wahrnehmungen oder Botschaften transzen-
denter Michte Gestalt annehmen. Thre Ubermittlung in der rein diesseiti-
gen Erfahrungen angepafiten Sprache bereitet kaum tiberwindliche
Schwierigkeiten. Das Medium ist in seinem intermediiren Ubergangszu-
stand dazu nicht in der Lage. Wo der Gott durch eine Priesterin sprach,
klang das, wie nach dem Zeugnis Herodots (II 57) in Dodona, in den
Ohren der Menschen nicht selten, als handle es sich um eine fremde
Sprache, ja wie Vogelgezwitscher.

Derartige Fille kommen der Besessenheit nahe, die zwar auch an
bestimmte Heiligtiimer und Zeiten gebunden, also institutionalisiert sein
kann, ebenso hiufig aber spontan auftritt. Sie stellte ein weiteres Mittel
dar, durch den unmittelbaren Kontakt zu transzendenten Michten Zu-
gang zum jenseitigen Wissensgrund zu gewinnen. In traditionellen Dorf-
gesellschaften waren es gewohnlich die Ahnen, die von irgend jemandem
aus ihrer Nachkommenschaft Besitz ergriffen, nur in selteneren Fillen
auch Gétter — dann handelte es sich wieder im eigentlichen Sinne um
Prophetie. Durch die pl6tzliche und gleichsam gewaltsame Einkorperung,
die Verbindung also zweier an sich antithetischer Existenzen, deren

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | Der sechste Sinn

Berithrung sonst zur gegenseitigen Vernichtung fithren konnte, hier aber
durch die Seele, die unmittelbar betroffen und von gleicher Art wie die
Geistmacht war, abgemildert wurde, kam es zu heftiger leiblicher »Er-
schiitterung«. Der Korper verkrimmte sich, die Motorik geriet auRer
Kontrolle, die Gesichtsziige verzerrten sich, gewannen den Ausdruck, wie
ihn so hiufig Masken zeigen, die Geister darstellen. Doch wihlte der
Ahne diesen Weg wieder nur, wenn er meinte, eingreifen zu miissen, weil
die Seinen sich in einer heillosen Situation befanden oder ihnen Gefahr
drohte. Jemand war beispielsweise schwer erkrankt, ein Unwetter hatte
die Felder verwiistet, oder es herrschte Unfriede in der Gesellschaft, weil
einige einem Zauber zum Opfer gefallen oder Gebrauchsgiiter, Schmuck
und Talismane gestohlen worden waren. Der Ahne benannte dann die
Ursachen des Desasters, riet, was zu tun, welche Opfer zu bringen seien,
entlarvte die Schuldigen und sagte bevorstehendes Unheil — Viehseuchen,
Wetterkatastrophen, einen Uberfall usw. — voraus. Riihrten die Ahnen
sich nicht, obwohl man sie dringend brauchte, konnte man ihnen den
Zutritt erleichtern, indem man Drogen nahm oder durch Tanz und Ge-
sang seinerseits Trancezustinde herbeifithrte.?

Viele Volker warteten nicht erst, bis sie in Bedrdngnis gerieten. Sie
nutzten die grofen Festlichkeiten, die Ahnen, die man dabei ja immer
zugegen glaubte, zur Einkérperung zu bewegen. Und so kam es bei derar-
tigen Gelegenheiten hiufig denn auch verstirkt zu Besessenheitsfillen.
Gleich mehrere fielen in Trance und konnten entsprechend befragt wer-
den oder prophezeiten spontan, was ihnen die Geistmichte eingaben.’*
Auch dann bedurfte es anderer, entsprechend erfahrener Leute, die nur
schwer verstindlich artikulierten Weissagungen zu deuten.

In manchen Teilen der Welt, die unter massivem Hochkultureinfluf3
standen, bildeten sich ausgesprochene Besessenheitskulte heraus, die sich
mit der Zeit zu eigenen Religionsgemeinschaften entwickelten, wie na-
mentlich im Sudan (z.B. der Zg) und in Mittel- und Siidamerika (z.B. der
Candomblé). Die Medien — in der iiberwiegenden Mehrheit Frauen — sind
gemeinschaftlich organisiert. Die Besessenheiten finden zu vorgegebener
Zeit in kultischem Rahmen im Heiligtum und unter Leitung erfahrener
Meisterinnen (bzw. »Priesterinnen«) statt und dienen auch weniger der
Prophetie als der Selbsttherapie. Nicht Ahnen, sondern Geister und mehr
noch Gotter ergreifen Besitz von den Medien. Die Séancen haben mit
Problemen der Frauen, ihrer Familien und Gesellschaft zu tun; die Be-
gegnung mit der Geistmacht tragt zu ihrer Bewufltwerdung und Prizisie-
rung bei; der Gott gibt Hinweise, wie sie sich bewiltigen lassen konnten.

Es gibt Fille, in denen die Geistmichte von den Menschen, deren
Seelen sie in Besitz genommen haben, nicht mehr lassen. Die Folge ist
lebenslingliches »Irresein«. Die Betroffenen erscheinen als eine Art
lebendiger Idole. In vielen Kulturen schrieb man Geisteskranken daher
prophetische Gaben zu, auch im abendlindischen Mittelalter; in islami-
schen Lindern noch heute. Manche kénnen, wie bei den Nyakyusa im

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Moglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 77

sidlichen Tansania zum Beispiel, Hexen erkennen.® Man begegnet
ihnen mit einer gewissen scheuen Achtung, fiirchtet sie aber auch, da
man niemals ganz sicher sein kann, ob nun ein guter oder ein boser
Geist, ein Engel oder der Teufel aus ihnen spricht.”

Nach christlichem Verstindnis ist alles Wesentliche bereits durch die
Schrift offenbart und durch Engel und Propheten vorausgesagt worden.®
Vollends nach dem Erscheinen Christi bestand keinerlei Anlafl mehr zu
prophetischen Weissagungen. Gleichwohl gab es zu Anfang immer noch
Menschen, tiber die in Augenblicken intensivsten religiésen Erlebens
»der Heilige Geist kam« und deren Mund dann tiberflof von der Fiille
dessen, was sie empfunden und geschaut hatten. In der Regel geschah
das allerdings in den gottesdienstlichen Versammlungen. Neben der
iiblichen lehrhaften entwickelte sich so wihrend des ersten Jahrhunderts
als zweite Form der Verkiindigung die »charismatische« Predigt. Doch
konnte sie, wie gesagt, eigentlich Neues nicht mehr enthalten. Sie trug
eher zur zusitzlichen Ermutigung, Erbauung und Festigung der Heilszu-
versicht bei. Laut Epheser 3:5 bildeten die Charismatiker mit den Aposteln
die Hauptstiitzen der Gemeinden. In den Geschichts- und Lehrbiichern
des Neuen Testaments werden sie dennoch durchweg als »Propheten«
(prophetai) bezeichnet. Und sichtlich waren sie nicht nur zum Empfang
von Eingebungen und visioniren Gesichten, sondern auch ekstatischen
Entriickungserlebnissen imstande.’® Zur Stirkung ihrer seherischen
Kraft pflegten auch sie ihre Physis wieder durch Enthaltsamkeitstibungen
(insbesondere Fasten) zu »desensualisieren«.®® Gabe wie Institution
verloren sich dann allerdings gegen Ende des zweiten Jahrhunderts — zu
ebender Zeit, als sich die Verhiltnisse der Kirche allmihlich zu stabilisie-
ren begannen.®'

Hellsehen und Prophetie blithen auf, wenn Dunkel {iber die Men-
schen kommt und es eines »zweiten Gesichts« bedarf, um die Finsternis
zu durchdringen. Lebenskrisen und Katastrophen machen die gewohnte
Welt wanken; Risse entstehen im Mauerwerk, die ungewohnte Perspekti-
ven er6ffnen und die Augen auftun fiir eine verinderte Wahrnehmung
unter neuartigen Blickwinkeln. Das Beben lif3t vieles verflieRend, flexibel,
»durchsichtig« und in wechselnden Kombinationsmdglichkeiten erschei-
nen. Der Phantasie und Kreativitit wachsen Fliigel. Sichtlich bilden per-
sonliche wie gesellschaftliche Erschiitterungen die genuine Voraussetzung
fiir Visionen und den Durchbruch zur Transzendenz.

Daher erwacht die Prophetengabe, aller Theologie zum Trotz, immer
wieder aufs neue, sobald nur tiefgreifende »Kontingenzeinbriiche« zu
schweren existentiellen Krisen fithren. Unter Umstinden gewinnen —
besonders charismatische — Propheten derart an Einflufl, daR neue, »hi-
retische« Glaubensgemeinschaften, ja Religionen entstehen. Die Apostel
oder »Gesandten« bediirfen dann allerdings gewichtiger »Zeichen« und
Berufungserweise, um iiberzeugend legitimiert erscheinen zu kénnen.
Die Stifter und Propheten der verschiedenen apostolischen und neuapo-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | Der sechste Sinn

stolischen Kirchen — die ihren Aufstieg einschneidenden wirtschaftlichen
und sozialen Umbriichen in Europa verdankten — behaupteten so etwa,
ihren Auftrag von Jesus Christus oder Gott selbst erhalten zu haben.®* Im
Falle Muhammads 16ste eine personliche Lebenskrise die prophetische
Gabe aus. Seinen Anspruch, vom Allerh6chsten »gesandt« zu sein, mufite
er sowohl gegeniiber Juden und Christen in Arabien als auch den michti-
gen altgliubigen Patrizierklanen in Mekka verteidigen. Dazu konnte er
sich nur in der Nachfolge Christi zum letzten, dem »Siegel« der Propheten
und Beauftragten des arabischen Himmelsgotts Allah erkliren.

Spiter traten Gottgesandte und Propheten vor allem wihrend des
neuzeitlichen Kolonialismus in den »Bruchzonen« der unmittelbaren
Pressionen zwischen indigenen und europiischen Interessen auf. Sie
wiesen sich teils zwar als Berufene Gottes, Allahs oder Christi, vor allem
aber der Ahnen aus. In der Folge entstand abermals eine Vielzahl — hiufig
nur kurzlebiger — nativistischer, messianistischer und anderer Arten von
»Heilserwartungsbewegungen, praktisch iiberall in der Welt.

Die Berufung auf vor- und tibergeordnete, jenseitige Autorititen setzt,
wie der Anspruch auf transmundane, »paranormale« Erkenntniszuginge,
den kosmologischen Dualismus voraus. Beide Welten sind jedoch, wie schon
gesagt, nicht streng voneinander geschieden, sondern aufs engste ver-
bunden durch ein komplementires Wechselverhiltnis. Sie gehen, schon
aufgrund der ungleichen Masseverteilung im Diesseits, mannigfaltige,
mal mehr, mal weniger dichte Verschrinkungen ein. Manchmal erscheint
Transzendenz dem Stofflichen wie eingeschlagen oder als blasiger Ein-
schluf in ihm enthalten; an Stellen, an denen annihernd »Vakuumbe-
dingungen« herrschen, strémt sie nahezu ungehindert zu.

Menschen sind Erdgebundene. Sie kénnen nicht ohne weiteres in die
spirituelle Umwelt iiberwechseln und umstandslos mit den Jenseitsmich-
ten kommunizieren. Diese dagegen sind dazu jederzeit imstande, da sie
dem Diesseits essentiell wie raumzeitlich »vorausexistieren«, seinen
Ursprungsgrund bilden und seine Geschicke bestimmen. Allerdings
flieRt die Information nur in ganz seltenen Fillen unmittelbar — manch-
mal im Traum, eher aber, wenn der Mensch sich durch Askese und Kon-
zentration soweit seiner Physis entiuflert hat, daf er allein noch bewuft
mit der Seele, der beweglichen Achse, die beide Welten verbindet, wahr-
nimmt, oder in den »hellen« Momenten, wie sie Aufenthalte an Stellen
hoher stofflicher Auflésung, Wendezeiten auf dem Hohepunkt, ein-
schneidende Ubergangszustinde und schwere, »erschiitternde« Krisen
hervorrufen kénnen. In allen anderen Fillen kommen die Geistmichte
nicht umhin, sich materialer Medien zu bedienen, um sich den Menschen
mitzuteilen. Und das hat eben immer zur Folge, dafl die Informationen,
infolge des »Welle-Teilchen-Dualismus« von Seele und Substanz, gebro-
chen, fragmentiert oder zumindest gebeugt die sinnliche Wahrnehmung
erreichen.

Im Grunde bildet diese Art Botschaftsiibermittlung den Regelfall.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Maglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 79

Abgesehen von Extremsituationen, bietet sich Ahnen und Géttern auch
sonst vielerlei Anlaf, den Menschen etwa einen hilfreichen Hinweis,
einen Rat oder einen mahnenden Wink zu geben, von einer Unbotmi-
Rigkeit, zu der sie sich vielleicht gedankenlos anschicken, Abstand zu
nehmen, oder sie vor einer drohenden Gefahr zu warnen. Dazu bedienen
sie sich vielfiltiger » Zeichen« oder Ereignisse, die allerdings hiufig iiber-
sehen, manchmal auch nicht hinreichend ernstgenommen werden. Man
erkennt sie an gewissen Verdnderungen im Erscheinungsbild der Natur, die
sich gleich einem flieflenden Vorhang zwischen Diesseits und Jenseits
verstehen liefle, der sich bewegt, verformt und ausbeult, wenn ihn Impul-
se von »driitben« treffen. Da sich an der Ausdrucksweise der Jenseitigen
selbst seit Urzeiten nichts gedndert hat, kennt man die Zeichen und weif,
was sie bedeuten.®® Wer genau achthat auf seine Umwelt, vermag gleich-
sam im »Buch der Natur« zu lesen; er versteht, wie Vincenzo Petrullo die
Uberzeugung der Yaruro in Venezuela wiedergibt, »perfekt die Welt, in
der er lebt«. Die Yaruro »suchen des Nachts den Himmel nach Zeichen
ihrer Gotter ab. Jede Nacht lesen sie ein neues Kapitel in einem groflen
Buch voller Geschichten. Tagsiiber haben ihnen die Winde, die Wolken
und die Sonne viel zu erzihlen, und sie schauen und lauschen mit dufler-
ster Aufmerksamkeit.«%*

Anders als in gewohnlichen Biichern steht der »Text« nicht fiir alle
Zeit fest; er bewegt und veridndert sich, wie in der gesprochenen, lebendi-
gen Sprache, immerzu. Mal erscheint die Schrift schwach-, dann mit
einem Mal fettgedruckt; in bestimmten Fillen flammt sie feuergleich auf,
wie die Unheilsverkiindung an der Wand im Festsaal Belsazars. Und
selbst, wenn sich nichts veridndert, also kein Zeichen aufscheint, bedeutet
das etwas: nichts Geringeres namlich als die beruhigende Botschaft, daf3
die Menschen sich folgsam an die altiiberlieferten Verhaltensvorgaben
halten, in Eintracht mit Ahnen und Géttern leben und ihnen insofern
keinerlei Unheil droht.

Doch ist das leidvollerweise nur duflerst selten der Fall. Irgend je-
mand verletzt immer mal eine Regel, so daf} sich das Verhiltnis zwischen
den Menschen und ihren jenseitigen Aufsichtsmichten »spannt« und
letztere sich zu einem mahnenden Hinweis veranlafit sehen. Meist han-
delt es sich, entsprechend den tiberwiegend harmlosen Vergehen, um
einen milden Fingerzeig. Ein Informant Thomas O. Beidelmans bei den
Kaguru im Norden Tansanias verglich ihn mit einem »Brief« (letter), der
lediglich auf ein mogliches Ungemach hinweise. Dem stiinden Zeichen
von »extrem ungewohnlichem Vorkommen« gegeniiber, die immer ein
sehr ernstes und unmittelbar bevorstehendes Unheil ankiindigten und
insofern als »Telegramme« verstanden werden kénnten.®

Beim Empfang derartiger »Exprefbotschaften« war héchste Auf-
merksambkeit geboten. Handeln konnte es sich dabei nur um bewegliche
Zeichen, wie eine auffallende Himmelserscheinung®®, etwa ein Meteori-
teneinschlag und ganz besonders Mond- und Sonnenfinsternisse, oder

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | Der sechste Sinn

das ungewdhnliche Verhalten von Menschen und Tieren. Oft erweckten
schon Personen, die ein zuriickgezogenes, eigenbrétlerisches Leben
fithrten, argwohnische Wachsamkeit. Begegnete man einem derartigen
Sonderling nachts in der Nihe seines Hauses, bedeutete dies im alten
RuRland, daR man mit einem Ungliick zu rechnen hatte.*” Generell
wurde eigentlich alles, was einem unerwartet und zumal an Ungewohnli-
chem widerfuhr, als umgehend deutungsbediirftige »Botschaft« begriffen,
insbesondere, wenn man dabei in eine kritische Situation geriet; das
konnte ebenso eine Verwundung wie eine Miernte sein.®®

Vor allem aber schienen Tiere als »Botengidnger« geeignet. Sie stan-
den zum einen den Menschen unter allen Lebewesen — auch der Schop-
fung nach — am nichsten und besaRen offenbar unmittelbarer Zugang
zum Jenseits: Sie vermochten sich auf dem Boden wie in der Luft, auf
dem Land wie im Wasser und sowohl in wie auch auf der Erde zu bewe-
gen, das heif’t konnten den Himmel wie durch Hohlen und am Grund
von Gewissern die Unterwelt erreichen. Atypisches Verhalten galt in
ihrem Falle daher immer als »Zeichen; je ungewdhnlicher, desto dringli-
cher mufdte die Botschaft sein. Maulwiirfe zeigen sich zum Beispiel so gut
wie nie um die Mittagszeit auflerhalb ihrer Héhle. Geschieht das, drohte
nach Auffassung der Ila in Sambia wie der Lakher in Assam dem, der das
sah, ein tédlicher Unfall oder er mufdte befiirchten, dafl statt seiner ein
Mitglied seiner Familie starb.®® Oft nahm man auch an, daR es sich nicht
eigentlich um ein Tier, sondern einen Ahnen, eine Geistmacht oder eine
Hexe beziehungsweise einen Zauberer im »Tiergewand« handelte. In den
ersteren Fillen konnte das Gutes, in den letzteren nur Unheil bedeuten.”®

War man sich iiber die Bedeutung eines Zeichens nicht ganz im
klaren, konnte man ein Orakel befragen. Dafiir stand eine Vielzahl von
Moglichkeiten bereit. Im ganzen liefen sie auf dreierlei Verfahrensweisen
hinaus: Man stellte seine Frage, warf dann irgendwelche »Wirfel« —
kleine Knochen, Steine, Stibchen, Muscheln und anderes dergleichen —
aus und entnahm ihrer Lage nach dem Wurf, ob die Antwort »ja« oder
»nein« lautete. Oder man deutete die Bewegung eines kleinen Tieres —
eines Insekts, einer Schnecke, einer Maus usw. — in einem abgesteckten
Feld, die Risse und Spriinge in einem erhitzten Knochen oder die Rinnsa-
le, die eine ausgegossene Fliissigkeit im Erdreich (Sand) hinterliefR, ent-
sprechend aus. Und schlieRlich konnte man sich auch, wie im Falle der
griechischen »Orakel«, direkt an ein Medium wenden. In allen Fillen
fragte man bei der jenseitigen Instanz, die das Zeichen gegeben oder zu
einer Unternehmung aufgefordert hatte, nach, womit man zu rechnen
haben wiirde. Bei einem geplanten Vorhaben mufite der Anfrage aller-
dings nicht unbedingt ein Zeichen vorausgegangen sein; man erkundigte
sich einfach, um Aufschluf iiber den zu erwartenden Ausgang des Un-
ternehmens zu erhalten — wie Caesar vor Beginn einer jeden Schlacht.
Orakel setzten voraus, dafl allezeit eine unmittelbare Kommunikation mit

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Moglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 81

den Maichten im Jenseits moglich war, sofern man sich nur geeigneter
Mittel bediente.

Neben den unheilvollen gab es, allerdings seltener, wie die niichterne
Lebenseinschitzung lehrte, auch gliickverheifende Omina. Sie unter-
schieden sich von den ersteren nicht der Art der Erscheinung, sondern
den Umstinden nach, unter denen sie auftraten. In der Regel hatten sie
mit dem Beginn einer wichtigen Unternehmung, eines Lebens- und
Zeitabschnitts zu tun: Wurde ein Kind zum Beispiel mit einer »Gliicks-
haube« (der festen Eihaut nach ausgebliebenem Blasensprung) geboren,
bedeutete das gemeinhin, daR es zu Groflem, in Sibirien etwa zu einem
aulergewohnlichen Schamanen”, bestimmt war. Zum Zeichen dafiir,
dafl die Geburt eines bedeutenden Propheten, Heilsbringers oder Konigs
bevorstand, erschien iiber seiner Geburtsstitte hiufig ein ungewo6hnlich
hell leuchtender Stern — wie im Falle Abrahams, Johannes des Tiufers,
Jesu Christi, Mithradates VI. Eupator von Pontos (reg. 120-63 v. Chr.) und
anderer, beispielsweise polynesischer Kénige.”*

Bei aller kulturspezifischen Variabilitit — in bezug auf Auswahl,
Zuordnung und Gewichtung — liegen der Zeichendeutung doch stets
bestimmte, weltweit iibereinstimmende Kriterien zugrunde, die zusam-
mengenommen so etwas wie ihr elementares semantisches Koordinaten-
system bilden. Im folgenden seinen die wichtigsten genannt.

1. Generell schenkt man vor allem Omina wihrend einschneidender
Initialphasen — bei Schwangerschaft, Geburt und Taufe”, an Neujahr,
vor der Aussaat, wihrend einer Amtsiibernahme (Inthronisation), zu
Beginn einer Unternehmung — besondere Aufmerksamkeit, da sie
Hinweise auf die Folgeentwicklung enthalten.”* Thomas O. Beidel-
man gibt zwei typische Beispiele von den Kaguru. T4glich treffen sie
im Dorf oder auf dem Weg zum Feld auf alle méglichen Leute, ohne
dem irgendeine Bedeutung beizumessen. Doch treten sie eine Reise
an, achten sie ganz genau auf Anzahl und Geschlecht der Personen,
die ihnen begegnen, weil sie meinen, daraus Riickschliisse auf den
Ausgang der Unternehmung ziehen zu konnen. Spechten schenken
sie gewdhnlich keine Beachtung, es sei denn, sie nehmen gerade eine
wichtige Aufgabe in Angriff; denn dann ist es von besonderer Bedeu-
tung, wenn der Vogel sich einem zeigt.”> Analoges gilt tiberall auf
der Welt fiir Jiger, die sich auf dem Angang befinden.”®

2. Je seltener und ungewdhnlicher eine Erscheinung, desto grofer und
gewichtiger die Bedeutung der Botschaft, die sie enthilt.”” Eine Son-
nenfinsternis kiindigt zum Beispiel den drohenden Untergang der
Welt an. Man unternimmt daher alles Mogliche — schligt beispiels-
weise Lirm, um das Ungeheuer, das sich anschickt, die Sonne zu
verschlingen, abzuschrecken, tut Bufle, sucht die erziirnten Gotter
durch Opfer zu verschnen — um die Apokalypse noch einmal abzu-
wenden’® (bisher noch immer mit gutem Erfolg!).

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | Der sechste Sinn

3. Art und Erscheinung eines Zeichens entsprechen dem, was es anzeigt:
Benutzt man eine Schere und 1Rt sie offen liegen, steht Streit bevor.”
Zerbricht man etwas, wird jemand alsbald das Haus verlassen.®
Leckt der Topf mit dem Wasser, mit dem man das Neugeborene
wischt, droht ihm der Tod durch Ertrinken.® Erleidet jemand bei
der Arbeit einen Unfall oder verletzt sich schwer, hat er mit dem
Ableben eines nahen Angehérigen zu rechnen.® Ebenso weil bei
den Gurunsi (Burkina Faso, Westsudan) ein Konig, dessen bester
Freund, Hofbarde oder Lieblingsfrau stirbt, dafl ihm sein eigener Tod
bevorsteht.®3

4. Ungewohnliche Naturerscheinungen, die von mehreren oder gar allen
Mitgliedern einer Gruppe wahrgenommen werden — am Himmel
Kometen, ein hell aufleuchtender Stern, eine Mond- und Sonnenfin-
sternis, auf Erden ein Wirbelwind, eine Luft- oder Wasserhose, eine
Fata morgana oder ein Erdbeben — deuten auf Gliicks- wie Ungliicks-
fille groferen Ausmafles hin.

5. Als besonders pridisponiert zur Botschaftsiibermittlung gelten Tiere,
und namentlich solche, die nachtaktiv sind und, vielleicht sogar gleich-
zeitig noch, eine »Doppelnatur« Desitzen, beispielsweise Schakale,
Eulenvigel, Fledermiuse, Wasserschildkroten, Kroten, Maulwiirfe,
Amphibien, Schlangen und Spinnen.®4

6. Wesentlich fir die Bedeutung eines Zeichens ist immer auch die
Raumstelle, an der es sich zeigt: ob am Himmel, im Osten oder We-
sten, auf einem Berg, im Wald, tiber der Siedlung, einem Heiligtum,
dem eigenen Haus, ob rechts (giinstig) oder links (ungiinstig).®s

7. Gleichfalls spielt eine Rolle, zu welcher Zeit sich ein Ereignis zutrigt,
das Zeichenbedeutung besitzt, ob bei Tag (giinstig) oder Nacht (un-
glinstig), am Morgen oder Abend, an Neujahr oder sonst wihrend
eines Phasenwechsels (Mitternacht, bei Aufnahme einer Arbeit oder
Amtsiibernahme, wihrend der Hochzeitsfeier). 8 Nach rumini-
schem Volksglauben kiindigte zum Beispiel ein Erdbeben am Tage
Gewinne, in der Nacht Verluste an.®”

8. Fiir akut bedrohlich werden Erscheinungen gehalten, die zum einen
héchst ungewdhnlicher Art sind — eine Henne kriht wie ein Hahn®,
ein Eber deckt eine Ziege® — und sich zum andern rasch und unmit-
telbar auf den Beobachter zu bewegen; sie deuten fast ausnahmslos
auf den nahen Tod des Betroffenen oder eines seiner Angehérigen
hin% — etwa, wenn sich in Irland Schwine, und zudem noch in
ungerader Zahl, einem Hause nihern® und Eulenvigel nachts
nahebei oder, schlimmer noch, auf dem Dach sitzend »rufen«.®* Die
Feuerland-Indianer mufiten das Schlimmste befiirchten, wenn ein
Guanaco aufgerichtet mit klagenden Lauten direkt auf jemanden
zuschritt oder ein Hund sich mit ausgestreckten Pfoten kriechend auf
einen Mann zu bewegte, der in geselliger Runde vor seiner Hiitte saf3.9
Bei den Kaguru hielt man es fiir ein Zeichen akuter Bedrohung, wenn

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Moglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 83

ein seiner Art nach scheues Wildtier die Siedlung betrat, ja vielleicht
in ein bestimmtes Haus eindrang.%*

9. Fur extrem dringlich wird eine Botschaft gehalten, wenn sich ein
markant ungewohnliches Zeichen mehrfach wiederholt (ein bestimm-
tes Tier sich immer wieder zeigt) oder mehrere, die auf dasselbe
hindeuten, gehiuft auftreten. Fiir den ersteren Fall gibt George Sil-
berbauer ein Beispiel von den G/wi Buschminnern in Siidafrika. Eine
Gruppe von Minnern befand sich, weit entfernt vom Lager, auf der
Jagd. Gleich am ersten Abend, wihrend sie zusammensaflen, griff sie
ein Lowe an und verletzte einen der Jiger am Bein. Es gelang ihnen
zwar, das Tier zu vertreiben, doch kehrte es kurz darauf zuriick und
attackierte sein Opfer erneut. Daraufhin verlegten die Minner den
Rastplatz um einige Kilometer und entfachten dort ein hell loderndes
Feuer. Doch auch dort griff sie der Léwe an, und ebenso in der fol-
genden Nacht, obwohl sie erfolglos gewesen waren und keinerlei
Fleisch mit sich fithrten. Schien das schon auffallend genug, so ver-
stirkte sich der Eindruck des Ungewdhnlichen noch dadurch, daR sie
das Tier uberhaupt angriff, sich zuvor nicht durch Knurren und
Brillen bemerkbar machte und auch durch das Feuer nicht abge-
schreckt wurde, was alles dem normalen Lowenverhalten wider-
sprach. Nach der vierten Attacke zweifelten sie nicht mehr, dafl er
»gesandt« sein mufite — in diesem Fall offenbar von G//amama, der
Trickster-Gottheit — und ihnen bedeutet werden sollte, ihr Jagdunter-
nehmen abzubrechen, was sie dann auch taten.”

Ausschlaggebend fiir die Deutung waren also vor allem die Situation
derer, denen ein Zeichen zuteil wurde, der Ort, an dem es in Erscheinung
trat, die Zeit, zu der das geschah, das Maf} der Abweichung vom Gewohn-
ten, die Dynamik und Richtung, mit der sich das Zeichen durch das
Wahrnehmungsfeld bewegte, sowie nicht zuletzt der Adressat, dem es
galt, etwa ein schwer Erkrankter oder ein Oberhaupt wihrend der Amts-
iibernahme. Traten mehrere dieser Kriterien gleichzeitig (in Kombina-
tion) auf, besafl die Botschaft eine entsprechend erhohte Dringlichkeit
und Bedeutung.

Doch eigentlich konnten es sich die Menschen zu keiner Zeit leisten,
sorglos ihrer Arbeit nachzugehen und darauf zu vertrauen, daf} ihnen
Ahnen und Gétter im Bedarfsfall schon einen Wink geben wiirden, auf
der Hut zu sein und dieses zu tun, jenes aber unter allen Umstinden zu
lassen. Auch Triume boten keine untriigliche Gewihr, da ihre Deutung
oft ungewif} blieb. Vor allem in Sammlerinnen- und Jagerkulturen, in
denen der unsteten Lebensweise wegen der Ahnenglaube entweder gar
keine oder nur eine rudimentire Rolle spielte und man auler dem weit
entriickten Schopfer kaum Gétter im eigentlichen Sinne kannte, stellte
sich das Problem, in kritischen Situationen — bei schweren Erkrankungen,
fehlendem Jagdgliick, drohenden Uberfillen oder einer Naturkatastrophe

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | Der sechste Sinn

— Aufschlufl iiber die Griinde der bedrohlichen Umstinde sowie, mehr
noch, Hinweise zu ihrer Uberwindung zu erhalten, in besonderer Weise.
Eigentlich blieb nur die Moglichkeit, sich gewissermaflen bewuft auf den
»Traumpfad« zu begeben und unmittelbar mit den verantwortlichen
Michten im Jenseits in Kontakt zu treten.

Allerdings konnte dazu kaum jeder imstande sein. Die speziellen
Gefahren, die aus Griinden des Inversionsverhiltnisses zwischen der
diesseitigen und der jenseitigen Welt bei direkten Kontakten zwischen
Menschen und Geistmichten, und vor allem fiir die ersteren, bestanden,
machten besondere Gaben, viel Ubung und Erfahrung erforderlich. Da
man derart kundiger und versierter »Grenzginger« allein um des schie-
ren Uberlebens willen allezeit dringend bedurfte, hatte sich offensichtlich
schon frith, das heifft mit grofRer Wahrscheinlichkeit bereits in den
Sammlerinnen- und Jigerkulturen des Jungpaliolithikums (ca. 36.000-
8.000 v. Chr.), ein entsprechendes Spezialistentum ausgebildet. Um zu
leisten, was ihre Aufgabe war, mufiten sie geradezu tuiber die »Technik«
gebieten, sich im Bedarfsfall, also jederzeit, in den kiinstlichen Traumzu-
stand der Ekstase zu versetzen, das heifit »ganz Seele« zu werden, um ins
Jenseits iibergehen und sich dort bewegen zu kénnen, sowie, was noch
wichtiger war, dabei den Vorgang immer bewufit unter Kontrolle zu
halten und imstande zu sein, ihn sofort, wenn der Zeitpunkt dafiir ge-
kommen schien, wieder abzubrechen.

Diese Spezialisten waren zur Hauptsache die bekannten Schamanen,
wie sie in besonders ausgeprigter Form in Sibirien, teils auch in Nord-
amerika vorkamen und noch heute in Himalayalindern und bei India-
nern Siidamerikas titig sind. Um ihren Aufgaben gerecht werden zu
konnen, hatten sie eine wahre Metamorphose zu durchlaufen, die sich in
mehreren Stufen vollzog.

In Nordasien setzte der Prozefl — zumindest bei »groflen« Schama-
nen — bereits vor ihrer Geburt ein. »Tierherrinnen«, jene Geistméichte
also, die tiber den Bestand des Jagdwilds wachten, schenkten ihnen zu-
nichst ihr »geistiges« Leben. Besaflen sie Vogelgestalt, briiteten sie die
Seelen der kiinftigen Schamanen in einem Nest hoch oben auf dem Welt-
baum (in der Oberwelt) aus; andere, die man sich cervidengestaltig, das
heiflt als Elch-, Hirsch- oder Renkithe und mit Sitz am Fufl des Welt-
baums (in der Unterwelt) dachte, verschlangen die ausersehene Seele,
gebaren sie wieder, sdugten und zogen sie auf, bis ihre Zeit zur Verkorpe-
rung auf Erden gekommen war. Diese Schamanen besaflen so also schon
prinatal eine Doppelnatur: im Leben zwar Menschen wie andere auch,
waren sie doch gleichzeitig Kinder einer Geistmacht — die im brigen auch
spiterhin ihre Geschicke mitterlich sorgend begleitete.

Erreichten sie nach ihrer irdischen Geburt die Pubertit, zeigte sich
rasch, daf sie anders als gewohnliche Sterbliche waren. Sie versanken in
anhaltende Griibeleien, schienen wie abwesend, schliefen lange, sprachen
im Traum und fiihlten sich matt und zerschlagen. Dann plétzlich iberfie-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Moglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 85

len sie Fieberanfille. Wild mit den Augen rollend, stieen sie unartiku-
lierte, quasi tierische Schreie aus und tanzten, bis sie erschépft zusam-
menbrachen. Manche suchten die Einsamkeit in der Wildnis, irrten dort
ziellos umbher, kletterten Biume hinauf oder verkrochen sich in Hohlen
und litten teils qualvoll, bis man sie aufspiirte und zuriick ins Lager brach-
te.

Die Erschiitterung kam nicht von ungefihr. Den Kandidaten waren
Geister erschienen und hatten sie von ihrer Berufung unterrichtet. Dage-
gen versuchten sie sich zunichst nach Kriften zu wehren, da sie wufiten,
was ihnen bevorstehen wiirde. Letzten Endes jedoch blieb ihnen keine
Wahl. Verweigerten sie den Ruf, wurden sie mit lebenslangem Wahnsinn
geschlagen. Nicht wenige legten daher Hand an sich selbst. Schickten sie
sich indes in ihr Los, genasen sie auf der Stelle.

Doch handelte es sich nur um eine begrenzte Erholungsfrist. Uber
kurz oder lang nach diesem »Berufungserlebnis« erkrankten die Kandida-
ten aufs neue. Nunmehr sanken sie in tiefe Bewufitlosigkeit, atmeten
kaum mehr und schienen wie tot. An ihrem Leib wurden dunkelviolette,
blutunterlaufene Druckstellen sichtbar, zeigten sich Blutergiisse, oft auch
Ausschlag. An den Gelenken trat Blut aus, ihr Mund sonderte Schaum ab.
Die Krifte verlief3en sie; es schien, als zehre sie etwas aus. Man kannte die
Zeichen. Sie bildeten duferlich ab, was die Betroffenen wihrend dieser
Phase, mit der ihre eigentliche Initiation einsetzte, seelisch durchlebten.

Dieser entscheidende Teil ihres Werdegangs wihrte in der Regel drei
Tage. Die Novizen erlebten in einer Art Traumvision, wie die Geister —
gewohnlich dieselben, die sie zuvor berufen hatten — ihren »Leichnam«
Stiick fur Stiick auseinandernahmen. Als erstes trennten sie den Kopf ab
und deponierten ihn auf einem hoch an der Wand angebrachten Brett,
damit er die Moglichkeit hatte, das weitere Geschehen zu verfolgen.
Daraufhin zogen sie mittels eiserner Haken die Gelenke auseinander und
16sten das Fleisch von den Knochen, das sie, in kleine, mit dem Blut der
Initianden durchtrinkte Bissen zerlegt, untereinander verteilten und
gemeinsam verzehrten. Danach setzten sie zur »Wiederbelebung« der
»Getoteten« an: Die Knochen wurden wieder zusammengelegt, die Ge-
lenke mit Eisenfiden verbunden, das Skelett mit neuem Fleisch umklei-
det und zuletzt der Kopf auf den Rumpf gesetzt — die Initianden lebten,
gewandelt, erneut wieder auf, wenn auch zunichst im Jenseits. Dort un-
terwiesen sie die Geister, die dadurch, dafl sie von ihrem Fleisch und Blut
gegessen hatten, zu ihren »leiblichen« Verwandten geworden waren, zum
Abschluf in allem, was sie tiber die jenseitige Welt wissen mufSten, um als
Schamanen erfolgreich ihren Aufgaben nachgehen zu kénnen. Vor allem
erfuhren sie, welche Geistmichte die verschiedenen Krankheiten auslo-
sten, welche die Verantwortung fur die einzelnen Wildtiergattungen tru-
gen, wo genau sie zu finden waren und wie sie mit ihnen umzugehen
hatten.

Nach Abschluf der Initiation genas auch der irdische Leib der Kandi-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | Der sechste Sinn

daten; die Seele kehrte zuriick und verband sich aufs neue mit ihm. Der
Werdegang des Schamanen hatte sich mit dem endgiiltigen Gewinn seiner
Doppelnatur vollendet. Fortan war er imstand, gleichsam auf Abruf Reisen
ins Jenseits zu unternehmen, um seinen besonderen, grenzgingerischen
Aufgaben nachkommen zu koénnen, wobei ihm seine »Hilfs«- und
»Schutzgeister«, die ihn berufen und initiiert hatten, als »Blutsverwandte«
dazu verpflichtet, getreulich zur Seite standen.

Schamanen hatten vor allem die Aufgabe, schwere Erkrankungen und
namentlich Psychosen zu heilen, die man dadurch verursacht glaubte,
daf die Freiseele des Patienten sich, wie zumeist im Traum, vom Korper
entfernt hatte und nicht mehr zuriickfand, weil sie von bésartigen Gei-
stern in die Irre gelockt worden war oder sich auch unmittelbar in ihrer
Gewalt befand und von ihnen gequilt, beziehungsweise »besessen«
wurde. Der Schamane versetzte sich dann — mittels Konzentration, Ge-
sang und Tanz, oft auch durch den Genufl halluzinogener Drogen — in
Trance, begab sich ins Jenseits, spiirte die verlorene Seele auf und geleite-
te sie wieder zuriick, beziehungsweise suchte sie ihren Peinigern durch
geduldiges Verhandeln, Opferversprechen, Gewalt oder List zu entwin-
den. Weitere Aufgaben bestanden darin, Frauen, die scheinbar nicht emp-
fangen konnten, zu Kinderseelen zu verhelfen, indem er diese aus ihrer
jenseitigen Heimstatt entfiihrte, bei bevorstehenden Jagd- und Fischfang-
unternehmungen auf hoher See die Wetterentwicklung vorauszusagen,
die Wildstandorte zu erkunden und die »Herren« oder »Herrinnen der
Tiere«, im letzteren Fall also unter Umstinden ihre »Tiermiitter«, zu
bewegen, den Menschen einige ihrer Schiitzlinge zur Beute freizugeben.
Schlieflich hatten Schamanen die Ihren vor den Anschligen tibelwollen-
der Geistmichte zu schiitzen und geleiteten nicht selten auch die Seelen
der Verstorbenen sicher ins Totenreich.

All das vermochten sie allein aufgrund ihrer Doppelnatur, der sie die
Gaben der Hellsichtigkeit, Telepathie und Prikognition sowie ihre aufer-
gewohnliche Heilkraft verdankten. Schamanen besaflen gewissermafien
Geisteraugen und konnten so am Tage wie in der Nacht Verstorbene und
Geister sehen und mit ihnen verkehren, ohne Schaden zu nehmen. Thr
Erkenntnisvermdégen reichte bis tief in die Transzendenz, die Vergangen-
heit wie die Zukunft hinein.

Analog Begabte kannte man auch in anderen Kulturen. Gemeinsam
war ihnen allen, selbst noch »Propheten« neuzeitlicher, christlicher®® wie
nativistischer »Erweckungs« und »Heilserwartungsbewegungen«?”7, daft
sie zuvor eine Metamorphose durchlaufen hatten, das heif3t vermeintlich
»gestorben« und nach einer Zeit der Erneuerung und spirituellen Unter-
weisung durch geistige Michte im Jenseits als Gewandelte »wiederaufer-
standen« waren. Bei den Aborigines in Australien erhielt der zum »clever
man« Bestimmte von den Geistern, die ithn auserwihlt hatten, einen
»Ruf« (calling), worauf er sich in die Einsamkeit der Wildnis zuriickzog
und eine Hohle suchte, vor der er sich niederlief. Alsbald in Schlaf oder

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Moglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 87

Trance versunken, »triumte« er, daf} die Geister seine Knochen zerlegten,
in einen Beutel packten und mit seiner Seele in die himmlische Oberwelt
reisten. Dort setzten sie seinen Koérper wieder zusammen und fithrten
durch Einschnitte oder ein in die Schideldecke getriebenes Loch be-
stimmte magisch wirksame Stoffe, vor allem aber Quarzkristalle, in sei-
nen Leib ein oder entnahmen ihm die Eingeweide, um sie gleichfalls
durch derartige »Zauberorgane« zu ersetzen.® In jedem Fall erlangten
die derart Gewandelten Hellsichtigkeit und ein dem normalmenschlichen
weit iiberlegenes Erkenntnisvermogen — sie waren gleichsam halbseitig
Geistmichte geworden; ihre Seele hatte sich weitgehend aus ihrer physi-
schen Halterung gelost.

Manchen Menschen konnten derartige Gaben aber auch gleichsam in
die Wiege gelegt sein. Die Voraussetzung dafiir bildete in der Regel, daf3
sie — mit oder ohne Zutun von Geistmichten, etwa von Feen — wihrend
einer Ubergangsphase oder unter bestimmten giinstigen Witterungsbedin-
gungen geboren (bzw. gezeugt) worden waren — beispielsweise bei Son-
nenaufgang, an Sonntagen oder einem bedeutenden Feiertag, zwischen
den Jahren, vor allem aber an Neujahr und bei schénem, sonnigem Wet-
ter.92 Wer solchermaflen unter einem »Gliicksstern« das Licht der Welt
erblickt hatte, besal weltweit verbreiteter Anschauung nach das »zweite
Gesicht« — er sah Todesfille voraus, konnte Verlorenes wiederfinden und
Geister sehen — galt als iibergewohnlich wirk- und heilkriftig und hatte in
allem eine »gliickliche Hand, das heif3t war erfolgreich und konnte es im
Leben zu etwas bringen."®

Altorientalischen Uberlieferungen nach galten derartige Gunstbedin-
gungen auch fiir grole Propheten, religiose Erneuerer und Konige.™
Thnen allen war ein zukunfiweisendes Leben bestimmt; ihre Entscheidun-
gen und Verheiflungen setzten prognostische Weitsicht voraus. Auch Herr-
schern wurden daher prophetische Gaben zugeschrieben.” Doch kom-
men Offenbarungen, wie schon gezeigt wurde, nicht immer verstindlich
»hertiber«. Wie es Gott gewdhnlich vorzieht, seine Botschaften durch
einen Engel iiberbringen zu lassen™?, die altgriechischen Orakel geistli-
cher Interpreten, die ismailitischen Propheten, mit deren Aufireten je-
weils eine neue Weltperiode beginnt, zur Verdeutlichung ihrer Offenba-
rungen eines »Sprechers« bediirfen™ und gottbegeisterte Poeten und
Sianger hiufig einen Rhapsoden zur Seite hatten, der laut und verstind-
lich fiir alle wiederholte, was ihnen iiber die Lippen kam', besaen so
auch traditionelle Sakralkénige — in Altvorderasien™® und Afrika'®” wie in
Polynesien™® — ihre »Speaker«, die bei 6ffentlichen Auftritten des Herr-
schers vernehmlich fiir alle Anwesenden nachsprachen und gegebenen-
falls fallicher formulierten, was dieser nur mit leiser Stimme und gele-
gentlich dunkel, in apokryphen Anspielungen, verlautbaren lief3.

Was weither von »driiben« kommt und zumal schon vor langer Zeit
die Menschen erreichte, kann nur »gebeugt« sein und mufl Unkundigen
schwer oder unverstindlich erscheinen. Doch enthilt es gleichwohl wahre

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Der sechste Sinn

Informationen. Die Mythen, die von den Gesta der Gétter in grauer Vor-
zeit berichten, galten gemeinhin als schlechthin wahr (true stories), auch
wenn das Geschehen noch so kraus und grotesk anmutete und sich dem
Verstindnis entzog; denn es handelte sich gleichsam um Offenbarungen
in Tatgestalt. Darum durften sie auch nur von untadeligen Autorititen
uberliefert werden, die dafiir biirgten, daf die heiligen Texte in Form und
Gehalt unverdndert blieben, das heif3t ihre Botschaft nicht weiter verfilscht
wurde. Anhinger der sogenannten »Weltreligionen« halten es mit ihren
Ursprungsmythen nicht anders. Die Texte des Alten und Neuen Testa-
ments entsprechen der Uberlieferung nach Offenbarungen Gottes; ihre
Verfasser waren, wie Petrus sagt, inspiriert und »getrieben vom Heiligen
Geist«. Eingriff durch Deuteln verfilsche sie nur; denn »in der Schrift
geschieht keine Weissagung aus eigener Auslegung«.”*® Legenden und
Sagen kam bereits weniger Glaubwiirdigkeit zu. Zwar berichteten sie von
Heroen, Heiligen und groflen Ahnen, auch Wundern, mit denen Geister
und Gétter in die Geschehnisse eingegriffen hatten, und enthielten inso-
fern wahre Uberlieferungen, doch konnten sie im Grunde von jedermann,
der sie hinreichend kannte, erzihlt und die Texte entsprechend auch
freier gehandhabt werden. Viele hatten im Laufe der Zeit schon Hand an
sie gelegt. Man traute ihnen daher nur bedingtermaflen. Noch weniger
Kredit genossen rein historische Geschichten (stories). Sie hatten die Gesta
sterblicher, oft ganz gewohnlicher Menschen zum Gegenstand, reichten
in der Regel nicht allzuweit zuriick und konnten von jedem beliebig, auch
dem Hérensagen nach, erzihlt werden. Meist bezeichnete man alle Uber-
lieferungen, die von nachurzeitlichen Geschehnissen handelten, bei denen
der unmittelbare Kontakt zu den Jenseitsmichten bereits weitgehend
verlorengegangen war und man nur mehr in Ausnahmefillen mit echten
Offenbarungserlebnissen rechnen konnte, als »unwahre Geschichten«
(false stories).™

Von bestenfalls duerst »flachem« und wenig zuverlissigem Wahr-
heitsgehalt galten schliellich Erzihlungen, die Ereignisse der jlingsten
Vergangenheit betrafen, wie sie den Gegenstand der tiglichen Konversa-
tion bildeten. Die Berichte stimmten nur selten {iberein, da jeder das
Geschehene ein wenig anders erlebt, beziehungsweise aus unterschiedli-
chen Quellen davon erfahren hatte und auch seinerseits bei der Wieder-
gabe das eine hervorhob und dramatisierte, das andere aber bagatellisierte
oder ganz fortlie}. Und nicht zuletzt mischten sich auch personliche
Interessen, Neigungen und Klatschsucht mit ein. Die Informationen
waren oberflichlicher, fliichtiger Art und »streuten« entsprechend mehr.
Sie kamen weder geradlinig und verldRlich geleitet von fern noch aus der
Tiefe. Sie entbehrten der Buirgschaft durch transzendente Instanzen.

Daher wufdten auch jene mehr und standen der Wahrheit niher, die
ein hoheres Alter als andere besafen. Bereits Fiinfjihrige waren darin
Dreijihrigen {iiber, Initiierte Nichtinitiierten. Altere verfiigten iiber ein
Mehr an Erfahrung. Sie hatten hiufiger Gelegenheit gehabt, Erlebtes zu

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hellsehen. Von der Moglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken | 89

durchdenken, zu iiberpriifen, mit anderen zu diskutieren und entspre-
chend verlafllichere Schliisse daraus zu ziehen. Thr Wissen wuchs mit den
Jahren. Und zudem standen sie zuletzt als Alteste den Ahnen am nich-
sten, die an Erfahrung noch ihnen iiberlegen waren, wie diesen die Gei-
ster und Gotter bis hinauf zum uranfinglichen Schopfergott, dem iltesten
aller, der allein Allwissenheit beanspruchen kann.

Alteste ragen, wie die Gola in Liberia sagen, »mit ihren Képfen schon
in die andere Welt«; ihre Augen tun sich gleichsam auf, sie beginnen
Dinge zu sehen, die ihnen im Leben verborgen geblieben waren —
»Traumdinge, die ihnen in anderer Form als durch Erfahrung zuteil
geworden sind«." Sie schopfen nicht nur, wie sich die amerikanische
Ethnologin Anne Fuller auch von libanesischen Bauern bestitigen lief3,
aus dem, was sie im Leben gelernt und erlebt haben, sondern, wenn auch
nur anniherungsweise, aufgrund ihrer Nihe zum Tod auch aus »jenem
hoheren Wissen, das Gott besitzt«."* Trafen sie eine Entscheidung, konn-
ten sie sich ebenso auf ihre tiberlegene sikulare Erfahrung wie gegebe-
nenfalls einen Traum berufen, in dem ihnen die Ahnen dazu geraten
hatten. Selbst wenn man nicht verstand, was sie meinten, biirgte doch
ihre Autoritit dafiir, daf} man ihnen Vertrauen schenken konnte. »Ein
einfacher Bauer mafit sich nicht an, die Wahrheit von allem zu wissen |[...]
Er sinniert nicht dariiber, sondern fragt: >Wer war es, der das gesagt hatx,
und trifft danach seine Entscheidung, ob er es fiir richtig halten soll.«™
Weisheit und Wahrheitsbewufitsein erreichen im Alter ihren Héhepunkt.
Alte Leute, erklirte ein Oberhaupt der Moba in Togo dem deutschen
Ethnologen Jiirgen Zwernemann, »kénnen nicht liiggen«."™

Mit der Wahrheit verantwortlich umzugehen, waren auf Erden daher
am ehesten die Altesten, in differenzierteren Gesellschaften mehr noch
die Oberhiupter und Koénige autorisiert, deren Status sie iiber die Ahnen
hinaus selbst den Gottern naheriickte. Ein Hiuptling, waren die Mandari
im Sudan der Auffassung, trifft grundsitzlich nur richtige Entscheidun-
gen; denn »aus ihm spricht Gott«."> Die Konige der Kam im Norden
Nigerias galten gar selbst als Gétter und waren schon insofern, gleich
diesen, auRerstande, andere zu tiuschen, geschweige denn zu liigen."®
Ramses II. (1290-1224 v. Chr.) wurde mit den Worten gehuldigt: »Der
Thron deiner Zunge ist ein Tempel der Wahrheit, und Gott sitzt auf dei-
nen Lippen.«'7 Und nicht minder sprach auch aus den altisraelitischen
Kénigen Gott. Von David (ca. 1004-965 v. Chr.) rithmt die Heilige Schrift,
er komme »an Weisheit dem Engel Gottes gleich, dafl er alles weif}, was
auf Erden vorgeht«."

Konige sprachen daher, wie Propheten, bisweilen in »dunklen« Wor-
ten. Die menschliche Sprache setzte der gottlichen Botschaft Grenzen; sie
fafite sie lediglich unvollkommen, bog und brach sie. Schien unverstind-
lich, was der Herrscher sagte, und war kein »Speaker« zugegen, der die
Verlautbarung »iibersetzte«, zweifelte man dennoch nicht daran, daf er
die Wahrheit sprach. »Wenn du mit dem Konig gehst«, lautete — nicht

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | Der sechste Sinn

ganz ohne Augenzwinkern — eine Empfehlung der Gola, »und es regnet,
achte gut auf seine Worte. Vielleicht sieht er zum Himmel auf und sagt:
»Sieh, wie die Sonne scheint und wie klar es ist«. Dann solltest du sagen:
»Ja, mein Konig, die Sonne scheint, und noch nie hat es einen so klaren
Tag gegeben««™ Nicht etwa aus purer Botmifigkeit, sondern weil im-
mer moglich bleibt, daf} damit etwas Besonderes, vielleicht eine geheime
Wahrheit zum Ausdruck gebracht werden soll, die der metaphorischen
Umkleidung bedarf, weil sie nicht fir die Ohren aller bestimmt ist oder
ihnen unzutriglich wire.

Allein die Art Wissen, wie man sie aus Triumen und anderen Weisen
der auRersinnlichen Wahrnehmung gewinnt, entsprach nach Uberzeu-
gung der Jibaro in Ecuador (und ebenso vieler anderer Vélker) »der wah-
ren Realitit« (true reality). Das bewufite Erleben galt ihnen demgegeniiber
als wenig verliRlicher, allezeit durch Trug und Tduschung verformbarer
Sinnenschein.™® Die Suku im dquatorialen Zentralafrika schieden begrift-
lich zwischen »denken« (ku-baanza), das sich der abwigenden Uberle-
gung, Vermutung und Schluf$folgerung bedient, und »wissen« (ku-zaaya),
womit das Initiations- und Geheimwissen sowie, als Frucht dieser Kennt-
nis, magisches Wirkvermogen gemeint war. Nur dieses, neben der Beleh-
rung durch Altere iiberwiegend auf »mystische« Weise, durch Visionen,
Divinationspraktiken und Seelenreisen gewonnene Wissen wurde als
wahrheitsgemdfs, als true knowledge begriffen; es konnte nicht rational er-
schlossen, sondern allein »entdeckt« (discovered) werden, da es eine ande-
re als die dem Menschen unmittelbar vertraute, das heifft die auflerle-
bensweltliche Realitit betraf (»it exists objectively outside the Suku«).” Die
jenseitige, unsichtbare Welt hinter der sinnlich wahrnehmbaren Flucht der
Erscheinungen, einzig sie, »die Welt dessen«, wie der Schweizer Ethnolo-
ge Gerhard Baer die entsprechende Auffassung der Matsigenka in Peru
wiedergibt, »was man in der alltdglichen Wirklichkeit nicht sieht, das dem
gewohnlichen Auge Verborgene, ist das Wirkliche«."*

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Geisterglaube
Vom Umgang mit Engeln, die glicklich,

und Teufeln, die unglicklich machen

Doch nur kaum in diesem apodiktischen Sinne. Denn offenkundig ent-
sprach nicht alles, was sich dem Augenschein entzog, der true reality oder
gar lauterer »Wahrheit«. Daft hitte bedeutet, daf es allein irrende Men-
schen und infallible Gétter, eine irdische und, sauber geschieden von ihr,
eine rein transzendente Welt gab. Die tigliche Erfahrung jedoch lehrte
nun mal, daf sich dazwischen, vielfiltig ineinander verwoben, geschach-
telt und abgestuft, mal dichter gedringt, mal weitldufig auseinandergezo-
gen, der Ubergangsbereich zwischen irdischer Binnen- und iiberirdischer
Auflenwelt dehnte, der Anteil an beiden hatte und entsprechend von Krea-
turen der unterschiedlichsten Ubergangsart bevélkert sein mufte.
Menschen in den Zentralarealen der modernen, hochzivilisierten
Welt kénnen sich heute, »aufgeklirt«, wie sie sich diinken, kaum mehr
vorstellen, dafl ihre Vorfahren iiber Jahrzehntausende hin, ja bis vor ver-
hiltnismaRig kurzer Zeit, wie im iibrigen noch in der Gegenwart der
iiberwiegende Teil der Menschheit, iiberzeugt waren, von ganzen Heer-
scharen von Geistern umgeben zu sein, mit denen sie buchstiblich auf
Schritt und Tritt in Berithrung gerieten, auch wenn ihnen das nicht im-
mer deutlich zu Bewufitsein kam. Geister waren — und sind, wie gesagt,
nach dem Glauben vieler noch immer — allgegenwirtig. Sie folgen dem
Menschen »dicht auf den Fersen, blenden seine Sinne, dringen in ihn ein,
quilen und betriigen und foltern ihn in tausend wunderlichen und mut-
willigen Arten«.” Denn wie anders hitte man sich erkliren sollen, dafl
plétzlich, ohne ersichtlichen Grund, ein Topf vom Wandbord fiel und
zerbrach, dafl man im Wald iiber eine Wurzel stolperte und sich den
Knochel verstauchte, daf ein sonst furchtsames Tier nicht auswich, son-
dern stehenblieb und einen unverwandt ansah, daf man einen Hexen-
schuf erlitt, der Pfeil das Jagdwild verfehlte oder man unverhofft von
einem herabfallenden Tannenzapfen getroffen wurde? Sichtlich waren da

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | Der sechste Sinn

Krifte wirksam, die irgendjemand absichtsvoll in Gang gesetzt haben muf3-
te. Denn fiir »Zufille« war im Weltbild primoderner Gesellschaften kein
Platz. Hiufig machte man den Zauber eines mif3giinstigen Zeitgenossen
dafiir verantwortlich. Doch gab es geniigend Fille, in denen dieser Ver-
dacht nur kaum in Betracht kam. Und dennoch war man sichtlich das
Opfer eines Anschlags geworden — dessen Urheber allerdings unsichtbar
blieben. Die Vermutung lag daher nahe, dafl es sich um Agenzien spiritu-
eller Natur handeln muflte. Da es wenig plausibel schien, dal Gétter sich
mit derartigen Kleinlichkeiten abgaben, konnten nur nichtgottliche, nie-
driger geartete Geistwesen die Hand im Spiel haben. Im Mittelalter, als
die Kirche in Europa noch nicht so recht Fuf} gefafit hatte, machten sie
selbst vor den Pforten der Kloster nicht Halt. Hier wufte man allerdings,
in wessen Sold sie standen. Richalm von Schéntal, Anfang des 13. Jahr-
hunderts (ca. 1216-1219) Abt der Zisterze Schontal (im Jagsttal), belegt das
minutis in seinem Liber revelationum (»Buch der Enthiilllungen«). Tig-
lich, ja stiindlich sah er sich den Anfechtungen der verschiedensten »Teu-
fel« ausgesetzt, die nicht nur sein Fleisch, sondern auch seinen Geist in
Versuchung fithrten. Erkiltungen, Auswurf, Ubelkeit, selbst Alterser-
scheinungen wie Faltenbildung und Muskelschwiche waren seiner Uber-
zeugung nach ihr Werk. An Festtagen mischten sie sich gern unter die
Ménche im Refektorium, wenn gewohnlich ein edlerer Wein als gewohn-
lich in den Pokalen funkelte. Und schon bald wurde ihr unseliger Einfluf
offenbar, wenn einer der Zecher das heulende Elend bekam, andere nicht
mehr Herr ihrer Sprache waren oder unsicheren Schrittes singend und
lirmend durch die Halle schwankten.”

In traditionellen Gesellschaften hatte sich zudem die Annahme, daf3
derartige unliebsame Erfahrungen auf ganz konkrete Geistmichte zu-
riickzufithren waren, immer wieder mal dadurch bestitigt, daf} sie gele-
gentlich auch sichtbar in Erscheinung traten, das heifdt sich gewisserma-
Ren »materialisierten«. Uber ihre Natur sagte das an sich noch nichts aus,
da sie ihre Gestalt ganz nach Belieben und Anlafl wihlen und jederzeit
wandeln konnten. Immerhin bot das — gesetzt, die Erscheinung versetzte
einen nicht in lihmenden Schrecken — die Moglichkeit, in angemessener
Weise zu reagieren, das heiflt bestimmte Schutz- und Abwehrmafinah-
men zu ergreifen oder auch, wie unter Menschen, in Kommunikation mit
ihnen zu treten, sei es, um sie versdhnlich zu stimmen oder ihnen Opfer-
angebote und Versprechungen zu machen.

Eigentlich konnten sich die Geister auf jede sichtbare Weise verkér-
pern; meist handelte es sich jedoch — und das erweckte den Argwohn —
um seltener vorkommende, ungewohnliche Erscheinungen: farbige,
bizarr gestaltete Steine, Tiere, die man bei Tag nur kaum zu Gesicht
bekam, einzeln stehende grofle Biume, Flimmchen tiber sumpfigem
Geldnde bei Nacht, Sternschnuppen sowie Wind-, Wasser- und Sandho-
sen. Uberwiegend aber traten sie in Tiergestalt auf. Tiere besallen wie
Menschen eine Freiseele, die sie verdringen, deren Platz sie einnehmen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geisterglaube. Yom Umgang mit Engeln und Teufeln | 93

konnten — es handelte sich dann sozusagen um »besessene« Tiere. Zwar
waren sie imstande, sich jeder Form zu bedienen, doch scheint es, als ob
sie bestimmte Tierleiber bevorzugt hitten. Meist traten gutartige Geister
als sanftmiitige Tiere, etwa als Rehe, Hirsche, Elche, Schwine, Wiedehop-
fe, Storche oder Straufle, iibelsinnige als Raub- und Kriechtiere, bei-
spielsweise als Schakale, Wolfe, Tiger, Schlangen, Reptilien und Skorpio-
ne auf.

Entschieden gefiirchteter jedoch waren Geister, die den Menschen in
ihrer, aber auch dann zumeist irgendwie abgewandelter Gestalt gegeniiber-
traten. Zwar konnten sie iiberaus schén und verfithrerisch erscheinen,
doch nur um ihr Opfer um so sicherer in ihre Netze zu locken; oder sie
traten in der Maske des Biedermanns auf, lieRen aber auch dann irgend-
wann sozusagen den Bocksfufd unter der Kutte hervorfahren. Schlimmer
indes waren jene, die ohne alle Umschweife in Erscheinung traten. Of-
fenbar kannten ihre Phantasie und Erfindungskraft dabei keinerlei Gren-
zen. Sie zeigten sich in den absonderlichsten — und vor allem méglichst
schreckerregenden — Gestalten, halb Mensch, halb Tier, meist dicht be-
haart, mit Rettigkopf, tellergroen feurigen Augen, griinem, zottigem
Haar, kupfernen Krallen und riickwirts gewandten Fiiflen, die Frauen mit
uberlangen, tiber die Schultern geworfenen Briisten, mal als bucklige
Zwerge mit alten, runzeliibersiten Gesichtern, mal als grobschlichtige
Riesen mit Hunger auf Menschenfleisch, mal auch in der Form fahler
Skelette. Die Iglulik-Eskimo kannten zum Beispiel weibliche Geister, die
in grofler Zahl an den Meereskiisten lebten. Sie trugen, wie Knud Ras-
mussen von seinen Gewihrsleuten erfuhr, »spitze Kapuzen aus Haut auf
dem Kopf, absonderlich kurze Hosen aus Birenfell, lange, schwarzgemus-
terte Stiefel und Umhinge aus Robbenleder. Ihre Fiifle sind nach oben
gedreht, so daf es scheint, als gingen sie auf den Fersen. Den Daumen
halten sie nach innen iiber die Handfliche gedriickt, die Arme stindig
erhoben, mit den Hinden zusammen. Thr Kopf wackelt fortwihrend hin
und her. Ruft man sie an, zeigen sie sich stets heiter und fréhlich. Nicht
grofRer als der Arm eines Mannes, gleichen sie siiflen kleinen, lebenden
Puppen.«?

Indessen, ob sie sich nun in Steinen, Tieren oder Wasserhosen ver-
korpern: letzten Endes stehen sie doch den Menschen am nichsten. Sie
leben gleich ihnen — sofern sie nicht ein Solitirdasein vorziehen — in
Familien, Klanen und Stimmen, heiraten, haben Kinder, zanken sich und
feiern rauschende Feste.* Auch besitzen sie eine eigene Sprache, die
weltweit iibereinstimmend als eine Art Pfeifen beschrieben wird. Doch
welche Erscheinungsform sie immer auch wihlen, stets kann man sie
daran erkennen, daf} sie — als gleichsam masselose Wesen — weder einen
Schatten werfen noch im Wasser oder auf glinzenden Oberflichen ein
Spiegelbild hinterlassen.’

Und Geister gehen auch mit der Zeit. In den »entwickelteren« Regio-
nen der Welt, in denen die Maschinen ihre diinnen Stimmen zu tiber-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | Der sechste Sinn

drohnen und sie zu verdringen drohen, reagierten sie, kraft ihrer schier
unerschopflichen Verwandlungsfihigkeit, ebenso rasch wie den Gege-
benheiten entsprechend. 1954 iberflog erstmals ein Flugzeug eine Sied-
lung der Tonga in Sambia. Eine Frau geriet dariiber derart in Schrecken,
daf} sie Hals iiber Kopf in den Busch floh und nur miithsam wieder zur
Riickkehr bewegt werden konnte. Wenig spiter erschien ihr das Flugzeug
im Traum und offenbarte ihr neue Lieder, Tanzschritte und Trommel-
rhythmen, die alsbald weite Verbreitung fanden. In der Folge traumten
auch andere Frauen von Flugzeugen, dann von Traktoren, Motorbooten
mit Schleppnetzen, ja selbst Eisenbahnziigen. Die Geister ergriffen von
ihnen Besitz und bedienten sich ihrer als Medien. Wer von einem »Trak-
tor« besessen war, rieb sich mit Dieseldl ein und schleifte schwere Ketten
iiber den Tanzplatz.®

Geister sind Teil der Wirklichkeit. Sie lassen sich héren und sehen,
manchmal auch riechen, und visualisieren sich gegebenenfalls in zeitge-
mifR adiquater Weise. Man hat immer zumindest die Chance, mit den
Schrecken, die ihre Erscheinung ausldst, umzugehen. Oft spiirt man ihre
Anwesenheit auch nur. Carl Gustav Jung berichtet von einem derartigen
Erlebnis, das ihm 1916, auf dem Hohepunkt einer personlichen Krise,
widerfuhr. Seit Tagen hatte es in seinem Haus gespukt. Eines Sonntag-
morgens ging die Tirklingel. Er 6ffnete, sah jedoch niemanden drauflen
stehen. Er empfand »die Luft« als driickend »dicht«. Er fiihlte, daf} etwas
im Gange war: »Das ganze Haus war angefiillt wie von einer Volksmenge,
dicht voll von Geistern. Sie standen bis unter die Tiir, und man hatte das
Gefiihl, kaum atmen zu kénnen.«”

Treten gewohnliche Geister auch zumeist einzeln in Erscheinung, so
werden sie doch iiberwiegend als Gattungswesen begriffen; anders als
Gotter also ohne personliche Ziige, Individualitit und Namen, aber analog
zu den Fremdvilkern, mit denen sie die exosphirische Umwelt teilen.
Beide sind viel zu zahlreich und mangels dauerhafter Beziehungen zu
ihnen kaum hinreichend bekannt, als dafl man sie deutlicher voneinander
unterscheiden kénnte. Insofern schreibt man auch Geistern einer gege-
benen Gattung — Wald-, Erd-, Fluk-, Berggeistern usw. — immer nur Kol-
lektiveigenschaften zu. Gleich Fremdvélkern (»Barbaren«) erscheinen sie
artmiRig anomal® und gelten zumindest als launischen, eigentlich aber
generell bosartigen Wesens, allezeit mit Bedacht darauf aus, die Menschen
zu drgern und zu verunsichern, mehr noch zu schidigen und zu quilen,
ja sie womoglich vollends ins Verderben zu ziehen.

Geister sind typische Ubergangsexistenzen zwischen den geordneten
Welten der Gétter und Menschen. Daher ihre genuine Instabilitit, die sie
unausgeglichen erscheinen und stindig die Gestalt wechseln i3t und, da
ihnen die Gétter unerreichbar sind, hinzieht zu den ihnen niher stehen-
den Menschen, die sie um ihrer ausgewogenen Geschopflichkeit willen
beneiden, die sie an sich zu binden und zu beherrschen versuchen, um
teil an ihrem gliicklicheren Dasein zu haben. Meist gelingt ihnen das

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geisterglaube. Yom Umgang mit Engeln und Teufeln | o5

jedoch nicht, so da sie verirgert werden und sich von ihrer bosartigen
Seite zeigen. Kommt es indes zu freundlichen, ja intimen Beziehungen,
wie das gelegentlich durchaus der Fall ist, helfen sie ihren Schiitzlingen,
bewahren sie vor Gefahren und bescheren ihnen Gliick und Erfolg, ge-
wohnlich das ganze Leben lang.

Letzten Endes liegt ihr Wesen in ihrer Entstehung begriindet. An sich
lief ihre Existenz den Intentionen des Schopfers zuwider. Doch mangelte
es ihm anfangs noch an Erfahrung; er achtete nicht genau auf alles, ver-
gafd etwas oder machte Fehler. Geister konnten ihr Dasein so einem Ver-
sehen, MiRgriff, auch purem Zufall verdanken. Einem malaiischen My-
thos zufolge hielt das Lehmmodell des ersten Menschen nur, weil der
Schopfer ihm eiserne Stiitzen eingezogen hatte. Allerdings kam er auf
diesen Gedanken erst beim zweiten Versuch, da beim ersten der Torso,
als er ihm seinen Odem einblies, »explodiert« war. Aus den verkohlten
Triimmern, die weithin tberall niedergingen, entstanden die Geister —
Produkte aus Ungeschick und Bruchwerk. Ahnlich unbeholfen stellte sich
Gott auch nach einer auferbiblisch-jiiddischen Uberlieferung an. Hier
hatte er zunichst statt der Leiber die Seelen der ersten Menschen erschaf-
fen. Als er nun fortfahren und die Kérper bilden wollte, wurde er vom
Sabbat tiberrascht — er hatte nicht bedacht, wie lange genau er brauchen
wiirde. Er unterbrach seine Arbeit und hinterlief} unfertige Geschopfe in
Gestalt leibloser Seelen. Handelte er in diesen Fillen striflich uniiberlegt,
waren es nach hinduistischem Glauben Empfindungen quilenden Un-
wohlseins, die ihn gezielt zur Erschaffung bosartiger Geistwesen bewo-
gen. Nachdem er seine Arbeit weitgehend getan hatte, iiberfielen ihn
nimlich Hunger und Durst. Das nahm ihm die Laune. Sein Sinn verfin-
sterte sich, und er erschuf Wesen, die seiner Stimmung entsprachen:
miflgestaltete Kreaturen, hungernd und ausgemergelt, ziigellos, grausam
und gierig nach Menschenfleisch. Hiufiger jedoch hat Gott nicht unmit-
telbar mit der Entstehung der Geister zu tun. Sie bildeten sich, wie die
Mythen vieler Volker berichten, irgendwie von selbst, etwa wie Ge-
schmeif aus verrottendem Fleisch, aus Asche von Verbranntem oder Rest-
und Abfallstoffen der Schopfung.® Aber natiirlich zeigten sie sich von
ihrer unangenehmen Seite und begannen den Menschen zuzusetzen erst
nach dem Stindenfall, als Gott sich enttiuscht in die Tiefen des Alls zu-
riickgezogen hatte und nicht mehr allzusehr Interesse an den Geschicken
der Menschen nahm. »Siinde«, so beispielsweise der Glaube im alten
Mesopotamien, »brachte Dimonenherrschaft mit sich, diese wiederum
hatte Krankheit zur Folge.«™

An Ablagerungsstitten zerfallenden Stoffs, dem Nihrboden, aus dem
sie einstmals entstanden, ist Geistern auch heute noch am wohlsten.
Universaler Vorstellung nach halten sie sich bevorzugt in Kehricht,
Schmutz und Unrat, auf Dung- und Abfallhaufen, in Stillen, Latrinen,
Miihlen (in denen Korn zermahlen wird und sich viel Staub befindet) und
verlassenen, verfallenden Gebiuden (Ruinen) sowie an Orten auf, an

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | Der sechste Sinn

denen — etwa durch einen Unfall oder Mord — Blut flofs und sich zersetz-
te: dort also, wo Reinheit und Urdnung iibergehen in Zerfall und Aufls-
sung.” Daher die verbreitete Regel, tiglich wenigstens einmal Haus und
Hof zu kehren, das Geschirr zu reinigen und sich mehrmals, vor allem
vor den Mahlzeiten, Hinde und Mund zu waschen.™

In analogem, erweitertem Sinne finden sich Geister ferner auch
besonders an typischen Grenz- und Ubergangsstellen zwischen Eigen- und
AuRenwelt, Kulturland und Wildnis, Diesseits und Jenseits vor: an Kreu-
zungen, wo sich zwei oder mehrere Grenzlinien topographisch geschie-
dener Riume schneiden, in Schwellenbereichen, an FluRiibergingen und
Wasserfillen, in Schluchten, Hohlen, Brunnen und Quellen, auf hohen,
karstigen Bergen, an Pissen, auf Friedhofen, in Stimpfen, Wiisten und
einzelnstehenden hochaufragenden Biumen.”

Doch sind sie auch dort nicht immer aktiv. Wiederum leben sie
gleichsam auf und treibt es sie ganz besonders um zu Ubergangszeiten.
Zu hiiten hat man sich also an den besagten Stellen vor ihnen namentlich
wihrend der Mittagszeit (vgl. die »Mittagshexe« im osteuropiischen
Volksglauben), in der Abend- und Morgendimmerung, nachts, vor allem
um Mitternacht, und zu — biographischen, sozialen und kosmischen —
Wendezeiten, wie allen voran zu Neujahr, das heifdt in der Zeit »zwischen
den Jahren« beziehungsweise Jahreszeiten (Sommer und Winter, Trok-
ken- und Regenzeit).

Als »Internaturen« erscheinen Geister, anders als Gotter, nicht nur
eher, sondern mehr noch der irdischen Welt zugehérig. Die meisten sind
an bestimmte Lokalititen (Quellen, Stimpfe, Wiisten usw.), einige an die
Elemente Erde, Wasser, Feuer und Luft (bzw. den Wind, wie die Winds-
braut z.B.) gebunden. Uberblickt man den »Befunds, so lassen sie sich
insgesamt etwa wie folgt klassifizieren:

GEISTER NICHTMENSCHLICHEN URSPRUNGS
I. Gruppengeister

a) Gutartige Geister: Zu ihnen zihlen vor allem personliche Schutzgeister, die
einen bestimmten Menschen sein Leben lang wachsam begleiten, ihm
helfend zur Seite stehen, vor drohenden Gefahren erscheinen, um ihn zu
warnen, ihm in akuten Fillen beispringen und zuletzt seinen Tod ankiin-
digen™; Hausgeister, meist in Zwergen- (Heinzelminnchen), Kobold-
oder Schlangengestalt, die unter der Schwelle, dem Herd oder den Dielen
des Wohnraums hausen, Haus und Hof vor Schaden, etwa durch Brand
oder Blitzschlag, und den Anschligen bosartiger Geister und Zauberer
schiitzen®; Familien-, Klan- und Stammesgeister, die Sorge fiir die Ge-
sundheit, die Fortpflanzung, den wirtschaftlichen Erfolg, den sozialen
Frieden und Schutz der ihrer Verantwortung unterstehenden Verwandt-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geisterglaube. Yom Umgang mit Engeln und Teufeln | 97

schaftsgruppen trugen™; Feen (im mediterranen Bereich die Peris), die
immer weiblichen Geschlechts und meist auffallend schoén sind, betérend
zu singen vermdgen, hiufig hoch in den Bergen in Eis- oder Kristallbe-
hausungen leben, Gemsen halten und Jiger und Hirten vor Gefahren
bewahren und zu Gliick und Reichtum verhelfen — sofern sie jedenfalls
ein »reines«, das heiflt ein untadeliges Leben fithren"”; schlieRlich die
Engel (in Judentum, Christentum und Islam).

b) Ambivalente Geister: Zu ihnen zihlen (in Europa) zum Beispiel die
Elfen (die Vilen der Siidslawen), die tiberwiegend weiblichen Geschlechts
und méidchenhaft schén sind, langes Haar tragen, im Wald, auf Biumen
und Wiesen leben und sich in mondhellen Nichten auf einsamen Lich-
tungen mit Singen, Tanzen und Spielen unterhalten; an sich von gutmii-
tigem Naturell, konnen sie sich aber auch boshaft und rachsiichtig zeigen
und namentlich Menschen, die sie heimlich beobachten, Krankheit, Ver-
derben und Tod bringen'™; die Berggeister, gewdhnlich beiderlei Ge-
schlechts, in Zwergengestalt mit groRem Kopf, hiufig geschickte Schmie-
de, die Hirten und vom Wege Abgekommenen helfen, Bergleute auf
Erzvorkommen und verborgene Schitze hinweisen und so Gliick, unter
Umstinden, wenn die Menschen ihre Hilfe mit Undank lohnen oder sie
geringschitzig und schlecht behandeln, aber auch Ungliick bringen
konnen, indem sie das Vieh in Abgriinde stiirzen, Unwetter auslésen und
Lawinen lostreten.™

c) Bosartige Geister: Zu ihnen zihlt die weit iiberwiegende Mehrheit
der »Naturgeister«, das heiflt der Wald-, Busch-, Wasser-, Sumpf- und
Wiisten-, auch vieler Berggeister (z.B. an Pissen); sie lieben es, Men-
schen, die unvorsichtigerweise weit draufen allein, und namentlich
nachts, unterwegs sind, heimtiickisch und plétzlich von hinten zu attak-
kieren, auf Abwege und sumpfiges Gelinde zu locken, ihnen in furchter-
regender Gestalt zu erscheinen, um sie zu lihmen, in den Wahnsinn zu
treiben und zu Tode zu erschrecken, oder sie auch in ihren Bann zu zie-
hen und sich gefiigig zu machen.? Besonders gefiirchtet waren (in Euro-
pa, Asien und im Mittelmeerraum) die den Elfen verwandten Nixen,
gleich diesen weiblichen Geschlechts und mit langem (meist griinem)
Haar, das sie wieder gerne und sorgsam zu kimmen pflegten; nachts bei
Mondschein entstiegen sie Teichen und Seen im Wald, sangen und tanz-
ten und versuchten, Minner, die in ihre Nihe kamen, zu verfithren, um
sie anschlieRend ins Wasser zu ziehen, so dafd sie ertranken.*

2. Individualgeister

a) Gutartige Geister: Zu ihnen zihlen Haus-, Schiffs- und Schutzgeister,
sofern sie keiner Gruppe angehéren, das heifit als Solitire auftreten,
spezifische, nur ihnen eigene Eigenschaften, manchmal auch einen Na-
men (wie z.B. der Klabautermann) besitzen und immer in derselben
Gestalt auftreten; ferner Tierherrinnen bzw. Tierherren, die Verantwortung

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | Der sechste Sinn

fiir Vermehrung und Fortbestand der einzelnen Fisch- und Tierarten
tragen und entsprechend etwa Fisch-, Robben-, Elch-, Biren- oder Adler-
gestalt besitzen.*

b) Bosartige Geister: Zu ihnen zihlen in der Hauptsache die Oger,
gewohnlich in grobschlichtiger, menschenidhnlicher Riesengestalt, manch-
mal mit spitzen (Amur-Tungusen), manchmal mit mehreren Kopfen
(Armenier) gedacht, die in Bergh6hlen, Schluchten oder Behausungen tief
im Wald, allein, mit Ehefrau oder ihrer Mutter zusammen, gelegentlich
auch in kleinen Gruppen (wie die Kyklopen) leben, immer Eigennamen
tragen (z.B. Polyphem), meist dumm sind und eine besondere Vorliebe
fiir Menschenfleisch besitzen.*

GEISTER MENSCHLICHEN URSPRUNGS

a) Gutartige Geister: Zu ihnen zihlen die Ahnen (die Laren der Romer),
die im Totendorf unter der Siedlung ihrer Nachfahren leben, allezeit in-
tensiven Anteil an den Geschicken ihrer Hinterbliebenen nehmen, ihnen
zu Gesundheit, Fruchtbarkeit und Erfolg verhelfen, im Traum erscheinen,
um sie vor Fehlverhalten und Gefahren zu warnen oder ihnen in kriti-
schen Situationen mit Rat und Tat zur Seite zu stehen, sie gleichwohl aber
auch, wenn sie schwere Vergehen wider die Tradition begangen haben,
mit Krankheit, Unfillen und Ernteeinbuflen, ja dem Tod bestrafen, bis sie
sich dann zu gegebener Zeit, gewdhnlich nach drei bis fiinf Generationen,
erneut unter den Ihren reinkarnieren.

b) Bosartige Geister: Zu ihnen zihlt universaler Vorstellung nach das
(stindig sich mehrende) Heer der eines Schlimmen Todes, das heiflt
vorzeitig aufgrund einer fluchwiirdigen Verfehlung durch Tabubruch,
schweren Schadenszauber, einen tédlichen Unfall oder Mord Verstorbe-
nen (die Lemuren bzw. Larven der Romer und »Verdammten« oder »Ver-
lorenen Seelen« des europiischen Volksglaubens), die niemals formell auf
rituelle Weise bestattet, sondern fliichtig im Busch verscharrt oder ledig-
lich abgelegt werden, daher nicht ins Totenreich finden und bevorzugt an
lebensfeindlichen Orten, wie in Stimpfen (z.B. in Osteuropa) oder unter
Gletschern (in den Alpen), das heifdt in Grenzbereichen zwischen den
Welten hausen, ruhelos umgetrieben und darauf aus, sich an den Leben-
den fuir ihr unseliges Schicksal zu richen.** Einige bleiben auch iiber
Jahrhunderte hin an den Ort ihres Verbrechens oder gewaltsamen Todes
gebunden und gehen dann dort als Gespenster um.*

Daf? es Geister gab, daran zweifelte (frither) niemand. Nicht nur, daf} dies
die — heilvolle oder unheilvolle — Erfahrung ihrer Eingriffe in die Geschik-
ke der Menschen lehrte; viele spiirten, horten oder sahen sie auch. Nicht
wenigen erschienen sie im Traum, manchen drauflen in Busch und Wald
oder an bestimmten, dafiir beriichtigten Stitten (sog. loca infesta®). An-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geisterglaube. Yom Umgang mit Engeln und Teufeln | 99

dere, wie Kinder und Sterbende meist generell®’, in Trance Befindliche
(wie insbesondere Schamanen) und solche, die das »Zweite Gesicht«
besafen, das heiflt wihrend einer Wende- beziehungsweise Ubergangszeit
gezeugt oder geboren worden waren (z.B. Neujahrs- und Sonntagskin-
der®®), konnten sie, wie schon erwihnt, allezeit schauen und davon be-
richten.

Geistigen Wesenheiten gegeniiber, die zu segnen wie zu schaden, ja
zu toten vermochten, konnte der Mensch nicht gleichgiiltig bleiben. Vor
den tibelsinnigen suchte man sich durch geeignete magische Vorsichts-
und Abwehrmafnahmen — Reinlichkeit, in kritischen Fillen strikte Aske-
se, ferner Amulette, Feuer (Licht), Eisen (das Geister besonders schreckt)
und Verhiillung der offenen Kérperpartien (Geschlechtsorgane, Mund,
Augen) - zu schiitzen, teils auch ihre unguten Neigungen durch Opferga-
ben zu destimulieren. Eine verlifliche Gewihr bot das allerdings nicht.
Viele Geister hatten noch menschliche Wesensanteile genug, um so etwas
wie Liisternheit und ERgier zu verspiiren. Doch bedurften sie zur Befrie-
digung ihrer Leidenschaften menschlicher Leiber. Also setzten sie sich
mit den Menschen zu Tisch und lieRen jene, die es mit der Reinlichkeit
nicht allzu genau nahmen und sich zum Beispiel vor der Mahlzeit nicht
die Hinde gewaschen hatten — denn an andere kamen sie nur schwerlich
heran - fiir sich mitessen, so daff diese den Eindruck unziemlicher Ge-
fraRigkeit erwecken mufiten.>® Oder sie nutzten die Nacht, schlichen sich
zu den Menschen aufs Lager und verkehrten mit thnen — was entspre-
chend wolliistige Traumerlebnisse hervorrief. Andere wieder, namentlich
Wassergeister, erschienen jungen Minnern und Frauen, die allein unter-
wegs waren und ihr Gefallen fanden, in betérend schoner Gestalt, lockten
sie vom Weg ab und verfiihrten sie, ihnen beizuwohnen. Unter Umstin-
den blieb der Genuf nicht ohne Reue. Oft waren die Opfer anschlieRend
nicht mehr imstande, mit Menschen geschlechtlichen Umgang zu pfle-
gen. Auch wurden sie ihre Geisterbuhlen kaum mehr los; brachten sie es
dennoch zuwege, legten ihnen diese das als Untreue aus und schlugen sie
mit Wahnsinn oder téteten sie. Manchmal trugen die unheiligen Bezie-
hungen auch Friichte — auf Geister- wie auf Menschenseite; doch gerieten
die Kinder selten gut; irgend etwas »stimmte nicht« mit ihnen® Noch
bis ins 17. Jahrhundert waren Philosophen und Theologen in Europa der
Meinung, daf Engel in der Lage seien, Scheinimitationen echter Korper
herzustellen, denen sie zwar keine Seele zu verleihen vermochten, derer
sich aber dann die Geister bedienten, so dafé sie gleichwohl wie lebendig
wirkten. Allerdings hielten weder ihre »Physis« noch ihr Funktions- und
Leistungsvermogen den Vergleich mit ihren natiirlichen Vorbildern aus —
»das stellen Menschen, die sich auf sexuellen Verkehr mit solchen Imita-
tionen einlassen, nicht ohne Bedauern fest«." Schlieflich nahmen tiber-
all auf der Welt Geister auch bei Tage gewaltsam Besitz von Menschen,
dringten sich in ihre Seelen und driickten, wonach sie verlangte, durch
deren Gestik, Mimik und Sprache aus. Solche Besessenheitszustinde wahr-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | Der sechste Sinn

ten gewohnlich nur einige wenige Stunden, manchmal aber auch ein
Leben lang. In diesen Fillen besafl der Mensch keinen eigenen Willen
mehr; er war ganz zum Instrument, zum dienstbaren Geschéopf des Gei-
stes geworden.

Zu guten und hilfreichen Geistern dagegen suchten die Menschen
ihrerseits in Kontakt zu geraten und eine moglichst dauerhafte Beziehung
herzustellen. Dazu boten sich verschiedene Moglichkeiten an, die in der
Regel entsprechende vorbereitende Mafinahmen zur Voraussetzung
hatten, die sich im Grunde nur konsequent aus den Bedingungen der
gesuchten Kontaktaufnahme ergaben. Die Betreffenden mufiten sich
dazu niamlich in einen Ubergangszustand versetzen. Das geschah, indem
sie eine passende Zeit — die Nacht oder sonst eine Wendezeit — wihlten,
eine typische Grenz- oder Passageregion — eine Hohle, eine abgelegene
Stelle im Wald, die Wiiste oder eine einsame Berggegend — aufsuchten
und sich dort dann auf verschiedenerlei Weise kasteiten, etwa den Schlaf
mieden und fasteten, ferner heilige Texte rezitierten, beteten, meditierten
und unter Umstinden auch halluzinogene oder narkotisierende Drogen
einnahmen, so daf sie zuletzt in eine Art Trancezustand gerieten und
»hellsichtig« wurden, das heifdt, wie die Runa im Osten Ekuadors den
Prozefl beschrieben, »in den Bereich der mythischen Raumzeit iiber-
wechselten«.?*

Diesen Weg gingen zum Beispiel Jugendliche — nicht nur, aber zur
Hauptsache — bei nordamerikanischen Indianern vor allem des nérdli-
chen Waldlands und der Great Plains, um Kontakt mit ihrem personlichen
Schutzgeist aufzunehmen. Sie zogen sich dazu bei Einsetzen der Pubertit
an eine einsame Stelle in der Wildnis zuriick, fasteten, beteten und medi-
tierten, bis ihnen ihr Schutzgeist, iiberwiegend in der Gestalt eines be-
stimmten Tieres, erschien. Verging lingere Zeit, ohne dafl ihnen die
erwartete Offenbarung zuteil wurde, verschirften sie ihre Bemithungen
entsprechend, fuigten sich schmerzhafte Verletzungen zu, schleppten
schwere Steine tiber groflere Strecken, schliefen nicht und intensivierten
ihre Konzentrationsiibungen noch um einiges mehr. Physisch schlieflich
total erschépft und in einem Zustand héchster nervlicher Uberspannung
und Sensibilitit, empfingen sie eines Tages dann endlich die ersehnte
Vision: Der Schutzgeist (guardian spirit) erschien ihnen, sprach sie an und
begann sie in allem, was fortan fiir sie wichtig und von Bedeutung war, zu
unterweisen. Das betraf sowohl die Herstellung bestimmter »Medizinen,
Zauberformeln, magische Praktiken, Gebete und Gesinge als auch Emp-
fehlungen fiir Jagd, Ehe und Familienleben. Fortan stand er seinem
Schutzbefohlenen unsichtbar zur Seite; nur in Gefahrenfillen erschien er
ihm noch, warnte und beriet ihn. Kam er — wie auch immer — abhanden,
erkrankte der Mensch und genas erst, wenn er ihn wiedergewonnen hatte.
Kurz vor dem Tod seines Schiitzlings zog er sich dann endgiiltig zuriick.®

In vielen Teilen der Welt, wie namentlich in Ostsibirien, im Kaukasus
und im Hindukusch, suchten Jiger mit weiblichen Geistern (»Feenc), die

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geisterglaube. Vom Umgang mit Engeln und Teufeln | ro1

iiber bestimmte Jagdwildarten (im Gebirge besonders Wildziegen, Gem-
sen und Steinbocke) geboten, lingerfristige Liebesbeziehungen, ja regel-
rechte Ehen einzugehen, um sich ihres Jagdgliicks zu versichern. Aller-
dings war das allein in der Traumwelt méglich und setzte voraus, daf die
menschlichen Partner ein untadeliges, »reines« Leben fiihrten3* Men-
schen mit entsprechenden (»parapsychischen«) Gaben konnten sich Gei-
ster auch mit magischen Mitteln dienstbar machen, um sie entweder als
»friends and allies«, wie bei den Jibaro in der Montafia von Ekuador, zu
guten Zwecken, das heifst zum Wohle der Thren, oder aber fiir eigenstich-
tige, schadensmagische Absichten einzusetzen.>

In beiden Fillen empfahl sich als probates Mittel geradezu, dienstba-
ren Geistern (auch Ahnen) entweder einen Gegenstand oder ein Idol
gleichsam als »Absteige« oder Dauerquartier in Haus und Hof anzubieten
oder sie in ein derartiges Behiltnis zu bannen, so daff man jederzeit iiber
sie verfiigen konnte. Dabei handelte es sich teils um sogenannte »Feti-
sche«, das heifdt irgendwelche materiellen Objekte, neuerlich etwa auch
Kopfwehtabletten, teils Masken, meist jedoch anthropomorphe Figiirchen
aus Tuch, Filz, trockenem Gras, Lehm, Stein, Holz und Metall, die oft,
gleich Piippchen, bekleidet waren und regelmifRig gespeist, manchmal
auch mit Ol oder Milch gesalbt wurden.® Im Grunde verfuhr man bei
ihrer Herstellung wie ehedem der Schépfer bei der Erschaffung des Men-
schen — nur in der umgekehrten Reihenfolge, indem man den »Seelen«
einen Leib gab. Dies und die Opfer verpflichteten sie. Streng nach der
Reziprozititsregel erwartete man von ihnen, daf sie den Menschen tat-
kriftig zur Hand gingen und ihnen bei der Krankenheilung, der Jagd,
beim Feldbau und Geschiften zum Erfolg verhalfen, heute entsprechend
bei Priifungen, der Stellensuche, im Beruf und bei sportlichen Wettkdmp-
fen gliickbringend »mitmischen«.”

Derartige »Gotzen« besalen, trotz des Bilderverbots®®, auch die alten
Israeliten3?; teils waren sie — so beispielsweise die Teraphim — aus kost-
baren Materialien wie Elfenbein, Silber und Gold gearbeitet.#° Daf} die
Praxis lange gingig blieb, lehren die harten Worte, mit denen sie noch die
Weisheit Salomos (entstanden wihrend des 2. oder 1. Jahrhunderts v. Chr.)
brandmarkt: »Aber des Fluches wert ist das, so mit Hinden geschnitzt
wird, sowohl als der, der es schnitzt: dieser darum, dafl er’s macht; jenes
darum, daf es >Gott« genannt wird, so es doch ein verginglich Ding ist.
Denn Gott ist beiden gleich feind, dem Gottlosen und seinem gottlosen
Geschifte; und das Werk wird samt dem Meister gestraft werden [...]
Denn Gétzen aufrichten ist der Hurerei Anfang; und sie erdenken ist des
Lebens Verderben« (14:8-12).

Die gottungefillige Praxis erhielt sich auch im Christentum. Die
Bevolkerung mochte nur ungern von der Moglichkeit lassen, die Michte,
die vermeintlich so unmittelbar Einflu auf ihre Geschicke besaflen,
gleichsam im Griff zu haben. An die Stelle zumindest der Schutzgeister
und Ressortgottheiten traten nunmehr die Heiligen, ja die Gottesmutter

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | Der sechste Sinn

und der Gekreuzigte selbst. Der Kirche konnte das eigentlich nicht recht
sein; hatte sie doch mit groflerer Entschiedenheit die Idolatrie der Heiden
als den Polytheismus bekimpft.#" Doch beugte man sich der Frommig-
keit »von unten« und fand eine elegante Erklirung daftir in der These,
daf die bildlichen Darstellungen Christi und der Heiligen als die »voll-
kommensten Verkérperungen des Unsichtbaren im Bereich der sichtba-
ren Welt« zu betrachten seien. Die Kiinstler kamen der Lehre entgegen,
indem sie die an sich gemeinte transmaterielle Bedeutung der physischen
Formen durch geometrische Schematisierung stirker zur Geltung zu
bringen versuchten.

Allein, es blieb der Dissens und der immer wieder auflebende Vor-
wurf, die Abbildnerei widerstreite dem Gottesgebot und komme gefihr-
lich dem Gétzendienst nahe. Der »Bilderstreit« spitzte sich wihrend des
8. und 9. Jahrhunderts gleichermafen in der West- wie der Ostkirche
(Byzanz) zu. Er beschiftigte zahllose Synoden. Teils wurden die Bilder
verbrannt und die Gotteshiuser von aller Sinnfilligkeit »gereinigt«. Die
Kirchenoberen hatten vor allem Probleme mit dem verbreiteten Glauben,
daf die Dargestellten bluten und sprechen, Wunder wirken und leibhaftig
aus den Bildern heraustreten, Notleidenden helfen und Kranke heilen
konnten. Doch letztendlich zogen die »Bilderstiirmer« den kiirzeren.
Nunmehr lautete die Rechtfertigung, dafl die heiligen Personen im Bild
nicht einfach portritiert, sondern tatsichlich anwesend seien und insofern
auch die segnende und heilende Wirkung der Bilder ihre Erklirung finde.
Thnen, dem »Urbild«, nicht dem Abbild, komme daher — und ganz zu
Recht — Verehrung und Kultdienst zu.** Konsequenter im Sinne des
mosaischen Gebots verhielten sich, abgesehen vom - sunnitischen —
Islam, allein die reformierten Kirchen im Protestantismus.®

Der Glaube, daf bestimmten Gegenstinden, mehr noch Bildern und
Figuren, wie den Menschen die Seele ein spirituelles Agens innewohnen
kann, ist im tibrigen auch anderen »Hochreligionen« eigen; er besaf eine
annihernd universale Verbreitung. Thm lag erkennbar das Bediirfnis
zugrunde, eine Geistmacht mit iibermenschlichen Fihigkeiten nahe zur
Hand und vor allem unter Kontrolle zu haben, die man im Bedarfsfall
unmittelbar ansprechen, um etwas bitten, selbst nétigen, ja unter Um-
stinden sogar erpressen konnte. Denn traditioneller Vorstellung nach
gehort einem, was man erdacht, kreiert und eigenhindig geschaffen hat.
Wer also ein Idol hergestellt und einen Geist darin eingeschlossen hatte,
besaf es, war sein »Herr« und vermochte sich seiner nach Gutdiinken zu
bedienen. Erledigte der Geist, was man ihn hie, zur Zufriedenheit seines
Besitzers, empfing er seinen gebithrenden Lohn: Man speiste und be-
schenkte ihn entsprechend — Heilige mit Votivgaben, Geldspenden und
frommen Stiftungen. Besonders Entgegenkommende und Erfolgreiche
stiegen gewissermaflen im Wert. Rivalisierende Gruppen suchten sie
etwa, wie Herodot (ca. 490-430 v. Chr.) von den Agineten und Epidau-
riern im alten Griechenland*4, der angloindische Ethnologe Verrier Elwin

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geisterglaube. Yom Umgang mit Engeln und Teufeln | 103

(1902-1964) von Hindus und Saora in Orissa (Indien) berichtet®, einan-
der gewaltsam zu entwenden, oder man verpachtete, ja versteigerte sie auf
Offentlichen Auktionen, wie die geschiftstiichtigen Romer taten; das
bedeutete keinerlei Risiko und brachte zudem noch etwas ein.4°

Auf der anderen Seite schlofl das jedoch ebenso ein, dafl jemand,
dessen Idol seine Erwartungen bitter enttduschte, sich — wie Ahnen und
Gotter unbotmifligen Menschen gegeniiber — legitimiert sah, den lei-
stungsunwilligen Geist zur Rechenschaft zu ziehen und nétigenfalls
Hand an ihn zu legen. Die Nanaj (Golden) am unteren Amur beschimpf-
ten und zichtigten ihre Idole, wenn sich eine Krankheit nicht bessern
oder sonst ein erwiinschter Erfolg nicht einstellen wollte; manche warfen
sie auch einfach fort#” Bengalische Bauern strafen ihre dérflichen
Schutzgottheiten, wenn trotz aller Bitten und Opfer kein Regen fillt,
indem sie ihr steinernes Abbild aus der schattenspendenden Hiitte, in der
es sonst seinen Platz hat, herauszerren und fiir eine Zeitlang der glithen-
den Sonne aussetzen, um ihnen die Konsequenzen ihrer Untitigkeit am
eigenen »Leib« fithlbar zu machen.*® Entsprechende Beobachtungen
machte der grofle Forschungsreisende Peter Simon Pallas (1741-1811)
auch bei den Chanten (Ostjaken) in Westsibirien. Thm erschien schier
unglaublich, was er sah: »Kaum aber sollte man sich es vorstellen, daf} ein
Volk die Blindheit so weit treiben kénne, die Hausgotzen, welche es sonst
iiber alles verehrt, alsdenn, wenn es ihm ungliicklich geht, und die Got-
zen nicht helfen wollen, von ihrer Stelle herunter zu werfen, zu zerhak-
ken, und mit Schligen oder sonst auf alle Art zu miffhandeln.«*® Des
Gelehrten Verwunderung wire gedimpfter ausgefallen, hitte er sich nur
ein wenig mehr in der Kulturgeschichte seiner eigenen europiischen
Heimat ausgekannt. Noch die staatstragenden Romer peitschten Statuen,
die ihren Unwillen erregten, gnadenlos aus®® oder schleuderten ihre
»Hausgotzen« beim Tod eines Kaisers erziirnt auf die Strafle, weil sie das
Schreckliche offensichtlich nicht hatten verhindern helfen kénnen.>*

Auch im Christentum blieb es nicht bei der Anbetung und Verehrung
der Heiligen; man erwartete, daR sie sich ihrerseits erkenntlich zeigten.
Fithrten Diirren oder Hagelschlag zu erheblichen Ernteeinbuflen, rissen
die Bauern im europiischen Mittelalter die Statuen der Heiligen, die man
fiir das Wetter zustindig glaubte, ja selbst die Gottesmutter, bedenkenlos
von ihren Sockeln, schleuderten sie auf den Boden, traten sie unter Flii-
chen, peitschten sie aus und beschmierten sie mit Kot. Aus dem Schwei-
zer Kanton Wallis berichtet eine Uberlieferung noch aus der jiingeren
Zeit von einem Bauern, der vor einem Steinbild der Muttergottes nieder-
kniete und sie um etwas bat. Als die Heilige indes seiner Bitte nicht um-
gehend entsprach, »wurde er unwillig und bewarf das Bild mit Kot. Das
Bild fing an zu weinen. Er bewarf es noch einmal. Da hob es sich hoch
hinauf in die Felsenwand, so dafl kein Mensch mehr dahingelangen
konnte«.’* Die Kirche muflte diese Art formlosen Umgangs mit ihren
Heiligen mifSbilligen. Das 2. Konzil von Lyon (1274) verurteilte — und

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | Der sechste Sinn

bestitigte damit zugleich — den »verabscheuungswiirdigen MifSbrauch,
gemalte oder geschnitzte Bilder des Kreuzes [!], der seligen Jungfrau oder
anderer Heiliger« derart schimpflich zu behandeln; als besondere Varian-
te findet die Folter der Statuen mit Disteln und Dornen Erwihnung.

Doch das fruchtete alles nicht viel; die Praxis war fiir den »naiven«
Glaubigen unentbehrlich. In Sizilien kam es noch 1893 zu einem Auf-
stand wider die Heiligen der Kirche insgesamt. Seit Monaten war kein
Regen gefallen. St. Franziskus von Paola, verantwortlich fiir das jihrliche
»Regenwunder, zeigte sich allen Bitten gegeniiber taub. Man hielt Mes-
sen und Andachten, gab Konzerte und brannte Feuerwerke ab — doch es
geschah absolut nichts. Da verloren die Bauern die Geduld. Aufgebracht
ubergaben sie zahlreiche Heiligenbilder den Flammen. In Palermo
schleuderte man den heiligen Joseph in der gleichen Absicht wie die
erwihnten bengalischen Bauern in einen verdorrten, sonnendurchgliih-
ten Garten. Man schwor, ihn solange dort liegen zu lassen, bis er sich
einsichtig zeige und Regen schicke. Andere Heilige wurden wie ungezo-
gene Kinder mit dem Gesicht zur Wand gekehrt — man wies einander den
Riicken. Manchen riff man die kostbare Bekleidung herunter und bedroh-
te und beschimpfte sie auf das Groblichste. In Licata schlug die Menge
den Schutzpatron St. Angelo in Ketten und stellte ihn fiusteschiittelnd vor
die Alternative: »Regen oder den Strick!«>* Letzten Endes riihrte die Wut
der Bauern wohl auch aus ihrem Ohnmachtsbewufitsein her. Die Heiden
konnten ihre Idole durch neue ersetzen; die Christen blieben auf Gedeih
und Verderb auf ihre Heiligen angewiesen.

Der gewisse zwanglose, allzu menschliche Umgang mit den Ikonen
war moglich, weil sie der Konstitution nach den Menschen glichen: Das
spirituelle Agens band in beiden Fillen eine physische Hiille, die seiner
Entfaltungskraft Grenzen setzte. Abbilder konnten zwar untitig bleiben
und dadurch indirekt schidigend wirken; sie vermochten in der Regel
jedoch nicht zu toten. Anders dagegen lagen die Dinge, wenn es zu Kon-
takten zwischen Menschen und »unverhiillten« Geistern kam, also unglei-
che Verhiltnisse herrschten und die grundlegend antithetische Natur bei-
der Existenzen zu vernichtenden Konsequenzen fithren konnte.

Begegnungen mit gutartigen, den Menschen wohlgesonnenen Méch-
ten bedeuteten dabei nur eine geringe Bedrohung, weil man sie entweder
willentlich anstrebte oder vorauszusehen, das heifdt sich entsprechend
darauf vorzubereiten vermochte — wie Jugendliche bei der Schutzgeist-
suche oder Schamanen vor der Séance durch Fasten, Konzentration und
andere physische Deaktivierungsmafinahmen, die zu Dimmer- und Trance-
zustinden fithrten und der Kommunikation zwischen Seele und Geist
gleichsam den Verbindungsweg ebneten. Beim Sterben stellten sich die
Bedingungen ohne eigenes Zutun durch den natiirlichen Verfall des
Korpers ein, so dal die Seele sich miihelos l6sen, ihre verstorbenen Ver-
wandten, die sie abholen kamen, sehen und gemeinsam mit ihnen, ohne
Schaden zu nehmen, »heimgehen« konnte. Zu den groflen Wendezeiten,

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geisterglaube. Yom Umgang mit Engeln und Teufeln | 105

wie wihrend des Erntefestes und an Neujahr, wufite man die Toten im-
mer zu Gast; seit alters standen daher Riten und Brauchtumsformen
bereit (Wettspiele, Kleider- und Rollentausch, rituelle Anarchie und ande-
re Inszenierungen inversen Verhaltens), die moglichen Risiken der Begeg-
nung zu entschirfen, so da weder die Lebenden noch die Verstorbenen
zu Schaden kamen; denn der antithetische Seinszustand, der sie schied,
war fiir beide gefihrlich.>

Da Menschen und Geister, abgesehen von den genannten Grenzbe-
dingungen, ihrer inversen Beschaffenheit wegen einander an sich nicht
wahrzunehmen vermochten®®, war allezeit moglich, da sie unvorhergese-
hen aneinander gerieten — etwa, wenn ein Mensch im Wald mit dem Fuf3
auf einen schlafenden Geist trat. In derartigen Fillen loschten sie, wie
schon frither erwihnt, entweder einander oder der Geist den Menschen
aus. Auch die Erscheinung eines Verstorbenen wiirde, sollte man sie zu
berithren versuchen, augenblicklich verschwinden’”: Lebende und Tote
wie Menschen und Geister stellen inkompatible Seinsformen dar: Sie ver-
halten sich extrem unvertriglich zueinander.

Nicht ganz so riskant waren sichtbare Begegnungen, bei denen beide
eine gewisse Distanz voneinander schied. Doch loste selbst die Erschei-
nung eines harmlosen oder gutartigen Geistes zunichst Erschrecken und
Veringstigung aus.’® Handelte es sich aber um eine Gottheit, vermochte
der Mensch der Ubermacht des »ganz anderen« nicht mehr zu widerste-
hen und bezahlte die Begegnung mit dem Tod — wie Jahwe einst Moses
warnte, der ihn zu schauen begehrte: »Mein Angesicht kannst du nicht
sehen; denn kein Mensch wird leben, der mich sieht« (2. Mose 33:20).
Um so verheerender mufdten die Folgen sein, wenn jemandem unverse-
hens widerfuhr, einem bésartigen Geist von Angesicht zu Angesicht zu
begegnen. Schon das Ungewdhnliche, Verzerrte, grob Widerwirtige sei-
ner Erscheinung trafen den Ungliicklichen bis ins Mark. Starb er nicht
vor Schreck auf der Stelle, so erlitt er auf jeden Fall einen harten Schock,
der ihn hiufig fiir eine gewisse Zeit oder auch sein Leben lang lihmte, der
Sprache beraubte, krankmachte oder in den Wahnsinn trieb.’® Im Sens-
ler Oberland bei Fribourg in der Schweiz kehrte einst ein junger Mann
beschwingt vom nichtlichen Kiltgang zurtick. Als er ein Waldstiick betrat,
in dem damals ein Spukgeist umging, »erblickte er plétzlich die schwarze
Gestalt des Unholdes. Und ehe er’s gewahr wurde, packte ihn das Ge-
spenst am Riuicken. Schreckerfiillt wollte er die Flucht ergreifen, aber die
Beine versagten ihm den Dienst. Er konnte keinen Schritt weiter setzen.
Er wollte um Hilfe rufen, aber er brachte keinen Laut heraus. Zitternd
und schlotternd vor Grausen mufite er auf demselben Platz stehen blei-
ben bis zum Morgengrauen.« Erst als das Angelus-Liuten einer benach-
barten Kirche erklang, 16ste sich seine Erstarrung und er gewann die
Gewalt iiber seinen Kérper zuriick.®

Heute hort man kaum mehr von derartigen Begegnungen, es sei
denn aus dritter Hand und von entlegenen Gegenden, wo der »Aber-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | Der sechste Sinn

glaube« noch blitht. Die moderne, dem Anspruch nach streng empiriebe-
stimmte, das heiflt korrekter an einem einseitig materialistischen Erfah-
rungsverstindnis orientierte Weltanschauung lief} keinen Raum mehr fiir
Geister. Die Aufklirung hat sie buchstiblich ausgeléscht.

Doch neu ist das eigentlich nicht. Lebende und Ahnen (Totengeister)
waren immer zwingend aufeinander angewiesen; beide verband ein kom-
plementdres Verhiltnis: Ohne die Fiirsorge der Verstorbenen konnten die
Lebenden nicht bestehen; ohne stetes Gedenken und Ahnenkult wire es
aus mit den Toten gewesen. Gingiger traditioneller Anschauung nach
schwinden die Ahnen unter der Erde daher f6rmlich dahin, wenn niemand
mehr ihrer gedenkt, Gebete und Opfer eingestellt werden und ihr Kult
erlischt.®” Mit den Geistern verhilt es sich ihnlich: Je gréfer die Auf-
merksambkeit, die man ihnen schenkt, so zum Beispiel die Auffassung der
Kalabari im Stiden Nigerias, desto mehr leben sie auf und gewinnen an
Macht; begegnet man ihnen mit Gleichgiiltigkeit, zehrt sie das gleichsam
aus, so daR sie zuletzt wie ausgestorben scheinen.®* Niels Braroe fragte
einen betagten Cree in Kanada, ob es noch heute Geister gebe und sie
unmittelbar in das Leben der Menschen eingriffen, wie das nach den
Erzihlungen der Alten frither gang und gibe war. »Nein«, lautete die
Antwort, »diese Dinge geschehen so gut wie nicht mehr, seit die Weiflen
kamen und wir ihnen unser Land iiberlieRen.«® Auch die Zwerge im
Sensler Oberland, die vormals den Almbhirten so hilfreich zur Hand gin-
gen, haben sich schlieflich, weil ihnen niemand mehr weder Dank wufite
noch sie iiberhaupt beachtete, tief unter die Erde zuriickgezogen »und
zeigen sich den Menschen nicht mehr« %4

Den Geistern ist in der Neuzeit zum Verhingnis geworden, daR sie
sich weder regelmdfSig beobachten, noch messen oder wiegen lassen. Der
»Zauberstab der Wissenschaft hat sie von Heim und Herd verbannt, von
der verfallenen Klosterzelle und vom efeuumrankten Turm, von dem
schaurigen Hain und dem einsamen Weiher«.* Kinder, die noch geneigt
sind, an Geister zu glauben, klirt man beizeiten auf, daf es sich nur um
Phantasiegebilde der Mirchenwelt handelt.°® Doch ist das nicht eben
aufrichtig. Viele, die so reden — Christen wie Muslime — sind nicht allein
tiberzeugt, eine Seele zu besitzen, sondern glauben durchaus auch an
Engel, ob gottnahe oder gefallene, ja selbst an »Dimonen, die Geistliche
denen, die sie »befallen« haben, nach dem Beispiel Jesu austreiben kon-
nen. Offensichtlich sind dem »Zauberstab« der Wissenschaft Grenzen
gesetzt. Der bekannte Soziologe Peter Berger gibt zu bedenken: »Unsere
Vorfahren wuflten nichts von der Teilchenphysik, sprachen aber mit
Engeln. Nehmen wir an, dafl wir durch unsere Kenntnis der Kernphysik
tatsichlich eine neue Dimension von Wahrheit hinzugewonnen haben.
Konnte es nicht sein, dafl uns auch eine Wahrheit verlorenging, als unser
Gesprich mit Engeln sein Ende fand? Kénnen wir so sicher wissen, daf}
die Wahrheiten der modernen Physik notwendig die Unwirklichkeit von
Engeln implizieren? Ich weiff es nicht nur nicht, sondern neige stark

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geisterglaube. Vom Umgang mit Engeln und Teufeln | 107

dazu, das Gegenteil fiir richtig zu halten.«®” Vielleicht sollte man sagen,
dafl es sich weniger um ein Verdringungsverhiltnis als einen Perspekti-
venwechsel handelt, der zwar Neues ins Licht riickt, dafiir aber Altes nicht
aufhebt, sondern lediglich abschattet. Die Mittel der Naturwissenschaft
sind de facto untauglich, Aussagen iiber die Existenz oder Nichtexistenz
von — moglicherweise real existierenden — spirituellen Wesenheiten zu
machen.

Insofern lebt, teils eingestandener-, hiufiger uneingestandenerma-
Ren, die Bereitschaft, an Geister zu glauben, fort, wie Umfragen das
immer wieder in einem iiberraschend hohen Maf bestitigen.®® Die
Uberzeugungskraft des Rationalismus wird gemeinhin iiber-, genauer:
fehleingeschitzt. Er taugt fiir »normale«, regelgeleitete, gewissermafien
berechenbare Situationen, aus denen er ja auch abgeleitet wurde. Greifen
jedoch Uniibersichtlichkeit, Desorientierung und Verwirrung um sich, sei
es personlich im Todesfall eines geliebten Kindes oder kulturell, wenn das
Uberleben an eine Fiille von Voraussetzungen gekniipft ist, die der ein-
zelne, selbst Gruppen nicht, weder praktisch noch intellektuell kaum
mehr zu erfiillen imstande sind, schieflen alle moglichen Formen des
Irrationalismus ins Kraut, wachsen, um es in Abwandlung eines bekann-
ten Holderlin-Wortes zu sagen, wo Gefahr droht, der vermeintlich retten-
de Aberglaube, Okkultismus und Spiritismus auch. Ja beide Bedingungen
scheinen in einem komplementiren Wechselverhiltnis zu stehen.®® Die
»Vernunftgliubigen«, die das verwundert, sehen sich dann um so mehr
genodtigt, nach einer plausiblen »Erklirung« dafiir zu suchen. Man erwigt
beispielsweise, da sich besonders bei Menschen, zu denen Rationalis-
mus und Bildung noch nicht so recht durchgedrungen scheinen, der
uralte, auf naiv anthropomorpher Projektion beruhende Trugschlufl
erhalten haben kénnte, wie man ihn ja auch bei Kindern kennt, daf} alle
moglichen unvorhergesehenen Ereignisse (wie »Zufille« z.B.) auf Ma-
chenschaften menschenihnlicher, aber eben unsichtbarer, das heifdt
spiritueller Wesenheiten zuriickzufithren seien.”® Die Vertreter der »Na-
turmythologie« des ausgehenden 19. und beginnenden 2o. Jahrhunderts
sahen die Ursache zu derartigen anthropomorphen Fehlkonzeptionen zur
Hauptsache in bestimmten Naturerscheinungen wie Nebel (Erlkénigl),
Windhosen, Béen, Wolken, Stromschnellen, steigenden und fallenden
Wasserspiegeln, Lichterscheinungen, Sternschnuppen” und ungewshn-
lichen Klangphinomenen, wie sie in der Wiiste zum Beispiel sogenannte
»dréhnende Diinen« auslésen, deren Gerduschbildung an Summen,
Glockenlduten, Trompetenstofie, Trommelschlag, Dudelsackklinge und
anderes erinnern soll und von den Beduinen denn auch Geistmichten
zugeschrieben wird.”> Mir selbst wurde in Gilgit (Nordpakistan) ein
Abendwind, der regelmiflig um dieselbe Zeit talabwirts durch einige
Hoéhlungen in den Felswinden streicht und eine Art klagendes Wimmern
hervorruft, als Geistergesang erklirt.

Besonders kompetent fiir eine Erklirung des Geisterglaubens fithlen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | Der sechste Sinn

sich schon von Berufs wegen vor allem Psychotherapeuten und Psycholo-
gen, da sie ja immer wieder bei ihren Patienten damit zu tun haben.”
Man sieht es so, daf} es beim »Kranken« aufgrund psychischer Dissozia-
tionsprozesse zur Ausbildung selbstindiger, scheinbar ichfremder Subsy-
steme des Bewuftseins kommen kann, die dann personifiziert und als
getrennte »Intelligenzen«, beziehungsweise Geistwesen begriffen wer-
den’* Zu derartigen Entwicklungen kénnen an sich bereits StreRbedin-
gungen fithren. Isoliert man Versuchspersonen und entzieht sie jegli-
chem Informationszuflufl von auflen, tritt wahrhaft »tédliche« Langeweile
ein. Das Bewuf3tsein greift, um dem sichtlich unertriglichen Zustand zu
entgehen, zunichst auf Gedichtnisinhalte zuriick, entwickelt Gedanken
und Vorstellungen — »doch bei lingerem totalem Reizentzug treten (Tag-)
Triume und schlieRlich Trugwahrnehmungen auf«.”> Derartige Befun-
de sind ethnologisch nicht uninteressant, da sie begriinden kénnten,
warum sich Menschen, die auf Visionen und Offenbarungen aus sind
oder auf Schutzgeistsuche gehen, bevorzugt absondern und in Seklusion
begeben. Offenbar liegt hier lange Erfahrung zugrunde; den Geisterglau-
ben allerdings erklirt das nicht.

Nach wie vor die tiberzeugendste Theorie lieferte bereits vor iiber
hundert Jahren der englische Ethnologe Edward Burnett Tylor (1832-1917).
Thm zufolge liegt dem Geister- der Seelenglaube, das heifit die Konzeption
einer leibunabhingigen »Freiseele«, zugrunde. Diese selbst dachte er sich
aus zwei Erfahrungstatsachen entstanden: zum einen aus Triumen und
Visionen (anderer), die den Eindruck vermittelen mufiten, als besitze der
Mensch ein »Etwas«, das sich unabhingig von seinem Kérper und iiber
beliebige Distanzen hinweg zu bewegen vermag, sowie zum zweiten Beob-
achtungen an Ohnmichtigen und Scheintoten, in die nach einer gewissen
Zeit das »Leben« gleichsam wieder »zuriickzukehren« scheint. Und da
man im Traum auch Verstorbene sah, mufdte dieses »Etwas«, die Seele,
den Tod iiberdauern, das heifdt unsterblich sein. In der Folge fithrte das
konsequentermaflen zur Vorstellung einer jenseitigen Welt. Wie beim
Menschen setzte man dann auch bei anderen Lebewesen und bewegli-
chen Naturphinomenen eine Seele und schlieRlich objekt- und lokal
ungebundene spirituelle Wesen im Diesseits, mehr aber noch im Jenseits
voraus — Geister und Géotter.”®

Der Geisterglaube ist seit nunmehr Jahrzehntausenden und in den
meisten Teilen der Welt so allgemein verbreitet und wird zudem in der
weit tiberwiegenden Mehrheit der Fille von »Gesunden« geteilt, die ein
sozial absolut unauffilliges, ja gliickliches und erfolgreiches Leben fiih-
ren, daR es hochst unplausibel, wenn nicht absurd erschiene, ihn auf
Epilepsie, Schizophrenie, Paranoia oder andere mentale Stérungszustin-
de zuriickfithren zu wollen.”” Offensichtlich erfiillte er vitale Funktionen,
bot Losungen fiir Probleme an, die man sich anders nicht zu erkliren
vermochte, sicherte die Beziehungen zu den Toten und trug wesentlich

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geisterglaube. Yom Umgang mit Engeln und Teufeln | 109

zur Sinnhaftigkeit des Lebens, in dem ja auch das Unerquickliche, Un-
gliick und Bosartigkeit ihren Platz haben, bei.

Die Frage, ob es Geister realiter gibt, stellt sich der Wissenschaft nicht
— und lilt sich gleichwohl in gewissem Sinne bejahen: Sie existieren
zweifelsfrei in den Képfen der Menschen, die an sie glauben’®, und
bestimmen insofern deren Denken und Verhalten entscheidend mit; ohne
sie bliebe es, nicht zuletzt der Wissenschaft, unverstindlich. Wenn man
so will, entsprechen Geister imagindren Zahlen: Es »gibt« sie zwar eigent-
lich nicht, aber es 14t sich vortrefflich mit ihnen rechnen. Wer weif3,
vielleicht stellen Geister aber auch Ergebnisse der Verschrinkung von
nichtmaterieller und materieller, lokaler und nichtlokaler Welt dar, die zu
»Ereignissen« fithren, die der Mensch mit Hilfe der ihm eigenen nichst-
stehenden, spontan sich einstellenden anthropomorphen Vorstellungs-
bildung deutet.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Telepathie

Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht*

Im Zuge der kulturgeschichtlichen Entwicklung veranderte sich nicht nur
die Umwelt des Menschen in drastischer Weise; auch Interessenorien-
tierung, Wahrnehmung und Denken, Mentalitit und Empfinden durch-
liefen mit dem Wechsel der kulturellen Milieus einen erheblichen Wan-
del. Schalter, Druckknopfbatterien, Armaturen und Displays haben die
Sinne des modernen Menschen in spezifischer Weise geschirft, ja regel-
recht zugespitzt. Das Leben vollzieht sich in Rhythmen, deren Takt sich
nach den Schligen von Uhren bemifit.

Das hatte, wie jeder Zugewinn, seinen Preis. Andere Empfindsamkei-
ten und Sinne stumpften mangels Inanspruchnahme ab. Sie wurden von
den immer vielschichtiger einander iiberlagernden Schallpegeln mecha-
nisierter Informationssignale mehr und mehr unterdriickt. Es blieb ge-
wissermaflen ein Restrauschen, das konsequentermaflen fiir die Wahr-
nehmung, wie sie heute im Kurs steht, als »verunreinigends, ja stérend
empfunden wird. Doch vordem spielten ebendiese urspriinglicheren
Sensibilititen und Sensorien im Leben der Menschen eine wichtige Rolle,
da sie Impulse oder »Signale« zu registrieren vermochten, denen man
damals grofle Bedeutsamkeit beimaf, als die Kommunikation zwischen
Menschen, Tieren, Pflanzen und Geistwesen nur erst ansatzweise an
»Apparate« delegiert war und der Informationsaustausch zwar vielleicht
diffuser, aber unmittelbarer flo. Heute nimmt man dergleichen gerade
noch im Umgang mit Haustieren oder Zimmerpflanzen wahr, bei Men-
schen gelegentlich in spezifischen, kritischen Lebenssituationen, wenn der
»Panzer« gewissermaflen aufbricht und das »Hintergrundrauschen«
deutlicher vernehmbar wird. Doch 148t die heutige Naturauffassung Tele-
pathie nicht mehr zu. Man kann sie gegebenenfalls spiiren, aber nicht
*  Das folgende Kapitel stellt die iiberarbeitete Fassung eines Artikels dar, der unter
dem Titel »Sympathie« bereits in der Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzge-
biete der Psychologie 37, 3-4 (1995): 131-144, erschienen ist.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 111

messen — etwa am Ausschlag eines »Zeigers«. Der Materialismus hat die
Natur ihrer Seele beraubt. Der Mensch ist »vermessen« geworden.

»Ein paar Sekunden spiter ging er am Ufer entlang« — Cornelius, ein
Verdichtiger, dem Maigret in Georges Simenons Roman Maigret und das
Verbrechen in Holland (1931) im Abstand von kaum hundert Metern folgt.
Beide »gingen sie gleich nach den ersten Schritten im Takt, und das Knir-
schen des Schotters war eins. Maigret wurde sich dessen bewufit, als er
einmal stolperte und fiir den Bruchteil einer Sekunde der Gleichklang
ihrer Schritte unterbrochen wurde«." Ebendort, in den Niederlanden,
mufite rund 260 Jahre zuvor, im Februar 1665, der Mathematiker und
Physiker Christiaan Huygens (1629-1695) einer leichten Erkrankung
wegen das Haus hiiten. Miikig ruhte sein Auge auf zwei nebeneinander
hingenden Exemplaren der von ihm entwickelten Pendeluhr. Und plétz-
lich belebte sich seine Aufmerksambkeit. Er bemerkte, dafl sich beider
Pendel absolut synchron bewegten. Huygens beobachtete die Uhren tiber
Stunden hin, doch sie blieben im Takt. Daraufhin unterbrach er ihren
Rhythmus — und gewahrte verblufft, dafl sie schon eine halbe Stunde
spiter wieder gleichschwangen. Erst als er die Uhren getrennt an gegen-
iiberliegenden Winden aufgehingt hatte, gerieten die Pendel aus dem
Gleichtakt.”

Tatsdchlich handelt es sich um ein offensichtlich fundamentales Na-
turprinzip. Benachbarte Elementarmagnete zeigen — bei normalen, »endli-
chen« Temperaturen — die Tendenz, in dieselbe Richtung, entweder nach
»oben« oder »unten«, zu weisen; sie sind, wie man sagt, korreliert; mit
zunehmender Entfernung schwicht sich der Effekt ab.> Analoge Rhyth-
misierungsfunktionen besitzen etwa auch die Schrittmacherzellen des
Herzens und die neuronalen Netzwerke oder »Oszillatoren« des Gehirns
und Riickenmarks, die organische Verhaltensabliufe wie die Atmung, das
Kauen und Schlucken oder Laufen steuern.* Spirochitenbakterien be-
ginnen in phasengleiche undulierende Bewegungen tiberzugehen, sobald
sie zu mehreren an einer Nahrungsquelle zusammenkommen.’ Grillen
zirpen bevorzugt unisono. Andere folgen dem Grundsatz: »vereint sind
auch die Schwachen michtig«, mit optischen Mitteln. An FluBmiindun-
gen Thailands, Malaysias und Neuguineas versammeln sich nachts auf
den Biumen oft Tausende minnlicher Glithwiirmchen, um blinkend um
Weibchen zu werben. Die ersten treffen bei Eintritt der Dimmerung ein.
Thr Leuchten mutet noch matt an und ist vor allem noch unkoordiniert; es
bleibt ohne ersichtlichen Erfolg. Dann jedoch bilden sich langsam Felder
taktgleichen Blinkens heraus, die schlieflich zusammenwachsen zu
einem einzigen Funkchor synchron pulsierenden Sehnsuchtleuchtens.®
Weniger glutvoll, dafiir gleichsam im Gleichschritt, geht es auf deutschen
Waldbéden zu. Dort fithren Schleimpilzzellen, améboide Mikroorganis-
men, ein wahrhaft unscheinbares Dasein als ungebundene Solitire — doch
nur, solange ihr Frevorrat reicht. Geht er zur Neige, beginnen die Zellen,
iiber den Austausch chemischer Signale, »die sich wie Wellen auf einem

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | Der sechste Sinn

Teich ausbreiten«, gewissermaflen zum Sammeln zu blasen. Sie riicken
zusammen und verwachsen schliefllich zu einem einzigen vielzelligen
Organismus, der sich alsbald schleichend in Marschbewegung versetzt.
Ist ein strategisch giinstiger Standort erreicht, zieht sich der schleimige
»Truppenkdrper« zusammen, reckt sich auf und bildet einen langen Stiel
aus, der einen Kopf trigt, an dem Sporen heranreifen, die sich zuletzt
nach einem quasi explosionsartigen Ausbruch niederregnend tiber den
Waldboden verteilen, worauf der Prozef aufs neue beginnt.” Auf ihnli-
che Weise scheint die Kommunikation auch bei Insektensozietiten zu
funktionieren, hier allerdings bereits nach Maflgabe eines dauergiiltigen
Musters, das alles Verhalten der Einzeltiere iiber ihre gesamte Lebenszeit
hin aufeinander abstimmt und bindend zu einer Art Superorganismus
koordiniert, der ein entsprechend hoheres, das heifdt komplexer organi-
siertes Leistungsvermdgen besitzt und vor allem dank seiner gesammel-
ten »kollektiven Intelligenz« in der Lage ist, die »wahrhaft gigantischen
okonomischen Allokationsproblemex solcher Systemsozietiten zu lésen.®

Menschliche Gesellschaften sind weit iiber das alles hinausgewach-
sen. Namentlich seit der Neuzeit setzten sie kritischer Zweifel, Vernunft
und die geschliffenen Instrumentarien der Wissenschaft in den Stand, die
Natur zu bemeistern. Zwar sitzt uns das alte Erbgut gewissermaflen noch
tief in den Knochen — die neuronalen Oszillatoren oder »zentralen Mu-
stergeneratoren, die verantwortlich fiir die Steuerung der organischen
Motorik sind, finden sich tief im entwicklungsgeschichtlich dltesten Teil
des Gehirns, ganz unten im verlingerten Riickenmark, lokalisiert®; doch
»wissen« wir, dafl sie rein mechanisch wirken, das heifdt sich, jeweils
systemimmanent, sezieren und messen lassen. Allerdings schiefdt der
tiefsitzende Mechanismus gelegentlich iiber seine biologischen System-
grenzen hinaus und entzieht sich dann prompt exakter Bestimmung.
Wenn Menschen sich in gréfleren Mengen versammeln und dicht beiein-
ander stehen, entsteht da plotzlich, auf einen Ruf oder ein Geschehnis
hin, gleich einer Woge sich fortpflanzend, ein einig Empfinden, recken sich
Hinde hoch und werden Fiuste rhythmisch gestoflen, skandieren, nach
kurzem tastend-unkoordiniertem Suchen, Hunderte von Miindern eine
Parole, die teils noch rhythmisches Klatschen begleitet™: Alle Beteiligten
sind »ein Herz und eine Seele«, wie die Schleimpilzzellen im Wald, die
sich suchen, um gemeinsam zu wachsen. Oft auch fligt sich zusammen,
was der Mensch lieber scheidet, weil er es nicht mit andern zu teilen
wiinscht. Untersuchungen ergaben zum Beispiel, dafl die Regelzyklen
von Frauen, die in Krankenhiusern, Studentenwohnheimen oder Ge-
fingnissen in enger Vergemeinschaftung leben, zur Synchronisierung tendie-
ren.” Auch hier meldet sich altes Erbe zu Wort. Léwenweibchen werden
an sich in unregelmifligen Abstinden von drei Wochen bis zu mehreren
Monaten briinstig; leben sie jedoch lingerfristig im selben Rudel zusam-
men, korreliert sich ihre Brunftzeit.”

Unsere wilden Altvorderen standen den Tieren bekanntlich noch

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 113

niher. Sie hatten ein intimes Gespiir fiir das Rauschen in der Natur und
nahmen es nicht nur, unverderbt und naiv, wie sie waren, vollbewufit auf,
sondern wufdten seine Schwingungen auch fiir ihre Zwecke zu nutzen.
Von der Erfahrung getragen, daf Einigkeit stark macht, pflegten die Alte-
sten strikt auf Traditionstreue zu dringen. Die sozialen Interaktionen stan-
den in einem weithin ausgewogenen Resonanzverhiltnis, dessen eherne
Basis das Reziprozititsgebot bildet. Alle hatten einander moglichst gleich-
zutun. Das schuf ein Hochstmafl an Gleichsinnigkeit, Solidaritit und
Kohirenz. Stérungen fielen sofort ins Auge der allwachen Offentlichkeit,
die zugriff und zu neutralisieren, Streitereien zu schlichten, schwere
Vergehen durch gemeinsame Bufltibungen gleichsam »riickgingig zu
machen« suchte. Andernfalls glaubte man die Kooperationsfihigkeit und
Prosperitit der Gruppe gefihrdet.

Schon ungute Empfindungen waren gefiirchtet. Namentlich Neid galt
als eine Art Urkraft allen Ubels. Er konnte den, gegen den er sich richtete,
in jeder nur erdenklichen Weise schidigen, krankmachen, ja téten.”
Eine Mutter, die ihrer Tochter grollte, weil sie das Haus verlassen hatte,
mufite befiirchten, sie um ihre Fruchtbarkeit zu bringen." Dachte man
an den Tod eines andern, starb er, wie man auf Tahiti glaubte, iiber kurz
oder lang.® Beleidigungen eines einzelnen griffen gewissermaflen auch
auf seine Familie, ja unter Umstinden die gesamte Verwandtschaft
iiber™®, wie umgekehrt unehrenhaftes Verhalten und vor allem schwerwie-
gende Verfehlungen eines Familien- oder Gruppenmitglieds alle in »Mit-
leidenschaft« zogen.” Das Leid, das daraus erwuchs, iibertrug sich auf
die Gesamtgesellschaft: »If one member of the clan suffered«, war man bei
den Zulu in Siidostafrika iiberzeugt, »all the members suffered, not in senti-
mental phraseology, but in real fact.<'® Bose Worte, Unehrlichkeit, Streite-
reien, die Vernachlissigung religiéser Pflichten, ein Tabubruch oder gar
blutige Handgreiflichkeiten gefihrdeten nicht nur den Jagderfolg™,
sondern wirkten sich immer noch unmittelbarer auf Kulturpflanzen und
Haustiere aus, mit denen man tiglich in engem Kontakt stand: Sie konn-
ten zu Miflernten und Viehsterben fithren.>® Inzest, gewdhnlich das
gravierendste aller Vergehen, das die Familie sprengte und so gleichsam
einer gesellschaftlichen »Kernexplosion« entsprach, konnte den Unter-
gang aller bedeuten.”” Allein absolute Traditionstreue, also konfliktfreie
Einigkeit, verbiirgte das Wohlergehen, den Erfolg und die Uberlebensfi-
higkeit der Gruppe.

Daher beschwor man geradezu den Frieden und die Harmonie aller
immer wieder aufs neue, ganz besonders in der Familie und unter Ver-
wandten.** Das bestimmte selbst den Duktus der alltiglichen Konversa-
tion: »Es wird ein Diskurs gepflegt, der aneinanderreiht und bestitigt,
nicht aber zergliedert und kritisiert [...] Ganz selten wird im Dorf kontro-
vers diskutiert [...] Jeder tut so, als verleihe er nur der allgemeinen Norm
Ausdruck [...] Das >Ich< des Individuums verschwindet hinter der Maske
des generellen >Man« [...] Wer anderer Meinung ist, schweigt [...] Die

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | Der sechste Sinn

Gespriche vermitteln so den Eindruck eines weitgehenden Konsenses.«*
Zu gegebenem Anlafl versteift sich solche Rhetorik zu magischer Formel-
haftigkeit. Die Altesten der Iraqw in Tansania pflegten sich so zu Beginn
ihrer Ratssitzungen unisono im Chor zu versichern: »Wir lieben einander,
»wir sind einer Meinungs, »wir sind eins«.** Widerspruchsfreiheit zihlt
generell zu den Erhaltungsbedingungen von Systemen.?

Kommt etwas der Regelgeometrie in die Quere, droht gleich der
Konsistenz des Ganzen Gefahr, springt unter Umstinden eine Krise auf.
Davon blieben auch alte Dorfgesellschaften, trotz allen Bemiihens um
Gleichklang, nicht verschont. Aber sie wufiten, was tun. Prompt riickten
ihre Mitglieder, wie die Schleimpilzzellen bei schwindendem Frefivorrat,
noch enger zusammen, kam es zu verstirktem Schulterschluf.

Allerdings ist zu scheiden zwischen systeminhirenten, immer wie-
derkehrenden, und unerwarteten, exogen induzierten, das heifdt tradi-
tionsinkonsistenten Verlaufsbriichen. Zu ersteren zihlten zum Beispiel
Geburten, wenn eine Seele aus dem Totenreich sich erneut unter den
Thren inkarnierte, die Pubertit, wenn die Kinder gleichsam auf dem
Sprung waren, ins Erwachsenendasein iiberzuwechseln, Hochzeiten, bei
denen die Braut aus ihrem Verwandtschaftsverband in den ihres Zukiinf-
tigen integriert werden mufdte, der Hiatus zwischen den Jahreszeiten oder
gefahrtrichtige Unternehmungen wie Jagd, Hochseefischfang, Handels-
reisen und Krieg. Da man in diesen Fillen die Risiken kannte und ab-
schitzen konnte, standen seit alters dafiir erprobte und bewihrte Verfah-
rensweisen parat. Bei Geburten synchronisierten die Eltern ihr Verhalten
und verdichteten so die Frequenz seiner Schwingungen: Beide begaben
sich, anfangs getrennt, in Seklusion; beide bewegten sich moglichst we-
nig, mieden ungute Gedanken, nahmen keinerlei scharfkantige oder
spitze Gerite zur Hand und befolgten dieselben Enthaltsamkeitsvorschrif-
ten, aflen, wenn die Mutter aus der Geburtshiitte ins Haus zuriickgekehrt
war, gemeinsam aus einer Schiissel — damit, wie die Jibaro in der Montafia
von Ecuador zur Begriindung anfiihrten, »all three in one way form a single
organism, a single personality«.>® Auch in den leiblichen Kontakt von Mut-
ter und Neugeborenem wurde der Vater, wie in lindlichen Bereichen
Europas noch bis vor kurzem, mit einbezogen, indem man den Siugling
in ein Hemd, das er gerade getragen hatte, einwickelte?” oder mit Ge-
brauchsgegenstinden von ihm in Berithrung brachte. Mufite bei den
Chewong im Innern von Malaya der Vater fiir einige Tage verreisen,
trennte er ein Stiick seiner Kleidung ab und wickelte es um den Hals des
Siuglings.®® Die Dreieinigkeit von Eltern und Kind bildete so in dieser
kritischen Ubergangsphase einen einzigen, im Gleichtakt pulsierenden
Uberorganismus. Entsprechend beginnen Siuglinge auch zu weinen,
wenn sie andere in ihrer unmittelbaren Umgebung weinen hoéren, und
freuen sich sichtlich mit, wenn Heiterkeit aufkommt und Lachen ertént.*?
Stellt sich der erste Zahn ein, ist unter den Engstanverwandten oftmals
tiblich, das Ereignis scheinbar zu ignorieren; tite man seiner Erwihnung,

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 115

das heiflt wiirde man es »beredenc, liefe das Kind Gefahr, ein schlechtes
Gebifl zu bekommen 3°

Analog verfuhr man bei der Beschneidung auf dem Hohepunkt der
Initiationszeremonien. Bei Aborigines im gebirgigen Nordwesten Austra-
liens (Kimberley-Plateau) glaubte man den Erfolg der Operation nur
gesichert, wenn den nichstangehérigen Frauen, die begleitend dazu einen
bestimmten Tanz aufzufithren hatten, keinerlei Fehler unterlief> Wih-
rend der Rekonvaleszenzeit danach achtete man darauf, dafl mégliche
Unstimmigkeiten unter den beteiligten Verwandten geglittet und das
Verhalten aller sozusagen auf gleichschwingende Perioden gebracht
wurde. Bei den Kaguru in Tansania beobachtete Thomas O. Beidelman
zum Beispiel, da§ die Angehérigen sorgsam darauf bedacht waren, nichts
zu tun, das die Initianden wihrend der Erholungsphase nur irgend hitte
gefihrden konnen. Insbesondere mieden sie »Streit, Ehebruchsdelikte
oder andere Formen von Fehlverhalten«.

Vor allem Zwietracht mit ihrem dissoziierenden Sprengpotential war
auch sonst in kritischen Situationen tabu. Flankierend konnte geboten
sein, die Arbeit ruhen zu lassen, sich mdéglichst wenig zu bewegen und
still zu verhalten, Enthaltsamkeit, namentlich bei der Nahrungsaufnahme,
zu iiben und insgesamt in nichts vom Herkommen abzuweichen. Das galt
ganz besonders, wenn Teile der Gruppe fern vom Dorf einer riskanten
Tatigkeit nachgingen, das heiflt die Bande gewissermafien stark »iiber-
dehnt« und auf die »ZerreiRprobe« gestellt waren. Zum Gelingen des
Unternehmens trug dann immer sehr wesentlich auch das Verhalten der
Daheimgebliebenen bei: Erfolgreich konnte man nur gemeinsam sein,
wenn die Bande hielten und gleichschwangen. Dafiir wurde vielerlei un-
ternommen; die Absicht aber blieb stets dieselbe. Bei den Lhota Naga
pflegten die Frauen, deren Minner sich auf der Jagd befanden, nicht zu
weben, damit die Gatten sich nicht in einer Schlingpflanze verfingen und
einem Raubtier zum Opfer fielen.®® Das gleiche Tabu galt auch fiir die
Ehefrauen der indigenen Bergbevélkerung Taiwans, wenn ihre Manner
dem speziellen Weidwerk der Kopfjagd nachgingen.>* Besonders streng
hatten sich die Frauen an das eheliche Treuegebot zu halten; brachen sie
es, das heifit riff die Verbindung zwischen den Gatten, drohte den Min-
nern ein tédlicher Unfall. Ein sambischer Bergmann kam so als einziger
von Fiinfen bei einem Steinschlag zu Tode, obwohl er einen Schutzhelm
und eine Sicherheitskette trug; letztere wurde von einem Gesteinsbrocken
glatt durchschlagen, so daf er in einen Schacht abstiirzte. Seine Begleiter
waren sich sicher, daf} ihn zu ebender Zeit seine Frau iiber Tage betrogen
hatte.>

Um die Bande eigens zu straffen und beizutragen zum Erfolg ihrer
Minner bei der Jagd auf hoher See, benutzten die Frauen der Iglulik-Es-
kimo die Urin-Schale des Gatten als Kopfunterlage beim Schlafen.3® Bei
den Altaiern in Stdsibirien durfte wihrend der Jagd im Lager weder ge-
spielt noch gelacht werden.?” Tschuktschinnen in Nordostsibirien spra-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | Der sechste Sinn

chen spezielle Monologe, die dem (magischen) Zweck dienten, den Jigern
das Wild in die Arme zu treiben®; Giljaken am unteren Amur in Ostsibi-
rien, die in der Siedlung zuriickgeblieben waren, sangen bestimmte Lie-
der, um den Minnern draulen — speziell bei der Birenjagd — Mut zu
verleihen.*?

Genauso drohte der Gruppe und speziell den Frauen bei Kriegsziigen
und Handelsreisen die Gefahr, dal die Bindung eine gewaltsame Durch-
trennung erfuhr. Frauen der Nor in Neuguinea, deren Minner sich auf
dem Kriegspfad befanden, war untersagt, tagsiiber zu schlafen, da dies,
iiber den »Draht« der Beziehung, auch die Krieger miide gemacht und
dem Risiko ausgesetzt hitte, von ihren Gegnern tiberrumpelt zu werden.*°
Jibaro-Frauen kamen, teils um den Schlaf zu meiden, teils um ihren
Minnern analogiemagisch beizustehen, Nacht fir Nacht in einer Hiitte
zusammen, tanzten mit Rasseln und klappernden Schneckenhausketten
und sangen Beschwérungsgesinge, die ihre Gatten und Séhne vor den
teindlichen Waffen schiitzen und die Gegner regelrecht einlullen sollten,
so dafl sie der Gefahr nicht rechtzeitig gewahr wurden.* Oder man lieR,
wie auf Formosa, auch nachts die Feuer hell lodern.#* Und wieder galt,
wie in allen Trennungsfillen, das Treuegebot mehr denn je.¥

Statt einer Lockerung der Beziehungen nur durch Meidungs- oder
Korrespondenzverhalten entgegenzuwirken, konnte man auch aktiv etwas
zu ihrer Festigung tun. Darum bemiihten sich Frauen der Ao Naga in
Assam, indem sie bei Mahlzeiten — dem zentralen Ausdrucksvollzug
ehlicher und familidrer Bindung — so taten, als seien ihre Gatten zugegen.
Sie sagten dann etwa laut und vernehmlich: »Der Reis ist heute ausge-
zeichnet. Nimm du zuerst, ich esse nach dir.«** Vielfach wurden auch
Tanz und Gesang schon vorbereitend zur stirkenden Verdichtung von
Empfinden und Handlungsbereitschaft aufgewandt. Der deutsche For-
schungsreisende Karl von den Steinen (1855-1929) gibt ein bezeichnendes
Beispiel dafiir. Er erlebte Ende des 19. Jahrhunderts mit, wie sich die
Boror6 im brasilianischen Bundesstaat Mato Grosso fiir einen bevorste-
henden Uberfall ihrer Feinde, der Kayapo, riisteten: »Auch in der Nacht
vom 2. auf den 3. April war alles wach. Unsere indianischen Freunde
holten uns zum Ranchdo [einer gerdumigen Hiitte] und luden uns ein, an
einer Sitzung teilzunehmen, die den Zweck hatte, sich mit Musik in der
Hoffnung auf einen Sieg tiber die bésen Kayap6 zu stirken. Zu Anfang
standen wir alle und tanzten auf der Stelle, wihrend ein alter Hiuptling in
der Mitte sang und den Rasselkiirbis wuchtig schiittelte. Wir andern hiel-
ten uns die Hinde vor den Mund und brilllten ein dumpfes u, u [...]
hinein und knickten taktméifig in die Knie. Da wir merkten, wie sehr die
Boror6 dadurch getrostet wurden, lieflen wir es an eifrigem Mittun nicht
fehlen [...] Das Tanzen dauerte ein halbe Stunde [...] Nun waren wir aber
auch alle mit frischem Mut erfiillt.«* Knapp 2000 Jahre zuvor erlebte
Cornelius Tacitus (ca. 55-120 n. Chr.), damals noch romischer Legionir
am Rhein, dhnliche Ermutigungsmafinahmen bei den Germanen. Sicht-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 1ry

lich beeindruckt, beschreibt er sie in der Germania (c. 3) wie folgt: »Es gibt
bei ihnen auch noch Lieder, durch deren Wiedergabe, den sogenannten
barditus, sie ihren Mut anfeuern und den Ausgang eines bevorstehenden
Kampfes allein schon aus dem Klang deuten. Denn sie erregen Schrecken
oder haben selber Angst [!], je nachdem der Gesang der Kimpferreihe
war. Sie sehen hierin ja nicht lediglich Stimmen als vielmehr den Einklang
ihres Mannesmuts. Sie haben es dabei vor allem auf ein rauhes Ténen und
dumpfes Hervorstoflen abgesehen; darum halten sie ihre Schilde vor den
Mund [vgl. oben die Bororé!], damit die Stimme durch den Widerhall
voller und wuchtiger anschwillt.« Das »Hurrahl« spiterer, quasi postger-
manischer Krieger stellt da zwar eine dhnlich lautstarke Beschwérung
einigen Mannesmuts, ethnographisch jedoch nur mehr eine weniger
eindrucksvolle, schwache Abbreviatur des Vormaligen dar.

Vorginge wie die beschriebenen kommen schon fast Kollektivritualen
gleich, die im Grunde nur eine Formalisierung des Korrespondenzverhal-
tens bilden; denn auch deren Funktion ist es ja, in kritischen Situationen
das Handeln der unmittelbar Betroffenen — oder ausgewihlter Reprisen-
tanten von ihnen — aus dem Alltagsgeschehen herauszulGsen, in einen
Zustand kiinstlicher Verstetigung zu versetzen und mittels strikter Syn-
chronisation zu komprimieren, so dafl alle gleichsam »wie an einem
Strang ziehen« und das euphorisierende Hochgefiihl tibermichtigen
Wirkvermogens teilen — wie bei Glithwiirmchen, wenn sie die Liebes-
sehnsucht treibt, und bei Schleimpilzzellen in Fillen wiirgenden Hun-
gers.

Kontinuierlich indes verbiirgt konsistente Solidaritit allein die stand-
hafte Treue zur Tradition, deren Frucht ein gefestigtes Identititsbewuf3t-
sein ist, wie es typisch fiir die alten — »traditionellen« — Dorfgesellschaften
war. Die setzten sich in der Regel aus Verbinden Abstammungsverwand-
ter, das heifdt aus Lineages oder Sippen (Klanen) zusammen, so daf$ Identi-
tdt de facto besonders kennzeichnend fiir Verwandtschaft war. Das spiegelt
sich oft auch in der Begrifflichkeit wider. In vielen Sprachen gehen die
Bezeichnungen fiir »Verwandte« beziehungsweise »Verwandtschaft« teils
auf Verbalstimme mit der Bedeutung »binden« zuriick, teils bilden sie
Synonyma fiir Begriffe wie »eigen«, »selbst«, »lieb« und »befreundet«.
Gotisch frij, »lieben«, oder frijonds, »Freund«, hingt etymologisch mit
freidjan, »schonens, beziehungsweise althochdeutsch fridu, »Friede,
altschwedisch grith, norwegisch grid (gred), »Schonung«, »Sicherung des
Lebens« und abermals »Friede« zusammen. Unter Blutsverwandten sind
eben Streit und Feindschaft, dem ideologischen Soll nach zumindest,
undenkbar. Gotisch unsibjis, »friedlos«, bedeutet wortlich: »Der ohne
Sippe ist«.*®

Wer aber »versippt« blieb, war Teil eines Ganzen — auch in organi-
scher Hinsicht. Die Leiber aller ndmlich durchpulste, wenn auch in unter-
schiedlicher Verteilung, ein und dieselbe Vitalseele oder Lebenskraft. Es
gab nicht eigentlich individualisierte einzelne; die von den Ahnen tiber-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | Der sechste Sinn

kommene eine seelische Energie, duflerten sich Informanten der Huli in
Neuguinea Laurence Goldman gegeniiber, »macht uns eins (makes us
one)«.*” Der einzelne bildete, auch nach Auffassung der Jibaro in Ecua-
dor, »einen untrennbaren Teil des Ganzen der Familie und Gruppe, zu
der er gehorte«. Alle empfanden sich als »organically coherent with one
another, so that one part stood for all and all for one«.*® Alle waren »members
of one another«.*® Man verhielt sich, »als ob, was den Verwandten wider-
fahrt, einem selbst geschihe«. Europiischen Beobachtern konnte sich so
der Eindruck vermitteln, jeder sei gegen andere austauschbar.’® Befindet
sich die Gruppenseele in »gutem« Zustand, »sind alle«, wie Oltscha am
unteren Amur der russischen Ethnologin Anna Smoljak versicherten,
»gesund, leben einmiitig und wirtschaften erfolgreich«. Ja angeblich dach-
ten dann auch alle einvernehmlich. Breiteten sich Krankheiten, Uneinig-
keit und Miferfolge aus, waren die Alten iiberzeugt, daf es hohe Zeit sei,
das sichtlich geschwichte musu (die Gruppenseele) »wiederherzustellen,
was Aufgabe des Schamanen war.* Geschlossen siedelnd und verwandt,
sprachen alle eine Sprache, bestritten ihren Unterhalt auf iibereinstim-
mende Weise, benutzten dieselben Geritschaften, verhielten sich weitge-
hend gleich, besaflen eine gemeinsame Weltanschauung — kurz: Die
biologische setzte sich fort in der kulturellen Verwandtschaft; es herrschte
Identitit.

Das glich die Menschen untereinander an, rundete sie gewisserma-
en nach auflen hin ab. Ein Buschmann (Stidafrika) betrachtete nach dem
Zeugnis Lorna Marshalls »die Kinder seiner Eltern als ihren Eltern
sgleich« (like), die Kinder seiner Kinder als diesen >gleich¢, seine Vettern
als thm >gleich« — und so fort.> Die stetig gelebte Gemeinsinnigkeit, das
Reziprozititsgebot und die Verpflichtung, einander beizustehen, wo
immer es not tat, festigte die vermeintliche Ebenbildlichkeit von innen
heraus immer wieder aufs neue. Verwandte standen, wie Einwohner der
Insel Wogeo vor der Nordkiiste Neuguineas dem australischen Ethnolo-
gen Ian Hogbin beteuerten, »gemeinsam gegen die Welt«, waren »unter-
einander immer zur Nachsicht bereit, generds, fair, aufrecht, geradsinnig
und ehrenhaft«.”® Daraus erwuchs nicht nur ein besonderes Vertrauens-
verhiltnis und die feste Gewif3heit, jederzeit aufeinander zdhlen zu kon-
nen; die schone Erfahrung, sich in jedem Nichsten gleichsam selber
wiederzufinden, weckte auch aufrechte Liebe fiireinander. Es stand aufler
Frage, daR »alle Verwandten«, wie George Silberbauer das selbst fiir die
sammlerinnen- und jigerkulturlichen Buschminner bestitigt, »einander
zugetan sind und liebevoll miteinander umgehen«’*

Wo aber liebende Herzen eintrichtig miteinander schlagen, wie die
Pendel der Huygens-Uhren, da flieRt auch die emotionale und verbale
Kommunikation widerstandsfreier, herrscht in den Beziehungen sozusa-
gen »Supraleitfahigkeit«. »Wahre Mitteilung findet«, wie Novalis sagt,
»nur unter Gleichgesinnten, Gleichdenkenden statt.«”> Leid wie Freude
»stecken an«, die Impulse greifen unmittelbarer. Engstverwandte bildeten

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 119

allgemeiner Anschauung nach aufgrund ihres abstammungsbedingten
gemeinsamen Vitalseelenbesitzes und langen Zusammenlebens, das ihre
organischen wie sozialen Rhythmen aneinander angeglichen und korre-
liert hatte, eine sympathetische Empfindungsgemeinschaft, eine Art Uberor-
ganismus oder, wie Robert Thornton mit Blick auf die Iraqw in Tansania
resiimiert, einen »morally corporate body«.>® Was einem Gruppenmitglied
(»Organ«) widerfuhr, teilte sich instantan allen anderen mit, ja griff selbst
auf Kulturpflanzen und Haustiere iiber.”’

Dem trugen zahlreiche Verhaltensvorschriften Rechnung. In lindli-
chen Bereichen Ruminiens war zum Beispiel noch bis vor kurzem den
Frauen verboten, das Haar aufgeldst zu tragen, weil das ihren Minnern
den Tod bringen konnte’® Machten sich Eltern auf Mentawei (Indone-
sien), die der Geburt eines Kindes entgegensahen, eines Tabubruchs
schuldig, muften sie mit einer Totgeburt oder dem frithen Ableben des
Siuglings rechnen.’® Mehr noch sah man — weltweit — Komplikationen
bei der Niederkunft in Untreuedelikten der Mutter begriindet.®® Erkrank-
te jemand, maf} man stets dem Verhalten seiner Umgebung eine ent-
scheidende Bedeutung fiir seine Genesung bei. Dazu war wichtig, dafl die
Angehorigen sich mit dem Kranken gewissermaflen »gleichschalteten,
um seinen Zustand mitzutragen, das heifdt die Angriffsfliche gleichsam
»auseinanderzuziehen«, so dafk sie »diinner« und schwicher wurde und
therapeutische Einflunahmen leichter »durchschlagen« konnten. Bei
den Gbeya in Zentralafrika versammelten sich die Angehérigen am Kran-
kenlager, saflen nur da und schwiegen — ganz einfach, um ihr Mitleiden
und ihre Solidaritit zu bekunden und dem Kranken so Zuversicht und
Kraft zu verleihen.®" Ein Iglulik-Eskimo, dessen Kind erkrankt war, stellte
sofort alle Arbeit ein; er litt mit ihm und widmete seine Kraft ganz seiner
Genesung.® In diesem Sinne vertrat noch der heilige Petrus Chrysologus
(um 400), ein bedeutender Kirchenlehrer, Prediger und Bischof von
Ravenna, die Ansicht: »Ein Arzt, der die Schwachheiten nicht trigt, kann
nicht heilen; und wer nicht mit dem Kranken krank wird, kann dem
Kranken nicht die Gesundheit bringen«63 — ein Prinzip, dem sich im
iibrigen auch heutige christliche »Geistheiler« (spiritualist healers) noch
verpflichtet fithlen.*# Oft teilten die Angehorigen auch die Diit mit dem
Kranken. Andernfalls wire es nach Uberzeugung der Jibaro »dasselbe
gewesen, als hitte der Patient die unpassende Nahrung zu sich genom-
men, was seinen Zustand verschlechtert hitte«.® Curt Nimuendaji
erlebte bei den Apinayé in Ostbrasilien, dafl ein junger Mann, als seine
Mutter an einem Augenleiden erkrankte, sofort den Verzehr von Gefliigel-
fleisch einstellte; doch af er noch Bohnen, die sich ebenfalls nicht mit der
Krankheit der Mutter vertrugen, so dafl sich ihr Zustand verschlimmerte,
wofiir sie ihn auch prompt verantwortlich machte.®® Schon bloRe Gleich-
gultigkeit, die das verbindende Band sozusagen »durchhingen« liefs,
konnte zu verheerenden Folgen fithren. Eine Frau, die kaum Anteil am
Schicksal ihres erkrankten Gatten nahm, riskierte nach Meinung der

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | Der sechste Sinn

Yaruro in Venezuela, daR er starb.”” Besonders durchschlagend wirkten
allerdings auch in diesen Fillen Streit, Tabubruch, Gewaltvergehen und
vor allem Untreue.®®

Auch Pflanzen und Biume, deren Anbau und Pflege Sache einzelner
Minner oder Frauen waren oder die man nahe beim Haus im Garten zog,
Haustiere und selbst Gegenstinde, die jemand mit seinen Hinden herge-
stellt, in die er »seine Seele gelegt« hatte®, bildeten traditioneller An-
schauung nach einen Teil des sympathetischen Beziehungs- und Schwin-
gungsfeldes. Eine Frau, die Brot buk, durfte sich wihrend des Vorgangs
nicht setzen, da sonst der Teig nicht aufgegangen wire.”® Erkrankte
jemand im Haus, lieRen die Pflanzen die Blitter hingen und welkten”;
starb er, wurden in weiten Teilen der Welt seine personlichen Anbau-
pflanzen und Fruchtbiume (z.B. Taro und Yams, Sago- und Kokospal-
men) vernichtet beziehungsweise gefillt.”” Sie hitten niemandem mehr
gutgetan. Stand der Tod eines Bienenvaters bevor, {iberhingte man in
Mittelmeerlindern und Europa die Stocke mit schwarzem Flor — damit die
Tiere nicht fortzogen.

Am dichtesten schwang, »oszillierte« das sympathetische Wellenfeld
unter Engstverwandten, also innerhalb der familidren Gemeinschaft zwi-
schen — abstammungs- oder »blutsverwandten« — Vitern und Sohnen,
Briidern und Geschwistern sowie zwischen Gatten, sofern sie lange genug
zusammengelebt und ihr Empfinden einander angepafit hatten; die Wege
waren kiirzer, die Kommunikation flof rascher und unmittelbarer. Als
Kinder schliefen die Geschwister zusammen, oft, wie bei den Sarakatsani
in der Provinz Epirus in Griechenland, unter einer Decke, und alen aus
ein und demselben Topf. Thr Verhiltnis verwuchs und blieb: » Whatever,
for good or ill, is suffered or achieved by one sibling is held to affect the other
siblings to an almost equivalent degree.«’3> Auch nach Auffassung der Jibaro
bildeten Geschwister »one organic whole«.”* Als besonders eng galten
Briider verbunden. Das klingt auch in Mirchen oftmals noch an. Wenn
etwa der eine fortzieht und sich in einem fernen wilden Wald mit tiicki-
schen Zauberern und kannibalischen Riesen mif3t, »spiirt« der Daheim-
gebliebene sofort, sobald jener in eine gefihrliche Situation gerit. Er
bricht auf der Stelle auf und »haut« den bedrohten Bruder sozusagen
»heraus«.”> Bei Zwillingsbriidern erreichen Dichte und GleichmaR der
sympathetischen Resonanz ihren Héchstwert. Bei den Bulsa in Ghana
macht man, wenn einer stirbt, seine Grabstitte unkenntlich und sucht
auch sonst alle Spuren seines Ablebens zu verwischen. Das tue man,
berichtet ein Autor, weil man wisse, »dafl Zwillinge nicht nur gleiche
Anlagen haben, sondern auch stets das gleiche tun méchten, da ihre See-
len [...] gleich sind«.”® Das scheint durchaus plausibel, da auch in »westli-
chen« Gesellschaften telepathische Beziehungen unter — zumindest ein-
eiigen — Zwillingen mit an Sicherheit grenzender Signifikanz dokumen-
tiert werden konnten.”” Analoges gilt fiir das Alter Ego’® — in der Regel

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 121

ein Tier. Beide, Ego und Alter Ego, verbindet eine Art »Schicksalsgemein-
schaft«: Verletzt sich einer oder stirbt, widerfihrt dem andern dasselbe.”?

Allen Fillen von Telekommunikation liegt ein und derselbe, offen-
sichtlich typische AnlaR zugrunde: Ein Mitglied des sympathetischen
Beziehungsfeldes, das sich zu der Zeit in einiger Entfernung von den
anderen oder einem engeren Angehorigen befindet, gerit in eine kritische
Situation. Prompt schrillt gewissermafen die »Teleglocke«. Der oder die
Empfinger (im Fachjargon »Rezipienten«) »fithlen, dafl etwas »nicht in
Ordnung« ist, horen vielleicht auch die Stimme des Betreffenden (des
»Agenten«) oder nehmen ihn und was ihm gerade widerfihrt kurzfristig
in einer Art Vision wahr®® — typischerweise hiufig im Traum®, wenn das
Wachbewufitsein so weit abgedimpft ist, dafd robustere Impulse seitens
der Auflenwelt kaum mehr von den Sinnen zur Kenntnis genommen
werden. Entsprechende Untersuchungen samt Reanalysen bestitigten
stets, dafl »spontane auflersinnliche Wahrnehmung oder Erfahrung« zum
einen unmittelbarer zwischen Personen mit »engen gefiihlsmifligen
Beziehungen« sozusagen »wechselwirkt« und zum andern sichtlich im
»Zusammenhang mit existentiellen Krisensituationen« steht. Daraus
lasse sich, folgerte der Freiburger Psychologe und Parapsychologe Johan-
nes Mischo (1930-2001), »wohl mit Recht die Hypothese ableiten, dafl
affektgeladene Informationen uber eine gefithlsmiig nahestehende
Person, die sich in einer Krisensituation befindet, eine Auslosefunktion
fiir spontane ASW-Erfahrungen®® darstellen«.®> Ja man spricht dann
auch geradezu von »Krisentelepathie«.3

Ethnologen sind derartige Fille wohlvertraut.®> Hans-Joachim Heinz,
der in den sechziger und siebziger Jahren des 20. Jahrhunderts lange bei
Buschminnern in Siidafrika gelebt und gearbeitet hat, erfuhr beispiels-
weise von einem Gewihrsmann: »Eines Tages, als ich Vieh nach Lobatse
trieb, fiithlte ich, da meine Tochter erkrankt war. Als ich nach Hause
kam, fand ich sie tatsichlich krank vor.« In einem zweiten Fall ging es um
seinen Sohn. Hier reagierte er sofort. Der junge Mann befand sich in
einiger Entfernung auf der Jagd, als seinen Vater ganz plétzlich die Emp-
findung iiberkam, daf er in Gefahr sei und Hilfe brauche. Auf der Stelle
machte sich der Vater auf, folgte den Spuren seines Sohnes und traf ihn
auch tatsichlich krank und bewegungsunfihig an.%

Eng fiihlen sich, wie schon zur Sprache kam, auch langjihrige Ehe-
leute verbunden. Daher war auch ihnen in kritischen Situationen — bei
Geburten, in Krankheitsfillen oder wenn der Mann weit auflerhalb der
Siedlung einer riskanten Tatigkeit nachging — ein ganz bestimmtes Korre-
spondenzverhalten vorgeschrieben. Auch Fille von Telepathie unter Ehe-
leuten werden immer wieder berichtet; bekanntlich nicht selten auch aus
westlichen, »aufgeklirten« Gesellschaften. Im Zweiten Weltkrieg erlebten
dergleichen hiufig Frauen, deren Minner an der Front waren und schwer
verwundet wurden oder fielen.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | Der sechste Sinn

In traditionellen Gesellschaften nahm man die Erfahrung nicht ein-
fach als »iibersinnliche« Informationsquelle hin; man wufite sie auch
pragmatisch zu nutzen. Das taten zum Beispiel Eheminner der Apinayé
in Ostbrasilien, wenn sie auf Reisen gingen: Sie nahmen »am Tag vor der
Abreise Asche aus der Feuerstelle, befeuchteten sie mit Wasser und form-
ten einen dicken Klumpen daraus, den sie in Blitter wickelten und heim-
lich unter das Kopfende der Matte schoben, auf der die Gatten die letzte
Nacht vor dem Aufbruch schliefen. Vor Morgengrauen nahmen sie den
Klumpen wieder an sich und inspizierten ihn unterwegs dann regelma-
Rig. Brach er auseinander, galt dies als Zeichen dafiir, dafl ihre Frau
ihnen untreu geworden war.« Bei einer Nachbargruppe bedienten sich die
Minner als Informationstriger dieser Art drahtlosen Telekommunikation
eines Holzstabs. Spaltete er sich an einem Ende auf, hatten sie ebenfalls
die unangenehme GewifRheit, dafl die eheliche Bindung gleichsam »ge-
schlissen« war.®” Analoge Mittel scheinen im iibrigen auch unseren eige-
nen Altvorderen nicht unbekannt gewesen zu sein. In dem Mirchen Die
drei Giirtel, in dem es allerdings andersherum zugeht, {iberreicht eine
gute Fee einer Konigin, deren Gemahl — ein notorischer Don Juan — auf
Reisen ist, drei silberne Giirtel. Zerspringe der erste, erliutert sie ihr,
bedeute dies, daf} ihr Mann sie betrogen habe; dann solle sie den zweiten
anlegen und schliellich, wenn auch dieser gesprungen sei, den dritten.
Der letzte aber hilt; die Gatten finden wieder zueinander — und »nie gab
es nachher einen treuern Ehemann; sein Leichtsinn hatte ihn verlassen,
und sie lebten bis ins hohe Alter gliicklich«.®®

Um es erst gar nicht zur Zerrtitung der familiiren Bande kommen zu
lassen, konnte man schon im Vorfeld geeignete Mafinahmen treffen —
etwa durch die Wahl der Namen, die man seinen Kindern gab; denn
Namen galten als Teil der Personlichkeit; klangen sie dhnlich, band das ihre
Triger. Mit besonderer Konsequenz kamen Turkvolker im Altai diesem
Prinzip nach, indem sie die Namen von Eltern und Kindern (bzw. Ge-
schwistern) durch Alliteration miteinander in Gleichklang brachten; im
Falle von Vater und Sohn lauteten die Namen dann beispielsweise: Adnaj,
Adybaj, Oybaj; bei Mutter und Sohn: Mandas, ac¢a$; bei Vater und Toch-
ter: aca§, ajlas; bei Briidern wieder Artin, Adybaj, O¢ybaj, bei Schwestern
Kujka, Kyznak.*> Aufgrund analoger Vorstellungen pflegte ein Busch-
mann Angehdrige benachbarter Gruppen, die denselben Namen wie er
trugen, als Verwandte zu betrachten und entsprechend zu behandeln.®®
Starb bei den Nanaj (Golden) in Ostsibirien einer von zwei oder mehreren
Minnern eines Dorfes, die denselben Namen trugen, wechselten die
andern sofort den ihren, um nicht in den Tod mit »nachgezogen« zu
werden.”'

Wer einen anderen mit seinem personlichen Namen ansprach, was
aus Griinden der Intimitit gewohnlich nur Engstangehérigen erlaubt war,
loste bei diesem, je nach Ausdruck und Klangfarbe, mit der das geschah,
eine bestimmte Empfindung — Freude, Betroffenheit, ein »schlechtes

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 123

Gewissen« oder gar Angst — aus, weil er aufgrund ihrer beider gewachse-
nen dichten Beziehung verstand, welche Bedeutung sich mit der Namens-
nennung verbindet, daf} ihr vielleicht ein Lob, ein Tadel oder eine Bei-
leidsbekundung folgen werden.

Das Medium des emotionalen Informationsaustausches bildete tradi-
tioneller Anschauung nach die Vitalseele. Sie war Teil einer Art Allkraft, in
Melanesien und Polynesien als Mana, bei den Irokesen als Orenda, bei
Naga-Volkern in Assam als Aren (usw.) bezeichnet, die den gesamten
Kosmos durchdrang — allerdings in ungleichmifiger Verteilung: Be-
stimmte Stitten, Stoffe, Pflanzen, Tiere, Menschen, Organe und Naturer-
scheinungen enthielten sie mehr, andere weniger konzentriert.”* In
starker vereinheitlicht strukturierten Feldern, wie unter Verwandten oder
Stoffen, Pflanzen und Tieren derselben Beschaffenheit oder Art, in denen
Ahnlichkeiten und Ubereinstimmungen iiberwogen, glichen sich die
Schwingungen der Kraftverteilung ebenmifiger aus, es kam weniger zu
»stérenden« Interferenzen; Empfindungen teilten sich rascher und unge-
brochener mit; Verwandte verstanden sich auch ohne Worte.

Die Grundlage daftir bildete die Erfahrung, dafl die Vitalseele vom
Korper her iiber eine bestimmte mittlere Distanz, die etwa dem Lebens-
und Aktionsbereich der niheren Verwandten entspricht, spiirbar aus-
strahlte, in andere tiberging, Resonanz ausloste und mit ihnen gleichzu-
schwingen begann, gleich den Pendeln der Huygens-Uhren, den appetit-
getriebenen Schleimpilzzellen und dem Liebesfeuer der Glithwiirmchen.
In Analogie zur Quantenfeldtheorie konnte man die Bewegung im »Feld«
der Vitalkraftdiffusion bildlich als den steten Austausch virtueller (unbe-
obachtbarer), hier aber »massehaltiger« Teilchen verstehen®: Die sich
zersetzende Lebensseele Verstorbener verunreinigt zum Beispiel universa-
lem Glauben nach konkret ihre engere Umgebung und gefiihrdet dadurch
ebenso Stoffe und Materialien wie organisches Leben; die Diffusion ent-
spriche gewissermaflen einer »Antischwingung«, die zerstorerische
Wirkungen auszuldsen vermag.

In Fillen ungestorter Schwingungsverhiltnisse dagegen tibertriige
sich die diffundierende Bewegungsenergie (wie bei Wirme z.B.) mittels
»masseloser« Teilchen, »Psi-Quanten« gewissermaflen, also »ohne Mate-
rietransport«.®* Trifft sie auf das Feld eines nahestehenden, verwandten
Partners, kommt es, wiederum in Analogie zu entsprechenden physika-
lischen Vorgingen, zur »Phasenkopplung« (phase locking), stellt sich zwi-
schen beiden ein Schwingungsausgleich her, wie ihn die »Theorie gekoppel-
ter Oszillatoren« beschreibt.?> Verschiedenartiges indes lieRe sich nicht
»verkoppeln«. Versuchte man es mit Gewalt, wiirden die ungleichen
Partner »nach sehr kurzer Zeit aufler Takt geraten, denn jede noch so
kleine Differenz zwischen ihnen wiichse mit der Zeit an«.%°

Analoge Vorstellungen hatten auch Philosophen der Stoa etwa ab dem
zweiten Jahrhundert v. Chr., vermutlich aus den genannten traditionellen
Anschauungen schépfend, entwickelt. Sie nahmen an, daf} die gesamte

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | Der sechste Sinn

Natur von einer alles durchdringenden Kraft, dem pneuma (wortlich
»Luft«, »Hauch«), zusammengehalten werde, die eine bestimmte Span-
nung, den tonos, besitze, deren Grad die physikalischen Eigenschaften der
Kérper bestimme. Andert sie sich an einer Stelle, breitet dieser Impuls
sich wellenférmig aus und verdichtet die Zusammenhinge zur »Sympa-
thie« (sympatheia) zwischen den Dingen — eine Auffassung, die man, wie
der Physiker Friedrich Hund (1896-1997) meint, durchaus als »eine Vor-
form der Feldtheorie der Krifte« begreifen kénne.*”

Nun besitzt der Mensch aber neben der Vital- auch die leibunabhdingi-
ge, rein spirituelle »Freiseele«, die seinem Bewufdtsein entspricht und sein
Denken, seine Entscheidungen und sein Handeln bestimmt. Nennt
jemand den Namen eines anderen, so geschieht das in bestimmter Ab-
sicht. Er 16st einen Impuls, den »Operator Psi«®, aus, der kurzfristig
Unruhe ins Mana-Feld der beide verbindenden emotionalen Schwingun-
gen bringt, das heif3t eine spezifische Resonanz zur Folge hat — der Ange-
sprochene reagiert; im Gesprich glitten sich unter Umstinden die Wogen
wieder. Gerit aber ein Mitglied eines sympathetischen Feldes in eine
problematische, oder gar duflerst kritische Situation, gewinnt der Impuls,
den sein veringstigtes Bewufitsein absetzt, derart an Bewegungsantrieb,
daf er sich instantan dem »Perzipienten« mitteilt — wie laut Quantenfeld-
theorie sogenannte »langreichweitige« Krifte durch masselose, quasi
»spirituelle« Teilchen vermittelt werden.”® Das stete sympathetische
»Hintergrundrauschen« bauscht sich gewissermafien zu einem verstark-
ten Signaleffekt auf. Die spezielle »Frequenz« der Schwingungen unter
Engstangehorigen verdndert sich sptirbar und 16st im Bewufitsein des
»Perzipienten« das Bild des »Agenten« aus — es kommt zu »stochasti-
scher Resonanz«™°°, bei Organismen zur » Krisentelepathie«!

Entfernung spielt dabei sichtlich keinerlei Rolle. Wie Quantenteil-
chen, die einmal in Wechselwirkung standen, stets, auch wenn sie sich
lingst an weit voneinander getrennten Orten befinden, korreliert bleiben,
so dafl Zustandsverinderungen an dem einen, quasi via »Telepathie«, ent-
sprechende Reaktionen an dem anderen auslésen™" (das bekannte »Ein-
stein-Podolsky-Rosen-Paradoxon), teilt sich auch eine massive Krisener-
fahrung iiber die »masselosen« spirituellen »Psi-Quanten« instantan iiber
beliebige Distanzen hinweg dem oder den Engstangehérigen des Betrof-
fenen mit. In beiden Fillen, im physikalischen wie im psychischen Be-
reich™?, besteht, wie die Physiker das nennen, eine »nichtlokale Korrela-
tion« zwischen den einstmals verschrinkten, also gleichsam verwandten,
»identischen«’® Teilchen, im letzteren sozusagen zwischen den »Quan-
ten« der Freiseele.”** Es verdient der Erwihnung, da bereits James Geor-
ge Frazer (1854-1941), Anfang des 20. Jahrhunderts fiihrender Vertreter
der Ethnologie, das Phinomen in bezug auf die Magie als »law of contact
or contagion« wie folgt formulierte: »Dinge, die einmal in Berithrung mit-
einander standen, bleiben verbunden und wirken auch weiterhin, selbst
iiber gréRere Distanzen hinweg, aufeinander ein.«'*

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Telepathie. Von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht | 125

Erst in der Neuzeit, als die »Objektivitit« der Welt, distanziert von
»autonomen« Subjekten betrachtet, das Erkenntnisinteresse zu beherr-
schen begann™®, wichen, wie zu Beginn des Kapitels angesprochen, wei-
che Korrelations- harten Kausalbeziigen (der causa efficiens); vollends psy-
chisch-sympathetische Resonanzphinomene sanken, diskreditiert zu
okkultistischem Aberglauben, in hintergriindiges Restrauschen ab. Heute
lernen wir, gerade auch aufgrund neuerer Erkenntnisse in den Naturwis-
senschaften, ihre Realitit und Bedeutung wieder wahrzunehmen.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Magie
Vom Willen, der durch Vorstellungskraft

die Welt bezwingt®

»Nimm den Urin des Patienten«, empfahl einst der mittelalterliche Na-
turgelehrte und Philosoph Albertus Magnus (ca. 1193-1280) als probates
Mittel gegen Fieber, »mische ihn mit ein wenig Mehl, bis du einen guten
Teig daraus gewinnst, und forme aus diesem 77 kleine Kuchen. Begib
dich dann vor Sonnenaufgang zu einem Ameisenhiigel und wirf die Ku-
chen hinein. Sobald sie die Insekten gefressen haben, wird das Fieber
abklingen.«'

Heute wiirde wohl niemand mehr etwas auf eine derartige Verord-
nung geben. Offensichtlich handelt es sich um pure Magie. Wir bezwei-
feln daher ihre Wirksamkeit — wiewohl doch keiner von uns eine Probe
aufs Exempel gemacht haben diirfte. Unsere Ablehnung wichst uns aus
der Gewiheit zu, daf die albertinische Rezeptur aus vergangenen Tagen,
einem »dunklen« Zeitalter stammt, ihre Parallelen in der Heilkunde wil-
der Vélker hat und so rundum den Erkenntnissen der modernen wissen-
schaftlichen Medizin widerspricht. Eine gihnende Kluft hat sich aufgetan
zwischen empiriegestiitztem rationalem Risonieren und dem sumpfigen
Grund von Unwissenheit, Aberglauben, Zauberwahn und »Dreckapothe-
ken, die uns schaudern macht.

Grob analysiert, fuRt die Medikation des Groflen Albert auf den
folgenden Annahmen:

— Kritische Situationen erfordern MafRnahmen iibergewshnlicher Art.
— Thre Wirkung liRt sich verstirken durch die Vervielfiltigung einzelner

Das folgende Kapitel stellt die {iberarbeitete und erweiterte Fassung eines Vor-
tragstextes dar, der unter dem Titel »Magie« demnichst in der Zeitschrift fiir
Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie erscheinen wird.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 127

Operationen, moglichst in Hohe einer bestimmten »magischen« Zahl
(hier der 777).

— Die Wahl eines Interstadiums zwischen einer unheilschwangeren
(dunklen) und einer heilverheiffenden (hellen) Zeitphase, also wie hier
zwischen Nacht und Tag, bietet eine besonders giinstige Vorausset-
zung, etwas vom Bésen zum Guten zu wenden.

— Um etwas loszuwerden, daf sich nicht unmittelbar greifen 14f3t, kann
man sich seiner nach dem pars pro toto-Prinzip entiuflern, wobei der
gewihlte Teil (pars) nicht beliebiger, sondern hochwertiger Art sein
sollte.

— In diesem Fall dient als Medium fiir die Fieberabfuhr der Urin des
Kranken, der als Korpersekret vorneuzeitlichem Glauben zufolge die
Lebenskraft und damit das Fieber, das sie beeintrichtigte, in hoher
Konzentration enthielt.

— Die Wirkung wird durch die Intensitit des Wiinschens (Genesungswil-
le) erzielt, dem das analogiemagische Verfahren sozusagen als mediales
Ausdrucksvehikel dient: Durch Ameisenfrafl gehen TeigkloRe wie
Temperatur in Nichts auf.

— Die Zuverlissigkeit der Therapie wird verbiirgt durch die anerkannte
Autoritit des Arztes, der sie empfiehlt.

Das sind Kriterien, denen die anfingliche Belustigung bei der Lektiire der
Verordnung doch nicht ganz standzuhalten vermag: Einiges ist uns nur
allzu vertraut. In unsicheren Situationen empfinden wir das Bedurfnis,
mehr zu tun, als die Vernunft gebéte, und verdoppeln oder verdreifachen
unsere Anstrengungen; Betroffenen spenden wir Zuversicht, indem wir
ihnen die Hand auf die Schulter legen, Mut zusprechen und auf analoge
Fille mit gutem Ausgang verweisen; wir suchen ihnen eine Enttiuschung
zu nehmen etwa dadurch, dafl wir sie tiberreden, was gewesen ist, zu
vergessen, Dinge, die daran erinnern, von sich zu tun, und ganz von vorn
zu beginnen. Kritische Umstinde veranlassen uns zu Reaktionen, die das
MaR des Ublichen iibersteigen.

Magie, nicht Rationalitit, lieferte immer und iiberall die probaten
Rezepte dazu. Nicht indes, wenn man Holz aufs Feuer legte, mit einem
Kind spielte oder die Bierschale kreisen lieR, bediente man sich ihrer,
sondern bei allem, was einem wichtig war oder prekir schien, in Situatio-
nen, in denen viel auf dem Spiel stand und der Ausgang unsicher war: bei
der Jagd auf GroRwild, der Eréffnung der Feldbausaison, in Fillen uner-
widerter Liebe, bei Geburten, Heilmafnahmen und zur Vorbereitung
riskanter Unternehmungen — auch solchen mit unlauteren Zielen, wenn
man andere zu schidigen, ja zu téten oder auch nur zu bestehlen gedach-
te. Im letzteren Fall konnten sich einem Dieb die Alternativen bieten,
seine Opfer entweder in einen totenihnlichen Schlaf zu versetzen, indem
er, worauf man zum Beispiel auf Java vertraute, Graberde um das Haus

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | Der sechste Sinn

verstreute®, oder sich unsichtbar zu machen. Dazu brachten sich noch
vor gut hundert Jahren Diebe im Osten Deutschlands in den Besitz eines
noch ungeborenen Kindes, trockneten es ein und fithrten es wihrend des
»Bruchs« in einem Holzkistchen bei sich.?

Die Lehren, die sich aus der Rezeptur Alberts des Groflen ergeben,
sind Teil eines allgemeineren Geltungsspektrums magischer Postulate.
Um sich ihres Erfolgs zu versichern, mufiten Handelnde, die magische
Intentionen verfolgten, moglichst ganz bestimmte Voraussetzungen erfiil-
len. Das waren in der Regel die folgenden:

— Sie versetzten sich in einen iibergewdhnlichen Zustand, der ihnen er-
laubte, ein Mehr an magischer Wirkkraft mobilisieren zu kénnen. Das
geschah zum Beispiel durch Absonderung (Seklusion), rituelle Reini-
gung, sexuelle Enthaltsamkeit und Fasten, das heiflt die gezielte Deak-
tivierung der Physis, um ihre spirituellen Potentiale uneingeschrank-
ter zur Entfaltung kommen zu lassen, sowie die gedankliche Konzentra-
tion auf das Vorhaben; zur Verstirkung konnte man eine bestimm-
te Bemalung oder Tracht anlegen.

— Sie begaben sich an eine iibergewshnliche Ortlichkeit, bevorzugt eine
Passagestelle zwischen Diesseits und Jenseits, etwa in eine Hohle, auf
einen Berg, an eine Kreuzung, auf einen Friedhof oder in ein Heilig-
tum; denn {iberall dort, im Ubergangsbereich mehrerer Méglichkei-
ten, befand sich das Geschehen gleichsam »im Flufl«, fluktuierte, war
plastisch und leichter beeinflufbar.

— Sie wihlten fur ihr Handeln eine iibergewdhnliche Zeit, das heif3t bevor-
zugt wieder eine Ubergangs- oder Scheitelphase, etwa die Abend- oder
Morgendimmerung, Mitternacht, die Mittags- und Interimszeit »zwi-
schen den Jahren« (»Zwoélfnichte«, Neujahr, Neujahrsnacht), be-
stimmte Feiertage und tiberhaupt Initialphasen wie den Beginn einer
Unternehmung, einen Amtsantritt, Geburten und Hochzeiten, an
denen sich abermals die noch im Entstehen befindliche Entwicklung
nach Wunsch »bewegenc, das heifit richten und formen lieR.

— Sie verwandten Mittel von iibergewdhnlicher Art, denen man als solchen
ein besonderes Wirkpotential zusprach. Das waren zum Beispiel Blut
und bestimmte Organe (Herz, Nieren, Genitalien), Korpersekrete
(Sperma, Schweifs, Speichel, Trinen, Blicke; auch Haar), spezifische
Mineralien, pflanzliche und tierische Stoffe, bedeutungsvolle Erb- und
Erinnerungsstiicke (Gebrauchsgegenstinde, Schmuck), Reliquien,
Amulette und Talismane.

— Sie brachten die Intention der Handlung auf iibergewshnliche Weise,
das heifit mittels altiiberlieferter, sprachlich-»archaischer« Formeln,
die gemurmelt rezitiert oder gesungen und pantomimisch verstirkt
wurden, zum Ausdruck.

— Sie pflegten zentrale Passagen der Handlung mehrfach, gewshnlich

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Yom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 129

drei-, sieben- oder neunmal, zu wiederholen, um ihre »Schubkraft«
entsprechend zu steigern.

— Sie bemiihten sich, alles korrekt und fehllos auf die altiiberlieferte, tradi-
tionsgemifle Weise durchzufithren, weil nur dann auch die volle
Wirkung des Beabsichtigten verbiirgt schien. Schon eine geringfiigige
Auslassung, erst recht ein Fehler, stellten den Erfolg des Ganzen in
Frage. Man begann dann noch einmal von vorn.

Magisches Handeln bedient sich also, wie anderes auch, der gezielten
Nutzung dynamischer Potentiale nach Maf3gabe spezifischer Raum-, Zeit-
und Zustandsparameter — nur eben transponiert auf eine »hohere, iiber-
alltigliche Ebene. Entsprechend kann es, wie anderes auch, nur funktio-
nieren im Rahmen wohldefinierter regelgeleiteter Vorstellungs- und
Verhaltenssysteme wie zum Beispiel der traditionellen Hydrologie, die
Voraussetzung fiir den Regenzauber ist, oder des perinatalen Brauch-
tums. Wihrend reines Routinehandeln am Ziel lediglich zu kurzfristigen
Fluktuationen fiihrt, die alsbald wieder einschwingen auf den Regelkurs
des Systems, lost Magie, weil sie iibergewdhnliche Wirkkrifte freisetzt, bei
Erfolg qualitative — formative, deformative, transformative oder reformati-
ve — im Extremfall irreversible Verinderungsprozesse aus (wie den Tod
z.B.).

Magie kann stirkend wie zerstorerisch wirken. Beides sollte aber
allein dem Wohl und Erhalt der Gesellschaft dienen. In jedem Fall folgt
das Handeln dabei lediglich einigen wenigen, universal einheitlichen
Prinzipien. Grundlegende Bedeutung kommt dabei folgenden zu:

1. Dem Kontiguititsprinzip, das heifst dem Bemtihen, einander rumlich
wie zeitlich Nahestehendes oder Ahnliches und insofern fiir verwandt
und vertriglich Gehaltenes durch Binden (Verkniipfen), Korrelieren
oder komprimierende Kombination zu stirken. Familien- und Sippen-
angehorige siedeln geschlossen, Verstorbene werden unter Haus und
Hof oder in einem gemeinsamen Dorffriedhof beigesetzt, Ahnenkno-
chen aufbewahrt, teils am Korper getragen, wichtige Rituale kollektiv
durchgefiihrt, Krifte durch Korrespondenzverhalten gebiindelt.

2. Dem Kontinuititsprinzip, das heifdt dem Bemdiihen, strikt traditionskon-
form zu leben, was meint, den Zusammenbhalt durch bruchlose Ketten
scheinbar kausaler Beziehungen und Beziehungsnetze, also durch
Kontiguitit in der Zeit, sicherzustellen.

3. Dem Okklusionsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, unerwiinschte Ent-
wicklungen, wie etwa die bevorstehende Geburt eines wider die Regel
gezeugten Kindes, durch VerschlieRen von Offnungen (Tiiren) und
Abdecken von Toépfen und anderen Behiltern zum Stillstand zu brin-
gen*

4. Dem Relaxationsprinzip, das heifft dem Bemiihen, durch Eigenver-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | Der sechste Sinn

schulden oder Zauber gebundene, beziehungsweise nur zoégerlich
voranschreitende Prozesse durch Offnen von Tiiren, Behiltern, Ver-
schliissen und Knoten zu l6sen und wieder in Gang zu bringen. Das
Verfahren findet weltweit vor allem bei Schwergeburten — die man
gewohnlich auf Untreue der Frau zuriickfithrt — Anwendung.’

5. Dem Noninterpellationsprinzip, das heiflt dem Bemdiihen, positive,
kontiguititsstirkende Prozesse, wie etwa die Herstellung eines Ge-
brauchsgegenstandes, das Heranreifen der Feldfrucht, die Fortpflan-
zung und Nahrungsaufnahme, das Wachstum der Kinder und die
Mehrung des Besitztums, nicht zu storen, geschweige denn zu unter-
brechen, gleichsam zu »durchkreuzen«.

6. Dem Nonantizipationsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, positive, konti-
guititsstirkende und besitzmehrende Prozesse nicht im Ergebnis
vorwegzunehmen, gleichsam durch »Berufen« zum Stillstand zu
bringen. Man vermeidet zum Beispiel, anderen, namentlich Fremden,
prizise Auskiinfte iiber die Gesundheit und Anzahl der Kinder, den
Umfang der Vorrite und die Stirke der Herden zu geben. Herrscher
hiiteten sich, Volkszihlungen vorzunehmen. Als Kénig David, dem
Bosen Gehor schenkend (vgl. 1. Chronik 21:1), wider die Regel verstief3,
wurde Israel mit der Pest geschlagen, der 70 ooo zum Opfer fielen (2.
Samuel 24:1-15).° Wiegen sollten nicht vor der Geburt hergerichtet”,
Gliser zu Neujahr nicht ausgetrunken®, kiinftige Ereignisse nicht
»berufen« werden.

7. Dem Restituierungsprinzip, das heifdt dem Bemiihen, Geschidigtes oder
Fehlgelaufenes durch Purifizieren, Korrigieren oder direkte Inversion
rickgingig zu machen, indem etwa eine magische Formel mit der
linken Hand oder von rechts nach links geschrieben® oder ein nahe-
zu leerer Vorratsbehilter als »voll« bezeichnet wird.” Ein Tiroler fand
eines Tages, als er nach Hause kam, die Stube so gedringt voller Gei-
ster, dafl er kaum die Tire aufbrachte. Seine Kinder hatten nimlich
wihrend seiner Abwesenheit in seinem Zauberbuch gelesen. Er lief
sich die Stelle zeigen und las sie riickwirts, worauf die Geister auch
prompt einer nach dem anderen wieder verschwanden.™

8. Dem Amplifikationsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, die Effizienz des
magischen Handelns generell durch Wiederholungen, Massierung der
Aufwendungen und Exponieren besonders bedeutsamer Schritte (oder
auch des Gesamtvorgangs) zu verstirken.

9. Dem Regenerationsprinzip, das heifdt dem Bemiihen, den ungestorten
Verlauf kritischer Zustandswechselprozesse, wie Geburt (Nieder-
kunft), Pubertit, Verehelichung, eine Amtsiibernahme, die Genesung
von einer schweren Krankheit, die Resozialisation nach einem Kardi-
nalvergehen oder Tod, begleitend durch Transformations- bezie-
hungsweise Wiedergeburtsriten, in den drei Schritten Abtétung, Um-
wandlung und Neugeburt nach der Strukturvorgabe der Rites de Passa-
ge sicherzustellen.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Yom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 131

I0.

II.

I2.

13.

Dem Approximationsprinzip, das heit dem Bemiihen, Ahnlichkeit
und insofern Quasi-Verwandtschaft {iber bestehende Distanzen
hinweg durch riumliche, zeitliche und habituelle Anniherung, An-
gleichung oder auch Imitation zu stiften, indem man fiir seine Kin-
der einflufireiche Paten wihlt oder sie angesehenen Familien zur
Erziehung tibergibt (engl. fosterage), die Nihe hochgestellter Person-
lichkeiten und Autorititen sucht, beziehungsweise sich nach seinem
Tod im engeren Umfeld ihrer Griber bestatten 143t (»ad sanctos« im
Falle von Heiligen), grole Vorginger oder Vorbilder in Namenswahl
(wie bei Papsten z.B.), Sprache und Verhalten nachahmt und kraft-
haltige Stoffe (Knochen, Haare), Gegenstinde, Reliquien, Kostbarkei-
ten und Uberlieferungen (Gebete, Zauberformeln, Rezepte) sammelt
und entweder bei sich selbst oder im »Schatzhaus« der Gruppe (Méin-
nerhaus, Heiligtum, Palast) magaziniert, beziehungsweise »thesau-
riert«.

Dem Seklusionsprinzip, das heiflt dem Bemiihen, sensible, einwir-
kungsanfillige Stellen und Zustinde (Geburten, Initiationen, Hoch-
zeiten, Krankheiten, wichtige Ritualhandlungen, Bestattungen) sowie
Zusammengehdoriges generell (Verwandtschaft, Gruppe, Dorf, Kul-
tur) nach aufen hin abzuschirmen durch Demarkierung (Ziune,
Palisaden, Mauern), Kontakttabus (Beriihrungs- und Heiratsverbo-
te) und UmschlieRen, indem man zum Beispiel Gelenke mit Bin-
dern und Reifen, wie dem Leibriemen (Hiiften), Fuf3-, Armbindern
und Halsketten, umringt oder sich zu bestimmten, hochsakralen
Verrichtungen an eine magisch — etwa durch rituelles Umschreiten —
umzirkelte Stitte begibt.™

Dem Distinktionsprinzip, das heifit dem Bemdiihen, einander Fernste-
hendes, Unihnliches und insofern fiir nicht verwandt, unzusam-
mengehorig und daher unvertriglich Gehaltenes striktest getrennt
beziehungsweise auf Distanz zu halten, indem man zum Beispiel
Obst und Gemiise oder Fleisch von Landtieren und Fisch nicht in ein
und demselben Topf zusammenkocht, Hochstehenden nicht zu nahe
kommt, keine sexuellen oder gar ehelichen Beziehungen mit Frem-
den eingeht und bei Entstehungs- und Wachstumsprozessen
(Schwangerschaft, Aussaat, Nahrungszubereitung, Geritefertigung,
Hausbau) den Anblick und vor allem Kontakt mit Vergehendem,
Verrottendem, Totem oder Zerstérerischem, wie einer Feuersbrunst,
meidet. Anders wiirde man eine Kontiguitits- und Kontinuititsverlet-
zung begehen, das heif$t mindestens bedenkliche Kontaminationen,
eher aber schwere Schidigungen, das heif3t Kraftverluste riskieren.
Dem Interruptionsprinzip, das heifft dem Bemiihen, Entwicklungen,
die dazu fithren kénnten, daff Unvereinbares miteinander in Kontakt
gerit, zu unterbrechen oder miflliebigen Personen zu schaden,
indem man im ersteren Fall analogiemagisch Schniire durchtrennt
oder Schwellen und Wege kreuzt (im europiischen Volksglauben zu

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | Der sechste Sinn

14.

Abwehrzwecken auch sogenannte »Kreuzsteine« verwendet®), im
letzteren etwa die Betreffenden im Schlaf quer tiberschreitet.
Dem Eliminierungsprinzip, das heifit dem Bemiihen, Verunreinigun-
gen, Folgen von Fehlverhalten und Fremdgut, das irgendwie Eingang
in die Gruppe fand, entweder auszutilgen oder aus der Endowelt zu
entfernen, Personen also zu téten oder zu exkommunizieren.

Diesen handlungsleitenden liegt wiederum eine Reihe strukturierender
formaler, die Orientierung sichernder Prinzipien zugrunde, wie sie auch
aus der Gestaltpsychologie bekannt sind™, und zwar in der Hauptsache
die folgenden:

A)

B)

g

Das Reduktionsprinzip, das die Funktion hat, aus der Vielfalt des Wahr-
genommenen einzelnes fiir relevant Gehaltenes herauszusondern und
vereinfachend auf Punkte (Gegenstinde, Lokalititen, Personen), ge-
radlinige Beziehungen (Reziprozitit, Genealogie) und regelmifige,
quasi geometrische Figuren (Haus- und Siedlungsformen, Rangord-
nung, Rituale, Weltbild) zu reduzieren, um ihm mehr Prignanz zu
verleihen, das heifdt es fafllicher und iiberschaubarer erscheinen zu
lassen.”

Das Linearisierungsprinzip, das die Funktion hat, bestimmte Punkte,
Ereignisse, Uberlieferungen und Handlungsabfolgen durch gleichsam
perlenschnurformige Reihung in einen linearen, sequentiellen oder
seriellen Zusammenhang zu bringen, um der Verbindung den An-
schein einer kausalen Abhingigkeitsbeziehung zu verleihen.

Das Formalisierungsprinzip, das die Funktion hat, die durch Reduktion
gewonnenen quasi-geometrischen Verbindungen, Zyklen und »Gestal-
ten« durch Fixierung zu verstetigen, um ihnen Regelcharakter zu
verleihen. Magische Redefiguren’, festliche Aufmirsche und Rituale
sind ebenso typische Beispiele dafiir wie die Traditionspflege insge-
samt.

Das Perfektionierungsprinzip, das die Funktion hat, Verhalten und Han-
deln so auszurichten, daf alles streng traditionsgetreu und moglichst
fehllos geschieht — nach der Maxime etwa: Nur was genau nach Vor-
schrift, das heifdt auf die alte, bestens bewihrte Weise getan wird, kann
auf sicheren Erfolg zihlen. Magische Akte oder Rituale, bei denen ein
Fehler unterliuft, werden gewohnlich abgebrochen und aufs neue
begonnen.

Das Exponierungsprinzip, das die Funktion hat, hochwertige Giiter,
wichtige Rituale und Veranstaltungen, ranghohe Wiirdentriger, Sa-
kralbauten und heilige Uberlieferungen durch topographische, tempo-
rale und soziographische Zentrierung, Asthetisierung und Isolierung
(Arkanisierung, Mystifizierung) als etwas Besonderes, unter Umstin-
den Einzigartiges erscheinen zu lassen.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 133

Jedes Handeln wire wirkungslos, ja es gibe weder Bewegung noch ge-
richtetes Handeln, wiirden nicht Krifte den Gliedmaflen und ihrer Ver-
haltenskoordination Antrieb verleihen. In den alten Kulturen herrsch-
te die Auffassung, dafl alles Geschehen in der Natur von — wenn man so
will — drei »Grundkriften« bestimmt wird: der Lebenskraft oder Vitalseele,
in Pflanzen, Tieren und Menschen verantwortlich fir die organische
Funktionsfihigkeit, im besonderen fiir Keimkraft, Fruchtbarkeit und
Wachstum, den Naturkrifien, wie sie sich beispielsweise in flieRendem
(oder fallendem) Wasser, im Wind, dem Feuer, harten und schweren
Materialien, der Gestirnbewegung, der Wirme und Leuchtkraft der Sonne
entfalten, und den spirituellen Krifien, die den Freiseelen, Geistern und
Gottern entsprechen und allein iiber grofere Entfernungen hin wirken
konnen. Die ersteren beiden lassen sich dabei unmittelbar ineinander
iiberfithren: Krafthaltige Mineralien, organische Substanzen oder sakrale
Ortlichkeiten (Heiligtiimer, Heiligengriber) stirken die menschliche
Lebens- und Widerstandskraft; Blut oder Knochenmehl lassen sich zu
Diingungszwecken verwenden, der Liebesakt gesunder, vitaler Menschen
auf frischeingesiten Ackern weckt und vermehrt die Fruchtbarkeit des
Bodens; Handlungen und Rituale, die man bei aufgehender und hochste-
hender Sonne oder zunehmendem Mond vornimmt, besitzen ein ver-
stirktes Wirkvermégen. Die spirituellen Krifte dagegen sind der Stoft-
lichkeit, wie der Schopfer der Urmaterie vor der Entstehung der Welt, vor-
und tibergeordnet, das heifdt mehr oder weniger, je nach ihrem Vergeisti-
gungsgrad, von ihr unabhdngig — Freiseelen bleiben ihr, auch in Traum
und Ekstase oder nach dem Tod, immer noch teilweise verhaftet; Gotter
sind vollends substanz- und »masselos«. Aufgrund dieses Verhiltnisses
unter den drei elementaren Kriften, bilden die ersten zwei ein einziges
komplementires Wirkfeld; ihre Trennung wiirde den »Tod« beider bedeu-
ten (das Herz bleibt stehen, der Boden biifit seine Fruchtbarkeit ein, die
Sonne erlischt usw.). Bewegung und Geschehen innerhalb dieses Feld-
ganzen der Raumzeit aber werden allein von der dritten Kraft bestimmt
und aufrechterhalten. Die Freiseele (mit Sitz im Bewufitsein) lenkt das
Verhalten des Menschen und trigt so zum Erhalt der tiberkommenen
Ordnung bei; die Ahnen tiberwachen das Tun und Lassen der Lebenden,
die Gétter den Gang der Welt.”

Die Krifte, welcher Art auch immer, wirken an sich nicht regellos,
oder gar »chaotisch«. Sie sind seit der Schopfung in bestimmter Weise
gebunden und dienen, sofern ihr Flufl nicht durch Zauber oder den Ein-
griff boswilliger Geister gehemmt und in »falsche« Bahnen gelenkt wird,
allesamt dem Erhalt der vorzeiten geschaffenen Ordnung von Gesell-
schaft, Kultur, Natur und Kosmos — allerdings immer nur der endoopti-
schen Anschauung nach: Spirituelle Impulse, die eine Gesellschaft von
auflen, von Gottern benachbarter Gruppen, von Buschgeistern oder Sto-
renfrieden (Neidlingen, Streitsiichtigen, Schwarzmagiern) im eigenen
Innern — gewissermafien der »Fiinften Kolonne« der Unheilsmichte in

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Der sechste Sinn

der exosphirischen Auflenwelt — treffen, kénnen nur Schaden anrichten
und zerstorerisch wirken. Es bedarf daher stets einer gediegenen Kennt-
nis und wachen Kontrolle aller, der endo- wie der exogenen Krifte, um sie
zu seinen Gunsten einsetzen, beziehungsweise sich ihrer erwehren zu
kénnen.

Dabei ist zu beachten, dafl die genannten drei Grundkrifte ihrer
Natur nach unterschiedliche Wirkradien besitzen und sich insofern immer
nur tUber bestimmte Entfernungen hin mobilisieren und nutzen lassen.
Entsprechend orientiert sich alles Verhalten an der jeweils gegebenen
Distanz zum Ziel und wird generell geschieden zwischen magischen
Einflunahmen durch unmittelbaren Kontakt, solchen iiber einen iiber-
schaubaren Nahbereich hin sowie Fernwirkungen."™ Erstere erfolgen durch
Berithren oder Einverleibung, das heifit durch Essen und Trinken, Einat-
men und Impfen.” Als Kraftiibermittlungstriger dienen dabei Dinge,
Stoffe, Substanzen, Organe und Personen, denen man die Eigenschaften
zuschreibt, die man zu ibertragen, beziehungsweise zu gewinnen
wiinscht. Der Verzehr von Fischblasen erleichtert zum Beispiel das
Schwimmen®?; eine Schwangere, die zwei zusammengewachsene Apfel
ifst, kommt, wie man vormals auf Riigen glaubte, mit Zwillingen nieder.*
Handauflegen durch einen Priester, Heiligen oder Konig segnet, heilt,
trostet und stirkt; ein Aphrodisiakum kriftigt das Liebesvermégen. Un-
mittelbar affiziert wird in diesen Fillen der Funktionsverbund von Leib
und Lebenskraft (Vitalseele).

EinfluRRnahmen der zweiten Art, das heifit iiber einen iiberschauba-
ren Nahbereich hin, vollziehen sich iiber mittelbare Kontakte, etwa durch
den - besinftigenden, liebevollen oder »bésen« — Blick, der im Sinne
eines feinstofflichen, quasi dtherischen Lichtstrahls aufgefafit wurde?,
durch Sprache, Mimik und Gestik sowie die personliche »Ausstrahlungx,
teilweise spiirbar als Warme und Geruch. Menschen, die sich versiindigt
hatten und somit unrein waren, besaen auch nach der Uberzeugung des
heiligen Thomas von Aquin (ca. 1225-1274) noch »sengende Augen (oculos
urentes), deren Blick iiber eine bestimmte Distanz des benachbarten Luft-
raums hin andere zu vergiften (inficiunt) vermag«.”® GrofRe Sufi-Meister
erziehen ihre Schiiler, ja bekehren Ungliubige kraft ihres Blickes.**
Worte kénnen Mut machen, herabsetzen und gebieten, Zauberformeln
toten. Verschlossene Mienen »schrecken ab«, ein Licheln »verséhnte,
eine Gebirde »schiichtert ein«. Konige und Heilige strahlen auf ihre
Umgebung Segens- und Heilskraft ab.>> Als Ubermittlungsmedium gilt
in diesen Fillen sozusagen ein »Partikelstrom« der von der Physis abge-
sonderten Lebenskrafi: Worte zum Beispiel werden im Mund mittels
Kieferbewegung geformt und vom Atem, speicheldurchsetzt, getragen —
Unterkiefer, Speichel und Atem sind allesamt in hohem MafRe vitalkraft-
haltig, desgleichen auch Blick, Hinde und Kérpergeruch.?® Doch bleibt
die Wirkung, wie bei allen akustischen, olfaktorischen und thermischen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 135

Diffusionsprozessen, begrenzt. An der Peripherie des Nahbereichsfeldes
verklingen die Worte, 16sen sich Blick- und Ausstrahlungsstréme auf.

Unbegrenzt dagegen wirken EinfluRnahmen der dritten Art; denn
dabei bediente man sich rein spiritueller, »masseloser« Kraftiibermitt-
lungstriger, im Falle des Menschen der leibunabhingigen Freiseele. Hier
stellte sich allerdings das Problem, daf} die Ziele — abwesende Angehéri-
ge, Mitglieder benachbarter Gruppen, Regenwolken, die es erst heraufzu-
beschworen galt, Ahnen, Geister und Gotter — zumeist auflerhalb des
Wahrnehmungsfeldes lagen, so daff Wirkung und Reaktionen nicht un-
mittelbar beobachtbar waren. Der Handelnde bedurfte, um die Kraft
gerichtet in Gang zu setzen, der gedanklichen Konzentration und konnte,
was er beabsichtigte, seinem fernen, unsichtbaren Gegeniiber nur mime-
tisch signalisieren, das heifft mufdte sich analoger, symbolischer Aus-
drucksmittel bedienen.

Nach einer Uberlieferung der Nez Percé im Nordwesten der USA
warf einer ihrer Schamanen, als die Indianerkriege noch im Gange waren,
einen amerikanischen Kavallerieoffizier {iber eine groRe Entfernung
hinweg aus dem Sattel, indem er die Hand mit einem kleinen Réhrchen
in seine Richtung stie.*’ De facto war es der wunschgetriebene Gedanke,
der sich quasi projektilartig fortbewegt, den Gegner getroffen und vom
Pferd gehoben hatte. In der Antike schmolz man Wachs, um das Herz
einer (oder eines) erfolglos Begehrten zu »erweichen«.?® Weltweit suchte
man andere, die man um ihr Liebesvermégen bringen wollte, durch das
Verkniipfen von Schniiren (»Nestelkniipfen«) impotent beziehungsweise
empfangsunfihig zu machen. Im Mittelalter stand noch die Todesstrafe
durch Enthaupten darauf.*® Weit verbreitet waren auch die sogenannten
»Defixionspuppens, an denen man das, was man einem anderen ansann,
mimetisch vorexerzierte; Wunsch und Wille trugen die Intention dann ins
Ziel. Noch Paracelsus (1493-1541) schwor auf die Praxis: »Wenn einer eine
Figur macht gleich einem Menschen und diese an eine Wand malt, so
wisset, daf$ alle Stiche, Schlige und Streiche, die das Bild treffen, auf den
fallen, fiir den sie bestimmt sind.«3°

Auch zeitlich einander Fernes lif3t sich um einer erwiinschten Konti-
nuititsstiftung willen analogiemagisch verkniipfen. Karl der GroRe (747-
814) liefert ein typisches Beispiel dafiir. Er wollte sich als neuer David
(Konig von Israel ca. 1004-965 v. Chr.) verstanden wissen. Da dieser als
Prifiguration des Heilands galt, beanspruchte er damit zugleich, in der
Nachfolge Christi zu stehen. Entsprechend wurde auch die Heldensage
vom Untergang seiner Nachhut in Ronceval gedeutet: In dem Verriter
Ganelon erschienen Luzifer und Judas wiederverkorpert — was den Konig
abermals dem Messias naheriickte” Der Sieg der Sowjetunion iiber
Deutschland schien im Vorgriff gesichert, als Stalin ihn in Analogie zum
»Vaterlindischen Krieg« gegen Napoleon offiziell zum »Groflen Vater-
lindischen Krieg« deklarieren lief3.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | Der sechste Sinn

Entscheidend fiir die Fernwirkung der Analogiemagie blieb immer
die Freisetzung und gezielte Fokussierung der »Geisteskraft« durch Wiin-
schen, gedankliche Konzentration und Wille?* Namentlich letzterer
vermag bekanntermaflen Berge zu versetzen. »Der bose Wille«, charakte-
risiert ein Beobachter zum Beispiel die entsprechenden Anschauungen
zentralafrikanischer Ethnien, »ist so gut wie die bose Tat. Er wirkt wie die
Sonnenstrahlen wirmen, wie die Winde kiihlen, wie Blumen riechen [...]
wie Gifte von Pflanzen und Tieren.«®* Auch Goethe war dergleichen
nicht fremd. »Ich habe«, bekannte er Eckermann gegentiber, »in meinen
Junglingsjahren Fille genug erlebt, wo auf einsamen Spaziergingen ein
michtiges Verlangen nach einem geliebten Midchen mich iberfiel und
ich so lange an sie dachte, bis sie mir wirklich entgegenkam. >Es wurde
mir in meinem Stiibchen unruhigs, sagte sie, »ich konnte mir nicht hel-
fen, ich mufite hierher<.«** Auch andere als der Dichterfiirst waren von
der Wirkkraft des Wiinschens und Wollens tiberzeugt. Paracelsus, dem
als Arzt romantische Empfindungen weniger nahelagen, schwebten eher
martialische Moglichkeiten vor. Er hielt es fiir durchaus denkbar, dafl der
»Geist ohne des Leibes Hilfe, durch inbriinstiges Wollen allein und ohne
Schwert, einen andern stechen oder verwunden« kénne. Islamische
Heilige vermochten durch pure Konzentrationskraft (tawagguh) zu hei-
len.3® Arthur Schopenhauer (1788-1860), Verfechter einer strikt volunta-
ristischen Philosophie, duflerte sich nicht nur im gleichen Sinne, sondern
setzte sich konsequentermaflen geradezu fiir eine Art Ehrenrettung der
traditionellen Magie ein, wie sie zu seiner Zeit auf dem Land noch gang
und gibe war. Thre Paraphernalien seien lediglich Beiwerk; zur Hauptsa-
che komme es auf die Willenskraft an, die unter Umstinden stark genug
sei, selbst »leblose Korper« zu affizieren.’” »Ich bin daher der Meinungx,
bekennt er unumwunden, »dafl der Ursprung dieses, in der ganzen
Menschheit so allgemeinen, ja, so vieler entgegenstehender Erfahrung
und dem gemeinsamen Menschenverstande zum Trotz, unvertilgbaren
Gedankens sehr tief zu suchen ist, nimlich in dem inneren Gefiihl der
Allmacht des Willens an sich [...] Dem dargelegten Grundgedanken ge-
mif finden wir, dafd bei allen Versuchen zur Magie das angewandte phy-
sische Mittel immer nur als Vehikel eines Metaphysischen genommen
wurde; indem es sonst offenbar kein Verhiltnis zur beabsichtigten Wir-
kung haben konnte; dergleichen waren fremde Worte, symbolische Hand-
lungen, gezeichnete Figuren, Wachsbilder u. dgl. m. [...] Denn bei jedem
magischen Akt, sympathetischer Kur, oder was es sei, ist die duflere
Handlung [...] eigentlich nicht das Wesentliche, sondern das Vehikel, das,
wodurch der Wille, der allein das eigentliche Agens ist, seine Richtung
und Fixation in der Koérperwelt erhilt und iibertritt in die Realitit; daher
ist es, in der Regel, unerliRlich.«3®

Sigmund Freud (1856-1939) fand die Grundthese Schopenhauers
wenig spdter in seinen eigenen Untersuchungen bestitigt. Statt von der
Allmacht des Wollens bevorzugte er allerdings, von der »Allmacht des Ge-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 137

dankens« zu sprechen.?® Das konnte bei Parapsychologen nur auf Zu-
stimmung stofRen: Ihre Erfahrungen sprachen erst recht dafiir. Einer ihrer
grofiten, Hans Bender (1907-1991), unterstrich: »Unsere Emotionalitit,
unsere Gefiihle haben eine ungeheure Macht und Wirklichkeit. Was die
Magie alter Zeiten annimmt, daf der Haflgedanke gegen den Nichsten
diesem objektiv schadet, kann, so absurd es klingen mag, nach den Erfah-
rungen der Parapsychologie eine Realitit sein, die natiirlich nicht tiberall
und immer sich auswirkt, aber von der wir annehmen miissen, dafl sie
untergriindig doch hiufig vorhanden ist.«*°

Ob nun Emotionalitit, Wille oder Gedanke — die Uberzeugung von
der Fernwirkung hinreichend starker mentaler Intentionen beruht offen-
sichtlich auf Erfahrung und reicht iiberdies bis tief in die Geschichte
zurlick, ja besitzt neueren Erkenntnissen nach gediegene physiologische
Grundlagen. Wohl nicht von ungefihr ist der »Gedankenzauber« ganz
besonders charakteristisch fiir die typologisch &ltesten, das heift Samm-
lerinnen- und Jigerkulturen. Litten zum Beispiel die Selknam auf Feuer-
land allzusehr unter Schneefall, vollzogen sie einen bestimmten Ritus
und rezitierten dazu mit konzentrierter Eindringlichkeit Formeln wie
»Bald wird der Regen den Schnee vertreiben« oder »Jetzt mufl der Regen
kommen«.#' Die Worte selbst waren Beiwerk im Sinne Schopenhauers;
sie signalisierten verbal, was man wollte; mehr kam es auf die Intensitit
des Gedankens an. Begab sich ein Ultscha in Ostsibirien auf die Jagd, pfleg-
te er sich auf dem Weg ins Revier voll auf den »Herrn der Tiere, eine
gottihnliche Geistmacht, die tiber das Wild gebot und den Jagderfolg
entschied, zu konzentrieren.** Nach Uberzeugung der Paiute in Nevada
»reisen« (travel) — in diesem Fall bose — Wiinsche »mit dem Gedanken,
dringen mit ihm in den Leib des Opfers ein und vollbringen dort ihr Zer-
storungswerk«.®

Auf dem gleichen Weg lassen sich natiirlich auch positivere Intentio-
nen verwirklichen. Jiingsten Experimenten zufolge sind selbst — intelli-
gentere — Tiere dazu imstande. Ratten kénnen zum Beispiel lernen, einen
Hebeldruck auszulosen, Affen, einen Roboterarm zu steuern, indem sie
den Vorgang gedanklich imaginieren. Thr Gehirn wurde dazu tiber ein
spezielles »Interface« mit einem Computer verdrahtet.** Auch fiir Men-
schen, selbst vollstindig Gelihmte, ist inzwischen erwiesen, daf$ sie in der
Lage sind, durch willentliche Beeinflussung ihrer cortikalen Potentiale mit
Computern zu kommunizieren.*

Modellférmig liefe sich eine paradigmatische »Urszene« magischen
Handelns etwa wie folgt vorstellen: Ein junger Mann wird auf das Weid-
werk, die zentrale Tatigkeit seines kiinftigen Lebens, durch die »Jager-
weihe« vorbereitet. Dazu reiben ihm die Alteren — wie bei den Busch-
minnern in Siidafrika zum Beispiel — Pulver aus dem verkohlten Fleisch
der Hauptjagdtiere in Einschnitte zwischen den Augen und am rechten
Oberarm ein, damit er das Wild schon von weitem zu sehen und sicher zu
treffen imstande ist. Oder sie salben seine Waffen — so bei den Pygmaen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | Der sechste Sinn

im Kongo — mit dem Blut des wihrend der Probejagd von ihm erlegten
Tieres, geben ihm von der Brithe des aus der Beute zubereiteten Festge-
richts zu trinken und legen ihm zuletzt noch wichtige, lebenskrafthaltige
Organe, wie das blutende Herz, in die Hand: Dadurch verflieRen beider
Vitalseelen ineinander und stellt sich eine sympathetische Beziehung und
»Blutsbriiderschaft« zwischen Mensch und Wild her, die beide zu wech-
selseitigem Beistand verpflichtet.#® So geriistet, richtet der nunmehr
approbierte, das heifdt zur Jagd offiziell autorisierte Jiger bei jedem Weid-
gang seine Gedanken vollkonzentriert auf seinen tierischen »Blutsbru-
der«, zieht ihn damit zu sich heran und signalisiert ihm wie dem »Herrn
der Tiere« in einer Jagdpantomime, wie sie rezent noch verschiedentlich
vorkam und bereits auch auf jungpaliolithischen Héhlen- und Felsbildern
dargestellt ist, was er zu tun gedenkt. Die Jagd selbst schlief3t das Ganze
dann nur mehr ab.

Jahrzehntausende spiter gewann das Leben mit der SeRhaftigkeit
feste Dauerstrukturen. Die Menschen riickten enger zusammen, ohne
einander noch, wie in den Sammlerinnen- und Jigerkulturen, aus dem
Wege gehen zu konnen. Das dérfliche Dasein warf verstirkt gesellschaft-
liche, namentlich besitz- und erbrechtliche Probleme auf. Der Entwick-
lung entsprechend differenzierte und formalisierte sich zunehmend auch
die Magie. Die Versuchung wuchs, sich ihrer in Fillen von Konflikten zu
bedienen, die man offen nur ungern austragen mochte. Mit dem Auf-
kommen stidtischer Siedlungsformen und ihrer verwirrenden Untiber-
sichtlichkeit erreichte der Prozefl seinen Hohepunkt. Die weiter fort-
schreitende Zergliederung der Gesellschaft, verbunden zur gleichen Zeit
mit einer steten Verdichtung der sozialen Gruppierungen auf immer
engerem Raum 16ste einen Schichtungsprozef mit entsprechend komple-
xen Abhingigkeitsstrukturen und erhéhtem Konfliktpotential aus. In den
Stidten Altvorderasiens blithte das Zauberwesen. Bereits der sumerische
Konig Gudea von Lagasch (ca. 2050-2000 v. Chr.) sah sich gezwungen,
per Verordnung alle »Zauberer« des Landes zu verweisen.#’ Aus dem
westmittelmeerischen Altertum, vor allem der hellenistischen bis spitan-
tiken Zeit, liegen in Fiille analoge Berichte vor. Die Enzyklopadisten, wie
Plinius der Altere (23-79 n. Chr.), liefern zahlreiche Proben davon. Auch
die Christen wufdten sich des driickenden Erbes nicht so recht zu erweh-
ren. Immer wieder fordern die Kirchenviter, Gliaubige, die der Zauberei
uberfithrt waren, unbedingt vom Abendmahl auszuschlieRen, ja, besser
noch, zu exkommunizieren. Es geschieht »nicht selten«, klagt Hippolytos
von Rom zu Anfang des 3. Jahrhunderts, »dafl einige bis in das Alter
darin verharren«.#® Auch Priester taten gehorig mit. Manche empfahlen,
wenn es darum ging, einem Mann zur Gnade der Keuschheit zu verhel-
fen, Riemen zusammenzubinden, zu versiegeln und in einen tiefen
Brunnen zu werfen.#? Im Mittelalter dasselbe Bild.>® Nur tarnte sich der
Zauber mit christlichen Formen, um nicht gleich der kirchlichen Justiz
ins Netz zu gehen. »Rings um die Sakramente«, charakterisiert der be-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 139

kannte niederlindische Medidvist Johan Huizinga (1872-1945) die Ver-
hiltnisse noch im Spitmittelalter, »blithten die Benediktionen; von den
Reliquien kam man zu den Amuletten; die Kraft des Gebets wurde forma-
lisiert in den Rosenkrinzen, die bunte Galerie der Heiligen bekam immer
mehr Farbe und Leben«’" Strenggliubige Autoren sahen sich veranlaflt,
ihre Stimme wider die wachsende Zahl von Kapellen und Kirchen, Festen
und Heiligen, Gebeten und Hymnen, den zeremoniellen Aufwand und
Ubertreibungen bei Fasten und Enthaltsamkeitsiibungen zu erheben.’*
Selbst Papste, wie Benedikt XIII. (1394-1417), standen im Ruch, des »Gu-
ten« zu viel zu tun, das heifft Magie zu betreiben.® Noch nach Artikel
109 der »Peinlichen Gerichtsordnung« Kaiser Karls V. von 1532, die bis
zum Ende des 18. Jahrhunderts formelle Giiltigkeit behielt, drohte Scha-
denszauberern die Todesstrafe.’*

In der Neuzeit hat weniger Aufklirung als Wohlstand, der dem Leben
mehr Kalkulierbarkeit und Sicherheit verlieh, die Magie zwar nicht aufge-
hoben, aber doch ins Dunkel der Abseitigkeit verdrangt. In kritischen
Situationen indes, in denen die scheinbar festgefiigten Fassaden ins
Wanken geraten, blitht sie sofort wieder auf — und zwar bei weniger wie
Hochgebildeten gleichermafRen. Fiir Kinder und Jugendliche gilt das
schon zustandsbedingt in besonderem Mafe, da sie sich stindig vor neue
Aufgaben gestellt sehen, mit denen sie erst lernen miissen, sich ausein-
anderzusetzen, die sie unsicher machen und ihnen daher per se problema-
tisch erscheinen. Etwa vom dritten Lebensjahr an und teils noch bis zum
Ende der Adoleszenz (bzw. Schulzeit) zdhlt Magie fast zum normalen
Denken und Tun, um deutlicher jedoch wieder in besonders kritischen
Situationen, das heiflt wihrend Initial- und Ubergangsphasen, an Einflu}
zu gewinnen. Typische Formen bilden ritualisiertes Verhalten beim Zu-
bettgehen und Aufstehen am Morgen’®, auf dem Weg zur Schule und vor
Klassenarbeiten”, intensives Wiinschen und die Orakelbefragung (z.B.
Abzihlen und auf »Zeichen« achten).’® Spiter spielt Magie in den Lie-
besbeziehungen und vor Examina noch eine besondere Rolle. Anfang des
20. Jahrhunderts ging unter deutschen Studenten ein Sektkorken um, der
in dem Ruf stand, sicher durchs Abschlufexamen zu fithren. Er befand
sich im Besitz einer Charlottenburger Akademiker-Gesellschaft. Wer
davon wufSte, bat ihn sich aus und trug ihn wihrend der Priifung bei sich.
Wie es heifdt, soll er sich stets bewihrt haben. Natiirlich wuchs die Kraft,
die man ihm beimaf, mit jedem Erfolg.>?

Wihrend des Erwachsenenalters tritt die Tendenz zu magischem
Verhalten ebenfalls wieder besonders im Zusammenhang mit T4tigkeiten
(bzw. Berufen) und Situationen auf, die mit Risiken verbunden sind und
deren Ausgang daher unsicher erscheint, wie bei Schwangerschaften und
schweren Erkrankungen, im Bergbau, beim Entschirfen von Sprengkor-
pern (Minen, Bomben), bei sportlichen Wettkimpfen - oder beim
Gliicksspiel.® In derartigen Fillen neigen viele Menschen beispielsweise
dazu, besonders vorsichtig vorzugehen, im Glauben, dadurch moglichen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | Der sechste Sinn

Gefahren »aus dem Wege gehen« zu konnen, bei der Losung schwieriger
Aufgaben mehr auf konsequente Zielstrebigkeit, Hartnickigkeit und
Akribie als kiihlrationales Kalkiil zu setzen oder alles exakt »nach Vor-
schrift« zu machen (Perfektionierungsprinzip), etwa den Anweisungen der
Arzte genauestens Folge zu leisten, das heiflt, ganz auf die Autoritit des
Experten zu bauen, dem man gern auch ein wenig mehr zahlt oder Ge-
schenke macht, um sich vollends seiner Zuwendung zu versichern (App-
roximationsprinzip).®" Es wurde daher auch schon vorgeschlagen, Magie
nicht einfach abzutun, sondern im Gegenteil therapeutisch zu nutzen.®
Andere vertrauen ihren personlichen »Gliickstagen«, tragen Talismane®
beziehungsweise ein Medaillon mit dem Bildnis ihres Schutzpatrons bei
sich (Kontiguititsprinzip), besuchen Heiligengriber und Wallfahrtsstitten
mit wundertitigen Reliquien (Approximationsprinzip), bringen dort »Op-
fer« (Votivgaben) dar und legen Geliibde ab, das heiflt gehen mit dem
Heiligen eine spezielle Reziprozititsverpflichtung ein, oder achten auf
Vorzeichen, also einen »hoheren«, wegweisenden »Wink«. Als im Herbst
1997 in Nordkorea die Wahl Kim Jong-ils zum Nachfolger seines Vaters
Kim Il-sung anstand, erblithten vorzeitig, wie die nationalen Medien
berichteten, Hunderte von Birnen- und Aprikosenbidumen, ja einem Fi-
scher ging eine seltene weifie Seegurke ins Netz, »um das Ereignis der
Wahl des Genossen Kim Jong-il zum Generalsekretir der Partei zu be-
griflen«. Eine Agenturmeldung fafite zusammen: »Angesichts der ge-
heimnisvollen Naturerscheinungen sagen sich die Nordkoreaner, daf
Genosse Kim Jong-il tatsichlich der grofite der groflen vom Himmel
geschaffenen Minner ist und dafl die Blumen zum Zeichen fiir dieses
groRartige Ereignis blithen« (Kontiguitdtsprinzip).*4 BekanntermaRen
zihlen derartige magische Konnexionen auch sonst zu den probaten Mit-
teln der Indoktrination, Propaganda, Werbung und sogenannter »aggres-
siver Verkaufsstrategien«. Unter Sportlern bauen vor allem Boxer auf
»Gliicksbringer« zur Verstirkung ihrer physischen Schlagkraft. Manche
tragen zum Beispiel beim Kampf immer die gleiche Hose, in der sie ihren
ersten Sieg errangen, oder nehmen die Namen fritherer, besonders er-
folgreicher Vorginger an (Amplifikationsprinzip).®5

Auch »andere Umstinde« erfordern zur Abwehr der Unwigbarkeiten,
die sie begleiten, flankierende andere als die medizinisch gebotenen Maf-
nahmen. Untersuchungen in kalifornischen Geburtskliniken ergaben,
dafl werdende Miitter, unabhingig von Hautfarbe und Status, dieselben
Vorstellungen iiber Zusammenhinge zwischen ihrem Verhalten, der
Umwelt und dem heranreifenden neuen Leben in ihnen entwickeln, wie
sie aus traditionellen Kulturen sattsam bekannt sind. Schwangere sollten
zum Beispiel nichts sehen, geschweige denn berithren, was versehrt ist
oder Zerstérung ausstrahlt (wie etwa eine Feuersbrunst), damit ihr Kind
auch wohlbehalten zur Welt kommt (Distinktionsprinzip). Restimierend
kam man zu dem Ergebnis, daf »diese Art Folklore nicht einfach ein
Uberbleibsel aus weniger aufgeklirten Zeiten ist«, sondern offensichtlich

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 141

»auch in der heutigen Gesellschaft noch ihre Funktion erfiillt«.*® Andere
Erhebungen in den USA ergaben, dafy Miitter, deren Kinder an Tuberku-
lose, Masern oder Kinderlihmung erkrankt waren, entgegen ihrer sonsti-
gen Gewohnbheit, nicht nur hiufig die Kirche besuchten, viel beteten und
in der Bibel lasen, ja sich bestimmten religivsen Kasteiungsiibungen
unterzogen, sondern ihre Zuflucht auch zu gewissen »magical< or >super-
stitious« acts« nahmen, das heiflt etwa die Wohnung wechselten, dem Kind
ein Medaillon oder altes, vermeintlich heilkrafttrichtiges Erbstiick um den
Hals hingen und zusitzlich Sifte, Kriuter und andere Arzneien aus den
Arsenalen der Volksmedizin verabreichten (Amplifikationsprinzip).%”

Doch nicht nur Angehérige oder die Patienten selbst, auch die behan-
delnden Arzte greifen erginzend schon mal, ob nun bewuflt oder unbe-
wufdt, zu magischen Mitteln — sei es der »beschwérenden« Suggestivkraft
ihrer Sprache, Mimik und Gestik, der Ritualisierung ihrer »Visiten« oder
der Ausstrahlungskraft ihrer Autoritit — die selbst Scheinmedikamenten
Heilkraft zu verleihen vermag (wenn auch zumeist nur befristet). Solche
»Placebos«, das heifdt etwa Tabletten, die aus nichts als Stirke oder Zuk-
ker bestehen, Ampullen, die lediglich eine physiologische Kochsalzlésung
enthalten, oder Zipfchen aus reaktionsloser Suppositorienmasse, erzielen
in der Tat oft eine erstaunliche therapeutische Wirkung. Dabei kommt
gleich mehreres zusammen: Der Wille des Kranken, Erlésung von seinen
Leiden zu finden, das Behandlungszimmer mit seiner zwar beunruhigen-
den, aber doch Heilung verheifenden Ausstattung, die rigorose Hygiene
(»Reinheit«) und schliefflich der Arzt in seinem berufsmifigen Kittel,
bestimmte Geridte immer zur Hand und mit ehrfurchtgebietendem Ge-
folge, das deutlich eine gewisse Distanz zu ihm, dem Hauptverantwor-
tungstriger, wahrt, die ruhige, sichere Art, mit der er seine Anweisungen
erteilt, vielleicht auch sein Ruf — das alles trigt hiufig bereits so wesent-
lich zur Zuversicht des Patienten in die Heilkraft des Arztes bei, daf oft
schon allein sein Besuch eine spiirbare Besserung auslost (Formalisie-
rungsprinzip). Der Arzt, so der Kommentar eines Autors dazu, gebe dem
Kranken durch die Art seines Auftretens gleichsam zu verstehen: »Ich will
fiir dich sorgen! Es ist ein Versprechen, und die Tablette, die der Patient
zu sich nimmt, gleichgiiltig, welcher Art sie ist, erwirbt die Kraft eines
Symbols von Glaube, Wissen und Hilfe.«*® Manche Arzte erzielen mit
Placebos sogar deutlich gréflere Erfolge als andere. Es sind das, wie ent-
sprechende Untersuchungen zeigten, besonders liebenswiirdige und
gewinnende, gleichzeitig aber auch sicher auftretende, selbstbewufite,
»starke« Naturen, die geradewegs auch als » Powerful Placebo Personalities«
bezeichnet werden. Bei ihnen kann ein echtes Aspirin schon innerhalb
weniger Minuten — sehr viel frither also, als die pharmakodynamische
Wirkung tatsichlich einsetzt — selbst stirkste Kopfschmerzen beheben.®®

Nennen lielen sich weiter auch als typische Ansatzsituationen ma-
gisch ritualisierten Verhaltens Amtseinfithrungen wie Beisetzungen
hoher behordlicher Wiirdentriager, Gerichtsverhandlungen, Jubilden,

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | Der sechste Sinn

Gedenkfeiern und Staatsvisiten (Exponierungsprinzip).”® Auch Gelehrte,
selbst Psychologen, sind alles andere als frei davon. Denn tatsichlich
vermag niemand ununterbrochen und ausnahmslos rein rational zu
denken und zu handeln; eher nur in mentalen Highlight-Situationen, wie
bei der Suche nach der Losung eines wissenschaftlichen Problems, sei es
am Schreibtisch, im Labor oder Seminar. Kritiker der Psychoanalyse mo-
nierten, daf die »numerologischen Koinzidenzanalysen« Sigmund
Freuds »praktisch nicht zu unterscheiden« seien von den »Beziehungs-
ideen psychotischer Patienten«.”* Geht man, wie Dieter Zimmer, die
Psychoanalyse frontal an, fallen die Reaktionen teils kraft irrational aus’
— eine Erfahrung, die auch Vertretern der »harten« Naturwissenschaften
nicht fremd zu sein scheint. »Bei vielen wissenschaftlichen Diskussio-
nen, klagt der Physiker Harald Atmanspacher, »wird man bei kritischer
und unvoreingenommener Betrachtung feststellen, dafl — abgesehen von
erschreckenden Mingeln, was Grundregeln der Syntax betrifft — ein be-
achtlicher Teil der zu iibermittelnden >Information« nichtverbal transfe-
riert wird. Wesentliche Bestandteile dieser nicht-verbalen Kommunikation
sind affektiven Ursprungs, z.B. Dominanzgestik, Einschiichterungsge-
habe, bis hin zu mehr oder weniger subtilen Versuchen, die Gegner eige-
ner Uberzeugungen [...] in den Bereich der Licherlichkeit zu ziehen.«”

Ideale Nihrboden fiir eine Renaissance der Magie — oft filschlicher-
weise auch als »Hexerei«’* bezeichnet — liefern erst recht aber die heuti-
gen Verhiltnisse in vielen Lindern der Dritten Welt, in denen praktisch
alles Tun und Geschehen von Risiken begleitet und unsicheren Ausgangs
ist. Die 6konomischen Umwilzungen, Landflucht und Arbeitsemigration,
der Zerfall der alten verwandtschaftlichen Strukturen, Nahrungsmangel,
neuartige Seuchen, Birgerkriege usw. mehr lassen den Menschen
scheinbar nur noch die Wahl, ihre letzte Zuflucht in religiser Sektiererei,
Besessenheitskulten und eben vor allem der Magie zu suchen. Nament-
lich in den groflen Stidten, in denen die Verhiltnisse ein teils exorbitan-
tes Ausmaf erreichen, steht sie heute mehr denn je — wie analog in den
alten Metropolen der Archaischen Hochkulturen — in vollem Flor, ja darf,
wie die Meinung allgemein umgeht, noch mit betrichtlichen Zuwachsra-
ten rechnen.”” Kenner der Situation im »dunklen« Erdteil »haben den
Eindruck [...] dafk diejenigen Afrikaner, die durch die Begegnung mit der
europdischen Zivilisation aus einer fiir sie trotz Hexerei und Zauberei
sinnvoll geordneten Welt herausgerissen wurden, jetzt noch intensiver als
frither fiirchten, der Hexerei [bzw. Schadensmagie] zum Opfer zu fallen
[...] Autoren, die sich besonders mit Westafrika beschiftigt haben, berich-
ten, dafl iiberall neue, den Schutzgeistern gewidmete Schreine auftau-
chen, die ihre Anhinger vor Behexung bewahren sollen. Sie fithren dies
auf das Unbehagen der innerhalb weniger Jahre von einschneidenden
sozialen Umwilzungen betroffenen Afrikaner zuriick.«’®

Magie ist ein ubiquitires menschliches Verhaltensphinomen”: Es
setzt gewisse kognitive Operationen wie den Vergleich, die Herstellung

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Yom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 143

von Analogie- und Abhingigkeitsbeziehungen, das Schluffolgern, die
Postulierung allgemeiner Zusammenhinge und die Annahme von »Kréf-
ten« voraus, die sich willentlich und nach Mafgabe bestimmter Prinzipien
und Regeln nutzen lassen. Fiir Tiere konnte dergleichen — bestenfalls in
schwachen Ansitzen bei einigen subhumanen Primaten — bislang nicht
nachgewiesen werden.

Und allezeit spielte Magie im Leben des Menschen eine wichtige
Rolle — angefangen mindestens von den Neandertalern (Homo sapiens
primigenius; 200.000 — 30.000 v. Chr.) und iltesten Vertretern des ana-
tomisch modernen Menschen (Homo sapiens sapiens; ab 200.000 v. Chr.),
den Trigern der jungpaliolithischen Kulturen (36.000 — 8.000 v. Chr.),
fiir die uns die ersten gesicherten Zeugnisse vorliegen (u.a. Bestreuen der
Toten mit Ocker zur Erhaltung der Lebenskraft, Verwendung von Frucht-
barkeitsidolen, Darstellung jagdmagischer Szenen auf Héhlen- und Fels-
bildern). Verstindlich daher, dafl diese offenbar elementare und doch so
besondere Verhaltensuniversalie des Menschen bereits seit der Antike das
Interesse der Gelehrten, zunichst der Philosophen, spiter der Theologen,
Psychologen, Soziologen, Religionswissenschaftler und Ethnologen auf
sich zog. Mustert man die diversen Erklirungsversuche durch, stellt sich
alsbald heraus, daf sie sich im Grunde allesamt um lediglich zwei Thesen
bewegen:

1. Die Magie erfillt psychische und soziale Entlastungsfunktionen. In
kritischen, das heiflt potentiell bedrohlichen Situationen hilft sie den
Zagenden auf, suggeriert ihnen eine Losungsmoglichkeit, stirkt so ihr
Vertrauen in die eigenen Krifte, stiftet Optimismus und Hoffnung. Der
Wunsch ist dabei der Vater der Zuversicht. Fiir »Wilde« wie Zwangsneuro-
tiker, so auch die Uberzeugung Freuds, ist »nicht die Realitit des Erle-
bens, sondern die des Denkens« ausschlaggebend.” In der Ethnologie
verfocht am nachhaltigsten Bronislaw Malinowski (1884-1942) diesen
seiner Kulturtheorie nach »funktionalistischen« Erklirungsansatz. »Der
Liebende, erlduterte er etwa, »der sich in Schmerz verzehrt angesichts
einer unerreichbaren oder gleichgiiltigen Schonen, sieht sie in seinen
Visionen vor sich, spricht zu ihr, fleht sie an, gebietet ihren Gefiihlen,
glaubt sich erhért und driickt sie, triumend, an seine Brust.« Magie basie-
re auf einem »universalen psycho-physiologischen Mechanismus«, der
Risiken abzumildern, Spannungen aufzulésen und, so erginzend sein
Nachtreter Edward E. Evans-Pritchard (1902-1973) und andere angel-
sichssische Autoren in der Nachfolge Malinowskis, sozialen Unmut und
Aggressionen symbolisch abzureagieren gestatte.”? Sie besitzt die Funk-
tion, »den Optimismus des Menschen zu ritualisieren und seinen Glau-
ben an den Sieg der Hoffnung iiber die Furcht zu stirken«.®® DaR man in
bedringten Lagen, sofern man den Kopf nicht verliert, mehr tut als unter
»normalen« Voraussetzungen, ist fraglos plausibel — bis an die Grenze
zur Trivialitit. Doch sagt das lediglich etwas {iber die Zwecke (»Funktio-
nen), aber so gut wie nichts iiber die Prinzipien und Formen magischen

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | Der sechste Sinn

Denkens und Handelns, geschweige denn die » Theorien«, die ihnen zu-
grunde liegen, aus.

2. Die Magie stellt ein Relikt aus der Friihzeit der menschlichen Geistesge-
schichte dar. Dies war vor allem die These der Evolutionisten des 19. und
beginnenden 20. Jahrhunderts. Sie lebte entsprechend bei den orthodox-
marxistischen Sowjetethnologen fort® und wurde auch von Nichtmarxi-
sten noch bis in die jiingere Vergangenheit von manchen geteilt. Der
»Kulturpsychologe« Jean Gebser (1905-1973) bestimmte sie als zweite der
— wie er annahm — noch unbewufiten Strukturebenen in der stammes-
geschichtlichen Entwicklung der Psyche, der eine »archaische« voraus-
ging und die »mythische« folgte, die selbst endlich in die »mentale« der
intellektuellen Geistigkeit einmiindete.®> Der (katholische) Theologe
Alfons Kirchgissner sah sie »als Kontrapost gegen Aufklirung« wirksam,
»wie unter der Erdkruste das vulkanische Element«.® Der »archaische«
Mensch, so die Quersumme aller Erfunde dieser Art, war noch nicht
imstande, weder die Zusammenhinge in der Natur noch sich selbst kor-
rekt zu begreifen, und bildete alles daher durch »symbolische Verkniip-
fungen« ab, die in kontraponierendem Widerspruch zur sogenannten
»naturalistischen Weltsicht« der Moderne stehen®, die so ganz, usuellem
Vermeinen nach, von streng rationalistischem, kausal-logischem Denken
beherrscht ist.®

Dieser Sicht der Dinge sekundierten auch prominente Psychologen,
so allen voran der Dine Alfred Lehmann (1858-1921)%¢ und Sigmund
Freud”, deren Auffassung teils heute noch von Autoren wie etwa Leo-
nard Zusne und Warren Jones geteilt wird.*® Schwerer wiegen indes die
Befunde der Entwicklungspsychologie, da sie eine empirische Bestitigung
der These zu liefern scheinen. Gelehrte wie Heinz Werner (1890-1964),
Jean Piaget (1896-1980), Willy Krogmann, Karl Zeininger und andere
sahen die Magie ontogenetisch vorangelegt im magischen Denken und
Verhalten von Kindern, wie es besonders fiir Sechs- bis Zwolfjihrige
typisch ist.39 Zwar darf dies als gesichert gelten, doch begegnet die Sup-
position, daf} es zulissig sei, kindliche Vorstellungen und Verhaltenswei-
sen mit denen ausgereifter Erwachsener in traditionellen wie modernen
Gesellschaften schlankweg gleichsetzen zu konnen, grundsitzlichen
Bedenken. In der letzteren Hinsicht »erklirt« man die Magie abermals als
Reliktphinomen, nur diesmal aus den Frithphasen kindlicher Geistigkeit.

James George Frazer (1854-1941), der letzte grofle Vertreter des klas-
sisch-ethnologischen Evolutionismus, teilte zwar die Uberzeugung von
der Reliktnatur und Riickstindigkeit der Magie, suchte sie aber erstmals
streng systematisch als ehernes Regelwerk zu fassen. Er schied die geistes-
geschichtliche Entwicklung der Menschheit in die drei Stadien der »Ma-
gie«, »Religion« und »Wissenschaft« (science). Im ersten, dem »Zeitalter
der Magie« (the age of magic) herrschte insgesamt noch »a lower intellectual
stratum«®®; die Menschen glaubten alle Vorginge in der Natur von dem
mechanischen Walten unverdnderlicher Gesetze bestimmt (»by the opera-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Yom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 145

tion of immutable laws acting mechanically«).9" Diesem lagen seinen Uber-
legungen nach zwei elementare Prinzipien der Wahrnehmungsassozia-
tion zugrunde:

1. Ahnliches bewirkt Ahnliches, beziehungweise: eine Wirkung ihnelt ihrer
Ursache. Dem entspreche das law of similarity, das die imitative (oder
»homoopathische«), das heiflt die Analogiemagie bestimmt.

2. Dinge, die einmal in Beriihrung miteinander standen, bleiben verbunden
und wirken auch weiterhin, selbst iiber grofere Distanzen hinweg, aufein-
ander ein; dem entspreche das law of contact or contagion, das die Kon-
takt- und Ubertragungsmagie bestimmt. Hier griff Frazer, wenn man so
will, dem quantenphysikalischen Prinzip der »nichtlokalen Korrelation«
vor!

Beider Basis bildet die allgemeinere Grundlage der »sympathetischen
Magie«, die vom law of sympathy bestimmt wird.®*> Fraglos profitierte
Frazer hier von der strengen gedanklichen Schulung durch seinen Lehrer
und Freund, den Physiker William Thomson (1824-1907, Nobelpreis
1900), spiter Lord Kelvin of Largs, der ihn, wie ein langjihriger Mitarbei-
ter bezeugt, das Universum verstehen gelehrt hatte »als regiert von exak-
ten und absolut invarianten Naturgesetzen«.”® In seiner Prinzipiensyste-
matik dagegen kniipfte er unstreitig an seinen groflen schottischen
Landsmann David Hume (1711-1776) an®4, den er zwar nicht eigens
erwihnt, aber wohl nur, weil er die Kenntnis seiner Schriften, die damals
zur Pflichtlektiire fiir Gymnasialschiiler und erst recht Studenten zihlten,
ohne weiteres bei seinen Lesern voraussetzen durfte. In An inquiry concer-
ning human understanding hatte Hume beide Prinzipien Frazers bereits
gleichlautend benannt und als universale »Prinzipien der Vorstellungsver-
kniipfung« bestimmt.?> Trotz ihrer systematischen Schliissigkeit blieb die
Magie fiir Frazer jedoch immer Teil der ditesten Entwicklungsstufe der
Menschheit, eine Schopfung aus der »Kindheit der menschlichen Gesell-
schaft« (infancy and childhood of human society), der dann spiter das Zeital-
ter der Religion und kronend schlieRlich die Lichtira der Wissenschaft
folgten.®

Magie, Religion und Wissenschaft wurden auch sonst immer wieder,
als schiede sie eine essentielle Unvereinbarkeit, kontrastierend gegenein-
ander aufgewogen. Im Falle der Religion fl6Rten manchen die nicht zu
ignorierenden Ubereinstimmungen und die teils dichte Verschrinkung
mit der Magie ein deutliches Unbehagen ein.?” Zum Riickweis strich
man verstirkt die Unterschiede heraus: Magie diene rein individuellen,
personlichen, nicht gemeinschaftlichen sozialen Zielen; sie erzwinge, statt
gebeugten Haupts zu erbitten®®; sie bilde den Bodensatz iiberholten
Glaubensguts, den die Religion noch am Saum ihres Sternenmantels
gleichsam mitschleife.

Und wenig anders stellte sich auch das Verhiltnis zur Wissenschaft

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | Der sechste Sinn

dar. Einerseits gaben das Regelwerk der Magie und der Feldcharakter
ihrer dynamischen Relationen zu denken; es schien, als habe sie Geburts-
hilfe bei der Entstehung der Wissenschaft geleistet.”® Andererseits griin-
deten sich ihre Konklusionen unbestreitbar auf »falsche« Primissen. Ed-
ward B. Tylor (1832-1917), der neben Frazer bedeutendste Vertreter des
ethnologischen Evolutionismus, sprach in dem Sinne von einer »sorgfil-
tig und systematisch durchgefiithrten Pseudo-Wissenschafi«'°°, Frazer selbst
von »false science«.””" Die Wilden hatten zwar systematisch gedacht, doch,
so auch noch die Uberzeugung von Leonard Zusne und Warren Jones, die
»wahren« Zusammenhinge zwischen Ursache und Wirkung in der Natur
nicht verstanden.”*

Kithne Behauptungen, darf man wohl sagen, die sich jedoch erkliren
(und abweisen) lassen, wenn man sie als Konsequenzen der allgingigen
eurozentrisch-identitditsideologischen Optik versteht. In dem Falle wire der
Syllogismus der folgende: Wir haben den wahren, héchstentwickelten
Glauben; was ihm rdumlich und zeitlich vorgelagert erscheint und ledig-
lich noch im Untergrund oder in Randlagen der Gesellschaft fortlebt,
kann ihm nicht angehdren, ist — magiegespeister — »Aberglaube«. Es
steht, wie der deutsche Ethnologe und katholische Geistliche Wilhelm
Schmidt (1868-1954) deklarierte, »im schirfsten Gegensatz zur Religion«."
Der bekannte evangelische Theologe und »Religionspsychologe« Karl
Beth (1872-1959) senkte gar alle vorchristlichen Religionen kurzerhand
ins Reich der Magie ab — in den Orkus der Verdammten gewissermafien.”*
Und analog dazu, auf die jiingste Hochebene europidischer Geistigkeit
transponiert: Wir haben die bislang hochste Stufe menschenmdéglicher
Erkenntnis erklommen; unsere Theorien sind empirisch bestens bestitigt,
sie bilden daher die Wirklichkeit zutreffend ab. Was davon abweicht oder
im Widerspruch dazu steht, muf$ atavistisches Sperrgut aus den dunklen
Tiefenschichten frithzeitlich magischen, »prilogischen« Naturverstind-
nisses sein, wie es heute nur mehr bei rudimentir zivilisierten Volkern,
Kindern, Ungebildeten und Geistesgestorten fortlebt, oder ist schlichtweg
falsch, ein Schattengewichs des Irrationalismus. Die schon mehrfach
genannten Psychologen Leonard Zusne und Warren Jones setzen zum
Beispiel, im Abhub zur Wissenschaft, Magie, Okkultismus, Spiritismus
und »Anomalistik« ineins'®> — tertium non datur, wie es die aristotelisch-
boolesche Logik gebietet.”*® Die Welt, so Max Weber (1864-1920), wurde
durch den Prozefl der »intellektualistischen Rationalisierung«, der sich
der Wissenschaft danke, griindlich »entzaubert«. An die Stelle der Magie
sei die Technik getreten."”” Ludwig Wittgenstein (1889-1951) war sich
weniger sicher. In seinem Kommentar zu Frazers Monumentalwerk The
Golden Bough kritisiert er, »daf alle diese Gebriuche [...] sozusagen als
Dummbeiten dargestellt werden« und die »Anschauungen als Irrtiimer
erscheinen«; das mute nicht eigentlich plausibel an und bleibe letztend-
lich unbefriedigend.”®® Ja er argwohnt, in ethnologisch ansprechender

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 147

Weise: »Das Ausschalten der Magie hat hier den Charakter der Magie
selbst.«°® Restimierend bleibt alledem gegeniiber festzuhalten:

I.

Der Glaube an die Wirkkraft magischen Handelns hat tiber die Jahr-
zehntausende hin {iberlebt — bis in die Gegenwart; er erscheint also
doch in gewisser Weise bewihrt. Nicht nur Kinder und andere mit
vermeintlich rudimentirem oder defizientem Einsichtsvermégen,
auch Erwachsene, die sich als »bekennende Rationalisten« verstehen,
bedienen sich ihrer, wenn auch, sobald sie sich dabei gleichsam »er-
tappt« sehen, nicht ohne Verlegenheit, die sie dann hiufig mit einem
verschimten oder verschworerischen Licheln zu {iberspielen suchen.
Offensichtlich stellt die Magie so etwas wie den verschatteten Unter-
boden des im 6ffentlichen Approbationsbereich konventionalisierten
»normalen« Vorstellungs- und Verhaltensduktus dar, von dem sich
rationales Denken und Handeln eher als spezielle Besonderung
gleichsam schaumkronenartig abhebt. Thre Bestindigkeit konnte
ebensogut neurologisch bedingt sein wie auf immer wieder bewihrter
Erfahrung beruhen. Sie mit Dummbheit oder Devianz zu assoziieren,
wire kaum plausibel, wissenschaftlich nicht zu begriinden und hitte
zudem wenig erfreuliche Konsequenzen: Es wiirde uns allesamt zu
»Patienten« machen!

In jedem Fall erfiillt Magie vitale Funktionen, und zwar in Gesellschaf-
ten jedweden Typs. Auf ihr basieren die sogenannten »Alltagstheo-
rien«, die auch in Situationen Erklirungen bereitstellen, in denen
Religion und Wissenschaft entweder verdammen, vertrosten, kopf-
schiittelnd reagieren oder »vor einem Ritsel stehen«. Magische Vor-
stellungen stiften eine starke Weltbildkonsistenz von besonderer
Symmetrie und Regelférmigkeit, in dem es keine Zufille gibt und
auch ein Stuhlbein, an dem man sich st6ft, noch seinen Platz hat."™
Insofern liefert Magie ein umfassendes Orientierungssystem, das sich
gerade in flexiblen, kritischen Situationen bewihrt.

Magische Operationen erscheinen nur unter der Prisupposition eines
»Kraftfeldes« — des » Mana-Feldes«, wie ich es nenne und schon an-
dernorts niher beschrieben habe™ — schliissig, das im zentralen Be-
ziehungsbereich der unmittelbar Beteiligten durchsetzt ist von der
Dichtetextur sympathetischer Korrelationen, analog den »Kraftlinien«
elektromagnetischer Felder im Sinne Michael Faradays (1791-1867),
die fur diesen, wiewohl immateriell, doch »die eigentliche Realitit«
darstellten.”™ Impulse, angeregt durch gedankliche Konzentration, den
»Operator Psi«'3, kénnen dabei unter spezifischen — physischen,
psychischen oder konstellationsbedingten — Voraussetzungen in Gang
gesetzt und geleitet werden. Wiirde man Schldsser oder Tépfe offnen,
ohne dabei gezielt an die bestimmte Frau mit den akuten Geburts-
komplikationen zu denken, liefe man beispielsweise Gefahr, dal alle

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | Der sechste Sinn

Verschliisse aufspringen, Anwesende unangenehm gesprichig wiir-
den oder, einen selbst eingeschlossen, unter Inkontinenz zu leiden
beginnen. Im Zentrum des Aktionsradius liefle Magie sich als prakti-
sche Sympathie verstehen.

5. Unverkennbar besteht ein Zusammenhang zwischen Magie und
Psi-Phinomenen, die ja gleichfalls an handelnde Personen gekniipft
sind. Im sympathetischen » Mana-Feld« rithren kritische Situationen an
einem »Punkt« an bestimmten anderen Momente telepathischer Hell-
sicht auf.”™* Noch eher aber scheint Psychokinese betroffen: die magi-
sche EinfluRnahme auf organische und mentale, moglicherweise auch
physikalische Systeme durch gedankliche Konzentration, beziehungs-
weise die Aktivierung psychozerebraler Prozesse durch den »Operator
Psi«.”™ »Mens agitat molem« waren unter anderen bereits Vergil™® und
Thomas von Aquin iiberzeugt, der meinte, daf} der Mensch — und
namentlich beim Wirken von Wundern — durchaus imstande sei, »den
kérperlichen Stoft (corporalem materiam) durch die Kraft der Seele (per
virtutem animae) zu verindern«."” Geburten kénnen, wie erwihnt,
durch Offnen von Verschliissen erleichtert, Menschen durch Blicke,
Worte und Gesten »gelihmt« oder »bewegt« werden. Unbestritten ist
zwar, dafl die Umwelt Einfluf} auf den Menschen nimmt; doch wa-
rum, fragt Heine in den Reisebildern, »nicht auch der Mensch auf die
Natur, die ihn umgibt?« Er meinte das nicht im gingigen Sinne mit
den Mitteln der Technik, sondern so wie einst Orpheus, der »Biume
und Steine nach begeisterten Rhythmen bewegen konnte«.”® Tatsich-
lich tibten ja Menschen jahrtausendelang auf diese »orphische« Weise
Einflufl auf Jagdwild und Wachstum der Pflanzen aus, riefen Regen
herbei und wehrten Unwetter und Sonnenfinsternisse ab. Tabus stell-
ten sicher, daf es in der Natur nicht zu irrldufigen Entwicklungen und
Katastrophen kam. Uns sind nur mehr Garten oder Balkon geblieben.
Wir glauben, daf} unsere Blumen besser gedeihen, wenn wir sie »bio-
dynamisch« diingen, einen »griinen Finger« haben und ihnen bewuf-
te Zuwendung schenken.

6. Magie und Wissenschaft schlieRen einander nicht aus. Eher lief3en sie
sich mit Claude Lévi-Strauss als zwei zwar qualitativ verschiedenartige,
immer aber einander durchdringende »strategische Ebenen« der Er-
kenntnis begreifen.” »Ich wollte zeigen«, sagte er noch vor wenigen
Jahren, riickblickend auf sein Lebenswerk, »dafl sich zwischen dem
Denken der sogenannten primitiven Vélker und dem unsrigen kein
Graben auftut. Als man in unseren eigenen Gesellschaften Briuche
und Glaubensinhalte, die fremd waren und den gesunden Menschen-
verstand irritierten, aufzuzeichnen begann, erklirte man sie als Spu-
renelemente oder Uberreste von Formen archaischen Denkens. Fiir
mich hatte es im Gegenteil den Anschein, daf} diese Denkformen bei
uns noch immer gegenwirtig, lebendig sind. Sie koexistieren mit
anderen Denkformen, die sich auf die Wissenschaft berufen; sie sind

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Magie. Vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt | 149

120

mit gleichem Recht zeitgemif.«"™*® Und, wie man hinzufiigen darf,
trotz ihres so viel hheren Alters noch kaum erforscht und verstanden.
Zeit also, sich ihrer ernsthafter wissenschaftlich, in Kooperation etwa
von Ethnologie, Psychologie, Parapsychologie, Neurologie und Physik,
und zwar unvoreingenommen, anzunehmen. Wir konnten dabei viel
auch iiber uns selbst erfahren.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Schafe und Ziegen

Von der MiBhandlung der Unvernunft durch die Vernunft*

»Der Glaube ist zum Ruhen gut,
Doch bringt er nichts von der Stelle.
Der Iweifel in ehrlicher Mannerfaust
Der sprengt die Pforten der Hélle.«
Theodor Storm

Die martialischen Verse Theodor Storms verraten einen gewissen Ge-
miitsaufruhr. Ahnlich bewegt zeigte sich Henry Sidgwick (1838-1900), als
Moralphilosoph eher ein mutmaflich GemiRigter, als er am 7. Juli 1882
in seiner ersten Ansprache als Griindungsprisident der gerade ans Licht
der Offentlichkeit getretenen Society for Psychical Research in London sei-
nem Publikum zurief: »Ich sage, es ist ein Skandal, daft der Streit um die
Realitit dieser Phinomene immer noch weitergeht.«' Er schien, im
stormschen Sinne, eher zum Ruhen im Glauben geneigt. Doch standen
ihm und seinem Gefolge turbulente Zeiten bevor. Denn schon traten
nichts Gutes ahnende Skeptiker auf den Plan, entschlossen, die Hollen-
feuer, die Sidgwick und die Seinen zu schiiren schienen, mit ehrlichen
Minnerfersen auszutreten.

* In der Parapsychologie pflegt man mit »Schafen« Menschen zu bezeichnen, die
fest an die Existenz von Psi-Phinomenen glauben, mit »Ziegen« dagegen jene, die
schon ihre Mdglichkeit entschieden bestreiten oder ihnen zumindest skeptisch
gegeniiberstehen. Das Kapitel entspricht der nur geringfiigig modifizierten
Fassung eines Textes, der demnichst unter dem Titel »A cloddish controversy.
Andrew Lang und Edward Clodd im Streit um die Frage, ob Psi-Phinomene
anachronistische Eruptionen barbarischer Unwissenheit oder seridser Forschung
wiirdig sind« in der Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psycholo-
gie ercheinen wird. Ich danke Herrn Dipl.-Psych. Eberhard Bauer vom Institut fiir
Grenzgebiete der Psychologie und Psychohygiene in Freiburg im Breisgau fiir
wertvolle Literaturhinweise.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schafe und Ziegen. Von der MiBhandlung der Unvernunft durch die Vernunft | 151

Der Streit um die Realitit von Erfahrungsphianomenen hob mit Si-
cherheit bereits an, als die ersten Archanthropinen aus dem Formenkreis
des Homo erectus vor gut 1,5 Millionen Jahren sich sprachlich zu verstin-
digen begannen. Seitdem salzt und pfeffert er nahezu jedes Gesprich,
jeden Rechtsstreit und Glaubensdisput, jede realwissenschaftliche Dis-
kussion — in den »Idealwissenschaften« Mathematik und Logik stellt sich
das Problem bekanntlich nicht. Nach den Prinzipien des Kritischen
Rationalismus kann es einen Erkenntnisfortschritt nur geben, wenn man
einander des Irrtums oder gar der Tduschung entlarvt, zuriickhaltender
ausgedriickt: durch »Falsifizierung«. Insofern wire es eher ein Skandal
gewesen, in der Realititsfrage eins zu sein. Erfahrene Schifer lassen
Schafe und Ziegen gemeinsam weiden, wohl wissend, dafl sie ihrer
Nahrungssuche auf unterschiedlichen Niveaus nachgehen. Doch Men-
schen sind Omnivoren. Sie neiden einander die Kost, fithren kritische
Argumente flir ihre Priferenzen ins Feld, sind tiberzeugt, im Recht zu
sein, und streiten dariiber, wobei sich, nunmehr nach den Kriterien der
Evolutioniren Erkenntnistheorie, die Besserwissenden durchsetzen.
Dawider erhob in der Kontroverse, um die es im folgenden geht, der Poet,
glinzende Feuilletonist, Schriftsteller, anerkannte Altertums- wie Litera-
turwissenschaftler und Ethnologe Andrew Lang (1844-1912) seine Stim-
me.

Ihm stand an der Ziegenfront ganz vorn der Londoner Bankier ohne
Furcht und Tadel Edward Clodd (1840-1930) gegeniiber, dessen Herz fest
fir den damals in vollem Flor stehenden Evolutionismus schlug. Der
wirkte nicht zuletzt so befeuernd, weil er seinen Vertretern, mehr noch
der »Rasse«, der sie angehorten, die schone Gewiflheit gab, zu Recht die
fihrende Rolle in der Welt zu spielen. Und nicht, weil Gott ihnen das
verheiflen, sondern die Wissenschaft den untriiglichen Beweis dafiir gelie-
fert hatte — die Biologie, aber auch die Ethnologie, die ihr nachzog. Die
europdischen »Herrenvolker«, das lehrten die vergleichenden Kulturwis-
senschaften, hatten sich nicht allein physisch durchgesetzt, sie standen
auch an der Spitze des zivilisatorischen Fortschritts. Clodds Verehrung
galt neben Charles Darwin (1809-1882), Herbert Spencer (1820-1903),
Charles Lyell (1797-1875), Thomas Henry Huxley (1825-1895) und anderen
prominenten Naturgelehrten seiner Zeit, deren einige ihm freundschaft-
lich verbunden waren, auch Edward Burnett Tylor (1832-1917), dem gro-
Ren Alten der englischen Ethnologie. Sie alle einte das Bekenntnis zum
Rationalismus, der auch Clodds Uberzeugungen Fliigel verlieh.

Doch war der Sieg noch lingst nicht erfochten. Zih leisteten die min-
der Tichtigen den Erleseneren Widerstand. Allein letztere besaflen in der
Wissenschaft das tiberlegene Waffensystem. Ihr kamen indes nicht nur
agonische, sondern mehr noch aufklirerische Aufgaben zu. Clodd focht in
der vordersten Frontlinie mit. Er belehrte die Offentlichkeit mit Werken
tiber den Ursprung des Menschengeschlechts, der Religion und Mytholo-
gie, die bewuflt schlicht gehalten waren, damit sie jedermann, auch Kin-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | Der sechste Sinn

der, verstehen konnten, schrieb tiber Mana und Magie und fiihrte vor
allem einen wahren publizistischen Feldzug wider Aberglaube, Spiritis-
mus und Okkultismus — jene fauligen Altlasten der Evolution, die es
endgiiltig auszutilgen galt.> Wenn wir, verhiefl er, kraft wissenschaftli-
cher Analyse »einen Aberglauben erledigen (if we kill a superstition)«, zeigt
das nicht nur seine Hinfilligkeit, der jeder Irrtum ausgesetzt ist, es heifit
auch, sich entschlossen und aufrecht in den Dienst »der vitalen Kraft des
menschlichen Fortschritts zu stellen«

Diesem achtbaren Ziel hatte sich auch die Folk-Lore Society verschrie-
ben. Von einem anfangs noch kleinen Kreis Gleichbewegter, zu denen
auch Clodd und Lang gehorten, 1878 in London gegriindet, vereinigte sie
schon bald die fithrenden Kopfe der — damals noch ungeschiedenen —
Volks- und Vélkerkunde. Zu ihrem zehnjihrigen Jubilium widerfuhr
Lang die Ehre, ins Prisidentenamt gewihlt zu werden, wihrend Clodd,
seinen genuinen Gaben gemif3, zunichst noch die Funktionen des Kas-
senwarts und Treuhinders wahrnahm.* Als er dann seinerseits 1895
und noch einmal 1896 das Amt des Prisidenten bekleidete, zihlte die
Gesellschaft unter anderen so renommierte Ethnologen wie den Sehr
Ehrenwerten Sir John Lubbock (1834-1913), General-Leutnant Augustus
Henry Lane Fox Pitt-Rivers (1827-1900), den schon genannten Tylor,
Edwin Sidney Hartland (1848-1927), Alfred Cort Haddon (1855-1940) und
James George Frazer (1854-1914) zu ihren Mitgliedern.

Es war ein respektabler Verein. Und dem entsprachen auch die Auf-
gaben, die er sich setzte. Mit Befremden mufite man konstatieren, daf}
etliche magische Praktiken, absonderliche Brauchtiimer und verquere
Vorstellungen, wie man sie an sich bei den Wilden vorzufinden gewohnt
war, auch unter Zivilisierten noch anstanden. Die Losung des Ritsels gab
der Evolutionismus vor. Man begriff sie als lebende Fossilien oder, wie
Tylor sie nannte, »survivals«, die in abgelegenen Nischen den Vormarsch
des Fortschritts iberdauert hatten. Verglich man sie mit den analogen,
unter Wilden noch voll florierenden Formen, besaff man zum einen die
Moglichkeit herauszufinden, welch krauser Sinn ihnen innewohnte, das
heiflt vermochte sie zu entlarven und zu »erledigen«, und hatte zum
andern ein Mittel, die dltesten Stadien der seelischen und kulturellen
Entwicklung der Menschheit zu rekonstruieren® — wie die Astronomen
aus dem Studium der fernsten Himmelskérper Einblick in die Entste-
hungsgeschichte des Universums gewinnen.

Clodd machte begeistert mit. Man hatte den Schliissel gefunden, der
alles erklirte. Die Wilden waren ihrer animalischen Vergangenheit noch
kaum entwachsen. »The lowest savage of to-day«, so der gelehrte Bankier,
»is not on a much higher plane than the most intelligent animals«.” Insofern
lieR} sich auch von ihren kognitiven Kompetenzen nur wenig erwarten.
Zum Beispiel vermochten sie subjektive noch nicht von objektiven Wahr-
nehmungen zu scheiden.® Traumgesichte — hier folgte Clodd der Ani-
mismus-Theorie Tylors — hatten in ihnen den Glauben geweckt, daf der

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schafe und Ziegen. Von der MiBhandlung der Unvernunft durch die Vernunft | 153

Mensch eine leibunabhdingige Seele besitze, die nach seinem Dahinschei-
den fortexistiert, wihrend ritselhafte Naturphinomene wie Echo, Wind,
Gewitter und dergleichen, aber auch die Erfahrung mit eigenen hysteri-
schen Leiden, Ohnmachten, epileptischen Anfillen, Schizophrenie, Para-
noia usw. sie zu der Uberzeugung verleiteten, daf es, analog zur Seele,
noch andere spirituelle Wesenheiten gebe, allezeit bereit, den Menschen
zu narren wie zu quilen — beispielsweise durch Miflerfolge, Unfille,
Besessenheit, Triume und Halluzinationen.® Der Urmensch lebte in der
bekannten »Heidenangst« vor den ihn stindig umlauernden Dimonen,
gefangen im Dunkel seiner geistigen Schwerfilligkeit. » Remember, riickt
Clodd seinen Lesern in The Childhood of Religions vor, ein manichiisches
Szenario im Rembrandtschen Chiaroscuro entfaltend, »that where igno-
rance is, there is darkness; but that where knowledge dwells, light abides«.”

Angst stand am Beginn der religiésen Vorstellungsbildung — die
Angst vor dem Unsichtbaren, dem der Wilde mit allerhand Imaginationen
Gestalt zu verleihen suchte. So hatte auch Thomas Hobbes (1588-1679) im
Leviathan gelehrt, auf den sich Clodd immer wieder beruft. Zunichst
allerdings reichten die zerebralen Kapazititen natiirlich nicht aus, sich
spirituelle Wesen nach dem Bilde des Menschen vorzustellen. Wie der
Hund - ein beliebtes Vergleichsbild Clodds fiir den frithen Menschen —
sich vor dem Knochen &ngstigt, der sich plotzlich, von seinem Besitzer
versuchsweise an einem unsichtbaren Faden gezogen, wie aus eigener
Kraft fortzubewegen scheint, glaubten die Menschen urspriinglich, dafy
allen Dingen und Naturerscheinungen unpersénliche Krifte innewohnten.
Clodds Zeitgenossen, die der gleichen Auffassung waren, schopften dabei
aus Beobachtungen von Reisenden und Missionaren, wie namentlich
denen Robert Henry Codringtons (1830-1922), die von derartigen Vorstel-
lungen bei Siidsee-Insulanern berichtet hatten.” Clodd bezeichnete diese
Entwicklungsphase als Stufe des »Naturalismus«, andere, die mehr Ge-
wicht auf den Umgang mit den ominésen Kriften — dem mana der Mela-
nesier und Polynesier zum Beispiel, dem wakan der Sioux oder dem oren-
da der Irokesen — legten, sahen in der Magie die Leitvorstellung jener Zeit.
Frazer bevorzugte daher die Bezeichnung »The Age of Magic«, das auch
seinem Dafiirhalten nach bestimmt war von geistigen Defiziten, die dem-
entsprechend nur zu »Fehlkonzeptionen« (misconceptions) fithren konn-
ten.” Tylor hatte, wie schon im letzten Kapitel erwihnt, die ersten ta-
stenden Bemiithungen des Menschen, sich in seiner Horrorwelt zu orien-
tieren, konzilianter immerhin als »eine sorgfiltig und systematisch
durchgefiithrte Pseudo-Wissenschaft« charakterisiert.”

Auf den »Naturalismus« folgte dann, ebenfalls Hobbes zufolge und
zuzeiten Clodds vor allem von Tylor, eigentlich aber allgemein geteilter
Auffassung nach, der »Animismus«: Der Seelenglaube bildete sich aus,
einzelne Tote stiegen zu Naturgeistern und Ressortgbttern auf, bis die
Entwicklung schlieflich, tibergangslos in kontinuierlicher Geradlinigkeit
fortschreitend, wie Clodd sich ausdriickt, »vom Bellen des Hundes bis zu

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Der sechste Sinn

den Reden des Demosthenes oder dem Vibrieren einer Amébe bis zu den
Ekstasen der Heiligen«', streng den Gesetzen der »evolutionistischen
Lehre« folgend®, ihren Hohepunkt im Monotheismus fand.™® Clodd
kommentiert den Vervollkommnungsprozefl im Geiste der Frohen Bot-
schaft: » Sunnier views of Him made glad the heart, chasing away the false
ideas about Him that frightened poor timid, tender souls.«”7 An anderer Stelle
fithrt er zum Beweis das schlagende — und durch die bemannte Raum-
fahrt so glinzend bestitigte — Argument ins Feld: »Unsere Teleskope
haben den Himmel abgefegt und keinerlei auf- oder absteigende Engel
gefunden.«'®

Doch weder die Strahlen der giildenen Sonne noch der Besen »in
ehrlicher Minnerfaust« hatten die Risse und Liicken im verfallenden
Altgemiuer aus vergangenen Tagen erfafit. Dort nebelten nicht nur die
Schwaden des alten Aberglaubens fort und trieben die Blumen des Bésen
ins Kraut; in den Ruinen gingen auch Menschen um, die Tische schwe-
ben und klopfen lieRen, mit anderen nonverbal Empfindungen und Ge-
danken austauschten, Geister sahen, die Toten heraufbeschworen und
sich aus dem Sitzen heraus in die Luft erhoben. Fiir Clodd und Kombat-
tanten war die Sachlage klar. Es handelte sich um Relikte aus grauer Vor-
zeit oder Riickfille in die Wahnwelt jener Frithphase der Unwissenheit.”
Der Beweis lag auf der Hand: Die Betroffenen gehérten iiberwiegend den
niederen, illiteraten Bevolkerungsklassen an.*® Sie standen insofern den
Wilden nahe. Beiden, so Clodd, mangelt es an kritischer Urteilskraft, so
daR sie nicht zwischen Wahn und Wirklichkeit zu scheiden vermégen.*
Dummbeit und Unwissenheit seien der Nihrmix fiir Aberglauben wie
Psi-Manie. Doch Clodd, den die Néte des Nichsten nicht unberiihrt
lieRen, empfahl auch, den Armen im Geiste das Mitgefiihl nicht zu versa-
gen. Denn so sei es leider nun mal: » Where the corrective of knowledge is
absent, we see that it could not be otherwise.<**

Andrew Lang, der ihm gewissermafien als »Schafskopf« gegeniiber-
stand, entsprach zwar den Bildungsanspriichen Clodds, blieb aber den-
noch verstockt. Vielleicht weil sein sanfteres, weiches Gemiit mehr Raum
auch fur akademisch AnstoRiges bot. Die Gabe dazu schien ihm bereits in
die Wiege gelegt. Er wuchs im lindlichen Stiden Schottlands auf, wo der
alte Volksglaube noch in Bliite stand. Die Vorsehung bescherte ihm eine
Amme, die den heidnischen Uberlieferungen offenbar mehr ergeben war,
als sich mit der Wiirde der Kirche vertrug. Winterabends pflegten Andrew
und seine Geschwister, um das Kiichenfeuer versammelt, »verzaubert«
ihren Liedern und Geschichten von Feen, Elfen und Kobolden, Gespen-
stern, Ungeheuern in einsamen Seen und verborgenen Schitzen zu
lauschen. Die Kinder gewannen den Eindruck, daf es drauflen im Hiigel-
land kaum einen alten Stein gab, unter dem nicht Gold vergraben lag.**
Als Lang, etwa ab dem fiinften Lebensjahr, lesen konnte, verschlang er
alles, was ihm an Mirchenbtichern, Gespenster- und Heldengeschichten
unterkam. Er hatte die Angewohnbheit, sechs Biicher geéffnet auf ebenso-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schafe und Ziegen. Von der MiBhandlung der Unvernunft durch die Vernunft | 155

vielen Stiihlen zu verteilen und ihnen dann reihum seine Aufmerksam-
keit zu widmen.** Eine Dame, die damals in seinem Elternhaus verkehr-
te, erinnert sich an ihn als »einen Knaben, der, vertieft in ein Buch, nichts
von seiner Umgebung wahrnahm und sichtlich keinerlei Interesse an
kleinen Midchen hatte«.® Mit siebzehn besuchte er die Universitit von
St. Andrews, mit zwanzig das Balliol College in Oxford — in beiden Fillen
mit so gutem Erfolg, daf} ihm vier Jahre spiter am renommierten Merton
College in Oxford ein Stipendium zugesprochen wurde®’, dem er, spiter
auch als Lehrer und Ehrenfellow, sein Leben lang verbunden blieb.

Lang schlug jedoch nicht den Gelehrtenweg ein, vielleicht weil er
furchtete, dafl ihn dann die Feen geflohen hitten. Er wandte sich der
Literatur zu, schrieb zahllose Artikel, Essays und Buchrezensionen fiir
Zeitungen und Magazine, fiktionale Erzihlungen, Mirchen und Gespen-
stergeschichten, machte sich einen Namen als Lyriker, tibersetzte die Ilias
und Odyssee sowie ein altfranzosisches Epos und tat sich mit gelehrten
Schriften tiber das homerische Griechenland, Jeanne d’Arc, die Entste-
hung und Entwicklung der Religion, iiber Mythologie, Brauchtum, Magie
und Totemismus hervor, um sich in den letzten zwanzig Jahren seines
Lebens schlieflich verstirkt mit Fragen der Parapsychologie auseinander-
zusetzen. Auch hier zeigte er sich dulerst produktiv. Neben etlichen Zei-
tungsbeitrigen und einschligigen Artikeln fiir die Encyclopaedia Britanni-
ca von 1902 sind vor allem die beiden Biicher Cock Lane and Common
Sense (1894) und The Book of Dreams and Ghosts zu nennen, in denen er
neuzeitliche Belege fiir Fille von auflersinnlicher Wahrnehmung (ASW)
mit Befunden aus Ethnologie und Geschichte verglich. Als er 1912 die
Feder fiir immer aus der Hand gelegt hatte, fiillten allein seine Buchtitel
16 Seiten im British Museum Catalogue aus. Insgesamt wird sein (Euvre
auf einige hundert Binde geschitzt. Er besafl eine ebenso breite wie
solide Bildung, argumentierte mit kritischer Prizision, sparte auch nicht
mit Selbstkritik, lieR sich gleichwohl nicht von gewagten, teils kithnen
Kombinationen abschrecken und schrieb bei alledem einen Stil von ge-
diegener literarischer Eleganz.?” Personlich wird er als schiichtern und
zuriickhaltend, melancholisch und doch auch humorvoll, gelegentlich
leicht herablassend beschrieben.®® Von der Tochter Lord Stairs, der
Grifin von Dumfries, berichtet er in Cock Lane and Common Sense, sie
habe unter einer absonderlichen UnpiRlichkeit gelitten, das heifdt die
Gewohnheit gehabt, von einem Ende des Raums zum anderen sowie quer
iiber den Garten zu fliegen. Dies sei sicher verbiirgt. »Fiir ein Gartenfestx,
so sein Kommentar dazu, »wire diese Fihigkeit eine unschitzbare Attrak-
tion.«*?

Lang zihlte zu den fithrenden Literaten seiner Zeit, was seiner Stim-
me Gewicht verlieh. Er entdeckte und f6rderte — unter anderen — Robert
Louis Stevenson (1850-1894) und Rudyard Kipling (1865-1936), war eng
mit ersterem, mehr noch mit Henry Rider Haggard (1856-1925) und nicht
zuletzt selbst mit Edward Clodd befreundet. Bei allem Erfolg vergaf er

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | Der sechste Sinn

auch weniger Gliickliche nicht. Notleidende Schriftsteller unterstiitzte er
ebenso diskret und unauffillig wie generds, so daft er gelegentlich selbst
in finanzielle Verlegenheit geriet3° Neben der Ethnologie und Parapsy-
chologie, fiir deren Anerkennung er publizistisch energisch focht, gehorte
seine Liebe dem Cricket, Angeln, Schottland, Kindern und Katzen.*'

In manchem dachte er quer zum Trend seiner Zeit. In der Ethnologie
floRte ihm ein penibles Quellenstudium die Uberzeugung ein, dal am
Anfang der religiosen Vorstellungsbildung, wie gerade der Befund bei den
»most backward races« lehre, der Glaube an einen, und zwar schopferisch
titigen Gott (einen »maker«) stand, der eher menschliche Ziige trug und
jedenfalls keinerlei Gemeinsamkeiten mit den {iblichen Geistervorstel-
lungen aufwies.>® Der Animismus konnte demnach nur spiter entstan-
den sein.*® Thm folgte der Polytheismus — und mit der weiteren sozialen
Entwicklung ein steter Niedergang der religiésen Lebens- und Weltan-
schauungP*

Damit stellte er den Evolutionismus geradewegs auf den Kopf und
legte sich prompt mit dessen fithrenden Reprisentanten an. Hartland gof3
die Schale des Hohnes iiber ihm aus®, Frazer, den er besonders attak-
kierte3°, strafte ihn mit beharrlicher Miflachtung. Langs Versuche, ihn
aus der Reserve zu locken, gingen ins Leere.’” Bei dem schon genannten
deutschen Ethnologen Pater Wilhelm Schmidt (1868-1954) dagegen, der
seine Auffassung teilte, den » Urmonotheismus« jedoch — wie Stoiker und
Kirchenviter schon Jahrhunderte vor ihm — in einer géttlichen »Uroffen-
barung« begriindet sah, fand er freundliche Anerkennung. Lang selbst
hatte den Erfund nur konstatiert, nicht aber zu erkliren versucht.

In seinen parapsychologischen Studien vertrat er die Meinung, daf es
sich in den rezenten Fillen kaum, wie etwa bei gewissen Formen des
Geburts- oder Hochzeitsbrauchtums, um anachronistische » Uberlebsel«
(survivals) aus versunkenen Tagen handeln kénne, da Hellsehen, Gedan-
kentibertragung, Levitationen und dergleichen Ilebendiger Bestandteil
heutiger Erfahrungs- und Kulturwirklichkeit seien und immerhin durch-
aus gesunde und achtbare Personen zu Zeugen hitten.® Und seine
nichste querschlagige Folgerung: Man miisse die ethnographischen und
historischen Berichte wissenschaftlich ernstnehmen und als mégliche
Quelle der religiosen Vorstellungsbildung, etwa des Geisterglaubens, in
Betracht ziehen. Selbst wenn sich alles als Blendwerk trickreichen Trugs
herausstellen sollte, wire damit immer noch viel fiir Volks- und Vélker-
kunde gewonnen.3® Dazu aber miisse gesammelt und verglichen werden,
was immer erreichbar sei — wobei Lang selbst mit bestem Beispiel voran-
ging.4® Freilich war ihm bewuflt, dafl er damit schwankenden Boden
betrat. Seine Kollegen in der Folk-Lore Society zogen irritiert die Brauen
hoch; nahm er doch die Phantasmagorien der Wilden, »condemned by
modern science«, ernst.*’ Unter den Ethnologen trug ihm das lediglich
posthum bei William Halse Rivers (1864-1922) Achtung ein, der ihn
unerschrocken als »Pionier einer Forschungsrichtung« pries, »von der

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schafe und Ziegen. Von der MiBhandlung der Unvernunft durch die Vernunft | 157

noch viel zu erwarten steht.«** Er selbst plidierte fiir nichts mehr und
nichts weniger, als die Dinge unvoreingenommen, rational und mit »fair-
ness« anzugehen.® Vertrauenswiirdigen und ehrenhaften Zeugen mit
Miftrauen, ja Verdichtigungen zu begegnen, sei wenig sportlich und
uiberdies unbritisch.** Es gehe zudem nicht um »tibernatiirliche« (super-
natural), sondern lediglich »ungewdhnliche« (unusual) Vorkommnisse.®

Seine Untersuchungen erbrachten, dafl Psi-Phinomene sowohl welt-
weit als auch zu allen Zeiten mit groRer formaler Ubereinstimmung auftre-
ten*®; auch das widerlegte den Evolutionismus. Schon die erdriickende
Masse der Belege besitze ein Gewicht, das sich nicht leichthin abschiitteln
lasse.#” Allerdings sei damit noch keine Erklirung gewonnen. Es fehle
noch an einer »sround< and satisfactory hypothesis«, die allen Fakten gerecht
werde und ihre Kontinuitit begrimden konne.*® Mit der gebotenen Vor-
sicht deutete er immerhin denkbare Moglichkeiten an. Wie, wenn der
Wilde nicht, wie ihm allgemein unterstellt werde, seine Erfahrungen
generell fehlinterpretiert, sondern tatsichlich wiedergibt, was er erlebt? In
dem Falle wire die Folgerung unausweichlich, dafl ihm lediglich Unge-
wohnliches widerfuhr, das er konsequent seinem Weltbild integrierte, um
sich gerade nicht von ihm schrecken zu lassen. Das wiederum wiirde
voraussetzen, daf Menschen allezeit Psi-Gaben besaflen. »Similar condi-
tions of mind«, so die These Langs, »produce similar practices, apart from
identity of race, or borrowing of ideas and manners.«*? Frither habe man das
akzeptiert, heute werde es von der Wissenschaft fir Humbug erklirt.
Vermutlich liege aber gerade hier die Ursache fiir iibereinstimmende
Vorstellungs- und Brauchtumsformen und kénne es sich insofern um »an
important element of rejected truth« handeln >

Lang war gewonnen. 1904 trat er der Society for Psychical Research bei,
um bereits 1911, ein Jahr vor seinem Tod, zu ihrem Prisidenten gewihlt
zu werden. Er befand sich hier in bester, teils nobler Gesellschaft. Zu den
Vorstands-, Ehren-, korrespondierenden und gewohnlichen Mitgliedern
zihlten zum Beispiel zwei Bischofe, ein ehemaliger Premierminister
(Arthur Balfour), der Zoologe und Mitstreiter Darwins Alfred Russell
Wallace (1823-1913), die Physiker und Chemiker Sir William Crookes
(1832-1919), Marie Curie (1867-1934, Nobelpreis 1911), John William
Strutt, der spitere Lord Rayleigh (1842-1919, Nobelpreis 1904), und Sir
Joseph John Thomson (1856-1940, Nobelpreis 1906), die Philosophen
Henri Bergson (1859-1941, Nobelpreis 1927) und Hans Driesch (1867-
1941), die Psychologen William James (1842-1910), Sigmund Freud (1856-
1939) und Carl Gustav Jung (1875-1961), die Maler John Ruskin (1819-
1900) und George Frederick Watts (1817-1904) sowie der Dichter Alfred
Lord Tennyson (1809-1892) und der schriftstellernde Mathematiker Lewis
Carroll (1832-1898) — eine Galerie der besten Kopfe jener Zeit und zu-
gleich, in scharfem Kontrast dazu, ein beklemmendes Zeugnis fiir die
geistige Enge, teils bornierte Voreingenommenheit und mangelnde Neu-
gier heutiger Gelehrter, die sichtlich nur kaum mehr die Bereitschaft und

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | Der sechste Sinn

den Mut der damaligen groflen Pioniere aufbringen, sich mit Fragen
auseinanderzusetzen, die nun mal nicht ins eigene wissenschaftliche
home and castle zu passen scheinen.

Das erklirte Ziel der Gesellschaft, »ohne Voreingenommenheit oder
Vorurteile und im Geiste der Wissenschaft jene menschlichen Gaben,
seien sie nun real oder bloR vermutet, zu untersuchen, die mit allgemein
anerkannten Hypothesen nicht explikabel erscheinen«®®, entsprach ganz
der Einstellung Andrew Langs. Und zudem fufite seine Affinitit zu den
»Psycho-Forschern« in seiner tiefsitzenden Inklination fiir alles Geheim-
nisvolle und Mysterigse.”® Nicht von ungefihr hatten Feen an seiner
Wiege gestanden. Er bekannte, Erscheinungen, Erfolge beim Tischriicken
und Automatischem Schreiben gehabt zu haben, und sah, wie in seiner
Familie seit Generationen tiblich, kurz vor seinem Tod eine »schreckliche,
gespenstische Katze«. 5

Diese typisch schottischen Schattenseiten lieRen ihn den Mitgliedern
der Folk-Lore Society in London als schwarzes Schaf erscheinen. Als Clodd
1895 den Prisidentensessel der Gesellschaft bestieg, schlug er gnadenlos
zu. Am Ende seiner Presidential Address listete er, kurz und biindig, die
Verfehlungen Langs und seiner Gesinnungsgenossen auf. Es begann eine
Auseinandersetzung, die ein Autor erst kiirzlich — und wohl ein wenig
iiber Gebithr — »als die berithmteste Debatte zwischen dem rationalisti-
schen und dem supernaturalistischen Lager in den Annalen der Volks-
und Vélkerkunde« bezeichnete.’> Clodd selbst sprach in seinem Nachruf
auf den Freund, sichtlich nicht ohne spites Bedauern, von »our bloodless
duel«3® Im Grunde ging es um nur wenige Punkte, wie sie im iibrigen
unverandert auch heute noch die Gemiiter erhitzen.

1. Clodd riickte den »Schafen« von der Society for Psychical Research
(SPR) vor, sich entgegen ihren gediegenen Grundsitzen von ebenso ein-
gefleischten wie intolerablen Vorurteilen leiten zu lassen. Der »wahre«
Brauchtumsforscher dagegen »dringt, gleich dem Biologen, unvoreinge-
nommen [...] bis zu den Urspriingen vor, sortiert die Varietiten, ver-
gleicht, klassifiziert und vereint die verschiedenen Familien zu einer Ord-
nungsgruppe«.”’

Lang erwiderte: Unsere Gegner behaupten, sie selbst seien bar aller
Vorurteile. Doch eben hierin liegt ihr erstes. Gerade Gelehrte sollten wis-
sen, daf kein Mensch tatsichlich frei davon ist® Ich, outet sich Lang
nicht ohne Hintersinn, stehe dazu — ich bin durch und durch »Romanti-
ker«. Wire ich ohne jedes Vorurteil, hitte ich meinen Humor verloren;
wiirde ich meinen Bias verbergen, ginge ich meiner Gelehrtenehre verlu-
stig. Ich gestehe, »ich wiirde selbst einen Poltergeist, sofern seine Exi-
stenz auRer Zweifel stiinde, mit Vergniigen willkommen heiflen; nicht,
daf ich in ihm einen angenehmen Zeitgenossen sihe — weit gefehlt!
Wenn ich Poltergeist sage, meine ich eine gesicherte Instanz, die verant-
wortlich fiir die absonderlichen Bewandtnisse und Bewegungen von
Objekten ist«’® Eine zweite Voreingenommenheit diagnostizierte Lang

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schafe und Ziegen. Von der MiBhandlung der Unvernunft durch die Vernunft | 159

im »napoleonischen Selbstvertrauen« gewissermaflen der »Leitziegen« in
ihre intellektuelle Uberlegenheit.°® Man iiberschitze den Rationalismus®
und sei iiberzeugt, alle Aspekte der menschlichen Natur befriedigend in
Begriffen der Chemie und Biologie erkliren zu kénnen. Die Mitglieder
der SPR seien sich da weniger sicher und wiirden immerhin der Méglich-
keit Raum geben, dafl in der Hinsicht noch mehr und anderes zu entdek-
ken sei.® Ein drittes Vorurteil machte Lang in Clodds Uberzeugung aus,
alles, womit sich die SPR beschiftige, sei »verseucht vom alten Animis-
mus« und insofern »dummes Zeug und Aberglaube«. Das wire zumin-
dest nicht sonderlich originell, da es ganz den Erklirungen der Wilden
und unserer Altvorderen entspriche.® Viertens schlieRlich handle es sich
dabei um einen typisch evolutionistischen Bias im Sinne der Aussage
»Mr. Tylor's«, Uberlebtes kénne getrost als wertlos abgelegt werden.
» Distinguol« hilt Lang dagegen: Es gelte zu scheiden; manche Phinome-
ne, die noch heute lebendigen aufs Haar entsprechen, konnten doch
durchaus wichtige Aufschliisse zu einem besseren beiderseitigen Verstind-
nis liefern. Sie achtlos beiseite zu schieben, wiirde die Wissenschaft unter
Umstinden wertvoller Erkenntnisquellen berauben.®

2. Clodd legte nach. Nein, es sei mit den Idealen eines seriésen Ge-
lehrten ganz und gar unvereinbar, sich mit den Schrullen der »barbaric
spiritual philosophy« zu beschiftigen® und in ernsthafte Diskussionen
itber »das Gewisch (twaddle) von nirrischen Geistern« einzutreten.®® Die
SPR wiirde lediglich den »guten alten Animismus« mit ebenso vagen wie
hochténenden Phrasen wie »subliminales Bewufdtsein«, »telepathische
Energie« oder der »Unsterblichkeit des psychischen Prinzips« iiber-
schiumen.®” Die Folk-Lore Society, stellte er klar, habe an derlei Hirnge-
spinsten keinerlei Bedarf.®? Sie sehe sich im Gegenteil verpflichtet, »truth
from trance« zu trennen.®® Er empfahl den »Schafskopfen« auf der Ge-
genseite, sich einmal kompromiftlos der Frage zu stellen, ob Psi-Phino-
mene nicht »Effekte krankhafter Dispositionen« sein kénnten und ihre
wahre Ursache in Ubermiidung, Hunger, Psychosen oder Stérungen der
Leberfunktion und des Verdauungstraktes hitten’®, wofiir die Ernih-
rungsgewohnheiten der Wilden wie der rezenten lindlichen Bevélkerun-
gen doch gute Voraussetzungen boten.”" Die SPR jedenfalls habe diesem
Gesichtspunkt noch viel zu wenig Rechnung getragen.”” Neuere Kritiker,
weniger gentlemanlike, belassen es nicht bei wohlmeinenden Ratschligen.
Sie behaupten herausgefunden zu haben, dafl Psi-Glaubigkeit generell mit
»schizotypischen Verhaltensstérungen« einhergehe. Allerdings scheinen
die Untersuchungen, aus denen sie ihre Befunde schopfen, methodisch
nicht eben astrein zu sein.”3

Lang erwiderte, Clodd habe, wenngleich bedingtermaflen, Recht.
Selbstverstandlich kénnten organische oder mentale Stérungen und iiber-
haupt die Konfusionen im Denken der Wilden auch an der Entstehung
der Phinomene beteiligt sein.”* SchlieRlich trug auch er noch am Erbe
des Evolutionismus. Doch sah er den Wilden immerhin differenzierter.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | Der sechste Sinn

Sein Schiiler, der grofRe englische Religionsethnologe Robert Ranulph
Marett (1866-1943), horte ihn einmal sagen: »The savage is an absurd fel-
low, but on the whole a sportsman.«”> Clodds Invektiven griindeten jedoch,
so riickte er ihm vor, auf unzulissigen Generalisierungen. Die Erfahrung
zeige untriiglich, dal es, und gerade auch heute noch, Menschen von
bester Gesundheit und untadeliger Vertrauenswiirdigkeit gebe, die fraglos
iiber Fahigkeiten verfiigten, die mit den materialistischen Kriterien der
Wissenschaft unvereinbar, also inexplikabel seien.”® Er dachte dabei vor
allem an die unerwartet auftretenden, sogenannten »spontanen« Phino-
mene wie namentlich die Krisentelepathie. Sie widerlegten nun mal die
Annahme, daf es sich immer und nur um animistische survivals handle.””
Dergleichen komme hiufiger vor, als Vernunftapostel vom Schlage
Clodds sich traumen lieRen. Viele Menschen, die Psi-Erfahrungen mach-
ten, getrauten sich nicht, sie einzugestehen, aus der begriindeten Befiirch-
tung, von Leuten wie Clodd gleich des Aberglaubens und der Riickstin-
digkeit bezichtigt zu werden.”® Die »Psycho-Folkloristen«, wie Lang ein-
mal sich und seinesgleichen etikettierte, beschiftigten sich nicht, wie Mr.
Clodd ihnen unterstelle, mit der »Geister-Welt«; sie interessierten sich
vielmehr fiir faktisch durchaus beobachtbare Phinomene, die aber in der
Hauptsache mentaler Natur seien. Wenn Menschen zum Beispiel halluzi-
nierten, begreife er nicht, warum in aller Welt das nicht Gegenstand wis-
senschaftlicher Forschung sein solle?”® Wir widmen uns, erklirt und
wiederholt er schon nachgerade mit Engelsgeduld, nicht mit dem »Uber-
sinnlichen«; wir beschiftigen uns lediglich mit besonders ungewshnlichen
Vorkommnissen. »Eine Geistererscheinungs, hilt er Clodd und seiner
»Ziegensuite« vor, »ist, gesetzt, ihre Existenz unterliegt keinem Zweifel,
ein ebenso >natiirliches< Phinomen wie die Verdauung«*® (die Sorge um
eine komplikationsfreie Digestion spielt in der viktorianischen Literatur
eine merkwiirdig hervortretende Rolle). Lang schlof fiir seine Person
allerdings die Méglichkeit eines Fortlebens nach dem Tod — und je dlter er
wurde, um so mehr — davon aus. In der SPR verfocht sie vor allem der
bedeutende Althistoriker und Mitbegriinder der Gesellschaft Frederic
Henry Myers (1843-1901). »I cannot march with him«, bekannte Lang 1903
in seinem Artikel Human Personality after Death fur die Marzausgabe der
Monthly Review, um schlieRlich in seiner Presidential Address 1911 hinzu-
zufiigen: »I believe in nothing of the sort.<*"

3. Clodd warf der SPR-Garde des weiteren vor, sie lieRe sich allzu
bereitwillig von Scharlatanen hinters Licht fithren.®? Thr Bias narkotisiere
offensichtlich ihr Urteilsvermégen. Gelehrsambkeit scheine nicht wirksam
davor zu schiitzen. Wenn es um ein chemisches Element wie Thallium,
das Radiometer oder eine der anderen wundervollen Entdeckungen von
Mr. Crookes gehe, hege er keinerlei Zweifel. Doch sobald die Herren »in
dunklen Riumen mit Medien zusammensitzen, die zu abnormen ekto-
plasmatischen Dehnungseffekten®® imstande scheinen, gelten ihnen
weder Zeit und Raum noch die Gesetze der Schwerkraft mehr etwas«. Des

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schafe und Ziegen. Von der MiBhandlung der Unvernunft durch die Vernunft | 161

Menschen Sinne, so das Credo Clodds, »sind seine Erzbetriiger (archde-
ceivers), denen die Vorurteile hilfreich zur Hand gehen«. Dagegen immu-
nisiere allein intellektuelle Selbstdisziplin. Und sichtlich nicht ohne
Triumphgefiihl fithrt er zum Beweis den Fall des seinerzeit international
hochrenommierten Mediums Eusapia Paladino (1854-1918) an, dessen
Demonstrationen, wie namentlich Tischriicken und Materialisationen,
allenthalben Furore machten. Auch Lang zeigte sich so beeindruckt, dafl
er bekannte, »praktisch iiberzeugt« zu sein. Doch es blieben Zweifel.
Eusapia wurde wiederholt getestet, beziehungsweise »durchgemangelt«
(busted up), wie Lang es ausdriickte, um dann tatsichlich des Trickbetrugs
iiberfithrt zu werden. »Daf eine illiterate, wenn auch schlaue neapolitani-
sche Taschenspielerin Ménner von hoher Intelligenz zu Narren halten
konnte, bestitigt«, so Clodds geniiflliches Resiimee, »meine Vorbehalte
voll und ganz.«* Kliiger hitten sich hinterher allerdings nur einige weni-
ge gezeigt, andere dagegen ein trotziges »e pur si muove« gemurmelt. Mr.
Lang habe immerhin, halb scherzend, in einem Brief, »where one hears
him whistling to keep up his courage«, freimiitig eingerdumt, er hoffe, Eusa-
pia werde nunmehr der SPR die Gelegenheit geben, ihr Geld fiir bessere
Zwecke aufzuwenden.

Lang erwiderte, Irrtiimer miiflten, wie die Geschichte der Wissen-
schaft sattsam belege, keinesfalls eine Katastrophe darstellen; man kénne
lernen aus ihnen. Im besagten Fall wisse man jetzt, wie der Trick funktio-
niere, und das sei insofern ein wichtiger Wissensgewinn, als er transkul-
turell und iiber Jahrhunderte hin angewandt worden sei.®’ Denn rein
erkenntnispragmatisch erscheine ihm sinnvoller zu fragen, warum etwas
immer wieder gemacht oder erzihlt werde, statt, ob es »wahr« sei.*® Und
uiberdies diirfe man nicht tibersehen, daf die Trickhypothese nur eine
begrenzte Reichweite besitze. Sie konne schwerlich weder Suggestion und
Hypnose noch etwa durch Drogengenufi induzierte Halluzinationen
erkliren. Thm sei durchaus begreiflich, daf8 die SPR sich fiir derartige
Phinomene interessiere, nicht aber, warum sie die Volks- und Vélker-
kunde kalt lasse.®9 Sollten denn alle, die jemals Psi-Erlebnisse hatten, und
nicht zuletzt die besonders kritischen und vertrauenswiirdigen unter
ihnen, »Sklaven angeborener Instinkte und Opfer gerade der untauglich-
sten (unfittest) Reliktvorstellungen« sein? Und miisse es nicht tiberhaupt
sehr merkwiirdig erscheinen, dafl ausgerechnet die am wenigsten taugli-
chen Traditionen mit einer derartig kraftvollen Beharrlichkeit iiberleben?°°
Lang benannte hier zu Recht einen Widerspruch, den die in ihrem »napo-
leonischen Uberlegenheitsdiinkel« hochhinwandelnden Cloddschen »Zie-
gen« grofiziigig ihrer Aufmerksamkeit zu entschlagen beliebten.

4. Clodd wich einen Schritt zuriick und dimpfte ab, er werfe den
Psychoforschern nicht so sehr vor, dal die Phinomene, denen ihr Inte-
resse gelte, von Geistwesen verursacht seien. Von mir aus, riumte er
grofRmiitig ein, »konnen sie glauben, was sie wollen«. Seine Vorbehalte
bezogen sich weniger auf ihre Untersuchungen als die dabei angewand-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | Der sechste Sinn

ten Methoden. Zum Beispiel habe sich eine ihrer Kommissionen mit
Halluzinationsphidnomenen beschiftigt und dabei nahezu doppelt soviel
Frauen wie Minner befragt. Ein Zehntel der Befunde sei von Angehéri-
gen der »ungebildeten Klassen«, wie Besitzern kleiner Liden und Kii-
stenwichtern, erhoben worden. Zudem hitten neben den Herren Sidg-
wick, Myers und Podmore den Hauptpart in der fiinfképfigen Kommissi-
on offenbar die beiden weiblichen Mitglieder, nimlich die Gattin des
Erstgenannten und Friulein Alice Johnson, innegehabt, was sein Mif3-
trauen zusitzlich nihre. Denn wen konne es ernstlich wundern, dafl da
die Ergebnisse positiv ausfielen. Geistig Minderbemittelte und Frauen
neigten natiirlich eher zu Halluzinationen. Zwolf der Befragten hitten
sogar vorgegeben, »Engel« gesehen zu haben! Trostlich sei immerhin,
dafl England deutlich besser als Brasilien und RufRland abgeschnitten
habe.”" Er perhorresziere derartige Untersuchungsmethoden; sie seien
wertlos, weil inkorrekt und von Vorurteilen geleitet. » The psychical resear-
cher«, beschied er zum Schlufl seiner so absolut vorurteilsfreien Abrech-
nung, »represents a state of feeling, the folklorist represents an order of
thought.«>*

Lang lief} die BloRe, die ihm sein Kontrahent hier allzu unbedacht
bot, nicht ungenutzt. In seiner Presidential Address 1911 vor der Society for
Psychical Research wiirdigte er den Anwurf nur weniger Worte und driick-
te den Finger dabei sanft, aber mit Nachdruck auf die weiche Stelle. »Ein
Freund von mir«, sagte er, »den ich nicht namentlich nennen will, hat
unsere Halluzinationsstudie kritisiert [...] Von den Befragten, die bestiti-
gende Antworten gaben, waren 185 keine Briten und daher, natiirlich,
geistig minderbemittelt. Soweit ich also sehe, sind Nichtenglinder alle-
samt Hohlkdpfe.« Er habe seinen Freund vor derartigen Verstiegenheiten
gewarnt. Doch, durchdrungen von seiner intellektuellen Uberlegenheit,
habe er sich, wie Napoleon bei Waterloo, in sein Verhdngnis gestiirzt und
seine halsbrecherische Statistik publiziert.”> Mehr bedurfte es nicht. Mit
der Offenlegung des krassen Vorurteils Clodds war auch seine Kritik
erledigt.

Manche, wie Gillian Bennett, meinen, es sei nicht méglich zu ent-
scheiden, wer bei dem Disput letztlich die Oberhand behalten habe. Die
Standpunkte hitten zu weit auseinandergelegen, um einen Ausgleich
auch nur denkbar erscheinen zu lassen.?* Ich sehe es anders. Clodd war
es, der seine Ansichten mit Schafsvertrauen verfocht, das heifét sich selbst
zu keinem Augenblick in Frage zu stellen vermochte. Wo die Schwierig-
keiten erst eigentlich anfangen, lagen fiir ihn die Losungen bereits wohl-
teil bereit. Bei allem Argumentieren stand das evolutionistische Credo
immerzu schon gleichsam als Koeffizient vor der Klammer. Lang dagegen
blieb unsicher und skeptisch, auch seinen eigenen Auffassungen gegen-
iiber. Bereits in Cock Lane and Common Sense bekannte er, alles andere als
iberzeugt zu sein, da den Phinomenen, von denen er berichte, auch
tatsachlich Realitit zukomme; er sehe sich auflerstande, eine Entschei-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schafe und Liegen. Von der MiBhandlung der Unvernunft durch die Vernunft | 163

dung pro oder conira zu treffen.? Insofern nahm er es mit den Prinzipien
der wisenschaftlichen Redlichkeit und des kritischen Rationalismus ern-
ster als die »Ziegen, die ihm allzuhoch erhobenen Hauptes meinten, die
Horner zeigen zu miissen.

Und nicht zuletzt behielt er Recht. Psi-Phdnomene sind weder Relikte
aus grauer Vorzeit noch — beziehungsweise allein — die verquere Ausge-
burt zuriickgebliebener, unterernihrter oder morbider Hirne. Das von
Lang wiederholt geltend gemachte Argument, fiir ihre Realitit spréche vor
allem, daR sie zu jeder Zeit, unabhingig von den jeweils gegebenen kultu-
rellen Voraussetzungen, von Stand und Intelligenz der Personen immer
wieder unter formal und strukturell ibereinstimmenden Bedingungen in
Erscheinung treten konnten, hat durch die stetig wachsende Zahl von
Belegen, zu denen nicht zuletzt die Ethnologie einen erheblichen Teil
beitrug, eine schwerlich abweisbare Bestitigung erfahren. Zumal Telepa-
thie, Hellsehen und Psychokinese, das heif3t die mentale EinfluRnahme
auf physische Kérper und Zustinde, durften inzwischen als gesicherte
Tatbestinde gelten. Dem gab unter den renommierteren Ethnologen, wie
schon erwihnt, als erster William H. Rivers in seinem Nachruf auf Lang
ungeschminkt Ausdruck. Seinem Wirken sei es vor allem zu danken, daf}
nunmehr die Zeit, in der es fiir einen Wissenschaftler noch als unziem-
lich galt, sich mit der Parapsychologie zu befassen, endgiiltig der Vergan-
genheit angehore®® — eine Einschitzung, die allerdings, wie die Folgezeit
lehrte, an verfrithtem Optimismus litt. Viele haben zwar sogar selbst
entsprechende Erfahrungen gemacht, mochten sich aber nicht dazu
bekennen, bis zum heutigen Tag, weil sie noch immer meinen, um ihre
Reputation fiirchten zu miissen.?” Rithmliche Ausnahmen bildeten da
zum Beispiel, beide aufgrund einschligiger Erfahrungen wihrend ihrer
Feldforschungsarbeit, der seinerzeit fithrende australische Ethnologe
Adolphus Peter Elkin (1891-1979) und der schwedische Amerikanist und
Religionsethnologe Ake Hultkrantz, Mitglied der Koniglichen Akademie
der Wissenschaften zu Stockholm. Elkin gestand: »Viele von uns neigten
dazu, die Mitglieder der Society for Psychical Research fiir absonderliche
Typen (queer beings) zu halten. Indes kann es nur Aufgabe der Wissen-
schaft sein, alle Phinomene zu untersuchen, geduldig, objektiv und, falls
notwendig, mit Hilfe neuer Zugangsweisen.«?® Hultkrantz rang sich zu
dem Bekenntnis durch: »Kurzum, ich bin geneigt, die Behauptung zu
akzeptieren, dafl es sogenannte paranormale Phinomene gibt, die Teil
unserer Realitit sind.«%?

Zuletzt riickte auch Clodd seinem unbequemen Freund um einiges
niher. Widerstrebend erkannte er an, dafl er sein Pulver wohl nicht so
reichlich verschossen hitte, wenn nicht der Gegner ein Mann vom Range
Langs gewesen wire. »De mortuis«, mahnt er versohnlich, und nicht
zuletzt an die eigene Adresse gerichtet, in seinem Nachruf auf den
Freund, »nil nisi verum«.”°° Vor einigen Jahren, berichtet er, hitten sie die
Dinge im Club noch einmal diskutiert. »Ich zitierte den Vers >the devils

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | Der sechste Sinn

also believe and tremble<, worauf Lang augenzwinkernd erwidert habe: »I
don’t believe, but I tremble«.""

Andrew Lang war, was auch immer ihn sonst noch auszeichnete, auf
jeden Fall ein auRergewdhnlicher Ethnologe — universal gebildet, origi-
nell, kreativ, dabei kritisch und »fair« im besten britischen Sinne. Dank
seiner kunstvollen Feder und groflen 6ffentlichen Reputation trug er zu
seiner Zeit wie kein anderer zur Popularisierung der Parapsychologie bei.”*
Requiescat in pace domini.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Die Zweifaltigkeit der Welt

Von der Spiegelung des Festen im Flissigen

Gibt es Gespenster? Oder, anspruchsvoller formuliert: Gibt es Gotter?
Letztere zeigen sich in der Regel nicht. Selbst Moses mufdte sich mit der
Stimme Gottes begniigen, der aus einem brennenden Busch, in der Wii-
ste, hoch auf dem Sinai oder aus der Stiftshiitte heraus zu ihm sprach.
Geister dagegen treten hier und da in Erscheinung — in tierlicher wie
menschlicher Gestalt, als Windhose, Strudel oder wandernde Lichter iiber
sumpfigem Grund. Da sie in Erdnihe leben, entspricht es ihrer Natur
schon eher, sich zu »materialisieren«. Totengeister, dem Menschen am
engsten verbunden, kehren periodisch zuriick; sie verkdrpern sich immer
wieder aufs neue.

Allgemein aber ziehen auch Geister es vor, gemif ihrer Beschaffen-
heit ungesehen zu bleiben. Sie sind, gleich den Géttern, nicht von dieser,
sondern einer anderen, mit den leiblichen Sinnen daher nicht unmittelbar
wahrnehmbaren Welt, die dort beginnt, wo die unsere, erfahrungsgesit-
tigt vertraute aufhért. Der Umschlag vollzieht sich nicht abrupt; die Uber-
ginge sind flieRend, die Konturen verschwimmen oder verschrinken sich
und durchfalten einander. So kommt es schon in Grenzbereichen, mehr
dann aber noch dariiber hinaus, zu ungewéhnlichen, verwirrenden, »exo-
tischen« und hiufig erschreckenden Erscheinungen. Denn was anders ist,
hebt sich ab von der eigenen binnenweltlichen Ordnung, steht, je ferner
man ihr entriickt ist, in teils kaum noch ertriglichem Widerspruch zu ihr,
schligt zuletzt um in absolute Inversion, die gewohnliche Menschen, die
sich ihr aussetzen, tétet, das heifdt sich zu eigen macht.

Jenseits der Feldflur dehnen sich, wenig bekannt und unvertraut,
Steppe, Busch, Wald, Dschungel, Sumpfland und karstige Hohenregio-
nen aus, in denen es »unheimlich« ist, unberechenbare, meist bosartige
Geister hausen, iiberall Gefahren lauern, Ungeheuer ihr Unwesen treiben
und nur wenigen Begnadeten sich einmal eine Gottheit offenbart. Wer
beherzt genug ist und die Schrecken nicht scheut, kann dort auch viel
Neues erfahren und, wie die Mirchenhelden im Zauberwald, in den Besitz

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | Der sechste Sinn

iibergewohnlich wirksamer, magischer Mittel und Medizinen gelangen,
Schitze heben — und eine Prinzessin zur Frau gewinnen.

Geht der Tag zur Neige, kriecht aus dem Wald, aus Mulden, Héhlen,
Schluchten und Dickicht das Dunkel hervor, das dort nie vollends von
Sonne und Taglicht ausgetilgt wird, wirft immer lingere Schatten und
uberzieht zuletzt die Erde mit Nacht. Und mit ihm kommen die Geister —
bis ins Dorf. Fenster und Tiiren werden fest verschlossen gehalten. Sie
geoftnet zu lassen, konnte todliche Konsequenzen nach sich ziehen, weil
dann, einem ruminischen Volksglauben nach, die Gefahr besteht, daf
»der Teufel ins Haus kommt«." Erst recht drohte drauflen Gefahr. Nie-
mand, den nicht eine dringende Verpflichtung dazu zwang, verlieff in
traditionellen Gesellschaften nachts das Haus. Die Kaguru in Tansania
verrichteten dann, um keinerlei Risiko einzugehen, selbst ihre Notdurft
im Innern der Hiitte.* Vor allem Schwangere, Wochnerinnen und Kran-
ke waren gefihrdet. Zum Schutz unterhielt man an ihrem Lager ein
helloderndes Feuer, das die Nacht gleichsam ausschlof. Frauen, die sich
bei Nacht aufler Hauses begaben, setzten sich verbreiteter Auffassung
nach der Gefahr aus, von Geistern geschwingert zu werden, das heif3t mit
Wechselbilgern, also verunstalteten Kindern niederzukommen.?

In der Nacht riickten beide Welten, wie zu Anbeginn, als das Dunkel
noch nicht vom Hellen geschieden war, bedrohlich dicht aneinander; die
Binnen- wurde von der Auflenwelt tiberschattet; Unheil und Chaos stan-
den gewissermafen vor der Tiir. Doch wiederum taten sich damit auch
iibergewShnliche Wahrnehmungs- und Erkenntnismdéglichkeiten auf. Die
Menschen schliefen und traumten. Thre Seele verliefl den Leib und ver-
mochte weiter, »hell« zu sehen, was ihr bei Tag durch die Einkérperung
verschlossen, »unsichtbar«, blieb; unter Umstinden Dinge, die ihr noch
unbekannt und neu waren oder zukiinftiges Geschehen betrafen.

Je nach den gegebenen mundanen Raumzeitbedingungen bestanden
in manchen Fillen giinstigere Moglichkeiten zur Transzendierung der
Immanenz; denn beide Welten gingen, wie gesagt, teils ineinander tiber,
so dafl sich die Grenzen verwischten und die Stofflichkeit mal dichter und
undurchdringlicher, mal diinner verteilt und gleichsam gelichtet war, ja
an einzelnen Stellen gewissermaflen »Vakuumverhiltnisse« herrschten.
Solche Bedingungen boten zum Beispiel »Locher« und »Spalten« im
materialen Mantel der irdischen Welt wie Héhlen, Quellen, Teiche, Berg-
spitzen (oft zugleich auch sakrale Stitten!), Heiligtiimer, Tempel und
Wendezeiten, etwa zwischen Tag und Nacht, den Jahren und wihrend
biographischer Seinswechselzustinde (Geburt, Initiation, Hochzeit, Tod).
Unter derartigen Umstinden hatten die Seelen leichter Zugang zum
Jenseits und konnten Informationen (»Botschaften«) von »driiben« anni-
hernd widerstandsfrei durchstromen ins Diesseits, mufdten sich hier
allerdings den Gegebenheiten fligen und »materialisieren«, sozusagen
von der Wellennatur umspringen in die Korpuskularitit: Sie gerannen zu
auflergewohnlichen Vorkommnissen, zu » Zeichenx, die sich entsprechend

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Iweifaltigkeit der Welt. Von der Spiegelung des Festen im Flissigen | 167

denn auch um die genannten Passage- und Sakralstitten herum beson-
ders verdichten, beziehungsweise hiufiger wihrend der Ubergangszeiten
(z.B. in der Neujahrsnacht) auftreten. Wenn ein Einwohner der Insel
Tikopia (Melanesien) durch den Wald geht und einen von Natur aus
scheuen Vogel stracks auf sich zu laufen sieht, mufl er davon ausgehen,
dafl eine Gottheit zugegen ist — das AuRergewodhnliche, »Verkehrte«, des
Geschehens weist dies untriiglich aus.*

Der Mensch vermag sie zu erkennen und zu deuten, weil er selbst
dank seiner psychophysischen Doppelnatur nicht nur der Verschrinkung
beider Welten gleichsam eingefaltet ist, sondern mehr noch die zentrale
Schnittstelle zwischen Geist und Materie darstellt — seine Leibwelt beher-
bergt die unsterbliche Freiseele. Um in der Durchmengung nicht zu
versinken und die Orientierung im Lebensstrom zu verlieren, bedurfte es
der bewufiten, artifiziellen Scheidung zwischen Immanentem und Trans-
zendentem durch den Menschen selbst: Die Kultur ist auf Distinktion zwi-
schen Binnen- und Auflenwelt, Zugehérigem und Unzugehorigem, Mate-
riellem und Immateriellem, Realem und Irrealem, Diesseits und Jenseits
hin angelegt. Anders wire ein intelligentes, selbstreflexives Dasein nicht
moglich. Der kosmologische Dualismus ist ebenso ein notwendiges Kon-
strukt wie eine fundamentale Eigenschaft der Welt — weil der Mensch Be-
wufdtsein und Denkvermdgen besitzt. Entsprechend 143t er sich auch
soweit in der Geschichte zuriickverfolgen, wie archiologische Zeugnisse
fiir das Bestehen von Verwandtschaftsverbinden und, dies vor allem, fiir
rituelle Bestattungen vorliegen; denn beides basiert auf dem Seelenglau-
ben. Ersteres ist bereits fiir den spiten Homo erectus um 400.000 v. Chr.
(Mehrfamilienhiuser von bis zu 17 m Linge)’, letzteres mindestens seit
den Neandertalern um 70.000 v. Chr. belegt.®

Der Dualismus setzt, formal auf seine Elementarstruktur reduziert,
zwei unterschiedliche Systeme voraus, die einander benachbart sind. Infol-
gedessen bildet ihr Grenzbereich eine genuin kritische Zone, in der, fern
vom Gleichgewicht und der Regelkonsistenz der Zentralareale, Wider-
streitendes in Beriihrung gerit, erodierende Destabilisierung einsetzt und
Unerwartetes moglich wird. Ubergangszonen kennzeichnet daher ein
kreatives, das heilt dynamisches Potential.” Was hier geschieht, entzieht
sich eindeutiger Zuordnung, erscheint polypossibel, oszillierend zwischen
vielerlei Méglichkeiten, 13t wechselnde Bestimmungen zu, ist offen fiir
Innovationsansitze. Wer Neues sucht und den Wandel will, muf} »bis an
die Grenze gehen«.

Dort sieht er sich den »Gezeitenkriften« ausgesetzt, wie sie aus der
Umdrehung zweier (oder mehrerer) unterschiedlich strukturierter be-
nachbarter Systeme, ihrer schleifenden Berithrung und — mal leichteren,
mal massiven — Wechselwirkung entstehen. In der Endowelt ist alles auf
das Bemithen hin angelegt, die Schopfung, die hier ihren héchsten Voll-
kommenheitsgrad erreichte, vermoge strikter Traditionstreue zu perpetu-
ieren. Das Geschehen wiederholt sich, kurzfristig auf linearen oder bo-

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | Der sechste Sinn

genformigen, letztendlich auf zyklischen Bahnen. Die Krifte sind vektori-
ell gebunden; sie wirken auf gleichférmige, bestandserhaltende Weise.
Drauflen in der Exosphire jedoch, wo das Schopfungswerk unvollendet
blieb, das heiflt der Trennungsprozefd von Fliissigem und Festem, Dunkel
und Hell, Geformtem und Ungeformtem gleichsam auf halbem Weg zum
Stehen kam, wirken die Krifte ungeordnet, widereinander, teils strudel-
formig, explosiv und immer zerstorerisch fiir alles, was sie beriithren. Wer
sich dorthin begibt, liuft Gefahr, entsprechend der Verzerrung der rium-
lichen Strukturen, des Geschehens und selbst der Zeit® »verkriimmts,
wenn nicht »zerrissen«, oder verwandelt zu werden — zum »Zauberer,
der auf die Schidigung anderer sinnt, zum Wegelagerer, Riuber, Werwolf
und Untoten oder, wenn ihm gutartige Jenseitsmichte beistehen, zum
Schamanen, Helden, Heiligen und Erléser. Hiufig verlieren Menschen
wie Geister beim Grenziibertritt — vom Totenreich zuriick ins Leben,
wenn eine Fee einen Sterblichen heiratet, jemand, der eine Seelenreise
unternimmt — die Erinnerung an die verlassene Welt.® Machen sie sich
eines schwerwiegenden Fehlverhaltens schuldig, geraten sie ab vom Weg,
der ihnen in der Fremdwelt die Richtung wies, auf die »schiefe Bahn«; die
Entwicklung ist in diesem Fall irreversibel; sie zieht sie in die exosphiri-
sche Abgriindigkeit: die Fee stirbt den Tod eines Menschen, ohne ins
Geisterreich zuriickkehren zu kénnen, Zauberer und Kriminelle fallen
einem »Schlimmen Tod« zum Opfer, der sie zu Untoten ohne Wieder-
kehr macht, sie bleiben auf ewig »Verzerrte«, absolute Unzugehdorige zwi-
schen den Welten.

Besser also, man geht lediglich bis an die Grenze. Denn auch dort tritt
vermoge der Wechselwirkung Ungewohnliches und Neuartiges auf, frei-
lich in abgemilderter Form, weil es bereits dem EinfluR der Endowelt
ausgesetzt ist und vertrautere Ziige anzunehmen beginnt, das heifdt »zu-
rechtgebogen« wird nach Maflgabe der hier herrschenden Anschauungs-
kriterien. Gleichwohl stellt es allemal eine » Information« dar, die nur, um
ihr das potentiell Bedrohliche der Neuartigkeit zu nehmen, entweder
abgestofen, eliminiert, oder eben dem endoweltlichen Vorstellungszu-
sammenhang integriert, also gedeutet und »eingestuft« wird.

Damit ist ihr Gehalt sinnhafier Teil der determinierten Regelwelt des
Binnensystems geworden. Er zihlt nunmehr — um einen terminologi-
schen Vorschlag des Pidagogen Alfred K. Treml aufzugreifen — zu dem,
was eine Kultur »markiert«. Jenseits dieser Welt des »Bezeichneten« er-
streckt sich, bis ins Unendliche, »alles andere«, die Sphire des indetermi-
nierten »Nichtmarkierten«, die »Transzendenz«'®, oder, wenn man so
will, der Carl Gustav Jungsche »Welthintergrund«.” Ohne diese unsicht-
bare »dunkle« Welt, aus der uns stindig unerwartete und neuartige
Informationen zuflieRen, wire die helle sichtbare nicht zu denken, ja
erstere stellt fir die letztere »geradezu die Bedingung ihrer Méglichkeit«
dar. Denn erst der »Kontrast der Differenz von markierter und nichtmar-
kierter Seite« erlaubt eine »sinnhafte Kommunikation«.™

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Iweifaltigkeit der Welt. Von der Spiegelung des Festen im Fliissigen | 169

Beide verbindet offenbar ein unauflosliches Komplementarititsverhilt-
nis.® »Wir spielen nimlich oft«, stellte der scharfsinnige Kant in seiner
quasi-ethnologischen Schrift Anthropologie in pragmatischer Hinsicht be-
reits fest, »mit dunkelen Vorstellungen, und haben ein Interesse, beliebte
oder unbeliebte Gegenstinde vor der Einbildungskraft in Schatten zu
stellen; ofter aber noch sind wir selbst ein Spiel dunkeler Vorstellungen,
und unser Verstand vermag nicht, sich wider die Ungereimtheiten zu
retten, in die ihn der EinfluR derselben versetzt, ob er sie gleich als T4u-
schung anerkennt«™ — natiirlich! Wiewohl Kant doch andererseits sicher
ist, »unbezweifelt schlieflen zu kénnen«, dafl wir derartige »dunkele Vor-
stellungen« nicht nur haben, sondern ihr »Feld [...] im Menschen uner-
meRlich sei«.”

Das Komplementarititspostulat besagt, dafl man die »helle« wie die
»dunkle«, die »markierte« wie die »unmarkierte« Welt im Bezug zuein-
ander als Ganzes zu verstehen versuchen mufl. Dies wurde auch von
neueren Physikern, wie namentlich Wolfgang Pauli (1900-1958; Nobel-
preis 1945), gefordert. Thm zufolge ist Naturwissenschaft ohne Irrationali-
tit gar nicht denkbar, wobei man das Irrationale indes weder als das noch
nicht Verstandene noch das Widerverniinftige, sondern als Auerverniinf-
tiges zu begreifen habe, das rational nicht zu begriinden sei. Ein ganzheit-
liches Naturverstindnis miisse »die irrationalen Aspekte des Auflerver-
niinftigen als gleichberechtigtes Gegeniiber des Verniinftigen anerken-
nen«.’® Paulis Postulat, resiimiert Hans Primas, der es ebenso sieht,
laufe auf eine neue, umfassendere »Idee der Wirklichkeit« hinaus; sie
»schliefit Bilder und Symbole ein und erfordert eine Konjunktion komple-
mentdirer Aspekte«.”

Doch bleibt auch bei dieser, gleichsam gerundeten Anschauung der
Bereich, in dem komplementir verschrinkte Systeme unmittelbarer anein-
ander geraten und sich ihre Wechselwirkungsprozesse verdichten, die
kritische Schnittzone des Ganzen, gleichzeitig aber auch der analytisch
fruchtbarste Ansatzbereich fiir das Verstindnis der Komplementaritit
selbst.

Gilt in der Endowelt des verniinftig Markierten, die Irrationales und
Dunkles »als nicht dazu gehérend [...] ausschlieRt«®, die Rationalitit der
aristotelisch-booleschen Logik (nach dem britischen Mathematiker
George Boole, 1815-1864), die nur wahre oder falsche Aussagen anerkennt
(tertium non datur), und wird ihre Gegenwelt von Antikriterien des un-
markierten »Auflerverniinftigenc, in extremis dem kosmologischen Inver-
sionsprinzip beherrscht, kann weder das eine noch das andere die Vor-
ginge in den Grenzbereichen bestimmen. Entweder schlagen hier, wie
weiland wihrend der Schopfung und dereinst am Ende der Welt, Ord-
nung und Chaos, Form und Formlosigkeit, Festes (Teilchen) und Fliissi-
ges (Welle), Leben und Tod oder »Geist« und »Materie« unmittelbar
ineinander um, oder es stellen sich korrelationale, also Korrespondenzbe-
ziehungen her, die weder dem Satz vom ausgeschlossenen Dritten noch

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | Der sechste Sinn

vollends der Inversion unterworfen sind, sondern den Regeln der kom-
plementdren Wechselwirkung gehorchen: Sie kénnen sowohl das eine als
auch das andere sein — je nach Situation und Zugriff."® Es herrschen in
diesen »gleichgewichtsfernen« Bereichen genuin instabile, mehrdeutige
Verhiltnisse.

Und ebenhier treten Ereignisse auf, die wir als kontingent oder para-
normal erfahren, dringt Transzendenz in den Vordergrund der materiali-
sierten Endowelt durch. Gedankliche Impulse (der »Operator Psi«) errei-
chen iiber das Mana-Feld die Dunkelseite unseres Bewuf3tseins. Die mei-
sten nehmen wir vermutlich nicht wahr; sie 16sen kein Echo aus, »leuch-
ten« nicht »auf« bis in die Noosphire, da sie uns nicht betreffen. Stammt
das Signal jedoch von einem Menschen, der uns nahesteht, mit dem uns
aufgrund eines langen, intensiven Zusammenlebens »Sympathie« ver-
bindet, ruft es eine spiirbare Reaktion hervor, die ins Bewuftsein tritt und
iiber die anthropomorphe Vorstellungsbildung Gestalt gewinnt: Wir »se-
hen« (Hellsehen, »Wahrtriume«) oder »empfinden« (Telepahie), je nach
der Stirke des Impulses, dafl der Betreffende in Gefahr schwebt, oder
mutmafen aus den Umstinden der Wahrnehmung heraus, daf ihm eine
ganz bestimmte Bedrohung bevorsteht (Prikognition)*°; sind die Gesichte
»echt«, das heiflt der Beziehungspartner befindet sich auf der Jagd, auf
einer Autofahrt oder im Krankenhaus, trifft die Vorausschau mit anni-
hernd fiinfzigprozentiger Wahrscheinlichkeit zu, da die moglichen Alter-
nativen begrenzt sind. Nach den Kriterien der aristotelisch-booleschen
Aussagenlogik, wie sie fiir die Zentralareale der Endowelt gelten, wire
Prikognition ein Unding. Darauf wies schon Aristoteles (384-322 v. Chr.),
der Schopfer des Satzes vom ausgeschlossenen Dritten®, selbst hin. Er
meinte nimlich, daf} dieser schwerlich auch Geltung fiir Aussagen iiber
kiinftige Ereignisse haben kénne. Denn das wiirde bedeuten, daf alles
Geschehen determiniert sei, weil etwa die Aussage: »Morgen wird eine
Seeschlacht stattfinden«, bereits heute notwendig wahr oder falsch sein
miisse — ein Drittes wire ja nicht méglich.*

Dafiir, daR der Operator Psi (der »Geist«) die Physis zu beeinflussen
vermag, liegen hinreichende Beweise vor. Die Befunde der Neurowissen-
schaften, namentlich der Elektrophysiologie, lassen heute kaum mehr
einen Zweifel daran, daf zwischen Hirn und Psyche eine stete Wechsel-
wirkung, ein »psychozerebraler Korrelationismus, besteht — der wiede-
rum auch die Grundlage der Psychokinese bildet.”

Uberdies scheint die neurophysiologische Basis der telepathischen
Suggestibilitit auch genetisch bedingt zu sein, das heifét sich iiber die
Jahrhunderttausende hin durch Auslese evolutiv entwickelt zu haben.**
Dies wiirde nicht zuletzt auch die universalen und kultur- wie zeitunab-
hingigen Ubereinstimmungen paranormaler Wahrnehmungen und Phi-
nomene erkliren.*

Heute allerdings ist diese Empfindsamkeit von grobsinnlicher »Reiz-
uberflutung« und der Dominanz der Apparate iiberdeckt. Im Islam wird

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Iweifaltigkeit der Welt. Von der Spiegelung des Festen im Fliissigen | 171

der Umstand, daf sich in der neueren Zeit keine Wunder mehr ereignen,
entsprechend auf die zunehmende Sikularisierung zuriickgefiihrt.*®
Tiere indes besitzen die urspriingliche, wahrhaft »feinsinnige« Empfind-
samkeit noch, die uns oft geradezu ans »Wunderbare« zu grenzen
scheint. Bakterien, Bienen, Vogel oder Wale nutzen zur Orientierung das
Magnetfeld der Erde; Rochen und Haie registrieren Impulse in der Di-
mension von millionstel Volt im Nervensystem und Muskelgewebe der
von ihnen gejagten Tiere; Robben kénnen mit Hilfe ihrer Barthaare die
»hydrodynamischen« Spuren »lesen«, die ihre Beutetiere im Wasser
hinterlassen haben.”” Beim Menschen legen erst persénliche oder auch
gesellschaftliche Krisensituationen, wenn die Panzer der modernen Medi-
enwelt Risse erhalten und aufbrechen, den alten »Spiirsinn« blof3. Im
Zweiten Weltkrieg horte man, wie schon gesagt, in Deutschland hiufig
von Frauen, die »gewuflt« hatten, daR ihre S6hne oder Eheminner gefal-
len waren, noch ehe sie die offizielle Todesnachricht erhielten. Derartige
sensitive Sonderbedingungen machen auflersinnliche Wahrnehmung
immer wieder moglich. Eine Erklirung jedoch liefern auch hier weder
indianisches Naturverstindnis, keltische Mystik oder meditative Versen-
kung, sondern allein der systematische interkulturelle Vergleich und
Befundanalysen nach den Kriterien wissenschaftlicher Methodik und
epistemologischer Rationalitit. Aufersinnliche Wahrnehmung und Szien-
tismus stehen nicht in einem booleschen Verdringungsverhiltnis; ihre
Beziehung sollte vielmehr, entsprechend den Vorgaben der Natur, im
Sinne eines komplementiren Wechselwirkungsprozesses verstanden
werden. Letzten Endes behalten »Schafe« und »Ziegen« Recht — doch nur,
sofern sie bereit sind, gemeinsam zu grasen.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen

KapiTeL |

. Stevenson 2000: 274.

. Davis & Hersh 1986: 167f.

. Adler 1984: 269.

. Mischo 1984: 39.

. Primas 1996: 71.

. Koestler 1972: 26.

. Prigogine & Stengers 1981: 171.
. Prigogine & Stengers 1981: 175.

NV O N OV AWN -

. Prigogine & Stengers 1981: 199. Ro-
bert 2001: 68.

10. Monod 1971: 143.

1. H. Schmidt 1993: 29.

12. Primas 1996: 73. Robert 2001: 68,
70.

13. Prigogine & Stengers 1981: 202f.
Robert 2001: 68.

14. Neuser 1996: 9. Robert 2001: 70.
15. Luhmann 1978: 422.

16. E.von Weizsicker 1974: 93ff.

17. Kaspar 1983: 132.

18. E. von Weizsicker 1974: 95 (Her-
vorhebung im Original).

19. Liebeck 1928: 83f. Vgl. Pervin 1963:
571, 585f. Schaal 1959: 332.

20. Vgl. z.B. Sell 1955: 86 (Andamaner).
21. Silberbauer 1981: 110.

22. Vgl. z.B. Muller 19771: 81 (Rukuba,

Nigeria). Harwood 1970: 49 (Safwa, Tan-
sania). Ghurye 1963: 78f. (Mahadev Koli,

Indien: Maharashtra).

23. H. Hartmann 1952: 131.

24. Vgl. Lucadou 1989: 110.

25. Schuetz 1944: 507.

26. Vgl. z.B. Evans-Pritchard 1929: 179f.
Hogbin 1970: 145.

27. Hasenfratz 2002: 10.

28. Vgl. z.B. Downs 1966: 55. Jones &
Jones 1976: 19.

29. Lachmann 2002: 140f.

30. Lachmann 2002: 137 (Hervorhe-
bung von mir, KEM).

31. Pervin 1963: 570f., 585f.

32. Hund 1996: 27.

33. Nach Vaihinger 1922: 73f.

34. Vollmer 1986: 67.

35. L. M. Krauss 1987.

36. Linton 1952. Kluckhohn 1941.

KapiTEL 2

. Miiller 2000.
. Genz: 1992: 441.
. Linton 1952: 11ff,, 80.

I
2
3
4. Hogbin 1970: 145.
5. Sell 1955: 9.

6. Krige & Krige 1947: 2770. Vgl. das
analoge Beispiel bei Clausen 1969: 141,
bei dem ein einziger von fiinf sambi-
schen Bergleuten durch Steinschlag den
Tod fand.

7. Wilson 1959: 8.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen | 173

8. Silberbauer 1981: 58.

9. Vgl. Goody 1962: 208f. Faron 1967:
228. Popov 1976: 34f. Silberbauer 1981:
53. Fischer 1987: 87.

10. Wilson 1957: 231.

11. Bailey 1g71: 23f.

12. Silberbauer 1981: 114.

13. Sundermeier 1980: 256.

14. Heeschen 1994: 181.

15. Kenner 1970: 95f.

16. Vgl. z.B. Grimms Mirchen Nr. 182,

Die Geschenke des kleinen Volkes.

17. Goldenweiser 1932: 365f.

18. Arsdale 1981: 113.

19. Vgl. z.B. Rivers 1920: 51. Fuchs
1950: 101, 221. Paulson 1960: 94. Baer
1969: 285. Popov 1976: 31.

20. Smoljak 1991: 108.

21. Mensching 1926: 76f.

22. Elkin 1945: 12.

23. Elkin 1945: 12.

24. Wilson 1957: 49, 72f.

25. Vgl. z.B. Wilson 1957: 17, 63.

26. Just 1991: 91. Vgl. Hetmann 1984:
Go.

27. Mischo 1984: 20.

28. Timm 1983: 234, 238.

29. Mischo 1984: 35.

30. Mischo 1984: 20. Vgl. Mischo 1983:
1681, 174. Timm 1983: 234. Bonin 1983:

77-

31. Niheres dazu unten, Kap. 7.

32. Biichel 1983: 89f. Briggs & Peat
1990: 38.

33. Mischo 1984: 20.

34. Vgl. unten S. 78ff.

35. Miiller 2001: 54£tf. Vgl. Zelenin
1932: 22. Elkin 1945: 59. Howell 1984:
166.

36. Vgl. z.B. Tradicionnoe mirovozzre-
nie tjurkov 1989: g2f.

37. Fehrle o.].: 50ff.

38. Miiller 1987: 65f., 76f. Puhvel
1989: 84.

39. Puhvel 1989: 93ff.

40. Turner 1968: 135-150. Traube 1989:
323.

41. Douglas 1974: 125ff.

42. Vgl. z.B. Habermas 1991: 7of.

43. Aristoteles: Metaphysik VI 3. 1027a,
20ff.

44. Kaspar 1983: 132 (Hervorhebungen
im Original).

45. Nach Vollmer 1986: 53 (Hervorhe-
bung im Original).

46. Simpson 1969: 27f.

47. Nach Popper in Popper & Eccles
1982: 44.

48. Sachsse bei Jaroschek 1979: 63f.,
66.

49. Monod 1971: 154. Vgl. Simpson
1969: 23f.

50. Simpson: aaO, 27ff.

51. C. F. von Weizsicker 1994: 28 (Her-
vorhebung von mir, KEM).

52. C. F. von Weizsicker 1994: 23.

53. Vgl. Prigogine & Stengers 1981:
199ff. Halliwell 1992: 54.

54. Halliwell 1992: 54.

55. Vgl. Halliwell 1992: 58.

56. Spergel & Turok 1992: 76.

57. Riisen 1998: 22. 2003: 26ff., 110f.
58. Luckmann 1991: 79, 81, 85ff., 108.
59. Assmann 1996: 1yff.

60. Vaihinger 1922: 73f.

61. Nach Quadbeck-Seeger 1988: 136.

KapiTeL 3

I. Vgl. z.B. Friederici 1906: 82. M6r-
ner 1924: 136f. Serpenti 1968: 123f. Kirk
1972: 378.

2. Vgl. z.B. Rivers 1920: 60. Nachtigall
1952: 193.

3. Beninger 1931: 772, 776ft. Tacken-
berg 1955: 102. Narr 1961: 194. Miiller-
Karpe 1968: 349.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | Der sechste Sinn

4. Vgl. z.B. Man 1883: 86. Knortz
1909: 20. Moérner 1924: 136. Malinowski
1927: 107. Buchbinder & Rappaport
1976: 23f.

5. Briggs & Peat 1990: 42f.

6. Briggs & Peat 1990: 15, 30. Ditto &
Pecora 1993: 46.

7. Briggs & Peat 1990: 45.

8. Ditto & Pecora 1993: 47.

9. Bauer 1992: 253f. H. Schmidt 1993:
30.

10. Vgl. Amann 1992: 232f,, 237.

11. Vollmer 1986: 103.

12. Amann 1992: 254.

13. Vgl. Genz 1992: 353.

14. Genz 1992: 39.

15. Abbott 1990: 76.

16. Miiller 1987a: 114ff. 2000: 328ff.
17. Miiller 1987b: 38.

18. Vgl. z.B. Bogoras 1925: 231f. Men-
sching 1926: 7o. Straubergs 1957: 79.
Doerfer 1983: Nr. 16, 22, 24, 25. Het-
mann 1984: 56£., 59f. Just 1991: grff. Illi
1991: 116, FuRln. 3. Moody 1994: 44.
19. Miiller 2001a: 189.

20. Battaglia 1990: 62.

21. Schouten 1991: 232.

22. Genz 1992: 39.

23. Vgl. Amann 1992: 233f, 253.

24. Genz 1992: 39ff.

25. Miiller 2002: 95f., 157f., 176.

26. Briggs & Peat 1990: 25 (Hervorhe-
bung von mir, KEM).

27. Primas 1992-93: 108 (Hervorhe-
bungen im Original).

28. Vgl. Gernert 1994: 129.

29. Maruyama 1974. Vgl. Gernert 1994:
123.

30. H. Albert 19772: 4f.

31. Vgl. Bringmann et al. 1990: 19f.
32. Atmanspacher 1993: 5.

KapiTeL 4

I. Nadel 1947: 268.

2. Miiller 198ya: 120.

3. Preufl 1936: 139.

4. Vgl. z.B. Mills 1926: 100. Parry
1932: 488. Baumann 1936: 3006ff. Elwin
1950: 135f. Inan 1954: 20, 22. Lévi-
Strauss 1971: 243. Eliade 1981: 146. lor-
danskkij 1982: 12.

5. Harva 1938: 118, 122ff.

6. Miiller 2002a: 217. Vgl. Reimbold
1970: 81.

7. Biezais 1983: 283. Vgl. Gahs 1928:
236f.

8. Biirkle 1968: 249.

9. Ritz-Miiller 199o: 61f.

10. Rohrich 1980: 169.

11. Schréter-Kunhardt 1993: 66.

12. Moody 1994. Schroter-Kunhardt
1995: 133, 137. Kasten 2000: 72. Miiller
2002: 132f.

13. Vgl. z.B. Die Mdrchen der Briider
Grimm, Nr. 186, Die wahre Braut, oder
Nr. 193, Der Trommler.

14. Assmann 1993: 344. Vgl. z.B. Die
Miirchen der Briider Grimm, Nr. 193, Der
Trommler.

15. Capelle 1940: 150.

16. Vgl. Homer: Ilias XIV 231; XVI 672.
Hesiod: Theogonie 211ff., 758£t. Stauda-
cher 1968: 771f.

17. Kasten 2000: 72.

18. Miiller 198y: 66f. Vgl. z.B. die
Schilderung von Thiel 2001: 210f.

19. Vgl. z.B. Lienhardt 19770: 284. He-
lander 1988: 121. Thiel 2001: 211.

20. Lienhardt 1970: 284.

21. Thiel 2001: 211.

22. Tremearne 1912: 158f. H. Hartmann
1952: 79f. Wilson 1957: 60, 210f. Ortiz
1969: 52. Mbiti 1974: 32. Sibeth 1992: 51.
Moody 1994: 8. Thiel 2001: 210.

23. Cipolletti 1983: 131.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen | 175

24. Haraldsson 1992: 4770. Schréter-
Kunhardt 1995: 133.

25. Vgl. z.B. Cipolletti 1983: 73f.

26. Paracelsus 1926: 47.

27. Vgl. z.B. Barnes 1974: 104.

28. Miiller 1996: 19f. Vgl. Radin 1926:
385, Anm. 4. Huber 1965: 94. Beidelman
1971: 35, 100. 1986: 115. Ritz-Miiller
1997: 28.

29. Spindler 1962: 17.

30. Ploss 1876: 264ff.

31. Vgl. z.B. Smoljak 1991: 170.

32. Eilers 1927: 76.

33. Miiller 1997: 39ff. Ritz-Miiller 1997:
28.

34. Miiller 1996: 40. 1997: 41.

35. Vgl. z.B. Smoljak 1991: 170.

36. Junod 1912: 56. Vgl. Middleton
1960: 2770 (Lugbara, Uganda).

37. Gossen 1974: 24.

38. Huber 1965: 94. Miiller 1996: 20f.
39. Miiller 1973-74: 9O6ft.

40. Sundermeier 1980: 252.

41. Miiller 1987: yof.

42. Scheftelowitz 1912: 21f.

43. Thiel 2001: 213.

44. Miiller 1987: 72. Ovsyannikov &
Terebikhin 1994: 54, 56.

45. Moérner 1924: 123ff.

46. Miiller 1987: 69.

47. Havers 1946: 100. Miiller 2001b:
76.

48. Miiller 2001b: 69. Vgl. a. Ludwig
Bechstein: Das Trinenkriiglein. Kroger
1978: 59. Rohrich 1980: 178f. Loux 1980:
232.

49. Vgl. Goody 1962: 208f. Popov 1976:
34f. Fischer 1987: 87.

50. Sell 1955: 12.

51. Vgl. Fischer 1987: 86.

52. Haraldsson 1992: 477-483.

53. Vgl. z.B. Guntern 1998: 328f, 330-
336 (Wallis).

KapiteL 5

l. Ritz 1988: 67, 193.

2. Vgl. z.B. Luk’janov 1904: 33 (Abcha-
sen, Westkaukasien). Elwin 1947: 475
(Muria Gond, Bastar, Indien).

3. Vgl. z.B. Schebesta 1951: 572 (Pyg-
mien, Zentralafrika). Endicott 1979: 95
(Batek De, Malaysia).

4. Paulus Diaconus: Historia Langobar-
dorum 111 34. C. Meyer 1884: 363f. Luk’-
janov 1904: 33. Elwin 1947: 475. Rudolph
1982: 62.

5. Ritz 1988: 133, 143. Vgl. Karsten
1935: 242, 444f. Elwin 1947: 479. Bei-
delman 1963: 47, FuRn. 7.

6. Vgl. z.B. Elwin 1947: 480.

7. Kongis Maranda 1974: 195f.

8. Ritz 1988: 68.

9. Snow 1994: 139f.

10. Vgl. z.B. Ritz 1988: 142f. (Naga, As-
sam). Beidelman 1963: 47, Fufln. 7 (Ka-
guru, Tansania).

1. Vgl. Hutton 1921: 247f. Parry 1932:
351. Karsten 1935: 445. Beidelman 1963:
47, Fulin. 7.

12. Shukla 1959: 61.

13. Parry 1932: 77, 480.

14. Karsten 1935: 445.

15. Mills 1926: 293. Ritz 1988: 155.

16. Ghurye 1963: 54. Popov 1976: 31.
Ritz 1988: 144.

17. Rasmussen 1929: 93.

18. Elwin 1947: 476.

19. Parry 1932: 481, Fuln. 2. Ghurye
1963: 54.

20. Parry 1932: 481

21. Mills 1926: 293. Erste Versuche, die
verschiedenen Typen von Triumen und
Traumgesichten systematisch zu klassifi-
zieren, wurden bereits in der Antike un-
ternommen. Erwihnt seien hier vor al-
lem die Schriften des Artemidoros von
Ephesos (2. Jh. n. Chr.): Oneirokritika
(»Traumdeututng«), des Macrobius (um

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | Der sechste Sinn

400 n. Chr.): Commentum ad Ciceronis
somnium Scipionis (»Kommentar zu Cice-
ros Somnium Scipionis«, nach Cicero: De
re publica VI 19-20), insbesondere Buch
L. Kap. 3, und des armenischen Gelehrten
Eznik von Kolb (5. Jh. n. Chr.): Wider die
Sekten. Ubersetzt und kommentiert von
J. M. Schmid. Wien 1900, S. 134. Im
Grunde referieren die genannten Auto-
ren jedoch lediglich die oben aufgefiihr-
ten Typen der in traditionellen Gesell-
schaften gingigen Traumdeutungswei-
sen, ohne wesentlich Neues zu bieten.
Homer (9. Jh. v. Chr.) schied kurz und
lapidar zwischen falschen, »liigenhaf-
ten«, und wahren Triumen (Odyssee XIX
5591t.).

22. Ritz 1988: 144.

23. Vgl. Schurtz 19o2: 3. Ritz 1988: 68.
24. Endicott 1979: 95.

25. Karsten 1935: 444.

26. Karsten 1935: 445.

27. Parry 1932: 351f. Miiller 1987b: 245f.
Smoljak 1991: 183. Vgl. a. Rasmussen
1929: 93.

28. Bogoras 1925: 260.

29. Miiller 2002: 120ff., 128ff.

30. Miiller 1996: 20. Vgl. z.B. Eilers
1927: 76. Smoljak 1991: 170.

31. Landes 1938: 140.

32. Anonymus 1921: 119f.

33. Guntern 1998: 147.

34. Reeve 1988: 26.

35. Nimuendaji 1939: 133, 138.

36. Nimuendaji 1939: 136; vgl. 135.

37. Nimuendajt 1939: 137.

38. Miiller 1996a: 81f.

39. 1. Samuel 9:9.

40. Vgl. 5. Mose 18:15. Jeremia 7:25; 35:
13. Hosea 12:11. Amos 2:11.

41. Schmakel 1957: 104£. Batto 1974:
119-123. I. Samuel 19:20ff. 1. Konige 18:
20ft.; 20:35; 22:6, 12. 2. Konige 2:3ff; 4:1,
38; 5:22; 6:1ff.; 9:1. Amos 7:14.

42. Miiller 1983: 332ff.

43. Censorinus: De die natali, c. 11.
Ammianus Marcellinus XXI 1; XXIIT 5.
44. Cicero: De divinatione I 2.

45. Cicero: De divinatione I 2ff. De orato-
re ITI 66. Vgl. Lachmann 2002: 103.

46. Herodot I 46, 52. II 54£f. V 59ff. VIII
33, 135. Pausanias II 24, 1. IX 10, 6; 23, 3.
Tamblichos: De mysteriis Aegyptiorum I11
11. Stengel 1898: 67f. Rohde 1961: 63ff.
47. Tamblichos: De mysteriis Aegyptiorum
IIT 11.

48. Pausanias Il 24, 1.

49. Stengel 1898: 65.

50. Stengel 1898: 65f.

51. Plutarch: De defectu oraculorum, c.
38-40.

52. Plutarch: De defectu oraculorum, c.
40-42.

53. Vgl. z.B. 1. Samuel 28. Batchelor
1892: 197f. Smith 1925: 91ff. Karsten
1935: 447. Nadel 1947: 417f. Die Belege
lieRen sich auch hier beliebig vermehren.
54. Vgl. z.B. Elwin 1947: 205 (Muria
Gond, Bastar, Indien).

55. Heers 1986: 164f.

56. Wilson 1957: 68.

57. Vgl. z.B. Fuller 1961: 2.

58. Augustinus: De civitate dei VII 32.
59. Vgl. z.B. 2. Korinther 12:2-4.

60. Vgl. Apostelgeschichte 11:271f.; 13:
iff;; 15:32; 21:9ff. Epheser 2:20; 4:11.

61. Probst 18y1: 198f.

62. Obst 2000: 148, 457; vgl. 13, 167,
231, 462ff.

63. Ritz 1988: 125.

64. Petrullo 1939: 237.

65. Beidelman 1963: 52f.

66. Ausfiihrlich dazu Lagercrantz 1964.
67. Min'ko 1975: 24.

68. Downs 19606: 55.

69. Hays 1966: 34. Parry 1932: 479.

70. Vgl. z.B. Middleton 1960: 241 (Lug-
bara, Uganda). Firth 1958: 176 (Tikopia,
Salomonen, Melanesien).

71. Smoljak 1991: 35.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen | 177

72. Vgl. z.B. Lidzbarski 1915: 75£., 7.
Thurnwald 1951: 377. Widengren 1960:
66f., 69. Bin Gorion 1962: 182ff. Rein-
ach 1895: 42f.

73. Vgl. z.B. Hillner 1876-77: 37.

74. Maple 1971: 25.

75. Beidelman 1986: 99.

76. Vgl. z.B. Nicolaisen 1963: 171. Hult-
krantz 1982: 167.

77. Ritz 1988: 134.

78. Miiller 1987b: 168f.

79. Civ’jan 1985: 160.

80. Civijan 1985: 162.

81. Elwin 1947: 71.

82. Ritz 1988: 50.

83. Dittmer 1961: 8ya.

84. Ritz 1988: 52, 56. Vgl. z. B. Middle-
ton 1960: 241. Hoenerbach 1984: 23f.
85. Ritz 1988: 134.

86. Ritz 1988: 134. Vgl. z.B. Parry 1932:
479. Hoenerbach 1984: 23f.

87. Civ’jan 1985: 161.

88. Sinha 1966: 101.

89. Hays 1966: 34. Vgl. Beidelman 1971
40.

90. Ritz 1988: 52, 53, 61, 98, 131f.

91. H. Hartmann 1952: 132.

92. Beidelman 1963: 47. Ritz 1988: 98.
Vgl. Roy 1925: 385. Srinivas 1952: 105.
Smith 1925: 95.

93. Ritz 1988: 52, 53.

94. Beidelman 1963: 40, 53.

95. Silberbauer 1981: 55f.

96. Vgl. z.B. Obst 2000: 363ff.

97. Vgl. z.B. Eckert 1940: 35f.

98. Elkin 1945: 27ff. Cowan 1992: 36,
82ff. Vgl. a. Haaf 1967: 38ff. (Kusasi,
NO-Ghana).

99. Miiller 1987b: 299. 1996: 27f. Ritz
1988: 46f., 127.

100. Sartori 1935-36: 531. Miiller 199o0:
146.1996: 28.

101. Miiller 1967: 256f., 263, Anm. 15.
1973-74: I0L. 1990: 145f.

102. Reitzenstein 1904: r75ff. Boll 1914:
136ff. Haberland 1965: 152.

103. H. Krauss 2000: 11, I5.

104. Schimmel 2001: 27.

105. Vgl. z.B. Ritter 1846: 33 (Altarabien).
106. H. Krauss 2000: 15.

107. Rattray 1955: 178. 1969: 77, 81f., 91,
95f., 102. Haberland 1965: 167, 304.
Hecht 1969: 65. Thiel 2001: 253.

108. Firth 1975: 35.

109. 2. Petrus 1:20-21. Miiller 1999: 73.
2001b: 112f. Vgl. Bourdieu 1963: 6o. Eli-
ade 1963: 8. Lienhardt 1967: 116. Lu-
kesch 1969: 16. Hallowell 1969: 57.

110. Eliade 1963: 8ff. Hallowell 1969:
56f. Hogbin 1970: 28f. Miiller 1999: 73ff.
111. D’Azevedo 1962: 21, 26f. Miiller
2001b: 109. Vgl. Buxton 1963: 777. Schar-
bert 1979: 346 (alte Israeliten). Dzobo
1981: 98.

112. Fuller 1961: 28.

113. D’Azevedo 1962: 27. Vgl. Engel-
brektsson 1978: 36. Keen 1994: 51.

114.
I15.
116.
117.
4o0f.
118.
119. D’Azevedo 1962: 27.
120. Karsten 1935: 444.
121. Kopytoff 1981: 712f.

Zwernemann 1984: 375.

Buxton 1963: 77.

Meek 1931: 539f.

Diirr 1938: 97. Vgl. Assmann 1992:

2. Samuel 14:20. Diirr 1938: 108f.

KapiTEL 6

. Baer 1987: 71.

. Frazer 1963: 73.

. Zit. nach Frazer 1963: 105f.
. Rasmussen 1929: 119.

. Vgl. z.B. Caratini 1989: 105.
. Bogoras 1925: 250.

. Wiener 1992: 243.

. Zitiert nach Peat 1992: 21.

NV O N OV A WN -

. Vgl. etwa Ohnuki-Tierney 1980: 139.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | Der sechste Sinn

10. Miiller 1996b: 203ff.

I1. Widengren 1961: 26.

12. Marcus Minucius Felix: Octavius, c.
26. Fehrle o.].: 59f. Scheftelowitz 1914:
386f. Frazer 1963: 104.

Caratini 1989: 105. Battaglia 1990: 59.
13. Vgl. z.B. Boddy 1982: 693. Novik
1989: 38.

14. Miiller 1997a: 6f. Vgl. z.B. Karsten
1935: 382. Petersdorff 1957: 212. Fuller
1961: 3, 83. Henninger 1963: 300f. Fran-

ke 1982: 74. Puhvel 1989: 15ff. Theodora-
tus & LaPena 1994: 23. Moody 1994: 189.

I15. Vgl. z.B. F. S. Krauss 1888: 944.
Christensen 1933: 226f. Barnes 1974:
214f. P. Meyer 1981: 21-40. Smoljak
199I: 50.

16. Vgl. z.B. Buch 1882: 604. C. Meyer
1884: 341. E. D. Morgan 1888: 390f. Ros-
koschny 1888: 732f. Haekel 1946: 104.
Runeberg 1947: 125, 142ff. Rink 1948:
153f. Krader 1954: 345. Johansons 1964.
Smoljak 1991: 82. Bongard 1992: 243.
17. Vgl. z.B. E. D. Morgan 1888: 390f.
Ufer 1930: 20f. Haekel 1946: 105f., 108,
142ff. Krader 1954: 344f. Strathern 1972:
130f. Hauser-Schiublin 1997: 422. Thiel
2001: 147.

18. Vgl. z.B. Runeberg 1947: 117, 118,
140. GadZzieva 1961: 326. Miiller-Stell-
recht 1983: 394.

19. Vgl. z.B. F. S. Krauss 1888: 942f.
Wauttke 1900: 46. Weinberg 1904: 260,
Fufn. 8. Runeberg 1947: 1241, 139.

20. Vgl. z.B. Runeberg 1947: 113, 114,
116. Niederberger 1978: 17f. Militzer
1992: 145.

21. Miiller 1996b: 146ff. Vgl. z.B. Ru-
neberg 1947: 127-132. Thiel 2001: 145.
22. Vgl. z.B. Roskoschny 1888: 745. Ru-
neberg 1947: 120, 123. F. Albert 1956:
252.

23. Vgl. z.B. Métraux 1963: 565f. Miiller

2001 41.

24. Vgl. z.B. Abeghian 1899: 111ff. Mills
1926: 223. Armstrong 1928: 124f.
Runeberg 1947: 116, 120. Smoljak 1991:
29.

25. Vgl. z.B. Augustinus: De civitate dei
IX 11. Preisendanz 1926: 6f., 9of. Rune-
berg 1947: 124. Sell 1955: 20f. Bhattacha-
ryya 1955: 24f. Hopfner 1965: 313. Malo-
ney 1974: 173. Swanson 1985: 150.

26. Moody 1994: 189.

27. Petersdorff 1957: 212.

28. Miiller 1996: 20. 1997a: 10f. Bajbu-
rin & Toporkov 1990: 154.

29. Miiller 1987b: 299. 1996: 27f. Vgl.
F. S. Krauss 1888: 942. E. D. Morgan
1888: 390. Bongard 1992: 243.

30. Bajburin & Toporkov 1990: 155.

31. Vgl. z.B. Ritter 1846: 183. Palgrave
1867: 26. F. S. Krauss 1888: 942. Abe-
ghian 1899: 119. Wuttke 1900: 47. Roy
1925: 293f. Runeberg 1947: 117, 122, 140.
Swanson 1983: 155.

32. Specht 2002: 143f.

33. Reeve 1988: 26. Vgl. Miiller 1997a:
1f.

34. Miiler 1996a: 81f.

35. Miiller 2003: 27. Vgl. ferner auch
Palgrave 1867: 26. Oldenberg 1917: 255f.
Gadzieva 1961: 326. Métraux 1963: 568.
Anesaki 1964: 263f. Goodale 1971: 174f.
Taksami 1976: 205. Smoljak 1991: 29f.
36. Karsten 1935: 430. Bor 1955: 33.

37. Kraschenninikow 1766: 215. Haekel
1946: 103f., 107ft., 142ff. Rink 1948: 154.
Métraux 1963: 572f.Smoljak 1991: 32, 68.
Thiel 2001: 1471f.

38. Vgl. Thiel 2001: 149.

39. 2. Mose 20:4-5; vgl. Jesaja 44: 10-15.
40. Gerstenberger 1995: 16. Vgl. Richter
17:1-5.

41. Griineisen 19o0: 192ff. Bin Gorion
1962: 327£., 547.

42. Miiller 1980: 308f., 376ft.

43. Hauskeller 2000: 25. Hasenfratz
2002: 22f.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen | 179

44. Hasenfratz 2002: 22.

45. Herodot V 82-85.

46. Elwin 1955: 181.

47. Gladigow 1995: 257f.

48. Smoljak 1991: 46.

49. Bhattacharyya 1955: 23.

50. Pallas 1778: 59. Vgl. a. Kohn & An-
dree 1876: 37. Haekel 1946: 104.

51. Geffcken 1916-19: 287. Lethen 1992:

160.

52. Price 1987: 62.

53. Guntern 1998: 181f.

54. Hasenfratz 2002: 27f.

55. Frazer 1932: 274f.

56. Miiller 1997a: 13.

57. Miiller 1992: 40.

58. Miiller 1997a: of.

59. Vgl. Lukesch 1969: 185.

60. Miiller 1997a: 9, 16. Vgl. etwa Kar-

sten 1935: 455. Campbell 1964: 333. Abu-

Lughod 1986: 115. Caratini 1989: 106.
Thiel 2001: 144fF.

61. Bongard 1992: 94f.

62. Miiller 1999: 78. Vgl. z.B. Thiel
1990: 143. Stohr 1992: 61.

63. Horton 1962: 204.

64. Braroe 1975: 67.

65. Bongard 1992: 218.

66. Frazer 1963: 72f.

67. Vgl. Bettelheim 1977: 13.

68. Berger 1994: 19 (Hervorhebungen
im Original).

69. Helmers 1989: 254.

70. Diskussionsbeitrag Hasenfratz bei
Kerber 1997: 51.

71. Vgl. Saliba 1983: 19.

72. Wundt 1920: 18-23. Vries 1961: 202-

253. Zusne & Jones 1989: 77. Schneider
1990: 140. Miiller 2000a: 78f.

73. Norietal. 1998: 68.

74. Gleichwohl sucht man in einschli-
gigen Lexika nach einem Eintrag »Gei-
ster« vergebens!

75. Bender 1966: 6o1f. Bauer 1990: 28.
76. Kasten 2000: 73.

77. Tylor 1871.

78. Vgl. Miiller: Schamanismus, 102-

108. Vgl. a. Frazer: The scapegoat, 106.
79. Vgl. Wundt 1920: 129f. Schneider

1990: 140.

Kapiter 7

l. Simenon 1980: 54f£.

2. Strogatz & Stewart 1994: 74.

3. Genz1992: 198f.

4. Strogatz & Stewart 1994: 74. Grill-
ner: 1996: 50. Eberhard-Metzger 2003:
Go.

5. Briggs & Peat 1990: 283.

6. Strogatz & Stewart 1994: 76.

7. Peat1992: 82.

8. Wehner 1992: 149, 154ff. Peat 1992:
83.

9. Grillner 1996: 50.

10. Vgl. M. S. 1995: 17.

I1. Briggs & Peat 1990: 283.

12. Wickler & Seibt 1977: 88.

13. Miiller 1987b: 196f.

14. Krige & Krige 1947: 240.

I15. Levy 1973: 257.

16. Vgl. z.B. Schiffauer 1987: 23ff.

17. Vgl. z.B. Wilson 1957: 173f. Berndt
1965: 202f. Peinsipp 1985: 55.
Thornton 1980: 140f. Abu-Lughod 1986:
65f. Rousseau 199o: I17.

18. Kidd 1906: 75.

19. Vgl. Douglas 1963: 208.

20. Vgl. z.B. Fortune 1932: 108f. Wilson
1957: 214f. Hoenerbach 1984: 1, 48.

21. Vgl. Thiel 1990: 142.

22. Vgl. z.B. Mills 1926: 175. Middleton
1960: 100. Douglas 1965: 14.

23. Schiffauer 1987: 220f.

24. Thornton 1980: 62ff.

25. Riedl 1988:71.

26. Karsten 1923: 12. Vgl. Ch. Wagley &
E. Galvao 1949: G8ff. Miiller 1996: 16ff.
27. Vgl. z.B. Loux 1980: 112.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | Der sechste Sinn

28. Howell 1984: 145.

29. Damon 1999: 63.

30. Thurnwald 1927: 293.

31. Kaberry 1939: 8o.

32. Beidelman 1971: 106.

33. Mills 1922: 40.

34. McGovern 1923: 54. Vgl. zu analo-
gen Tabus bei Tschuktschen und Gilja-
ken in Nordost- und Ostsibirien Frazer
1963a: 122, und Novik 1989: 160.

35. Clausen 1969: 141.

36. Rasmussen 1929: 26, 186f.

37. Tradicionnoe mirovozzrenie tjurkov
1989: 20I.

38. Novik 1989: 159f.

39. Obayashi & Paproth 1966: 214.
40. Henning 1936: 104.

41. Karsten 1923: 24.

42. McGovern 1923: 54f.

43. Vgl. z.B. Malinowski 1929: 339.
44. Mills 1926: 207. Vgl. Miiller 1987b:
238f.

45. Von den Steinen 1894: 459f.

46. Giintert 1923: 72, 79f. Mithlmann
1940: 49f.

47. Goldman 1983: 67.

48. Karsten 1923: 12.

49. Davis 1991: 6.

50. Abu-Lughod 1986: 65f.

51. Smoljak 1991: 173.

52. Marshall 1976: 208.

53. Hogbin 1970: 22.

54. Silberbauer 1972: 311.

55. Nach Quadbeck-Seeger 1988: 95.
56. Thornton 1980: 139.

57. Karsten 1923: 12. Witherspoon 1981:

112.
58. Civ'jan 1985: 161.

59. Sell 1955: 9.

60. Vgl. z.B. Haaf 1967: 8off.
61. Samarin 1965: 118f.

62. Rasmussen 1929: 197.
63. Kirchgissner 1959: 184.
64. Westley 1980: 39f.

65. Karsten 1923: 12.

66. Nimuendaji1 1939: 2206.

67. Petrullo 1939: 226.

68. Vgl. z.B. Douglas 1963: 122f. Bei-
delman 1963: 48.

69. Vgl. Karsten 1923: 12. Miiller 1987b:
204.

70. Szromba-Rysowa 1981: 270 (Polen).
71. Bonin 1983: 77.

72. Lévy-Bruhl 1930: 265ff.

73. Campbell 1964: r72f. Vgl. Biernoff
1978: 95

74. Karsten 1923: 12.

75. Vgl. Bettelheim 19777: 88.

76. Kroger 1978: 56.

77. Reuter 1992: 231.

78. Kroger 1978: 56.

79. Bonin 1983: 77.

80. Bauer 1984: 62f;; vgl. 1992: 265f.
81. Mischo 1983: 1671f.

82. ASW = Kiirzel fiir »Auflersinnliche
Wahrnehmung«.

83. Mischo 1984: 20, 42.

84. Bauer 1992: 265f.

85. Ernesto Bozzano hat eine Samm-
lung davon — iiberwiegend nach ilteren
Quellen — zusammengestellt: Bozzano
1989: 30ff.

86. Heinz 1975: 24.

87. Nimuendajli 1939: 84.

88. Wesselski 1942: 158-175.

89. Tradicionnoe mirovozzrenie tjurkov
juznoj Sibiri 1989: 172.

90. Marshall 1976: 200; vgl. 203.

91. Lopatin 1960: 105.

92. Miiller 1987b: 1841F; vgl. 123ff.,
ryoft., 2161t 233ff., 247ft.

93. Vgl. Freedman & van Nieuwenhui-
zen 1987: 51.

94. Vgl. Springer 2000: 22f.

95. Strogatz & Stewart 1994.

96. Ditto & Pecora 1993: 48.

97. Hund 1996: 27.

98. Miiller 2002: 172.

99. Freedman & van Nieuwenhuizn

1987: 5I.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen | 181

100. Moss & Wiesenfeld 1995.

101. Biichel 1983: 89f. Briggs & Peat
1990: 282. Pesic 2003: 57.

102. Vgl. Lucadou 1991: 244.

103. Vgl. Pesic 2003: 57.

104. Miiller 2002: 170.

105. Frazer 1963a: 52.

106. Amann: Das Gestaltproblem in der
Chemie, 253. Vgl. Jordan: Verdringung
und Komplementaritit, 77.

KapiTeL 8

. Friend 1961: 154f.
. Knebel 1898: 506.
. Strack 1900: 71.

H W N -

. Vgl. z.B. Hauser-Schiublin 1977:
117.

5. Die Belege dazu sind Legion. Vgl.
z.B. Hillner 1877: 15. Roy 1925: 219f.
Mills 1926: 266. Drower 1938: 112. Hog-
bin 1943: 289ff. Elwin 1943: 116, 129.
Loux 1980: 6o0.

6. Vgl. Miiller 1998: 57.

7. Loux 1980: 61.

8. Havers 1946: 133.

9. Versnel 1996: 283.

10. Havers 1946: 134.

1. Fehrle 1926: 59f.

12. Vgl. Miiller 1997b.

13. Seligmann 1927: 258. Jacoby 1932-
33: 516.

14. Miiller 1987b: 136.

15. Miiller 1987b: 132ff. Vgl. Rock &
Palmer 1991: 7of.

16. Todorov & Ducrot 1975: 317f.

17. Miiller 1987b: 170-191.

18. Miiller 1987b: 216.

19. Miiller: aa0O, 217.

20. Karsten 1935: 453; vgl. 142.

21. Aigremont 1910: 61; vgl. a. 66.
22. Miiller 198y7b: 223.

23. Thomas von Aquin: Summa theologi-

ca 1117, 3. Vgl. Stemplinger 1919: 64, 68.

24. Gramlich 1987: 173ft.

25. Miiller 1987b: 220ff.

26. Miiller 1987b: 233ff.

27. Walker 1967: 74.

28. Frazer 1963a: 77.

29. Seligmann 1922: 341. Nemec 1976:
9L

30. Paracelsus 1926: 52.

31. Haug 1987: 180f. Vgl. Graus 1987:
158. Zusne & Jones 1989: 16.

32. Miiller 1987b: 191-198.

33. Pechuél-Loesche 1907: 335.

34. Eckermann o.].: 143f. Vgl. Miiller
1987b: 245f.

35. Seligmann 1922: 462f.

36. Gramlich 198y: 1y1ff.

37. Schopenhauer: 0.].: 327.

38. Schopenhauer o.].: 335f.

39. Freud 1974: 364-386. Vgl. H. Wer-
ner 1933: 358f.

40. Bender 1959: 165.

41. Gusinde 1931: 684f.

42. Smoljak 1966: 124.

43. Whiting 1977: 212b. Vgl. Speck 1935:
184. Webster 1948: 83.

44. Nicolelis & Chapin 2003.

45. Wolf1999.

46. Vgl. Miiller 1996a: 78f.

47. Schmokel 1956: 140f.

48. Probst 1871: 147f.

49. Kayser 1886: 22ff. Th. Werner 1996:
8.

50. Vgl. Huizinga 1969: 1, 210ff. Kieck-
hefer 1994: 835.

51. Huizinga 1969: 211; vgl. 210ff.

52. Huizinga: aaO, 211f.

53. Th. Werner: aa0O, 5.

54. Ahrendt-Schulte & Hoffmann 1996:
19.

55. Schifer 1958: 44. Blumberg 1962-
63: 52ff.

56. H. Werner 1928: 467f. Zeininger
1929: 82ff.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | Der sechste Sinn

57. H. Werner 1928: 469, 473. Vorwahl
1929: 113. Zeininger 1929: 87. Remplein
1966: 249.

58. Zeininger 1929: 47, 95f. Vgl. Krog-
mann 1926: 560.

59. Tidemann 1935: 53.

60. Blumberg 1962-63: 52ff. Vgl. Spa-
mer 1958: 52.

61. Greeley 1961-62: 23f.

62. Zusne & Jones 1989: 2772.

63. Zu deutsch »Gliicksbringer«. Das
Wort stammt — wie italienisch talismano,
franzésisch und spanisch talisman — vom
arabischen tilasm, Plural tilisma, ab, das
seinerseits eine Ubernahme aus dem alt-
griechischen telesma (teheoua), »geweih-
ter Gegenstand, darstellt, dem Nomen
zum Verbum lisma, ab, das seinerseits
eine Ubernahme aus dem altgriechi-
schen telesma (teheopa), »geweihter Ge-
genstand, darstellt, dem Nomen zum
Verbum telein (telewv), »vollbringenc,
»bewirken«. Auch Kinder besitzen oft
derartige »Gliicksbringer« (Steine, Glas-
scherben, Lesezeichen, bestimmte
Schreibstifte usw.), von denen sie sich in
der Schule Erfolg versprechen. A. Hart-
mann 1996: 30.

64. Paul Eckert: »Mutter Natur unter-
stiitzt Kim Jong-il«, in: Frankfurter Allge-
meine Zeitung vom 30. 09. 1997.

65.
66.
67.
68. Schindel 1967: 895.

69. Schindel 1967: 892ff. Vgl. Brown
1998: G8ft.

70. Jaffé 1958: 10. Kirchgissner 1959:

Blumberg 1962-63: 52ff.
Newman 1969: 122, sowie passim.
Lewis 1963: off.

325. Shils 1975: 156f. A. Hartmann 1996:
27ff.

71. Brugger 1994: 222.

72. Zimmer 1990, insbes. 7ff., 416ff.
73. Atmanspacher 1993a: 34, Fufin. 48.
74. Unter Hexen sind korrekt bestimm-

te (erwachsene) Personen — iiberwiegend

soll es sich um Frauen handeln - zu ver-
stehen, deren Freiseele sich nachts, ohne
daR sie bei Tag davon wiiflten, von ihrem
Korper 16st, iiber andere Schlafende
hermacht und ihnen langsam, iiber ei-
nen lingeren Zeitraum hin, die Lebens-
kraft »aussaugt«, so daf sie zuletzt an
Entkriftung (oder »Schwindsucht«) ster-
ben. Im Gegensatz zur Magie (Zauberei),
deren Techniken und Rezepturen im
Prinzip jedermann erlernen kann, ist die
»Hexenkraft« eine angeborene, oft in be-
stimmten Familien erbliche Gabe, die
nur von Spezialisten, den sogenannten
»Hexendoktorenc, erkannt, beziehungs-
weise nach dem Tod durch Obduktion
diagnostiziert werden kann.

75. Packard 1980: 248ff. Miiller 1987b:
170 und die dortigen Belege. Thiel 2001:
72.

76. Mair 1969: 161f. Vgl. Beattie 1963:
53. Marwick 19770: 97.

77. Zusne & Jones 1989: 13.

78. Freud 1974: 375; vgl. 367ff. Fromm
1966: 42. Birk 19770: 21f. Dongier 1971:
68.

79. Malinowski 1954: 79ff. Evans-Prit-
chard 1937: 63, 100ft., 391.

80. Malinowski 1954: 9o. Vgl. Homans
1941: 164. Lewis 1963: 7f. Beattie 1965:
207f. Zusne & Jones 1989: 15.

81. Vgl. z.B. Ugrinovi¢ 1973: 44; vgl. 6o.
82. Gebser 1953: Kap. IIT 4-5. Vgl. At-
manspacher 1993a: 8f.

83. Kirchgissner 1959: 325.

84. Zusne & Jones 1989: 32; vgl. 11, 14,
31f.

85. A. Hartmann 1996: 27.

86. Lehmann 1908: 15ff., 649.

87. Freud 1974: 379.

88. Zusne & Jones 1989: 32.

89. Vgl. insbes. Krogmann 1926. H.
Werner 1928 und 1933. Zeininger 1929.
Piaget 1980.

90. Frazer 1963a: XX.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen | 183

91. Frazer 1963a: 224.

92. Frazer 1963a: 52-54 (Kap. III 1: The
principles of magic).

93. Downie 1940: 6.

94. Vgl. Frazer 1913: 11ff.

95. Hume 1809: 24.

96. Frazer 1963a: 237; vgl. XX, 233ff.
97. Vgl. Zusne & Jones 1989: 246.
Kieckhefer 1994: 829, 832.

98. Homans 1941: 166f. Jensen 1948
und 1950. Tokarev 1959: 10. Titiev 1960:
294f. Mauss 1972: 23f. Vgl. Zusne & Jo-
nes 1989: 246.

99. Vgl. Tambiah 1993: 21. Kieckhefer
1994: 813.

100. Tylor 1873: 134.

101. Frazer 1963a: 53.

102.
103.
104.
1957: 11off. Kieckhefer 1994: 814f., 830.
105.
106.
107.
108.
109.
110.
63. Iordanskij 1982: 10.

Zusne & Jones 1989: 19, 20.
W. Schmidt 1912: 5.
Beth 1927: 80, 127f. Vgl. Pettersson

Zusne & Jones 1989: 2.

Vgl. Primas 1992-93: 84, 86, 93.
Weber 1985: 593f.

Wittgenstein 1979: 1; vgl. 8.
Wittgenstein 1979: V.

Meran 1985: 64. Vgl. Hahn 1977:

111. Miiller 2002: 169f.
112,
113.
114.
115. Miiller 2002: 173f. Vgl. Reuter et al.
1990: 301.

116. Vergil: Aeneis VI 727.

Pesic 2003: 57.
Miiller 2002: 171.
Miiller 2002: 172f.

117. Thomas von Aquin: Summa theologi-

caliry, 3.

118. Heine 1980: 431.

119. Lévi-Strauss 1962: 21, 23f., 289f.,
354f. Vgl. Tambiah 1993: 105ff.

120. Lévi-Strauf & Eribon 1989: 160.

KapiTeL 9

I. Bauer: 1984: 52.

2. Vgl. Hardy 1929.

3. Clodd 1896: 42.

4. Green 1946: 71, 201. Hardy 1929:
183. Gauld 1983: 162.

. Vgl. Folk-Lore 7 (1896): 34.
. Vgl. Gauld 1983: 162f.

. Clodd 1905: 18.

. Clodd 1905: 26f.

9. Clodd 1905: 27, 59.

10. Clodd 1883: 3.

11. Vgl. Codrington 1891.

O N o un

12. Frazer 1963a: XX, 222; vgl. 52ff,
220ff. 2

13. Tylor 1873: 134.

14. Clodd 1905: 14.

15. Clodd 1905: 96

16. Clodd 1905.

17. Clodd 1883: 3.

18. Clodd 1905: 49.

19. Gould 1991: 134.

20. Clodd 1895: 571.

21. Hardy 1929: 185.

22. Clodd 1895: 78.

23. Green 1946: 6f.

24. Green 1946: 8o. Gauld 1983: 161.
25. Green 1946: 12.

26. Gauld 1983: 161.

27. Vgl. Green 1946: VIIff,, 1, 54£F,,
69off., 124. Gauld 1983: 162, 172f. Clodd
1912: 359.

28. Clodd 1912: 362. Gauld 1983: 162,
173.

29. Lang 1894: 295f.

30. Green 1946: 175. Gauld 1983: 162.
31. Green 1946: 74. Gauld 1983: 173.
32. Lang 1900: 160-288. 1894: 336.
33. Lang19o0: VIL, 1.

34. Lang1g9o1: V.

35. Clodd 1912: 362.

36. Vgl. Gauld 1983: 162.

37. W. Schmidt 1912a: 372f.

38. Lang 1894: 6. Vgl.Gauld 1983: 169.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | Der sechste Sinn

39. Lang 1900: 2, 65-159. Vgl. Gauld
1983: 164f.

40. Lang 1894: 83. 1900: 2f. 1908: 12.
Vgl. Gauld 1983: 167. Clodd 1912: 360.
41. Lang 1900: 2. Gauld 1983: 164.
42. Rivers 1912: 370.

43. Lang 1894: IX, XIII, XIV.

44. Gauld 1983: 172. Vgl. Lang 1911:
369, 370.

45. Lang 1894: XII.

46. Lang 1894: 7, 22f,, 33ff. 1911: 368.
Vgl. Green 1946: 72. Gauld 1983: 166.
47. Lang 1894: X, 355. 1911: 368.

48. Lang 1894: 82f.

49. Lang 1908: 12.

50. Lang 1894: 338ff. 1893.1895: 247.
Vgl. Gauld 1983: 164f.

51. Salter 1948: 10, 31. Bauer 1984: 52,
60, 68. Beloft 1993: 7of.

52. Beloff 1993: 64. Vgl. Bauer 1984:
52ff.

53. Gauld 1983: 165, 167. Vgl. Lang 1911:

370-
54. Gauld 1983: 174. Vgl. Green 1946:

21, 7I.
55. Bennett 1999: 150.

56. Clodd 1912: 361.

57. Clodd 1896: 41.

58. Lang 1911: 366.

59. Lang 1911: 370.

60. Lang 1911: 371.

61. Lang 1894: XIII.

62. Lang 1911: 369.

63. Lang 1895: 237f.

64. Lang 1900: 5f. Vgl. W. Schmidt
1912a: 373.

65. Clodd 1895: 79; vgl. 78ft.

66. Bennett 1999: 151.

67. Clodd 1895: 79.

68. Clodd 1895a: 252f. 1912: 361.
69. Clodd 1895a: 252.

70. Clodd 1895a: 253. 1905: 27; vgl. 59.
71. Vgl. Lang 1894: XIVE,, 6.

72. Clodd 1895a: 253.

73. Mischo 1994: 1858ff.

74. Lang 1894: 338(t.

75. Marett 1912: 364.

76. Lang 191I: 374.

77. Lang 1894: XV, 7.

78. Lang 1894: XIII.

79. Lang 1895: 236f.

80. Lang 1894: XII.

81. Lang 1911: 374.

82. Vgl. Gould 199r1: 135.

83. Unter Ektoplasma wird eine fein-
stoffliche Substanz verstanden, die
wihrend der Trance in verschiedenen
Formen (Fiden, schleierartigen Gebil-
den) aus dem Medium austritt.

84. Clodd 1895: 80. 1895a: 255f.

85. Clodd 1896: 38.

86. Clodd 1896: 39.

87. Lang 1894: XII. 1895: 239.

88. Lang 1894: 8.

89. Lang 1895: 2309ff.

90. Lang 1895: 241f.

91. Clodd 1895a: 248-250.

92. Clodd 1895a: 258.

93. Lang 1911: 37I.

94. Bennett 1999: 159.

95. Lang: Cock Lane, 22. Vgl. Presiden-
tial address, 371, 375.

96. Rivers 1912: 370.

97. Hultkrantz 1981: 74f; vgl. 761, 7off.,
90. McClenon & Nooney 2002: 49f.
98. Elkin 1945: 77 (Hervorhebungen von
mir, KEM).

99. Hultkrantz 1981: 94.

100. Clodd 1912: 362.

101. Clodd 1912: 361.

102. Rivers 1912: 370. Gauld 1983: 172.

Kapiter 10

I. Civijan 1985: 161. Vgl. Miiller 1987b:
15.

2. Beidelman 1986: 55f.

3. Miiller 2002a: 213f.

4. Firth 1967: 26.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anmerkungen | 185

5. Liining 1983: 3. Klotz 1997: 13ff.

6. Smolla 1967: 6o. Fajnberg 1975:
soff. Miiller 1987: 49f. (Langhiuser fiir
mehrere Familien).

7. Turner 1968: 135-150. Traube 1989:
323.

8. Ich erinnere an die mehrfach er-

wihnte Inversions- und Dilatationserfah-

rung Jenseitsreisender; vgl. o. S. 26ff.,
49, 61f,, 69.

9. Vgl o. S. 57f.

10. Treml 2003: &f.

1. Vgl. Franz 1983: 95ff.

12. Treml 2003: 8.

13. Vgl. Prigogine & Stengers 1981:
199ff. Halliwell 1992: 54.

14. Kant1968: 419.

15. Kant 1968: 418.

16. Primas 1992-93: 108f.

17. Primas 1992-93: 109 (Hervorhe-
bung im Original).

18. Primas 1992-93: 108.

19. Vgl. Primas 1992-93: 84ff.

20. Miiller 2002: 173.

21. Aristoteles: Metaphysik IV 7.

22. Aristoteles: De interpretatione, c. 9.
23. Reuter etal. 1990.

24. McClenon 1997 und 2002. McCle-

non & Nooney 2002: 47. Vgl. A. H. Mor-

gan 1973.
25. McClenon & Nooney 2002: 47f.

26. Einzmann 1977: 108.
27. Prasch 2003: 104.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Abbott, Larry, 199o: Das Ritsel der kosmologischen Konstanten, in: Kos-
mologie und Teilchenphysik. Heidelberg, S. 70-77.

Abeghian, Manuk, 1899: Der armenische Volksglaube. Leipzig.

Abu-Lughod, Lila, 1986: Veiled sentiments: honor and poetry in a Bedouin
society. Los Angeles, London.

Adler, Meinhard, 1984: Tod als Notwendigkeit, Toten als Alltiglichkeit, in:
Rolf Winau/Hans Peter Rosemeier (Hg.), Tod und Sterben. Berlin, New
York, S. 262-288.

Ahrendt-Schulte, Ingrid/Hoffmann, Barbara, 1996: »Von falscher Lehr
und bésen unchristlichen Leben«. Zur Verfolgung von Zauberei und
Pietisterey in der Frithen Neuzeit, in: Sowi 25 (1), S. 19-206.

Aigremont [Schultze-Galléra, S.], 1910: Volkserotik und Pflanzenwelt: eine
Darstellung alter wie moderner erotischer und sexueller Gebriuche, Verglei-
che, Benennungen, Sprichworter, Redewendungen, Ritsel, Volkslieder, ero-
tischen Zaubers und Aberglaubens, sexueller Heilkunde, die sich auf Pflan-
zen beziehen. Leipzig.

Albert, Friedrich, 1956: Die Waldmenschen Udehe: Forschungsreisen im
Amur- und Ussurigebiet. Darmstadt.

Albert, Hans, *1972: Theorien in den Sozialwissenschaften, in: Hans
Albert (Hg.), Theorie und Realitdt: ausgewdhlte Aufsitze zur Wissen-
schafislehre der Sozialwissenschaften. Tubingen, S. 3-25.

Amann, Anton, 1992: Das Gestaltproblem in der Chemie. Die Entstehung
molekularer Form unter dem Einflul der Umgebung, in: Gestalt Theo-
1y 14 (4), S. 228-205.

Anesaki, Masaharu, 1964: Japanese mythology. New York.

Anonymus, 1921: Clairvoyance among the Polynesian, in: The Journal of
the Polynesian Society 30, S. 119-120.

Armstrong, W. E., 1928: Rossel Island: an ethnological study. Cambridge.

Arsdale, Peter W. van, 1981: The elderly Asmat of New Guinea, in: Pamela
T. Amoss/Stevan Harrell (Hg.), Other ways of growing old: anthropologi-
cal perspectives. Stanford, S. 111-123.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 187

Assmann, Jan, 1992: Politische Theologie zwischen Agypten und Israel. Miin-
chen.

— 1993: Die Katastrophe des Vergessens. Das Deuteronomium als Para-
digma kultureller Mnemotechnik, in: Aleida Assmann/Dietrich Harth
(Hg.), Mnemosyne: Formen und Funktionen der kulturellen Erinnerung.
Frankfurt/Main, S. 337-355.

— 1996: Agypten: eine Sinngeschichte. Miinchen, Wien.

Atmanspacher, Harald, 1993: Wolfgang Pauli und die Alchemie. Teil III:
Impulse fir die modernen Naturwissenschaften, in: Zeitschrift fiir
Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 35, S. 1-27.

— 1993a: Die Vernunft der Metis: Theorie und Praxis einer integralen Wirk-
lichkeit. Stuttgart, Weimar.

Baer, Gerhard, 1969: Ein besonderes Merkmal des siidamerikanischen
Schamanen, in: Zeitschrift fiir Ethnologie 94, S. 284-292.

— 1987: Peruanische ayahuasca-Sitzungen — Schamanen und Heilbe-
handlungen, in: Adolf Dittrich/Christian Scharfetter (Hg.), Ethnopsy-
chotherapie: Psychotherapie mittels aufSergewohnlicher Bewuftseinszustin-
de in westlichen und indigenen Kulturen. Stuttgart, S. 7o-8o.

Bailey, F. G., 1971: Gifts and poison, in: F. G. Bailey (Hg.), Gifts and poison:
the politics of reputation. Oxford, S. 1-25.

Bajburin, Al'bert K./Toporkov, Andrej L., 1990: U istokov etiketa: etnogra-
ficeskie ocerki. Leningrad.

Barnes, Robert H., 1974: Kédang: a study of the collective thought of an ea-
stern Indonesian people. Oxford.

Batchelor, John, 1892: The Ainu of Japan: the religion, superstitions, and
general history of the hairy aborigines of Japan. London.

Battaglia, Debbora, 1990: On the bones of the serpent: person, memory, and
mortality in Sabarl Island society. Chicago.

Batto, Bernard F., 1974: Studies on women at Mari. Baltimore, London.

Bauer, Eberhard, 1984: 100 Jahre parapsychologische Forschung — die
Society for Psychical Research, in: Eberhard Bauer/Walter von Luca-
dou (Hg.), Psi — was verbirgt sich dahinter? Wissenschafiler untersuchen
parapsychologische Erscheinungen. Freiburg im Breisgau, S. 51-75.

— 1990: Zum gegenwirtigen Stand der Okkultismus-Debatte, in: Albert
Go6tz von Olenhusen (Hg.), Wege und Abwege: Beitrige zur europdischen
Geistesgeschichte der Neuzeit; Festschrift fiir Ellic Howe zum 20. Septem-
ber19go. Freiburg im Breisgau, S. 23-32.

— 1992: Die Welt des Paranormalen und ihre wissenschaftliche Erfor-
schung, in: Andreas Resch (Hg.), Aspekte der Paranormologie: die Welt
des Auflergewshnlichen. Innsbruck, S. 243-284.

Baumann, Hermann, 1936: Schopfung und Urzeit der Menschen im Mythus
der afrikanischen Volker. Berlin.

Beattie, John, 1963: Sorcery in Bunyoro, in: John Middleton/E. H. Winter
(Hg.), Witchcraft and sorcery in East Africa. London, S. 27-55.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | Der sechste Sinn

— ?1965: Other cultures: aims, methods and achievements in Social Anthropo-
logy. London.

Beidelman, Thomas O., 1963: Kaguru omens. An East African people’s
concepts of the unusual, unnatural and supernormal, in: Anthropologi-
cal Quarterly 36, S. 43-59.

— 1971: The Kaguru: a matrilineal people of East Africa. New York.

— 1986: Moral imagination in Kaguru modes of thought. Bloomington.

Beloff, John, 1993: Parapsychology: a concise history. London.

Bender, Hans, 1959: Glaubensheilung und Parapsychologie, in: Wilhelm
Bitter (Hg.), Magie und Wunder in der Heilkunde. Stuttgart, S. 140-159.

— 1966: Mediumistische Psychosen. Ein Beitrag zur Pathologie spiritisti-
scher Praktiken, in: Hans Bender (Hg.), Parapsychologie: Entwicklung,
Ergebnisse, Probleme. Darmstadt, S. 574-604.

Beninger, Eduard, 1931: Die Leichenzerstiickelung als vor- und frithge-
schichtliche Bestattungssitte, in: Anthropos 26, S. 768-781.

Bennett, Gillian, 1999: »Alas, poor ghost«: traditions of belief in story and
discourse. Logan, Utah.

Berger, Peter L., 1994: Sehnsucht nach Sinn: Glauben in einer Zeit der
Leichiglaubigkeit. Frankfurt/Main, New York.

Berndt, Ronald M., 1965: Law and order in Aboriginal Australia, in: Ro-
nald M. Berndt/Catherine H. Berndt (Hg.), Aboriginal man in Austra-
lia: essays in honour of emeritus professor A. P. Elkin. London, Sydney,
S. 167-2006.

Beth, Karl, *1927: Religion und Magie: ein religionsgeschichtlicher Beitrag zur
psychologischen Grundlegung der religisen Prinzipienlehre. Leipzig.

Bettelheim, Bruno, 1977: Kinder brauchen Mdrchen. Stuttgart.

Bhattacharyya, Asutosh, 1955: The cult of the village gods of West Bengal,
in: Man in India 35 (1), S. 19-30.

Biernoff, David, 1978: Safe and dangerous places, in: L. R. Hiatt (Hg.),
Australian Aboriginal concepts. Canberra, S. 93-105.

Biezais, Haralds, 1983: Der Gegengott als Grundelement religiéser Struk-
turen, in: Saeculum 34 (3-4), S. 280-291.

Bin Gorion, Micha J., 1962: Die Sagen der Juden. Frankfurt/Main.

Birk, Kasimir, 1970: Sigmund Freud und die Religion. Miinsterschwarzach.

Blumberg, P., 1962-63: Magic in the modern world, in: Sociology and
Social Research 47, S. 147-160.

Boddy, Janice, 1982: Womb as oasis. The symbolic context of Pharaonic
circumcision in rural northern Sudan, in: American Ethnologist 9 (4),
S. 682-698.

Bogoras, Waldemar, 1925: Ideas of space and time in the conception of
primitive religion, in: American Anthropologist 27 (2), S. 205-266.

Boll, Franz, 1914: Aus der Offenbarung Johannis: hellenistische Studien zum
Weltbild der Apokalypse. Leipzig, Berlin.

Bongard, Nikolaus, 1992: Sensler Sagen. Freiburg Schweiz.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 189

Bonin, Werner F., 1983: Uber Doppelginger, Spiegelbilder und Masken,
in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou (Hg.), Spektrum der Parapsy-
chologie:Hans Bender zum 75. Geburtstag. Freiburg im Breisgau, S. 71-
8s.

Bor, Elizabeth, 1955: Adventures of a botanist’s wife. London.

Bourdieu, Pierre, 1963: The attitude of the Algerian peasant toward time,
in: Julian Pitt-Rivers (Hg.), Mediterranean countrymen: essays in the
social anthropology of the Mediterranean. Paris, S. 55-72.

Bozzano, Ernesto, >1989: Ubersinnliche Erscheinungen bei Naturvilkern.
Freiburg im Breisgau.

Braroe, Niels W., 1975: Indian and White: self-image and interaction in a
Canadian Plains community. Stanford.

Briggs, John/Peat, F. David, 1990: Die Entdeckung des Chaos: eine Reise
durch die Chaos-Theorie. Miinchen.

Bringmann, Wolfgang et al., 1990: Fechner und die Parapsychologie, in:
Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 32, S. 19-

43.

Brown, Walter A., 1998: Der Placebo-Effekt, in: Spektrum der Wissenschaft
1998 (3), S. 68-74.

Brugger, Peter, 1994: Die althergebrachte Art von Verhiltnis zum Zufall.
Zeitlosigkeit und Ausbildungsresistenz okkulten Denkens, in: Zeit-
schrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 36 (3-4),
S. 221-226.

Buch, Max, 1882: Die Wotjiken: eine ethnologische Studie. Stuttgart.

Buchbinder, Georgeda/Rappaport, Roy A., 1976: Fertility and death
among the Maring, in: Paula Brown/Georgeda Buchbinder (Hg.), Man
and woman in the New Guinea highlands. Washington, S. 13-35.

Biichel, Wolfgang, 1983: Naturauffassung und Parapsychologie, in: Eber-
hard Bauer/Walter von Lucadou (Hg.), Spektrum der Parapsychologie:
Hans Bende zum 75. Geburtstag. Freiburg im Breisgau, S. 86-93.

Biirkle, Horst, 1968: Der Tod in den afrikanischen Gemeinschaften. Zur
Frage theologisch relevanter Aspekte im afrikanischen Denken, in:
Leben angesichts des Todes: Helmut Thielicke zum Go. Geburtstag. Tubin-
gen, S. 243-267.

Buxton, J. C., 1963: Chiefs and strangers: a study of political assimilation
among the Mandari. Oxford.

Campbell, John K., 1964: Honour, family and patronage: a study of institu-
tions and moral values in a Greek mountain community. Oxford.

Capelle, Wilhelm, 1940: Die Vorsokratiker. Stuttgart.

Caratini, Sophie, 1989: Les Rgaybat (1610-1934). Bd. 2. Paris.

Christensen, Arthur, 1933: Die [ranier. Miinchen.

Cipolletti, Maria S., 1983: Jenseitsvorstellungen bei den Indianern Stidameri-
kas. Berlin.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | Der sechste Sinn

Civ’jan, T. V., 1985: Mifologiteskoe programmirovanie povsednevnoj Zizii,
in: Al'bert K. Bajburin (Hg.), Etniceskie stereotipy povedenija. Leningrad,
S. 154-178.

Clausen, Lars, 1969: Behauptung der Magie, in: Internationales Jahrbuch
fiir Religionssoziologie 5, S. 141-155.

Clodd, Edward, 1883: The childhood of religion. New York.

— 1895: Presidential address, in: Folk-Lore 6, S. 54-81.

— 1895a: A reply to the foregoing »protest«, in: Folk-Lore 6, S. 248-258.

— 1896: Presidential address, in: Folk-Lore 7, S. 35-60.

— 1905: Animism: the seed of religion. London.

— 1912: In memoriam: Andrew Lang (1844-1912), in: Folk-Lore 23, S. 358-
362.

Codrington, Robert H., 1891: The Melanesians: studies in their anthropology
and folk-lore. Oxford.

Cowan, James G., 1992: The Aborigine tradition. Shaftesbury.

Damon, William, 1999: Die Moralentwicklung von Kindern, in: Spektrum
der Wissenschaft 1999 (10), S. 62-70.

Davis, John, 1991: Times and identities: an inaugural lecture delivered before
the University of Oxford on 1 May 1991. Oxford,

Davis, Philip J./Hersh, Reuben, 1986: Erfahrung Mathematik. Basel.

D’Azevedo, W. L., 1962: Uses of the past in Gola discourse, in: The Journal
of African History 3, S. 11-34.

Dittmer, Kunz, 1961: Die sakralen Hiuptlinge der Gurunsi im Obervolta-Ge-
biet. Hamburg.

Ditto, W. L./Peccora, L. M., 1993: Das Chaos meistern, in: Spektrum der
Wissenschaft 1993 (11), S. 46-53.

Doerfer, Gerhard (Hg.), 1983: Sibirische Mdrchen. Bd. 2. Diisseldorf, Kéln.

Dongier, Maurice, 1971: Neurosen: Erscheinungsformen und Beispiele aus der
psychotherapeutischen Praxis. Freiburg im Breisgau.

Douglas, Mary, 1963: The Lele of the Kasai. London.

— 1965: The Lele of Kasai, in: Daryll Forde (Hg.), African worlds: studies in
the cosmological ideas and social values of African peoples. London, S. 1-
26.

— 1974: Ritual, Tabu und Kérpersymbolik. Frankfurt/Main.

Downie, R. Angus, 1940: James George Frazer: the portrait of a scholar.
London.

Downs, James F., 1966: The two worlds of the Washo: an Indian tribe of
California and Nevada. New York.

Drower, E. S., 1938: Woman and taboo in Iraq, in: Iraq 5, S. 105-117.

Diirr, Lorenz, 1938: Die Wertung des gottlichen Wortes im Alten Testament
und im antiken Orient; zugleich ein Beitrag zur Vorgeschichie des neute-
stamendtlichen Logosbegriffes. Leipzig.

Dzobo, N. K., 1981: The indigenous African theory of knowledge and
truth. Example of the Ewe and Akan of Ghana, in: Conch 13 (1-2), S. 85-
102.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 191

Eberhard-Metzger, Claudia, 2003: Stammzell-Therapie nach Herzinfarkt,
in: Spektrum der Wissenschaft 2003 (10), S. 60-61.

Eckermann, Johann P., o.].: Gespriche mit Goethe in den letzten Jahren
seines Lebens. 3 Bde. in 1. Leipzig.

Eckert, Georg, 1940: Prophetentum und Kulturwandel in Melanesien, in:
Baessler-Archiv 23, S. 26-41.

Eilers, Anneliese, 1927: Die sozialen Beziehungen des Kindes bei den Bantu-
negern. Hamburg.

Einzmann, Harald, 1977: Religidses Volksbrauchtum in Afghanistan: islami-
sche Heiligenverehrung und Wallfahrtswesen im Raum Kabul. Wiesbaden.

Eliade, Mircea, 1963: Myth and reality. New York, Evanston.

— 1981: Die Sehnsucht nach dem Ursprung: von den Quellen der Humani-
tit. Frankfurt/Main.

Elkin, Adolphus P., 1945: Aboriginal men of high degree. Sydney.

Elwin, Verrier, 1943: Conception, pregnancy and birth among the tribes-
men of the Maikal Hills, in: The Journal of the Royal Asiatic Society of
Bengal 9, S. 99-148.

— 1947: The Muria and their ghotul. London.

— 1950: Bondo highlander. Bombay.

— 1955: The religion of an Indian tribe. London.

Endicott, Kirk M., 1979: Batek Negrito religion: the world-view and rituals of a
hunting and gathering people of peninsular Malaysia. Oxford.

Engelbrektsson, Ulla-Britt, 1978: The force of tradition: Turkish migrants at
home and abroad. Géteborg.

Evans-Pritchard, Edward E., 1929: Witchcraft (mangu) amongst the A-
Zande, in: Sudan Notes and Records 12 (2), S. 163-249.

— 1937: Witchcraft, oracles and magic among the Azande. Oxford.

Fajnberg, Lev A., 1975: Vozniknovenie i razvitie rodovogo stroja, in: Per-
vobytnoe obsCestvo: osnovnye problemy razvitija. Moskva, S. 49-87.

Faron, Louis C., 1967: Death and fertility rites of the Mapuche (Araucani-
an) Indians of central Chile, in: John Middleton (Hg.), Gods and rituals:
readingsin religious beliefs and practices. Garden City, S. 227-254.

Fehrle, Eugen, o.].: Geisterhafte Wesen im Kehricht, in: Joseph M. Ritz
(Hg.), Festschrift fiir Marie Andree-Eysn: Beitrige zur Volks- und Vilker-
kunde. Muinchen, S. 59-63.

— 1926: Zauber und Segen. Jena.

Firth, Raymond, °1958: Human types: an introduction to social anthropo-
logy. London.

— 1967: Tikopia ritual and belief. London.

— 1975 Speech-making and authority in Tikopia, in: Maurice Bloch
(Hg.), Political language and oratory in traditional society. London, S. 29-
43.

Fischer, Hans, 1987: Heilserwartung: Geister, Medien und Triumer in Neu-
guinea. Frankfurt/Main, New York.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | Der sechste Sinn

Fortune, Reo F., 1932: Sorcerers of Dobu: The social anthropology of the Dobu-
islanders of the western Pacific. London.

Franke, Herbert, 1982: Archiologie und Geschichtsbewufitsein in China,
in: Hermann Miiller-Karpe (Hg.), Archdiologie und Geschichtsbewuftsein.
Miinchen, S. 69-83.

Franz, Marie-Louise von, 1983: Ein Beitrag zur Diskussion der Synchroni-
zititshypothese C. G. Jungs, in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou
(Hg.), Spektrum der Parapsychologie: Hans Bender zum 75. Geburtstag.
Freiburg im Breisgau, S. 94-104.

Frazer, James G., 1913: The belief in immortality. Bd. 1. London.

— 1932: Mensch, Gott und Unsterblichkeit: Gedanken tiber den menschlichen
Fortschritt. Leipzig.

— 1963: The scapegoat. London.

— 1963a: The magic art and the evolution of kings. Bd. 1. London.

Freedman, Daniel Z./Nieuwenhuizen, Pieter van, 1987: Supergravitation
und die Einheit der Naturgesetze, in: Gravitation: Raum-Zeit-Struktur
und Wechselwirkung. Heidelberg, S. 46-61.

Freud, Sigmund, 1974: Totem und Tabu: einige Ubereinstimmungen im
Seelenleben der Wilden und der Neurotiker. Frankfurt/Main. (Sigmund
Freud-Studienausgabe, Bd. 9).

Friederici, Georg, 1906: Skalpieren und dhnliche Kriegsgebrdiuche in Ameri-
ka. Braunschweig.

Friend, John A. N., 1961: Demonology, sympathetic magic and witchcrafi: a
study of superstition as it persists in man and affects him in a scientific age.
London.

Fromm, Erich, 1966: Psychoanalyse und Religion. Konstanz, Ziirich.

Fuchs, Stephen, 1950: The Children of Hari: a study of the Nimar Balahis in
the central provinces of India. Wien.

Fuller, Anne H., 1961: Buarij: portrait of a Lebanese Muslim village. Cam-
bridge, Mass.

Gadzieva, Sakinat S., 1961: Kumyki: istoriko-etnograficeskoe issledovanie.
Moskva.

Gahs, Alexander, 1928: Kopf-, Schidel- und Langknochenopfer bei Ren-
tiervolkern, in: Festschrift P. W. Schmidt. Wien, S. 231-268.

Gebser, Jean, 1953: Ursprung und Gegenwart. Bd. 1. Stuttgart.

Gauld, Alan, 1983: Andrew Lang as psychical researcher, in: Journal of the
Society for Psychical Research 52 (794), S. 161-176.

Geffcken, Johannes, 1916-19: Der Bilderstreit des heidnischen Altertums,
in: Archiv fiir Religionswissenschaft 19, S. 286-315.

Genz, Henning, *1992: Symmetrie — Bauplan der Natur. Miinchen.

Gernert, Dieter, 1994: What can we learn from internal observers?, in:
Harald Atmanspacher/G. J. Dalenoort (Hg.), Inside versus outside. Ber-
lin, S. 121-133.

Gerstenberger, Erhard S., 1995: Warum hast du mich verlassen? Die
Klage um die Gerechtigkeit Gottes im Alten Testament, in: Michael

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 193

Niichtern (Hg.), Warum lifit Gott das zu? Kritik der Allmacht Gottes in
Religion und Philosophie. Frankfurt/Main, S. 12-32.

Ghurye, Govind S., *1963: The Mahadev Kolis. Bombay.

Gladigow, Burkhard, 1995: Religionsékonomie. Zur Einfithrung in eine
Subdisziplin der Religionswissenschaft, in: Hans G. Kippenberg/
Brigitte Luchesi (Hg.), Lokale Religionsgeschichte. Marburg, S. 253-258.

Goldenweiser, Alexander A., 1932: Early civilization: an introduction to
anthropology. New York.

Goldman, Laurence, 1983: Talk never dies: the language of Huli disputes.
London.

Goodale, Jane C., 19771: Tiwi wives: a study of the women of Melville Island,
North Australia. London.

Goody, Jack, 1962: Death, property and the ancestors: a study of the mortuary
customs of the LoDagaa of West Africa. London.

Gossen, Gary H., 1974: Chamulas in the world of the sun: time and space in a
Maya oral tradition. Cambridge, Mass.

Gould, Warwick, 1991: Frazer, Yeats and the reconstruction of folklore, in:
Robert Fraser (Hg.), Sir James Frazer and the literary imagination: essays
in affinity and influence. New York, S. 121-153.

Gramlich, Richard, 1987: Die Wunder der Freunde Gottes: Theologien und
Erscheinungsformen des islamischen Heiligenwunders. Wiesbaden.

Graus, Franti$ek, 1987: Epochenbewufitsein im Spitmittelalter, in: Rein-
hart Herzog/Reinhart Koselleck (Hg.), Epochenschwelle und Epochenbe-
wufStsein. Miinchen, S. 153-166.

Greeley, Andrew, 1961-62: Myths, symbols and rituals in the modern
world, in: Critic 20 (3), S. 18-25.

Green, Roger L., 1946: Andrew Lang: a critical biography. Leicester.

Grillner, Sten, 1996: Bewegungssteuerung im Wirbeltier-Riickenmark, in:
Spektrum der Wissenschaft 1996 (3), S. 50-56.

Griineisen, Carl, 1900: Der Ahnenkultus und die Urreligion Israels. Halle.

Gintert, Hermann, 1923: Der arische Weltkonig und Heiland: bedeutungsge-
schichtliche Untersuchungen zur indo-iranischen Religionsgeschichte und
Altertumskunde. Halle.

Guntern, Josef (Hg.), °1998: Walliser Sagen. Ziirich, Diisseldorf.

Gusinde, Martin, 1931: Die Selk’nam: vom Leben und Denken eines Jigervol-
kes auf der grofien Feuerlandinsel. Médling bei Wien.

Haaf, Ernst, 1967: Die Kusase: eine medizinisch-ethnologische Studie iiber
einen Stamm in Nordghana. Stuttgart.

Haberland, Eike, 1965: Untersuchungen zum dthiopischen Konigtum. Wies-
baden.

Habermas, Rebekka, 1991: Wallfahrt und Aufruhr: zur Geschichte des Wun-
derglaubens in der frithen Neuzeit. Frankfurt/Main.

Haekel, Josef, 1946: Idolkult und Dualsystem bei den Ugriern. (Zum
Problem des eurasiatischen Totemismus), in: Archiv fiir Volkerkunde 1,

S. 95-163.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | Der sechste Sinn

Hahn, Alois, 1977: Kultische und sikulare Riten und Zeremonien in
soziologischer Sicht, in: Anthropologie des Kults. Freiburg im Breisgau,
S. 51-81.

Halliwell, J. J., 1992: Quantenkosmologie und die Entstehung des Univer-
sums, in: Spektrum der Wissenschaft 1992 (2), S. 50-58.

Hallowell, A. Irving, *1969: Ojibwa ontology, behavior, and world view, in:
Stanley Diamond (Hg.), Primitive views of the world. New York, London,
S. 49-82.

Haraldsson, Erlendur, 1992: Erscheinungen von und Berichte iiber Be-
gegnungen mit Verstorbenen. Eine Analyse von 357 aktuellen Berich-
ten, in: Andreas Resch (Hg.), Aspekte der Paranormologie: die Welt des
Auflergewshnlichen. Innsbruck, S. 469-484.

Hardy, Thomas, 1929: In memoriam Edward Clodd (1840-1930), in:
Folk-Lore 40, S. 183-186.

Hartmann, Andreas, 1996: Private Magie im Deutschland des 20. Jahr-
hunderts. Forschungsgeschichtliche und aktuelle Perspektiven, in:
Sowi 25 (1), S. 27-34.

Hartmann, Hans, 1952: Der Totenkult in Irland: ein Beitrag zur Religion der
Indogermanen. Heidelberg.

Harva, Uno, 1938: Die religidsen Vorstellungen der altaischen Vilker. Porvoo,
Helsinki.

Harwood, Alan, 1970: Witchcrafi, sorcery, and social categories among the
Safwa. Glasgow.

Hasenfratz, Hans-Peter, 2002: Religion — was ist das? Lebensorientierung
und Andere Wirklichkeit. Freiburg im Breisgau.

Haug, Walter, 1987: Die Zwerge auf den Schultern der Riesen. Epochales
und typologisches Geschichtsdenken und das Problem der Interferen-
zen, in: Reinhart Herzog/Reinhart Koselleck (Hg.), Epochenschwelle
und Epochenbewufitsein. Miinchen, S. 167-194.

Hauser-Schiublin, Brigitta: 1977: Frauen in Kararau: zur Rolle der Frauen
bei den Iatmul am Mittelsepik, Papua New Guinea. Basel.

— 1997: Die Vergangenheit in der Gegenwart. Zeitkonzeptionen und
ihre Handlungskontexte bei den Abelam in Papua-Neuguinea, in:
Baessler-Archiv 70, S. 409-429.

Hauskeller, Michael, 52000: Was ist Kunst? Positionen der Asthetik von
Platon bis Danto. Miinchen.

Havers, Wilhelm, 1946: Neuere Literatur zum Sprachtabu. Wien.

Hays, Hoffmann R., 1966: The dangerous sex: the myth of feminine evil.
London.

Heers, Jacques, 1986: Vom Mummenschanz zum Machitheater: europdi-
sche Festkultur im Mittelalter. Frankfurt/Main.

Heeschen, Volker, 1994: Mythen und Wandergeschichten der Mek-Leute
im Bergland von West-Neuguinea (Irian Jaya, Indonesien), in: Brigitta
Hauser-Schiublin (Hg.), Geschichte und miindliche Uberlieferung in
Ozeanien. Basel, S. 161-184.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 195

Heine, Heinrich, *1980: Reisebilder. Frankfurt/Main.

Heinz, Hans-Joachim, 1975: Elements of ko Bushmen religious beliefs,
in: Anthropos 7o, S. 17-41.

Helander, Bernhard, 1988: Death and the end of society. Official ideology
and ritual communication in the southern Somali funeral, in: S. Ce-
derroth et al. (Hg.), On the meaning of death: essays on mortuary rituals
and eschatological beliefs. Uppsala, S. 113-135.

Helmers, Sabine, 1989: Tabu und Faszination: iiber die Ambivalenz der
Einstellung zu Toten. Berlin.

Henning, Joachim, 1936: Die Frau im dffentlichen Leben in Melanesien.
Leipzig.

Henninger, Joseph, 1963: Geisterglaube bei den vorislamischen Arabern,
in: Festschrift Paul Schebesta: zum 75. Geburtstag gewidmet von Mitbrii-
dern, Freunden und Schiilern. Wien-Médling, S. 279-316.

Hetmann, Frederik, 1984: Die Reise in die Anderswelt: Feengeschichten und
Feenglaube in Irland. Frankfurt/Main.

Hillner, Johann, 1876-77: Volksthiimlicher Glaube und Brauch bei Geburt
und Taufe im Siebenbiirger Sachsenlande, in: Programm des evangeli-
schen Gymnasiums in Schifburg und der damit verbundenen Lehr-An-
stalten 1876-77, S. 3-52.

Hoenerbach, Wilhelm, 1984: Agrarische Vorstellungen in Nordafrika: Proto-
kolle. Wiesbaden.

Hogbin, H. Ian, 1943: A New Guinea infancy. From conception to wea-
ning in Wogeo, in: Oceania 13 (4), S. 285-309.

— 1970: The island of menstruating men: religion in Wogeo, New Guinea.
Scranton, London, Toronto.

Homans, George C., 1941: Anxiety and ritual. The theories of Malinowski
and Radcliffe-Brown, in: American Anthropologist 43, S. 164-172.

Hopfner, Theodor, 1965: Artikel »Mageia«, in: Pauly-Wissowa: Realency-
clopidie der Classischen Altertumswissenschaft. Bd. XIV 1. Stuttgart, Sp.
301-393.

Horton, Robin, 1962: The Kalabari world-view. An outline and interpreta-
tion, in: Africa 32 (3), S. 197-219.

Howell, Signe, 1984: Society and cosmos: Chewong of peninsular Malaysia.
Singapore, Oxford, New York.

Huber, Hugo, 1965: Tod und Leben. Weltanschauliche Problematik bei
Andangme- und Ewe-Gruppen am Unteren Volta, in: Réincarnation et
vie mystique en Afrique Noire: Colloque de Strasbourg (16-18 mai 1963).
Paris, S. 87-99.

Huizinga, Johan, *°1969: Herbst des Mittelalters: Studien iiber Lebens- und
Geistesformen des 14. und 15. Jahrhunderts in Frankreich und in den Nie-
derlanden. Stuttgart.

Hultkrantz, Ake, 1981: Ritual und Geheimnis. Uber die Kunst der Medi-
zinminner, oder: Was der Herr Professor verschwieg, in: Hans Peter

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | Der sechste Sinn

Duerr (Hg.), Der Wissenschaftler und das Irrationale. Bd. 1. Frankfurt/
Main, S. 73-97.

— 1982: Religion and experience of nature among North American hun-
ting Indians, in: Ake Hultkrantz/@rnulf Vorren (Hg.), The hunters:
their culture and way of life. Tromse, Oslo, Bergen, S. 163-186.

Hume, David, 1809: Essays and treatises on several subjects. Bd. 2. Edin-
burgh.

Hund, Friedrich, 1996: Geschichte der physikalischen Begriffe. Heidelberg.

Hutton, John H., 1921: The Sema Nagas. London.

Illi, Dieter W., 1991: Das Hindukush-Haus: zum symbolischen Prinzip der
Sonderstellung von Raummitte und Raumhintergrund. Stuttgart.

Inan, Abdiilkadir, 1954: Tarihte ve bugiin samanizm: materyaller ve Arastirma-
lar. Ankara.

Iordanskij, Vladimir B., 1982: Chaos i garmonija. Moskva.

Jacoby, 1932-33: Artikel »Kreuzstein«, in: Handwdrterbuch des deutschen
Aberglaubens. Bd. 5. Berlin, Leipzig, Sp. 510.

Jaffé, Aniela, 1958: Geistererscheinungen und Vorzeichen: eine psychologi-
sche Deutung. Ziirich, Stuttgart.

Jaroschek, Kurt, 1979: Gespriche mit Freunden iiber den Glauben der Na-
turwissenschaftler. Reinheim.

Jensen, Adolf E., 1948: Magie. Bemerkungen zu drei neuen Veréffentli-
chungen, in: Studium Generale 1 (4), S. 226-236.

— 1950: Gibt es Zauberhandlungen?, in: Zeitschrift fiir Ethnologie 75, S. 3-
I2.

Johansons, Andreja, 1964: Der Schirmherr des Hofes im Volksglauben der
Letten. Stockholm.

Jones, Rex L./Jones, Shirley K., 1976: The Himalayan woman: a study of
Limbuwomen in marriage and divorce. Palo Alto.

Jordan, Pascual, 1947: Verdringung und Komplementaritit: eine philosophi-
sche Untersuchung. Hamburg-Bergedorf.

Junod, H. A., 1912: The life of a South African tribe. Bd. 1. Neuchatel.

Just, Gisela, 1991: Magische Musik im Mdrchen: Untersuchungen zur Funk-
tion magischen Singens und Spielens in Volkserzihlungen. Frankfurt/
Main.

Kaberry, Phyllis M., 1939: Aboriginal women sacred and profane. London.

Kant, Immanuel, 1968: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in:
Wilhelm Weischedel (Hg.), Immanuel Kant: Werke in zehn Binden. Bd.
10 (2). Darmstadt, S. 399-69o0.

Karsten, Rafael, 1923: Blood revenge, war, and victory feasts among the Jibaro
Indians of eastern Ecuador. Washington.

— 1935: The head-hunters of western Amazonas: the life and culture of the
Jibaro Indians of eastern Ecuador and Peru. Helsingfors.

Kaspar, Robert, 1983: Die biologischen Grundlagen der evolutioniren
Erkenntnistheorie, in: Konrad Lorenz/Franz M. Wuketits (Hg.), Die
Evolutiondes Denkens. Miinchen, Ziirich, S. 125-145.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 197

Kasten, Erich, 2000: Wenn das Gehirn aus der Balance gerit: Halluzina-
tionen, in: Spektrum der Wissenschaft 2000 (12), S. 64-73.

Kayser, C., 1886: Die Canones Jacob’s von Edessa. Leipzig.

Keen, Ian, 1994: Knowledge and secrecy in an Aboriginal religion. Oxford.

Kenner, Hedwig, 1970: Das Phinomen der verkehrten Welt in der griechisch-
romischen Antike. Klagenfurt.

Kerber, Walter (Hg.), 1997: Personenkult und Heiligenverehrung. Miinchen.

Kidd, Dudley, 1906: Savage childhood: a study of Kafir children. London.

Kieckhefer, Richard, 1994: The specific rationality of medieval magic, in:
The American Historical Review 99 (3), S. 813-830.

Kirchgissner, Alfons, 1959: Die michtigen Zeichen: Urspriinge, Formen und
Gesetze des Kultes. Basel.

Kirk, Malcolm S., 1972: Headhunters in today’s world. The Asmat of New
Guinea, in: National Geographic 141 (3), S. 376-408.

Kluckhohn, Clyde, 1941: Patterning as exemplified in Navaho culture, in:
Leslie Spier et al. (Hg.), Language, culture, and personality: essays in
memory of Edward Sapir. Menasha, S. 109-130.

Klotz, Heinrich, 1997: Die Entdeckung von Catal Hoéyiik: der archiologische
Jahrhundertfund. Miinchen.

Knebel, J., 1898: Amulettes javanaises, in: Tijdschrift voor Indische Taal-,
Land- en Volkenkunde 40, S. 497-507.

Knortz, Karl, 1909: Der menschliche Kérper in Sage, Brauch und Sprich-
wort. Wiirzburg.

Kongis-Maranda, Elli, 1974: Lau, Malaita: »A woman is an alien spirit,
in: Carolyn J. Matthiasson (Hg.), Many sisters: women in cross-cultural
perspective. New York, London, S. 177-202.

Koestler, Arthur, 1972: Die Wurzeln des Zufalls. Miinchen, Wien.

Kohn, Albin/Andree, Richard, *1876: Sibirien und das Amurgebiet: Ge-
schichte und Reisen, Landschaften und Vélker zwischen Ural und Bering-
strafie. Bd. 1.Leipzig.

Kopytoff, Igor, 1981: Knowledge and belief in Suku thought, in: Africa 51
(3), S.709-723.

Krader, Lawrence, 1954: Buryat religion and society, in: Southwestern Jour-
nal of Anthropology 10, S. 322-351.

Krascheninnikow, Stepan, 1766: Beschreibung des Landes Kamtschatka.
Lemgo.

Krauss, Friedrich S., 1888: Vilenglauben in Slawonien, in: Das Ausland 61,
S. 941-946. )

Krauss, Heinrich, 2000: Die Engel: Uberlieferung, Gestalt, Deutung. Miin-
chen.

Krauss, Lawrence M., 1987: Dunkle Materie im Universum, in: Gravita-
tion: Raum-Zeit-Struktur und Wechselwirkung. Heidelberg, S. 160-171.
Krige, Eileen J./Krige, Jacob D., 31947: The realm of a rain-queen: a study of

the pattern of Lovedu society. London.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | Der sechste Sinn

Kroger, Franz, 1978: Ubergangsriten im Wandel: Kindheit, Reife und Heirat
bei den Bulsa in Nord-Ghana. Hohenschiftlarn.

Krogmann, Willy, 1926: Das »magische« Denken der Kinder, in: Zeit-
schrift fiir Pidagogische Psychologie 277, S. 556-562.

Lachmann, Renate, 2002: Erzihlte Phantastik: zu Phantasiegeschichte und
Semantik phantastischer Texte. Frankfurt/Main.

Lagercrantz, Sture, 1964: Traditional beliefs in Africa concerning meteors,
comets, and shooting stars, in: Eike Haberland et al. (Hg.), Festschrift
fiir Ad. E. Jensen. Bd. 1. Miinchen, S. 319-329.

Landes, Ruth, 1938: The Ojibwa woman. New York.

Lang, Andrew, 1893: Superstition and fact, in: The Contemporary Review
64, S. 882-892.

— 1894: Cock Lane and common-sense. London.

— 1895: Protest of a psycho-folklorist, in: Folk-Lore 6, S. 236-248.

— *1900: The making of religion. New York.

— 1901: Magic and religion. New York.

— 1908: The origins of religion and other essays. London.

— 1911: Presidential address, in: Proceedings of the Society for Psychical Re-
search 25, S. 364-376.

Lehmann, Alfred, *1908: Aberglaube und Zauberei: von den dltesten Zeiten
an bis in die Gegenwart. Stuttgart.

Lethen, Helmut, 1992: Damnatio Memoriae und die Rhetorik des Verges-
sens, in: Dietmar Kamper/Christoph Wulf (Hg.), Schweigen: Unterbre-
chung und Grenze der menschlichen Wirklichkeit. Berlin, S. 159-168.

Lévi-Strauss, Claude, 1962: La pensée sauvage. Paris.

— 1971: Das Rohe und das Gekochte. Frankfurt/Main.

Lévi-Strauss, Claude/Eribon, Didier, 1989: Das Nahe und das Ferne: eine
Autobiographie in Gesprichen. Frankfurt/Main.

Levy, Robert ., 1973: Tahitians: mind and experience in the Society Islands.
Chicago.

Lévy-Bruhl, Lucien, 1930: Die Seele der Primitiven. Wien, Leipzig.

Lewis, Lionel S., 1963: Knowledge, danger, certainty, and the theory of
magic, in: American Journal of Sociology 69, S. 7-12.

Lidzbarski, Mark, 1915: Das Johannesbuch der Mandier. Gielen.

Liebeck, Oskar, 1928: Das Unbekannte und die Angst. Leipzig.

Lienhardt, Godfrey, 1967: Denkformen, in: Institutionen in primitiven
Gesellschaften. Frankfurt/Main, S. 107-119.

— 1970: The situation of death. An aspect of Anuak philosophy, in: Mary
Douglas (Hg.), Witchcraft confessions and accusations. London, S. 279-
29I

Linton, Ralph, 31952: The cultural background of personality. London.

Lopatin, Ivan A., 1960: The cult of the dead among the natives of the Amur
Basin. ‘s-Gravenhage.

Loux, Francoise, 1980: Das Kind und sein Korper: Volksmedizin, Hausmittel,
Briuche. Frankfurt/Main.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 199

Lucadou, Walter von, 1989: Psyche und Chaos: neue Ergebnisse der Psychoki-
nese-Forschung. Freiburg im Breisgau.

— 1991: Wie »hell« sehen Hellseher?, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie
und Grenzgebiete der Psychologie 33 (3-4), S. 237-249.

Luckmann, Thomas, 1991: Die unsichtbare Religion. Frankfurt/Main.

Lining, Jens, 1983: Mensch und Umwelt in der Steinzeit, in: Forschung
Frankfurt 1, S. 2-5.

Luhmann, Niklas, 1978: Geschichte als Prozefl und die Theorie sozio-
kultureller Evolution, in: Karl-Georg Faber/Christian Meier (Hg.),
Historische Prozesse. Miinchen, S. 413-440.

Lukesch, Anton, 1969: Mythos und Leben der Kayapo. Wien.

Luk’janov, T. 1., 1904: Iz kosmogoniceskich poverij abchazcev, in: Shornik

Materialov dlja Opisanija Mestnostej i Plemen Kavkaza 34 (3), S. 166-189.

Mair, Lucy, 1969: Magie im Schwarzen Erdteil. Miinchen.

Malinowski, Bronislaw, 1927: Das Geschlechtsleben der Wilden in Nordwest-
Melanesien: Liebe, Ehe und Familienleben bei den Eingeborenen der Tro-
briand-Inseln, Britisch-Neu-Guinea. Leipzig, Ziirich.

— 1954: Magic, science and religion and other essays. New York.

Maloney, Clarence, 1974: Peoples of South Asia. New York.

Man, E. H., 1883: On the aboriginal inhabitants of the Andaman Islands,
in: The Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ire-
land 12, S. 69-175, 327-434.

Maple, Eric, 1971: Superstition and the superstitious. London, New York.

Marett, Robert R., 1912: Andrew Lang. Folklorist and critic, in: Folk-Lore
23, S. 363-366.

Marshall, Lorna, 1976: The !Kung of Nyae Nyae: the |Kung Bushmen of the
Kalahari Desert in South West Africa. Cambridge.

Maruyama, Magoroh, 1974: Endogenous research versus delusions of
relevanceand expertise among exogenous academics, in: Human Orga-
nization 33 (3), S.318-322.

Marwick, M. G., 1970: Sorcery in its social setting: a study of the northern
Rhodesian Cewa. Manchester.

Mauss, Marcel, 1972: A general theory of magic. Londo, Boston.

Mbiti, John S., 1974: Afrikanische Religion und Weltanschauung. Berlin.

McClenon, James, 1997: Shamanic healing, human evolution, and the
origin of religion, in: Journal for the Scientific Study of Religion 36, S.
323-337.

— 2002: Wondrous healing: shamanism, human evolution, and the origin of
religion. DeKalb.

McClenon, James/Nooney, Jennifer, 2002: Anomalous experiences repor-
ted by field anthropologists. Evaluating theories regarding religion, in:
Anthropology of Consciousness 13, S. 46-60.

McGovern, Janet B. M., 1923: Unter den Kopfjigern auf Formosa. Stuttgart.

Meek, Charles K., 1931: Tribal studies in northern Nigeria. Bd. 2. London.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | Der sechste Sinn

Mensching, Gustav, 1926: Das heilige Schweigen: eine religionsgeschichtliche
Untersuchung. Gieflen.

Meran, Josef, 1985: Theorien in der Geschichtswissenschaft: die Diskussion
iiber die Wissenschaftlichkeit der Geschichte. Gottingen.

Métraux, Alfred, 1963: Religion and shamanism, in: Julian H. Steward
(Hg.), Handbook of South American Indians. Bd. 5. New York, S. 559-
599-

Meyer, Carl, 1884: Der Aberglaube des Mittelalters und der ndchstfolgenden
Jahrhunderte. Basel.

Meyer, Piet, 1981: Kunst und Religion der Lobi. Ziirich.

Middleton, John, 1960: Lugbara religion: ritual and authority among an East
African people. London.

Militzer, Heinz, 1992: Suche und Erkundung von Rohstoff-Lagerstitten.
Gibt es Alternativen zu geowissenschaftlichen Methoden?, in: Hans
Binder (Hg.), Macht und Ohnmacht des Aberglaubens: Magie, Wissen-
schaft, Pseudowissenschaft. Pihl, S. 143-161.

Mills, James P., 1922: The Lhota Nagas. London.

— 1926: The Ao Nagas. London.

Min’ko, Leonid 1., 1975: Sueverija i primety (istoki i sus¢nost’). Minsk.

Mischo, Johannes, 1983: Parapsychische Erfahrungen und Psychodiagno-
stik im »affektiven Feld«, in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou
(Hg.), Spektrum der Parapsychologie: Hans Bender zum 75. Geburtstag.
Freiburg im Breisgau, S. 167-192.

— 1984: AufRersinnliche Wahrnehmung. Methoden, Ergebnisse, Proble-
me, in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou (Hg.), Psi — was verbirgt
sich dahinter? Freiburg im Breisgau, S. 9-50.

— 1994: Schizotypische Muster im Denken und Verhalten?, in: Therapie-
woche 44 (32), S. 1858-1863.

Mérner, Birger, 1924: Tinara: die Vorstellungen der Naturvolker vom Jen-
seits. Jena.

Monod, Jacques, 1971: Zufall und Notwendigkeit: philosophische Fragen der
modernen Biologie. Miinchen.

Moody, Raymond A., *1994: Blick hinter den Spiegel: Botschaften aus der
anderen Welt. Miinchen.

Morgan, Arlene H., 1973: The heritability o hypnotic susceptibility in
twins, in: Journal of Abnormal and Social Psychology 82, S. 55-61.

Morgan, E. D., 1888: The customs of the Ossetes and the light they throw
on the evolution of law, in: The Journal of the Royal Asiatic Society of
Great Britain and Ireland 20, S. 21-48.

Moss, Frank/Wiesenfeld, Kurt, 1995: Signalverstirkung durch Rauschen,
in: Spektrum der Wissenschaft 1995 (10), S. 92-96.

M. S., 1995: Der Ein-Atom-Mikrolaser, in: Spektrum der Wissenschaft 1995
(5), S. 17-18.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 201

Miithlmann, Wilhelm E., 1940: Krieg und Frieden: ein Leitfaden der politi-
schen Ethnologie; mit Beriicksichtigung vilkerkundlichen und geschichtli-
chen Stoffes. Heidelberg.

Miller, Klaus E., 1967: Kulturhistorische Studien zur Genese pseudo-isla-
mischer Sektengebilde in Vorderasien. Wiesbaden.

— 1973-74: Grundziige der agrarischen Lebens- und Weltanschauung, in:
Paideuma 19-20, S. 54-124.

— 1980: Geschichte der antiken Ethnographie und ethnologischen Theoriebil-
dung: von den Anfiingen bis auf die byzantinischen Historiographen. Bd. 2.
Wiesbaden.

— 1983: Vorderasien, in: Klaus E. Miiller (Hg.), Menschenbilder frither Ge-
sellschaften: ethnologische Studien zum Verhilinis von Mensch und Na-
tur; Geddchtnisschrift fiisr Hermann Baumann. Frankfurt/Main, New
York, S. 297-339.

— 1987: Sterben und Tod in Naturvolkkulturen, in: Hansjakob Becker et
al. (Hg.), Im Angesicht des Todes: ein interdisziplindgres Kompendium. Bd.
1. St. Ottilien, S. 49-90.

— 1987a: Vom Ursprung der Anfinglichkeit, in: Mark Miinzel (Hg.), Ur-
sprung: Vortragszyklus 1986/87 iiber die Entstehung des Menschen und der
Welt in den Mythen der Vilker. Frankfurt/Main, S. 113-123.

— 1987b: Das magische Universum der Identitit: Elementarformen des sozia-
len Verhaltens; ein ethnologischer Grundrif3. Frankfurt/Main, New York.

— 1990: Epistemologische Grenzfille. »Hohere« Erkenntnis in traditio-
nellen Gesellschaften, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzgebie-
te der Psychologie 32 (3-4), S. 137-152.

— 1992: Regulire Anomalien im Schnittbereich zweier Welten, in: Zeit-
schrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 34 (1-2), S. 33-
50.

— ?1996: Kindheitsvorstellungen, in: Klaus E. Miiller/Alfred K. Treml
(Hg.), Ethnopddagogik: Sozialisation und Erziehung in traditionellen
Gesellschaften; eine Einfiihrung. Berlin, S. 13-34.

— 219906a: Initiationen, in: Klaus E. Miiller/Alfred K. Treml (Hg.), Ethno-
pddagogik: Sozialisation und Erziehung in traditionellen Gesellschafien;
eine Einfiilhrung. Berlin, S. 69-91.

— 1996Db: Der Kriippel: Ethnologia passionis humanae. Miinchen.

— 1997: Der gesprungene Ring: wie man die Seele gewinnt und verliert.
Frankfurt/Main.

— 1997a: Jenseitskontakte, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzge-
bieteder Psychologie 39 (1-2), S. 1-19.

— 1997b: Der magische Kreis, in: Paul Michel (Hg.), Symbolik von Ort
und Raum. Bern, S. 451-468.

— 1998: Das Geheimnis in traditionellen Gesellschaften, in: Albert Spitz-
nagel (Hg.), Geheimnis und Geheimhaltung: Erscheinungsformen — Funk-
tionen — Konsequenzen. Gottingen, S. 55-66.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | Der sechste Sinn

— 1999: Die fiinfie Dimension: soziale Raumzeit und Geschichtsverstindnis
in primordialen Kulturen. Gottingen.

— 2000: Ethnicity, Ethnozentrismus und Essentialismus, in: Wolfgang
ERbach (Hg.), Wir/ihr/sie: Identitit und Alteritit in Theorie und Metho-
de. Wiirzburg, S. 317-343.

— 2000a: Der Drache im Garten der Sinnhaftigkeit. Konnen Echsen,
Drachen oder gar Frosche Wesentliches zur Begriindung von Sinn-
konzepten beitragen?, in: Kulturwissenschaftliches Instiut. Jahrbuch
1999/ 2000. Essen, S. 75-86.

— ?2001: Schamanismus: Heiler — Geister — Rituale. Miinchen.

— 2001a: Das Geschehen im Netz der Zeit, in: Moritz Csaky/Peter Sta-
chel (Hg.), Speicher des Geddchtnisses: Bibliotheken, Museen, Archive. Bd.
2. Wien, S. 177-195.

— 2001b: Wortzauber: eine Ethnologie der Eloquenz. Frankfurt/Main.

— 2002: Die gespenstische Ordnung: Psi im Getriebe der Wissenschaft.
Frankfurt/Main.

— 2002a: Zwischen Tag und Nacht. Vom Schatten des Todes im Leben
traditioneller Gesellschaften, in: Jan Assmann/Rolf Trauzettel (Hg.),
Tod, Jenseits und Identitit: Perspektiven einer kulturwissenschafilichen
Thanatologie. Freiburg im Breisgau, Miinchen, S. 204-222.

— 2003: Mfumu José und der heilige Joseph, in: Dieter Kramer et al.
(Hg.), Missio, Message und Museum: Festschrift fiir Josef Franz Thiel zum
70. Geburtstag. Frankfurt/Main, S. 23-34.

Miller-Karpe, Hermann, 1968: Jungsteinzeit. Miinchen.

Miller-Stellrecht, Irmtraud, 1983: Hunza, in: Klaus E. Miiller (Hg.), Men-
schenbilder friiher Gesellschaften: ethnologische Studien zum Verhdltnis von
Mensch und Natur; Geddchtnisschrift fiir Hermann Baumann. Frank-
furt/Main, New York, S. 388-415.

Muller, Jean-Claude, 1971: Pouvoir mystique, sorcellerie et structure soci-
ale chez les Rukuba (Benue-Plateau State, Nigeria), in: L’Homme 11,
S. 71-111.

Nachtigall, Horst, 1952: Die kulturhistorische Wurzel der Schamanen-
skelettierung, in: Zeitschrift fiir Ethnologie 77, S. 188-197.

Nadel, Siegfried F., 1947: The Nuba: an anthropological study of the hill tribes
in Kordofan. London.

Narr, Karl J., 1961: Urgeschichte der Kultur. Stuttgart.

Nemec, Helmut, 1976: Zauberzeichen: Magie im volkstiimlichen Bereich.
Wien, Miinchen.

Newman, Lucile F., 1969: Folklore of pregnancy. Wives’ tales in Contra
Costa County, California, in: Western Folklore 28, S. 112-135.

Neuser, Wolfgang, 1996: Einfithrung, in: Wolfgang Neuser/Katharina
Neuser-von Oettingen (Hg.), Quantenphilosophie. Heidelberg, S. 7-11.
Nicolaisen, Johannes, 1963: Ecology and culture of the pastoral Tuareg: with

particular reference to the Tuareg of Ahaggar and Ayr. Copenhagen.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 203

Nicolelis, Miguel A./Chapin, John K., 2003: Roboter steuern von Geistes
Hand, in: Spektrum der Wissenschaft 2003 (1), S. 74-82.

Niderberger, Franz, 1978: Sagen und Gebrduche aus Unterwalden. Ziirich.

Nimuendaju, Curt, 1939: The Apinayé. Washington.

Nori, Franco et al., 1998: Singender Sand, in: Spektrum der Wissenschaft
1998 (&), S. 68-73.

Novik, E. S., 1989: Ritual und Folklore im sibirischen Schamanismus: eine
vergleichende Strukturanalyse. Hamburg.

Obayashi, Taryo/Paproth. Riidiger, 1966: Das Birenfest der Oroken auf
Sachalin, in: Zeitschrift fiir Ethnologie 91, S. 211-236.

Obst, Helmut, *2000: Apostel und Propheten der Neuzeit: Griinder christli-
cher Religionsgemeinschafien des 19. und 20. Jahrhunderts. Gottingen.
Ohnuki-Tierney, Emiko, 1980: Ainu illness and healing. A symbolic inter-

pretation, in: American Ethnologist7, S. 132-151.

Oldenberg, Hermann, *1917: Die Religion des Veda. Stuttgart, Berlin.

Ortiz, Alfonso, 1969: The Tewa world: space, time, being, and becoming in a
Pueblo society. Chicago, London.

Ovsyannikov, O. V./Terebikhin, N. M., 1994: Sacred space in the culture
of the Arctic regions, in: David L. Carmichael et al. (Hg.), Sacred sites,
sacred places. London, S. 44-81.

Packard, Randall M., 1980: Social change and the history of misfortune
among the Bashu of eastern Zaire, in: Ivan Karp/Charles S. Bird (Hg.),
Explorations in African systems of thought. Bloomington, S. 237-267.

Palgrave, William G., 1867: Reise in Arabien. Bd. 1. Leipzig.

Pallas, Peter S., 1778: Reise durch verschiedene Provinzen des Russischen
Reichs in einem ausfiihrlichen Auszuge. Bd. 3. Frankfurt/Main, Leipzig.

Paracelsus, 1926: Uber das Ens der Geister, in: Sdamtliche Werke. Bd. 1.
Jena, S. 46-54.

Parry, Nevill E., 1932: The Lakhers. London.

Paulson, Ivar, 1960: Seelenvorstellungen und Totenglaube bei nordeura-
sischen Vélkern, in: Ethnos 25 (1-2), S. 84-118.

Peat, F. David, 1992: Synchronizitit: die verborgene Ordnung. Miinchen.

Pechuél-Loesche, Eduard, 1907: Volkskunde von Loango. Stuttgart.

Peinsipp, Walther, 198s5: Das Volk der Shkypetaren: Geschichte, Gesellschafts-
und Verhaltensordnung; ein Beitrag zur Rechtsarchdologie und zur sozio-
logischen Anthropologie des Balkan. Wien, Kéln, Graz.

Pervin, Lawrence A., 1963: The need to predict and control under condi-
tions of threat, in: Journal of Personality 31, S. 570-587.

Pesic, Peter, 2003: Die Identitit der Quanten, in: Spektrum der Wissen-
schaft 2003 (1), S. 56-62.

Petersdorff, Egon von, 1957: Daemonologie. Bd. 2. Miinchen.

Petrullo, Vincenzo, 1939: The Yaruros of the Capanaparo River, Venezuela.
Washington.

Pettersson, Olof, 1957: Magic — religion. Some marginal notes to an old
Problem, in: Ethnos 22, S. 109-119.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | Der sechste Sinn

Piaget, Jean, 1980: Das Welthild des Kindes. Frankfurt/Main.

Ploss, Hermann H., 1876: Das Kind in Brauch und Sitte der Vilker: anthro-
pologische Studien. Bd. 2. Stuttgart.

Popov, A. A., 1976: Dusa i smert’ po vozzrenijam nganasanov, in: Inno-
kentij S. Vdovin (Hg.), Priroda i Celovek v religioznych predstavienijach
narodov Sibiri i severa (vtoroja polovina XIX — nacalo XX v.). Leningrad,
S. 31-43.

Popper, Karl R./Eccles, John C., 1982: Das Ich und sein Gehirn. Miinchen,
Ziirich.

Prasch, Pia, 2003: Tierischer Scharfsinn, in: Spektrum der Wissenschaft
2003 (7), S. 104.

Preisendanz, Karl, 1926: Akephalos, der kopflose Gott. Leipzig.

Preufl, Konrad Th., 1936: Die religiése Bedeutung der Paradiesmythen,
in: Custom is king: essays presented to R. R. Marett on his seventieth birth-
day, June 13, 1936. London, S. 119-139.

Price, Simon, 1987: From noble funerals to divine cult. The consecration
of Roman emperors, in: David Cannadine/Simon Price (Hg.), Rituals
of royalty: power and ceremonial in traditional societies. Cambridge, S. 56-
105.

Prigogine, Ilya/Stengers, Isabelle, *1981: Dialog mit der Natur: neue Wege
naturwissenschafilichen Denkens. Miinchen, Ziirich.

Primas, Hans, 1992-93: Ein Ganzes, das nicht aus Teilen besteht. Kom-
plementaritit in den exakten Naturwissenschaften, in: Neue Horizon-
te 1992-93, S. 81-111.

— 1996: Synchronizitit und Zufall, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und
Grenzgebiete der Psychologie 38 (1-2), S. 61-91.

Probst, Ferdinand, 1871: Lehre und Gebet in den drei ersten christlichen Jahr-
hunderten. Tuibingen.

Puhvel, Martin, 1989: The crossroads in folklore and myth. New York.

Quadbeck-Seeger, Hans-Jiirgen, 1988: Zwischen den Zeichen: Aphorismen
iiber und aus Natur und Wissenschaft. Weinheim.

Radin, Paul, 1926: Crashing Thunder: the autobiography of a Winnebago
Indian. New York.

Rink, Gustav, 1948: Die Hausgottheiten der Frauen und das Geschlechts-
tabu bei den nordeurasischen Vélkern, in: Ethnos 13, S. 153-170.

Rasmussen, Knud, 1929: Intellectual culture of the Iglulik Eskimos. Copen-
hagen.

Rattray, Robert S., *1955: Ashanti. London.

— ?1969: Ashanti law and constitution. Oxford.

Reeve, Mary-Elizabeth, 1988: Cauchu Uras. Lowland Quichua histories of
the Amazon rubber boom, in: Jonathan D. Hill (Hg.), Rethinking history
and myth: indigenous South American perspectives on the past. Urbana,

S.19-34.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 205

Reimbold, Ernst Th., 1970: Die Nacht in Mythos, Kultus, Volksglauben und
in der transpersonalen Erfahrung: eine religionsphdnomenologische Unter-
suchung. Koln.

Reinach, Théodore, 1895: Mithradates Eupator, Konig von Pontos. Leipzig.

Reitzenstein, Richard A., 1904: Poimandres: Studien zur griechisch-Ggypti-
schen und frithchristlichen Literatur. Leipzig.

Remplein, Heinz, 1966: Die seelische Entwicklung des Menschen im Kindes-
und Jugendalter: Grundlagen, Erkenntnisse und pidagogische Folgerungen-
der Kindes- und Jugendpsychologie. Miinchen, Basel.

Reuter, Bernhard M., 1992: Psyche, Gehirn und Synchronizitit, in: An-
dreas Resch (Hg.), Aspekte der Paranormologie: die Welt des AufSerge-
wohnlichen. Innsbruck. S, 217-241.

Reuter, Bernhard M. et al., 1990: Kausalitit und Synchronizitit. Zum
psychophysischen Problem, in: Analytische Psychologie 21, S. 286-308.

Riedl, Rupert, 1988: Uber die Realititsformen von Natur- und Denkgeset-
zen; oder die Biologie von Korrespondenz und Kohirenz, in: Erhard
Oeser/ElfriedeM. Bonet (Hg.), Das Realismusproblem. Wien, S. 55-74.

Ritter, Carl, 1846: Die Erdkunde von Asien. Bd. 8, 1. Berlin.

Ritz, Ute, 1988: Das Bedeutsame in den Erscheinungen: Divinationspraktiken
in traditionellen Gesellschaften. Frankfurt/Main, New York.

Ritz-Miiller, Ute, 1990: Wiirde Gott sterblich sein, wiren es auch die
Menschen (Akan-Sprichwort), in: Josef F. Thiel (Hg.), Der Tod: Ende
oder Tor zum Leben? Tod und Jenseitsvorstellungen der Vilker. Frank-
furt/Main, S. 57-69.

— 1997: Divination im Raum Tenkodogo (Burkina Faso), in: Zeitschrift
fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 39 (1-2), S. 20-34.
Rivers, William H. R., 1912: Andrew Lang. Folklorist and critic, in: Folk-

Lore 23, S. 369-371.

— 1920: The concept of »soul-substance« in New Guinea and Melanesia,
in: Folk-Lore 31, S. 48-86.

Robert, Raoul, 2001: Das Ende des Schmetterlingseffekts, in: Spektrum der
Wissenschaft 2001 (11), S. 66-75.

Rock, Irvin/Palmer, Stephen, 1991: Das Vermichtnis der Gestaltpsycho-
logie, in: Spektrum der Wissenschaft 1991 (2), S. 68-75.

Rohrich, Lutz, 1980: Der Tod in Sage und Mirchen, in: Gunther Stephen-
son (Hg.), Leben und Tod in den Religionen: Symbol und Wirklichkeit.
Darmstadt, S. 165-183.

Rohde, Erwin, 1961: Psyche: Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Grie-
chen. Bd. 2. Darmstadt.

Roskoschny, Hermann, 1888: Vom Aberglauben der Grofrussen, in: Das
Ausland 61, S. 661-666, 695-697, 704-708, 732-734, 743-747.

Rousseau, Jéréme, 1990: Central Borneo: ethnic identity and social life in a
stratified society. Oxford.

Roy, Sarat C., 1925: The Birhors: a little known jungle tribe of Chota Nagpur.
Ranchi.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | Der sechste Sinn

Rudolph, Ebermut, 1982: Das »Andere Ich« des Menschen im Tiere. Ein
Beitrag zur Frage des »Lebensgleichlaufes« und anderer psychologi-
scher wie paranormaler Phinomene in der Mensch-Tier-Beziehung,
in: Zeitschrift fiir Ethnologie 107, S. 23-68.

Riisen, Jorn, 1998: Einleitung. Fiir eine interkulturelle Kommunikation in
der Geschichte. Die Herausforderung des Ethnozentrismus in der
Moderne und dieAntwort der Kulturwissenschaften, in: Jorn Riisen et
al. (Hg.), Die Vielfalt derKulturen. Frankfurt/Main, S. 12-36.

— 2003: Kann gestern besser werden? Essays zum Bedenken der Geschichte.
Berlin.

Runeberg, Arne, 1947: Witches, demons and fertility magic: analysis of their
significance and mutual relations in West-European folk religion. Helsing-
fors.

Saliba, John A., 1983: Die Zukunft des »Homo Religiosus«. Einige an-
thropologische Gedanken zu Mircea Eliade, in: Hans Peter Duerr
(Hg.), Sehnsucht nach dem Ursprung: zu Mircea Eliade. Frankfurt/Main,
S. 9-3L

Salter, W. H., 1948: The Society for Psychical Research: an outline of its histo-
ry. London.

Samarin, William J., 1965: Language of silence, in: Practical Anthropology
12 (3), S. 115-118.

Sartori, Paul, 1935-36: Artikel »Rauchnichte«, in: Handwdrterbuch des
deutschen Aberglaubens. Bd. 7. Berlin, Leipzig, Sp. 529-532.

Schaal, Rudolf, 1959: Das Mitleben mit dem Lebendigen, in: Westermanns
Piadagogische Beitrige 11 (8), S. 330-335.

Schifer, Herbert, 1958: Der Okkulttiter. (Hexenbanner, magische Heiler,
Erdenstrahler). Bonn.

Scharbert, Josef, 1979: Das Alter und die Alten in der Bibel, in: Saeculum
30 (4), S- 338-354.

Schebesta, Paul, 1951: Die Religion der Primitiven, in: Franz Kénig (Hg.),
Christus und die Religionen der Erde: Handbuch der Religionsgeschichte.
Bd. 1. Freiburg im Breisgau, S. 539-578.

Scheftelowitz, Isidor, 1912: Das Schlingen- und Netzmotiv im Glauben und
Brauch der Vilker. Gieflen.

— 1914: Die Stindentilgung durch Wasser, in: Archiv fiir Religionswissen-
schaft 17, S. 353-412.

Schiffauer, Werner, 1987: Die Bauern von Subay: das Leben in einem tiirki-
schen Dorf. Stuttgart.

Schimmel, Annemarie, 2001: Zeitvorstellungen im Islam, in: Landes-
hauptstadt Miinchen (Hg.), Jede Kultur hat ihre Zeit: Dokumentation der
gleichnamigen Veranstaltungsreihe vom November 1999 bis Februar 2000.
Miinchen, S. 18-31.

Schindel, Leo, 1967: Placebo und Placebo-Effekte in Klinik und For-
schung, in: Arzneimittel-Forschung 17 (7), S. 892-918.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 207

Schmidt, Helmut, 1993: Fortschritte und Probleme der Psychokinese-
Forschung, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psy-
chologie 35 (1-2), S. 28-40.

Schmidt, Wilhelm, 1912: Der Ursprung der Gottesidee: eine historisch-kri-
tische und positive Studie. Bd. 1. Miinster in Westfalen.

— 1912a: Andrew Lang. Folklorist and critic, in: Folk-Lore 23, S. 371-375.

Schmokel, Hartmut, 1956: Das Land Sumer. Stuttgart.

— 1957: Geschichte des alten Vorderasien. Leiden.

Schneider, Christina M., 1990: Wilhelm Wundts Vilkerpsychologie: Entste-
hung und Entwicklung eines in Vergessenheit geratenen, wissenschaftshisto-
risch relevanten Fachgebietes. Bonn.

Schopenhauer, Arthur, o.].: Animalischer Magnetismus und Magie, in:
Arthur Schopenhauers simtliche Werke in zwdlf Binden. Bd. 6. Stuttgart,
Berlin, S. 323-350.

Schouten, Sybo A., 1991: Quantitativ ausgewertete Experimente mit Me-
dien und Paragnosten — eine Ubersicht, in: Zeitschrift fiir Parapsycholo-
gie und Grenzgebiete der Psychologie 33 (3-4), S. 203-230.

Schroter-Kunhardt, Michael, 1993: Das Jenseits in uns, in: Psychologie
heute 1993 (6), S. 64-69.

— 1995: Erfahrungen Sterbender wihrend des klinischen Todes, in: TW
Neurologie Psychiatrie 9, S. 132-140.

Schuetz, Alfred, 1944: The strangers. An essay in social psychology, in:
The American Journal of Sociology 49 (6), S. 499-507.

Schurtz, Heinrich, 19o2: Altersklassen und Mdnnerbiinde: eine Darstellung
der Grundformen der Gesellschaft. Berlin.

Seligmann, Siegfried, 1922: Die Zauberkraft des Auges und das Berufen: ein
Kapitel aus der Geschichte des Aberglaubens. Hamburg.

— 1927: Die magischen Heil- und Schutzmittel aus der unbelebten Natur, mit
besonderer Beriicksichtigung der Mittel gegen den bosen Blick: eine Ge-
schichte des Amulettwesens. Stuttgart.

Sell, Hans Joachim, 1955: Der schlimme Tod bei den Vilkern Indonesiens.
‘s-Gravenhage.

Serpenti, L. M., 1968: Headhunting and magic on Kolepom (Frederik-
Hendrik Island, Irian Barat), in: Tropical Man 1, S. 116-139.

Shils, Edward, 1975: Center and periphery: essays in macrosociology. Chicago,
London.

Shukla, Brahma K., 1959: The Daflas of the Subansiri region. Shillong.

Sibeth, Achim, 1992: Masken in krisenhaften Situationen an Beispielen
aus Indonesien, in: Eva Ch. Raabe (Hg.), Mythos Maske: Ideen, Men-
schen, Weltbilder. Frankfurt/Main, S. 47-88.

Silberbauer, George B., 1972: The G/wi Bushmen, in: Marco G. Bicchieri
(Hg.), Hunters and gatherers today: a socioeconomic study of eleven such
cultures in the twentieth century. New York, S. 271-3206.

— 1981: Hunter and habitat in the central Kalahari Desert. Cambridge.

Simenon, Georges, 1980: Maigret und das Verbrechen in Holland. Zirich.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | Der sechste Sinn

Simpson, George G., 1969: Evolution. Methoden und derzeitiger Stand
der Theorie, in: Anne Roe/George G. Simpson (Hg.), Evolution und
Verhalten. Frankfurt/Main, S. 7-35.

Sinha, Tarunchandra, 1966: The psyche of the Garos. Calcutta.

Smith, William C., 1925: The Ao Naga tribe of Assam. London.

Smoljak, Anna V., 1966: Ul’Ci: chozjajstvo, kul'tura i byt v proslom i nasto-
Jjascem. Moskva.

— 199L: Saman: licnost’, funkcii, mirovozzrenie (narody Niznego Amura).
Moskva.

Smolla, Giinter, 1967: Epochen der menschlichen Frithzeit. Freiburg im
Breisgau, Miinchen.

Snow, Dean R., 1994: The Iroquois. Oxford, Cambridge, Mass.

Spamer, Adolf, 1958: Romanusbiichlein: historisch-philologischer Kommentar
zu einem deutschen Zauberbuch. Berlin.

Specht, Rainer, 2002: Schulphilosophische Meinungen tiber angenom-
mene Engelleiber, in: Hans-Jirgen Horn (Hg.), Jakobs Traum: zur
Bedeutung der Zwischenwelt in der Tradition des Platonismus. St. Katha-
rinen, S. 139-152.

Speck, Frank G., 1935: Naskapi: the savage hunters of the Labrador Peninsula.
Norman.

Spergel, David N./Turok, Neil G., 1992: Texturen — Ursache der kosmi-
schen Grobstruktur?, in: Spektrum der Wissenschaft 1992 (5), S. 72-81.

Spindler, Louise S., 1962: Menomini women and culture change. Menasha.

Springer, Michael, 2000: Diinne Leiter quanteln Wirme, in: Spektrum der
Wissenschaft 2000 (8), S. 22-24.

Srinivas, M. N., 1952: Religion and society among the Coorgs of South India.
Oxford.

Staudacher, Willibald, 1968: Die Trennung von Himmel und Erde: ein vor-
griechischer Schopfungsmythus bei Hesiod und den Orphikern. Darmstadt.

Stemplinger, Eduard, 1919: Sympathieglaube und Sympathickuren in Alter-
tum und Neuzeit. Minchen.

Stengel, Paul, 1898: Die griechischen Kultusaltertiimer. Miinchen.

Stevenson, Robert Louis, *2000: Der Ausschlachter: ein Criminalroman.
Miinchen.

Stohr, Waldemar, 1992: Leben und Téten in der Vorstellung altindonesi-
scher Volker, in: Bernhard Mensen SVD (Hg.), Recht auf Leben — Recht
auf Toten: ein Kulturvergleich. Nettetal, S. 59-78.

Strack, Hermann L., 1900: Das Blut im Glauben und Aberglauben der
Menschheit: mit besonderer Beriicksichtigung der »Volksmedizin« und des
»jiidischen Blutritus«. Miinchen.

Strathern, Marilyn, 1972: Women in between: female roles in a male world;
Mount Hagen, New Guinea. London, New York.

Straubergs, Karlis, 1957: Zur Jenseitstopographie, in: ARV Journal of
Scandinavian Folklore 13, S. 56-110.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 209

Strogatz, Steven H./Stewart, lan, 1994: Gekoppelte Oszillatoren und
biologische Synchronisation, in: Spektrum der Wissenschaft 1994 (2),
S. 74-81.

Sundermeier, Theo, 1980: Todesriten und Lebenssymbole in den afrika-
nischen Religionen, in: Gunther Stephenson (Hg.), Leben und Tod in
den Religionen: Symbol und Wirklichkeit. Darmstadt, S. 250-259.

Swanson, Richard A., 1985: Gourmantché ethnoanthropology: a theory of
human being. Lanham.

Szromba-Rysowa, Zofia, 1981: The social aspect of the popular diet in
Poland, with special consideration of eating customs and nutritional
prescriptions and proscriptions, in: Alexander Fenton/Trefor M. Owen
(Hg.), Food in perspective. Edinburgh, S. 267-275.

Tackenberg, Kurt, 1955: Zum Problem der Teilbestattungen und der To-
tenfurchtin prihistorischer Zeit, in: W. Lang et al. (Hg.), Von fremden
Vélkern und Kulturen. Diisseldorf, S. 977-103.

Taksami, uner M., 1976: Predstavlenija o prirode i ¢eloveke u nivchov, in:
Innokentij S. Vdovin (Hg.), Priroda i celovek v religioznych predstavleni-
Jjach narodov Sibiri i severa (vtoraja polovina XIX — nacalo XX v.). Lenin-
grad, S. 203-216.

Tambiah, Stanley ., 31993: Magic, science, religion, and the scope of rationali-
ty. Cambridge.

Theodoratus, Dorothea J./LaPena, Frank, 1994: Wintu sacred geography
of northern California, in: David L. Carmichael et al. (Hg.), Sacred sites,
sacred places. London, S. 20-31.

Thiel, Josef F., 1990: Der Inzest bei den Yansi. Eine Feldstudie, in: Karl-
Heinz Kohl et al. (Hg.), Die Vielfalt der Kultur: ethnologische Aspekte von
Verwandtschaft, Kunst und Weltauffassung; Ernst Wilhelm Miiller zum
65. Geburtstag. Berlin, S. 129-143.

— 2001: Jahre im Kongo: Missionar und Ethnologe bei den Bayansi. Frank-
furt/Main.

Thornton, Robert J., 1980: Space, time, and culture among the Iraqw of
Tanzania. New York.

Thurnwald, Richard, 1951: Des Menschengeistes Erwachen, Wachsen und
Irren: Versuch einer Paliopsychologie von Naturvslkern mit Einschluf der
archaischen Stufe und der allgemein menschlichen Ziige. Berlin.

— 1927: Artikel »Moral«, in: Reallexikon der Vorgeschichte. Bd. 8. Berlin,
Sp. 289-311.

Tidemann, H., 1935: Der gliickbringende Sektpfropfen, in: Niederdeutsche
Zeitschrift fiir Volkskunde 13, S. 53.

Timm, Ulrich, 1983: Was wissen wir wirklich {iber Psi-Phinomene? Ein
kritisches Restimee, in: Eberhard Bauer/Walter von Lucadou (Hg.),
Spektrum der Parapsychologie: Hans Bender zum 75. Geburtstag. Freiburg
im Breisgau, S. 224-242.

Titiev, Mischa, 1960: A fresh approach to the problem of magic and
religion, in: Southwestern Journal of Anthropology 16 (3), S. 292-298.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | Der sechste Sinn

Todorov, Tzvetan/Ducrot, Oswald, 1975: Enzyklopddisches Worterbuch der
Sprachwissenschaften. Frankfurt/Main.

Tokarev, Sergej A., 1959: Sus¢nost’ i proizchozdenie magii, in: Issledovani-
Jja i materialy po voprosam pervobytnych religioznych verovanij. Moskva,
S- 7-75-

Tradicionnoe mirovozzrenie, 1989: Tradicionnoe mirovozzrenie tjurkov
JjuznojSibiri: celovek, obscestvo. Novosibirsk.

Traube, Elizabeth G., 1989: Obligations to the source. Complementary
and hierarchy in an eastern Indonesian society, in: David Maybury-
Lewis/Uri Almagor (Hg.), The attraction of opposites: thought and society
in the dualistic mode. Ann Arbor, S. 321-344.

Tremearne, A. J. N., 1912: Notes on the Kagoro and other Nigerian head-
hunters, in: The Journal of the Royal Anthropological Institute of Great
Britain and Ireland 42, S. 136-199.

Treml, Alfred K., 2003: Religion aus systemtheoretischer Sicht, in: Annet-
te Scheunpflug/Alfred K. Treml (Hg.), In Gottes Namen: Religion. Vel-
ber, S. 6-12.

Turner, Victor W., 1968: The drums of affliction: a study of religious proces-
sesamong the Ndembu of Zambia. Oxford.

Tylor, Edward B., 1871: Primitive culture: researches into the development of
mythology, philosophy, religion, language, art and custom. 2 Bde. New
York.

— 1873: Die Anfiinge der Cultur: Untersuchungen iiber die Entwicklung der
Mythologie, Philosophie, Religion, Kunst und Sitte. Bd. 1. Leipzig.

Ufer, Heinrich, 1930: Religion und religidse Sitte bei den Samojeden. Erlan-
gen.

Ugrinovi¢, Dmitrij M., 1973: Vvedenie v teoreticeskoe religiovedenie. Moskva.

Vaihinger, Hans, 81922: Die Philosophie des Als Ob: System der theoreti-
schen, praktischen und religiosen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines
idealistischen Positivismus. Leipzig.

Versnel, Hendrik S., Die Poetik der Zauberspriiche, in: Tilo Schabert/
Rémi Brague (Hg.), Die Macht des Wortes. Miinchen, S. 233-297.

Vollmer, Gerhard, 1986: Was kdnnen wir wissen? Bd. 2. Stuttgart.

Von den Steinen, Karl, 1894: Unter den Naturvilkern Zentral-Brasiliens: Rei-
seschilderung und Ergebnisse der Zweiten Schingii-Expedition 1887-1888.
Berlin.

Vorwahl, H., 1929: Psychologie der Vorpubertit: eine Einfiilhrung in das Ei-
genleben der Halbwiichsigen. Bonn.

Vries, Jan de, 1961: Forschungsgeschichte der Mythologie. Freiburg im Breis-
gau, Miinchen.

Wagley, Charles/Galvao, Eduardo, 1949: The Tenetehara Indians of Brazil:
a culture in transition. New York.

Walker, Deward E. Jr., 1967: Nez Perce sorcery, in: Ethnology 6, S. 66-96.

Weber, Max, °1985: Wissenschaft als Beruf, in: Max Weber, Gesammelte
Aufsitze zur Wissenschafislehre. Tiibingen, S. 582-613.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur | 211

Webster, Hutton, 1948: Magic: a sociological study. Stanford.

Wehner, Rudiger, 1992: Kollektive Intelligenz sozialer Insekten, in: Chri-
stian Thomas (Hg.), »Auf der Suche nach dem ganzheitlichen Augen-
blick«: der Aspekt Ganzheit in den Wissenschaften. Ziirich, S. 149-162.

Weinberg, Richard, 1904: Der syrjinische Pam-Kultus, in: Globus 86,
S. 259-201.

Weizsicker, Carl Friedrich von, >1994: Aufbau der Physik. Miinchen.

Weizsiacker, Ernst von, 1974: Erstmaligkeit und Bestitigung als Kompo-
nenten der pragmatischen Information, in: Ernst von Weizsicker
(Hg.), Offene Systeme I: Beitrdge zur Zeitstruktur von Information, Entro-
pie und Evolution. Stuttgart, S. 82-113.

Werner, Heinz, 1928: Uber magische Verhaltungsweisen im Kindesalter,
in: Zeitschrift fiir Piadagogische Psychologie 29, S. 465-476.

— ?1933: Einfiihrung in die Entwicklungspsychologie. Leipzig.

Werner, Thomas, 1996: Die den Teufel zwingen. Schwarze Magie im
Mittelalter, in: Sowi 25 (1), S. 5-II.

Wesselski, Albert (Hg.), 1942: Deutsche Mdrchen vor Grimm. Briinn, Miin-
chen, Wien.

Westley, F. R., 1980: Purification and healing rituals in new religious
movements, in: Ray B. Browne (Hg.), Rituals and ceremonies in popular
culture. Bowling Green, S. 36-47.

Whiting, Beatrice B., 1977: Paiute sorcery. Sickness and social control, in:
David Landy (Hg.), Culture, disease, and healing: studies in medical an-
thropology. New York, S. 210-218.

Wickler, Wolfgang/Seibt, Uta, 1977: Das Prinzip Eigennutz: Ursachen und
Konsequenzen sozialen Verhaltens. Hamburg.

Widengren, Geo, 1960: Iranisch-semitische Kulturbegegnung in parthischer
Zeit. Koln, Opladen.

— 1961: Das Prinzip des Bosen in den &stlichen Religionen, in: Das Bdse.
Zirich, Stuttgart, S. 25-61.

Wiener, Michael, 1992: Maskierte Midnner — besessene Frauen?, in: Eva
Ch. Raabe (Hg.), Mythos Maske: Ideen, Menschen, Weltbilder. Frank-
furt/Main, S.243-264.

Wilson, Monica, 1957: Rituals of kinship among the Nyakyusa. London.

— 1959: Divine kings and the » breath of men«. Cambridge.

Witherspoon, Gary, 1981: Relativismus in der ethnographischen Theorie
und Praxis, in: Hans Peter Duerr (Hg.), Der Wissenschaftler und das
Irrationale. Bd. 1. Frankfurt/Main, S. 98-125.

Wittgenstein, Ludwig, 1979: Bemerkungen iiber Frazers »Golden Bough«.
Atlantic Highlands.

Wolf, Ulrich, 1999: Die Kraft der Gedanken, in: Spektrum der Wissenschaft
1999 (8), S. 15-17.

Wundt, Wilhelm, 31920: Vélkerpsychologie: eine Untersuchung der Entwick-
lungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte. Bd. 4, 1. Leipzig.

Wuttke, Adolf, *19oo0: Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart. Berlin.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | Der sechste Sinn

Zeininger, Karl, 1929: Magische Geisteshaltung im Kindesalter und ihre
Bedeutung fiir die religiose Entwicklung. Leipzig.

Zelenin, Dmitrij, 1932: Die religiése Funktion der Volksmirchen, in:
Internationales Archiv fiir Ethnographie 31, S. 21-31.

Zimmer, Dieter E., *1990: Tiefenschwindel: die endlose und die beendbare
Psychoanalyse. Reinbek.

Zusne, Leonhard/Jones, Warren H., *1989: Anomalistic psychology: a study
of magical thinking. Hillsdale.

Zwernemann, Jiirgen, 1984: Essen und Trinken bei den Moba in Nord-
Togo, in: Matreier Gespriche: Otto Koenig 7o Jahre. Wien, Heidelberg,

S. 371-376.

12.02.2026, 15:44:23.


https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Titel dieser Reihe:

Klaus E. Miiller

Der sechste Sinn
Ethnologische Studien zu
Phéanomenen der
aullersinnlichen Wahrnehmung
Mai 2004, 214 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 3-89942-203-1

Gunter Gebauer, Thomas
Alkemeyer, Bernhard Boschert,
Uwe Flick, Robert Schmidt
Treue zum Stil

Die aufgefiihrte Gesellschaft
Mai 2004, 150 Seiten,

kart., 12,80 €,

ISBN: 3-89942-205-8

Thomas Lemke
Veranlagung und
Verantwortung

Genetische Diagnostik
zwischen Selbstbestimmung
und Schicksal

Februar 2004, 140 Seiten,

kart., mit Glossar, 14,80 €,
ISBN: 3-89942-202-3

Karl-Heinrich Bette

X-treme

Zur Soziologie des Abenteuer-
und Risikosports

Februar 2004, 158 Seiten,

kart., 14,80 €,

ISBN: 3-89942-204-X

Volkhard Krech
Gotterdammerung

Auf der Suche nach Religion
2003, 112 Seiten,

kart., 12,80 €,

ISBN: 3-89942-100-0

Volker Heins

Das Andere der
Zivilgesellschaft

Zur Archdologie eines Begriffs
2002, 102 Seiten,

kart., 12,80 €,
ISBN: 3-933127-88-2

Stefan Weber

Medien - Systeme — Netze
Elemente einer Theorie der
Cyber-Netzwerke

2001, 128 Seiten,

kart., 13,80 €,

ISBN: 3-933127-77-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

12.02.2026, 15:44:23.



https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zeitschrift fur Parapsychologie und

Grenzgebiete der Psychologie

Die Zeitschrift fiir Parapsy-
chologie und Grenzgebiete
der Psychologie ist das
renommierteste Fachorgan
fiir die Parapsychologie
und verwandte Gebiete der
engeren Nachbarwissen-
schaften im deutschspra-
chigen Raum. Sie wird
getragen von der »Wissen-
schaftlichen Gesellschaft
zur Forderung der Para-
psychologie« (WGFP) und
dem »Institut fiir Grenz-
gebiete der Psychologie
und Psychohygiene«
(IGPP).

Die Zeitschrift verfolgt
interdisziplinédre For-
schungs- und Erkenntnis-
interessen zum Gesamt-
spektrum der verhaltens-
und kognitionswissen-
schaftlichen »Grenzbe-
reichsphdnomene«.

Sie bietet Beitrage zu Fra-
gen der AuBersinnlichen
Wahrnehmung und Psy-
chokinese, der Diagnosti-
schen und Klinischen

Psychologie, der Sozial-
psychologie und Psychohy-
giene, der Physik (Quan-
tenphysik) und Neurowis-
senschaften, aulerschul-
maRiger Heilverfahren
(»Geistheilen«) und ver-
wandter Phanomengrup-
pen der Volkskunde und
Ethnologie (Besessenheit,
Ekstatik, Schamanismus,
Magie, Hexerei, Wiederge-
burtsglaube). Dariiber
hinaus informiert sie iiber
neueste Forschungsergeb-
nisse, berichtet tiiber Fach-
kongresse und bespricht
einschldgige Neuerschei-
nungen.

Die Zeitschrift erscheint
halbjahrlich in je zwei Dop-
pelheften. Sie ist im Buch-
handel oder direkt bei der
»Wissenschaftlichen Ge-
sellschaft zur Forderung
der Parapsychologie,
HildastraRe 64, D-79102
Freiburg i. Br. (Tel./ Fax:
0761/77202) erhaltlich
(Einzelhefte oder Abonne-
ment).

12.02.2026, 15:44:23.



https://doi.org/10.14361/9783839402030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Der sechste Sinn
	Inhalt
	1. Ein Zufall?. Von der Paradoxie, daß wahrscheinlich ist, was uns zufällt
	2. Anomalien. Von der Bedeutung der Zeichen
	3. Kippfiguren. Vom Teufel im Detail mit dem Kaleidoskop
	4. Der Tod. Von den verschiedenen Wegen dahinzugehen, zu bleiben und wiederzukehren oder nicht anzukommen
	5. Hellsehen. Von der Möglichkeit, die Wirklichkeit zu durchblicken
	6. Geisterglaube. Vom Umgang mit Engeln, die glücklich, und Teufeln, die unglücklich machen
	7. Telepathie. von der Einigkeit, die empfindsam und stark macht
	8. Magie. vom Willen, der durch Vorstellungskraft die Welt bezwingt
	9. Schafe und Ziegen. Von der Mißhandlung der Unvernunft durch die Vernunft
	10. Die Zweifaltigkeit der Welt. von der Spiegelung des Festen im Flüssigen
	Anmerkungen
	Literatur

