
DAS IDEOLÖGIEPROBLEM IN DEN AUSSEROKZIDEN­
TALEN GESELLSCHAFTEN AM BEISPIEL DES MODER­
NEN ORIENTS 

BASSAM TIBI 

Der Ideologie-Begriff gehört heute in der sozialwissenschaftlichen Diskussion zu den am 
unschärfsten verwendeten Begriffen. Ein Sozialwissenschaftler , der mit seinen Begriffen un­
scharf arbeitet, kommt dem Vorurteil mancher Disziplin über seinen eigenen Wissenschafts­
zweig entgegen, demzufolge die Sozialwissenschaft eine schöngeistige, lediglich verbale, 
unverbindliche Disziplin sei. Ehe wir uns unserem empirischen Gegenstand zuwenden, 
werden wir einen einleitenden Exkurs über den von uns verwendeten Begriff unternehmen. 

1) Ideologie und Ideologiekritik: Versuch einer Begriffsbestimmung: 

Bereits 1951  beklagte sich Max Horkheimer in seinem Beitrag zur Festschrift von L .  v. Wiese 
über den Umgang mit dem Ideologiebegriff und beschrieb diesen Mißstand : "Unter dem 
Namen , Ideologie' wird heute nur selten ein prägnanter Begriff gedacht. Das Wort ist wie 
viele andere . . .  aus der philesophischen und wissenschaftlichen Literatur in den alltägli­
chen Sprachgebrauch eingedrungen. Man könnte sagen, das theoretische Profil sei verloren­
gegangen, denn hinter der allgemeinen Vorstellung schwingt nur noch eine vage Erinnerung 
an die theoretischen Gebilde mit, in denen der heute entleerte Begriff seinen Sinn gewonnen 
hat. Unter Ideologie versteht man sehr häufig nichts anderes als jede Art gedanklicher Zu­
sammenhänge, eine Theorie, eine Vorstellung im einzelnen oder Geistiges überhaupt"! .  In 
der Tat : Selbst in der wissenschaftlichen Literatur hat sich dieser entleerte Begriff von Ideo­
logie durchgesetzt . Wenn von Ideologie im Orient z. B. die Rede ist, dann wird in der Regel 
die dortige geistige Tradition gemeint sein. 
Der Ideologie-Begriff geht auf die seit dem Ende des 1 8 .  Jahrhunderts geführte Diskussion 
zurück, als Ursprünge von Ideen zum Gegenstand philosophischen Denkens wurden. Man 
versuchte, die Abhängigkeit der Ideen voneinander zu untersuchen und den Ursprung dieses 
Komplexes im menschlichen Körper und in den in ihm stattfindenden physiologischen Vor­
gängen zu suchen. Seit dieser Tradition wird die Abhängigkeit des Geistes von der Materie 
unterstellt, die hier als Physis begriffen wird. Ideologie umschreibt in dieser Tradition die 
Abhängigkeit des Geistes von grob materiellen Vorgängen, weshalb diese Tradition (als ein) 
"physiologischer Materialismus" genannt wird. 
In der modernen Ideologienlehre findet eine neue Akzentuierung in dieser Begriffsbestim­
mung statt. In der Marx'schen Theorie wird das Bewußtsein "nicht bloß abhängig von den 
körperlichen Vorgängen im einzelnen Menschen, sondern von der grundlegenden Struktur 
der Gesellschaft betrachtet"2. Damit war die überbau-Konzeption geboren, die die Gesell­
schaft im 

'
Rahmen eines überbau-Unterbau-Schemas unterteilt : Individuelles Denken exi­

stiert nur im Kontext der gesamten Kultursphäre, aus der sich der überbau dann konstitu­
iert. Obwohl Marx nirgends ein überbau-Unterbau-Schema konstruierte, reduziert sich im 
post-Marx'schen Marxismus die Ideologie-Kritik auf eine materialistische überbau-Kon-

1 Max Horkheimer, " Ideologie und Handeln", wieder abgedruckt in: Horkheimer/Adorno, Sociologica Ir ,  Frankfurt/M. 1 9733, S .  
3 8  ff, hierzu S .  38 .  

2 Ibid . ,  S .  39. 

391 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeption. Immerhin kannte der Marx'sche Ideologie-Begriff noch die philosophische Unter­
scheidung von Wahrem und Falschem, insofern Ideologie als "Schein" , also als Falsches, 
wenngleich ein gesellschaftlich Notwendiges begriffen wurde. Diese Differenzierung geht 
im totalen Ideologiebegriff der Wissenssoziologie verloren, der gegen den Marxismus Front 
machen wollte, dessen überbaukonzeption jedoch voll , in einer vulgarisierten Form, über­
nahm. Sämtliches Denken wird zum überbau, zur Ideologie. Jede Vorstellung wird in der 
Wissenssoziologie einer sozialen Schicht zugeordnet, "jedes Weltbild, so lehrt sie, ist durch 
die Perspektive von einem kennzeichnenden gesellschaftlichen Standpunkt aus bedingt"2a, 
schreibt Horkheimer. Jedes Denken wird in der anti-marxistischen Wissenssoziologie gleich 
wie in dem heute verbreiteten Vulgärmarxismus zu einem standpunktgebundenen, oder, wie 
Helmuth Plessner sagt, "eine zur allgemein menschlichen Seinsweise nivellierte ,Spannung 
von Unterbau und überbau'''3 .  
Für Wissenssoziologen und für Vulgärmarxisten ist j edes Denken "ideologisch". Der Wis­
senssoziologe geht vom totalen Ideologie-Begriff, der Marxist von seiner überbau-Konzep­
tion aus , in der selbst der Marxismus zur "Ideologie des Proletariats" wird, obwohl bei 
Marx die Theorie noch \ldeologiekritik war. Gegen beide Richtungen wettern die Szientivi­
sten, für die die Wissens�haft sich von der Ideologie abhebt. Ideologie, einst eine philosophi­
sche Kategorie, degradie'rt, im Anschluß an diesen unscharfen Umgang mit den Begriffen, 
zum Schimpfwort für Politiker, die jeweils gegnerisches Denken als Ideologie abqualifizie­
ren. Aber Wissenschaftler schließen sich an, so daß der Ideologieverdacht nicht mehr analy­
tisch bleibt, sondern zur Waffe gegen Andersdenkende wird . 
Wir schließen uns dem schon von Helmuth Plessner 1 953 formulierten Plädoyer an, daß 
"gegen solche Loslösung des Ideologiebegriffs aus seinem ursprünglichen Ideenverband 
und gegen seine gewissermaßen technische Umdeutung zu unverbindlichem Gebrauch in 
der empirischen Forschung . . .  endlich Front gemacht werden" muß4 . Allerdings kann eine 
Rückkehr zum Idealismus keine Alternative zur überbaukonzeption sein. Beiden haftet der 
Reduktionismus an. Während die überbaukonzeption Geist auf Materie reduziert und diese 
als Sozialstruktur deutet, wird Gesellschaft in der anderen Konzeption als Produkt des Gei­
stes angesehen. Dies ist nicht bloß wissenschaftsgeschichtlich im klassischen Idealismus ge­
schehen. In der modernen amerikanischen Sozialwissenschaft dominiert dieser Idealismus in 
einer sanierten Form. Der Geist, der hier als Norm- und Wertsystem auftaucht, prägt die 
Gesellschaft .  Die in der amerikanischen Sozialwissenschaft dominierende Modernisierungs­
theorie ist, "wie auch die neuere Handlungstheorie, auf die sie zurückweist, geprägt durch 
ein ausgesprochen normativ-subjektivistisches Vorurteil"5. 

2a Ibid . ,  S .4 l .  
3 Helmuth Plessner, "Abwandlungen des Ideologiegedankens" ,  wieder abgedruckt in :  Kurt Lenk (ed . ) ,  Ideologie, Ideologiekritik 

und Wissenssoziologie, Neuwied 1 9715 ,  S .  265 ff, hierzu S .  2 8 1. .  
Ibid. 
Gerhard Brandt, Industri;lisierung, Modernisierung, gesellschaftliche Entwicklung. Anmerkungen zum Stand gesamtgesellschaftli­
cher Analysen" , in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 1 ( 1 972), H .  1, S. 5 H, hierzu S .  7. 

Wenn wir hier von der Modernisierungstheorie generalisierend im Anschluß an den Frankfurter Soziologen Gerhard Brandt als einer 
"normativ-subjektivistischen Theorie" ausgehen, übersehen wir gewiß feine Differenzen zwischen den einzelnen Modernisierungstheore­
tikern. Dennoch erscheint es uns legitim, einen groben Raster von jeder Theorie als einen repräsentativen paradigmatischen Rahmen dieser 
Theorie darzustellen. Wir gehen hier von der Wissenschaftstheorie von Thomas s. Kuhn aus (Die Struktur Wissenschaftlicher Revolutio­
nen, Frankfurt/M. 1 967), nach der es keine reife wissenschaftliche Forschung ohne ein für den betreffenden Wissenschaftszweig verbindli­
ches Paradigma gibt. " Die Erwerbung eines Paradigmas . . .  ist ein Zeichen der Reife in der Entwicklung jedes besonderen wissenschaftli­
chen Fachgebietes" (5.30) .  Wir können unterstellen, daß die amerikanische Sozialwissenschaft dieses Stadium der Reife erreicht hat, so daß 
sie über ein Paradigma verfügt, nämlich das systemtheoretische Modernisierungsparadigma. Nun stellt sich die Frage, wie sich die Plurali­
tät wissenschaftlicher Ansätze mit dem Dominieren eines Paradigmas in einem Wissenschafts zweig erklären läßt. Nach Kuhn "gehen die 
Mitglieder einer voll entwickelten wissenschaftlichen Gemeinschaft bei ihrer Arbeit von einem einzelnen Paradigma oder einer Reihe eng 
verwandter Paradigmata aus" (5. 2 13 ) ,  d. h., daß die unterschiedlichen Ansätze doch eine Zugehörigkeit zu einem Paradigma aufweisen; 
ansonsten handelt es s ich um zwei eng verwandte Paradigmata. In der amerikanischen Sozialwissenschaft dominiert das Modernisierungs­
paradigma. Almonds formalisiertes Paradigma (Comparative Politics, Bosten 1 966) und Bendix' historisch orientiertes Paradigma ("Tra­
dition and Modernity Reconsidered", in: Comparat. Stud. Soc. Hist . ,  1 967) wären nach Kuhns Wissenschaftstheorie zwei eng verwandte 

392 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine der führenden neomarxistischen Schulen in der Bundesrepublik, deren Vertreter sich in 
der Zeitschrift "Probleme des Klassenkampfes" (ProKla) artikulieren, wird unter den So­
zialwissenschaftlern ein "Zirkel der Ableiter" genannt. Die�e Neomarxisten reduzieren die 
Gesellschaft auf eine Bewegung des Kapitals, die nur begrifflich erfaßt werden kann. Diese 
Bewegung ist "das Wesen" , Hegelisch ausgedrückt, aus dem alle " Erscheinungen" als E pi­
phänomene kategorial abgeleitet werden können, daher die Bezeichnung "Ableiter" . Die 
Methode der Kapitalableiter, nach der Ideologie aus der Bewegung des Kapitals abgeleitet 
werden kann, ist zwar nicht vulgärmarxistisch wie die Methode des Sowjetmarxismus, die 
die ganze Weltgeschichte auf eine Aufeinanderfolge von Produktionsweisen (Urgesellschaft, 
Sklavenhaltergesellschaft, Feudalismus, Kapitalismus , Kommunismus) reduziert. Doch zur 
Erklärung von Ideologien erweist sie sich als unfähig, weil Ideologien sich nicht begrifflich 
ableiten lassen. 
Im Gegensatz zu den skizzierten wissenschaftlichen Richtungen gehen wir davon aus ; daß 
Ideologie zwar stets im Kontext sozialer Evolution steht, ohne sie jedoch deshalb auf diese 
reduzieren zu müssen. Unter sozialer Evolution verstehen wir die Totalität der Gesellschaft, 
wobei wir hier den Totalitätsbegriff der Frankfurter Schule übernehmen. (Vgl . Christel 
Beier, Zum Verhältnis von Gesellschaftstheorie und Erkenntnistheorie . Untersuchungen 
zum Totalitätsbegriff in der kritischen Theorie Adornos, Frankfurt/M. 1977 . )  
Ideologie kommt nicht aus dem Jenseits und hat kein autonomes Dasein ; ohne die soziale 
Evolution, der sie entspringt, bleibt sie unerklärlich. Aber Ideologien sind keine Reflexe auf 
die soziale Evolution . Wir weisen also die vulgärmarxistische These, nach der das Bewußt­
sein das Sein widerspiegelt, vehement zurück. Denn Ideologien widerspiegeln nicht wie Au­
tomatismen die soziale Evolution. Obwohl Ideologie im Konext sozialer Evolution steht, 
obwohl sie ein Bestandteil der Gesellschaft ist, hat sie eine immanente Struktur, die nur für 
sich alleine begriffen werden kann : Ideologie- und Sozialstruktur stehen in einem dialekti­
schen und nicht in einem schematischen Kontext, so daß Ideologie sich nicht auf einen 
überbau reduzieren läßt, der aus dem Unterbau abgeleitet werden kann . Aber Ideologien 
fallen nicht vom Himmel, so daß ihre eigene Struktur keine autonome ist, weshalb wir picht 
nur marxistische Ableitungen, sondern auch das "normativ-subjektivistische Vorurteil" zu­
rückweisen. 

2) Das Ideologie-Problem in den außerokzidentalen Gesellschaften 

Unsere Aussage, daß Ideologie stets im Kontext sozialer Evolution steht, bezieht sich auf 
eine endogene gesellschaftliche Konstellation mit eigener sozialer Dynamik. Die europäi­
sche Geschichte veranschaulicht diesen Zusammenhang. Aber die meisten außerokzidenta­
len Gesellschaften, deren Geschichte seit der kolonialen Penetration fremdbestimmt ist, ver­
fügen nicht mehr über indegene, der eigenen sozialen Dynamik entsprungene Gesellschafts­
formationen, zu denen auch Ideologie als Bestandteil j a  gehören könnte . Wir finden hier 
keine Ideologie mehr, die all eine aus der indegenen sozialen Dynamik erklärbar ist. Diese 
Erkenntnis hat weitreichende Folgen für das Studium der Ideologien in den außerokzidenta­
len Gesellschaften. 
Durch die koloniale Penetration wurden die Sozialstrukturen außerokzidentaler Gesell­
schaften deformiert und gewaltsam in den sich konstituierenden Weltmarkt integriert6 ; ihre 

Modernisierungsparadigmata. VgJ . auch den Aufsatz von G. Hauck in Handbuch 2, Unteremwicklung von B. Tibi und V.  Brandes, Köln 
1 975, S .  36 - 63 über die Modernjsierungstheorie. 

6 Vgl. zur Diskussion die Texte in dem Band von D.  Senghaas (cd . )  Imperialismus und strukturelle Gewalt, Frankfurt/M .  1 973 

393 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


autochthonen Kulturen wurden auch zerstört .7 Das gesamte Sozialgefüge in den Ländern 
der Dritten Welt kann ohne die Berücksichtigung dieses Kontextes nicht adäquat begriffen 
werden. In das Denken der Betroffenen, der Kolonisierten, geht das Problem der Kolonisa­
tion und der damit verbundenen Zerstörung der eigenen Lebensformen voll ein. Dies macht 
eine neue Bestimmung des Ideologiebegriffes zwingend, wenn man Ideologien in den außer­
okzidentalen Gesellschaften untersuchen will . 
Die Spaltung der Sozialwissenschaft in eine marxistische, auf dem überbau-Unterbau­
Schema basierende objektivierende, und in eine aus dem "normativ-subjektivistischen" 
Vorurteil hervorgegangene Betrachtungsweise begegnet uns wieder beim Studium der Ideo­
logien in den außerokzidentalen Gesellschaften : Stringente Marxisten, die mit der Ablei­
tungsmethode arbeiten, konzentrieren sich auf Sozialstrukturanalysen und vernachlässigen 
das Studium der außerokzidentalen Kulturen; sie rechtfertigen dies mit Hinweisen auf die 
Zugehörigkeit dieses Komplexes zum überbau, der ja aus dem für die Analyse primären U n­
terbau abgeleitet werden könne. Vulgäre Marxisten verwandeln den Marxismus in ein Fünf­
stadienmodell der Aufeinanderfolge von Produktionsweisen. Hiernach befinden sich die 
außerokzidentalen Regionen unserer Welt in der feudalistischen Phase und können die kapi­
talistische Phase durch einen nicht-kapitalistischen Weg überspringen. Die Ideologien lassen 
sich nach dieser Betrachtungsweise in reaktionäre, die Feudalstrukturen konservierende und 
in fortschrittliche, sich für den nicht-kapitalistischen Entwicklungsweg einsetzende ideolo­
gische Systeme unterteilen.8 
Beim Vergleich mit dieser simplen Ideologie-Deutung können soziologische, kulturanthro­
pologische und politikwissenschaftliche Deutungen als differenzierter erscheinen : wir fin­
den hier ausgedehnte Expertisen über die außerokzidentalen Kulturen und über die ihnen 
inhärenten ideologischen Phänomene. Doch vermögen diese Theoreme auch keine stringen­
ten Erklärungen dieser Phänomene zu liefern. 
In der Ethnosoziologie und in der Kulturanthropologie werden die außerokzidentalen Le­
bensbereiche als "primitive Kulturen" (Malinowski, Evans-Pritchard)9, als " Urformen der 
Kultur" (Benedict)lO gedeutet. Die dortigen Menschen werden als "Naturvölker" (Mühl­
mann)l1 oder als "Randvölker der Statistik" im Gegensatz zu den europäischen "Kernvöl­
kern der Dynamik"12 dargestellt. Der Prozeß der Zerstörung der außereuropäischen Kultu­
ren wird als Beginn eines exogen induzierten Kulturwandels, als Akkulturation interpre-

7 Vgl. Roy Preiswerk, Entwicklungshilfe als Kulturbegegnung, Freiburg i .  Ue. o .  J .  
Es versteht sich, daß diese Zerstörung der außerokzidentalen Kulturen nicht vollständig, sondern je nach Region teilweise, bzw. weitge­
hend geschehen ist. Als Beispiel dafür können wir den Bereich des autochthonen Rechts, das ja ein Teil der Kultur ist, zur Illustration her­
anziehen. Bruß-Otto Bryde zeigt beispielsweise, daß die afrikanischen Rechtssysteme " durch europäische Vorbilder bestimmt sind" 
("Rezeption europäischen Rechts und autozentrierte Rechtsentwicklung in Afrika", in: Afrika Spectrum. 2/1 977, S. 1 1 7  - 1 30) und nennt 
diesen Sachverhalt "juristische Kolonisierung Afrikas" . 

Vgl. B. Tibi, .. Zur Kritik der sowjetmarxistischen Entwicklungstheorie", in: B. Tibi/V. Brandes (ed . ) ,  Unterentwicklung Hand­
buch II Politische ökonomie, Köln 1 975, S .  64 - 86. 
E.  E .  Evans-Pritchard, Theorien über primitive Religionen, Frankfurt/M. 1968 und B .  Malinowski, Geschlecht und Veränderung in 
primitiven Gesellschaften, ReinbekiHamburg 1 962.  

Der Begriff "primitiv" wird hier nicht in seiner Bedeutung in der Umgangssprache, sondern im ethnologischen Sinne verwendet. " Primi­
tive Kulturen" sind nach der von der Evolutionstheorie geprägten Anthropologie noch in einem anfänglichen Entwicklungsstadium im 
Gegensatz zu den entwicklungsmäßig fortgeschrittenen Kulturen. (Vgl. G .  Ledere, Anthropologie und Kolonialismus, München 1 972). 
Wir müssen hier auch differenzierend einschränken: nicht alle außerokzidentalen Kulturen werden in der Anthropologie unter "primi­
tiven Kulturen" subsumiert. Als Beispiel können wir die arabisch-islamische Kultur anführen, deren Zugehörigkeit zu den Hochkulturen 
von den Anthropologen nicht angezweifelt wird (ausgenommen sind natürlich die Studien über die arabischen Beduinen). 

1 0  Ruth Benedict, Urformen der Kultur, Hamburg 1 963'. 
11 W. E. Mühlmann, Rassen, Ethnien, Kulturen. Moderne Ethnologie, Neuwied 1 964, S .  1 2 1  H. 
1 2  R. F. Behrendt, Soziale Strategie für Entwicklungsländer, Entwurf einer Entwicklungssoziologie, Frankfurt/M. 1 965, S . 1 1 ff. ; Zur 

Kritik und Auseinandersetzung mit Behrendt vgl. B. Tibi, Nationalismus in der Dritten Welt am arabischen Beispiel, Frankfurt/M. 
1971 ,  S. 33 ff. 

394 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiert . 13 " In diesem Falle vollzieht sich ein Prozeß der Nachahmung und übernahme ur­
sprünglicher fremder Kulturelernente in die eigene Kultur durch deren ,diffusion', wobei die 
eigene Kultur unter Umständen tiefreichende und umfassende Wandlungen durchmachen 
kann"l4, meint der Akkulturationstheoretiker Behrendt, der im Nationalismus, dem ein­
flußreichsten ideologischen Element in der Dritten Welt, eine akkulturative Ideologie sieht. 
Anthropologen konzentrieren sich dagegen auf die, ebenfalls von ihnen dem exogen indu­
zierten Kulturwandel (Akkulturation) zugeordneten, "Chiliasmus-Nativismus-Nationa­
lismus"-Ideologien der vom "Cargo-Komplex" beladenen außereuropäischen "ethnogra­
phischen Gesellschaften"15 .  Diese europäische, immer noch in der kolonialen Tradition tief 
verankerte Methode16, außereuropäische Ideologien zu studieren, finden wir in der nicht 
kolonial belasteten amerikanischen Sozialwissenschaft nicht, die zwar die europäische Tra­
dition des Evolutionismus übernimmt, aber nicht mehr den "zivilisierten" Völkern vorbe­
hält, sondern für die ganze Menschheit gelten läßt. In der amerikanischen Sozialwissenschaft 
herrscht die Modernisierungstheorie mit ihrem schiefen Begriffspaar : Traditionalismus­
Modernismus17 vor. Bei der Unterentwicklung handelt es sich danach lediglich um eine Pha­
senverschiebung zwischen den europäischen, bereits modernen, und den außereuropäi­
schen, noch traditionellen, bestenfalls transitorischen (übergangsstadium) Gesellschaften. 
Das Studium der außerokzidentalen Ideologien wird auch hier domestiziert. Es gibt nur tra­
ditionelle, transitorische oder moderne Ideologien. 18 Ändert sich die Ideologie, dann ändert 
sich die Gesellschaft .  Die soziale Evolution wird auf einen Wandel der Wert- und Norm'sy­
sterne reduziert . Hier wird das "normativ-subjektivistische Vorurteil" deutlich. 
Weder die marxistische überbau-Konzeption und ihre vulgärmarxistische Variante (So­
wjetmarxismus) ,  noch die Fülle ethnosoziologischer und kulturanthropologischer Theo­
rie-Ansätze, noch die modernisierungstheoretischen Ansätze konnten sich bei unserer 
mehrjährigen Forschung über Dekolonisationsideologien als hilfreich erweisen. Die über­
bau-Konzeption ist zu schematisch, die Kulturanthropologie ist europazentrisch, sie steht in 
der kolonialen Tradition ; die Modernisierungstheorie ist unilinear und normativ-subjektivi­
stisch. 

3) Islam und Nationalismus als Ideologien im modernen Orient 

Wie in den übrigen Teilen der außerokzidentalen Welt wird die Geschichte des modernen 
Orients durch die Begegnung mit Europa im kolonialen Kontext eingeleitet . Zu Recht datie­
ren Historiker den Beginn dieser Geschichte mit der N apoleon-Expedition nach Ägypten im 
Jahre 1 798 . 19 

13 Hierzu B. Tibi, "Akkulturation, Verwestlichung, Modernisierung und auswärtige Kulturpolitik" , in: Zeitschrift für Kulturaus­
tausch, Bd. 24 ( 1 974), H .  1, S .  10 - 1 7 . 

14 Behrendt, (Anm. 12) ,  S. 1 1 6 .  
15 Mühlmann, (Anm. 1 1 ) ,  S .  32 1  H. , 353 H. 

Mühlmann gi l t  a ls  der einflußreichste deutsche Ethnosoziologe und Anthropologe. Für ihn ist  der Nationalismus der außerokzidentalen ?esells
.
chaften ein "Exportartikel aus Europa" , eine "ideologische Superstruktur ohne das realsoziologische Substrat" . Diese aus Europa 

Importlerte Superstruktur verschmelzt sich mit einer einheimischen Infrastruktur, mit dem " Nativismus", worunter Mühlmann den 
: ,Selbst�usdruck der Eingeborenen" versteht. Aus der Verbindung von Nationalismus und Nativismus gehen chiliastische Gerechtigkeits� 
IdeologIen hervor, zum al Mühlmann glaubt, daß das Denken des von ihm (in europazentrischer Manier) zum "Eingeborenen" degradier­
ten außerokzidentalen Menschen "gerne die Gestalt einer neuen Manifestation der schöpferischen ,Urzeit' annimmt, mit der Wiederkehr 
von Heilbringen und Ahnen. So wird das Konzept einer glücklicheren Zukunft identisch mit der ,Urzeit', Urstand und Endstand fallen zu­
sammen" . Für den Europazentristen Mühlmann sind die Emanzipationsbestrebungen der außerokzidentalen Menschen als "Cargo­
Komplex der Schlechtweggekommenen" zu werden. 

16 Dies weist nach: Gerard Ledere, Anthropologie und Kolonialismus, München 1 973. 
17 Vgl .  das entsprechende Kap. bei W. L .  Bühl,  Evolution und Revolution. Kritik der symmetrischen Soziologie, München 1 970, S .  73 

ff. ; vgl . auch meine Kritik in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, 1 97312, S .  277 - 282. 
18 Vgl. Paul E .  Sigmund (ed . ) ,  The Ideologies of Developing Nations, New York 1 9672. 
19 Vgl. dazu L Abu-Lughod, Arab Rediscovery of Europe. A Study in Cultural Encounters, Princeton, N. J. 1 963. 

395 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ideologien, die während dieser vergangenen knappen zwei Jahrhunderte entstanden sind, 
werden von europäischen Autoren stets auf den Einfluß Europas zurückgeführt. Der Berli­
ner Orientalist Walther Braune äußerte sich in einer führenden Publikation ironisch über 
solche Autoren, als er schrieb , zu erklären, daß der arabische Nationalismus "auf europäi­
schen Einfluß zurückzuführen sei, heißt Datteln nach Basra tragen. Selbstverständlich ist der 
arabische Orient in dieser Frage wie fast in jeder anderen modernen von abendländischem 
Denken berührt . Aber Einflüsse werden immer nur wirksam, wenn die Bedingungen zu ih­
rer Aufnahme und Verarbeitung gegeben sind "20 . 
Haben wir auf der einen Seite europazentrische Autoren, die die europäische koloniale Pene­
tration als kulturelle Mission verbrämen und die außerokzidentalen Ideologien auf den eu­
ropäischen Einfluß zurückführen, dann sehen wir doch auf der anderen Seite den nationali­
stisch bzw. religiös überlagerten 'Widerstand der Kolonisierten, die den europäischen Einfluß 
auf ihre Ideologien bestreiten. In Afrika ist die Ideologie der Negritude, die die Afrikanität 
und Authentizität beweisen will , sicherlich ein Produkt der Akkulturation, wenngleich 
nicht im Sinne europazentrischer Kulturanthropologen21 .  Im arabischen Orient ist der mo­
derne Islam, dessen Vertreter stets Anklagen gegen die europäische Invasion führen, ohne 
den europäischen Kolonialismus undenkbar. Mit Recht nennt die amerikanische Qtientali­
stin Nekki Keddie das Werk des führendsten islamischen Modernisten, Afghani, �in " Isla­
mic Response to Imperialism"22 . In dem Werk von Afghani finden wir eine Verbindung sei­
ner Lektüre von Guizots "Histoire de la Civilisation en Europe" und von Ibn Khalduns 
"Muqaddima" (Prolegomena) , d .h .  zugleich einen europäischen und einen klassisch-arabi­
schen Einfluß . Von Guizot übernimmt Afghani die Idee, daß die moralische Verfassung der 
Subjekte für die Entwicklung jeder Zivilisation ausschlaggebend sei, und verbindet sie mit 
der Idee von Ibn Khaldun23 über die Asabiyya, über die Gruppensolidarität, als Erklä­
rungsmuster für den Aufstieg und Verfall von Kulturen. Für Afghani hat die Ideologie des is­
lamischen Modernismus für die Stärkung der moralischen Verfassung der Muslime durch die 
Schaffung einer Gruppensolidarität zu kämpfen, damit diese auf die koloniale Herausforde­
rung adäquat reagieren und gestärkt hervorgehen kann . 
Wenn wir uns diese Ideologie des islamischen Modernismus anschauen und sehen, daß sie 
zugleich Momente der modernen europäischen und der klassisch-arabischen Kultur enthält, 
dann können wir die Position der islamischen Apologeten nicht übernehmen, wonach der 
Islam eine konstant bleibende Kultur sei. Der Islam ist eine Ideologie, und er ist wie j ede 
Ideologie historisch wandelbar ; er steht im Kontext sozialer Evolution, wie wir einleitend 
die Ideologie bestimmt haben. Der ursprüngliche Islam läßt sich, wie der französische Reli­
gionssoziologe Rodinson in seiner Mohammed-Biographie gezeigt hat, im Kontext der da­
maligen historischen Epoche erklären, als die Araber als "Söldner oder als Hilfstruppen die 
unerläßliche Stütze der großen Reiche"24 waren : Byzanz und sein arabisches Satellitenreich 
der Ghassaniden ; das Sassaniden-Perserreich und sein arabisches Satellitenreich der Lach­
miden. Die damaligen Araber hatten angesichts der sozialen Evolution während jener Epo­
che das Bedürfnis nach "einem arabischen Staate, der von einer arabischen Ideologie geleitet 
und den neuen Verhältnissen angepaßt war"25 . Damit war die Geburt des Islam verbunden. 

2 0  Walrher Braune, "Die Entwicklung des Nationalismus bei den Arabern", in :  R.  Hartmann (ed.), Beiträge zur Arabistik, Semitistik 
lind blamwissenschaft, Leipzig 1 944, S .  425 H. , hierzu S .  447. 

21  Zur Negritude vgl .  B .  Tibi , "Romantische Entwicklungsideologien in Afrika" , in Blätter für deutsche und Internationale Politik, 
Bd. 1 8  ( 1 973, H .  5 und H.  6, S .  538 - 552 und S .  645 - 656. 

22 Nckki Keddie, An Islamic Response to Imperial ism, Berkeley-Los Angeles 1 968, sowie ihre Afghani-Biographie : Sayyid Jamal 
,ld-Din "al-Afghani" ,  Berkeley-Los Angeles 1 972 . 

2J Vb! . Heinrich Simon, Ibn Khalduns Wissenschaft von der menschlichen Kultur, Leipzig 1 959. 
24 Maxime Rodinson, Mohammed, Luzern 1 975, S .  44.  
25 lbid . ,  S .  45. 

396 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber der moderne Islam muß sich unter anderen Bedingungen gegen die Herausforderung 
der europäisch-bürgerlichen Kultur und deren koloniale Expansion wehren. Rodinson, der 
in seiner zitierten Mohammed-Biographie und in seinem späteren Buch " Islam und Kapita­
lismus"26 die historische Vermittlung und Wandlung einer Ideologie am islamischen Beispiel 
aufzeigte und seinen Versuch als marxistisch begriff, mußte Angriffe auf seine Arbeit nicht 
nur von islamischer Seite, sondern auch von deduktionistischen Marxisten hinnehmen, für 
die der Islam lediglich ein überbau-Phänomen ist, was wir hier wie jede andere Schematisie­
rung ablehnen. Rodinson schrieb damals in seiner Einleitung vorbeugend ; "Die Marxisten, 
Marxisierer, Demi-Marxisten und Pseudo-Marxisten . . .  so zahlreich in der Dritten Welt 
wie in der europäischen Linken, werden enttäuscht sein, daß hier Positionen fehlen, von de­
nen sie zu glauben gewohnt sind, daß sie vom B egriff des Marxismus selbst untrennbar 
sind"27 . 
Gewiß war der islamische Modernismus eine progressive Ideologie, insofern er in antikolo­
nialistischer Absicht mobilisierte. Doch mußte er einer anderen Ideologie den Platz räumen, 
die dem späteren Abschnitt der damaligen Epoche, Ende des 1 9 .  Jahrhunderts , angepaßter 
war . Die Araber wollten sich von der osmanischen Herrschaft befreien und vom osmani­
schen Reich loslösen. Aber die ideologische Legitimität dieses Reiches basierte auf der Ideo­
logie des Islams , weshalb diese Idologie nicht als Basis für dessen Bekämpfung geeignet war . 
Diese Situation erklärt die Annahme einer Ideologie, die in Europa entstanden ist. In der aus 
Nationalstaaten bestehenden Weltgesellschaft und auch in den einzelnen nach nationalstaat­
licher Autonomie strebenden Regionen waren die Bedingungen zur Aufnahme dieser neuen 
Ideologie vorgegeben, um noch einmal Walther Braune zu zitieren. Es war die Ideologie des 
Nationalismus . 
Wie der islamische Modernismus in seinem historischen Kontext, so war auch der arabische 
Nationalismus eine progressive Ideologie, insofern er gegen ein religiös-despotisch-orienta­
lisches Reich gerichtet war . Der frühe arabische Nationalismus war liberal, anglo- und fran­
kophil , da er von verwestlichten Intellektuellen getragen wurde, die aus englischen und fran­
zösischen Bildungsanstalten hervorgegangen und stark von der europäischen Aufklärung 
beeinflußt waren. Als die Kolonialmächte, Großbritannien und Frankreich, den arabischen 
Orient kolonial eroberten, erlebten diese frühen liberalen arabischen Nationalisten einen 
Schock, der zu einer Hinwendung zum völkischen Nationalismus führte, der vor allem 
durch den als "Theoretiker des arabischen Nationalismus" bis zu seinem Tod 1 968 gefeier­
ten Pädagogen Sati Hustri, dessen voluminöses Werk die umfassendste literarische Quelle 
des arabischen Nationalismus bis heute noch ist, literarisch geprägt wurde.27 a 

An diesen Beispielen sehen wir, daß eine Ideologie sich entwickelt, an Boden gewinnt und 
einflußreich wird, wenn der Prozeß der sozialen Evolution sie fördert . Dies geschieht aber 
nur, wenn die Ideologie ein Ausdruck ihrer Zeit ist. Diese Aussage rechtfertigt aber die Re­
duktion der Ideologien auf ein überbauschema nicht. Wir stellen lediglich ein dialektisches 
Verhältnis zwischen den Ideologien und der sozialen Evolution fest. Hinzu kommt, daß 
nicht j ede Ideologie ein Ausdruck ihrer Zeit ist. Es entstehen Ideologien, die sich nur imma­
nent deuten lassen. Dies geschieht nicht selten. Daher schließen wir uns dem bereits zitierten 
Plädoyer von Helmuth PIes sn er gegen j ede technische Um deutung des Ideologiebegriffes zu 
unverbindlichem Gebrauch und gegen die Loslösung dieses Begriffes aus seinem ursprüngli­
chen Ideenverband an. 

26  Maxime Rodinson, Islam und Kapitalismus, Frankfurt/M. 1 97 1 ,  und dazu meine Rezension in: Archiv für Rechts- und Sozialphilo­
sophie, 1 1 1 973 ,  S .  1 55 - 1 5 8 .  

27  Rodinson (Anm. 26), S .  1 4 .  
27a Hierzu ausführlich, B .  Tibi, Nationalismus in de r  Dritten Welt am arab. Beispiel, Frankfurt 197 1 . 

397 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4) Die Ideologie des arabischen Sozialismus und die arabische Rezeption des Mandsmus : 

Die arabischen kommunistischen Parteien gehören zu den ältesten politischen Organisatio­
nen des zeitgenössischen arabischen Orients28 ; sie sind älter als die politisch-organisatori­
schen Manifestationen der Ideologie des arabischen Sozialismus . Dennoch werden wir mit 
den letzteren beginnen, da, wie wir noch sehen werden, die arabischen kommunistischen 
Parteien eine Quantite negligeable im modernen Orient waren und noch sind, und auch, weil 
die arabische Rezeption des Marxismus, wie wir zeigen werden, nicht mit diesen Parteien 
zusammenhängt . 
Die erste arabische Schrift über den Sozialismus stammt aus der Feder des ägyptischen Intel­
lektuellen Salamah Musah; sie erschien 1913  in Kairo. 29 Doch der Begriff des arabischen So­
zialismus bürgert sich erst durch das Wirken des Begründers der Ba'th-Partei, die sich eine 
arabisch-sozialistische Partei nennt und heute in Syrien und in dem Iraq herrscht, Michel 
Aflaq, ein.30 Diese Ideologie ist, wie ihre spätere Gegenideologie des nasseristischen arabi­
schen Sozialismus, stark populistisch und begreift sich in erster Linie als nationalistisch . Das 
Studium dieser Ideologie und ihrer zahlreichen Spielarten führt zum Ergebnis, daß sie sich 
als eine populistische Gerechtigkeitsideologie charakterisieren läßt . 
Eine Aussage eines durch die Lektüre von Sartre sich zum Marxismus hinwendenden füh­
renden arabischen Sozialisten, die wir ausführlich zitieren werden, faßt das zusammen, was 
in einer umfangreichen Literatur zum arabischen Sozialismus zum Ausdruck gebracht wird: 
"So haben wir den Weg des nationalistisch interpretierten Sozialismus beschritten. Befragt 
über den Inhalt unseres Sozialismus, antworteten wir: unser Sozialismus ist ein arabischer, 
ein nationalistischer, kein internationalistischer. Und wenn wir über die Differenz zwischen 
unserem Sozialismus und dem Kommunismus befragt wurden, so antworteten wir: unser 
Sozialismus bekennt sich zum Geist und zur Materie. Den Spiritualismus begriffen wir als 
idealistischen Wert, nach dem wir Pubertäre strebten, und unseren Sozialismus verstanden 
wir als einen, der sich dem ganzen Volk und nicht nur dem Proletariat widmet. Wir glaubten, 
daß das Klassenbewußtsein dem Nationalbewußtsein und der arabischen Einheit wider­
spricht ; unser Sozialismus - so betonen wir - bejaht das kleine Privateigentum und das Erb­
recht . . .  "31 .  Das Studium der zahlreichen ideologischen Manifestationen des arabischen 
Sozialismus belegt, daß dieses angeführte Zitat den zentralen Inhalt dieses Schrifttums und 
der darin dokumentierten Rhetorik wiedergibt. Diese Ideologie, die die arabische Jugend 
und die Intellektuellen mobilisieren konnte, wurde später zur Herrschaftslegitimation von 
den autoritären arabischen Militärregimen in Syrien, Ägypten und dem Iraq herangezogen. 
Mit dieser Entwicklung der Ideologie von einer mobilisatorischen zu einer herrschaftslegi­
timierenden hängt die Hinwendung der arabischen Intellektuellen zum Marxismus zusam­
men. Seit dem Beginn der sechziger Jahre und besonders seit der arabischen Niederlage im 
"Sechs-Tage- Krieg" im Jahre 1 967 können wir literarisch das Erscheinen zahlreicher arabi­
scher Schriften zum Marxismus und zugleich eine rege übersetzungsaktivität von Werken 
marxistischer Klassiker ins Arabische beobachten. 
Hier drängt sich die Frage auf, weshalb eine arabische Rezeption des Marxismus erst in den 
sechziger Jahren stattgefunden hat, obwohl im arabischen Orient kommunistische Parteien 
seit den zwanziger Jahren wirken. Wir haben schon eine Antwort angedeutet, als wir einlei-

28 Vgl. M. S. Agwani, Communism in ,he Arab East, Bombay 1 969. 
29 Eine englische übersetzung findet sich in dem Dokumentations-Band von S .  Hanna/G. Gardner (ed.) ,  Arab Socialism. A Docu­

mentary Survey, Leiden 1 969. 
30 Zur Ba'th-Partei vgl . jetzt Horst Mahr, die Ba'th-Partei. Portrait einer panarabischen Bewegung, München 1 971 . 
31 George Tarabischi, "Sartre und die arabische Marx-Rezeption", in: B. Tibi (cd.) ,  die @rabische Linke. Frankfurt/M. 1 %9, S. 1 6 1  ff, 

hierzu S. 1 62 .  

398 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tend zu diesem Abschnitt schrieben, daß diese Parteien eine Quantite negligeable waren und 
noch sind. Den Hinweis auf die politische Repression würde der Kenner als Erklärung für 
diesen Sachverhalt zurückweisen. Wir haben mehrfach im Anschluß an Walther Braune her­
vorgehoben, daß eine Ideologie erst dann politisch wirksam wird, "wenn die Bedingungen 
zu ihrer Aufnahme und Verarbeitung gegeben sind". Die arabischen kommunistischen Par­
teien wollten den arabischen Orient mit einer Ideologie politisieren, für die es keinen Boden 
gab: mit dem leninistischen auf die Verhältnisse des zaristischen Rußlands zugeschnittenen 
und somit deformierten Marxismus. Die arabischen Kommunisten wollten die " Vorhut der 
Oktober-Revolution" im Orient sein und blieben dadurch eine Quantite negligeable, weil 
der Orient andere Probleme hatte, die sie nicht begriffen. Ein ehemaliges arabisches Mitglied 
der führendsten arabischen Kommunistischen Partei Syriens beschrieb den arabischen 
Kommunismus so: " Im allgemeinen ist der arabische Kommunismus charakterisiert durch 
die absolute. Trennung von Theorie und Praxis sowie durch eine tiefe Kluft zwischen dem 
allgemeinen Dogma und der jeweiligen praktischen Tätigkeit. Die Treue zu den Prinzipien 
verwandelt sich in einen erstarrten, substanzlosen Dogmatismus, und die politische Elastizi­
tät mündet in einen grenzenlosen Opportunismus" . 32 
Ehemalige Ba'thisten, Nasseristen, Nationalisten und Liberale, die besonders seit der arabi­
schen Krise nach der totalen Niederlage im Juni -Krieg 1 967 auf Sinnsuche waren33, wenden 
sich nun dem Marxismus zu und fordern dessen Arabisierung. Einer der Verfechter dieser 
Richtung, der ehemalige Ba'thist Hafez, sah aber sehr früh die Holzwege der arabischen 
Marxismus-Rezeption, als er schrieb: "Weil die Verbreitung des Marxismus nicht durch die 
theoretische und politische Praxis der arabischen kommunistischen Parteien zustande kam, 
sind die gefährlichen Auswirkungen des sozialistischen Bewußtseins der arabischen Massen 
nicht der starre Dogmatismus oder der Pragmatismus, sondern die kleinbürgerlichen eklek­
tizistischen Tendenzen, die den wissenschaftlichen Sozialismus von seinen geistigen und 
kulturellen Wurzeln trennen und ihn seines kritischen, revolutionären und wissenschaftli­
chen ideologiekritischen Inhaltes entledigen"34. 
Um diese Aussage zu interpretieren, scheint es uns wichtig, auf einen trivialen Hinweis des 
französischen Marxisten Garaudy aufmerksam zu machen, daß nämlich der Marxismus eine 
europäische Theorie mit einer abendländischen Tradition sei. Diese Trivialität führt aber 
Garaudy zu einer substantiellen Aussage, die den arabischen Orient betrifft: Garaudy plä­
diert dafür, daß der Marxismus sich nicht auf die abendländische Tradition beschränken 
darf ; " täte er dies, würde er einseitig abendländisch, und bestimmte Dimensionen des Men­
schen würden ihm entgleiten", warnt Garaudy und führt ein Beispiel aus dem Orient für sein 
Plädoyer an: "Ein Algerier mohammedanischer Bildung kann zum wissenschaftlichen So­
zialismus auf anderen Wegen kommen als durch Hegel, Ricardo oder Saint-Simon: seinen 
utopischen Sozialismus hat er in der Karmaten-Bewegung gehabt, seine rationalistische und 
dialektische Tradition begründet er mit Averroes, den Vorläufer des historischen Materia­
lismus sieht er in Ibn Khaldun ; mit diesen Traditionen vermag er den wissenschaftlichen So­
zialismus anzureichern"35. Die sich außerhalb des orthodoxen Kommunismus vollziehende 
arabische Rezeption des Marxismus war sich dieser von Garaudy pointierten Dimension 
nicht bewußt; die Träger dieser Rezeption waren vorwiegend verwestlichte arabische Intel" 
lektuelle, die nie oder selten die Werke ihrer eigenen Kultur kannten und Ibn Khaldun, Avi-

32 Elias Morkus, "Die Lehren der Erfahrung", in B.  Tibi (Anm. 31) ,  S .  46 H., hierzu S .  49 f. 
33 Vgl. B. Tibi, " Von der Selbstverherrlichung zur Selbstkritik. Zur Kritik des politischen Schrifttums der zeitgenössischen arabischen 

Intelligenz", in: Die Dritte Weh, Bd. 1 ( 1972), H. 2,  S.  1 58 - 1 84.  
34 J .  Hafez, "Arabisierung des Marxismus", in Tibi, (Anm. 31) ,  S .  1 12 H, hierzu S. 1 1 2 f .  
35 Roger Garaudy, Marxismus im 20. Jahrhundert, ReinbeklHamburg 1 969, S .  3 1 .  

399 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cenna oder A verroes je lasen. Eine Arabisierung des Marxismus fand somit nicht statt. Die 
arabischen Militärregime, die sich von der Verunsicherung der Juni-Niederlage 1 967 schon 
zu Beginn der siebziger Jahre erholten und eine Roll-Back-Periode einleiteten36 , konnten 
sehr schnell diesen literarischen revolutionären Aufschwung beenden. Der Libanon war vor 
dem Bürgerkrieg das einzige arabische Land, das demokratische Grundrechte zuließ und 
keine Zensur kannte . Deshalb wurde die arabische Rezeption des Marxismus literarisch in 
zahlreichen Büchern und Zeitschriftenaufsätzen dokumentiert, die im Libanon erschienen 
sind. Die Einführung der Zensur nach der syrischen militärischen Okkupation ist zugleich 
literarisch das Ende dieser Rezeption. 
Nun sind Ideologien nicht nur Systeme von Ideen, die sich durch Druckerschwärze verewi­
gen und wirksam werden. Ideen werden wirksam, wenn ein Zusammenhang zwischen ihnen 
und dem Prozeß der sozialen Evolution besteht. Die arabische Rezeption des Marxismus 
wurde aber von verwestlichten Intellektuellen getragen, die es versäumt haben, die von ih­
nen rezipierten Gedanken mit Inhalten des Prozesses der sozialen Evolution im Orient zu 
verbinden, weshalb sie ohne Wirkung blieben. Diese Erkenntnis wird uns zu einer Wieder­
aufnahme unserer Diskussion über das Ideologieproblem im allgemeinen und in den außer­
okzidentalen Gesellschaften im besonderen führen. 

5) Das Ideologie-Problem in außerokzidentalen Gesellschaften als Gegenstand der Ent­
wicklungssoziologie und der Internationalen Politik : 

Wir haben einleitend bei unserem Versuch der Begriffsbestimmung im Anschluß an Hel­
muth Plessner hervorgehoben, daß wir die Unterteilung der Gesellschaft in zwei Sphären im 
Rahmen eines überbau-Unterbau-Schemas ablehnen, und daß wir folgerichtig der Reduk­
tion der Ideologie auf eine überbaustruktur kritisch gegenüberstehen. Gleichzeitig haben 
wir keinen Zweifel daran gelassen, daß wir die Ideologie stets im Kontext sozialer Evolution 
sehen, ohne sie allerdings aus der Okonomie ableiten zu müssen. Obwohl wir keine marxi­
stische Position vertreten, folgen wir dem französischen marxistischen Religionssoziologen 
Rodinson, wenn er darauf besteht, daß Ideologien " soziale Wurzeln" ha�en und nicht "aus 
dem Jenseits kommen"37 . Marx hat zwar die dialektische Beziehung zwl.schen den Sozial­
strukturen und dem Ideenverband gesehen, war aber gewiß kein "Ableiter" . Der Marxis­
mus "so wie er im allgemeinen praktiziert wird", hat darin einen seiner "schwerwiegendsten 
Mängel . . .  , daß er das ideologische Niveau oder Relais ungenügend beachtet"38, wie Ro­
dinson selbst sagt, wenngleich er mit Recht hinzufügt, daß dieser Mangel die Gegenposition 
nicht rechtfertigt, Ideologie "als eine primäre und autonome Gegebenheit zu betrachten"39. 
Wenn Ideologie keine , , autonome Gegebenheit" ist, dann heißt das aber längst nicht - und 
dies ist für Marxisten keine Selbstverständlichkeit -, daß Ideologien sich allein aus der Sozial­
struktur einer Gesellschaft erklären lassen. Viele Ideen, besonders in der Philosophie und 
Kunst, können nur immanent begriffen werden, wenngleich sie auch ihre sozialen Wurzeln 
haben. 
Rodinson unterscheidet im Anschluß an den Wissenssoziologen Mannheim zwischen 
"ideologischen" und " utopischen Ideen" . Insofern utopische Ideen jeweils ein Programm 

36 Vgl. hierüber das abschließende Kapitel in B .  Tibi, Militär und Sozialismus in der Dritten Welt, edition suhrkamp, Frankfurt/M. 
1 973 , S. 303 H. 

37 Rodinson, (Anm. 26), S. 261 . 
38 Ibid . ,  S. 265 . 
39 Ibid . ,  S. 266. 

400 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder eine Intention zur überwindung eines Bestehenden enthalten, können sie politisch 
Wirksam werden, wenn es ihnen gelingt, den vorgegebenen Verhältnissen zu entsprechen.40 
Diese utopischen Ideen nennt Rodinson "mobilisatorisch" im Gegensatz zu "nicht-mobili­
satorischen" Ideen wie künstlerische Gedanken philosophische oder wissenschaftliche Ide­
en41 •  Dieser Ansatz scheint uns fruchtbar und weiterführend für das Studium von Ideologien 
in den außerokzidentalen Gesellschaften zu sein. 
Ideologien in diesen Gesellschaften haben auch ihre sozialen Wurzeln. Die Komplexität be­
steht aber darin, daß diese Wurzeln nicht alleine in einer nationalen Gesellschaft zu finden 
sind, wie dies zum Beispiel in Europa der Fall ist, wodurch das Studium von europäischen 
Ideologien einfacher wird ; denn viele der in der Dritten Welt verbreiteten Ideologien beru­
hen auf einer Rezeption aus Europa im kolonialen Kontext, wie wir am Beispiel des Orients 
gesehen haben. Diesen Vorgang nennen Kulturanthropologen einen exogen induzierten 
Kulturwandel, also Akkulturation, und verbinden mit diesen Begriffen starke kolonial-eu­
ropazentrische Inhalte . Wir meinen, daß der Begriff der Akkulturation durchaus in kriti­
schen Analysen verwendet werden kann, wenn es gelingt, ihn von den genannten Inhalten zu 
befreien, zum al er die Existenz der Momente zweier Kulturen in derselben Ideologie einer 
außerokzidentalen Gesellschaft, die j eweils zur Untersuchung ansteht, anzeigt . 
Insofern Ideologien im Entwicklungsprozeß der außerokzidentalen Gesellschaften eine im 
Sinne Rodinsons mobilisatorische Wirkung im dortigen Entwicklungsprozeß haben, muß 
das Studium der Ideologien dieser Gesellschaften einen zentralen Bestandteil der Entwick­
lungssoziologie bilden. Insofern aber sowohl die Herkunft als auch die mobilisatorische 
Wirkung dieser Ideologien sich nicht mehr national domestizieren lassen, sondern in der 
Weltgesellschaft eine Basis haben, sollte die Ideologiekritik auch einen zentralen Platz in der 
Disziplin " Internationale Beziehungen" einnehmen.42 

40 Ibid. ,  S. 259. 
4 1  Ibid . ,  S .  26l . 
42 Vgl. die Kapitel über Ideologiekritik in B. Tibi, Internationale Politik und Entwicklungsländerforschung, Frankfurt/M. 1 979 ( i .  E.)  

(edition suhrkamp, Bd. 983). 

401 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The Question of Ideology in Non-western Societies 
By BASSAM TIB! 

In scientific as weH as popular literature "ideology" is used synonymously with ideas . In the 
critique of ideology we can observe normative, subjectivist positions interpreting ideas in­
stitutionalized as norms as a determinant of social change. In addition we can observe 
materialist analyses treating ideologies within the framework of a base-superstructure 
scheme . The author doubts the usefulness of both approaches for the analysis of ideologies in 
non-Western societies . He pleads for an approach taking both the immanent structure of 
ideology and its relation to social evolution into account. In ana!ysing ideologies in non­
Western societies, the researcher is faced with the problem that here ideologies are the pro­
duct of a process of acculturation and are not simply to be explained from within the context 
of the autocthonous society. In view of this social reality, the author attempts to develop a 
different approach to non-western ideologies and concludes with a study of the dominant 
ideologies of the Middle East :  Islam, Arab Nationalism, Arab Socialism, the Arab response 
to Marxism. In this way the problems of studying ideologies in non-western societies are il­
lustrated. The author shows why the study of these ideologies must be located in two scien­
tific disciplines : the sociology of development and international relations . 

The Judiciary and the Bar in India During the Emergency 
By A. G. NOORAN! 

The Janata Party Government's assumption of power initiated a series of post-mortems a­
bout the performance of various groups du ring the emergency. It has been claimed that the 
legal profession fared the best and the journalists the worst . This appears to be a fair verdict as 
far as lawyers and High Courts are concerned, while the record of the Supreme Court, due to 
Indira Ghandi's court packing in 1 973 (cf. Sen, Constitutional Storm in India, VRü 1 974, p .  
33 sq . )  has been disappointing .  The article discusses in  detail the chaHenges to  the emergency 
legislation by the legal profession, their successes in the High Courts and their frustration in 
the Supreme Court. 

Codes of Conduct for Multinational Corporations in the Light of the Interests of De­
veloping Countries 
By AL PHONS STUDIER 

The formulation of codes of conduct for multinational corporations is one of the most com­
plex issues that has been discussed within the context of the New International Economic 
Order. This task covers , among others , the basic issues of balance of payments , technology 
transfer, employment, transfer prices , taxation and information disclosure which were 
primarily discussed by the Commission on Transnational Corporations that was created in 
"1 974 under the auspices of the UN-Economic and Social Council . In spite of widespread ex­
pectations that such codes sould help to regulate the activities of multinational corporations 
in developing countries, it is sometimes feared these codes could quite on the contrary prove 
as ideological means to legitimate these activities . By and large, this objection is true for 
"weak" codes like the OECD-Guidelines . But on the other hand, codes which are formally 
bin ding legal instruments formulated in precise language could really help strengthening the 

3 89 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

