DAS IDEOLOGIEPROBLEM IN DEN AUSSEROKZIDEN-
TALEN GESELLSCHAFTEN AM BEISPIEL DES MODER-
NEN ORIENTS

Bassam Tis1

Der Ideologie-Begriff gehort heute in der sozialwissenschaftlichen Diskussion zu den am
unschirfsten verwendeten Begriffen. Ein Sozialwissenschaftler, der mit seinen Begriffen un-
scharfarbeitet, kommt dem Vorurteil mancher Disziplin iiber seinen eigenen Wissenschafts-
zweig entgegen, demzufolge die Sozialwissenschaft eine schongeistige, lediglich verbale,
unverbindliche Disziplin sei. Ehe wir uns unserem empirischen Gegenstand zuwenden,
werden wir einen einleitenden Exkurs iiber den von uns verwendeten Begriff unternehmen.

1) Ideologie und Ideologiekritik: Versuch einer Begriffsbestimmung:

Bereits 1951 beklagte sich Max Horkheimer in seinem Beitrag zur Festschrift von L. v. Wiese
tiber den Umgang mit dem Ideologiebegriff und beschrieb diesen Mifistand: ,,Unter dem
Namen ,Ideologie‘ wird heute nur selten ein prignanter Begriff gedacht. Das Wort ist wie
viele andere . . . aus der philosophischen und wissenschaftlichen Literatur in den alltigli-
chen Sprachgebrauch eingedrungen. Man kénnte sagen, das theoretische Profil sei verloren-
gegangen, denn hinter der allgemeinen Vorstellung schwingt nur noch eine vage Erinnerung
an die theoretischen Gebilde mit, in denen der heute entleerte Begriff seinen Sinn gewonnen
hat. Unter Ideologie versteht man sehr haufig nichts anderes als jede Art gedanklicher Zu-
sammenhinge, eine Theorie, eine Vorstellung im einzelnen oder Geistiges iberhaupt*. In
der Tat: Selbst in der wissenschaftlichen Literatur hat sich dieser entleerte Begriff von Ideo-
logie durchgesetzt. Wenn von Ideologie im Orient z. B. die Rede ist, dann wird in der Regel
die dortige geistige Tradition gemeint sein.

Der Ideologie-Begriff geht auf die seit dem Ende des 18. Jahrhunderts gefiihrte Diskussion
zurtick, als Urspriinge von Ideen zum Gegenstand philosophischen Denkens wurden. Man
versuchte, die Abhingigkeit der Ideen voneinander zu untersuchen und den Ursprung dieses
Komplexes im menschlichen Korper und in den in ihm stattfindenden physiologischen Vor-
gingen zu suchen. Seit dieser Tradition wird die Abhingigkeit des Geistes von der Materie
unterstellt, die hier als Physis begriffen wird. Ideologie umschreibt in dieser Tradition die
Abhingigkeit des Geistes von grob materiellen Vorgingen, weshalb diese Tradition (als ein)
,»physiologischer Materialismus* genannt wird. ,

In der modernen Ideologienlehre findet eine neue Akzentuierung in dieser Begriffsbestim-
mung statt. In der Marx’schen Theorie wird das Bewufitsein ,,nicht bloff abhingig von den
korperlichen Vorgingen im einzelnen Menschen, sondern von der grundlegenden Struktur
der Gesellschaft betrachtet*2. Damit war die Uberbau-Konzeption geboren, die die Gesell-
schaft im Rahmen eines Uberbau-Unterbau-Schemas unterteilt: Individuelles Denken exi-
stiert nur im Kontext der gesamten Kultursphire, aus der sich der Uberbau dann konstitu-
iert. Obwohl Marx nirgends ein Uberbau-Unterbau-Schema konstruierte, reduziert sich im
post-Marx’schen Marxismus die Ideologie-Kritik auf eine materialistische Uberbau-Kon-

1 Max Horkheimer, ,,Ideologie und Handeln*, wieder abgedruckt in: Horkheimer/Adorno, Sociologica II, Frankfurt/M. 19733, S.
38 ff, hierzu S. 38.
2 1Ibid., S. 39.

391

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeption. Immerhin kannte der Marx’sche Ideologie-Begriff noch die philosophische Unter-
scheidung von Wahrem und Falschem, insofern Ideologie als ,,Schein®, also als Falsches,
wenngleich ein gesellschaftlich Notwendiges begriffen wurde. Diese Differenzierung geht
im totalen Ideologiebegriff der Wissenssoziologie verloren, der gegen den Marxismus Front
machen wollte, dessen Uberbaukonzeption jedoch voll, in einer vulgarisierten Form, iiber-
nahm. Simtliches Denken wird zum Uberbau, zur Ideologie. Jede Vorstellung wird in der
Wissenssoziologie einer sozialen Schicht zugeordnet, ,,jedes Weltbild, so lehrt sie, ist durch
die Perspektive von einem kennzeichnenden gesellschaftlichen Standpunkt aus bedingt*2a,
schreibtHorkheimer. Jedes Denken wird in der anti-marxistischen Wissenssoziologie gleich
wie in dem heute verbreiteten Vulgirmarxismus zu einem standpunktgebundenen, oder, wie
Helmuth Plessner sagt, ,,eine zur allgemein menschlichen Seinsweise nivellierte ,Spannung
von Unterbau und Uberbau‘“3.

Fiir Wissenssoziologen und fiir Vulgirmarxisten ist jedes Denken ,,ideologisch. Der Wis-
senssoziologe geht vom totalen Ideologie-Begriff, der Marxist von seiner Uberbau-Konzep-
tion aus, in der selbst der Marxismus zur ,,Ideologie des Proletariats® wird, obwohl bei
Marx die Theorie nochglldeologiekritik war. Gegen beide Richtungen wettern die Szientivi-
sten, fiir die die Wissens¢haft sich von der Ideologie abhebt. Ideologie, einst eine philosophi-
sche Kategorie, degradiert, im Anschluff an diesen unscharfen Umgang mit den Begriffen,
zum Schimpfwort fiir Politiker, die jeweils gegnerisches Denken als Ideologie abqualifizie-
ren. Aber Wissenschaftler schlieffen sich an, so daff der Ideologieverdacht nicht mehr analy-
tisch bleibt, sondern zur Waffe gegen Andersdenkende wird.

Wir schlieflen uns dem schon von Helmuth Plessner 1953 formulierten Plidoyer an, daf§
»gegen solche Loslosung des Ideologiebegriffs aus seinem urspriinglichen Ideenverband
und gegen seine gewissermaflen technische Umdeutung zu unverbindlichem Gebrauch in
der empirischen Forschung . . . endlich Front gemacht werden® muf}4. Allerdings kann eine
Riickkehr zum Idealismus keine Alternative zur Uberbaukonzeption sein. Beiden haftet der
Reduktionismus an. Wihrend die Uberbaukonzeption Geist auf Materie reduziert und diese
als Sozialstruktur deutet, wird Gesellschaft in der anderen Konzeption als Produkt des Gei-
stes angesehen. Dies ist nicht bloff wissenschaftsgeschichtlich im klassischen Idealismus ge-
schehen. In der modernen amerikanischen Sozialwissenschaft dominiert dieser Idealismus in
einer sanierten Form. Der Geist, der hier als Norm- und Wertsystem auftaucht, prigt die
Gesellschaft. Die in der amerikanischen Sozialwissenschaft dominierende Modernisierungs-
theorie ist, ,,wie auch die neuere Handlungstheorie, auf die sie zuriickweist, gepragt durch
ein ausgesprochen normativ-subjektivistisches Vorurteil 3.

2a Ibid., S.41.
3 Helmuth Plessner, ,,Abwandlungen des Ideologiegedankens*, wieder abgedruckt in: Kurt Lenk (ed.), Ideologie, Ideologiekritik
und Wissenssoziologie, Neuwied 19715, S. 265 ff, hierzu S. 281.
4 Ibid. N
5 Gerhard Brandt, Industrialisierung, Modernisierung, gesellschaftliche Entwicklung. Anmerkungen zum Stand gesamtgesellschaftli-
cher Analysen®, in: Zeitschrift fiir Soziologie, Bd. 1 (1972), H. 1, S. 5 ff, hierzu S. 7.

Wenn wir hier von der Modernisierungstheorie generalisierend im Anschlufl an den Frankfurter Soziologen Gerhard Brandt als einer
,»normativ-subjektivistischen Theorie* ausgehen, iibersehen wir gewif feine Differenzen zwischen den einzelnen Modernisierungstheore-
tikern. Dennoch erscheint es uns legitim, einen groben Raster von jeder Theorie als einen reprisentativen paradigmatischen Rahmen dieser
Theorie darzustellen. Wir gehen hier von der Wissenschaftstheorie von Thomas S. Kuhn aus (Die Struktur Wissenschaftlicher Revolutio-
nen, Frankfurt/M. 1967), nach der es keine reife wissenschaftliche Forschung ohne ein fiir den betreffenden Wissenschaftszweig verbindli-
ches Paradigma gibt. ,,Die Erwerbung eines Paradigmas . . . ist ein Zeichen der Reife in der Entwicklungjedes besonderen wissenschaftli-
chen Fachgebietes* (S.30). Wir kénnen unterstellen, daf8 die amerikanische Sozialwissenschaft dieses Stadium der Reife erreicht hat, so daf§
sie iiber ein Paradigma verfiigt, nimlich das systemtheoretische Modernisierungsparadigma. Nun stellt sich die Frage, wie sich die Plurali-
tidt wissenschaftlicher Ansitze mit dem Dominieren eines Paradigmas in einem Wissenschaftszweig erkliren laflt. Nach Kuhn ,,gehen die
Mitglieder einer voll entwickelten wissenschaftlichen Gemeinschaft bei ihrer Arbeit von einem einzelnen Paradigma oder einer Reihe eng
verwandter Paradigmata aus“ (S. 213), d. h., dafl die unterschiedlichen Ansitze doch eine Zugehérigkeit zu einem Paradigma aufweisen;
ansonsten handelt essich um zwei eng verwandte Paradigmata. In deramerikanischen Sozialwissenschaft dominiert das Modernisierungs-
paradigma. Almonds formalisiertes Paradigma (Comparative Politics, Bosten 1966) und Bendix’ historisch orientiertes Paradigma (,, Tra-
dition and Modernity Reconsidered*, in: Comparat. Stud. Soc. Hist., 1967) wiren nach Kuhns Wissenschaftstheorie zwei eng verwandte

N

392

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine der fiihrenden neomarxistischen Schulen in der Bundesrepublik, deren Vertreter sich in
der Zeitschrift ,,Probleme des Klassenkampfes (ProKla) artikulieren, wird unter den So-
zialwissenschaftlern ein ,,Zirkel der Ableiter” genannt. Diese Neomarxisten reduzieren die
Gesellschaft auf eine Bewegung des Kapitals, die nur begrifflich erfafit werden kann. Diese
Bewegung ist ,,das Wesen*, Hegelisch ausgedriickt, aus dem alle ,,Erscheinungen* als Epi-
phinomene kategorial abgeleitet werden konnen, daher die Bezeichnung ,,Ableiter. Die
Methode der Kapitalableiter, nach der Ideologie aus der Bewegung des Kapitals abgeleitet
werden kann, ist zwar nicht vulgirmarxistisch wie die Methode des Sowjetmarxismus, die
die ganze Weltgeschichte auf eine Aufeinanderfolge von Produktionsweisen (Urgesellschaft,
Sklavenhaltergesellschaft, Feudalismus, Kapitalismus, Kommunismus) reduziert. Doch zur
Erklirung von Ideologien erweist sie sich als unfihig, weil Ideologien sich nicht begrifflich
ableiten lassen.

Im Gegensatz zu den skizzierten wissenschaftlichen Richtungen gehen wir davon aus; daf§
Ideologie zwar stets im Kontext sozialer Evolution steht, ohne sie jedoch deshalb auf diese
reduzieren zu miissen. Unter sozialer Evolution verstehen wir die Totalitit der Gesellschaft,
wobei wir hier den Totalititsbegriff der Frankfurter Schule iibernehmen. (Vgl. Christel
Beier, Zum Verhiltnis von Gesellschaftstheorie und Erkenntnistheorie. Untersuchungen
zum Totalititsbegriff in der kritischen Theorie Adornos, Frankfurt/M. 1977.)

Ideologie kommt nicht aus dem Jenseits und hat kein autonomes Dasein; ohne die soziale
Evolution, der sie entspringt, bleibt sie unerklarlich. Aber Ideologien sind keine Reflexe auf
die soziale Evolution. Wir weisen also die vulgarmarxistische These, nach der das Bewufit-

sein das Sein widerspiegelt, vehement zuriick. Denn Ideologien widerspiegeln nicht wie Au-
tomatismen die soziale Evolution. Obwohl Ideologie im Konext sozialer Evolution steht,

obwohl sie ein Bestandteil der Gesellschaft ist, hat sie eine immanente Struktur, die nur fiir
sich alleine begriffen werden kann: Ideologie- und Sozialstruktur stehen in einem dialekti-
schen und nicht in einem schematischen Kontext, so daff Ideologie sich nicht auf einen
Uberbau reduzieren lifit, der aus dem Unterbau abgeleitet werden kann. Aber Ideologien
fallen nicht vom Himmel, so dafl ihre eigene Struktur keine autonome ist, weshalb wir nicht
nur marxistische Ableitungen, sondern auch das ,,normativ-subjektivistische Vorurteil* zu-
riickweisen.

2) Das Ideologie-Problem in den auflerokzidentalen Gesellschaften

Unsere Aussage, daf} Ideologie stets im Kontext sozialer Evolution steht, bezieht sich auf
eine endogene gesellschaftliche Konstellation mit eigener sozialer Dynamik. Die europii-
sche Geschichte veranschaulicht diesen Zusammenhang. Aber die meisten auflerokzidenta-
len Gesellschaften, deren Geschichte seit der kolonialen Penetration fremdbestimmt ist, ver-
fugen nicht mehr iiber indegene, der eigenen sozialen Dynamik entsprungene Gesellschafts-
formationen, zu denen auch Ideologie als Bestandteil ja gehoren konnte. Wir finden hier
keine Ideologie mehr, die alleine aus der indegenen sozialen Dynamik erklirbar ist. Diese
Erkenntnis hat weitreichende Folgen fiir das Studium derIdeologienin den auflerokzidenta-
len Gesellschaften.

Durch die koloniale Penetration wurden die Sozialstrukturen auflerokzidentaler Gesell-
schaften deformiert und gewaltsam in den sich konstituierenden Weltmarkt integriert; ihre

Modernisierungsparadigmata. Vgl. auch den Aufsatz von G. Hauck in Handbuch 2, Unterentwicklung von B. Tibi und V. Brandes, Koln
1975, S. 36 - 63 iiber die Modernisierungstheorie.
6 Vgl. zur Diskussion die Texte in dem Band von D. Senghaas (ed.) Imperialismus und strukturelle Gewalt, Frankfurt/M. 1973

393

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

autochthonen Kulturen wurden auch zerstort.” Das gesamte Sozialgefiige in den Landern
der Dritten Welt kann ohne die Beriicksichtigung dieses Kontextes nicht adidquat begriffen
werden. In das Denken der Betroffenen, der Kolonisierten, geht das Problem der Kolonisa-
tion und der damit verbundenen Zerstoérung der eigenen Lebensformen voll ein. Dies macht
eine neue Bestimmung des Ideologiebegriffes zwingend, wenn man Ideologien in den aufler-
okzidentalen Gesellschaften untersuchen will.

Die Spaltung der Sozialwissenschaft in eine marxistische, auf dem Uberbau-Unterbau-
Schema basierende objektivierende, und in eine aus dem ,,normativ-subjektivistischen*
Vorurteil hervorgegangene Betrachtungsweise begegnet uns wieder beim Studium der Ideo-
logien in den auflerokzidentalen Gesellschaften: Stringente Marxisten, die mit der Ablei-
tungsmethode arbeiten, konzentrieren sich auf Sozialstrukturanalysen und vernachlissigen
das Studium der auflerokzidentalen Kulturen; sie rechtfertigen dies mit Hinweisen auf die
Zugehorigkeit dieses Komplexes zum Uberbau, der ja aus dem fiir die Analyse primiren Un-
terbau abgeleitet werden konne. Vulgire Marxisten verwandeln den Marxismus in ein Fiinf-
stadienmodell der Aufeinanderfolge von Produktionsweisen. Hiernach befinden sich die
auflerokzidentalen Regionen unserer Welt in der feudalistischen Phase und kénnen die kapi-
talistische Phase durch einen nicht-kapitalistischen Weg liberspringen. Die Ideologien lassen
sichnachdieser Betrachtungsweise in reaktionire, die Feudalstrukturen konservierende und
in fortschrittliche, sich fiir den nicht-kapitalistischen Entwicklungsweg einsetzende ideolo-
gische Systeme unterteilen.8

Beim Vergleich mit dieser simplen Ideologie-Deutung konnen soziologische, kulturanthro-
pologische und politikwissenschaftliche Deutungen als differenzierter erscheinen: wir fin-
den hier ausgedehnte Expertisen iiber die auflerokzidentalen Kulturen und iiber die ihnen
inhdrenten ideologischen Phinomene. Doch vermogen diese Theoreme auch keine stringen-
ten Erklirungen dieser Phinomene zu liefern.

In der Ethnosoziologie und in der Kulturanthropologie werden die auflerokzidentalen Le-
bensbereiche als ,,primitive Kulturen* (Malinowski, Evans-Pritchard)?, als ,,Urformen der
Kultur“ (Benedict)!® gedeutet. Die dortigen Menschen werden als ,,Naturvélker” (Miihl-
mann)!! oder als ,,Randvolker der Statistik* im Gegensatz zu den europiischen ,,Kernvél-
kern der Dynamik“12 dargestellt. Der Prozef§ der Zerstorung der auflereuropaischen Kultu-
ren wird als Beginn eines exogen induzierten Kulturwandels, als Akkulturation interpre-

7 Vgl. Roy Preiswerk, Entwicklungshilfe als Kulturbegegnung, Freiburg i. Ue. o. J.
Es versteht sich, dafl diese Zerstorung der auflerokzidentalen Kulturen nicht vollstindig, sondern je nach Region teilweise, bzw. weitge-
hend geschehen ist. Als Beispiel dafiir kénnen wir den Bereich des autochthonen Rechts, das ja ein Teil der Kultur ist, zur Illustration her-
anziehen. Brun-Otto Bryde zeigt beispielsweise, dafl die afrikanischen Rechtssysteme ,,durch europiische Vorbilder bestimmt sind*
(»»Rezeption europiischen Rechts und autozentrierte Rechtsentwicklung in Afrika“, in: Afrika Spectrum, 2/1977, S. 117 - 130) und nennt
diesen Sachverhalt ,,juristische Kolonisierung Afrikas*.

8 Vgl B. Tibi, ,,Zur Kritik der sowjetmarxistischen Entwicklungstheorie®, in: B. Tibi/V. Brandes (ed.), Unterentwicklung Hand-
buch II Politische Okonomie, Koln 1975, S. 64 - 86.
9 E.E. Evans-Pritchard, Theorieniiber primitive Religionen, Frankfurt/M. 1968 und B. Malinowski, Geschlechtund Verinderung in
primitiven Gesellschaften, Reinbek/Hamburg 1962.
DerBegriff ,,primitiv* wird hier nicht in seiner Bedeutung inder Umgangssprache, sondern im ethnologischen Sinne verwendet. ,,Primi-
tive Kulturen* sind nach der von der Evolutionstheorie geprigten Anthropologie noch in einem anfinglichen Entwicklungsstadium im
Gegensatz zu den entwicklungsmifig fortgeschrittenen Kulturen. (Vgl. G. Leclerc, Anthropologie und Kolonialismus, Miinchen 1972).
Wirmiissen hierauch differenzierend einschrinken: nichtalle auflerokzidentalen Kulturen werden in der Anthropologie unter ,,primi-
tiven Kulturen* subsumiert. Als Beispiel konnen wir diearabisch-islamische Kultur anfiihren, deren Zugehérigkeit zu den Hochkulturen
von den Anthropologen nicht angezweifelt wird (ausgenommen sind natiirlich die Studien iiber die arabischen Beduinen).
10 Ruth Benedict, Urformen der Kultur, Hamburg 19634.
11 W. E. Miihlmann, Rassen, Ethnien, Kulturen. Moderne Ethnologie, Neuwied 1964, S. 121 ff.
12 R F.Behrendt, Soziale Strategie fiir Entwicklungslinder, Entwurf einer Entwicklungssoziologie, Frankfurt/M. 1965, S.11ff.; Zur
Kritik und Auseinandersetzung mit Behrendt vgl. B. Tibi, Nationalismus in der Dritten Welt am arabischen Beispiel, Frankfurt/M.
1971, S. 33 ff.

394

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiert.13 ,,In diesem Falle vollzieht sich ein Prozeff der Nachahmung und Ubernahme ur-
spriinglicher fremder Kulturelemente in die eigene Kultur durch deren ,diffusion‘, wobei die
eigene Kultur unter Umstinden tiefreichende und umfassende Wandlungen durchmachen
kann‘14, meint der Akkulturationstheoretiker Behrendt, der im Nationalismus, dem ein-
flufireichsten ideologischen Element in der Dritten Welt, eine akkulturative Ideologie sieht.
Anthropologen konzentrieren sich dagegen auf die, ebenfalls von ihnen dem exogen indu-
zierten Kulturwandel (Akkulturation) zugeordneten, ,,Chiliasmus-Nativismus-Nationa-
lismus‘“-Ideologien der vom ,,Cargo-Komplex‘ beladenen auflereuropiischen ,,ethnogra-
phischen Gesellschaften*15. Diese europiische, immer noch in der kolonialen Tradition tief
verankerte Methode1®, auflereuropiische Ideologien zu studieren, finden wir in der nicht
kolonial belasteten amerikanischen Sozialwissenschaft nicht, die zwar die europiische Tra-
dition des Evolutionismus iibernimmt, aber nicht mehr den ,,zivilisierten* Volkern vorbe-
hilt, sondern fiir die ganze Menschheit gelten lift. In der amerikanischen Sozialwissenschaft
herrscht die Modernisierungstheorie mit ihrem schiefen Begriffspaar: Traditionalismus-
Modernismus?? vor. Bei der Unterentwicklung handeltes sich danach lediglich um eine Pha-
senverschiebung zwischen den europiischen, bereits modernen, und den auflereuropii-
schen, noch traditionellen, bestenfalls transitorischen (Ubergangsstadium) Gesellschaften.
Das Studium der auflerokzidentalen Ideologien wird auch hier domestiziert. Es gibt nur tra-
ditionelle, transitorische oder moderne Ideologien.8 Andert sich die Ideologie, dann dndert
sich die Gesellschaft. Die soziale Evolution wird auf einen Wandel der Wert- und Normsy-
steme reduziert. Hier wird das ,,normativ-subjektivistische Vorurteil* deutlich.

Weder die marxistische Uberbau-Konzeption und ihre vulgarmarxistische Variante (So-
wjetmarxismus), noch die Fiille ethnosoziologischer und kulturanthropologischer Theo-
rie-Ansitze, noch die modernisierungstheoretischen Ansitze konnten sich bei unserer
mehrjihrigen Forschung iiber Dekolonisationsideologien als hilfreich erweisen. Die Uber-
bau-Konzeption ist zu schematisch, die Kulturanthropologie ist europazentrisch, sie steht in
der kolonialen Tradition; die Modernisierungstheorie ist unilinear und normativ-subjektivi-
stisch.

3) Islam und Nationalismus als Ideologien im modernen Orient

Wie in den iibrigen Teilen der auflerokzidentalen Welt wird die Geschichte des modernen
Orients durch die Begegnung mit Europa im kolonialen Kontext eingeleitet. Zu Recht datie-
ren Historiker den Beginn dieser Geschichte mit der Napoleon-Expedition nach Agypten im
Jahre 1798.19

13 Hierzu B. Tibj, ,,Akkulturation, Verwestlichung, Modernisierung und auswirtige Kulturpolitik®, in: Zeitschrift fiir Kulturaus-
tausch, Bd. 24 (1974), H. 1, S. 10 - 17.
14 Behrendt, (Anm. 12), S. 116.
15 Miihlmann, (Anm. 11), S. 321 ff., 353 ff.
Miihlmann giltalsder einflufireichste deutsche Ethnosoziologe und Anthropologe. Fiirihnistder Nationalismus der aufierokzidentalen
Gesellschaften ein , Exportartikel aus Europa®, eine ,,ideologische Superstruktur ohne das realsoziologische Substrat*. Diese aus Europa
importierte Superstruktur verschmelzt sich mit einer einheimischen Infrastruktur, mit dem ,»Nativismus®, worunter Miithlmann den
»»Selbstausdruck der Eingeborenen* versteht. Aus der Verbindung von Nationalismus und Nativismus gehen chiliastische Gerechtigkeits-
ideologien hervor, zumal Mithlmann glaubt, daf das Denken des von ihm (in europazentrischer Manier) zum ,,Eingeborenen® degradier-
ten auflerokzidentalen Menschen ,,gerne die Gestalt einer neuen Manifestation der schopferischen ,Urzeit* annimmt, mit der Wiederkehr
von Heilbringen und Ahnen. So wird das Konzept einer gliicklicheren Zukunft identisch mit der ,Urzeit‘, Urstand und Endstand fallen zu-
sammen®. Fiir den Europazentristen Miihimann sind die Emanzipationsbestrebungen der auferokzidentalen Menschen als ,,»Cargo-
Komplex der Schlechtweggekommenen® zu werden.
16 Dies weist nach: Gérard Leclerc, Anthropologie und Kolonialismus, Miinchen 1973.
17 Vgl.dasentsprechendeKap. bei W. L. Biihl, Evolution und Revolution. Kritik der symmetrischen Soziologie, Miinchen 1970, S. 73
ff.; vgl. auch meine Kritik in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie, 1973/2, S. 277 - 282.
18 Vgl. Paul E. Sigmund (ed.), The Ideologies of Developing Nations, New York 19672.
19 Vgl. dazu I. Abu-Lughod, Arab Rediscovery of Europe. A Study in Cultural Encounters, Princeton, N. J. 1963.

395

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ideologien, die wihrend dieser vergangenen knappen zwei Jahrhunderte entstanden sind,
werden von europiischen Autoren stets auf den Einflufl Europas zuriickgefiihrt. Der Berli-
ner Orientalist Walther Braune duflerte sich in einer filhrenden Publikation ironisch iiber
solche Autoren, als er schrieb, zu erkliren, dafl der arabische Nationalismus ,,auf europii-
schen Einflufl zuriickzufiihren sei, heiffit Datteln nach Basra tragen. Selbstverstindlich ist der
arabische Orient in dieser Frage wie fast in jeder anderen modernen von abendlindischem
Denken beriihrt. Aber Einfliisse werden immer nur wirksam, wenn die Bedingungen zu ih-
rer Aufnahme und Verarbeitung gegeben sind“20.

Haben wir auf der einen Seite europazentrische Autoren, die die europiische koloniale Pene-
tration als kulturelle Mission verbramen und die auflerokzidentalen Ideologien auf den eu-
ropiischen Einfluff zuriickfiihren, dann sehen wir doch auf der anderen Seite den nationali-
stisch bzw. religios iiberlagerten'Widerstand der Kolonisierten, die den europiischen Einfluf}
auf ihre Ideologien bestreiten. In Afrika ist die Ideologie der Négritude, die die Afrikanitit
und Authentizitit beweisen will, sicherlich ein Produkt der Akkulturation, wenngleich
nicht im Sinne europazentrischer Kulturanthropologen?!. Im arabischen Orient ist der mo-
derne Islam, dessen Vertreter stets Anklagen gegen die europiische Invasion fithren, ohne
den europiischen Kolonialismus undenkbar. Mit Recht nennt die amerikanische Ofientali-
stin Nekki Keddie das Werk des fithrendsten islamischen Modernisten, Afghani, ein ,, Isla-
mic Response to Imperialism22. In dem Werk von Afghani finden wir eine Verbindung sei-
ner Lektiire von Guizots ,,Histoire de la Civilisation en Europe® und von Ibn Khalduns
,»Muqaddima“ (Prolegomena), d .h. zugleich einen europiischen und einen klassisch-arabi-
schen Einfluf}. Von Guizot iibernimmt Afghani die Idee, daf} die moralische Verfassung der
Subjekte fiir die Entwicklung jeder Zivilisation ausschlaggebend sei, und verbindet sie mit
der Idee von Ibn Khaldun?? iiber die Asabiyya, iiber die Gruppensolidaritit, als Erkla-
rungsmuster fiir den Aufstieg und Verfall von Kulturen. Fiir Afghani hat die Ideologie des is-
lamischen Modernismus fiir die Stirkung der moralischen Verfassung der Muslime durch die
Schaffung einer Gruppensolidaritit zu kimpfen, damit diese auf die koloniale Herausforde-
rung addquat reagieren und gestirkt hervorgehen kann.

Wenn wir uns diese Ideologie des islamischen Modernismus anschauen und sehen, daf} sie
zugleich Momente der modernen europiischen und der klassisch-arabischen Kultur enthilt,
dann koénnen wir die Position der islamischen Apologeten nicht ibernehmen, wonach der
Islam eine konstant bleibende Kultur sei. Der Islam ist eine Ideologie, und er ist wie jede
Ideologie historisch wandelbar; er steht im Kontext sozialer Evolution, wie wir einleitend
die Ideologie bestimmt haben. Der urspriingliche Islam lifit sich, wie der franzdsische Reli-
gionssoziologe Rodinson in seiner Mohammed-Biographie gezeigt hat, im Kontext der da-
maligen historischen Epoche erkliren, als die Araber als ,,S6ldner oder als Hilfstruppen die
unerlaflliche Stiitze der grofien Reiche“24 waren: Byzanz und sein arabisches Satellitenreich
der Ghassaniden; das Sassaniden-Perserreich und sein arabisches Satellitenreich der Lach-
miden. Die damaligen Araber hatten angesichts der sozialen Evolution wihrend jener Epo-
che das Bediirfnis nach ,,einem arabischen Staate, der von einer arabischen Ideologie geleitet
und den neuen Verhiltnissen angepafit war‘25. Damit war die Geburt des Islam verbunden.

20 Walther Braune, ,,Die Entwicklung des Nationalismus bei den Arabern®, in: R. Hartmann (ed.), Beitrige zur Arabistik, Semitistik
und Islamwissenschaft, Leipzig 1944, S. 425 ff., hierzu S. 447.

2l Zur Négritude vgl. B. Tibi, ,,Romantische Entwicklungsideologien in Afrika®, in Blatter fiir deutsche und Internationale Politik,
Bd. 18 (1973, H. 5 und H. 6, S. 538 - 552 und S. 645 - 656.

22 Nekki Keddie, An Islamic Response to Imperialism, Berkeley-Los Angeles 1968, sowie ihre Afghani-Biographie: Sayyid Jamal
ad-Din ,,al-Afghani, Berkeley-Los Angeles 1972.

23 Vgl. Heinrich Simon, Ibn Khalduns Wissenschaft von der menschlichen Kultur, Leipzig 1959.

24 Maxime Rodinson, Mohammed, Luzern 1975, S. 44.

25 Ibid., S. 45.

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aber der moderne Islam muff sich unter anderen Bedingungen gegen die Herausforderung
der europiisch-biirgerlichen Kultur und deren koloniale Expansion wehren. Rodinson, der
in seiner zitierten Mohammed-Biographie und in seinem spiteren Buch ,,Islam und Kapita-
lismus‘26 die historische Vermittlung und Wandlung einer Ideologie am islamischen Beispiel
aufzeigte und seinen Versuch als marxistisch begriff, mufite Angriffe auf seine Arbeit nicht
nur von islamischer Seite, sondern auch von deduktionistischen Marxisten hinnehmen, fiir
die der Islam lediglich ein Uberbau-Phinomen ist, was wir hier wie jede andere Schematisie-
rung ablehnen. Rodinson schrieb damals in seiner Einleitung vorbeugend; ,,Die Marxisten,
Marxisierer, Demi-Marxisten und Pseudo-Marxisten . . . so zahlreich in der Dritten Welt
wie in der europiischen Linken, werden enttiauscht sein, daf§ hier Positionen fehlen, von de-
nen sie zu glauben gewohnt sind, daf§ sie vom Begriff des Marxismus selbst untrennbar
sind“?7,

Gewifl war der islamische Modernismus eine progressive Ideologie, insofern er in antikolo-
nialistischer Absicht mobilisierte. Doch mufite er einer anderen Ideologie den Platz raumen,
die dem spateren Abschnitt der damaligen Epoche, Ende des 19. Jahrhunderts, angepafiter
war. Die Araber wollten sich von der osmanischen Herrschaft befreien und vom osmani-
schen Reich loslésen. Aber dieideologische Legitimitit dieses Reiches basierte auf der Ideo-
logie des Islams, weshalb diese Idologie nicht als Basis fiir dessen Bekampfung geeignet war.
Diese Situation erklirt die Annahme einer Ideologie, die in Europa entstanden ist. In der aus
Nationalstaaten bestehenden Weltgesellschaft und auch in den einzelnen nach nationalstaat-
licher Autonomie strebenden Regionen waren die Bedingungen zur Aufnahme dieser neuen
Ideologie vorgegeben, um noch einmal Walther Braune zu zitieren. Es war die Ideologie des
Nationalismus.

Wie der islamische Modernismus in seinem historischen Kontext, so war auch der arabische
Nationalismus eine progressive Ideologie, insofern er gegen ein religios-despotisch-orienta-
lisches Reich gerichtet war. Der frithe arabische Nationalismus war liberal, anglo- und fran-
kophil, daer von verwestlichten Intellektuellen getragen wurde, die aus englischenund fran-
z6sischen Bildungsanstalten hervorgegangen und stark von der europiischen Aufklirung
beeinfluflt waren. Als die Kolonialmichte, Grofibritannien und Frankreich, den arabischen
Orient kolonial eroberten, erlebten diese friihen liberalen arabischen Nationalisten einen
Schock, der zu einer Hinwendung zum volkischen Nationalismus fiihrte, der vor allem
durch den als ,, Theoretiker des arabischen Nationalismus* bis zu seinem Tod 1968 gefeier-
ten Piadagogen Sati Hustri, dessen volumindses Werk die umfassendste literarische Quelle
des arabischen Nationalismus bis heute noch ist, literarisch geprigt wurde.272

An diesen Beispielen sehen wir, daff eine Ideologie sich entwickelt, an Boden gewinnt und
einflufireich wird, wenn der Prozef der sozialen Evolution sie fordert. Dies geschieht aber
nur, wenn die Ideologie ein Ausdruck ihrer Zeit ist. Diese Aussage rechtfertigt aber die Re-
duktion der Ideologien auf ein Uberbauschema nicht. Wir stellen lediglich ein dialektisches
Verhiltnis zwischen den Ideologien und der sozialen Evolution fest. Hinzu kommt, daf§
nicht jede Ideologie ein Ausdruck ihrer Zeit ist. Es entstehen Ideologien, die sich nur imma-
nent deuten lassen. Dies geschieht nicht selten. Daher schlieflen wir uns dem bereits zitierten
Plidoyer von Helmuth Plessner gegen jede technische Umdeutung des Ideologiebegriffes zu
unverbindlichem Gebrauch und gegen die Loslsung dieses Begriffes aus seinem urspriingli-
chen Ideenverband an.

26 Maxime Rodinson, Islam und Kapitalismus, Frankfurt/M. 1971, und dazu meine Rezension in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilo-
sophie, 1/1973, S. 155 - 158.

27 Rodinson (Anm. 26), S. 14.

27a Hierzu ausfiihrlich, B. Tibi, Nationalismus in der Dritten Welt am arab. Beispiel, Frankfurt 1971.

397

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4) Die Ideologie des arabischen Sozialismus und die arabische Rezeption des Marxismus:

Die arabischen kommunistischen Parteien gehoren zu den iltesten politischen Organisatio-
nen des zeitgendssischen arabischen Orients?8; sie sind ilter als die politisch-organisatori-
schen Manifestationen der Ideologie des arabischen Sozialismus. Dennoch werden wir mit
den letzteren beginnen, da, wie wir noch sehen werden, die arabischen kommunistischen
Parteien eine Quantité négligeable im modernen Orient waren und noch sind, und auch, weil
die arabische Rezeption des Marxismus, wie wir zeigen werden, nicht mit diesen Parteien
zusammenhingt.

Die erste arabische Schrift iiber den Sozialismus stammt aus der Feder des agyptischen Intel-
lektuellen Salamah Musah; sie erschien 1913 in Kairo.22 Doch der Begriff des arabischen So-
zialismus biirgert sich erstdurch das Wirken des Begriinders der Ba’th-Partei, die sich eine
arabisch-sozialistische Partei nennt und heute in Syrien und in dem Iraq herrscht, Michel
Aflaq, ein.3% Diese Ideologie ist, wie ihre spitere Gegenideologie des nasseristischen arabi-
schen Sozialismus, stark populistisch und begreift sich in erster Linie als nationalistisch. Das
Studium dieser Ideologie und ihrer zahlreichen Spielarten fithrt zum Ergebnis, daf§ sie sich
als eine populistische Gerechtigkeitsideologie charakterisieren lafit.

Eine Aussage eines durch die Lektiire von Sartre sich zum Marxismus hinwendenden fiih-
renden arabischen Sozialisten, die wir ausfiihrlich zitieren werden, faflt das zusammen, was
in einer umfangreichen Literatur zum arabischen Sozialismus zum Ausdruck gebracht wird:
»50 haben wir den Weg des nationalistisch interpretierten Sozialismus beschritten. Befragt
iiber den Inhalt unseres Sozialismus, antworteten wir: unser Sozialismus ist ein arabischer,
ein nationalistischer, kein internationalistischer. Und wenn wir iiber die Differenz zwischen
unserem Sozialismus und dem Kommunismus befragt wurden, so antworteten wir: unser
Sozialismus bekennt sich zum Geist und zur Materie. Den Spiritualismus begriffen wir als
idealistischen Wert, nach dem wir Pubertire strebten, und unseren Sozialismus verstanden
wir als einen, der sichdem ganzen Volk und nichtnur dem Proletariat widmet. Wir glaubten,
daf} das Klassenbewufltsein dem Nationalbewufitsein und der arabischen Einheit wider-
spricht; unser Sozialismus — so betonen wir — bejaht das kleine Privateigentum und das Erb-
recht . . .“31, Das Studium der zahlreichen ideologischen Manifestationen des arabischen
Sozialismus belegt, daf} dieses angefiihrte Zitat den zentralen Inhalt dieses Schrifttums und
der darin dokumentierten Rhetorik wiedergibt. Diese Ideologie, die die arabische Jugend
und die Intellektuellen mobilisieren konnte, wurde spiter zur Herrschaftslegitimation von
den autoritiren arabischen Militirregimen in Syrien, Agypten und dem Iraq herangezogen.
Mit dieser Entwicklung der Ideologie von einer mobilisatorischen zu einer herrschaftslegi-
timierenden hingt die Hinwendung der arabischen Intellektuellen zum Marxismus zusam-
men. Seit dem Beginn der sechziger Jahre und besonders seit der arabischen Niederlage im
»»Sechs-Tage-Krieg* im Jahre 1967 konnen wir literarisch das Erscheinen zahlreicher arabi-
scher Schriften zum Marxismus und zugleich eine rege Ubersetzungsaktivitit von Werken
marxistischer Klassiker ins Arabische beobachten.

Hier dringtsich die Frage auf, weshalb eine arabische Rezeption des Marxismus erst in den
sechziger Jahren stattgefunden hat, obwohl im arabischen Orient kommunistische Parteien
seit den zwanziger Jahren wirken. Wir haben schon eine Antwort angedeutet, als wir einlei-

28 Vgl. M. S. Agwani, Communism in the Arab East, Bombay 1969.

29 Eine englische Ubersetzung findet sich in dem Dokumentations-Band von S. Hanna/G. Gardner (ed.), Arab Socialism. A Docu-
mentary Survey, Leiden 1969.

30 Zur Ba’th-Partei vgl. jetzt Horst Mahr, die Ba’th-Partei. Portrait einer panarabischen Bewegung, Miinchen 1971.

31 George Tarabischi, ,,Sartre und die arabische Marx-Rezeption®, in: B. Tibi (ed.), die arabische Linke, Frankfurt/M. 1969, S. 161 ff,
hierzu S. 162.

398

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tend zu diesem Abschnitt schrieben, daf} diese Parteien eine Quantité négligeable waren und
noch sind. Den Hinweis auf die politische Repression wiirde der Kenner als Erklirung fiir
diesen Sachverhalt zuriickweisen. Wir haben mehrfach im Anschlufl an Walther Braune her-
vorgehoben, daf} eine Ideologie erst dann politisch wirksam wird, ,,wenn die Bedingungen
zu ihrer Aufnahme und Verarbeitung gegeben sind*“. Die arabischen kommunistischen Par-
teien wollten den arabischen Orient mit einer Ideologie politisieren, fiir die es keinen Boden
gab: mit dem leninistischen auf die Verhiltnisse des zaristischen Ruf$lands zugeschnittenen
und somit deformierten Marxismus. Die arabischen Kommunisten wollten die ,,Vorhut der
Oktober-Revolution* im Orient sein und blieben dadurch eine Quantité négligeable, weil
der Orient andere Probleme hatte, die sie nichtbegriffen. Ein ehemaliges arabisches Mitglied
der fiihrendsten arabischen Kommunistischen Partei Syriens beschrieb den arabischen
Kommunismus so: ,,Im allgemeinen ist der arabische Kommunismus charakterisiert durch
die absolute, Trennung von Theorie und Praxis sowie durch eine tiefe Kluft zwischen dem
_allgemeinen Dogma und der jeweiligen praktischen Titigkeit. Die Treue zu den Prinzipien
verwandeltsich in einen erstarrten, substanzlosen Dogmatismus, und die politische Elastizi-
tit miindet in einen grenzenlosen Opportunismus*.32
Ehemalige Ba’thisten, Nasseristen, Nationalisten und Liberale, die besonders seit der arabi-
schen Krise nach der totalen Niederlage im Juni-Krieg 1967 auf Sinnsuche waren33, wenden
sich nun dem Marxismus zu und fordern dessen Arabisierung. Einer der Verfechter dieser
Richtung, der ehemalige Ba’thist Hafez, sah aber sehr friih die Holzwege der arabischen
Marxismus-Rezeption, als er schrieb: ,,Weil die Verbreitung des Marxismus nicht durch die
theoretische und politische Praxis der arabischen kommunistischen Parteien zustande kam,
sind die gefihrlichen Auswirkungen des sozialistischen Bewufitseins der arabischen Massen
nicht der starre Dogmatismus oder der Pragmatismus, sondern die kleinbiirgerlichen eklek-
tizistischen Tendenzen, die den wissenschaftlichen Sozialismus von seinen geistigen und
kulturellen Wurzeln trennen und ihn seines kritischen, revolutioniren und wissenschaftli-
chen ideologiekritischen Inhaltes entledigen®34.
Um diese Aussage zu interpretieren, scheint es uns wichtig, auf einen trivialen Hinweis des
franzésischen Marxisten Garaudy aufmerksam zu machen, daf nimlich der Marxismus eine
europiische Theorie mit einer abendlindischen Tradition sei. Diese Trivialitit fiihrt aber
Garaudy zu einer substantiellen Aussage, die den arabischen Orient betrifft: Garaudy pli-
diert dafiir, dafl der Marxismus sich nicht auf die abendlindische Tradition beschrinken
darf; ,,tite er dies, wiirde er einseitig abendliandisch, und bestimmte Dimensionen des Men-
schen wiirden ihm entgleiten®, warnt Garaudy und fiihrtein Beispiel aus dem Orient fiir sein
Pliadoyer an: ,,Ein Algerier mohammedanischer Bildung kann zum wissenschaftlichen So-
zialismus auf anderen Wegen kommen als durch Hegel, Ricardo oder Saint-Simon: seinen
utopischen Sozialismus hat er in der Karmaten-Bewegung gehabt, seine rationalistische und
dialektische Tradition begriindet er mit Averroes, den Vorliufer des historischen Materia-
lismus sieht er in Ibn Khaldun; mit diesen Traditionen vermag er den wissenschaftlichen So-
zialismus anzureichern*35. Die sichauflerhalb des orthodoxen Kommunismus vollziehende
arabische Rezeption des Marxismus war sich dieser von Garaudy pointierten Dimension
nicht bewufit; die Triger dieser Rezeption waren vorwiegend verwestlichte arabische Intel-
lektuelle, die nie oder selten die Werke ihrer eigenen Kultur kannten und Ibn Khaldun, Avi-

32 Elias Morkus, ,,Die Lehren der Erfahrung®, in B. Tibi (Anm. 31), S. 46 ff., hierzu S. 49 f.

33 Vgl. B. Tibi, ,,Von der Selbstverherrlichung zur Selbstkritik. Zur Kritik des politischen Schrifttums der zeitgenossischen arabischen
Intelligenz*, in: Die Dritte Welt, Bd. 1 (1972), H. 2, S. 158 - 184,

34 ]. Hafez, ,,Arabisierung des Marxismus®, in Tibi, (Anm. 31), S. 112 ff, hierzu S. 112 {.

35 Roger Garaudy, Marxismus im 20. Jahrhundert, Reinbek/Hamburg 1969, S. 31.

399

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

cenna oder Averroes je lasen. Eine Arabisierung des Marxismus fand somit nicht statt. Die
arabischen Militirregime, die sich von der Verunsicherung der Juni-Niederlage 1967 schon
zu Beginn der siebziger Jahre erholten und eine Roll-Back-Periode einleiteten36, konnten
sehr schnell diesen literarischen revolutioniren Aufschwung beenden. Der Libanon war vor
dem Biirgerkrieg das einzige arabische Land, das demokratische Grundrechte zulief und
keine Zensur kannte. Deshalb wurde die arabische Rezeption des Marxismus literarisch in
zahlreichen Biichern und Zeitschriftenaufsitzen dokumentiert, die im Libanon erschienen
sind. Die Einfithrung der Zensur nach der syrischen militirischen Okkupation ist zugleich
literarisch das Ende dieser Rezeption.

Nun sind Ideologien nichtnur Systeme vonIdeen, die sich durch Druckerschwirze verewi-
gen und wirksam werden. Ideen werden wirksam, wenn ein Zusammenhang zwischen ihnen
und dem Prozef} der sozialen Evolution besteht. Die arabische Rezeption des Marxismus
wurde aber von verwestlichten Intellektuellen getragen, die es versiumt haben, die von ih-
nen rezipierten Gedanken mit Inhalten des Prozesses der sozialen Evolution im Orient zu
verbinden, weshalb sie ohne Wirkung blieben. Diese Erkenntnis wird uns zu einer Wieder-
aufnahme unserer Diskussion iiber das Ideologieproblem im allgemeinen und in den aufier-
okzidentalen Gesellschaften im besonderen fiihren.

5) Das Ideologie-Problem in auflerokzidentalen Gesellschaften als Gegenstand der Ent-
wicklungssoziologie und der Internationalen Politik:

Wir haben einleitend bei unserem Versuch der Begriffsbestimmung im Anschluff an Hel-
muth Plessner hervorgehoben, dafl wir die Unterteilung der Gesellschaft in zwei Sphiren im
Rahmen eines Uberbau-Unterbau-Schemas ablehnen, und dafl wir folgerichtig der Reduk-
tion der Ideologie auf eine Uberbaustruktur kritisch gegeniiberstehen. Gleichzeitig haben
wir keinen Zweifel daran gelassen, dafl wir die Ideologie stets im Kontext sozialer Evolution
sehen, ohne sie allerdings aus der Okonomie ableiten zu miissen. Obwohl wir keine marxi-
stische Position vertreten, folgen wir dem franzdsischen marxistischen Religionssoziologen
Rodinson, wenn er darauf besteht, dafl Ideologien ,,soziale Wurzeln* hahen und nicht,,aus
dem Jenseits kommen“37. Marx hat zwar die dialektische Beziehung zwischen den Sozial-
strukturen und dem Ideenverband gesehen, war aber gewif} kein ,,Ableiter. Der Marxis-
mus ,,s0 wie er im allgemeinen praktiziert wird*, hat darin einen seiner ,,schwerwiegendsten
Mingel . . ., dafl er das ideologische Niveau oder Relais ungentigend beachtet‘38, wie Ro-
dinson selbst sagt, wenngleich er mit Recht hinzufiigt, dafl dieser Mangel die Gegenposition
nicht rechtfertigt, Ideologie ,,als eine primire und autonome Gegebenheit zu betrachten®39.
Wenn Ideologie keine ,,autonome Gegebenheit* ist, dann heifit das aber lingst nicht — und
dies istfiir Marxisten keine Selbstverstindlichkeit —, daff Ideologien sich allein aus der Sozial-
struktur einer Gesellschaft erkliren lassen. Viele Ideen, besonders in der Philosophie und
Kunst, konnen nur immanent begriffen werden, wenngleich sie auch ihre sozialen Wurzeln
haben.

Rodinson unterscheidet im Anschlufl an den Wissenssoziologen Mannheim zwischen
»»ideologischen® und ,,utopischen Ideen*. Insofern utopische Ideen jeweils ein Programm

36 Vgl hieriiber das abschliefende Kapitel in B. Tibi, Militir und Sozialismus in der Dritten Welt, edition suhrkamp, Frankfurt/M.
1973, S. 303 ff.

37 Rodinson, (Anm. 26), S. 261.

38 Ibid., S. 265.

39 Ibid., S. 266.

400

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder eine Intention zur Uberwindung eines Bestehenden enthalten, konnen sie politisch
wirksam werden, wenn es ihnen gelingt, den vorgegebenen Verhiltnissen zu entsprechen.4?
Diese utopischen Ideen nennt Rodinson ,,mobilisatorisch* im Gegensatz zu ,,nicht-mobili-
satorischen Ideen wie kiinstlerische Gedanken philosophische oder wissenschaftliche Ide-
en*l. Dieser Ansatz scheint uns fruchtbar und weiterfiihrend fiir das Studium von Ideologien
in den auflerokzidentalen Gesellschaften zu sein.

Ideologien in diesen Gesellschaften haben auch ihre sozialen Wurzeln. Die Komplexitit be-
steht aber darin, daff diese Wurzeln nicht alleine in einer nationalen Gesellschaft zu finden
sind, wie dies zum Beispiel in Europa der Fall ist, wodurch das Studium von europiischen
Ideologien einfacher wird; denn viele der in der Dritten Welt verbreiteten Ideologien beru-
hen auf einer Rezeption aus Europa im kolonialen Kontext, wie wir am Beispiel des Orients
gesehen haben. Diesen Vorgang nennen Kulturanthropologen einen exogen induzierten
Kulturwandel, also Akkulturation, und verbinden mit diesen Begriffen starke kolonial-eu-
ropazentrische Inhalte. Wir meinen, dafl der Begriff der Akkulturation durchaus in kriti-
schen Analysen verwendet werden kann, wenn es gelingt, ihn von den genannten Inhalten zu
befreien, zumal er die Existenz der Momente zweier Kulturen in derselben Ideologie einer
auflerokzidentalen Gesellschaft, die jeweils zur Untersuchung ansteht, anzeigt.

Insofern Ideologien im Entwicklungsprozefl der auflerokzidentalen Gesellschaften eine im
Sinne Rodinsons mobilisatorische Wirkung im dortigen Entwicklungsprozefl haben, mufl
das Studium der Ideologien dieser Gesellschaften einen zentralen Bestandteil der Entwick-
lungssoziologie bilden. Insofern aber sowohl die Herkunft als auch die mobilisatorische
Wirkung dieser Ideologien sich nicht mehr national domestizieren lassen, sondern in der
Weltgesellschaft eine Basis haben, sollte die Ideologiekritik auch einen zentralen Platz in der
Disziplin ,,Internationale Beziehungen einnehmen.42

40 1Ibid,, S. 259.

41 1Ibid,, S. 261.

42 Vgl. die Kapitel iiber Ideologiekritik in B. Tibi, Internationale Politik und Entwicklungslinderforschung, Frankfurt/M. 1979 (i. E.)
(edition suhrkamp, Bd. 983).

401

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

The Question of Ideology in Non-western Societies
By Bassam TisI

In scientific as well as popular literature ”’ideology“ is used synonymously with ideas. In the
critique of ideology we can observe normative, subjectivist positions interpreting ideas in-
stitutionalized as norms as a determinant of social change. In addition we can observe
materialist analyses treating ideologies within the framework of a base-superstructure
scheme. The author doubts the usefulness of both approaches for the analysis of ideologies in
non-Western societies. He pleads for an approach taking both the immanent structure of
ideology and its relation to social evolution into account. In analysing ideologies in non-
Western societies, the researcher is faced with the problem that here ideologies are the pro-
duct of a process of acculturation and are not simply to be explained from within the context
of the autocthonous society. In view of this social reality, the author attempts to develop a
different approach to non-western ideologies and concludes with a study of the dominant
ideologies of the Middle East: Islam, Arab Nationalism, Arab Socialism, the Arab response
to Marxism. In this way the problems of studying ideologies in non-western societies are il-
lustrated. Theauthor shows why the study of these ideologies must be located in two scien-
tific disciplines: the sociology of development and international relations.

The Judiciary and the Bar in India During the Emergency
By A. G. Nooranr

The Janata Party Government’s assumption of power initiated a series of post-mortems a-
bout the performance of various groups during the emergency. It has been claimed that the
legal profession fared the best and the journalists the worst. Thisappearsto beafairverdictas
far as lawyers and High Courts are concerned, while the record of the Supreme Court, due to
Indira Ghandi’s court packing in 1973 (cf. Sen, Constitutional Storm in India, VRU 1974, p.
33 sq.) has been disappointing. The article discusses in detail the challenges to the emergency
legislation by the legal profession, their successes in the High Courts and their frustration in -
the Supreme Court.

Codes of Conduct for Multinational Corporations in the Light of the Interests of De-
veloping Countries
By ALPHONS STUDIER

The formulation of codes of conduct for multinational corporations is one of the most com-
plex issues that has been discussed within the context of the New International Economic
Order. This task covers, among others, the basic issues of balance of payments, technology
transfer, employment, transfer prices, taxation and information disclosure which were
primarily discussed by the Commission on Transnational Corporations that was created in
1974 under the auspices of the UN-Economic and Social Council. In spite of widespread ex-
pectations that such codes sould help to regulate the activities of multinational corporations
in developing countries, it is sometimes feared these codes could quite on the contrary prove
as ideological means to legitimate these activities. By and large, this objection is true for
?weak codes like the OECD-Guidelines. But on the other hand, codes which are formally
binding legal instruments formulated in precise language could really help strengthening the

389

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391 - am 24.01.2026, 04:14116.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1978-4-391
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

