Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

Frederick Neuhouser

Rousseau and the Idea of a ‘Sick’ Society

Abstract: Using resources from the Second Discourse and the Discourse on Political Econ-
omy, this paper reconstructs various conceptions of social pathology implicit in Rousseau’s
work. It argues that good sense can be made of the idea of a social pathology without re-
lying on unduly medical or organic conceptions of society. Special attention is devoted to
explaining Rousseau’s picture of a “feverish” society, as grounded in “inflamed” forms of
amour-propre.

Keywords: Social Pathology, Rousseau, Social Philosophy

Schlagworter: Soziale Pathologie, Rousseau, Sozialphilosophie

1. Einleitung

Eine bemerkenswerte Eigenschaft der verschiedenen Sozialphilosophien des 18.,
19., und 20. Jahrhunderts ist die zentrale Rolle, die normative Begriffe der Natur
—und nicht nur der menschlichen Natur — in ihren Auffassungen von einer ,guten‘
Gesellschaft gespielt haben.! Es ist allgemein bekannt, dass ,Natur® eine wichtige,
wenn auch eine verwirrende Rolle in dem sozialpolitischen Denken Rousseaus
spielt. An anderer Stelle habe ich behauptet, Rousseaus Berufung auf die Natur
lieSe sich so interpretieren, dass sich der normative Inhalt des Begriffs auf verhalt-
nismafSig unumstrittene Voraussetzungen beschrinkt, die besagen, was Menschen
auf Grund ihrer biologischen Natur geneigt sind, zu suchen und als unverzichtba-
re Bestandteile eines guten Lebens zu betrachten (Neuhouser 2009). In diesem
Aufsatz mochte ich das Verhiltnis zwischen Natur und ethischer Bewertung aus
einer anderen Perspektive betrachten, indem ich die normative Rolle untersuche,
die ein aus der Biologie stammender Begriff — der der Krankheit oder der Patholo-
gie — in seiner Sozialphilosophie spielt. Eine grofSe Anzahl von spiteren Denkern
— man denke zum Beispiel an Hegel, Nietzsche, oder Durkheim - stiitzen sich bei
der ethischen Beurteilung von Gesellschaften auf die Idee der Pathologie. Aber
Krankheitsmetaphern sind auch bei Rousseau zu finden. Sein Diskurs iiber den
Ursprung der Ungleichheit (der ,,Zweite Diskurs“) kann als ein erweitertes Argu-
ment dafiir gelesen werden, dass die moderne Gesellschaft ,krank* ist. Dieser Ein-
druck wird in der ersten Fassung des Gesellschaftsvertrags bestitigt, wenn Rous-
seau verschiedene gesellschaftliche Krankheiten beschreibt und dann seine
Absicht verkiindet, ,aus dem Ubel selbst das Gegenmittel zu gewinnen, das es
heilen wird“ (Rousseau 1995, S. 301; Rousseau 1964, S. 288). In einer neueren

1 Fir Hilfe beim Verfassen dieses Aufsatzes auf Deutsch bin ich Christian Heilbronn sehr dankbar.

628 PVS, 53. Jg., 4/2012, S. 628-645

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

Arbeit habe ich behauptet, Rousseau finde sowohl die Ursache als auch deren
eventuelles Heilmittel in der Leidenschaft der amour-propre, das heifst, in dem
menschlichen Streben danach, eine Stellung in den Augen anderer zu gewinnen
(Neuhouser 2012). Es ist nicht Ziel dieses Aufsatzes zu erkliren, warum die
amour-propre der gefihrlichste und zugleich der vielversprechendste Bestandteil
der menschlichen Natur ist.2 Stattdessen soll er einigen Gedanken iiber den Be-
griff der sozialen Pathologie aufstellen, der Rousseaus Kritik der modernen Ge-
sellschaft zugrunde liegt. Die leitende Fragen dieses Aufsatzes sind: Inwiefern ist
es sinnvoll zu behaupten, eine Gesellschaft — die offensichtlich kein biologischer
Organismus ist — sei ,krank‘? Und wie konnte eine Diagnose von sozialer Patho-
logie uns sozialkritische Mittel liefern, die die Grenzen des bekannteren Begriffs
der Ungerechtigkeit tiberschreiten? Anders formuliert: Welche kritikbedirftigen
gesellschaftlichen Phinomene geraten nicht in unser Blickfeld, wenn wir uns nur
auf Begriffe beschrianken, die aus der liberalen politischen Philosophie stammen?

2. Der Begriff der sozialen Pathologie: erste Anndherung

Die Idee, Gesellschaften konnen krank sein, ist mindestens so alt wie Platons
Staat, der seine Behandlung der Gerechtigkeit mit einem Vergleich zwischen einer
,gesunden‘ und einer ,fieberhaften‘ Polis beginnt (Plato 2004, 369-374e). Fur die-
ses Thema ist Rousseau besonders interessant, weil er sich weniger auf biologi-
sche Vergleiche stiitzt? als Platon und Philosophen des 19. Jahrhunderts es taten.
Da Rousseau in seiner Sozialphilosophie biologische Vergleiche meistens vermei-
det, ist es weniger klar, welchen Sinn es haben konnte, eine Gesellschaft als
,krank‘ zu bezeichnen.

Es gibt eine relativ einfache Auffassung der sozialen Pathologie, die die
menschliche Gesellschaft nicht als Organismus versteht, die aber eine Verbindung
zwischen sozialer Pathologie und Biologie aufstellt, indem sie die Befriedigung der
biologischen Bediirfnisse der Menschen als eine Hauptfunktion der Gesellschaft
ansieht. Nach dieser Auffassung besteht die soziale Pathologie in der Unfihigkeit
einer Gesellschaft, die materiellen Bedingungen des menschlichen Lebens zu re-
produzieren. Es gibt verschiedene Phinomene, die in diesem Sinn als soziale Pa-
thologien gelten konnten — zum Beispiel, Geburtsraten, die zu niedrig sind, als
dass sich die Gesellschaft iber Generationen reproduzieren konnte, oder 6kono-
mische Praktiken, die die Umwelt und dadurch die Bedingungen des menschlichen
Uberlebens zerstoren. Solche Phinomene gelten als soziale, statt biologische, Pa-
thologien, wenn sie soziale statt biologische Ursachen haben — wenn, zum Bei-
spiel, unser Kollisionskurs mit der Natur darauf gegriindet wire, was Marx die
,gesellschaftliche Form der Produktion nannte. Rousseau erkennt auf implizite
Weise diese Art von sozialen Pathologien, wenn er im Gesellschaftsvertrag die

2 ,Die menschliche Natur¢ bezieht sich hier nicht auf die ,urspriingliche® Natur des Menschen (die
Eigenschaften, die isolierte Individuen im urspriinglichen Naturzustand, wie er im Zweiten Dis-
kurs geschildert wird, haben). Gemeint ist die menschliche Natur im breiteren Sinne — die grund-
legenden Fihigkeiten und Leidenschaften, die alle vergesellschaftlichten Menschen besitzen).

3 Zwei Ausnahmen sind an folgenden Stellen zu finden: (Rousseau 1964, S. 244) and (Rousseau
1964, S. 424).

629

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Themenschwerpunkt Rosseau

Gesundheit einer Gesellschaft in einer sich vermehrenden Anzahl ihrer Einwohner
sieht (Rousseau 1964, S. 420). Aber auch wenn die unser biologisches Uberleben
bedrohenden sozialen Pathologien fiir uns heute die dringendsten Fille darstellen,
sind sie weit davon, die philosophisch interessantesten Falle zu sein. Trotzdem
gibt es vier Merkmale dieser einfachsten Fille, die auch in den komplexeren Fal-
len zu finden sind.

Erstens beinhaltet die Behauptung, eine Gesellschaft sei krank, mehr als die
einfache Feststellung, sie sei ungerecht. Das heifdt nicht, dass der Begriff der Unge-
rechtigkeit allen Diagnosen einer sozialen Pathologie irrelevant ist, sondern dass,
auch wenn er relevant ist, die Bezeichnung einer Pathologie als ,Ungerechtigkeit
immer zu wenig Uber das Phinomen aussagt. Es ist plausibel, zum Beispiel, die
Erderwarmung als ein Fall von Ungerechtigkeit zu betrachten (eine Ungerechtig-
keit an zuktinftige Generationen vielleicht, oder eine Ungerechtigkeit auf Seiten
deren, die davon profitieren). Es wire aber ein Fehler, dies als eine erschopfende
Beschreibung des Phanomens zu betrachten. Das ist sogar noch einleuchtender in
dem Fall von zu niedrigen Geburtsraten, wo es schwieriger ist, das Problem als
Ungerechtigkeit an zukunftige Generationen anzusehen. In diesem Beispiel lasst
sich der Eindruck kaum vermeiden, dass irgendwas ernsthaft schief gegangen ist
— dass irgendeine Krankheit vorhanden ist — wenn soziale Praktiken Folgen ha-
ben, die grundlegenden menschlichen Zwecken zuwiderlaufen (in diesem Fall
Zwecken, die aus unserer biologischen Natur stammen). Bei der Erderwdrmung
ist der Eindruck, eine Krankheit sei vorhanden, noch schwieriger zu vermeiden,
wenn Menschen, nachdem sie der Gefahr schon einmal bewusst geworden sind,
dieselben Praktiken fortsetzen, die die Bedingungen ihres Uberlebens unterhohlen.

Aber was steckt hinter dem Eindruck, dass man in solchen Fallen von Patholo-
gien sprechen kann? Eine Antwort liegt in der Idee einer Praktik, die den eigenen
Zwecken derer, die an dieser Praktik teilnehmen, systematisch zuwiderlduft. Wenn
das so ist, dann hdngt die Idee der sozialen Pathologie von der Vorstellung ab,
man konne sozialen Praktiken Zwecke, auch kollektive Zwecke, zuschreiben und
eine soziale Pathologie sei dann vorhanden, wenn das normale Funktionieren je-
ner Praktiken entweder ihren eigenen Zwecken oder anderen grundlegenden
Zwecken der Gesellschaft auf eine nicht zufillige Weise zuwiderlauft. Ich lasse
hier zur Seite die philosophischen Fragen, die sich ergeben, wenn man sozialen
Praktiken Zwecke zuschreibt, um stattdessen auf den Grund zu reflektieren, wes-
halb Theorien, die die Idee der sozialen Pathologie verwenden, dazu tendieren,
den Rahmen der liberalen Auffassungen der Gerechtigkeit zu sprengen. Der
Grund dafiir liegt darin, dass der Mangel, der eine soziale Pathologie auszeichnet,
ein Mangel an der Verwirklichung des Guten statt des Rechten ist. Obwohl das
nicht auf alle sozialen Pathologien zutrifft, ist es meistens der Fall, dass die Be-
schreibung einer Gesellschaft als ,krank‘ davon abhingt, dass man ihr Zwecke
zuschreibt, die mit Auffassungen des Guten oder des menschlichen Gedeihens ver-
bunden sind, die ,dicker® sind als die, die liberale Gerechtigkeitstheorien zulassen.
Das ist allerdings als kein Mangel der Theorien, die sich auf einen Begriff der so-
zialen Pathologie stiitzen, sondern eine konsequente Folge davon, dass ihr Gegen-
stand soziale, nicht blof$ politische Realitit ist. Eine Theorie, die die Idee der so-
zialen Pathologie ernst nimmt, beruht auf einer Auffassung des Sozialen, nach

630 PVS, 53. Jg., 4/2012

.73.216.60, am 29.01.2026, 13:43:19.
1fr oder

rin



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

dem es unmoglich ist, Gesellschaften zu verstehen oder zu bewerten, ohne sozia-
len Praktiken Zwecke zuzuschreiben, die in einem weiten Sinn ethisch sind.

Ein zweites Merkmal auch der einfachsten Falle von sozialer Pathologie ist,
dass sie nicht in abgesonderten Ereignissen sondern in andauernden Praktiken
bestehen, die eine identifizierbare Logik oder Dynamik besitzen. Das ist genau der
Punkt, der hinter der von Max Weber getroffenen Unterscheidung zwischen ver-
einzelten auf Profit gerichteten Tatigkeiten und dem, was er ,kapitalistischer Be-
trieb® nennt, steckt. Das auszeichnende Merkmal des letzteren liegt darin, dass es
in einer kontinuierlich wiederholten Reihe von Titigkeiten besteht, die von einem
spezifischen Ziel vereinigt wird (Maximierung des Profits), und die eine gewisse
Struktur darstellt (0konomische Effizienz, die durch marktorientierte Berechnun-
gen der Rentierbarkeit bestimmt wird). Solche Praktiken haben nicht nur Zwecke
sondern auch eine charakteristische Dynamik, die deren Teilnehmern auch unbe-
wusst bleiben kann. Die Erderwarmung, zum Beispiel, lasst sich nicht als verein-
zelte Handlungen von achtlosen Individuen verstehen; sie ist vielmehr das Ergeb-
nis einer sozialen Praktik, die ihre eigene, durch das Ziel der Kapitalakkumulation
bestimmte Logik besitzt, welche nicht ohne die reelle Umgestaltung von Instituti-
onen zu verdndern ist. Wenn man die physiologische Pathologie als eine Storung
eines andauernden funktionalen Prozesses eines Organismus versteht, die jene
Funktion unterhohlt oder die eine Gefahr fiir die Lebenskraft des Organismus
darstellt, dann lassen sich auch soziale Praktiken, die eine dhnliche Dynamik be-
sitzen, als Pathologien begreifen.

Drittens muss eine soziale Pathologie gesellschaftliche, nicht blof§ natiirliche
Ursachen haben. Wenn die Erderwdrmung ein rein natiirlicher Prozess wire —
wenn etwa die Ozonschicht zerstorenden Gase natiirliche Abfallprodukte von
normalen biologischen Prozessen wiren — konnte man sie als ein sich selbst zuwi-
derlaufendes Phinomen beschreiben, aber sie wire keine soziale Pathologie, weil
sie ja kein soziales Phinomen wire. Ein Teil dessen, was ein soziales Phinomen
ausmacht, liegt darin, dass es sich aus Bedingungen ergibt, die von uns (statt
durch die Natur) gemacht worden sind, und die deshalb im Prinzip von uns ver-
andert werden konnen. Soziale Praktiken sind Prozesse, an denen wir aktiv teil-
nehmen, und fiir die wir deshalb verantwortlich sind. Oder, wie Rousseau es aus-
driickt, hdngen soziale Praktiken von der ,Einwilligung® ihrer Teilnehmer ab
(Rousseau 1993, S. 67; Rousseau 1964, S. 131).* Aus diesem Grund beinhaltet
eine Diagnose der sozialen Pathologie immer ein Moment der Kritik, das bei der
Diagnostizierung von biologischen Pathologien fehlt. Weil sie von der menschli-
chen Freiheit abhidngen, gehoren soziale Phinomene, im Gegensatz zu rein natiir-
lichen Prozessen, dem Reich des Normativen an. Und dies erklart, warum eine
Diagnose von sozialer Pathologie auch in einem zweiten Sinn ethisch ist: nicht
nur beruht sie auf Auffassungen dessen, was fiir Menschen gut ist, sondern sie
betrachtet auch ihre Adressaten als verantwortliche Akteure.

Beim vierten Punkt geht es um eine weitere Hinsicht, in der eine Diagnose von
sozialer Pathologie ethisch ist: Auch wenn die Zwecke, nach welchen wir eine

4 Rousseau redet hier von sozialen, oder ,moralischen‘, Ungleichheiten, aber der Punkt gilt auch fiir
soziale Praktiken.

631

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Themenschwerpunkt Rosseau

soziale Praktik bewerten, uns von der Biologie gegeben sind (wie bei der Erder-
warmung oder bei niedrigen Geburtsraten), betrachtet der Sozialkritiker den rela-
tiven Wert jener natiirlichen Zwecke nicht als von der Natur festgelegt. Die Auf-
fassung der Erderwirmung als einer Pathologie beruht, zum Beispiel, auf einer
negativen Bewertung der Zwecke, denen die produktiven Praktiken dienen, die
die schadlichen Gase als Nebenprodukte abgeben. Wenn dieselben produktiven
Praktiken unternommen wiirden, um allen Menschen einen wiirdigen Lebensstan-
dard zu ermoglichen, wirde uns die Tatsache, dass wir dabei schiadliche Gase
produzieren, viel weniger als eine Krankheit erscheinen, als wenn die lebensbe-
drohende Produktion blof§ der Bereicherung einiger Individuen diente, die wiede-
rum die Schaffung und Befriedigung von immer grofSeren Begierden nach benzin-
saufenden Autos, billigen Urlaubsfligen, und Massenvernichtungswaffen
verlangte. Wenn so ein Szenario als eine Krankheit betrachtet wird, setzt man
implizit den Wert des menschlichen Lebens in Verhiltnis zu dem Wert der anderen
Zwecke, denen die fraglichen produktiven Praktiken dienen. Das bedeutet, dass
soziale Kritik auch in Fallen, wo die Diagnose der sozialen Pathologie nur von
Werten abhingt, die ,,von der Natur“ kommen, durch und durch eine ethische ist.

3. Das Beispiel Roms: fiinf weitere Aspekte von sozialen Pathologien

In diesem Abschnitt geht es um komplexere Fille von sozialen Pathologien, bei
denen die Zwecke, die als MafSstibe der Kritik verwendet werden, nicht aus unse-
ren Interessen als biologische Wesen stammen. Es gibt viele Moglichkeiten, sozia-
le Pathologien auf diese Weise zu verstehen, aber hier sollen nur Ressourcen, die
in Rousseaus Sozialphilosophie zu finden sind, berticksichtigt werden. Eine reich-
haltige aber eher unbekannte Textstelle aus dem Diskurs iiber die Politische Oko-
nomie liefert dem Leser deutliche Beispiele von sozialen Pathologien:

»Es kann eine Zeit kommen, wo sich die Biirger nicht mehr der gemeinsamen Sache
verpflichtet fithlen und es ablehnen, das Vaterland zu verteidigen, und wo die Magis-
traten lieber Soldner kommandieren wollen als freie Menschen, und wire es nur, um
die ersten [...] dazu zu verwenden, um die zweiten zu unterwerfen. Das geschah in
Rom [...] unter den Kaisern. Denn alle Siege der ersten Romer [...] waren von tapfe-
ren Biirgern errungen worden, die notfalls ihr Blut fir das Vaterland hergaben, es
aber nie verkauften. Marius war der erste, der [...] die Legionen entehrte, indem er
[...] Soldner [in sie] aufnahm. Nachdem sie die Feinde der Volker geworden waren,
die sie gliicklich zu machen verpflichtet waren, stellten die Tyrannen Berufstruppen
auf, die scheinbar die Fremden zuriickhalten, aber in Wirklichkeit die Einwohner
unterdriicken sollten. Um diese Truppen aufzustellen, musste man sie den Ackerbau-
ern entreifsen. Das Fehlen dieser Leute verminderte die Qualitdt der Nahrungsmittel.
Deren Einfuhr fithrte zu Steuern, die die Preise erhohten. Diese ersten Unordnungen
liefSen die Volker murren. Um sie zum Schwiegen zu bringen, musste man die Trup-
pen verstirken und folglich das Elend. In dem Maf3, wie die Hoffnungslosigkeit gro-
Ser wurde, musste man sie wieder vergrofSern, um diesen Auswirkungen vorzubeu-
gen. Im tibrigen waren diese Soldner, deren Wert man vom Preis ablesen konnte, zu
dem sie sich verkauften, stolz auf ihre Erniedrigung und verachteten die Gesetze [...]
und ihre Briider, deren Brot sie afSen. Sie glaubten, grolere Ehre zu haben, wenn sie
die Gefolgsleute des Caesars waren, als die Verteidiger Roms. [...] [Sie] hielten den

632 PVS, 53.]g., 4/2012

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

geziickten Dolch tiber ihre Mitbiirger und waren bereit, auf das erste Zeichen hin,
alles zu ermorden. Der Beweif§ wire nicht schwer, dass das einer der Hauptgrinde
fiir den Untergang des romischen Reiches war® (Rousseau 1977, S. 45-46; Rousseau
1964, S. 268-269).

Diese Geschichte von Rom — mit nur einigen Veranderungen konnte sie als die
Geschichte der USA nach dem 11. September 2001 gelten — beschreibt die verhee-
renden Folgen, die sich ergeben, wenn sich eine Gesellschaft auf ,,Homeland
Security“-Mafinahmen verlidsst, um eine Losung fir grundlegende wirtschaftliche,
ethische, und politische Probleme zu finden. Obwohl es einige kausalen Liicken in
dieser Darstellung der Ubel Roms gibt, ist es nicht schwierig, soziale Pathologien
darin zu erkennen, und im folgenden soll auf funf Hinsichten hingewiesen wer-
den, in welchen die hier beschriebene Gesellschaft als ,krank® bezeichnet werden
konnte.

Die erste davon liegt in einem Mangel an der Art von ziviler Einheit, die einer
,gesunden® Gesellschaft zukommt. Dieser Mangel an ziviler Einheit — ein Fehlen
der angemessenen solidarischen Bande unter Gesellschaftsmitgliedern — sieht man
am deutlichsten in der Unfdhigkeit der Biirger, eine Konvergenz zwischen ihren
Interessen und den Interessen ihrer Mitblirger zu erkennen. Wie Rousseau es hier
beschreibt, besteht das Problem in einer bestimmten Weise, wie Biirger sich selbst
und ihr Verhiltnis zur Gesellschaft wahrnehmen. Fiir ihn gelten diese Wahrneh-
mungen der Biirger allein als eine soziale Pathologie, aber diese Abwesenheit von
ziviler Einheit ist weit davon, blof§ ein Fall von falschem Bewusstsein zu sein.
Denn die Wahrnehmungen der Biirger spiegeln eine Wirklichkeit wider, insofern
ihre Gesellschaft tatsichlich in feste Klassen — Biirger, Magistraten, und bezahlte
Gefolgsmanner — aufgeteilt ist, deren Mitglieder in dem MafSe gegensatzliche Inte-
ressen verfolgen, dass eine Uberstimmung dariiber, was das gemeinsame Wohl sei,
nicht mehr moglich ist. (Die Magistrate sind an die Beherrschung der Biirger inte-
ressiert, wahrend die Biirger daran interessiert sind, genug zu essen zu haben und
unbeherrscht zu sein.) Das heifdt, dass es in Rom, wie es hier beschrieben wird,
sowohl die objektiven als auch die subjektiven Bedingungen fehlen, die einen all-
gemeinen Willen moglich machen.

Es ist wichtig, zu verstehen, warum Rousseau der zivilen Einheit so eine grofSe
Bedeutung zuschreibt. Das Problem ist nicht nur, dass Biirger unter der ungerech-
ten Herrschaft ihrer Gebieter leiden; genau so wichtig ist die Tatsache, dass es ei-
nen Riss im gesellschaftlichen Gefiige gibt, der ein gesundes gemeinsames Leben
unmoglich macht, wobei das Wort ,gesund® uns nicht zur Vorstellung verleiten
sollte, die Wichtigkeit der zivilen Einheit liege aufserhalb des Reichs des Normati-
ven. Rousseaus Ansicht nach liegt die Wichtigkeit der zivilen Einheit darin, dass
sie die Bildung eines allgemeinen Willens moglich macht, ohne welchen die Birger
nicht ,moralisch frei“ sein konnen (Rousseau 1964, S. 365) — das heifdt, eine Art
von Freiheit nicht geniefSen konnen, deren Fehlen man auch Entfremdung nennen
konnte. Fiir Rousseau gibt es einen wichtigen Unterschied zwischen Beherrschung
durch andere Individuen (oder Gruppen) und der politischen Unfreiheit, die darin
besteht, dass man Gesetzen unterworfen ist oder an Institutionen teilnimmt, die
man nicht als Ausdruck seines eigenen Willens ansehen kann. Im Fall von Rom

633

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Themenschwerpunkt Rosseau

hiangt die Unfdhigkeit der Biirger, die Gesetze als Produkte ihrer Willen anzuse-
hen, davon ab, dass jene Gesetze ihre eigene Beherrschung hervorbringen. Aber es
konnte auch andere Fille geben, bei denen die Abwesenheit von ziviler Einheit
nicht an Ungerechtigkeit lage, und worauf es hier ankommt, ist, dass auch in je-
nen Fillen das Fehlen von ziviler Einheit ein Ubel wire. Man denke an Fille, in
denen die Gesetze einer Gesellschaft vollkommen gerecht wiren, in denen sich
aber Individuen nicht mit ihnen identifizierten, weil ihnen die Werte oder die
Selbstverstandnisse fehlten, die dafiir notwendig wiren. oder an Fille, wo ein
wirkliches Auseinanderlaufen von besonderen Interessen die Bildung eines allge-
meinen Willens unmoglich machte, ohne dass dieses Auseinanderlaufen ein Fall
von Ungerechtigkeit darstellte.

Rousseaus Beispiel enthilt ein zweites Merkmal, das bei Theorien der sozialen
Pathologie haufig auftaucht. Es liegt in der Wichtigkeit, die er der Anstellung von
Soldnern zuschreibt — das heifSt, in der unangemessenen Einfiihrung von Geld in
soziale Beziehungen. Man sollte Rousseau nicht die unplausible Ansicht zuschrei-
ben, die Einmischung von Geld in soziale Beziehungen sei immer zu kritisieren.
Plausibler ist die Behauptung, bestimmte Arten von sozialen Beziehungen wiirden
zerstort, sobald Geld zu ihrem leitenden Prinzip wird. Eine von Rousseaus Klagen
betrifft die Leichtigkeit, mit der Individuen von den Machthabern manipuliert
und im Dienst gemeinschaftsfeindlicher Zwecke benutzt werden konnen, wenn
sie ihre Burgerpflichten nur deshalb erfiillen, weil sie dafiir bezahlt werden. (Sold-
ner lassen sich als Mittel der Beherrschung statt der Forderung des Gemeinwohls
benutzen.) Ein verwandter Punkt ist, dass Burger, die sich kaufen lassen, dazu
neigen, eine instrumentelle Haltung ihren Mitbiirgern und ihren politischen Tatig-
keiten gegentiber einzunehmen. Eine solche Haltung gegeniiber dem, was man tut,
mag mit der Freiheit vereinbar sein (indem man noch freiwillig handelt), aber
wenn diese Haltung einen grofsen Teil der eigenen Handlungen ausmacht, ergibt
sich eine Art von Entfremdung sowohl anderen als auch der eigenen Tatigkeit
gegeniiber. Nicht, dass es nie angemessen ist, sich zu anderen im Modus des be-
rechnenden Egoismus zu verhalten. Vielmehr gibt es Typen von sozialer Tatigkeit,
bei denen eine durch Geld vermittelte Zusammenarbeit mit den spezifischen Arten
von Verbindungen unvereinbar ist, die eben die Pointe solcher Tatigkeiten ausma-
chen. Hegel hat diesen Punkt deutlicher ausgearbeitet als Rousseau, indem er die
verniinftige Gesellschaft in drei quasiautonome Sphiren aufgeteilt hat, die von
verschiedenen gemeinsamen Zwecken, verschiedenen Arten von Verbindungen
und verschiedenen Weisen, soziale Mitarbeit zu organisieren, charakterisiert sind.
Seiner Behauptung nach ist es angebracht, in der Sphiare der Wirtschaft Beziehun-
gen nach Tauschprinzipien zu gestalten, wihrend die gleiche Gestaltung von Be-
ziehungen unter Familienmitgliedern und Staatsbiirgern mit den kollektiveren
Gesinnungen unvereinbar ist, die in diesen Spharen herrschen miissen, wenn der
spezifische Zweck solcher Titigkeiten verwirklicht werden soll. Diese Uberlegung
legt noch eine andere Auffassung der sozialen Pathologie nahe: Eine Gesellschaft
ist krank, wenn ein Organisationsprinzip, das einer ihrer Spharen angemessen ist,
gleichsam aus dieser Sphire ausbricht und in andere Sphiren ,kolonisierend
(Habermas 2011) und auf schadliche Weise eindringt.

634 PVS, 53. Jg., 4/2012

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

Dass Rousseau von der Entebrung der Legionen durch die Anstellung von
Soldnern spricht, bringt einen dritten Aspekt der Pathologien Roms ans Licht, den
im Anschluss an Axel Honneth eine Pathologie der misslungenen Anerkennung
genannt werden konnte (Honneth 2007). Der Kern dieser Diagnose liegt in der
Idee, dass es zu den Hauptaufgaben einer gesunden Gesellschaft gehort, ihren
Mitgliedern eine ausreichende Vielfalt von befriedigenden Formen der Anerken-
nung zu bieten. Die volle Bedeutung von Rousseaus Bemerkung, die Legionen
wiirden entehrt, wenn das Geld die Ziviltreue als Grund, dem Vaterland zu die-
nen, ersetzte, muss so verstanden werden: dieser erste Umstand, selbst eine Art
misslungener Anerkennung, hatte die weitere Wirkung, dass auch andere Aner-
kennungsverhiltnisse in der Gesellschaft unterhohlt wurden, bis zu dem Punkt,
wo man von einem sich selbst tragenden System von misslungener Anerkennung
sprechen konnte. Besonders hervorzuheben ist die Wirkung, die die Anstellung
von Soldnern auf deren eigene Selbstverstindnisse hatte (und deshalb auf ihre
Verstiandnisse dessen, was ihr eigenen Wert ausmacht): Die Soldner mafSen ihren
eigenen Wert nur nach dem ,,Preis, zu dem sie sich verkauft hatten.“ Dieser Punkt
ist Mitgliedern von Gesellschaften, in denen der Markt eine herrschende Rolle im
gesellschaftlichen Leben spielt, wohl bekannt: Wenn Geld zum Prinzip wird, um
das herum soziale Verhaltnisse organisiert werden, sind Individuen einer kaum zu
widerstehenden Versuchung ausgesetzt, ihren eigenen Wert nach dem MafSstab
des Geldwerts zu messen, den der Markt ihnen und ihren Dienstleistungen bei-
misst. Eins der Probleme damit besteht darin, dass Preise, die von Angebot und
Nachfrage bestimmt sind, ethisch willkiirlich sind. Genau wie der Markt auf ef-
fektive Nachfrage statt auf Bedirfnisse reagiert — er organisiert die Produktion
nicht nach dem, was Menschen bediirfen, um ein gutes Leben zu fuhren, sondern
nach den Wiinschen derer, die die meisten Ressourcen haben — so ist es zufillig,
ob das vom Markt verwendete Maf$ des personlichen Wertes die Eigenschaften
beriicksichtigt, die gute Gesellschaften und gute Menschen ausmachen.

Eng verwandt mit diesem Punkt ist die Tatsache, dass Markte den Wert von
Sachen nur nach einem eindimensionalen, quantitativen MafSstab messen, nam-
lich, nach Preisen, die in Geldsummen ausgedriickt werden. Als Folge davon nei-
gen Individuen dazu, sich selbst quantitativ statt qualitativ wertzuschitzen — das
heifst, weniger nach den intrinsischen Verdiensten ihrer Eigenschaften und Leis-
tungen wertzuschitzen als nach dem zufilligen Kriterium, ob sie gerade von de-
nen nachgefragt werden, die iiber die zu ihrem Kauf benotigten Geldressourcen
verfiigen. Auch dies konnte als Entfremdung demgegeniiber, wer man ist und was
man tut, beschrieben werden: Man schitzt seine gesellschaftlich zutraglichen Ei-
genschaften nicht aufgrund einer Uberzeugung, dass sie zum menschlichen Wohl
beitragen, sondern weil sie Mittel sind, um ihr eigentliches Ziel zu erreichen, nam-
lich ihren Marktwert zu erhohen. Hinzu kommt noch, dass, je mehr man seinen
Wert nach einem quantitativen MafSstab bemisst, desto schwieriger wird es, den
Wunsch, einen Wert in den Augen anderer zu haben, zu befriedigen. Im Gegensatz
zu einem qualitativ bestimmten Ideal setzen uns quantitative Maf$stibe keinen
nattrlichen Endpunkt bei der Suche nach Bestitigung unseres Wertes. Im Prinzip
lassen sich Geldpreise immer verbessern, und wenn dieser MafSstab unseres Wer-
tes einmal verinnerlicht wird, wird Befriedigung diinn und instabil: Es gibt keinen

635

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Themenschwerpunkt Rosseau

Grund, nicht nach immer hoheren Anerkennungssummen zu streben und daher
auch keine Grenzen fir das zu setzen, was Hegel eine Dynamik der ,,schlechten
Unendlichkeit* bezeichnen wirde.

Wie Rousseaus Beispiel ebenfalls nahelegt, tibersetzt sich eine verzerrte Vorstel-
lung von dem Grund des eigenen Wertes in ein entsprechend verzerrtes Bild da-
von, wo der Wert anderer liegt; eine falsche Selbstbewertung geht mit der miss-
lungenen Anerkennung anderer einher. Rousseau formuliert diesen Punkt so:
Sobald die angestellten Sicherheitskrifte ihren eigenen Wert nach dem Preis zu
messen anfingen, zu dem sie sich verkauft hatten, verloren sie den Respekt vor
dem Staat und seinen Gesetzen und auch vor ihren Mitbiirgern. Das anschaulichs-
te Zeichen dafir ist, dass der Verlust dieses Respekts es den Soldnern erlaubte,
»den geziuickten Dolch tiber ihre Mitbiirger“ zu halten. Aber dieser Fall von miss-
lungener Anerkennung ist nur die Folge eines noch tiefer liegenden Falls, namlich,
dass die Magistraten aufhorten, fur das Glick ihrer Subjekte zu sorgen und, weil
sie ,lieber Soldner kommandieren wollten als freie Menschen®, ihre Subjekte
nicht mehr als Biirger anerkannten, deren grundlegendes Recht darin besteht, frei
von der Willkiir anderer zu sein.

Der doppelte Charakter der misslungenen Anerkennung auf Seiten der Ma-
gistraten — dass sie sowohl das Gliick als auch die Freiheit ihrer Untertanen miss-
achteten — deutet auf eine vierte Auffassung der sozialen Pathologie: die Unfahig-
keit von Gesellschaftsmitgliedern, ihre beiden grundlegenden Bestrebungen — als
natiirliche Wesen und als frei handelnde Menschen — gleichzeitig zu befriedigen.
In seiner Beschreibung der grundlegenden Aufgabe der politischen Philosophie —
»Finde eine Form des Zusammenschlusses, die [...] die Person und das Vermogen
jedes Mitglieds verteidigt und [in der] [...] jeder [...] genauso frei bleibt wie zu-
vor® (Rousseau 2010, S. 17; Rousseau 1964, S. 360) — postuliert Rousseau zwei
Arten von Interessen, die ein legitimer Staat fiir seine Biirger befriedigen muss: ein
Interesse an den Grundbedingungen des eigenen Wohls und ein Interesse an der
eigenen Freiheit. Im antiken Rom, wie es hier beschrieben wird, sind Biirger zu-
gleich unfrei und ungliicklich (hungrig und iiberbelastet), und das ist ein Ubel,
sogar eine Ungerechtigkeit. Aber das ist nicht die einzige Weise, auf die eine Ge-
sellschaft den Bestrebungen ihrer Mitglieder danach, gleichzeitig ihre Bediirfnisse
befriedigt zu finden und frei zu sein, zuwiderlaufen kann. Es ist moglich, sich Ins-
titutionen vorzustellen, die ihre Mitglieder eine Wahl zwischen diesen beiden Be-
strebungen aufzwingt, wo die Erreichung der einen nur auf Kosten der anderen zu
haben ist. Das war die Situation der Biirger des ehemaligen Ostblocks, aber es ist
auch eine passende Beschreibung der Bedingungen unter welchen U.S.-Burgern
heute eine Krankenversicherung zur Verfugung gestellt wird, die, um ihr Beduirf-
nis nach medizinischer Versorgung zu befriedigen, oft dem Zwang unterliegen,
eine Arbeitstelle annehmen zu miissen, die ihnen tibermafSig belastende Arbeitsbe-
dingungen auferlegen, die sie in anderen Umstdnden schlicht ablehnen wirden.

Diese Bemerkung tiber die medizinische Versorgung legt die Vorstellung nahe,
man konne Rousseaus Behauptungen tiber die Zwecke des legitimen Staats auf
gesellschaftliche Institutionen im Allgemeinen erweitern. Wenn man das tut, er-
gibt sich eine Auffassung einer gesunden Gesellschaft als einer, die unsere auf Be-
friedung von materiellen Bediirfnissen gerichteten Praktiken so organisiert, dass

636 PVS, 53. Jg., 4/2012

.73.216.60, am 29.01.2026, 13:43:19.
1fr oder

rin



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

jene Praktiken zugleich Ausdruck unserer Freiheit sind. Im Gegensatz dazu gelten
Institutionen als ,krank‘, die diese Einheit von Freiheit und materieller Befriedi-
gung unmoglich machen — wie Arbeitsbedingungen, die das Arbeiten fiir lebens-
notwendige Dinge zu einem Raum von Herrschaftsbeziehungen und der Selbst-
verleugnung statt zu einem Ausdruck der Freiheit machen. Dieser Ansicht nach
gibt es eine soziale Pathologie immer dann, wenn die Grundbedingungen einer
Gesellschaft es ihren Mitgliedern es unmoglich machen, in ihren Selbstverstind-
nissen, in ihren Anerkennungsverhiltnissen, und in ihren materiellen Praktiken
ihre Mitgliedschaft im Reich der Freiheit mit der im Reich der Notwendigkeit zu
vereinigen.

Das letzte gesellschaftliche Ubel, das im Zusammenhang Roms zu erwihnen ist,
ist jenes, das vielleicht am passendsten in der Sprache der Pathologie zu beschrei-
ben ist. Es besteht in einer sich selbst tragenden Dynamik, die einen schlechten
Zustand noch schlechter macht, und die, einmal in Gang gekommen, fast unmog-
lich aufzuhalten ist. Man kann eine solche Dynamik nicht anschaulicher beschrei-
ben als Rousseau es getan hat: ,,Um |[...] Truppen aufzustellen, musste man sie den
Ackerbauern entreiflen. Das Fehlen dieser Leute verminderte die Qualitat der Nah-
rungsmittel. Deren Einfuhr fithrte zu Steuern, die die Preise erhohten. Diese ersten
Unordnungen liefSen die Volker murren. Um sie zum Schwiegen zu bringen, musste
man die Truppen verstarken und folglich das Elend. In dem Maf3, wie die Hoff-
nungslosigkeit grofler wurde, musste man sie wieder vergrofSern.

In diesem Szenario mag auch Ungerechtigkeit vorhanden sein, aber sie ist nicht
das einzige Problem, das hier geschildert wird, and sie erschopft auf keinen Fall
unseren Eindruck, eine Gesellschaft, die so eine Dynamik aufweist, sei krank. Die
Eigenschaft von Gesellschaften, die diese Art von Kranksein moglich macht, ist die
Vorhandensein von gesellschaftlichen Kriften, die der Kontrolle der von ihnen
ausgelieferten Individuen entgleiten, und die Wirkungen haben, die von den Gesell-
schaftsmitgliedern selbst, auch den michtigsten unter ihnen, unbewusst erzeugt
werden. Pathologien dieser Art konnen vorhanden sein, auch wenn niemand die
schidlichen Folgen solcher gesellschaftlichen Krifte beabsichtigt oder befurwortet.
Ein freier Markt kann zum Beispiel grofe Ungleichheit, verbreitete Armut, und
den Verlust von sozialem Zusammenhalt systematisch produzieren (und reprodu-
zieren), ohne dass auch nur einer seiner Teilnehmer die Folgen ihrer gemeinsamen
Tatigkeit voraussieht. Mehr noch: unter leicht vorstellbaren Zustinden konnen die
zu Zeitpunkt Z, erzeugte Ungleichheit, Armut, und soziale Auflsung so gut wie
sicher dazu fithren, dass diese anfinglichen Ubel zu Zeitpunkt Z, nur noch schlim-
mer sein werden. Aber, wie Rousseaus Beispiel zeigt, sind Vorgange des Marktes
nicht die einzigen gesellschaftlichen Phanomene, die eine sich selbst tragende Dy-
namik darstellen konnen, die der Bezeichnung ,krank® wurdig ist.

4. Rousseaus Kritik der modernen, ,fieberhaften‘ Gesellschaft

In diesem letzten Abschnitt soll eine einzige Form von sozialer Pathologie niher
untersucht werden, die in Rousseaus eigener Theorie der modernen Gesellschaft
eine herausragende Rolle spielt. Diese Form von gesellschaftlicher Krankheit geht
auf Platons Darstellung der fieberhaften Gesellschaft zuriick, insofern die von Pla-

637

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Themenschwerpunkt Rosseau

ton geschilderte gesellschaftliche Krankheit ihre Quelle in gewissen erworbenen
Bedurfnissen und Winschen hat, die ohne eine gerechte politische Ordnung eine
fieberhafte Gesellschaft unvermeidlich machen. Wie auch Rousseau findet Platon
die Ursachen von ,sozialem Fieber in Wiinschen, die tiber grundlegende Bediirf-
nisse hinausgehen und zu unbegrenzten Wiinschen nach Komfort, Luxus, Erwerb
erweitert werden (Platon 2004, 372d-373e). Das Fieber der Gesellschaft, so konn-
te man sagen, erndhrt sich von den fieberhaften Wiinschen ihrer Mitglieder. Das
Gleiche konnte man tiber die Form von gesellschaftlicher Krankheit bei Rousseau
sagen, die ich jetzt untersuchen mochte, wobei er mehr tiber die sozialen Ursachen
unbegrenzter Wiinsche zu sagen hat als Platon.

Obwohl Rousseau nie von einer fieberhaften Gesellschaft redet, nennt er be-
stimmte Wiinsche ,fieberhaft‘ (Rousseau 1997, S. 439; Rousseau 1969, S. 489-
490), und die Gesellschaften, deren Ubel er im Zweiten Diskurs diagnostiziert,
sind die, in welchen fieberhafte Wiinsche herrschen. Diesem Hinweis zufolge
konnte man Gesellschaften ,fieberhaft® oder krank nennen, in welchen fieberhafte
Wiinsche herrschen, und wo diese Wiinsche gesellschaftliche Ursachen haben. Fie-
berhafte Wiinsche sind vermutlich Winsche, die den Organismus, dem sie eigen
sind, mit schwerwiegenden Schiden, vielleicht auch mit dem Tod, bedrohen. Sie
sind Wiinsche, die Rousseau ,rasend‘, ,ungeziigelt‘, oder ,gewaltig® nennt — Worter,
die er bei der Beschreibung der ungesunden Gesellschaft im Zweiten Diskurs
grofsziigig verwendet. Rousseaus Schilderung von Rom enthilt Beispiele von Indi-
viduen, die bosartige Wiinsche haben — die Magistraten versuchen die Biirger zu
unterjochen — aber, obwohl diese Wiinsche fiir die beschriebenen Pathologien
nicht irrelevant sind, sind sie nicht gerade fieberhafte Wiinsche. Mit letzterem
meint Rousseau Wiinsche, die ungesunde Mengen von Hitze und Aufregung her-
vorbringen — sie sind ,rasend‘ — und, weil sie unbegrenzt sind, dazu neigen, sich
unkontrolliert zu vergrofern, und daher als ,ungeztigelt® gelten. Einer Hauptthese
des Zweiten Diskurses zufolge sind fieberhafte Wiinsche von einer einzigen
menschlichen Leidenschaft verursacht, von der amour-propre — oder, etwas ge-
nauer, von den ungesunden Formen dieser Leidenschaft, die er ,entfacht® nennt.’

Da ich die amour-propre und ihre entfachten Formen an anderer Stelle aus-
fithrlich behandelt habe (Neuhouser 2012), beschrinke ich mich hier auf die As-
pekte seiner Position, die einem Verstindnis der bestimmten sozialen Pathologie,
die aus den fieberhaften Wiinschen der Gesellschafsmitglieder entstehen, wesent-
lich sind. Besonders relevant ist folgende Textstelle, in der Rousseau seine Auffas-
sung der fieberhaften Gesellschaft darstellt:

»Alle unsere Fihigkeiten wiren nun entwickelt, [...] die amour propre interessiert,
die Vernunft aktiviert und der Geist beinahe an der Grenze der Vollkommenheit an-
gelangt, deren er fahig ist. [...] [D]er Rang [...] eines jeden Menschen [wire] festge-
legt, nicht nur in Bezug auf die Menge der Giiter und die Macht [...] sondern auch in
Bezug auf den Geist, die Schonheit, die Starke oder die Gewandtheit [...]; und da

5 Den Ausdruck ,enflamer [hier wiedergegeben mit ,entfacht‘] verwendet Rousseau nur ein einziges
Mal, um l’amour propre einzuschrinken (Rousseau 1997, S. 510; Rousseau 1969, S. 540). Diese
Terminologie ist vor allem Dent geschuldet, der den Ausdruck hiufig verwendet und dazu neigt,
,entfacht® mit ,exzessiv‘ und ,pervertiert‘ gleichzusetzen (Dent 1989, S. 52, 256).

638 PVS, 53.]g., 4/2012

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

diese Eigenschaften die einzigen waren, die einem Achtung verschaffen konnten, war
es bald notwendig, sie zu haben oder sie vorzutiuschen [...]. [Der Mensch], der frii-
her [...] unabhingig war, jetzt durch eine Vielzahl neuer Bedirfnissen [...] seinen
Mitmenschen [Untertan] [...]. Er muss [...] unablissig danach trachten, [andere] fiir
sein Schicksal zu interessieren und sie ihren Profit [...] darin finden zu lassen, dass sie
fiir den seinen arbeitet: Das macht ihn betriigerisch und hinterlistig gegen die einen,
herrisch und hart gegen die anderen. [...] [D]er Eifer, sein relatives Vermogen zu er-
hohen — weniger aus einem wahrhaften Bediirfnis heraus, als um sich tiber die ande-
ren zu setzen —, [gibt] allen Menschen einen finsteren Hang ein, sich wechselseitig zu
schaden. [...] Konkurrenz und Rivalitit, [...] das versteckte Verlangen seinen Profit
auf Kosten anderer zu machen; alle diese Ubel [...] sind das untrennbare Gefolge der
entstehenden Ungleichheit“ (Rousseau 1993, S. 207, 209; Rousseau 1964, S. 174-
175).

Diese Textstelle schreibt der kranken Gesellschaft eine grofle Anzahl von Ubeln
zu, von denen viele uns aus dem Beispiel Roms schon bekannt sind, namlich:
Unterjochung; intensiver Wettkampf; eine Gesellschaft, in der jede Verbindung
auf selbstinteressierter Berechnung gegriindet ist; der bestindige Wunsch, das ei-
gene Los zu verbessern, um sich tiber andere zu stellen; und verschiedene Formen
von Lastern: Betrug, Heuchelei, und der Wille, anderen Schiaden zuzufiigen. Wie
bereits oben erwihnt worden ist, findet Rousseau die Ursache dieser Ubel in den
fieberhaften Gestaltungen einer einzigen Leidenschaft, der amour-propre.

Diese These kann erldutert werden, indem man sich auf einen Aspekt der hier
beschriebenen Ubel konzentriert, nimlich den Wunsch der Gesellschaftsmitglie-
der, ihr eigenes Los zu verbessern, um sich tiber andere zu stellen — ein Wunsch,
der die perverse Folge hat, dass Individuen ,,die Dinge, die sie geniefSen, nur so-
weit schitzen, als die anderen sie entbehren, und die [...] aufhoren wiirden gliick-
lich zu sein, wenn [die Anderen] aufhorte[n], elend zu sein“ (Rousseau 1993,
S. 257; Rousseau 1964, S. 189). Wenn die oben aufgestellten Behauptungen rich-
tig sind, sollte es moglich sein, zu erklaren: warum dieser Zustand von einer fie-
berhaften Gestaltung der amour-propre abhingt; wie solche fieberhaften Bestre-
bungen die beschriebenen Ubel hervorbringen; und in welchem Sinne diese Ubel
soziale Pathologien ausmachen.

In diesem Zusammenhang ist die wichtigste Eigenschaft der amour-propre ihre
,relative’ Natur. Die amour-propre ist relativ — relativ zu anderen Subjekten — in
zwei Hinsichten. Erstens ist das von der amour propre angestrebte Gut wesentlich
vergleichend: Anerkennung zu begehren bedeutet, eine bestimmte Stellung im Ver-
gleich zu der Stellung anderer zu begehren.® Das Ziel der amour-propre ist also
ein stellungsrelatives Gut, und das impliziert: Der eigene Erfolg (anerkannt zu
werden) besteht in einem Erfolg im Vergleich zu anderen. Die zweite Hinsicht, in
der die amour-propre relativ ist, besteht darin, dass zu ihrer Befriedigung die Mei-
nungen jener Mitmenschen erforderlich sind, deren Anerkennung man anstrebt.
Beide dieser relativen Eigenschaften der amour-propre tragen zu ihrer Macht bei,

6 ,[Slobald sich P'amour propre entwickelt hat, das relative Ich unablaflich ins Spiel tritt, und dass
der Jiingling die anderen nie anders als in Bezug auf sich selbst beobachtet und sich mit ihnen
vergleicht“ (Rousseau 1997, S. 502; Rousseau 1969, S. 534).

639

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Themenschwerpunkt Rosseau

,die schlimmsten Dinge‘ unter den Menschen hervorzubringen, aber fur die sozia-
le Pathologie, die ich hier untersuchen maochte, ist die erste — ihre vergleichende
Natur — die wichtigere.

Ehe diese These erldutert werden kann, muss noch ein Punkt besprochen wer-
den, der sowohl die Wichtigkeit des Ziels der amour-propre erklirt, als auch den
Grund, warum die von ihr abgeleiteten Wiinsche fiir die Menschen, denen sie ei-
gen sind, als Bediirfnisse auftreten. Dabei ist es wichtig, dass Rousseaus Auffas-
sung der elementaren Arten von Antrieben, die Menschen auszeichnen, der
amour-propre denselben grundlegenden Status zuschreibt, den er auch dem Trieb
nach Selbsterhaltung zukommen ldsst. Diese Gleichwertigkeit der beiden Grund-
triebe ist dadurch zu erkliren, dass es in beiden Formen der Selbstliebe um das
Sein des Selbst geht. Bei dem Trieb nach Selbsterhaltung ist dies selbstverstand-
lich, weil physisches Uberleben sein héchstes Ziel ist, aber es gilt nicht weniger
auch fiir die amour-propre, die auf das ,moralische‘ Uberleben des Selbst abzielt.

Es ist diese Idee, die hinter Rousseaus Bemerkung steckt, man gewinne durch
die Anerkennung ein ,,Gefiihl der eigenen Existenz“ (Rousseau 1993, S. 271;
Rousseau 1964, S. 193. Hervorhebung F. N.). Nicht anerkannt zu werden, stellt
freilich keine Gefahr fiir die eigene physische Existenz — und doch ist eine Person,
die in den Augen anderer keine Stellung hat — wie sich auch in unserer Alltagsspra-
che zeigt — ein ,Niemand‘. Die hier fragliche Art von Existenz ist das, was Sartre
das ,,Fiir-Andere-Sein“ nennt, und Anzeichen eines solchen Seins ist nicht die phy-
sische sondern die ,moralische Prisenz‘,” wie sie sich in dem Einfluss dufSert, den
man (als ein geschitztes Subjekt) auf das Verhalten anderer hat. Wenn, allgemein
gesprochen, das Vermogen, Wirkungen hervorzurufen, ein Anzeichen der Wirklich-
keit eines Wesens ist, dann bedeutet, von anderen wertgeschatzt zu sein — insofern
sich dies in deren Auflerungen und Handlungen ausdriickt — einem Selbst Wirk-
lichkeit einer nicht-physischen, dezidiert menschlichen Art zu verleihen.

Diese Eigenschaft der amour-propre erkliart sowohl die Grimmigkeit, mit der
sie Menschen anregen kann, als auch ihre Fahigkeit, alle Lebensbereiche zu infi-
zieren und alltagliche Tatigkeiten in Bestrebungen nach Anerkennung zu verwan-
deln. Fast alles, was man tut — essen, sich kleiden, Eigentum erwerben — kann
dazu dienen, Eigenschaften des Selbst zur Schau zu tragen, die die eigene Stellung
in den Augen der anderen verbessern. Um aber die sozialen Pathologien zu erkla-
ren, die hier von Interesse sind — der mafSlose Wettkampf; endlose Bemithungen,
andere zu ubertreffen; ubelwollender Konflikt; und die Unfihigkeit, Befriedigung
zu finden — muss diese Eigenschaft der amour-propre in Zusammenhang mit ihrer
vergleichenden Natur gebracht werden. Es ist diese Beschaffenheit der amour-
propre, in der Rousseau die Antwort auf die Hauptfrage des zweiten Diskurses
erblickt: ,,Wo kommt die soziale Ungleichheit her?“ Seine Strategie, diese Frage
zu beantworten, besteht darin, den Bestandteil der menschlichen Psychologie zu
finden, die erkldrt, warum wir die Ungleichheit anstreben. Es ist leicht einzusehen,
warum die amour-propre fiir diese Aufgabe gut geeignet ist: Da die von ihr ange-
strebte Stellung immer in Bezug auf die Stellung anderer bestimmt wird, kann sie

7 Der Ausdruck stammt von Dent, der auf hervorragende Art und Weise erldutert, worin eine solche
Prisenz besteht (Dent 1989, S. 21-26, 49-50, 56-58).

640 PVS, 53. Jg., 4/2012

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

uns mit einem Anreiz ausstatten, nicht nur selbst gut abzuschneiden sondern bes-
ser als andere abzuschneiden. Das erklart, wie es moglich ist, dass soziale Un-
gleichheit unser Werk (statt das der Natur) ist: Sobald wir meinen, eine Bestati-
gung unseres eigenen Werts erfordere eine Anerkennung unserer Uberlegenheit
uber andere, ist Ungleichheit notig, um die amour-propre zu befriedigen.

Dann ist das pathologische Potenzial der amour-propre leicht zu verstehen:
Wenn der Wunsch nach Anerkennung so gestaltet ist, dass er uns dazu antreibrt,
nach einer iiberlegenen Stellung zu suchen, sind Frust, Konflikt, Konkurrenz, und
Laster geradezu garantiert.® Denn wenn Erfolg dadurch definiert wird, dass man
als ziberlegen anerkannt wird, wird eine allgemeine Befriedigung der amour-prop-
re unmoglich, weil Anerkennung zu einem knappen Gut wird, wenn mehrere eine
tiberlegene Stellung anstreben. Wenn einige eine tiberlegene Stellung erreichen sol-
len, dann miissen sich andere mit einer unterlegenen Stellung begniigen. Anstatt
fiir alle verfugbar zu sein, wird Anerkennung zu einem Gegenstand endloser Kon-
kurrenz und enttauschter Verlangen.

Ein zweites Problem ist das des ,Rattenrennens‘ oder des Konkurrenzkampfes.
Dieses Problem ergibt sich daraus, dass selbst wenn Uberlegenheit erlangt wird,
sie unsicher und kurzlebig ist, solange sie im Vergleich zu anderen erreicht wird,
die dasselbe begehren. Um den Konkurrenten zu ubertreffen, der mich gerade
uberholt hat oder die Vorrangstellung zu behaupten, die ich momentan einnehme,
muss ich standig darauf aus sein, meine gegenwartige Stellung zu verbessern. In
einer solchen Situation lastet auf den Individuen ein nahezu grenzenloser Druck,
ihre Position zu verbessern und damit die Fortschritte ihrer Rivalen auszugleichen
oder vorwegzunehmen, was zu einem rastlosen und unaufhérlichen Sich-Uber-
trumpfen fuhrt. Das Problem damit ist nicht blof, dass die einzige Befriedigung,
die die amour-propre findet, fluchtig bleiben muss, sondern auch dass Begierden
auf eine Art und Weise grenzenlos werden, die dem menschlichen Glick zuwider-
lauft. Solche sich stets ausweitende Begierden zwingen diejenigen, denen sie eigen
sind, das Erfordernis auf, grofSe Teile ihrer Energie dafiir aufzuwenden, die Giiter
und Ehren zu verfolgen, von denen sie hoffen, sie konnten ihr Streben nach Uber-
legenheit befriedigen. Doch wie ausgearbeitet solche Vorhaben auch sein mogen,
sind sie zum Scheitern verurteilt, erstens, weil die fiir sie erforderliche Arbeit in
der Regel die Befriedigung iiberwiegt, die sie mit sich bringen, und zweitens weil
die Individuen, sobald ihre Motivationen in diesem Ausmafl von fieberhafter
amour-propre durchdrungen sind, die Fahigkeit verlieren, ihre Errungenschaften
wegen der intrinsischen (nicht-relativen) Freuden zu geniefSen, die sie gewahren.

SchliefSlich neigt das Streben nach einer tiberlegenen Stellung dazu, Laster her-
vorzurufen, vor allem die Neigung, anderen zu schaden oder an ihrem Ungliick
Vergnugung zu finden: Messe ich meine Stellung im Vergleich zu der von anderen,
kann ich meine eigene Stellung voranbringen, entweder indem ich mein Los ver-
bessere oder indem ich das der anderen verschlechtere. Fieberhafte amour-propre
stattet uns also mit einem Anreiz aus, das Ungliick anderer anzustreben. Es gibt
ein zweites Laster, das die amour-propre verursachen kann: den Willen andere zu

8 Eigentlich ist Rousseaus Auffassung komplizierter, denn er betrachtet einige Formen des Wunsches
nach iiberlegener Stellung als harmlos.

641

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Themenschwerpunkt Rosseau

beherrschen. Anstatt den Willen, andere zu beherrschen, als einen grundlegenden
Drang der menschlichen Natur zu betrachten, erklart Rousseau ihn als eine Ent-
stellung der amour-propre, die zwar eine verbreitete, keineswegs aber eine not-
wendige menschliche Eigenschaft ist. Das wird ihm dadurch moglich, dass er den
Willen, andere zu beherrschen, als im Grunde ein Verlangen nach Anerkennung
einer Art von tiberlegener Stellung begreift: Sich selbst zum Herrn der Willen an-
derer zu machen, ist eine Art, offentliche Bestitigung des eigenen bevorzugten
Stellenwerts zu finden — nicht nur im Verhalten der Gehorchenden, sondern auch
in den Augen derer, die Zeugen dieses Gehorsams sind.

Es bleibt zu erklaren, warum diese fieberhaften Gestaltungen der amour-propre
und ihre Folgen, soziale statt blof individuelle Pathologien darstellen. Es gibt eine
offensichtliche Hinsicht, in der jede Erscheinungsform der amour-propre ein sozi-
ales Phanomen ist. Das folgt aus ihrer relativen Natur. Jedes aus der amour-prop-
re herkommende Verlangen bezieht sich notwendigerweise auf andere in zwei
Hinsichten: Anerkennung kommt von anderen und wird in Bezug auf andere an-
gestrebt. Doch diese Tatsache reicht nicht aus, alle aus der amour-propre entste-
henden Pathologien als soziale Pathologien gelten zu lassen. Um als eine soziale
Pathologie zu gelten, muss die fragliche Krankheit, entweder gesellschaftlichen
Verhiltnissen innewohnen oder durch sie verursacht sein (oder beides). Diese bei-
den Ideen — dass eine Krankheit gesellschaftlichen Verhaltnissen innewohnen, und
dass sie eine gesellschaftliche Ursache haben kann — sollen deutlicher werden,
wenn erklart wird, warum es sinnvoll ist, die von der amour-propre hervorge-
brachten Ubel als soziale Pathologien zu betrachten.

Es ist plausibel, das Verlangen nach einer tiberlegenen Stellung als eine Patho-
logie zu verstehen, soweit es einen dazu bringt, ,,die Dinge, die man geniefSt, nur
soweit zu schitzen, als die anderen sie entbehren“ (Rousseau 1993, S. 257; Rous-
seau 1964, S. 189). Aber die meisten Ubel, die aus einem solchen Verlangen her-
vorkommen - tibelwollender Wettbewerb, Konflikt, und Frust — erfordern eine
Vielzahl von Subjekten, deren Begierden nach Anerkennung dhnlich gestaltet sind.
Die Konkurrenz, das ,Rattenrennen‘, der Kriegszustand — alle sind soziale Phano-
mene, weil sie in Verhaltnissen unter Menschen bestehen und von einer gewissen
Dynamik unter ihnen abhingen. Sie sind Ubel, die gesellschaftlichen Verhiltnissen
statt den Seelen oder Handlungen von Individuen innewohnen.

Doch dies allein erschopft den Sinn nicht, in dem die fraglichen Pathologien
sozial sind, und zwar deshalb, weil die fieberhaften Begierden, die sie hervorbrin-
gen, eine gesellschaftliche Ursache haben. Rousseau unterscheidet zwischen zwei
moglichen Quellen von fieberhaften Begierden nach Anerkennung: gesellschaftli-
chen Institutionen (im Zweiten Diskurs) und hauslicher Erziehung (im Emile). Da
die mit der amour-propre verbundenen Probleme zugleich gesellschaftliche und
hédusliche Ursachen haben, sind sie allein durch gesellschaftliche Reformen nicht
zu beseitigen. (Und das erklart den grofsten Teil von Rousseaus pessimistischem
Glauben beziiglich der Méglichkeit, die von ihm diagnostizierten Ubel definitiv zu
beheben.) Da es hier um die soziale Pathologie geht, werde ich im Folgenden nur
die gesellschaftlichen Ursachen der fieberhaften amour-propre beriicksichtigen.

In diesem Zusammenhang gilt es wieder an die eben zitierte Textstelle zu den-
ken, in der Rousseau, gleich nachdem er die Urspriinge der Arbeitsteilung, der

642 PVS, 53. Jg., 4/2012

.73.216.60, am 29.01.2026, 13:43:19.
1fr oder

rin



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

verbesserten Produktivkrifte, und des Privateigentums darstellt, auch die fieber-
hafte Gesellschaft beschreibt:

»Alle unsere Fihigkeiten wiren nun entwickelt, [...] die amour propre interessiert.
[...] [Dler Rang [...] eines jeden Menschen [wire] festgelegt, nicht nur in Bezug auf
die Menge der Giiter und die Macht [...] sondern auch in Bezug auf den Geist, die
Schonheit, die Stiarke oder die Gewandtheit [...]; und da diese Eigenschaften die ein-
zigen waren, die einem Achtung verschaffen konnten, war es bald notwendig, sie zu
haben oder sie vorzutiuschen [...]“ (Rousseau 1993, S. 207; Rousseau 1964, S. 174.
Hervorhebung E N.).

Der Schlissel dafiir, die gesellschaftlichen Ursachen der fieberhaften amour-prop-
re zu verstehen, liegt in dem Satz ,,da diese Eigenschaften die einzigen waren, die
einem Achtung verschaffen konnten“. Der Punkt, der von diesem Satz nahegelegt
wird, ist, dass die amour-propre — einschliefSlich einiger Formen des Verlangens,
als iiberlegen anerkannt zu werden — die hier beschriebenen Ubel nur dann her-
vorbringt, wenn ein gewisser Hintergrundszustand gegeben ist, nimlich das Feh-
len von Moglichkeiten, Formen von Anerkennung zu erlangen, die giitiger sind als
die, die den Individuen in der fieberhaften Gesellschaft des Zweiten Diskurses zur
Verfiigung stehen. Mit anderen Worten hat die Natur einer bestimmten Gesell-
schaft Auswirkungen auf die Folgen, die die amour-propre in ihr haben wird, und
zwar dadurch, dass sie das Feld der Moglichkeiten gestaltet, innerhalb dessen
Anerkennung angestrebt werden kann. Das Problem mit der im Zweiten Diskurs
beschriebenen Gesellschaft liegt darin, dass sie ihren Mitgliedern keine Praktiken
bietet, innerhalb derer sie eine Stellung fir andere erwerben konnen, die es nicht
erforderlich machen, besser als ihre Mitbiirger abschneiden zu wollen. Auflerdem
sind es die schidlichsten Formen von Uberlegenheit, wie Opulenz und Herrschaft,
die in einer solchen Gesellschaft das meiste Ansehen mit sich bringen. Noch ein-
mal: Wie Individuen versuchen, ihre amour-propre zu befriedigen, hiangt von den
Anerkennungsmoglichkeiten ab, die ihre Gesellschaft ihnen zur Verfugung stellt.
Eine Gesellschaft, die Reichtumsunterschiede in Grenzen hilt, bringt in Individu-
en andere Anerkennungswiinsche hervor, als eine, deren Wirtschaftssystem sich
von dem Wunsch ihrer Mitglieder ernihrt, ,stinkreich® zu werden; eine Gesell-
schaftsordnung, die auf geerbten Stindeprivilegien beruht, regt Individuen an, das
,Gefiihl der eigenen Existenz‘ anders zu suchen, als eine, die jede Person als
gleichberechtigt anerkennt. Mit anderen Worten haben gesellschaftliche Instituti-
onen bildende Wirkungen auf ihre Mitglieder, und das erklart, warum die von der
amour-propre hervorgebrachten Ubel als sozial verursacht und daher als soziale
Pathologien gelten.

Rousseaus Behauptung, die fieberhafte amour-propre habe gesellschaftliche Ur-
sachen, impliziert, dass es fiir eine Reformierung der Gesellschaft notig ist, Insti-
tutionen zu schaffen, die allen stabile und giitige Formen von Anerkennung zur
Verfiigung stellen. Das kann in der Tat als eine Hauptaufgabe des Gesellschafts-
vertrags angesehen werden. Um dies zu verdeutlichen, muss man sich wieder an
die vergleichende Natur der amour-propre wenden. Beim Nachdenken tuber die
moglichen Heilmittel gegen die von der amour-propre hervorgebrachten Ubel gilt
es zu beachten, dass eine relative Stellung nicht notwendigerweise eine tiberlegene

643

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Themenschwerpunkt Rosseau

ist. Wenn uns die amour propre einfach dazu bringt, die Achtung zu begehren, die
wir als Menschen verdienen — Achtung, die man im Gegenzug anderen zu gewih-
ren bereit ist —, dann ist diese begehrte Stellung zwar relativ, aber keine tiberlege-
ne Stellung. Eine gleiche Stellung ist immerhin eine vergleichende Stellung (Cohen
1997, S. 108-111). Das heifst, eine wohlgeordnete (gesunde) Gesellschaft kann
sehr viel dazu beitragen, das Bediirfnis ihrer Mitglieder nach Anerkennung zu
befriedigen, indem sie ihre Institutionen derart gestaltet, dass allen Mitgliedern
ein gleiches Maf$ an Achtung gewihrt wird, was wiederum Auswirkungen auf die
Selbstverstindnisse derer hat, die in jener Gesellschaft aufwachsen — einschliefs-
lich auf die Weisen, auf die sie versuchen, ihr Bediirfnis nach Anerkennung zu
befriedigen. Fieberhafte Begierden nach Anerkennung konnen wesentlich weniger
fieberhaft gemacht werden, indem Institutionen sie auf gesunde statt auf patholo-
gische Weise gestalten und in ihren gesunden Formen befriedigen. Es ist dann
leicht zu sehen, wie der Gesellschaftsvertrag auf einige der von der amour-propre
hervorgebrachten Probleme eingeht. Denn der Kern von Rousseaus Auffassung
des allgemeinen Willens ist die moralische Gleichheit aller, die der legitime Staat
in vier Hinsichten verwirklicht: alle Biirger sind vor dem Gesetz gleich; jeder hat
dieselben negativen Freiheitsrechte wie alle andere; alle haben gleiche Rechte auf
politische Teilnahme; und, am allerwichtigsten, Gesetze gelten nur dann als legi-
tim, wenn sie die grundlegenden Interessen aller Biirger schiitzen.

Zum Schluss sei noch erwihnt, dass diese liberalen, politischen Maf$nahmen
Rousseaus seine Antwort auf die von der fieberhaften amour-propre hervorbrach-
ten Probleme nicht erschopfen konnen. Denn aus Griinden, auf die hier nicht
eingegangen werden kann, kann der moralische Respekt allein unsere Wiinsche,
von anderen geschitzt zu werden, nicht befriedigen. Das bedeutet, dass es auch
innerhalb einer vollkommen liberalen Gesellschaft viel Raum fiir soziale Patholo-
gien gibt, die gleiche politische Rechte allein nicht heilen kénnen. In dem letzten
Abschnitt dieses Aufsatzes habe ich versucht, dem Begriff der sozialen Pathologie
einen Inhalt zu geben und mit Hilfe von Ideen aus dem Gesellschaftsvertrag kurz
anzudeuten, wie ein gutes Gestalten gesellschaftlicher Institutionen Heilmittel ge-
gen solche Pathologien sein konnte, vor allem indem sie die von den Gesell-
schaftsmitgliedern erworbenen Begierden nach Anerkennung auf gesunde Weise
gestalten. Wenn Rousseau damit recht hat, dass politische MafSnahmen allein
nicht alle sozialen Pathologien heilen konnen, die die amour-propre erzeugen
kann, dann muss die liberale politische Philosophie durch eine Sozialtheorie er-
ganzt werden, die erklart, wie auf dhnlich gesunde Weise nichtpolitische Instituti-
onen, jene Verlangen nach Anerkennung gestalten konnen, die von moralischem
Respekt allein nicht zu befriedigen sind. Hegel war der erste Philosoph, der sich
dieser Aufgabe systematisch widmete, aber die Herausforderung selbst, ein-
schlieSlich der Idee der sozialen Pathologie, hat er von Rousseau geerbt.

644 PVS, 53.Jg., 4/2012

.73.216.60, am 29.01.2026, 13:43:19.
1fr oder

rin



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ,pathologischen’ Gesellschaft

Literatur

Cohen, Joshua. 1997. The Natural Goodness of Humanity. In Reclaiming the History of
Ethics — Essays for Jobn Rawls, Hrsg. Andrews Reath, Barbara Herman und Christine
M. Korsgaard, 102-139. Cambridge: Cambridge University Press.

Dent, N. J. H. 1989. Rousseau. An Introduction to His Psychological, Social and Political
Theory. Oxford: Basil Blackwell.

Habermas, Jiirgen. 2011. Theorie des Kommunikativen Handelns. Frankfurt: Suhrkamp.

Honneth, Axel. 2007. Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der kritischen
Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Neuhouser, Frederick. 2012. Pathologien der Selbstliebe. Freibeit und Anerkennung bei
Rousseau. Berlin: Suhrkamp.

Neuhouser, Frederick. 2009. Die normative Bedeutung von ,Natur‘ im moralischen und
politischen Denken Rousseaus. In Sozialphilosophie und Kritik, Hrsg. Martin Hart-
mann, Rahel Jaeggi, Martin Saar und Rainer Forst, 109-133. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Platon. 2004. Der Staat. In Samtliche Dialoge, Hrsg. Otto Apelt. Hamburg: Meiner.

Rousseau Jean-Jacques. 1964. Oeuvres Completes, Bd. 3, Hrsg. Bernard Gagnebin und
Marcel Raymond. Paris: Gallimard, Bibliothéque de la Pléiade.

Rousseau Jean-Jacques. 1969. Oeuvres Completes, Bd. 4, Hrsg. Bernard Gagnebin und
Marcel Raymond. Paris: Gallimard, Bibliotheéque de la Pléiade.

Rousseau, Jean-Jacques. 1977. Politische Schriften, Bd. 1. Ubers. Ludwig Schmidts. Pader-
born: Ferdinand Schéningh.

Rousseau, Jean-Jacques. 1997. Emile oder von der Erziehung. Ubers. Siegfried Schmitz.
Diisseldorf: Artemis und Winkler.

Rousseau, Jean-Jacques. 1993. Diskurs iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit unter den Menschen. Ubers. Heinrich Meier. Paderborn: Schéningh.

Rousseau, Jean-Jacques. 1995. Vom Geselligkeitszustand des Menschengeschlechts tiber-
haupt [Ausziige aus dem Genfer Manuskript]. In Schriften zur Kulturkritik. Ubers.
Kurt Weigand. Hamburg: Meiner.

Rousseau, Jean-Jacques. 2010. Vom Gesellschaftsvertrag. Ubers. Hans Brockard. Stuttgart:
Reclam.

Autorenangaben

Frederick Neuhouser, Professor of Philosophy,

Columbia University, Department of Philosophy, Barnard College, 3009 Broadway,
New York, New York 10027, USA

fneuhous@barnard.edu

645

.73.216.80, am 23.01.2028, 13:43:19. ©
untersagt, 1fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

