
628 PVS, 53. Jg., 4/2012, S. 628-645

Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

Frederick Neuhouser

Rousseau and the Idea of a ‘Sick’ Society

Abstract: Using resources from the Second Discourse and the Discourse on Political Econ-
omy, this paper reconstructs various conceptions of social pathology implicit in Rousseau’s 
work.  It argues that good sense can be made of the idea of a social pathology without re-
lying on unduly medical or organic conceptions of society.  Special attention is devoted to 
explaining Rousseau’s picture of a “feverish” society, as grounded in “infl amed” forms of 
amour-propre.

Keywords: Social Pathology, Rousseau, Social Philosophy

Schlagwörter: Soziale Pathologie, Rousseau, Sozialphilosophie

1. Einleitung

Eine bemerkenswerte Eigenschaft der verschiedenen Sozialphilosophien des 18., 
19., und 20. Jahrhunderts ist die zentrale Rolle, die normative Begriffe der Natur 
– und nicht nur der menschlichen Natur – in ihren Auffassungen von einer ‚guten‘ 
Gesellschaft gespielt haben.1 Es ist allgemein bekannt, dass ‚Natur‘ eine wichtige, 
wenn auch eine verwirrende Rolle in dem sozialpolitischen Denken Rousseaus 
spielt. An anderer Stelle habe ich behauptet, Rousseaus Berufung auf die Natur 
ließe sich so interpretieren, dass sich der normative Inhalt des Begriffs auf verhält-
nismäßig unumstrittene Voraussetzungen beschränkt, die besagen, was Menschen 
auf Grund ihrer biologischen Natur geneigt sind, zu suchen und als unverzichtba-
re Bestandteile eines guten Lebens zu betrachten (Neuhouser 2009). In diesem 
Aufsatz möchte ich das Verhältnis zwischen Natur und ethischer Bewertung aus 
einer anderen Perspektive betrachten, indem ich die normative Rolle untersuche, 
die ein aus der Biologie stammender Begriff – der der Krankheit oder der Patholo-
gie – in seiner Sozialphilosophie spielt. Eine große Anzahl von späteren Denkern 
– man denke zum Beispiel an Hegel, Nietzsche, oder Durkheim – stützen sich bei 
der ethischen Beurteilung von Gesellschaften auf die Idee der Pathologie. Aber 
Krankheitsmetaphern sind auch bei Rousseau zu fi nden. Sein Diskurs über den 
Ursprung der Ungleichheit (der „Zweite Diskurs“) kann als ein erweitertes Argu-
ment dafür gelesen werden, dass die moderne Gesellschaft ‚krank‘ ist. Dieser Ein-
druck wird in der ersten Fassung des Gesellschaftsvertrags bestätigt, wenn Rous-
seau verschiedene gesellschaftliche Krankheiten beschreibt und dann seine 
Absicht verkündet, „aus dem Übel selbst das Gegenmittel zu gewinnen, das es 
heilen wird“ (Rousseau 1995, S. 301; Rousseau 1964, S. 288). In einer neueren 

1 Für Hilfe beim Verfassen dieses Aufsatzes auf Deutsch bin ich Christian Heilbronn sehr dankbar.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


629

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

Arbeit habe ich behauptet, Rousseau fi nde sowohl die Ursache als auch deren 
eventuelles Heilmittel in der Leidenschaft der amour-propre, das heißt, in dem 
menschlichen Streben danach, eine Stellung in den Augen anderer zu gewinnen 
(Neuhouser 2012). Es ist nicht Ziel dieses Aufsatzes zu erklären, warum die 
amour-propre der gefährlichste und zugleich der vielversprechendste Bestandteil 
der menschlichen Natur ist.2 Stattdessen soll er einigen Gedanken über den Be-
griff der sozialen Pathologie aufstellen, der Rousseaus Kritik der modernen Ge-
sellschaft zugrunde liegt. Die leitende Fragen dieses Aufsatzes sind: Inwiefern ist 
es sinnvoll zu behaupten, eine Gesellschaft – die offensichtlich kein biologischer 
Organismus ist – sei ‚krank‘? Und wie könnte eine Diagnose von sozialer Patho-
logie uns sozialkritische Mittel liefern, die die Grenzen des bekannteren Begriffs 
der Ungerechtigkeit überschreiten? Anders formuliert: Welche kritikbedürftigen 
gesellschaftlichen Phänomene geraten nicht in unser Blickfeld, wenn wir uns nur 
auf Begriffe beschränken, die aus der liberalen politischen Philosophie stammen?

2. Der Begriff  der sozialen Pathologie: erste Annäherung

Die Idee, Gesellschaften können krank sein, ist mindestens so alt wie Platons 
Staat, der seine Behandlung der Gerechtigkeit mit einem Vergleich zwischen einer 
‚gesunden‘ und einer ‚fi eberhaften‘ Polis beginnt (Plato 2004, 369-374e). Für die-
ses Thema ist Rousseau besonders interessant, weil er sich weniger auf biologi-
sche Vergleiche stützt3 als Platon und Philosophen des 19. Jahrhunderts es taten. 
Da Rousseau in seiner Sozialphilosophie biologische Vergleiche meistens vermei-
det, ist es weniger klar, welchen Sinn es haben könnte, eine Gesellschaft als 
‚krank‘ zu bezeichnen.

Es gibt eine relativ einfache Auffassung der sozialen Pathologie, die die 
menschliche Gesellschaft nicht als Organismus versteht, die aber eine Verbindung 
zwischen sozialer Pathologie und Biologie aufstellt, indem sie die Befriedigung der 
biologischen Bedürfnisse der Menschen als eine Hauptfunktion der Gesellschaft 
ansieht. Nach dieser Auffassung besteht die soziale Pathologie in der Unfähigkeit 
einer Gesellschaft, die materiellen Bedingungen des menschlichen Lebens zu re-
produzieren. Es gibt verschiedene Phänomene, die in diesem Sinn als soziale Pa-
thologien gelten könnten – zum Beispiel, Geburtsraten, die zu niedrig sind, als 
dass sich die Gesellschaft über Generationen reproduzieren könnte, oder ökono-
mische Praktiken, die die Umwelt und dadurch die Bedingungen des menschlichen 
Überlebens zerstören. Solche Phänomene gelten als soziale, statt biologische, Pa-
thologien, wenn sie soziale statt biologische Ursachen haben – wenn, zum Bei-
spiel, unser Kollisionskurs mit der Natur darauf gegründet wäre, was Marx die 
‚gesellschaftliche Form‘ der Produktion nannte. Rousseau erkennt auf implizite 
Weise diese Art von sozialen Pathologien, wenn er im Gesellschaftsvertrag die 

2 ‚Die menschliche Natur‘ bezieht sich hier nicht auf die ‚ursprüngliche‘ Natur des Menschen (die 
Eigenschaften, die isolierte Individuen im ursprünglichen Naturzustand, wie er im Zweiten Dis-
kurs geschildert wird, haben). Gemeint ist die menschliche Natur im breiteren Sinne – die grund-
legenden Fähigkeiten und Leidenschaften, die alle vergesellschaftlichten Menschen besitzen). 

3 Zwei Ausnahmen sind an folgenden Stellen zu fi nden: (Rousseau 1964, S. 244) and (Rousseau 
1964, S. 424). 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


630 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

Gesundheit einer Gesellschaft in einer sich vermehrenden Anzahl ihrer Einwohner 
sieht (Rousseau 1964, S. 420). Aber auch wenn die unser biologisches Überleben 
bedrohenden sozialen Pathologien für uns heute die dringendsten Fälle darstellen, 
sind sie weit davon, die philosophisch interessantesten Fälle zu sein. Trotzdem 
gibt es vier Merkmale dieser einfachsten Fälle, die auch in den komplexeren Fäl-
len zu fi nden sind.

Erstens beinhaltet die Behauptung, eine Gesellschaft sei krank, mehr als die 
einfache Feststellung, sie sei ungerecht. Das heißt nicht, dass der Begriff der Unge-
rechtigkeit allen Diagnosen einer sozialen Pathologie irrelevant ist, sondern dass, 
auch wenn er relevant ist, die Bezeichnung einer Pathologie als ‚Ungerechtigkeit‘ 
immer zu wenig über das Phänomen aussagt. Es ist plausibel, zum Beispiel, die 
Erderwärmung als ein Fall von Ungerechtigkeit zu betrachten (eine Ungerechtig-
keit an zukünftige Generationen vielleicht, oder eine Ungerechtigkeit auf Seiten 
deren, die davon profi tieren). Es wäre aber ein Fehler, dies als eine erschöpfende 
Beschreibung des Phänomens zu betrachten. Das ist sogar noch einleuchtender in 
dem Fall von zu niedrigen Geburtsraten, wo es schwieriger ist, das Problem als 
Ungerechtigkeit an zukünftige Generationen anzusehen. In diesem Beispiel lässt 
sich der Eindruck kaum vermeiden, dass irgendwas ernsthaft schief gegangen ist 
– dass irgendeine Krankheit vorhanden ist – wenn soziale Praktiken Folgen ha-
ben, die grundlegenden menschlichen Zwecken zuwiderlaufen (in diesem Fall 
Zwecken, die aus unserer biologischen Natur stammen). Bei der Erderwärmung 
ist der Eindruck, eine Krankheit sei vorhanden, noch schwieriger zu vermeiden, 
wenn Menschen, nachdem sie der Gefahr schon einmal bewusst geworden sind, 
dieselben Praktiken fortsetzen, die die Bedingungen ihres Überlebens unterhöhlen.

Aber was steckt hinter dem Eindruck, dass man in solchen Fällen von Patholo-
gien sprechen kann? Eine Antwort liegt in der Idee einer Praktik, die den eigenen 
Zwecken derer, die an dieser Praktik teilnehmen, systematisch zuwiderläuft. Wenn 
das so ist, dann hängt die Idee der sozialen Pathologie von der Vorstellung ab, 
man könne sozialen Praktiken Zwecke, auch kollektive Zwecke, zuschreiben und 
eine soziale Pathologie sei dann vorhanden, wenn das normale Funktionieren je-
ner Praktiken entweder ihren eigenen Zwecken oder anderen grundlegenden 
Zwecken der Gesellschaft auf eine nicht zufällige Weise zuwiderläuft. Ich lasse 
hier zur Seite die philosophischen Fragen, die sich ergeben, wenn man sozialen 
Praktiken Zwecke zuschreibt, um stattdessen auf den Grund zu refl ektieren, wes-
halb Theorien, die die Idee der sozialen Pathologie verwenden, dazu tendieren, 
den Rahmen der liberalen Auffassungen der Gerechtigkeit zu sprengen. Der 
Grund dafür liegt darin, dass der Mangel, der eine soziale Pathologie auszeichnet, 
ein Mangel an der Verwirklichung des Guten statt des Rechten ist. Obwohl das 
nicht auf alle sozialen Pathologien zutrifft, ist es meistens der Fall, dass die Be-
schreibung einer Gesellschaft als ‚krank‘ davon abhängt, dass man ihr Zwecke 
zuschreibt, die mit Auffassungen des Guten oder des menschlichen Gedeihens ver-
bunden sind, die ‚dicker‘ sind als die, die liberale Gerechtigkeitstheorien zulassen. 
Das ist allerdings als kein Mangel der Theorien, die sich auf einen Begriff der so-
zialen Pathologie stützen, sondern eine konsequente Folge davon, dass ihr Gegen-
stand soziale, nicht bloß politische Realität ist. Eine Theorie, die die Idee der so-
zialen Pathologie ernst nimmt, beruht auf einer Auffassung des Sozialen, nach 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


631

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

dem es unmöglich ist, Gesellschaften zu verstehen oder zu bewerten, ohne sozia-
len Praktiken Zwecke zuzuschreiben, die in einem weiten Sinn ethisch sind.

Ein zweites Merkmal auch der einfachsten Fälle von sozialer Pathologie ist, 
dass sie nicht in abgesonderten Ereignissen sondern in andauernden Praktiken 
bestehen, die eine identifi zierbare Logik oder Dynamik besitzen. Das ist genau der 
Punkt, der hinter der von Max Weber getroffenen Unterscheidung zwischen ver-
einzelten auf Profi t gerichteten Tätigkeiten und dem, was er ‚kapitalistischer Be-
trieb‘ nennt, steckt. Das auszeichnende Merkmal des letzteren liegt darin, dass es 
in einer kontinuierlich wiederholten Reihe von Tätigkeiten besteht, die von einem 
spezifi schen Ziel vereinigt wird (Maximierung des Profi ts), und die eine gewisse 
Struktur darstellt (ökonomische Effi zienz, die durch marktorientierte Berechnun-
gen der Rentierbarkeit bestimmt wird). Solche Praktiken haben nicht nur Zwecke 
sondern auch eine charakteristische Dynamik, die deren Teilnehmern auch unbe-
wusst bleiben kann. Die Erderwärmung, zum Beispiel, lässt sich nicht als verein-
zelte Handlungen von achtlosen Individuen verstehen; sie ist vielmehr das Ergeb-
nis einer sozialen Praktik, die ihre eigene, durch das Ziel der Kapitalakkumulation 
bestimmte Logik besitzt, welche nicht ohne die reelle Umgestaltung von Instituti-
onen zu verändern ist. Wenn man die physiologische Pathologie als eine Störung 
eines andauernden funktionalen Prozesses eines Organismus versteht, die jene 
Funktion unterhöhlt oder die eine Gefahr für die Lebenskraft des Organismus 
darstellt, dann lassen sich auch soziale Praktiken, die eine ähnliche Dynamik be-
sitzen, als Pathologien begreifen.

Drittens muss eine soziale Pathologie gesellschaftliche, nicht bloß natürliche 
Ursachen haben. Wenn die Erderwärmung ein rein natürlicher Prozess wäre – 
wenn etwa die Ozonschicht zerstörenden Gase natürliche Abfallprodukte von 
normalen biologischen Prozessen wären – könnte man sie als ein sich selbst zuwi-
derlaufendes Phänomen beschreiben, aber sie wäre keine soziale Pathologie, weil 
sie ja kein soziales Phänomen wäre. Ein Teil dessen, was ein soziales Phänomen 
ausmacht, liegt darin, dass es sich aus Bedingungen ergibt, die von uns (statt 
durch die Natur) gemacht worden sind, und die deshalb im Prinzip von uns ver-
ändert werden können. Soziale Praktiken sind Prozesse, an denen wir aktiv teil-
nehmen, und für die wir deshalb verantwortlich sind. Oder, wie Rousseau es aus-
drückt, hängen soziale Praktiken von der ‚Einwilligung‘ ihrer Teilnehmer ab 
(Rousseau 1993, S. 67; Rousseau 1964, S. 131).4 Aus diesem Grund beinhaltet 
eine Diagnose der sozialen Pathologie immer ein Moment der Kritik, das bei der 
Diagnostizierung von biologischen Pathologien fehlt. Weil sie von der menschli-
chen Freiheit abhängen, gehören soziale Phänomene, im Gegensatz zu rein natür-
lichen Prozessen, dem Reich des Normativen an. Und dies erklärt, warum eine 
Diagnose von sozialer Pathologie auch in einem zweiten Sinn ethisch ist: nicht 
nur beruht sie auf Auffassungen dessen, was für Menschen gut ist, sondern sie 
betrachtet auch ihre Adressaten als verantwortliche Akteure.

Beim vierten Punkt geht es um eine weitere Hinsicht, in der eine Diagnose von 
sozialer Pathologie ethisch ist: Auch wenn die Zwecke, nach welchen wir eine 

4 Rousseau redet hier von sozialen, oder ‚moralischen‘, Ungleichheiten, aber der Punkt gilt auch für 
soziale Praktiken.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


632 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

soziale Praktik bewerten, uns von der Biologie gegeben sind (wie bei der Erder-
wärmung oder bei niedrigen Geburtsraten), betrachtet der Sozialkritiker den rela-
tiven Wert jener natürlichen Zwecke nicht als von der Natur festgelegt. Die Auf-
fassung der Erderwärmung als einer Pathologie beruht, zum Beispiel, auf einer 
negativen Bewertung der Zwecke, denen die produktiven Praktiken dienen, die 
die schädlichen Gase als Nebenprodukte abgeben. Wenn dieselben produktiven 
Praktiken unternommen würden, um allen Menschen einen würdigen Lebensstan-
dard zu ermöglichen, würde uns die Tatsache, dass wir dabei schädliche Gase 
produzieren, viel weniger als eine Krankheit erscheinen, als wenn die lebensbe-
drohende Produktion bloß der Bereicherung einiger Individuen diente, die wiede-
rum die Schaffung und Befriedigung von immer größeren Begierden nach benzin-
saufenden Autos, billigen Urlaubsfl ügen, und Massenvernichtungswaffen 
verlangte. Wenn so ein Szenario als eine Krankheit betrachtet wird, setzt man 
implizit den Wert des menschlichen Lebens in Verhältnis zu dem Wert der anderen 
Zwecke, denen die fraglichen produktiven Praktiken dienen. Das bedeutet, dass 
soziale Kritik auch in Fällen, wo die Diagnose der sozialen Pathologie nur von 
Werten abhängt, die „von der Natur“ kommen, durch und durch eine ethische ist.

3. Das Beispiel Roms: fünf weitere Aspekte von sozialen Pathologien

In diesem Abschnitt geht es um komplexere Fälle von sozialen Pathologien, bei 
denen die Zwecke, die als Maßstäbe der Kritik verwendet werden, nicht aus unse-
ren Interessen als biologische Wesen stammen. Es gibt viele Möglichkeiten, sozia-
le Pathologien auf diese Weise zu verstehen, aber hier sollen nur Ressourcen, die 
in Rousseaus Sozialphilosophie zu fi nden sind, berücksichtigt werden. Eine reich-
haltige aber eher unbekannte Textstelle aus dem Diskurs über die Politische Öko-
nomie liefert dem Leser deutliche Beispiele von sozialen Pathologien:

„Es kann eine Zeit kommen, wo sich die Bürger nicht mehr der gemeinsamen Sache 
verpfl ichtet fühlen und es ablehnen, das Vaterland zu verteidigen, und wo die Magis-
traten lieber Söldner kommandieren wollen als freie Menschen, und wäre es nur, um 
die ersten […] dazu zu verwenden, um die zweiten zu unterwerfen. Das geschah in 
Rom […] unter den Kaisern. Denn alle Siege der ersten Römer […] waren von tapfe-
ren Bürgern errungen worden, die notfalls ihr Blut für das Vaterland hergaben, es 
aber nie verkauften. Marius war der erste, der […] die Legionen entehrte, indem er 
[…] Söldner [in sie] aufnahm. Nachdem sie die Feinde der Völker geworden waren, 
die sie glücklich zu machen verpfl ichtet waren, stellten die Tyrannen Berufstruppen 
auf, die scheinbar die Fremden zurückhalten, aber in Wirklichkeit die Einwohner 
unterdrücken sollten. Um diese Truppen aufzustellen, musste man sie den Ackerbau-
ern entreißen. Das Fehlen dieser Leute verminderte die Qualität der Nahrungsmittel. 
Deren Einfuhr führte zu Steuern, die die Preise erhöhten. Diese ersten Unordnungen 
ließen die Völker murren. Um sie zum Schwiegen zu bringen, musste man die Trup-
pen verstärken und folglich das Elend. In dem Maß, wie die Hoffnungslosigkeit grö-
ßer wurde, musste man sie wieder vergrößern, um diesen Auswirkungen vorzubeu-
gen. Im übrigen waren diese Söldner, deren Wert man vom Preis ablesen konnte, zu 
dem sie sich verkauften, stolz auf ihre Erniedrigung und verachteten die Gesetze […] 
und ihre Brüder, deren Brot sie aßen. Sie glaubten, größere Ehre zu haben, wenn sie 
die Gefolgsleute des Caesars waren, als die Verteidiger Roms. […] [Sie] hielten den 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


633

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

gezückten Dolch über ihre Mitbürger und waren bereit, auf das erste Zeichen hin, 
alles zu ermorden. Der Beweiß wäre nicht schwer, dass das einer der Hauptgründe 
für den Untergang des römischen Reiches war“ (Rousseau 1977, S. 45-46; Rousseau 
1964, S. 268-269).

Diese Geschichte von Rom – mit nur einigen Veränderungen könnte sie als die 
Geschichte der USA nach dem 11. September 2001 gelten – beschreibt die verhee-
renden Folgen, die sich ergeben, wenn sich eine Gesellschaft auf „Homeland 
Security“-Maßnahmen verlässt, um eine Lösung für grundlegende wirtschaftliche, 
ethische, und politische Probleme zu fi nden. Obwohl es einige kausalen Lücken in 
dieser Darstellung der Übel Roms gibt, ist es nicht schwierig, soziale Pathologien 
darin zu erkennen, und im folgenden soll auf fünf Hinsichten hingewiesen wer-
den, in welchen die hier beschriebene Gesellschaft als ‚krank‘ bezeichnet werden 
könnte.

Die erste davon liegt in einem Mangel an der Art von ziviler Einheit, die einer 
‚gesunden‘ Gesellschaft zukommt. Dieser Mangel an ziviler Einheit – ein Fehlen 
der angemessenen solidarischen Bände unter Gesellschaftsmitgliedern – sieht man 
am deutlichsten in der Unfähigkeit der Bürger, eine Konvergenz zwischen ihren 
Interessen und den Interessen ihrer Mitbürger zu erkennen. Wie Rousseau es hier 
beschreibt, besteht das Problem in einer bestimmten Weise, wie Bürger sich selbst 
und ihr Verhältnis zur Gesellschaft wahrnehmen. Für ihn gelten diese Wahrneh-
mungen der Bürger allein als eine soziale Pathologie, aber diese Abwesenheit von 
ziviler Einheit ist weit davon, bloß ein Fall von falschem Bewusstsein zu sein. 
Denn die Wahrnehmungen der Bürger spiegeln eine Wirklichkeit wider, insofern 
ihre Gesellschaft tatsächlich in feste Klassen – Bürger, Magistraten, und bezahlte 
Gefolgsmänner – aufgeteilt ist, deren Mitglieder in dem Maße gegensätzliche Inte-
ressen verfolgen, dass eine Überstimmung darüber, was das gemeinsame Wohl sei, 
nicht mehr möglich ist. (Die Magistrate sind an die Beherrschung der Bürger inte-
ressiert, während die Bürger daran interessiert sind, genug zu essen zu haben und 
unbeherrscht zu sein.) Das heißt, dass es in Rom, wie es hier beschrieben wird, 
sowohl die objektiven als auch die subjektiven Bedingungen fehlen, die einen all-
gemeinen Willen möglich machen.

Es ist wichtig, zu verstehen, warum Rousseau der zivilen Einheit so eine große 
Bedeutung zuschreibt. Das Problem ist nicht nur, dass Bürger unter der ungerech-
ten Herrschaft ihrer Gebieter leiden; genau so wichtig ist die Tatsache, dass es ei-
nen Riss im gesellschaftlichen Gefüge gibt, der ein gesundes gemeinsames Leben 
unmöglich macht, wobei das Wort ‚gesund‘ uns nicht zur Vorstellung verleiten 
sollte, die Wichtigkeit der zivilen Einheit liege außerhalb des Reichs des Normati-
ven. Rousseaus Ansicht nach liegt die Wichtigkeit der zivilen Einheit darin, dass 
sie die Bildung eines allgemeinen Willens möglich macht, ohne welchen die Bürger 
nicht „moralisch frei“ sein können (Rousseau 1964, S. 365) – das heißt, eine Art 
von Freiheit nicht genießen können, deren Fehlen man auch Entfremdung nennen 
könnte. Für Rousseau gibt es einen wichtigen Unterschied zwischen Beherrschung 
durch andere Individuen (oder Gruppen) und der politischen Unfreiheit, die darin 
besteht, dass man Gesetzen unterworfen ist oder an Institutionen teilnimmt, die 
man nicht als Ausdruck seines eigenen Willens ansehen kann. Im Fall von Rom 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


634 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

hängt die Unfähigkeit der Bürger, die Gesetze als Produkte ihrer Willen anzuse-
hen, davon ab, dass jene Gesetze ihre eigene Beherrschung hervorbringen. Aber es 
könnte auch andere Fälle geben, bei denen die Abwesenheit von ziviler Einheit 
nicht an Ungerechtigkeit läge, und worauf es hier ankommt, ist, dass auch in je-
nen Fällen das Fehlen von ziviler Einheit ein Übel wäre. Man denke an Fälle, in 
denen die Gesetze einer Gesellschaft vollkommen gerecht wären, in denen sich 
aber Individuen nicht mit ihnen identifi zierten, weil ihnen die Werte oder die 
Selbstverständnisse fehlten, die dafür notwendig wären. oder an Fälle, wo ein 
wirkliches Auseinanderlaufen von besonderen Interessen die Bildung eines allge-
meinen Willens unmöglich machte, ohne dass dieses Auseinanderlaufen ein Fall 
von Ungerechtigkeit darstellte.

Rousseaus Beispiel enthält ein zweites Merkmal, das bei Theorien der sozialen 
Pathologie häufi g auftaucht. Es liegt in der Wichtigkeit, die er der Anstellung von 
Söldnern zuschreibt – das heißt, in der unangemessenen Einführung von Geld in 
soziale Beziehungen. Man sollte Rousseau nicht die unplausible Ansicht zuschrei-
ben, die Einmischung von Geld in soziale Beziehungen sei immer zu kritisieren. 
Plausibler ist die Behauptung, bestimmte Arten von sozialen Beziehungen würden 
zerstört, sobald Geld zu ihrem leitenden Prinzip wird. Eine von Rousseaus Klagen 
betrifft die Leichtigkeit, mit der Individuen von den Machthabern manipuliert 
und im Dienst gemeinschaftsfeindlicher Zwecke benutzt werden können, wenn 
sie ihre Bürgerpfl ichten nur deshalb erfüllen, weil sie dafür bezahlt werden. (Söld-
ner lassen sich als Mittel der Beherrschung statt der Förderung des Gemeinwohls 
benutzen.) Ein verwandter Punkt ist, dass Bürger, die sich kaufen lassen, dazu 
neigen, eine instrumentelle Haltung ihren Mitbürgern und ihren politischen Tätig-
keiten gegenüber einzunehmen. Eine solche Haltung gegenüber dem, was man tut, 
mag mit der Freiheit vereinbar sein (indem man noch freiwillig handelt), aber 
wenn diese Haltung einen großen Teil der eigenen Handlungen ausmacht, ergibt 
sich eine Art von Entfremdung sowohl anderen als auch der eigenen Tätigkeit 
gegenüber. Nicht, dass es nie angemessen ist, sich zu anderen im Modus des be-
rechnenden Egoismus zu verhalten. Vielmehr gibt es Typen von sozialer Tätigkeit, 
bei denen eine durch Geld vermittelte Zusammenarbeit mit den spezifi schen Arten 
von Verbindungen unvereinbar ist, die eben die Pointe solcher Tätigkeiten ausma-
chen. Hegel hat diesen Punkt deutlicher ausgearbeitet als Rousseau, indem er die 
vernünftige Gesellschaft in drei quasiautonome Sphären aufgeteilt hat, die von 
verschiedenen gemeinsamen Zwecken, verschiedenen Arten von Verbindungen 
und verschiedenen Weisen, soziale Mitarbeit zu organisieren, charakterisiert sind. 
Seiner Behauptung nach ist es angebracht, in der Sphäre der Wirtschaft Beziehun-
gen nach Tauschprinzipien zu gestalten, während die gleiche Gestaltung von Be-
ziehungen unter Familienmitgliedern und Staatsbürgern mit den kollektiveren 
Gesinnungen unvereinbar ist, die in diesen Sphären herrschen müssen, wenn der 
spezifi sche Zweck solcher Tätigkeiten verwirklicht werden soll. Diese Überlegung 
legt noch eine andere Auffassung der sozialen Pathologie nahe: Eine Gesellschaft 
ist krank, wenn ein Organisationsprinzip, das einer ihrer Sphären angemessen ist, 
gleichsam aus dieser Sphäre ausbricht und in andere Sphären „kolonisierend“ 
(Habermas 2011) und auf schädliche Weise eindringt.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


635

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

Dass Rousseau von der Entehrung der Legionen durch die Anstellung von 
Söldnern spricht, bringt einen dritten Aspekt der Pathologien Roms ans Licht, den 
im Anschluss an Axel Honneth eine Pathologie der misslungenen Anerkennung 
genannt werden könnte (Honneth 2007). Der Kern dieser Diagnose liegt in der 
Idee, dass es zu den Hauptaufgaben einer gesunden Gesellschaft gehört, ihren 
Mitgliedern eine ausreichende Vielfalt von befriedigenden Formen der Anerken-
nung zu bieten. Die volle Bedeutung von Rousseaus Bemerkung, die Legionen 
würden entehrt, wenn das Geld die Ziviltreue als Grund, dem Vaterland zu die-
nen, ersetzte, muss so verstanden werden: dieser erste Umstand, selbst eine Art 
misslungener Anerkennung, hatte die weitere Wirkung, dass auch andere Aner-
kennungsverhältnisse in der Gesellschaft unterhöhlt wurden, bis zu dem Punkt, 
wo man von einem sich selbst tragenden System von misslungener Anerkennung 
sprechen könnte. Besonders hervorzuheben ist die Wirkung, die die Anstellung 
von Söldnern auf deren eigene Selbstverständnisse hatte (und deshalb auf ihre 
Verständnisse dessen, was ihr eigenen Wert ausmacht): Die Söldner maßen ihren 
eigenen Wert nur nach dem „Preis, zu dem sie sich verkauft hatten.“ Dieser Punkt 
ist Mitgliedern von Gesellschaften, in denen der Markt eine herrschende Rolle im 
gesellschaftlichen Leben spielt, wohl bekannt: Wenn Geld zum Prinzip wird, um 
das herum soziale Verhältnisse organisiert werden, sind Individuen einer kaum zu 
widerstehenden Versuchung ausgesetzt, ihren eigenen Wert nach dem Maßstab 
des Geldwerts zu messen, den der Markt ihnen und ihren Dienstleistungen bei-
misst. Eins der Probleme damit besteht darin, dass Preise, die von Angebot und 
Nachfrage bestimmt sind, ethisch willkürlich sind. Genau wie der Markt auf ef-
fektive Nachfrage statt auf Bedürfnisse reagiert – er organisiert die Produktion 
nicht nach dem, was Menschen bedürfen, um ein gutes Leben zu führen, sondern 
nach den Wünschen derer, die die meisten Ressourcen haben – so ist es zufällig, 
ob das vom Markt verwendete Maß des persönlichen Wertes die Eigenschaften 
berücksichtigt, die gute Gesellschaften und gute Menschen ausmachen. 

Eng verwandt mit diesem Punkt ist die Tatsache, dass Märkte den Wert von 
Sachen nur nach einem eindimensionalen, quantitativen Maßstab messen, näm-
lich, nach Preisen, die in Geldsummen ausgedrückt werden. Als Folge davon nei-
gen Individuen dazu, sich selbst quantitativ statt qualitativ wertzuschätzen – das 
heißt, weniger nach den intrinsischen Verdiensten ihrer Eigenschaften und Leis-
tungen wertzuschätzen als nach dem zufälligen Kriterium, ob sie gerade von de-
nen nachgefragt werden, die über die zu ihrem Kauf benötigten Geldressourcen 
verfügen. Auch dies könnte als Entfremdung demgegenüber, wer man ist und was 
man tut, beschrieben werden: Man schätzt seine gesellschaftlich zuträglichen Ei-
genschaften nicht aufgrund einer Überzeugung, dass sie zum menschlichen Wohl 
beitragen, sondern weil sie Mittel sind, um ihr eigentliches Ziel zu erreichen, näm-
lich ihren Marktwert zu erhöhen. Hinzu kommt noch, dass, je mehr man seinen 
Wert nach einem quantitativen Maßstab bemisst, desto schwieriger wird es, den 
Wunsch, einen Wert in den Augen anderer zu haben, zu befriedigen. Im Gegensatz 
zu einem qualitativ bestimmten Ideal setzen uns quantitative Maßstäbe keinen 
natürlichen Endpunkt bei der Suche nach Bestätigung unseres Wertes. Im Prinzip 
lassen sich Geldpreise immer verbessern, und wenn dieser Maßstab unseres Wer-
tes einmal verinnerlicht wird, wird Befriedigung dünn und instabil: Es gibt keinen 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


636 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

Grund, nicht nach immer höheren Anerkennungssummen zu streben und daher 
auch keine Grenzen für das zu setzen, was Hegel eine Dynamik der „schlechten 
Unendlichkeit“ bezeichnen würde.

Wie Rousseaus Beispiel ebenfalls nahelegt, übersetzt sich eine verzerrte Vorstel-
lung von dem Grund des eigenen Wertes in ein entsprechend verzerrtes Bild da-
von, wo der Wert anderer liegt; eine falsche Selbstbewertung geht mit der miss-
lungenen Anerkennung anderer einher. Rousseau formuliert diesen Punkt so: 
Sobald die angestellten Sicherheitskräfte ihren eigenen Wert nach dem Preis zu 
messen anfi ngen, zu dem sie sich verkauft hatten, verloren sie den Respekt vor 
dem Staat und seinen Gesetzen und auch vor ihren Mitbürgern. Das anschaulichs-
te Zeichen dafür ist, dass der Verlust dieses Respekts es den Söldnern erlaubte, 
„den gezückten Dolch über ihre Mitbürger“ zu halten. Aber dieser Fall von miss-
lungener Anerkennung ist nur die Folge eines noch tiefer liegenden Falls, nämlich, 
dass die Magistraten aufhörten, für das Glück ihrer Subjekte zu sorgen und, weil 
sie „lieber Söldner kommandieren wollten als freie Menschen“, ihre Subjekte 
nicht mehr als Bürger anerkannten, deren grundlegendes Recht darin besteht, frei 
von der Willkür anderer zu sein.

Der doppelte Charakter der misslungenen Anerkennung auf Seiten der Ma-
gistraten – dass sie sowohl das Glück als auch die Freiheit ihrer Untertanen miss-
achteten – deutet auf eine vierte Auffassung der sozialen Pathologie: die Unfähig-
keit von Gesellschaftsmitgliedern, ihre beiden grundlegenden Bestrebungen – als 
natürliche Wesen und als frei handelnde Menschen – gleichzeitig zu befriedigen. 
In seiner Beschreibung der grundlegenden Aufgabe der politischen Philosophie – 
„Finde eine Form des Zusammenschlusses, die […] die Person und das Vermögen 
jedes Mitglieds verteidigt und [in der] […]  jeder […] genauso frei bleibt wie zu-
vor“ (Rousseau 2010, S. 17; Rousseau 1964, S. 360) – postuliert Rousseau zwei 
Arten von Interessen, die ein legitimer Staat für seine Bürger befriedigen muss: ein 
Interesse an den Grundbedingungen des eigenen Wohls und ein Interesse an der 
eigenen Freiheit. Im antiken Rom, wie es hier beschrieben wird, sind Bürger zu-
gleich unfrei und unglücklich (hungrig und überbelastet), und das ist ein Übel, 
sogar eine Ungerechtigkeit. Aber das ist nicht die einzige Weise, auf die eine Ge-
sellschaft den Bestrebungen ihrer Mitglieder danach, gleichzeitig ihre Bedürfnisse 
befriedigt zu fi nden und frei zu sein, zuwiderlaufen kann. Es ist möglich, sich Ins-
titutionen vorzustellen, die ihre Mitglieder eine Wahl zwischen diesen beiden Be-
strebungen aufzwingt, wo die Erreichung der einen nur auf Kosten der anderen zu 
haben ist. Das war die Situation der Bürger des ehemaligen Ostblocks, aber es ist 
auch eine passende Beschreibung der Bedingungen unter welchen U.S.-Bürgern 
heute eine Krankenversicherung zur Verfügung gestellt wird, die, um ihr Bedürf-
nis nach medizinischer Versorgung zu befriedigen, oft dem Zwang unterliegen, 
eine Arbeitstelle annehmen zu müssen, die ihnen übermäßig belastende Arbeitsbe-
dingungen auferlegen, die sie in anderen Umständen schlicht ablehnen würden.

Diese Bemerkung über die medizinische Versorgung legt die Vorstellung nahe, 
man könne Rousseaus Behauptungen über die Zwecke des legitimen Staats auf 
gesellschaftliche Institutionen im Allgemeinen erweitern. Wenn man das tut, er-
gibt sich eine Auffassung einer gesunden Gesellschaft als einer, die unsere auf Be-
friedung von materiellen Bedürfnissen gerichteten Praktiken so organisiert, dass 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


637

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

jene Praktiken zugleich Ausdruck unserer Freiheit sind. Im Gegensatz dazu gelten 
Institutionen als ‚krank‘, die diese Einheit von Freiheit und materieller Befriedi-
gung unmöglich machen – wie Arbeitsbedingungen, die das Arbeiten für lebens-
notwendige Dinge zu einem Raum von Herrschaftsbeziehungen und der Selbst-
verleugnung statt zu einem Ausdruck der Freiheit machen. Dieser Ansicht nach 
gibt es eine soziale Pathologie immer dann, wenn die Grundbedingungen einer 
Gesellschaft es ihren Mitgliedern es unmöglich machen, in ihren Selbstverständ-
nissen, in ihren Anerkennungsverhältnissen, und in ihren materiellen Praktiken 
ihre Mitgliedschaft im Reich der Freiheit mit der im Reich der Notwendigkeit zu 
vereinigen.

Das letzte gesellschaftliche Übel, das im Zusammenhang Roms zu erwähnen ist, 
ist jenes, das vielleicht am passendsten in der Sprache der Pathologie zu beschrei-
ben ist. Es besteht in einer sich selbst tragenden Dynamik, die einen schlechten 
Zustand noch schlechter macht, und die, einmal in Gang gekommen, fast unmög-
lich aufzuhalten ist. Man kann eine solche Dynamik nicht anschaulicher beschrei-
ben als Rousseau es getan hat: „Um […] Truppen aufzustellen, musste man sie den 
Ackerbauern entreißen. Das Fehlen dieser Leute verminderte die Qualität der Nah-
rungsmittel. Deren Einfuhr führte zu Steuern, die die Preise erhöhten. Diese ersten 
Unordnungen ließen die Völker murren. Um sie zum Schwiegen zu bringen, musste 
man die Truppen verstärken und folglich das Elend. In dem Maß, wie die Hoff-
nungslosigkeit größer wurde, musste man sie wieder vergrößern.“

In diesem Szenario mag auch Ungerechtigkeit vorhanden sein, aber sie ist nicht 
das einzige Problem, das hier geschildert wird, and sie erschöpft auf keinen Fall 
unseren Eindruck, eine Gesellschaft, die so eine Dynamik aufweist, sei krank. Die 
Eigenschaft von Gesellschaften, die diese Art von Kranksein möglich macht, ist die 
Vorhandensein von gesellschaftlichen Kräften, die der Kontrolle der von ihnen 
ausgelieferten Individuen entgleiten, und die Wirkungen haben, die von den Gesell-
schaftsmitgliedern selbst, auch den mächtigsten unter ihnen, unbewusst erzeugt 
werden. Pathologien dieser Art können vorhanden sein, auch wenn niemand die 
schädlichen Folgen solcher gesellschaftlichen Kräfte beabsichtigt oder befürwortet. 
Ein freier Markt kann zum Beispiel große Ungleichheit, verbreitete Armut, und 
den Verlust von sozialem Zusammenhalt systematisch produzieren (und reprodu-
zieren), ohne dass auch nur einer seiner Teilnehmer die Folgen ihrer gemeinsamen 
Tätigkeit voraussieht. Mehr noch: unter leicht vorstellbaren Zuständen können die 
zu Zeitpunkt Z1 erzeugte Ungleichheit, Armut, und soziale Aufl ösung so gut wie 
sicher dazu führen, dass diese anfänglichen Übel zu Zeitpunkt Z2 nur noch schlim-
mer sein werden. Aber, wie Rousseaus Beispiel zeigt, sind Vorgänge des Marktes 
nicht die einzigen gesellschaftlichen Phänomene, die eine sich selbst tragende Dy-
namik darstellen können, die der Bezeichnung ‚krank‘ würdig ist.

4. Rousseaus Kritik der modernen, ‚fi eberhaften‘ Gesellschaft

In diesem letzten Abschnitt soll eine einzige Form von sozialer Pathologie näher 
untersucht werden, die in Rousseaus eigener Theorie der modernen Gesellschaft 
eine herausragende Rolle spielt. Diese Form von gesellschaftlicher Krankheit geht 
auf Platons Darstellung der fi eberhaften Gesellschaft zurück, insofern die von Pla-

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


638 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

ton geschilderte gesellschaftliche Krankheit ihre Quelle in gewissen erworbenen 
Bedürfnissen und Wünschen hat, die ohne eine gerechte politische Ordnung eine 
fi eberhafte Gesellschaft unvermeidlich machen. Wie auch Rousseau fi ndet Platon 
die Ursachen von ‚sozialem Fieber‘ in Wünschen, die über grundlegende Bedürf-
nisse hinausgehen und zu unbegrenzten Wünschen nach Komfort, Luxus, Erwerb 
erweitert werden (Platon 2004, 372d-373e). Das Fieber der Gesellschaft, so könn-
te man sagen, ernährt sich von den fi eberhaften Wünschen ihrer Mitglieder. Das 
Gleiche könnte man über die Form von gesellschaftlicher Krankheit bei Rousseau 
sagen, die ich jetzt untersuchen möchte, wobei er mehr über die sozialen Ursachen 
unbegrenzter Wünsche zu sagen hat als Platon.

Obwohl Rousseau nie von einer fi eberhaften Gesellschaft redet, nennt er be-
stimmte Wünsche ‚fi eberhaft‘ (Rousseau 1997, S. 439; Rousseau 1969, S. 489-
490), und die Gesellschaften, deren Übel er im Zweiten Diskurs diagnostiziert, 
sind die, in welchen fi eberhafte Wünsche herrschen. Diesem Hinweis zufolge 
könnte man Gesellschaften ‚fi eberhaft‘ oder krank nennen, in welchen fi eberhafte 
Wünsche herrschen, und wo diese Wünsche gesellschaftliche Ursachen haben. Fie-
berhafte Wünsche sind vermutlich Wünsche, die den Organismus, dem sie eigen 
sind, mit schwerwiegenden Schäden, vielleicht auch mit dem Tod, bedrohen. Sie 
sind Wünsche, die Rousseau ‚rasend‘, ‚ungezügelt‘, oder ‚gewaltig‘ nennt – Wörter, 
die er bei der Beschreibung der ungesunden Gesellschaft im Zweiten Diskurs 
großzügig verwendet. Rousseaus Schilderung von Rom enthält Beispiele von Indi-
viduen, die bösartige Wünsche haben – die Magistraten versuchen die Bürger zu 
unterjochen – aber, obwohl diese Wünsche für die beschriebenen Pathologien 
nicht irrelevant sind, sind sie nicht gerade fi eberhafte Wünsche. Mit letzterem 
meint Rousseau Wünsche, die ungesunde Mengen von Hitze und Aufregung her-
vorbringen – sie sind ‚rasend‘ – und, weil sie unbegrenzt sind, dazu neigen, sich 
unkontrolliert zu vergrößern, und daher als ‚ungezügelt‘ gelten. Einer Hauptthese 
des Zweiten Diskurses zufolge sind fi eberhafte Wünsche von einer einzigen 
menschlichen Leidenschaft verursacht, von der amour-propre – oder, etwas ge-
nauer, von den ungesunden Formen dieser Leidenschaft, die er ‚entfacht‘ nennt.5

Da ich die amour-propre und ihre entfachten Formen an anderer Stelle aus-
führlich behandelt habe (Neuhouser 2012), beschränke ich mich hier auf die As-
pekte seiner Position, die einem Verständnis der bestimmten sozialen Pathologie, 
die aus den fi eberhaften Wünschen der Gesellschafsmitglieder entstehen, wesent-
lich sind. Besonders relevant ist folgende Textstelle, in der Rousseau seine Auffas-
sung der fi eberhaften Gesellschaft darstellt:

„Alle unsere Fähigkeiten wären nun entwickelt, […] die amour propre interessiert, 
die Vernunft aktiviert und der Geist beinahe an der Grenze der Vollkommenheit an-
gelangt, deren er fähig ist. […] [D]er Rang […] eines jeden Menschen [wäre] festge-
legt, nicht nur in Bezug auf die Menge der Güter und die Macht […] sondern auch in 
Bezug auf den Geist, die Schönheit, die Stärke oder die Gewandtheit […]; und da 

5 Den Ausdruck ‚enfl amer‘ [hier wiedergegeben mit ‚entfacht‘] verwendet Rousseau nur ein einziges 
Mal, um l’amour propre einzuschränken (Rousseau 1997, S. 510; Rousseau 1969, S. 540). Diese 
Terminologie ist vor allem Dent geschuldet, der den Ausdruck häufi g verwendet und dazu neigt, 
‚entfacht‘ mit ‚exzessiv‘ und ‚pervertiert‘ gleichzusetzen (Dent 1989, S. 52, 256).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


639

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

diese Eigenschaften die einzigen waren, die einem Achtung verschaffen konnten, war 
es bald notwendig, sie zu haben oder sie vorzutäuschen […]. [Der Mensch], der frü-
her […] unabhängig war, jetzt durch eine Vielzahl neuer Bedürfnissen […] seinen 
Mitmenschen [Untertan] […]. Er muss […] unablässig danach trachten, [andere] für 
sein Schicksal zu interessieren und sie ihren Profi t […] darin fi nden zu lassen, dass sie 
für den seinen arbeitet: Das macht ihn betrügerisch und hinterlistig gegen die einen, 
herrisch und hart gegen die anderen. […] [D]er Eifer, sein relatives Vermögen zu er-
höhen – weniger aus einem wahrhaften Bedürfnis heraus, als um sich über die ande-
ren zu setzen –, [gibt] allen Menschen einen fi nsteren Hang ein, sich wechselseitig zu 
schaden. […] Konkurrenz und Rivalität, […] das versteckte Verlangen seinen Profi t 
auf Kosten anderer zu machen; alle diese Übel […] sind das untrennbare Gefolge der 
entstehenden Ungleichheit“ (Rousseau 1993, S. 207, 209; Rousseau 1964, S. 174-
175).

Diese Textstelle schreibt der kranken Gesellschaft eine große Anzahl von Übeln 
zu, von denen viele uns aus dem Beispiel Roms schon bekannt sind, nämlich: 
 Unterjochung; intensiver Wettkampf; eine Gesellschaft, in der jede Verbindung 
auf selbstinteressierter Berechnung gegründet ist; der beständige Wunsch, das ei-
gene Los zu verbessern, um sich über andere zu stellen; und verschiedene Formen 
von Lastern: Betrug, Heuchelei, und der Wille, anderen Schäden zuzufügen. Wie 
bereits oben erwähnt worden ist, fi ndet Rousseau die Ursache dieser Übel in den 
fi eberhaften Gestaltungen einer einzigen Leidenschaft, der amour-propre.

Diese These kann erläutert werden, indem man sich auf einen Aspekt der hier 
beschriebenen Übel konzentriert, nämlich den Wunsch der Gesellschaftsmitglie-
der, ihr eigenes Los zu verbessern, um sich über andere zu stellen – ein Wunsch, 
der die perverse Folge hat, dass Individuen „die Dinge, die sie genießen, nur so-
weit schätzen, als die anderen sie entbehren, und die [...] aufhören würden glück-
lich zu sein, wenn [die Anderen] aufhörte[n], elend zu sein“ (Rousseau 1993, 
S. 257; Rousseau 1964, S. 189). Wenn die oben aufgestellten Behauptungen rich-
tig sind, sollte es möglich sein, zu erklären: warum dieser Zustand von einer fi e-
berhaften Gestaltung der amour-propre abhängt; wie solche fi eberhaften Bestre-
bungen die beschriebenen Übel hervorbringen; und in welchem Sinne diese Übel 
soziale Pathologien ausmachen.

In diesem Zusammenhang ist die wichtigste Eigenschaft der amour-propre ihre 
‚relative‘ Natur. Die amour-propre ist relativ – relativ zu anderen Subjekten – in 
zwei Hinsichten. Erstens ist das von der amour propre angestrebte Gut wesentlich 
vergleichend: Anerkennung zu begehren bedeutet, eine bestimmte Stellung im Ver-
gleich zu der Stellung anderer zu begehren.6 Das Ziel der amour-propre ist also 
ein stellungsrelatives Gut, und das impliziert: Der eigene Erfolg (anerkannt zu 
werden) besteht in einem Erfolg im Vergleich zu anderen. Die zweite Hinsicht, in 
der die amour-propre relativ ist, besteht darin, dass zu ihrer Befriedigung die Mei-
nungen jener Mitmenschen erforderlich sind, deren Anerkennung man anstrebt. 
Beide dieser relativen Eigenschaften der amour-propre tragen zu ihrer Macht bei, 

6 „[S]obald sich l’amour propre entwickelt hat, das relative Ich unabläßlich ins Spiel tritt, und dass 
der Jüngling die anderen nie anders als in Bezug auf sich selbst beobachtet und sich mit ihnen 
vergleicht“ (Rousseau 1997, S. 502; Rousseau 1969, S. 534).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


640 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

‚die schlimmsten Dinge‘ unter den Menschen hervorzubringen, aber für die sozia-
le Pathologie, die ich hier untersuchen möchte, ist die erste – ihre vergleichende 
Natur – die wichtigere.

Ehe diese These erläutert werden kann, muss noch ein Punkt besprochen wer-
den, der sowohl die Wichtigkeit des Ziels der amour-propre erklärt, als auch den 
Grund, warum die von ihr abgeleiteten Wünsche für die Menschen, denen sie ei-
gen sind, als Bedürfnisse auftreten. Dabei ist es wichtig, dass Rousseaus Auffas-
sung der elementaren Arten von Antrieben, die Menschen auszeichnen, der 
amour-propre denselben grundlegenden Status zuschreibt, den er auch dem Trieb 
nach Selbsterhaltung zukommen lässt. Diese Gleichwertigkeit der beiden Grund-
triebe ist dadurch zu erklären, dass es in beiden Formen der Selbstliebe um das 
Sein des Selbst geht. Bei dem Trieb nach Selbsterhaltung ist dies selbstverständ-
lich, weil physisches Überleben sein höchstes Ziel ist, aber es gilt nicht weniger 
auch für die amour-propre, die auf das ‚moralische‘ Überleben des Selbst abzielt.

Es ist diese Idee, die hinter Rousseaus Bemerkung steckt, man gewinne durch 
die Anerkennung ein „Gefühl der eigenen Existenz“ (Rousseau 1993, S. 271; 
Rousseau 1964, S. 193. Hervorhebung F. N.). Nicht anerkannt zu werden, stellt 
freilich keine Gefahr für die eigene physische Existenz – und doch ist eine Person, 
die in den Augen anderer keine Stellung hat – wie sich auch in unserer Alltagsspra-
che zeigt – ein ‚Niemand‘. Die hier fragliche Art von Existenz ist das, was Sartre 
das „Für-Andere-Sein“ nennt, und Anzeichen eines solchen Seins ist nicht die phy-
sische sondern die ‚moralische Präsenz‘,7 wie sie sich in dem Einfl uss äußert, den 
man (als ein geschätztes Subjekt) auf das Verhalten anderer hat. Wenn, allgemein 
gesprochen, das Vermögen, Wirkungen hervorzurufen, ein Anzeichen der Wirklich-
keit eines Wesens ist, dann bedeutet, von anderen wertgeschätzt zu sein – insofern 
sich dies in deren Äußerungen und Handlungen ausdrückt – einem Selbst Wirk-
lichkeit einer nicht-physischen, dezidiert menschlichen Art zu verleihen.

Diese Eigenschaft der amour-propre erklärt sowohl die Grimmigkeit, mit der 
sie Menschen anregen kann, als auch ihre Fähigkeit, alle Lebensbereiche zu infi -
zieren und alltägliche Tätigkeiten in Bestrebungen nach Anerkennung zu verwan-
deln. Fast alles, was man tut – essen, sich kleiden, Eigentum erwerben – kann 
dazu dienen, Eigenschaften des Selbst zur Schau zu tragen, die die eigene Stellung 
in den Augen der anderen verbessern. Um aber die sozialen Pathologien zu erklä-
ren, die hier von Interesse sind – der maßlose Wettkampf; endlose Bemühungen, 
andere zu übertreffen; übelwollender Konfl ikt; und die Unfähigkeit, Befriedigung 
zu fi nden – muss diese Eigenschaft der amour-propre in Zusammenhang mit ihrer 
vergleichenden Natur gebracht werden. Es ist diese Beschaffenheit der amour-
propre, in der Rousseau die Antwort auf die Hauptfrage des zweiten Diskurses 
erblickt: „Wo kommt die soziale Ungleichheit her?“ Seine Strategie, diese Frage 
zu beantworten, besteht darin, den Bestandteil der menschlichen Psychologie zu 
fi nden, die erklärt, warum wir die Ungleichheit anstreben. Es ist leicht einzusehen, 
warum die amour-propre für diese Aufgabe gut geeignet ist: Da die von ihr ange-
strebte Stellung immer in Bezug auf die Stellung anderer bestimmt wird, kann sie 

7 Der Ausdruck stammt von Dent, der auf hervorragende Art und Weise erläutert, worin eine solche 
Präsenz besteht (Dent 1989, S. 21-26, 49-50, 56-58).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


641

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

uns mit einem Anreiz ausstatten, nicht nur selbst gut abzuschneiden sondern bes-
ser als andere abzuschneiden. Das erklärt, wie es möglich ist, dass soziale Un-
gleichheit unser Werk (statt das der Natur) ist: Sobald wir meinen, eine Bestäti-
gung unseres eigenen Werts erfordere eine Anerkennung unserer Überlegenheit 
über andere, ist Ungleichheit nötig, um die amour-propre zu befriedigen.

Dann ist das pathologische Potenzial der amour-propre leicht zu verstehen: 
Wenn der Wunsch nach Anerkennung so gestaltet ist, dass er uns dazu antreibt, 
nach einer überlegenen Stellung zu suchen, sind Frust, Konfl ikt, Konkurrenz, und 
Laster geradezu garantiert.8 Denn wenn Erfolg dadurch defi niert wird, dass man 
als überlegen anerkannt wird, wird eine allgemeine Befriedigung der amour-prop-
re unmöglich, weil Anerkennung zu einem knappen Gut wird, wenn mehrere eine 
überlegene Stellung anstreben. Wenn einige eine überlegene Stellung erreichen sol-
len, dann müssen sich andere mit einer unterlegenen Stellung begnügen. Anstatt 
für alle verfügbar zu sein, wird Anerkennung zu einem Gegenstand endloser Kon-
kurrenz und enttäuschter Verlangen.

Ein zweites Problem ist das des ‚Rattenrennens‘ oder des Konkurrenzkampfes. 
Dieses Problem ergibt sich daraus, dass selbst wenn Überlegenheit erlangt wird, 
sie unsicher und kurzlebig ist, solange sie im Vergleich zu anderen erreicht wird, 
die dasselbe begehren. Um den Konkurrenten zu übertreffen, der mich gerade 
überholt hat oder die Vorrangstellung zu behaupten, die ich momentan einnehme, 
muss ich ständig darauf aus sein, meine gegenwärtige Stellung zu verbessern. In 
einer solchen Situation lastet auf den Individuen ein nahezu grenzenloser Druck, 
ihre Position zu verbessern und damit die Fortschritte ihrer Rivalen auszugleichen 
oder vorwegzunehmen, was zu einem rastlosen und unaufhörlichen Sich-Über-
trumpfen führt. Das Problem damit ist nicht bloß, dass die einzige Befriedigung, 
die die amour-propre fi ndet, fl üchtig bleiben muss, sondern auch dass Begierden 
auf eine Art und Weise grenzenlos werden, die dem menschlichen Glück zuwider-
läuft. Solche sich stets ausweitende Begierden zwingen diejenigen, denen sie eigen 
sind, das Erfordernis auf, große Teile ihrer Energie dafür aufzuwenden, die Güter 
und Ehren zu verfolgen, von denen sie hoffen, sie könnten ihr Streben nach Über-
legenheit befriedigen. Doch wie ausgearbeitet solche Vorhaben auch sein mögen, 
sind sie zum Scheitern verurteilt, erstens, weil die für sie erforderliche Arbeit in 
der Regel die Befriedigung überwiegt, die sie mit sich bringen, und zweitens weil 
die Individuen, sobald ihre Motivationen in diesem Ausmaß von fi eberhafter 
amour-propre durchdrungen sind, die Fähigkeit verlieren, ihre Errungenschaften 
wegen der intrinsischen (nicht-relativen) Freuden zu genießen, die sie gewähren.

Schließlich neigt das Streben nach einer überlegenen Stellung dazu, Laster her-
vorzurufen, vor allem die Neigung, anderen zu schaden oder an ihrem Unglück 
Vergnügung zu fi nden: Messe ich meine Stellung im Vergleich zu der von anderen, 
kann ich meine eigene Stellung voranbringen, entweder indem ich mein Los ver-
bessere oder indem ich das der anderen verschlechtere. Fieberhafte amour-propre 
stattet uns also mit einem Anreiz aus, das Unglück anderer anzustreben. Es gibt 
ein zweites Laster, das die amour-propre verursachen kann: den Willen andere zu 

8 Eigentlich ist Rousseaus Auffassung komplizierter, denn er betrachtet einige Formen des Wunsches 
nach überlegener Stellung als harmlos.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


642 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

beherrschen. Anstatt den Willen, andere zu beherrschen, als einen grundlegenden 
Drang der menschlichen Natur zu betrachten, erklärt Rousseau ihn als eine Ent-
stellung der amour-propre, die zwar eine verbreitete, keineswegs aber eine not-
wendige menschliche Eigenschaft ist. Das wird ihm dadurch möglich, dass er den 
Willen, andere zu beherrschen, als im Grunde ein Verlangen nach Anerkennung 
einer Art von überlegener Stellung begreift: Sich selbst zum Herrn der Willen an-
derer zu machen, ist eine Art, öffentliche Bestätigung des eigenen bevorzugten 
Stellenwerts zu fi nden – nicht nur im Verhalten der Gehorchenden, sondern auch 
in den Augen derer, die Zeugen dieses Gehorsams sind.

Es bleibt zu erklären, warum diese fi eberhaften Gestaltungen der amour-propre 
und ihre Folgen, soziale statt bloß individuelle Pathologien darstellen. Es gibt eine 
offensichtliche Hinsicht, in der jede Erscheinungsform der amour-propre ein sozi-
ales Phänomen ist. Das folgt aus ihrer relativen Natur. Jedes aus der amour-prop-
re herkommende Verlangen bezieht sich notwendigerweise auf andere in zwei 
Hinsichten: Anerkennung kommt von anderen und wird in Bezug auf andere an-
gestrebt. Doch diese Tatsache reicht nicht aus, alle aus der amour-propre entste-
henden Pathologien als soziale Pathologien gelten zu lassen. Um als eine soziale 
Pathologie zu gelten, muss die fragliche Krankheit, entweder gesellschaftlichen 
Verhältnissen innewohnen oder durch sie verursacht sein (oder beides). Diese bei-
den Ideen – dass eine Krankheit gesellschaftlichen Verhältnissen innewohnen, und 
dass sie eine gesellschaftliche Ursache haben kann – sollen deutlicher werden, 
wenn erklärt wird, warum es sinnvoll ist, die von der amour-propre hervorge-
brachten Übel als soziale Pathologien zu betrachten. 

Es ist plausibel, das Verlangen nach einer überlegenen Stellung als eine Patho-
logie zu verstehen, soweit es einen dazu bringt, „die Dinge, die man genießt, nur 
soweit zu schätzen, als die anderen sie entbehren“ (Rousseau 1993, S. 257; Rous-
seau 1964, S. 189). Aber die meisten Übel, die aus einem solchen Verlangen her-
vorkommen – übelwollender Wettbewerb, Konfl ikt, und Frust – erfordern eine 
Vielzahl von Subjekten, deren Begierden nach Anerkennung ähnlich gestaltet sind. 
Die Konkurrenz, das ‚Rattenrennen‘, der Kriegszustand – alle sind soziale Phäno-
mene, weil sie in Verhältnissen unter Menschen bestehen und von einer gewissen 
Dynamik unter ihnen abhängen. Sie sind Übel, die gesellschaftlichen Verhältnissen 
statt den Seelen oder Handlungen von Individuen innewohnen.

Doch dies allein erschöpft den Sinn nicht, in dem die fraglichen Pathologien 
sozial sind, und zwar deshalb, weil die fi eberhaften Begierden, die sie hervorbrin-
gen, eine gesellschaftliche Ursache haben. Rousseau unterscheidet zwischen zwei 
möglichen Quellen von fi eberhaften Begierden nach Anerkennung: gesellschaftli-
chen Institutionen (im Zweiten Diskurs) und häuslicher Erziehung (im Emile). Da 
die mit der amour-propre verbundenen Probleme zugleich gesellschaftliche und 
häusliche Ursachen haben, sind sie allein durch gesellschaftliche Reformen nicht 
zu beseitigen. (Und das erklärt den größten Teil von Rousseaus pessimistischem 
Glauben bezüglich der Möglichkeit, die von ihm diagnostizierten Übel defi nitiv zu 
beheben.) Da es hier um die soziale Pathologie geht, werde ich im Folgenden nur 
die gesellschaftlichen Ursachen der fi eberhaften amour-propre berücksichtigen.

In diesem Zusammenhang gilt es wieder an die eben zitierte Textstelle zu den-
ken, in der Rousseau, gleich nachdem er die Ursprünge der Arbeitsteilung, der 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


643

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

verbesserten Produktivkräfte, und des Privateigentums darstellt, auch die fi eber-
hafte Gesellschaft beschreibt:

„Alle unsere Fähigkeiten wären nun entwickelt, […] die amour propre interessiert. 
[…] [D]er Rang […] eines jeden Menschen [wäre] festgelegt, nicht nur in Bezug auf 
die Menge der Güter und die Macht […] sondern auch in Bezug auf den Geist, die 
Schönheit, die Stärke oder die Gewandtheit […]; und da diese Eigenschaften die ein-
zigen waren, die einem Achtung verschaffen konnten, war es bald notwendig, sie zu 
haben oder sie vorzutäuschen […]“ (Rousseau 1993, S. 207; Rousseau 1964, S. 174. 
Hervorhebung F. N.).

Der Schlüssel dafür, die gesellschaftlichen Ursachen der fi eberhaften amour-prop-
re zu verstehen, liegt in dem Satz „da diese Eigenschaften die einzigen waren, die 
einem Achtung verschaffen konnten“. Der Punkt, der von diesem Satz nahegelegt 
wird, ist, dass die amour-propre – einschließlich einiger Formen des Verlangens, 
als überlegen anerkannt zu werden – die hier beschriebenen Übel nur dann her-
vorbringt, wenn ein gewisser Hintergrundszustand gegeben ist, nämlich das Feh-
len von Möglichkeiten, Formen von Anerkennung zu erlangen, die gütiger sind als 
die, die den Individuen in der fi eberhaften Gesellschaft des Zweiten Diskurses zur 
Verfügung stehen. Mit anderen Worten hat die Natur einer bestimmten Gesell-
schaft Auswirkungen auf die Folgen, die die amour-propre in ihr haben wird, und 
zwar dadurch, dass sie das Feld der Möglichkeiten gestaltet, innerhalb dessen 
Anerkennung angestrebt werden kann. Das Problem mit der im Zweiten Diskurs 
beschriebenen Gesellschaft liegt darin, dass sie ihren Mitgliedern keine Praktiken 
bietet, innerhalb derer sie eine Stellung für andere erwerben können, die es nicht 
erforderlich machen, besser als ihre Mitbürger abschneiden zu wollen. Außerdem 
sind es die schädlichsten Formen von Überlegenheit, wie Opulenz und Herrschaft, 
die in einer solchen Gesellschaft das meiste Ansehen mit sich bringen. Noch ein-
mal: Wie Individuen versuchen, ihre amour-propre zu befriedigen, hängt von den 
Anerkennungsmöglichkeiten ab, die ihre Gesellschaft ihnen zur Verfügung stellt. 
Eine Gesellschaft, die Reichtumsunterschiede in Grenzen hält, bringt in Individu-
en andere Anerkennungswünsche hervor, als eine, deren Wirtschaftssystem sich 
von dem Wunsch ihrer Mitglieder ernährt, ‚stinkreich‘ zu werden; eine Gesell-
schaftsordnung, die auf geerbten Ständeprivilegien beruht, regt Individuen an, das 
‚Gefühl der eigenen Existenz‘ anders zu suchen, als eine, die jede Person als 
gleichberechtigt anerkennt. Mit anderen Worten haben gesellschaftliche Instituti-
onen bildende Wirkungen auf ihre Mitglieder, und das erklärt, warum die von der 
amour-propre hervorgebrachten Übel als sozial verursacht und daher als soziale 
Pathologien gelten.

Rousseaus Behauptung, die fi eberhafte amour-propre habe gesellschaftliche Ur-
sachen, impliziert, dass es für eine Reformierung der Gesellschaft nötig ist, Insti-
tutionen zu schaffen, die allen stabile und gütige Formen von Anerkennung zur 
Verfügung stellen. Das kann in der Tat als eine Hauptaufgabe des Gesellschafts-
vertrags angesehen werden. Um dies zu verdeutlichen, muss man sich wieder an 
die vergleichende Natur der amour-propre wenden. Beim Nachdenken über die 
möglichen Heilmittel gegen die von der amour-propre hervorgebrachten Übel gilt 
es zu beachten, dass eine relative Stellung nicht notwendigerweise eine überlegene 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


644 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

ist. Wenn uns die amour propre einfach dazu bringt, die Achtung zu begehren, die 
wir als Menschen verdienen – Achtung, die man im Gegenzug anderen zu gewäh-
ren bereit ist –, dann ist diese begehrte Stellung zwar relativ, aber keine überlege-
ne Stellung. Eine gleiche Stellung ist immerhin eine vergleichende Stellung (Cohen 
1997, S. 108-111). Das heißt, eine wohlgeordnete (gesunde) Gesellschaft kann 
sehr viel dazu beitragen, das Bedürfnis ihrer Mitglieder nach Anerkennung zu 
befriedigen, indem sie ihre Institutionen derart gestaltet, dass allen Mitgliedern 
ein gleiches Maß an Achtung gewährt wird, was wiederum Auswirkungen auf die 
Selbstverständnisse derer hat, die in jener Gesellschaft aufwachsen – einschließ-
lich auf die Weisen, auf die sie versuchen, ihr Bedürfnis nach Anerkennung zu 
befriedigen. Fieberhafte Begierden nach Anerkennung können wesentlich weniger 
fi eberhaft gemacht werden, indem Institutionen sie auf gesunde statt auf patholo-
gische Weise gestalten und in ihren gesunden Formen befriedigen. Es ist dann 
leicht zu sehen, wie der Gesellschaftsvertrag auf einige der von der amour-propre 
hervorgebrachten Probleme eingeht. Denn der Kern von Rousseaus Auffassung 
des allgemeinen Willens ist die moralische Gleichheit aller, die der legitime Staat 
in vier Hinsichten verwirklicht: alle Bürger sind vor dem Gesetz gleich; jeder hat 
dieselben negativen Freiheitsrechte wie alle andere; alle haben gleiche Rechte auf 
politische Teilnahme; und, am allerwichtigsten, Gesetze gelten nur dann als legi-
tim, wenn sie die grundlegenden Interessen aller Bürger schützen.

Zum Schluss sei noch erwähnt, dass diese liberalen, politischen Maßnahmen 
Rousseaus seine Antwort auf die von der fi eberhaften amour-propre hervorbrach-
ten Probleme nicht erschöpfen können. Denn aus Gründen, auf die hier nicht 
eingegangen werden kann, kann der moralische Respekt allein unsere Wünsche, 
von anderen geschätzt zu werden, nicht befriedigen. Das bedeutet, dass es auch 
innerhalb einer vollkommen liberalen Gesellschaft viel Raum für soziale Patholo-
gien gibt, die gleiche politische Rechte allein nicht heilen können. In dem letzten 
Abschnitt dieses Aufsatzes habe ich versucht, dem Begriff der sozialen Pathologie 
einen Inhalt zu geben und mit Hilfe von Ideen aus dem Gesellschaftsvertrag kurz 
anzudeuten, wie ein gutes Gestalten gesellschaftlicher Institutionen Heilmittel ge-
gen solche Pathologien sein könnte, vor allem indem sie die von den Gesell-
schaftsmitgliedern erworbenen Begierden nach Anerkennung auf gesunde Weise 
gestalten. Wenn Rousseau damit recht hat, dass politische Maßnahmen allein 
nicht alle sozialen Pathologien heilen können, die die amour-propre erzeugen 
kann, dann muss die liberale politische Philosophie durch eine Sozialtheorie er-
gänzt werden, die erklärt, wie auf ähnlich gesunde Weise nichtpolitische Instituti-
onen, jene Verlangen nach Anerkennung gestalten können, die von moralischem 
Respekt allein nicht zu befriedigen sind. Hegel war der erste Philosoph, der sich 
dieser Aufgabe systematisch widmete, aber die Herausforderung selbst, ein-
schließlich der Idee der sozialen Pathologie, hat er von Rousseau geerbt.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628


645

Neuhouser | Rousseau und die Idee einer ‚pathologischen‘ Gesellschaft

Literatur

Cohen, Joshua. 1997. The Natural Goodness of Humanity. In Reclaiming the History of 
Ethics – Essays for John Rawls, Hrsg. Andrews Reath, Barbara Herman und Christine 
M. Korsgaard, 102-139. Cambridge: Cambridge University Press.

Dent, N. J. H. 1989. Rousseau. An Introduction to His Psychological, Social and Political 
Theory. Oxford: Basil Blackwell.

Habermas, Jürgen. 2011. Theorie des Kommunikativen Handelns. Frankfurt: Suhrkamp.
Honneth, Axel. 2007. Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der kritischen 

Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Neuhouser, Frederick. 2012. Pathologien der Selbstliebe. Freiheit und Anerkennung bei 

Rousseau. Berlin: Suhrkamp. 
Neuhouser, Frederick. 2009. Die normative Bedeutung von ‚Natur‘ im moralischen und 

politischen Denken Rousseaus. In Sozialphilosophie und Kritik, Hrsg. Martin Hart-
mann, Rahel Jaeggi, Martin Saar und Rainer Forst, 109-133. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp.

Platon. 2004. Der Staat. In Sämtliche Dialoge, Hrsg. Otto Apelt. Hamburg: Meiner.
Rousseau Jean-Jacques. 1964. Oeuvres Complètes, Bd. 3, Hrsg. Bernard Gagnebin und 

Marcel Raymond. Paris: Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade.
Rousseau Jean-Jacques. 1969. Oeuvres Complètes, Bd. 4, Hrsg. Bernard Gagnebin und 

Marcel Raymond. Paris: Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade.
Rousseau, Jean-Jacques. 1977. Politische Schriften, Bd. 1. Übers. Ludwig Schmidts. Pader-

born: Ferdinand Schöningh.    
Rousseau, Jean-Jacques. 1997. Emile oder von der Erziehung. Übers. Siegfried Schmitz. 

Düsseldorf: Artemis und Winkler.
Rousseau, Jean-Jacques. 1993. Diskurs über den Ursprung und die Grundlagen der Un-

gleichheit unter den Menschen. Übers. Heinrich Meier. Paderborn: Schöningh.
Rousseau, Jean-Jacques. 1995. Vom Geselligkeitszustand des Menschengeschlechts  über-

haupt [Auszüge aus dem Genfer Manuskript]. In Schriften zur Kulturkritik. Übers. 
Kurt Weigand. Hamburg: Meiner.

Rousseau, Jean-Jacques. 2010. Vom Gesellschaftsvertrag. Übers. Hans Brockard. Stuttgart: 
Reclam.

Autorenangaben

Frederick Neuhouser, Professor of Philosophy,
Columbia University, Department of Philosophy, Barnard College, 3009 Broadway, 
New York, New York 10027, USA
fneuhous@barnard.edu

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-628

