
 

 

 
 
 

Ich hatte mich in diesem ersten Teil mehrere Male kritisch von Husserl abgegrenzt. 
Eine solche Kritik darf nicht den eigentlichen Punkt verstellen: nämlich dass alles, 
was darin geschrieben ist, sich voll und ganz Husserl verdankt, inklusive der Kritik, 
die gegen ihn gewandt wird. Ich will daher in diesem kurzen Anhang noch einmal 
ein paar Aspekte einer solchen Kritik näher explizieren, mit der Absicht, den Sinn 
und die Tragweite, ebenso wie die Legitimität solcher Kritik näher zu fassen. Dass 
es sich dabei nicht um eine eigenständige und noch viel weniger um eine auch nur 
im Ansatz erschöpfende Arbeit handeln kann, sondern lediglich um grobe Andeu-
tungen, ist von vornherein klar.1 

Alle Kritikpunkte, die ich genannt habe, speisen sich aus der einen unhintergeh-
baren phänomenologischen Einsicht, die ganz eigentlich die phänomenologische 
Einsicht heißen darf: dass alles, was ist, sein Sein und sein So-Sein aus der Gege-

benheit erhält, in der es erscheint. Husserl, der dieses Prinzip in immer neuen Wei-
sen durchexerziert hat, ist in zweierlei Hinsicht in der Durchführung hinter ihm zu-
rückgeblieben; diese beiden Hinsichten zeigen zugleich die verborgenen metaphysi-
schen Lasten an, an denen Husserls Phänomenologie noch zu tragen hat.  

 
 

A) DER PLATONISMUS 
 

Husserls Platonismus macht sich vor allen Dingen im Bereich des Logischen, mit 
dem für Husserl so wichtigen Doppelsinn, bemerkbar: der Theorie der Logik, ge-
gründet in ein

                                                             
1  Auch werde ich mich der Übersichtlichkeit halber auf die Logischen Untersuchungen und 

die Ideen I konzentrieren.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


468 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ten Welt, als formaler Ontologie. Unter Platonismus soll dabei ganz allgemein eine 
philosophische Theorie verstanden sein, die einer wie auch immer gearteten Ideali-
tät eine Unabhängigkeit von dem erkennenden Subjekt zugesteht. Man wird sicher 
einwenden, dass Husserls Platonismus dann keiner sei, denn entweder handelt es 
sich um logische Wahrheiten; dann ist ihr transzendentaler Sinn eben der dieser 
Unabhängigkeit, weshalb man zumindest dem späteren Husserl die berühmten Sät-
ze wie diesen aus den Prolegomena 

ob sie Menschen oder 
Unmenschen, Engel oder Götter  125) Oder es han-
delt sich um die transzendentalen Strukturen selbst, wobei man nicht mehr sinnvoll 

seits: die Wesen stehen diesseits einer solchen Unterscheidung. 
Das ist unzweifelhaft richtig; und der Platonismus, den ich meine, hat denn auch 

andere Behauptungen zum Gegenstand. Denn Husserl behauptet die zumindest im 
Grundsatz mögliche, wenn auch faktisch niemals vollziehbare Umdeutung aller 
subjektiven Ausdrücke, etwa solcher, die okkasionelle Ausdrücke beinhalten, in ob-
jektive. Das heißt aber auch, dass prinzipiell jeder Ich-
Satz umgewandelt werden kann. Es kann kein Zweifel bestehen, dass genau das der 
Sinn der Logik selbst ist, sowie aller wissenschaftlichen Reflexion über Sprache. 
(Es ist vielleicht gerade diese Überzeugung, die eine Reflexion über Sprache aller-
erst als eine wissenschaftliche qualifiziert.) Es kann aber ebenso wenig ein Zweifel 
darüber bestehen, dass die Phänomenologie diese Überzeugung in keiner Weise tei-
len kann: Diese kann für sie immer nur als eine transzendentale Unterstellung fun-
gieren  eine Unterstellung, mit dem allerbesten Recht und einer augenfälligen 
Fruchtbarkeit, aber dennoch eine transzendentale Unterstellung. Genau diese 
Denkweise: etwas sei im Prinzip so oder so, nur könnten wir es nicht vollziehen, 
weil es unsere Fassungskraft oder unseren Verstand übersteige  genau diese 
Denkweise ist das Gegenteil einer phänomenologischen Reflexion. Für die Phäno-
menologie kann es nur die Wahrheit geben, die sich in ihrer Beschränktheit gibt, 
und nicht eine, die sich gerade so und bloß wider alle Beschränkungen und Be-
schränktheiten gibt.  

Dagegen verstößt Husserl selbst gelegentlich; so etwa im § 28 der Ersten Logi-
schen Untersuchung: Dort geben sich die Behauptung, jeder subjektive Ausdruck 
könne in einen objektiven umgedeutet werden, einerseits und die andere Unterstel-
lung einer an sich bestimmte
dass unsere Behauptung, es ließe sich jeder subjektive Ausdruck durch einen objek-
tiven ersetzen, im Grunde nichts anderes besagt als die Schrankenlosigkeit der ob-

 95) Daher ist das Schwanken der Bedeutungen, 
das allerorten diagnostiziert werden kann (mit der Ausnahme der exakten Bedeu-
tungen), nichts als ein Schwanken des Bedeutens. Hier wie an vielen vergleichbaren 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 469 

leicht) im transzendentalen 
Sinn gewisser Akte beschlossen ist, das aber keinesfalls selbst von der Phänomeno-
logie übernommen werden darf. Denn was sich hier in Wirklichkeit vollzieht, ist die 
Setzung eines Ideals und die korrelative Abwertung des Faktums.  

Besonders deutlich wird die unphänomenologische Behandlung dieses Prob-
lems einige Seiten später, wenn Husserl von der Idealität der Bedeutungen (als 
transzendentalem Sinn) zu der Absolutheit derselben geführt wird: 

 
Es gibt also unzählige Bedeutungen, die im gewöhnlichen relativen Sinne des Wortes bloß 

mögliche Bedeutungen sind, während sie niemals zum Ausdruck kommen und vermöge der 

Schranken menschlicher Erkenntniskräfte niemals zum Ausdruck kommen können. (Ebd. 

110, meine Hervorhebung) 

 
Damit ist aber die Formel gewonnen, die ich bereits mehrfach in Anschlag gebracht 

minimal, aber umso fol-
genreicher die Auffassung von etwas, das für die Phänomenologie nur eine trans-
zendentale Voraussetzung oder Unterstellung sein darf, hin zu einer Wirklichkeit 
und Wirksamkeit. Letzteres ist richtig: Wirksam sind diese Unterstellungen; sie sind 
aber nirgends erfüllt und auch nie und nimmer erfüllbar. Weil sie aber für jenes ei-
ne Bewusstsein, das uns bekannt ist, nicht erfüllbar sind, darf ihnen auch en toute 
rigeur métaphysique keine Wahrheit zugeschrieben werden. Sie dürfen nur und 
ausschließlich problematisch (im Kantischen Sinn) genommen werden. Das ist der 
entscheidende Punkt. 

Hierher gehört alles, was für Husserl ein Aspekt des Logischen in der emphati-
schen Bedeutung ist, die er dem Begriff auch immer gibt: die Synthesis und Einheit 
des Bewusstseins und ihre Teleologie (besonders deutlich z.B. im § 86 der Ideen I), 

des intellectus archetypus vorbeischrammt),2 die Möglichkeit gegenseitigen Verste-
                                                             
2  Besonders eindrücklich findet sich das in den §§ 142 f. der Ideen I. Husserl entwickelt 

vollkommener Vernunftthesis gesetzter sein soll. Damit meint er nun aber: ein Gegen-

stand, der in keiner Hinsicht noch etwas unbestimmt ließe, der sich nirgends nur einseitig 

jedem 

 die Idee eines möglichen Bewusstseins, in welchem der 

Gegenstand selbst originär und dabei vollkommen adäquat  329) 

Doch damit tut Husserl nichts anderes als das Erbe des göttlichen Intellekts in den Ter-

mini der Phänomenologie anzutreten, und das ist dasselbe wie: die Grundintention der 

Phänomenologie selbst verraten. Es ist, so meine ich, nicht einmal sicher, ob dieses Ideal 

tatsächlich fungierend aufzufinden ist, ob es vor allen Dingen ein notwendiges Ideal ist, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


470 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

hens,3 die absolute, d.h. von jeder Einzelsprache und jedem einzelnen Ausdrucksge-
schehen unabhängige Idealität der Bedeutungen (die sich von den Logischen Unter-
                                                                                                                                       

wie Husserl meint; ganz sicher ist aber, dass es für die Phänomenologie nur eine trans-

zendentale Illusion sein darf. Es ist bezeichnend, dass Husserl im folgenden § 143 diese 

führt er, ohne es wollen zu können, auch wieder die Kantische Vorstellung des Ding an 

sich ein, gewissermaßen als Korrelat adäquater Gegebenheit. Das wird deutlich, wenn er 

in allen seinen Phasen aus Erscheinungen desselben bestimmbaren X bestehend, derart 

zusammenhängend geordnet und dem Wesensgehalt nach bestimmt, dass jede beliebige 

Linie desselben in der stetigen Durchlaufung einen einstimmigen Erscheinungszusam-

menhang ergibt (der selbst als eine Einheit beweglicher Erscheinung zu bezeichnen ist), 

in welchem das eine und selbe immerfort gegebene X sich kontinuierlich-

eal ist in direktem Widerspruch zur grundlegenden phänomenologischen 

fest, dass auch Gott ein Ding abgeschattet sehen müsste, z.B. ebd. 351. 

 Vielleicht erweist sich einer kritischen Philosophie des Bewusstseins hier Kant als der 

verlässlichere Verbündete, widmet er doch die gesamte dritte Kritik der Frage, wie eine 

Welt als ganze aufgefasst werden muss  sich also einem Subjekt präsentiert , die als 

verständliche gedacht werden können soll  und schon diese für Kant (und die Auseinan-

dersetzungen mit ihm) so charakteristische Inflation sekundärer Verben wie in den letzten 

Worten deutet an, dass er hier mit besonderer (und gebotener) Vorsicht zu Werke gegan-

gen ist.  

3  Vgl. dazu die Sätze in der Beilage III zur Krisis (Hua VI. 365-

weg als unmittelbare und mittelbare Sprachgemeinschaft bewusst. Offenbar kann nur 

durch die Sprache und deren weitreichende Dokumentierungen als mögliche Mitteilungen 

der Menschheitshorizont ein offen endloser sein, wie er es für Menschen immer ist. Be-

vorzugt ist als Horizont der Menschheit und als Sprachgemeinschaft bewusstseinsmäßig 

(369) A ich nicht verstehe 

und die mich nicht verstehen? Also wird hier eine Einschränkung gemacht, deren Zweck 

die Rettung einer höchst problematischen These ist. 

 Andrea Staiti hat kürzlich versucht, Husserl in dieser Hinsicht zu stärken (Das Eigene, 

das Fremde und das Husserlsche Einstimmigkeitstheorem)  und ihm doch nur einen Bä-

rendienst erwiesen. So schreibt Staiti in Bezug auf die innerpersonale Einstimmigkeit, 

dass man nicht so handeln könne, dass man miteinander unverträgliche Werte gleichzei-

An die Stelle einer Argumentation für diese bereits zweifelhafte These tritt aber nur mehr 

e Versuche, diesen Sachverhalt zu dekonstruieren, zu verneinen 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 471 

suchungen bis zur eben zitierten Beilage der Krisis zieht), und schließlich  all die-
se Aspekte zusammenfassend  4  

 
 
 

                                                                                                                                       
oder als soziales Konstrukt wegzuerklären, bestätigen nur, dass er in der Tat ein zentrales, 

iert Staiti ein Für jede Gruppe beliebig 

ausgewählter und vorher einander völlig fremder Subjekte ist ausgehend von jeder er-

denklichen Situation eine volle Einstimmigkeit all ihrer aktuellen und potentiellen Mei-

nungen a priori möglich und faktisch erstrebenswert

zweifelhaft genug, lässt er sich sogar zu dem an der Grenze der Lächerlichkeit schram-

und eine Gruppe von Mongolen aus der Zeit Dschingis Kahns aufeinandertreffen würden, 

könnten sie idealiter 

(157) Es treffen hier mehrere Probleme aufeinander: Erstens die starre Alternative von 

völliger Einstimmi  

stimmigkeit als Funktion innerhalb des Bewusstseins auf ein Ideal zwischen Subjekten 

(wobei es gerade die Frage ist, ob nicht das erstere das zweite verhindert); die Unent-

schiedenheit, ob Einstimmigkeit nun eine natürliche Tendenz, eine transzendentale Funk-

tion oder einen Wert bezeichnet und was genau sie betreffen soll; und schließlich auch 

Eigenheit

(v.a. 163); die schöne Unterscheidung in die rein formal gleiche Funktionalität von Sub-

jekten und ihren nur anderen inhaltlichen Füllungen (166). Mit einem Wort: Staitis Auf-

satz ist ein Panoptikum aller Unschärfen und Probleme des Husserl schen Denkens 

-

heißen) wieder Schuld daran, dass die Menschen nicht in Frieden miteinander leben. 

Schön, dass das endlich geklärt wurde. 

4  Auch hierfür ist die Beilage III ein guter Beleg. Überhaupt ist es ein aufschlussreicher 

Text, da in ihm mit letzter Schärfe die historische Natu

wird, ohne dass es Husserl gelänge, einen schlüssigen Begriff von Geschichte zu entwi-

ckeln. Die Furcht vor dem Historismus und die grundsätzlich linear gedachte Geschicht-

lichkeit führen dazu, dass er in den Ansätzen schon stecken bleiben muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


472 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

B) DER EMPIRISMUS 
 

Unter Empirismus soll hier eine Tendenz verstanden werden, die in Wirklichkeit 
nur einen Teilaspekt des klassischen Empirismus (etwa des 

reich der Wahrnehmung das einzelne Erlebnis und vor allen Dingen das von allen 
Komplexionen freie Erlebnis zu privilegieren. Selbstverständlich hat Husserls Phä-

Theorie der simple Ideas. Gleichwohl lässt sich an mehreren zentralen Orten eine 
Tendenz zur Atomisierung nachweisen. 

Man könnte vielleicht bereits in der Theorie der letzten Substrate, wie sie in den 
Ideen I (§§ 11-17) entwickelt wird, eine solche Tendenz sehen. Allerdings muss 
man festhalten, dass diese Ausführungen erstens im Zusammenhang rein logischer 
Reflexionen auftreten und dass sie zweitens immer als ein Element in eine 
Apophantik eingebunden bleiben (was in der Formalen und transzendentalen Logik 
noch deutlicher wird). Gleichwohl führt diese Theorie auf den Weg. 

Es sind nämlich immer die Konzeptionen des Gegenständlichen des Bewusst-
seins, die einerseits weit über klassische und im engen Sinn atomistische Theorien 
hinausführen, die aber andererseits davon immer noch Reste zurückbehalten. Das 
wird bereits in den Logischen Untersuchungen deutlich, wo das Gegenständliche, 

er 

spiel die Wahrnehmung, nicht reell in den fundierten Akten enthalten ist; das Vor-
stellen ist ein Akt, der strukturell neben anderen Akttypen steht. Es setzt sich ganz 
wie das Zweifeln, Wünschen, Erfragen, Hoffen, Lieben durch Materie und Qualität 

erwähnt werden.) Gleichwohl gibt es eine Fundierung  und damit kommen wir auf 
die Problematisierung jenes Begriffs, der uns schon verdächtig geworden ist. So 
tritt etwa ein Urteil nicht im engen Sinn zu einer Vorstellung hinzu, wohl aber die 
Freude über etwas zu der Vorstellung dieses selben. In diesem Sinn ist das Urteil 
nicht in der Vorstellung fundiert, die Freude aber schon (Fünfte Logische Untersu-
chung. §§ 28 f.). Das für uns Wichtige ist nun aber, dass Husserl die Identität des 

ts Erfreulichen behauptet: 
 

den konkreten Akt der Freude komplettiert. Kein Zweifel, dass in diesem Hervorgehen des 

neuen Aktes aus dem alten ein Identisches und darin beschlossen das, was wir die Materie 

nannten, erhalten bleibt. (Hua XIX/1. 463 f., zitiert nach B) 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 473 

Wieder können wir sagen: Es ist richtig, dass genau das  die Identität des Vermein-

ten  der transzendentale Sinn ist, mit dem dieses auftritt; diese Identität ist aber ein 
Problem, das eine transzendentale Analyse aufzudecken hat.  

Wenn Husserl dann im § 38 argumentiert, dass alle komplexeren Objektivatio-

nehmungen) (ebd. 502 f.), dann scheint das, was Husserl später letzte Substrate 
nennt, doch schon in der Analyse des Bewusstseins aufzutreten.  

Dieses Problem wird noch deutlicher in der Sechsten Logischen Untersuchung, 
wo der Wahrnehmungsakt ab § 47 ausdrücklich im Sinn eines nicht fundierten Ak-
tes eingeführt wird. So hält Husserl dort (§ 48. Hua XIX/2. 683 f.) fest, dass das 
Sinnliche und seine direkte Auffassung als eine Gegebenheitsweise begriffen wer-
den muss, die nur äußerliche Beziehungen kennt; damit ist klar, dass der Wahr-
nehmungsakt an dieser Stelle zumindest tendenziell als ein isolierter und ganz 
selbstgenügsamer verstanden wird.  

Immer tritt also die Wahrnehmung mit der Funktion auf, ein nicht-fundierter 
und in sich bestehender Akt zu sein. So heißt es, im Übrigen ganz richtig, im § 61, 
dass die kategoriale Formung keine reale Veränderung des Gegenstands ist: 

 
 , 

ihn in seinem realen Wesen unberührt lassen. Der Gegenstand wird durch den Intellekt und 

speziell durch die Erkenntnis (die ja selbst eine kategoriale Funktion ist) intellektiv gefasst, 

aber nicht verfälscht. (ebd. 715) 

 
Das ist der Punkt: Natürlich wird der Gegenstand nicht verfälscht, denn das würde 
ja voraussetzen, dass es eine andere Zugangsweise zu diesem gäbe, die ihn in seiner 
unveränderlichen Wahrheit geben könnte; genau dagegen wendet sich ja die Phä-
nomenologie. Aber weil Sein und Realität nur in der Gegebenheit gefasst werden 
können, und weil diese sich eben je nach dem Zugriff ändert, muss auch der Gegen-
stand als ein immer anderer begriffen werden. Eine reale Veränderung ist das nicht 
(also eine wie z.B. das Schmelzen des Wachses im Feuer), aber es ist eine (an) sei-
ner Realität. Denn Realität von etwas gibt es nur als bestimmte.  

Zugleich meinen wir ja nicht in erster Linie die kategorialen Formen im engen 
Sinn. Wir hatten aber festgestellt, dass nirgends von den umfassenderen realen wie 

den nicht die letzten gewesen sein.5 
                                                             
5  Ein gutes Beispiel, das der Abgrenzung dienen kann, ist das Beispiel, das Husserl im § 23 

der Fünften Untersuchung nennt: Das Begehren bedarf der Vorstellung des Begehrten. So 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


474 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Es verbinden sich also überall die Tendenz zur Selbstgenügsamkeit, Isolierung 
und die zur Ansetzung eines unveränderlichen Kerns in den Analysen der Wahr-
nehmung. Das bestätigt sich auch in den Ideen.  

So geht es (Hua III/1. 266 fühlenden, begehrenden, wollenden No-

esen
gen usw. fundiert sind und in ihrem Aufbau offenbare Unterschiede stufenweiser 

 so neue noetische Charaktere, 
 

andererseits verbinden sich mit den neuartigen Momenten auch , es 

konstituiert sich ein neuer Sinn, der in dem der unterliegenden Noesen fundiert ist, ihn zu-

gleich umschließend. Der neue Sinn bringt eine total neue Sinnesdimension herein, mit ihm 

konstituieren sich keine neuen Bestimmungsstücke der bloßen Sachen , sondern Werte der 

Sachen, Wertigkeiten, bzw. konkrete Wertobjektitäten: Schönheit und Hässlichkeit, Güte und 

Schlechtigkeit; das Gebrauchsobjekt, das Kunstwerk, die Maschine, das Buch, die Handlung, 

die Tat usw. 

 

n man sa-

wie diese  unbeschadet der Tatsache, dass sie immer als konkrete auftreten muss 
(also als Schönheit von diesem oder jenem)  die Eröffnung eines absoluten Hori-
zonts ist, der immer schon, so oder so, wirksam ist, nun aber erst als solcher erfahr-
bar ist. Von einem solchen Horizont lässt sich dann nicht mehr sagen, er sei eine 
neue Sinndimension, die zu einer Wahrnehmung hinzutritt; der Horizont qualifiziert 
das Wahrgenommene in grundsätzlichster Weise. 4) Husserls Liste der Prädikate, 

dem Sinn, dass es sich bezieht auf Konkretes, Materielles; es ist aber ganz allge-
mein (und nicht nur im Beispiel der Schönheit) das, was jenes in seinem So-Sein 
immer erst bestimmt und damit auch erst zur Erscheinung kommen lässt. Der Be-
griff der Fundierung gerät hier deutlich an seine Grenze.  

Auch in der Theorie des Noema finden sich die Probleme wieder, die uns be-
schäftigen.6 In den §§ 129 ff. der Ideen I versucht Husserl eine systematische Ex-
                                                                                                                                       

einleuchtend das ist, so haben wir doch in unseren Analysen der Sehnsucht etwas ganz 

anderes kennen gelernt: Worauf sich die Sehnsucht richtet, ist gerade nichts, was sich 

vorstellen ließe, sondern letztlich eine absolute Möglichkeit jenseits aller Bestimmung.  

6  Die Theorie des Noema ist Gegenstand vielfältiger und geradezu gegensätzlicher Inter-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 475 

ner Schichtung an. Eine schematische Darstellung der Ergebnisse könnte etwa so 
aussehen (wobei man die Punkte von unten nach oben lesen muss): 

 
 Weisen der Positionalität (des thetischen Charakters), insofern sie das seiend 

oder nicht-seiend (oder vielleicht seiend) des intentional Gegenständlichen 
 

 
 Weisen der Aktcharaktere, etwa die Unterscheidung der Wahrnehmung, der 

Phantasie, der Erinnerung, insofern diese als Bestimmungen des intentional 
Gegenständlichen fungieren. 

 
 Gegenstand im Wie seiner Gegebenheitsweisen, bezogen auf die Unter-

schiede der Klarheitsfülle
ist also der Sinn im Modus der Fülle (~ volle Konkretion). 

 
  

 
 

sches X. Pures Gegenstandsetwas als Einheitspunkt. 
 

Es unterliegt keinem Zweifel, dass Husserl hier unselbständige Momente einer 
hochkomplexen Struktur beschreibt und dass daher jede Herauslösung einzelner 
                                                                                                                                       

massive metaphysische Differenz zwischen Husserl und Frege unter den Tisch fällt). 

Melle kritisiert (Das Wahrnehmungsproblem, Kap. 8: Wahrnehmung und Noema), dass 

in Husserls Ausführungen weiterhin eine bedeutungstheoretische Interpretation des No-

ema möglich bleibt, eine Interpretation, die die Wahrnehmung einer Prädikation annähert 

und damit intellektualistisch ist und deren Ausführung er bei Føllesdal verwirklicht fin-

det. Bermes (Philosophie der Bedeutung) unterscheidet dementsprechend zwischen dem 

Noema, das als sprachliche Bedeutung auftritt, und dem ursprünglichen Noema, in dem 

über das zu sprechen die Sprache keine Mittel mehr bere

vor allem die Arbeit von Bernet (Husserls Begriff des Noema), der die verschiedenen 

Gedankenlinien und Aspekte des Noemabegriffs auch in ihrer Genese nachzeichnet, die 

sich in der Darstellung in den Ideen I vermengen, was nicht unwesentlich zu den Diskus-

sionen um den Status des Noema beigetragen haben. So zeigt Bernet auf, wie die Idee des 

- und Ur-

teilstheorie entstammt (76 f.); im Kontext einer Wahrnehmungstheorie wäre dieses iden-

tische X freilich ein Rückfall in eine Kantische Position.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


476 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Momente zu einem grundsätzlichen Missverständnis führen muss.7 Es lässt sich 
aber nicht übersehen, dass diese Unterscheidungen, die Husserl einführt, überall 
den Zweck verfolgen, eine Abstufung in Hinsicht auf die Veränderlichkeit zu be-

te allerdings lassen sich nicht mehr in eine klare Hierarchie bringen; hier ist wohl an 
sich verwebende Komplexe zu denken.) Wir haben das Schema eines Aufbaus der 
Gegenständlichkeit vor uns, auch wenn Husserl alle naiv atomistischen Irrwege 
vermeidet: Wirklich gegeben ist natürlich immer ein konkretes und volles Erlebnis, 
das all diese Aspekte in der einen oder anderen Weise realisiert. Dennoch: Daran, 

kann kein Zweifel bestehen. Und ein solches Schichtungsschema betont naturge-
mäß die Ab  gegen diese mal mehr, 
mal weniger durchschaute Tendenz bei Husserl wendet sich die Konzeption der 
Altermination. 

Konkreter zeigt sich das Problem in der Thematisierung des Verhältnisses von 
Erfahrung und Sprache: Im § 124 vollzieht Husserl eine Abtrennung und Paralleli-

lichen Ausdrucks verstanden werden soll, ersterer dagegen als der im Wahrneh-
mungserlebnis selbst liegende Sinn des Wahrgenommenen (entsprechend dem obi-
gen Schema). Husserl legt Nachdruck darauf, dass es die einheitliche Struktur der 

siert; zugleich behält aber der Sinn seine Grundlegungsfunktion: Schon in der 
Wahrnehmung liegt eine Dimension des Sinnhaften, die der sprachliche Ausdruck 
dann nur mehr  wenn er denn gelingt  wiederholen kann. 

 
Die Schicht des Ausdruckes ist  das macht ihre Eigentümlichkeit aus  abgesehen davon, 

dass sie allen anderen Intentionalien eben Ausdruck verleiht, nicht produktiv. Oder wenn man 

will: Ihre Produktivität, ihre noematische Leistung, erschöpft sich im Ausdrücken und der mit 

diesem neu hereinkommenden Form des Begrifflichen. (Hua III/1. 287)  

 
Das ist die Idee der ontologischen und erst recht erkenntnistheoretischen Selbstge-
nügsamkeit der Anschauung, die sich uns schon als fraglich erwiesen hat. Husserl 
bezweifelt ja in keiner Weise, dass die fundierten Leistungen wirklich etwas Neues 
in das Leben des Bewusstseins hereinbringen; nur steht für ihn, gewissermaßen axi-
omatisch fest, dass dieses Neue das Grundlegende nicht zu modifizieren in der Lage 
ist.  

Derrida hat bereits genau diese Paragraphen der Ideen einer Analyse unterwor-
fen und ist dabei zu dem Ergebnis gekommen, dass Husserl hier diese eben genann-
                                                             
7  Auch darauf weist Melle (a.a.O. 35 f.) hin.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhänge | 477 

te Absicht verrät, ihr aber keineswegs gerecht werden kann. Schon die Thematisie-
rung des Noema unter Hinzuziehung des Begriffs des Sinns  der doch eigentlich 
dem sprachlichen Ausdruck die Grundlage geben sollte  erweist sich als von der 
Funktionsweise der Sprache bis ins Tiefste durchwirkt. Und Derrida resümiert ganz 
in unserem Sinn: 

 
 de la phénoménologie. Si la description ne fait 

pas apparaître un sol absolument et simplement fondateur de la signification en général, si un 

sol intuitif et perceptif, un socle de silence, ne fonde pas le discours dans la présence originai-

rement donnée de la chose même, si la texture du texte est en un mot irréductible, non seule-

ment la description phénom  descriptif lui-même 

otif phénoméno-

logique lui-même.8 

 
(Bedürfte es also noch eines weiteren Grundes, dem Begriff des 
trauen: Derrida liefert ihn.) 

Tatsächlich kommt Husserl denn auch im § 125 zu dem (in Anbetracht der ganz 

ruck ihre deutliche Arti-

289). Man sieht nicht recht, wie das zusammengeht. (Es bleiben auch letzte Zweifel 
n Unterschich-

tion der Altermination mit ihrer Herausstellung des Wirkens der Horizonte eine 
p 

tion der Phänomenologie folgt. 
 

gen, eine vollkommene Bestimmtheit, Strukturiertheit, Idealität zugrunde legen zu 
dürfen, dessen Funktion als Ideal und Sinn als Unterstellung dabei allzu leicht in 
Vergessenheit gerät. Die Kritik am Platonismus führt zu einer Beschränkung, die 

dessen 
Wahrheitszugang wir alleine wissen können: Jedem Ideal, das die Abschattung zu 

keit und Unveränderlichkeit 

                                                             
8  Jacques Derrida: La forme et le vouloir-dire. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


478 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

sprachlichen Leistungen des Bewusstseins.9 Die Kritik daran führt dementspre-
chend (und in einer der ersten Kritik gewissermaßen gegenläufigen Bewegung) zu 

sind die Horizonte (und das, was sich uns als mit ihnen in Verbindung stehend noch 
mung in ihrem Sein und So-

Sein bestimmen. Diese beiden Bewegungen  Einfaltung zum Subjekt und Entfal-
tung des Subjekts  bedingen sich gegenseitig.  

Man wird einwenden, dass wir unsere Husserlzitate recht einseitig ausgewählt 
und interpretiert hätten; es bliebe doch alles bei Husserl erstens sehr viel kompli-
zierter und zweitens durchweg ambivalent. Beides ist richtig. Es reicht aber, dass es 
häufig ambivalent bleibt (was ja auch angedeutet wurde). Diese Tatsache zeigt an, 
dass Husserl hier nicht zur letzten Konsequenz der metaphysischen Grundintuition 

können: Sie ist nichts anderes als eine höhere Treue.  

                                                             
9  In seiner Dissertation kritisiert im Übrigen auch Adorno Reste eines psychologischen 

Atomismus bei Husserl (Die Transzendenz des Dinglichen und Noematischen in Husserls 

Phänomenologie. 32 f.). Über diese Bemerkung hinaus ist die Jugendarbeit Adornos al-

lerdings bloß von historischem Interesse: Er versteht Husserl in fast allen wesentlichen 

Belangen falsch, was nicht zuletzt daran liegt, dass er die Texte Husserls mit den Termini 

seines eigenen akademischen Lehrers Cornelius liest und beurteilt. Es hat daher eine un-

gewollte Ironie, wenn Adorno Husserl vorwirft, seinen 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

