Anhang 1: Die Kritik an Husserls ,,Platonismus*
und ,,Empirismus®. Anhang zum Ersten Teil

Ich hatte mich in diesem ersten Teil mehrere Male kritisch von Husserl abgegrenzt.
Eine solche Kritik darf nicht den eigentlichen Punkt verstellen: ndmlich dass alles,
was darin geschrieben ist, sich voll und ganz Husserl verdankt, inklusive der Kritik,
die gegen ihn gewandt wird. Ich will daher in diesem kurzen Anhang noch einmal
ein paar Aspekte einer solchen Kritik ndher explizieren, mit der Absicht, den Sinn
und die Tragweite, ebenso wie die Legitimitit solcher Kritik ndher zu fassen. Dass
es sich dabei nicht um eine eigenstindige und noch viel weniger um eine auch nur
im Ansatz erschopfende Arbeit handeln kann, sondern lediglich um grobe Andeu-
tungen, ist von vornherein klar.!

Alle Kritikpunkte, die ich genannt habe, speisen sich aus der einen unhintergeh-
baren phinomenologischen Einsicht, die ganz eigentlich die phinomenologische
Einsicht heilen darf: dass alles, was ist, sein Sein und sein So-Sein aus der Gege-
benheit erhdlt, in der es erscheint. Husserl, der dieses Prinzip in immer neuen Wei-
sen durchexerziert hat, ist in zweierlei Hinsicht in der Durchfiihrung hinter ihm zu-
riickgeblieben; diese beiden Hinsichten zeigen zugleich die verborgenen metaphysi-
schen Lasten an, an denen Husserls Phinomenologie noch zu tragen hat.

A) DER PLATONISMUS

Husserls Platonismus macht sich vor allen Dingen im Bereich des Logischen, mit
dem fiir Husserl so wichtigen Doppelsinn, bemerkbar: der Theorie der Logik, ge-
griindet in einer formalen Apophantik, und korrelativ der Theorie der ,,logischen®,

1 Auch werde ich mich der Ubersichtlichkeit halber auf die Logischen Untersuchungen und

die Ideen 1 konzentrieren.

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

468 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

,verniinftigen™ Struktur einer von einem transzendentalen Bewusstsein konstituier-
ten Welt, als formaler Ontologie. Unter Platonismus soll dabei ganz allgemein eine
philosophische Theorie verstanden sein, die einer wie auch immer gearteten Ideali-
tit eine Unabhéngigkeit von dem erkennenden Subjekt zugesteht. Man wird sicher
einwenden, dass Husserls Platonismus dann keiner sei, denn entweder handelt es
sich um logische Wahrheiten; dann ist ihr transzendentaler Sinn eben der dieser
Unabhingigkeit, weshalb man zumindest dem spiteren Husserl die beriihmten Sit-
ze wie diesen aus den Prolegomena nicht mehr vorwerfen kann: ,,Was wahr ist, ist
absolut, ist ,an sich® wahr; dic Wahrheit ist identisch eine, ob sie Menschen oder
Unmenschen, Engel oder Gotter urteilend erfassen.” (Hua XVIIIL. 125) Oder es han-
delt sich um die transzendentalen Strukturen selbst, wobei man nicht mehr sinnvoll
trennen diirfte in das ,,Ideale®, ,,Objektive einerseits und das ,,Subjektive* anderer-
seits: die Wesen stehen diesseits einer solchen Unterscheidung.

Das ist unzweifelhaft richtig; und der Platonismus, den ich meine, hat denn auch
andere Behauptungen zum Gegenstand. Denn Husserl behauptet die zumindest im
Grundsatz mogliche, wenn auch faktisch niemals vollziehbare Umdeutung aller
subjektiven Ausdriicke, etwa solcher, die okkasionelle Ausdriicke beinhalten, in ob-
jektive. Das heiflit aber auch, dass prinzipiell jeder Ich-Satz in einen ,,0bjektiven”
Satz umgewandelt werden kann. Es kann kein Zweifel bestehen, dass genau das der
Sinn der Logik selbst ist, sowie aller wissenschaftlichen Reflexion iiber Sprache.
(Es ist vielleicht gerade diese Uberzeugung, die eine Reflexion iiber Sprache aller-
erst als eine wissenschaftliche qualifiziert.) Es kann aber ebenso wenig ein Zweifel
dariiber bestehen, dass die Phiinomenologie diese Uberzeugung in keiner Weise tei-
len kann: Diese kann fiir sie immer nur als eine transzendentale Unterstellung fun-
gieren — eine Unterstellung, mit dem allerbesten Recht und einer augenfilligen
Fruchtbarkeit, aber dennoch eine transzendentale Unterstellung. Genau diese
Denkweise: etwas sei im Prinzip so oder so, nur konnten wir es nicht vollziehen,
weil es unsere Fassungskraft oder unseren Verstand iibersteige — genau diese
Denkweise ist das Gegenteil einer phinomenologischen Reflexion. Fiir die Phino-
menologie kann es nur die Wahrheit geben, die sich in ihrer Beschrinktheit gibt,
und nicht eine, die sich gerade so und bloB wider alle Beschriankungen und Be-
schrinktheiten gibt.

Dagegen verstoBt Husserl selbst gelegentlich; so etwa im § 28 der Ersten Logi-
schen Untersuchung: Dort geben sich die Behauptung, jeder subjektive Ausdruck
konne in einen objektiven umgedeutet werden, einerseits und die andere Unterstel-
lung einer an sich bestimmten Welt andererseits die Hand. ,,In der Tat ist es klar,
dass unsere Behauptung, es lieBe sich jeder subjektive Ausdruck durch einen objek-
tiven ersetzen, im Grunde nichts anderes besagt als die Schrankenlosigkeit der ob-
jektiven Vernunft.“ (Hua XIX/1. 95) Daher ist das Schwanken der Bedeutungen,
das allerorten diagnostiziert werden kann (mit der Ausnahme der exakten Bedeu-
tungen), nichts als ein Schwanken des Bedeutens. Hier wie an vielen vergleichbaren

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 469

Stellen hélt Husserl an einem ,,Ideal fest, das zwar (vielleicht) im transzendentalen
Sinn gewisser Akte beschlossen ist, das aber keinesfalls selbst von der Phdnomeno-
logie iibernommen werden darf. Denn was sich hier in Wirklichkeit vollzieht, ist die
Setzung eines Ideals und die korrelative Abwertung des Faktums.

Besonders deutlich wird die unphidnomenologische Behandlung dieses Prob-
lems einige Seiten spiter, wenn Husserl von der Idealitdt der Bedeutungen (als
transzendentalem Sinn) zu der Absolutheit derselben gefiihrt wird:

Es gibt also unzihlige Bedeutungen, die im gewdhnlichen relativen Sinne des Wortes blof3
mogliche Bedeutungen sind, wihrend sie niemals zum Ausdruck kommen und vermdoge der
Schranken menschlicher Erkenntniskrdfte niemals zum Ausdruck kommen konnen. (Ebd.

110, meine Hervorhebung)

Damit ist aber die Formel gewonnen, die ich bereits mehrfach in Anschlag gebracht
habe und die sich in verschiedenster Weise bei Husserl als Spur seines ,,Platonis-
mus‘“ nachweisen ldsst: Immer wieder verschiebt Husserl minimal, aber umso fol-
genreicher die Auffassung von etwas, das fiir die Phanomenologie nur eine trans-
zendentale Voraussetzung oder Unterstellung sein darf, hin zu einer Wirklichkeit
und Wirksamkeit. Letzteres ist richtig: Wirksam sind diese Unterstellungen; sie sind
aber nirgends erfiillt und auch nie und nimmer erfiillbar. Weil sie aber fiir jenes ei-
ne Bewusstsein, das uns bekannt ist, nicht erfiillbar sind, darf ihnen auch en toute
rigeur métaphysique keine Wahrheit zugeschrieben werden. Sie diirfen nur und
ausschlieBlich problematisch (im Kantischen Sinn) genommen werden. Das ist der
entscheidende Punkt.

Hierher gehort alles, was fiir Husserl ein Aspekt des Logischen in der emphati-
schen Bedeutung ist, die er dem Begriff auch immer gibt: die Synthesis und Einheit
des Bewusstseins und ihre Teleologie (besonders deutlich z.B. im § 86 der Ideen 1),
die ,,Verniinftigkeit der Welt (die immer nur haarscharf an der Wiederbelebung
des intellectus archetypus vorbeischrammt),? die Moglichkeit gegenseitigen Verste-

2 Besonders eindriicklich findet sich das in den §§ 142 f. der Ideen 1. Husserl entwickelt
dort das Ideal des ,,wahrhaft seienden Gegenstands®, der zugleich ein in urspriinglicher
vollkommener Vernunftthesis gesetzter sein soll. Damit meint er nun aber: ein Gegen-
stand, der in keiner Hinsicht noch etwas unbestimmt liee, der sich nirgends nur einseitig
gibe. ,,Prinzipiell entspricht (im Apriori der unbedingten Wesensallgemeinheit) jedem
,wahrhaft seienden Gegenstand die Idee eines moglichen Bewusstseins, in welchem der
Gegenstand selbst origindr und dabei vollkommen addiquat erfassbar ist.” (Hua III/1. 329)
Doch damit tut Husserl nichts anderes als das Erbe des gottlichen Intellekts in den Ter-
mini der Phdnomenologie anzutreten, und das ist dasselbe wie: die Grundintention der
Phinomenologie selbst verraten. Es ist, so meine ich, nicht einmal sicher, ob dieses Ideal

tatsdchlich fungierend aufzufinden ist, ob es vor allen Dingen ein notwendiges Ideal ist,

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

470 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

hens,? die absolute, d.h. von jeder Einzelsprache und jedem einzelnen Ausdrucksge-
schehen unabhéngige Idealitit der Bedeutungen (die sich von den Logischen Unter-

wie Husserl meint; ganz sicher ist aber, dass es fiir die Phdnomenologie nur eine trans-
zendentale Illusion sein darf. Es ist bezeichnend, dass Husserl im folgenden § 143 diese
addquate Gegebenheit der Welt als ,,Idee im Kantischen Sinn* bezeichnet; denn hierdurch
fiihrt er, ohne es wollen zu konnen, auch wieder die Kantische Vorstellung des Ding an
sich ein, gewissermal3en als Korrelat adiquater Gegebenheit. Das wird deutlich, wenn er
zum Beispiel schreibt: ,,Dieses Kontinuum bestimmt sich niher als allseitig unendliches,
in allen seinen Phasen aus Erscheinungen desselben bestimmbaren X bestehend, derart
zusammenhingend geordnet und dem Wesensgehalt nach bestimmt, dass jede beliebige
Linie desselben in der stetigen Durchlaufung einen einstimmigen Erscheinungszusam-
menhang ergibt (der selbst als eine Einheit beweglicher Erscheinung zu bezeichnen ist),
in welchem das eine und selbe immerfort gegebene X sich kontinuierlich-einstimmig , nd-
her* und niemals ,anders‘ bestimmt.“ (331, meine Hervorhebungen, abgesehen von ,,Li-
nie*) Dieses Ideal ist in direktem Widerspruch zur grundlegenden phinomenologischen
Intuition. Dagegen hilt Husserl in jedem explizit ,,theologischen Kontext richtigerweise
fest, dass auch Gott ein Ding abgeschattet sehen miisste, z.B. ebd. 351.

Vielleicht erweist sich einer kritischen Philosophie des Bewusstseins hier Kant als der
verldsslichere Verbiindete, widmet er doch die gesamte dritte Kritik der Frage, wie eine
Welt als ganze aufgefasst werden muss — sich also einem Subjekt présentiert —, die als
verstdandliche gedacht werden konnen soll — und schon diese fiir Kant (und die Auseinan-
dersetzungen mit ihm) so charakteristische Inflation sekundérer Verben wie in den letzten
Worten deutet an, dass er hier mit besonderer (und gebotener) Vorsicht zu Werke gegan-
gen ist.

3 Vgl. dazu die Sitze in der Beilage III zur Krisis (Hua VI. 365-386): ,,Menschheit ist vor-
weg als unmittelbare und mittelbare Sprachgemeinschaft bewusst. Offenbar kann nur
durch die Sprache und deren weitreichende Dokumentierungen als mogliche Mitteilungen
der Menschheitshorizont ein offen endloser sein, wie er es fiir Menschen immer ist. Be-
vorzugt ist als Horizont der Menschheit und als Sprachgemeinschaft bewusstseinsméBig
die reife normale Menschheit (davon abgehoben die Anomalen und die Kinderwelt).”
(369) Aber was heiflt denn ,,anomal® hier anderes als: diejenigen, die ich nicht verstehe
und die mich nicht verstehen? Also wird hier eine Einschrinkung gemacht, deren Zweck
die Rettung einer hochst problematischen These ist.

Andrea Staiti hat kiirzlich versucht, Husserl in dieser Hinsicht zu stirken (Das Eigene,
das Fremde und das Husserlsche Einstimmigkeitstheorem) — und ihm doch nur einen Bi-
rendienst erwiesen. So schreibt Staiti in Bezug auf die innerpersonale Einstimmigkeit,
dass man nicht so handeln konne, dass man miteinander unvertréigliche Werte gleichzei-
tig bejaht; tut man es doch, miisse sich dass Gefiihl einstellen, ,,dass etwas nicht stimmt®.
An die Stelle einer Argumentation fiir diese bereits zweifelhafte These tritt aber nur mehr

der inhaltslose Satz: ,,Alle Versuche, diesen Sachverhalt zu dekonstruieren, zu verneinen

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 471

suchungen bis zur eben zitierten Beilage der Krisis zieht), und schlieBlich — all die-

se Aspekte zusammenfassend — die Theorie einer ,, Teleologie der Vernunft.*

oder als soziales Konstrukt wegzuerkldren, bestitigen nur, dass er in der Tat ein zentrales,
unabdingbares Bestandstiick menschlicher Erfahrung ist.“ (156) Vor allem aber konstru-
iert Staiti ein ,,Einstimmigkeitstheorem®, das er so ausdriickt: ,,Fiir jede Gruppe beliebig
ausgewdhlter und vorher einander vollig fremder Subjekte ist ausgehend von jeder er-
denklichen Situation eine volle Einstimmigkeit all ihrer aktuellen und potentiellen Mei-
nungen a priori moglich und faktisch erstrebenswert.“ (154) Als sei das nicht schon
zweifelhaft genug, ldsst er sich sogar zu dem an der Grenze der Licherlichkeit schram-
menden Satz hinreifien: ,,Wenn eine Gruppe von Deutschen aus dem XXI. Jahrhundert
und eine Gruppe von Mongolen aus der Zeit Dschingis Kahns aufeinandertreffen wiirden,
konnten sie idealiter eine vollkommene Einstimmigkeit all ihrer Meinungen erreichen.*
(157) Es treffen hier mehrere Probleme aufeinander: Erstens die starre Alternative von
volliger Einstimmigkeit (zumindest ,,idealiter* — und wir wissen ja nun, dass dieses ,,idea-
liter* eben der Irrtum ist: Rest einer spekulativen Transzendenz) und volliger Fremdheit
(die in der Tat undenkbar ist: ein ,,Unding", 157); die schlichte Ubertragung der Ein-
stimmigkeit als Funktion innerhalb des Bewusstseins auf ein Ideal zwischen Subjekten
(wobei es gerade die Frage ist, ob nicht das erstere das zweite verhindert); die Unent-
schiedenheit, ob Einstimmigkeit nun eine natiirliche Tendenz, eine transzendentale Funk-
tion oder einen Wert bezeichnet und was genau sie betreffen soll; und schlieflich auch
hier der fiir solche Fragen zwischenmenschlichen ,,Verstindnisses® und seiner Grenzen
unzulidngliche Subjektbegriff Husserls (,,die von aller Fremdheit bereinigte Schicht der
Eigenheitssphire®, 160, vgl. dazu auch III, 3); die Konstruktion einer angeblich zugrun-
deliegenden Schicht von Erfahrung, die von allem ,,Hoherstufigem® unberiihrt bliebe
(v.a. 163); die schone Unterscheidung in die rein formal gleiche Funktionalitit von Sub-
jekten und ihren nur anderen inhaltlichen Fiillungen (166). Mit einem Wort: Staitis Auf-
satz ist ein Panoptikum aller Unschirfen und Probleme des Husserl’schen Denkens
selbst. Und am Ende (167) sind dann die Triebe (die hier ,,nicht-setzendes Verhalten*
heilen) wieder Schuld daran, dass die Menschen nicht in Frieden miteinander leben.
Schon, dass das endlich geklirt wurde.

4 Auch hierfiir ist die Beilage III ein guter Beleg. Uberhaupt ist es ein aufschlussreicher
Text, da in ihm mit letzter Schirfe die historische Natur aller ,,Erkenntnistheorie erfasst
wird, ohne dass es Husserl gelidnge, einen schliissigen Begriff von Geschichte zu entwi-
ckeln. Die Furcht vor dem Historismus und die grundsitzlich /inear gedachte Geschicht-

lichkeit fiihren dazu, dass er in den Ansitzen schon stecken bleiben muss.

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

472 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

B) DER EMPIRISMUS

Unter Empirismus soll hier eine Tendenz verstanden werden, die in Wirklichkeit
nur einen Teilaspekt des klassischen Empirismus (etwa des Locke’schen) ausmacht,
namlich der ,,psychologische Atomismus®“. Es geht also um die Neigung, im Be-
reich der Wahrnehmung das einzelne Erlebnis und vor allen Dingen das von allen
Komplexionen freie Erlebnis zu privilegieren. Selbstverstdndlich hat Husserls Phi-
nomenologie nichts von der Naivitit und Ungenauigkeit etwa der Locke’schen
Theorie der simple Ideas. Gleichwohl ldsst sich an mehreren zentralen Orten eine
Tendenz zur Atomisierung nachweisen.

Man konnte vielleicht bereits in der Theorie der letzten Substrate, wie sie in den
Ideen 1 (§§ 11-17) entwickelt wird, eine solche Tendenz sehen. Allerdings muss
man festhalten, dass diese Ausfiihrungen erstens im Zusammenhang rein logischer
Reflexionen auftreten und dass sie zweitens immer als ein Element in eine
Apophantik eingebunden bleiben (was in der Formalen und transzendentalen Logik
noch deutlicher wird). Gleichwohl fiihrt diese Theorie auf den Weg.

Es sind ndmlich immer die Konzeptionen des Gegenstindlichen des Bewusst-
seins, die einerseits weit iiber klassische und im engen Sinn atomistische Theorien
hinausfiihren, die aber andererseits davon immer noch Reste zuriickbehalten. Das
wird bereits in den Logischen Untersuchungen deutlich, wo das Gegensténdliche,
das Gegebene im Wie seiner Gegebenheit, als ,Materie® auftritt, in Abgrenzung
von der ,,Qualitdt”, d.h. dem Charakter des Aktes, der sich auf sie bezieht. In der
Fiinften Logischen Untersuchung klédrt Husserl einen Irrtum klassischer ,,Vorstel-
lungstheorien® auf, indem er festhilt, dass das ,,blole Vorstellen“, also zum Bei-
spiel die Wahrnehmung, nicht reell in den fundierten Akten enthalten ist; das Vor-
stellen ist ein Akt, der strukturell neben anderen Akttypen steht. Es setzt sich ganz
wie das Zweifeln, Wiinschen, Erfragen, Hoffen, Lieben durch Materie und Qualitit
zusammen. (Dass ,,zusammensetzen® mit grofB3ter Vorsicht gebraucht ist, muss nicht
erwihnt werden.) Gleichwohl gibt es eine Fundierung — und damit kommen wir auf
die Problematisierung jenes Begriffs, der uns schon verdichtig geworden ist. So
tritt etwa ein Urteil nicht im engen Sinn zu einer Vorstellung hinzu, wohl aber die
Freude iiber etwas zu der Vorstellung dieses selben. In diesem Sinn ist das Urteil
nicht in der Vorstellung fundiert, die Freude aber schon (Fiinfte Logische Untersu-
chung. §§ 28 f.). Das fiir uns Wichtige ist nun aber, dass Husserl die Identitit des
einmal ,,blof}* Vorgestellten mit dem andererseits Erfreulichen behauptet:

[...] etwa so, wie sich zu einem Wahrnehmungsakt die Aktqualitit der Freude gesellt und so
den konkreten Akt der Freude komplettiert. Kein Zweifel, dass in diesem Hervorgehen des
neuen Aktes aus dem alten ein Identisches und darin beschlossen das, was wir die Materie
nannten, erhalten bleibt. (Hua XIX/1. 463 f., zitiert nach B)

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 473

Wieder konnen wir sagen: Es ist richtig, dass genau das — die Identitdt des Vermein-
ten — der transzendentale Sinn ist, mit dem dieses auftritt; diese Identitit ist aber ein
Problem, das eine transzendentale Analyse aufzudecken hat.

Wenn Husserl dann im § 38 argumentiert, dass alle komplexeren Objektivatio-
nen auf schlichtere zuriickweisen, deren letzte frei von , kategorialen Formen® sind,
einfiltig nach Form und Materie” (z.B. Eigennamen oder ,,eingliedrige” Wahr-
nehmungen) (ebd. 502 f.), dann scheint das, was Husserl spiter letzte Substrate
nennt, doch schon in der Analyse des Bewusstseins aufzutreten.

Dieses Problem wird noch deutlicher in der Sechsten Logischen Untersuchung,
wo der Wahrnehmungsakt ab § 47 ausdriicklich im Sinn eines nicht fundierten Ak-
tes eingefiihrt wird. So hilt Husserl dort (§ 48. Hua XIX/2. 683 f.) fest, dass das
Sinnliche und seine direkte Auffassung als eine Gegebenheitsweise begriffen wer-
den muss, die nur duflerliche Beziehungen kennt; damit ist klar, dass der Wahr-
nehmungsakt an dieser Stelle zumindest tendenziell als ein isolierter und ganz
selbstgeniigsamer verstanden wird.

Immer tritt also die Wahrnehmung mit der Funktion auf, ein nicht-fundierter
und in sich bestehender Akt zu sein. So heif3t es, im Ubrigen ganz richtig, im § 61,
dass die kategoriale Formung keine reale Verinderung des Gegenstands ist:

[...] ndmlich dass die kategorialen Formen, indem sie den sinnlichen Gegenstand ,,formen®,
ihn in seinem realen Wesen unberiihrt lassen. Der Gegenstand wird durch den Intellekt und
speziell durch die Erkenntnis (die ja selbst eine kategoriale Funktion ist) intellektiv gefasst,
aber nicht verfilscht. (ebd. 715)

Das ist der Punkt: Natiirlich wird der Gegenstand nicht verfélscht, denn das wiirde
ja voraussetzen, dass es eine andere Zugangsweise zu diesem gibe, die ihn in seiner
unveridnderlichen Wahrheit geben konnte; genau dagegen wendet sich ja die Phi-
nomenologie. Aber weil Sein und Realitidt nur in der Gegebenheit gefasst werden
konnen, und weil diese sich eben je nach dem Zugriff dndert, muss auch der Gegen-
stand als ein immer anderer begriffen werden. Eine reale Verinderung ist das nicht
(also eine wie z.B. das Schmelzen des Wachses im Feuer), aber es ist eine (an) sei-
ner Realitit. Denn Realitéit von etwas gibt es nur als bestimmte.

Zugleich meinen wir ja nicht in erster Linie die kategorialen Formen im engen
Sinn. Wir hatten aber festgestellt, dass nirgends von den umfassenderen realen wie
,virtuellen“ Zusammenhdngen abgesehen werden kann, innerhalb deren eine
Wahrnehmung auftritt; als Operatoren solcher Zusammenhinge war uns das ,,Af-
fektive* unter dem Namen des Begehrens und der Horizont begegnet, und es wer-
den nicht die letzten gewesen sein.’

5 Ein gutes Beispiel, das der Abgrenzung dienen kann, ist das Beispiel, das Husserl im § 23

der Fiinften Untersuchung nennt: Das Begehren bedarf der Vorstellung des Begehrten. So

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

474 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Es verbinden sich also iiberall die Tendenz zur Selbstgeniigsamkeit, Isolierung
und die zur Ansetzung eines unverdnderlichen Kerns in den Analysen der Wahr-
nehmung. Das bestitigt sich auch in den Ideen.

So geht es (Hua III/1. 266 f.) um die ,.fiihlenden, begehrenden, wollenden No-
esen, die in ,Vorstellungen®, in Wahrnehmungen, Erinnerungen, Zeichenvorstellun-
gen usw. fundiert sind und in ihrem Aufbau offenbare Unterschiede stufenweiser
Fundierung zeigen. Zum einen entstehen so neue noetische Charaktere,

andererseits verbinden sich mit den neuartigen Momenten auch neuartige ,, Auffassungen , es
konstituiert sich ein neuer Sinn, der in dem der unterliegenden Noesen fundiert ist, ihn zu-
gleich umschlieend. Der neue Sinn bringt eine total neue Sinnesdimension herein, mit ihm

‘

konstituieren sich keine neuen Bestimmungsstiicke der bloBen ,,Sachen “, sondern Werte der
Sachen, Wertigkeiten, bzw. konkrete Wertobjektititen: Schonheit und Hisslichkeit, Giite und
Schlechtigkeit; das Gebrauchsobjekt, das Kunstwerk, die Maschine, das Buch, die Handlung,

die Tat usw.

Husserl hat ganz recht: 1) Es kommen hier ganz neue, auf die ,,blole Wahrneh-
mung* in keiner Weise reduzierbare Dimensionen ins Spiel. 2) Diese neuen Sinn-
dimensionen stiitzen sich so oder so auf die ,,Vorstellungen®; insofern kann man sa-
gen, sie seien in ihnen ,,fundiert®. Aber 3) hat meine Analyse der Schonheit gezeigt,
wie diese — unbeschadet der Tatsache, dass sie immer als konkrete auftreten muss
(also als Schonheit von diesem oder jenem) — die Eroffnung eines absoluten Hori-
zonts ist, der immer schon, so oder so, wirksam ist, nun aber erst als solcher erfahr-
bar ist. Von einem solchen Horizont ldsst sich dann nicht mehr sagen, er sei eine
neue Sinndimension, die zu einer Wahrnehmung hinzutritt; der Horizont qualifiziert
das Wahrgenommene in grundsitzlichster Weise. 4) Husserls Liste der Prédikate,
die etwas ,,nachtriglich® gewinnen kann, macht deutlich, dass er dabei an das ge-
samte Netz denkt, mit dem wir unsere Welt ordnen. Solches mag ,,fundiert” sein, in
dem Sinn, dass es sich bezieht auf Konkretes, Materielles; es ist aber ganz allge-
mein (und nicht nur im Beispiel der Schonheit) das, was jenes in seinem So-Sein
immer erst bestimmt und damit auch erst zur Erscheinung kommen ldsst. Der Be-
griff der Fundierung gerit hier deutlich an seine Grenze.

Auch in der Theorie des Noema finden sich die Probleme wieder, die uns be-
schiiftigen.® In den §§ 129 ff. der Ideen 1 versucht Husserl eine systematische Ex-

einleuchtend das ist, so haben wir doch in unseren Analysen der Sehnsucht etwas ganz
anderes kennen gelernt: Worauf sich die Sehnsucht richtet, ist gerade nichts, was sich
vorstellen lieBe, sondern letztlich eine absolute Moglichkeit jenseits aller Bestimmung.

6 Die Theorie des Noema ist Gegenstand vielfiltiger und geradezu gegensitzlicher Inter-
pretationen und Wertungen geworden. So fasst etwa Fellesdal (Husserl’s Notion of No-

ema) das Noema vor allem logisch auf und nihert es Freges ,,Sinn“ an (wobei freilich die

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 475

plikation dessen, was ,,im* Noema liegt. Es leitet ihn dabei, wie so oft, die Idee ei-
ner Schichtung an. Eine schematische Darstellung der Ergebnisse konnte etwa so
aussehen (wobei man die Punkte von unten nach oben lesen muss):

o Weisen der Positionalitit (des thetischen Charakters), insofern sie das seiend
oder nicht-seiend (oder vielleicht seiend) des intentional Gegenstindlichen
festlegen: ,,noematischer Satz* (eingliedrig oder mehrgliedrig).

e Weisen der Aktcharaktere, etwa die Unterscheidung der Wahrnehmung, der
Phantasie, der Erinnerung, insofern diese als Bestimmungen des intentional
Gegenstindlichen fungieren.

e Gegenstand im Wie seiner Gegebenheitsweisen, bezogen auf die Unter-
schiede der Klarheitsfiille: ,,noematischer Kern“. Voller noematischer Kern
ist also der Sinn im Modus der Fiille (~ volle Konkretion).

e Der ,,Gegenstand im Wie seiner Bestimmtheiten: der ,,Sinn“.

e Der ,,Gegenstand schlechthin®, als unbestimmtes aber allzeit mit sich identi-
sches X. Pures Gegenstandsetwas als Einheitspunkt.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass Husserl hier unselbstindige Momente einer
hochkomplexen Struktur beschreibt und dass daher jede Herauslosung einzelner

massive metaphysische Differenz zwischen Husserl und Frege unter den Tisch fillt).
Melle kritisiert (Das Wahrnehmungsproblem, Kap. 8: Wahrnehmung und Noema), dass
in Husserls Ausfithrungen weiterhin eine bedeutungstheoretische Interpretation des No-
ema moglich bleibt, eine Interpretation, die die Wahrnehmung einer Pridikation annéhert
und damit intellektualistisch ist und deren Ausfiihrung er bei Fgllesdal verwirklicht fin-
det. Bermes (Philosophie der Bedeutung) unterscheidet dementsprechend zwischen dem
Noema, das als sprachliche Bedeutung auftritt, und dem urspriinglichen Noema, in dem
Gegenstand und Sinn als ,,bedeutsame Gegensténdlichkeit (126) in eine nicht weiter
analysierbare Einheit treten. Dieses Noema ist dann ,,das ,deskriptiv Letzte® [...] und
iiber das zu sprechen die Sprache keine Mittel mehr bereitstellt™ (127). Sehr wertvoll ist
vor allem die Arbeit von Bernet (Husserls Begriff des Noema), der die verschiedenen
Gedankenlinien und Aspekte des Noemabegriffs auch in ihrer Genese nachzeichnet, die
sich in der Darstellung in den Ideen I vermengen, was nicht unwesentlich zu den Diskus-
sionen um den Status des Noema beigetragen haben. So zeigt Bernet auf, wie die Idee des
identischen X als ,,Schicht im Noema aus Reflexionen iiber die Bedeutungs- und Ur-
teilstheorie entstammt (76 f.); im Kontext einer Wahrnehmungstheorie wire dieses iden-

tische X freilich ein Riickfall in eine Kantische Position.

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

476 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

Momente zu einem grundsitzlichen Missverstindnis fiihren muss.” Es ldsst sich
aber nicht iibersehen, dass diese Unterscheidungen, die Husserl einfiihrt, iiberall
den Zweck verfolgen, eine Abstufung in Hinsicht auf die Verdnderlichkeit zu be-
schreiben, mit dem ,,Gegenstand schlechthin®“ als bloB noch formaler Einheit, die
als solche allen weiteren Aspekten ,,zugrunde liegt®. (Die beiden ,,obersten” Aspek-
te allerdings lassen sich nicht mehr in eine klare Hierarchie bringen; hier ist wohl an
sich verwebende Komplexe zu denken.) Wir haben das Schema eines Aufbaus der
Gegenstéindlichkeit vor uns, auch wenn Husserl alle naiv atomistischen Irrwege
vermeidet: Wirklich gegeben ist natiirlich immer ein konkretes und volles Erlebnis,
das all diese Aspekte in der einen oder anderen Weise realisiert. Dennoch: Daran,
dass gerade die ,,untersten* drei Aspekte eine Stufung oder Schichtung aufweisen,
kann kein Zweifel bestehen. Und ein solches Schichtungsschema betont naturge-
mif die Abhdngigkeit des ,,Hoheren* vom ,,Niedrigeren* — gegen diese mal mehr,
mal weniger durchschaute Tendenz bei Husserl wendet sich die Konzeption der
Altermination.

Konkreter zeigt sich das Problem in der Thematisierung des Verhiltnisses von
Erfahrung und Sprache: Im § 124 vollzieht Husserl eine Abtrennung und Paralleli-
sierung von ,,Sinn“ und ,,Bedeutung®, wobei letztere als die Bedeutung des sprach-
lichen Ausdrucks verstanden werden soll, ersterer dagegen als der im Wahrneh-
mungserlebnis selbst liegende Sinn des Wahrgenommenen (entsprechend dem obi-
gen Schema). Husserl legt Nachdruck darauf, dass es die einheitliche Struktur der
»Vernunft® ist, des Logischen, die sich in Sinn wie Bedeutung gleichermalfien reali-
siert; zugleich behilt aber der Sinn seine Grundlegungsfunktion: Schon in der
Wahrnehmung liegt eine Dimension des Sinnhaften, die der sprachliche Ausdruck
dann nur mehr — wenn er denn gelingt — wiederholen kann.

Die Schicht des Ausdruckes ist — das macht ihre Eigentiimlichkeit aus — abgesehen davon,
dass sie allen anderen Intentionalien eben Ausdruck verleiht, nicht produktiv. Oder wenn man
will: Thre Produktivitdt, ihre noematische Leistung, erschopft sich im Ausdriicken und der mit

diesem neu hereinkommenden Form des Begrifflichen. (Hua I11/1. 287)

Das ist die Idee der ontologischen und erst recht erkenntnistheoretischen Selbstge-
niigsamkeit der Anschauung, die sich uns schon als fraglich erwiesen hat. Husserl
bezweifelt ja in keiner Weise, dass die fundierten Leistungen wirklich etwas Neues
in das Leben des Bewusstseins hereinbringen; nur steht fiir ihn, gewissermafen axi-
omatisch fest, dass dieses Neue das Grundlegende nicht zu modifizieren in der Lage
ist.

Derrida hat bereits genau diese Paragraphen der Ideen einer Analyse unterwor-
fen und ist dabei zu dem Ergebnis gekommen, dass Husserl hier diese eben genann-

7 Auch darauf weist Melle (a.a.O. 35 f.) hin.

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhénge | 477

te Absicht verrit, ihr aber keineswegs gerecht werden kann. Schon die Thematisie-
rung des Noema unter Hinzuziehung des Begriffs des Sinns — der doch eigentlich
dem sprachlichen Ausdruck die Grundlage geben sollte — erweist sich als von der
Funktionsweise der Sprache bis ins Tiefste durchwirkt. Und Derrida restimiert ganz
in unserem Sinn:

C’est qu’il en va du ,,principe des principes® de la phénoménologie. Si la description ne fait
pas apparaitre un sol absolument et simplement fondateur de la signification en général, si un
sol intuitif et perceptif, un socle de silence, ne fonde pas le discours dans la présence originai-
rement donnée de la chose méme, si la texture du texte est en un mot irréductible, non seule-
ment la description phénoménologique aura échoué mais le ,,principe” descriptif lui-méme
aura été remis en question. L’enjeu de ce désenchevétrement, c’est donc le motif phénoméno-

logique lui-méme.?

(Bediirfte es also noch eines weiteren Grundes, dem Begriff des ,,Sinnes® zu miss-
trauen: Derrida liefert ihn.)

Tatsédchlich kommt Husserl denn auch im § 125 zu dem (in Anbetracht der ganz
richtigen Bemerkungen Derridas iiberraschenden) Eingestindnis, dass die ,,ausge-
driickten Unterschichten® erst durch den sprachlichen Ausdruck ihre deutliche Arti-
kulation erfahren. Die Unterschicht ist zumeist ein ,,verworren Einheitliches” (Ebd.
289). Man sieht nicht recht, wie das zusammengeht. (Es bleiben auch letzte Zweifel
dariiber, was genau Husserl an dieser Stelle mit den ,,ausgedriickten Unterschich-
ten“ meint.) Das Problem ist aber klar bezeichnet, ein Problem, auf das die Konzep-
tion der Altermination mit ihrer Herausstellung des Wirkens der Horizonte eine
Antwort sucht. Diese Antwort, so wurde argumentiert, stellt in der Tat das ,,Prinzip
aller Prinzipien® in Frage, aber nur weil sie radikal der metaphysischen Grundinten-
tion der Phidnomenologie folgt.

Der ,,Platonismus® ist demnach der Versuch, noch einmal zu einem Ideal zu sprin-
gen, eine vollkommene Bestimmtheit, Strukturiertheit, Idealitit zugrunde legen zu
diirfen, dessen Funktion als Ideal und Sinn als Unterstellung dabei allzu leicht in
Vergessenheit gerit. Die Kritik am Platonismus fiihrt zu einer Beschrinkung, die
keine ist, denn sie fiihrt auf jenes ,,endliche Subjekt, von dem und von dessen
Wahrheitszugang wir alleine wissen konnen: Jedem Ideal, das die Abschattung zu
iberwinden verspricht, muss misstraut werden. Dagegen bezeichnete der ,,Empi-
rismus® oder besser der ,,Atomismus® die Tendenz zu Isolierung, Selbstgeniigsam-
keit und Unverdnderlichkeit des ,,anschaulich Gegebenen®, vor allem (aber nicht
nur) der Wahrnehmung, in Bezug auf alle ,,h6herstufigen®, z.B. ,,affektiven” oder

8 Jacques Derrida: La forme et le vouloir-dire. 192.

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

478 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz

sprachlichen Leistungen des Bewusstseins.” Die Kritik daran fiihrt dementspre-
chend (und in einer der ersten Kritik gewissermafien gegenldufigen Bewegung) zu
einer Ausweitung jenes ,.endlichen” Subjekts und seiner Umfassungsstruktur: Es
sind die Horizonte (und das, was sich uns als mit ihnen in Verbindung stehend noch
présentieren wird), die noch die ,,schlichteste” Wahrnehmung in ihrem Sein und So-
Sein bestimmen. Diese beiden Bewegungen — Einfaltung zum Subjekt und Entfal-
tung des Subjekts — bedingen sich gegenseitig.

Man wird einwenden, dass wir unsere Husserlzitate recht einseitig ausgewaihlt
und interpretiert hitten; es bliebe doch alles bei Husserl erstens sehr viel kompli-
zierter und zweitens durchweg ambivalent. Beides ist richtig. Es reicht aber, dass es
hiufig ambivalent bleibt (was ja auch angedeutet wurde). Diese Tatsache zeigt an,
dass Husserl hier nicht zur letzten Konsequenz der metaphysischen Grundintuition
vorgedrungen ist. So klart sich auch, was wir mit einer ,,Kritik* an Husserl meinen
konnen: Sie ist nichts anderes als eine hohere Treue.

9 In seiner Dissertation kritisiert im Ubrigen auch Adorno Reste eines psychologischen
Atomismus bei Husserl (Die Transzendenz des Dinglichen und Noematischen in Husserls
Phiinomenologie. 32 f.). Uber diese Bemerkung hinaus ist die Jugendarbeit Adornos al-
lerdings blof von historischem Interesse: Er versteht Husserl in fast allen wesentlichen
Belangen falsch, was nicht zuletzt daran liegt, dass er die Texte Husserls mit den Termini
seines eigenen akademischen Lehrers Cornelius liest und beurteilt. Es hat daher eine un-
gewollte Ironie, wenn Adorno Husserl vorwirft, seinen ,literarischen Gegnern Auffas-

sungen zuzuschreiben, die jene gar nicht hegen™ (49).

https://dol.org/10:14361/9783839441008-008 - am 14.02.2026, 14:27:24, [ —



https://doi.org/10.14361/9783839441008-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

